

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

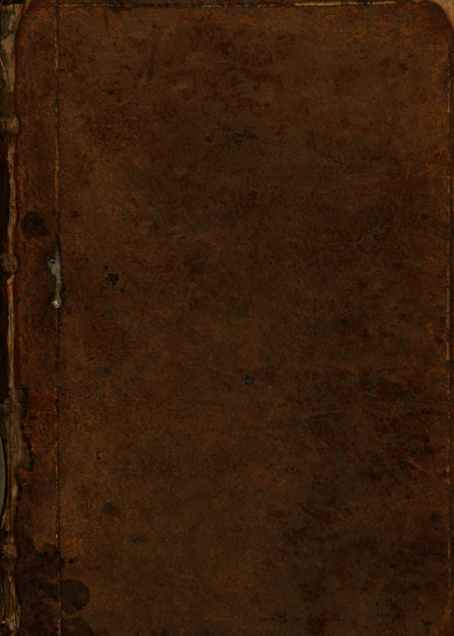
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



20019 2344 317225 Phesneau Digitized by Google



## ORPHEVS

EVCHARISTICVS.

SIVE

DEVS ABSCONDITYS

humanitatis illecebris illustriores Mundi partes ad se pertrahens, vitroneas arcanæ maiestatis adoratrices.

(Sligii Cugo. Les grenitano focietato lefu Invariashistoricorum Emblematum aneis tabu. Catalogo lis incisorum centurias distinctum, qua strictà, invantorus solutà que orazione explanantur, adiectis (Slub Manhorum fontibus ex quibus eruuntur.

TOMVS PRIMV. S.

Primam centuriam complectens.

Ego si exaltatus fuero à terrâ, omnia traham ad meipsum. Ioannis cap. 12. 32.

Authore P. Avgvstino Chesneav Victreensi Communitatis Bituricensis Ordinis Eremitarum sancti Augustini sacræ Theologiæ Lectore.



PARISIIS,

Apud FLORENTINYM LAMBERT, viâ Iacobæâ sub signo sancti Pauli, e regione sancti Yuonis.

M. DC. LVII.

Cum Approbatione & Privilegio Regis

The first of the set o

opensis i pri se period tri opensis (Ciry). Talik tri opensis se katalog tri se nastroj. Talik propes einakot proj

កាស់ទី ប្រាស់ ជាកាស សមាកាស់ប្រាក្ស (អ៊ី អាការិកាស់ សម្រែស់ទី ស្រី សមានិយាស់ការស ការសម្រាក់ អាការិ នេះសើសនៃស្បាស់ និសីសាណ៍ (បច្ចេក្សីសិណ្ណា

April Florznerva 1916.
April Florznerva 1916.
Leolwayb figue fenfals:

er van it arberskomplikke bodoord. . 1997 Tibber 1999:

10.00.17

Digitized by Google

E M BLEMA PROOF MIALE.

IVSTINIANVS IMPER. CONTRACTAM IN
MENSA TOTIVS NATVRÆ MAIESTATEM,
IN SANCTÆ SOPHIÆ TEMPLO, CHRISTO
CONSECRANS.



Sypplex ad aram magnificireus

Voti Imperator ; conspicuam dicat

Gemmis, metallis, atque lignis,
Summâ animi piotate, menfam.
Compendium orbis pro merito exigit
A prapotenti numine suscipi:
Contracta Natura venustas
Lucemi at speciosiori.
Hic margaritas aquoris Indici,
Metalla, gemmas, lectaque aromata,
Et quicquid in terra, marine
Rarius est, meliusue, cernas.
Instiniani se pietas nequit
Prastantiori prodere munere:
Nam mensa collectum coercet
Sole quod est sub vtroque sparsum.

ÁPODOSÍS.

Coasta in arctum gloria totius
Mundi, Sophia siderei Patris
Offertur angusto libello,
Dignum viinam tibi, Christe, munus.
Flatus uperni Pneumatis hoc opus
Dudum inchoatum persicies, meum
Si struthionismore, blando
Intuitu soue as laborem.
Tuumest quod aris offero, de tuâ
Manurecepi, quicquid inest boni:
Opella felix! si resultet
Inde decus tibi, laus, honorque.
Huc vnde manant rastua stumina
Gemmas & angum suctibus innehunt;

Digitized by Google

Suumque honorant profluente
Principium pretiosiori.
Quidni refundam quos mihi calitus
Infundis imbres? suscipe quod mea
Suspendit aris gratitudo,
Iure sacrum, tibi quod sacratum.
FONS. EMBL.

Vstinianus Imperator sacram men-Isam fecit, opus imitatione nulla æquandum : constabat verò auro, argento, omnisque generis lapidibus, lignis, metallis, omnibusque rebus quas terra fert, mare, & totus mundus: Ex omni materià pretiosiora plura, viliora pauciora collegerat; liquatisque his quæ fluunt, sicca illis immiserat, atque in formam mensæ absoluerat. Itaque varium illud opus contuentibus stuporem conijciebat. In orbem hanc habuit inscriptionem: Tua de tuis tibi offerimus serui tui, Christe, Iustinianus & Theodora. Ea tu propitius accipe, Fili Dei Verbum qui nostri caus à carnem assumpsifie, & cruci affixus fuistis ac nos in tuâ rectà fide conserua, & quam nobis commissifi Rempub. eam ad tuam gloriam auge, & tuere, intercedente S. Deipara Virgine Maria. Ita Baronius ex Cedreno ad annum Christi 557.

DEO ABSCONDITO. Suis latebris illustriori, GLORIÆ SOLIVM. VERBO ABBREVIATO, Suis angustiis augustiori, GRATIÆ SANCTVARIVM, IMMENSITATIS BREVIARIO, Sua contractione ampliori, NAT VRÆ COMPENDIVM, CAPACI VNIVERSITATIS PVNCTO, Suâ magis indivisione divisibili, PHILOSOPHIÆ CIRCVLVM, IMMORTALI CHARITATIS VICTIME, Suis altaribus altiori, ELOQVENTIÆ SERTVM. AMORI SVO TRIVMPHANTI, Suis triumphis humiliori, POMPÆ FERCULUM, ET PANEGYRICVM. D. C. D.

Oacta in arctum naturæ maiestas, nullâ sui parte mirabiliorest, tantò que videtur augustior, quantò angustior. Nec indignum planè Deo illius conditore munus, nisi fortassis suum opus eximio displiceat artifici. Pij proinde Imperatoris Iustiniani vestigiis insistens, totius aspectabilis naturæ maiestatem pluribus huiusce operis voluminibus circumscriptam, tuis, Christe, prouolutus aris, totis præcordijs offero, & diuinorum operum admirabili compendio, Mundi compendium consecro. Enimuero cuinam potius erumpentes studiorum gemmas sacrarem, quam gemmæ Sacramentorum? cui primos exilis ingenij fœtus dicarem, quam ingenti ingeniorum genio: Cuinam aprius reciprocæ dilectionis hostiam, quam adorabili charitatis victima, tum incruente in epulo, tum cruente in patibulo immolatæ, & amabili doloris & amoris aræsisterem? Cui selectos ex amœnioribus aspectabilis naturæ floretis offerrem flosculos, quam Issu Nazareno, immarcescibili gratiz flori, lilio conuallium, corollæ virginum? Cui demum æquius istud opusculum, pro culpæremissione votum, pro gratiæ largitione Eucharisticum, pro gloriæ promissione sacrum appenderem, quam augustissimo Sacramento, tum culpæ tumulo, tum gratiæ cumulo, tum gloriæ thalamo?

- 2. Quum hoc qualecunque observantiæ

meæ pignus, tui (Deus abscondite) sacrarii tholo, polo sacratiori suspendo, tuorum munerum numerum rependo; ruis dudum consecratus aris, tibitua consecro, tuus ad aras. Inflexos reflecto ad folem radios, contorta retorqueo amoris spicula, infusos refundo ad fontem latices, influentiam calo, rorem auroræ, imbrem nebulæ, guttam fluuio, fluuium oceano, atomum radio, reddo scintillam incendio. Tuus in homines amor, verè tuus, idest infinitus, quo tuos in finem dilexisti, dum sese sacramentalium angustiis specierum inexplicabiliter implicat, vires suas amplius explicat, suoque magis detegitur integumento, cælare se in hoc mysterio potest, non celare, dumque cor tuum lanceâ saucium ibidem clam rodit, flammæ latentis incendium palam prodit. Siquidem ex gloriosæ humanitatis oculis omnis suauitatis loculis, quibus insidens amor faculas iaculatur, per accidentium quibus inuolueris nubeculam, tot in nos innocua vibras amoris fulmina, tot scientiarum transpiras lumina, vt ad tanti cultum & admirationem Sacramenti spectatores tuos vel inuitos inuites, ijsque vitæ perennis vehemens desiderium inspires; cum Empyrei ardores redoleant hæc fulmina, & alant istatuis emissa luminibus lumina, quibus clientes tuos illuminas, at sole selicior neminem vris, nisi amore illo, cuius igne consumi aterna felicitas, & selix est aternitas.

3. Maiestas, & amor tuo in pectore stabile sibi domicilium elegerunt; rarum spe-Etaculum, & admirabile commercium; nec enim veriusque extremi facilis affinitas, vbi non mediocriter detrahere solet dignitati benignitas. Amas, & sapis, quia Deus es, cuius sapere simul & amare singulare priuilegium. Amans nec tamen amens, quod in amore nimio stupendum. Vt amans ardes igne charitatis, vi sapiens splendes luce maiestatis. Latet quidem velata maiestas, patet verò reuelata charitas: quodilla lateat numinis estpotentiæ, quod hæc pateat, Dei hominis clementiæ. Quò illa opertior, hæc apertior, & de latebrà claritatis, clarescit fulgetra charitatis. Vt fulmen intra nubis latera latitans crebra manifestant fulgura, sic numen Sacramentali obnubilatum nubilo, ab amoris incendio prodiens prodit fulgetra. Mirum quod tonantis potentia non infringatur amantis vehementia, olimque fædifragæ primum in te fædus inierint amor, & Maiestas, vhi semel cum humanitate pa-Auminuiolabile sanciuit Divinitas. Si terribiliter fulguret Deitas, suauiter affulget

Humanitatis humanitas; quantum illius exanimat gloria, tantum huius animat gratia; illa veneranda, hæc amanda, vtraque admiranda.

4. Amor meus è tuo depromptus, promptus est, vt eò refluat, vnde defluit: fontis fui puritatem redolet riuulus, cælum fragrat, haud cœnum; purus est, non spurius, quia diuinus & tuus, cuius casit indoles nihil stolidum spirare, sed solidum, nihil futile, sed vtile; vtpote non è terrenæ fuco vanitatis, sed ex æternæ foco veritatis deriuatus. Amoriste pondus animæ, quò rapitur in te, extra se, magis ambiens esse vbi amat, qua vbi animat. Amat, vt amet amplius, amat quia prius amatur, amantem redamat. Quippe si magnanimis animis viuere, & amantem non redamare, amarè est viuere; quantò magis Deum homines depercuntem non vicissim amare, perire est? Perieram dubio procul, nisi hac forte periissem, vt miserè pereuntem misericorditer deperires, neue in æternum perirem, inter, illustres crucis ignominias glorios è perires, meique amore morereris. O indelebile trophzū charitatis! ô summæ summam pietatis! ô diuinæ potentiæ compendium; ad impij Tudæ suspendium, ad Sathanæ dispendium, ad Ecclesiæ compendium, ad totius Numinis impen-

Digitized by Google

dium Ecceriticeo contineris orbiculo orbis amplissimi conditor immensus, cuius amplitudini orbis angustus: totus in toto, totus in qualibet parte latitas, vt parté potitus, totum possideam, & quocunque diuerterim, ibi te obuium habeam, & amantis proruam in amplexus. Quidni igitur totus tuus sim, cum totus meus sis, & totum me capias, cum totus meus sis, & totum me capias, cum totum te pectoris gremio quotidie capiam? Neque tamen meo sic capereris pectore, nisi tuo prius capereris amore. Meo proinde iure lubenter, in tui gratiam, cedo, vt meus feliciter esse desinam, qui totus deinceps suturus sum tuus.

doloris supplicio, prælusir incruentum amorum dissidium. In Christi pectore duo amores inuicem dimicabant; nec exile proponebatur triumphalibus athletis sui prælij præmium; nisi quis fortasse parui Theandri corpus æstimet, quo nihil aut amabilius in terris, aut adorabilius in aris, aut admirabilius in astris. Ortum est è duarum, cum unico sponso, soronum coniugio iurgium; disectus unicus ytramque unicè diligens, geminis amoribus grauis duelli extitit occasio; quibus in Jesuani cordis arena cossuctamilitans, illine triumphans,

6. Litis huius cò difficilior decisio, quo solius sponsi dirimenda erat atbirrio. Quid

que coronare Agonothetæ Christo visum est æquius & conuententius in the conuententius in the

enim riualibus tam ardenti studio pretiosum corpus ambientibus, vndequaque pronuntiaret acceptum? Par vnicuique ius in corpus coniugis, par in vtramque propensio iudicis. Quis implexum huiusmodi nodum dissolueret, nisi antea Christum ipsum solueret? Quis inter duorum pondera amorum, hinc inde inclinantium miraculosè libratus, poluminter & folum, diu persisteret in æquilibrio? Quis denique sponsus sponsis zelotypis eiusdemque thalami consortibus, consortis vt plurimum impatientibus, simul abunde faceret, misi ius faciens duobus animæ suæ dimidijs, dimidium quoque sui corporis cuique decerneret? Nihilominus sequester industrius, subortâ huiusmodi inter vtramque Ecclesiam, alteram adhuc pugnantem in castris, alteram iam regnantem in astris, de suo corpore lite, vt pote & natura terreno, & glorià cælefti, ita illud arte mirabili, subtilique sententià cum cælo soloque dinisit, vt indinisum obtineret Ecclesia militans, indivisum posfideret & triumphans. Nimirum veriufque sponsus, indivisus in qualiber Sactamenti parte, dividi noluit in partes, qui ve partes a capite divisas reuniret, clauis in cruce dinidi voluir, ad individuam Dei & hominis vnionem. Quam dissimilis parenti

n

partus i vulnus peperit sanitatem, numerus genuit vnitatem, & ex veri corporis diuisione nata est mystici corporis vnitas, & indiusso.

7. In facrâ fynaxi magnificum animæ fideli instruxit epulum, in quo sponsam lilijs puriorem, humanitatis suæ virginali pascit Iilio, inter purissima angelorum lilia, donec æternitatis serenus aspiret dies, & vmbræ sidei inclinentur. Deus immortalis, quale conuiuium! in quo conuiua tanto Spiritu diuino plenior, quanto Dei carne magis saginarus, inde spiritalis euadit, vnde carnalis; vbi caro spiritui subijeitur, dum Dei carne spiritus hominis roboratur; vbi Numinis arcani magnificentia suum & cordi & corpori pabulum eodem suggerit serculo, & vtrique futuræ germen felicitatis, vnico inserit frustulo, quo vel integrum toti triumphanti Curiæ parari posset epulum. Vbi Golgothici amarities absynthij, in saporem transit obsonij, fellis poculum, in calicis condimentum, & dominica memoria mortis, in ambrofiam immortalitatis; vbi sub vnius placenta sorbillo, Deus ipse tantusquantus est, in os hominis ingeritur, vt ardentiillius amore quadantenus digeratur. Quanta vis potentiæ Deum sic in escam immutantis, vt in os possit ingeri! quantus feruor

feruor amoris, vt in os & pectus ingestus, possit digeri! quanta vis potentiæ, vt immensum, non vt quondam infantili corpusculo, sed panis contrahat orbiculo ! quanta vis amoris, vt totum angelorum nectar vini guttula, & infinitum beatorum epulum panis includat particulâ, adeo ve tantum insit epuli reliquiis, quantum integris epulis! Deus magnus, nihil magnum; Deus homo, mirum; homo Deus, stupendum; Deus in puncto, omnipotentiæ miraculum; Deus in cibo, gratiæ prodigium; vtrumque di-uini amoris nostras in delicias ingeniosi ostentum. Vbi altor transit in alimentum, ve vicissim alumnus transmutetur in altorem. Quanta dignitas hominis, alumnum esse Numinis! quanta dignatio Numinis, homini semetipsum exhibere, non vltorem quod meretur, fed altorem, quod immeretur! V bi gloriosa Seruatoris humanitas, et mater & nutrix, codem pretiosi cruoris semine, quo nos veluti cæsares, cæso lancea vtero concepit & peperit, lacat vulnerum mamillis pendulos, quatenus iis deinceps nutriamur, quibus constamus. Nimirum virginis Patris vnigenitus, fieri voluit Virginis Matris vnigenitus', vt esset in multis frattibus primogenitus, quibus in posterum omnia factus, vestitus foret

& victus, sui titulo maioratus; quo deinceps patre Deo, fratre Dei Filio, dapifero creatore, pincerna redemptore gloriantes, & à fraterna nobilitate minime degeneres, quem nunc inter sacramentales nebulas latitantem reueremur altorem, inter sulgureas extremi iudicij nubes sulminantem non vereamur vltorem.

8. Sed & immortalis sponsus nuptias in Eucharistià celebrat, animamque sui cruoris murice fulgentem, pretiofi corporis annulo, sub arâ subarrhat. Par fortunatum, quod inuiolabilis nectit copula, iugisque coniugij iugo subigit virginei lex æterna contractus! Mirabiles plane nuptiæ! quibus verbum caro factum immaculatæ carnis contactu carnem nostram emaculat; quibus emissus è Paradiso reus homo, missus è Paradiso Deus homo indissolubili fædere copulantur; quibus hominem hactenus profugum suus conditor dudum insequutus tandem assequitur, neue deinceps trahenti se subtrahat, quodammodo hominem Deum efficit, Deus homo. Nupriæ amabiles, in quibus mirus artifex amor Deum & hominem tot sæculis hostiles, inuicemque pugnantes, suam in vstrinam coniectos, subtili arte arctè ita iungit, & commiscet; vt ex hostibus hostiam conslet

pacificam, quæ ancipiri consecratorij sermonis diuisa gladio, diuisa reuniat, vnita conseruet. Vbi sponsus inter amantis vbera commoratur, vicissimque sponsa interdile-Eti vulnera conquiescens sibi moritur, ipsique oritur, seque in intima, per lateris scissuram, insinuans præcordia sensim in naturam diuinam ipsius infunditur, & cum humanâ pene confunditur, & opportune importuna non solum Dei absconditi gloriosum vultum speculari audet, sed etiam osculari coniugalis amicitiæ fiducia. Vbi candor innocentiæ, cum rubore patientiæ, nix carnis, cum purpura sanguinis, lilia cum ross, cælum cum solo, summus cum imo, Deus cum limo, Christus cum humo connectuntur. Vbi demum anima nuptiali accumbens epulo, vino virgines germinante sobriè ebria, Christi admota vulneribus, imo potius vberibus cælesti succo vberibus affixa sugit cum ambroseo cruore, lac Paradisæo rore sauius, & in ipsa immortalis escæ saturitate esuriens, & beati nectaris chrietate sitiens, quasi parum ei forer dile-Ai carne saginari, & cruore madesieri, præsentium epularum pertæsa, quòd Agni saciem sacramentali velatam nubilo nondum liceat clarè contemplari: (omnis enim in amore amara mora est, & dilata fere vt ablata reputat amor violentus haud lentus), ad bearitudinis afpirat, suspiratque delicias, quas non ante sperare desinet, quam spirare; quod earum famem simul cum dilecti carne comedat, sitimque cum sanguineo cratere combibat inexplebilis conuiva.

9. Ad hoc nuptiale sacrum Musas nostras admittere non dedignaberis, sponse dilectissime; epithalamium concinunt, quid eas à thalamis remoueres? Virgines & ipsæ sunt : eur tibi virgini, Virginis filio, virginum lilio, liliarus virginum chorus displicerer? Humaniores sunt, quid nocerent, aut tuæ Humanitati humanissimæ viderentur importunæ ? Ecquid opportunius in nuptiali virginum epulo, Musarum virginum nuptiali cantico? Nec, opinor, profanas omnino censebis, quæ licet è profanis orez, tuis se sacratissimis aris deuouerunt, vel hoc nomine sacræ, quòd tuo nomini consecratæ. Quidni igitur tibi forent amœnæ camœnæ, quarum hæc vnica sit ambitio variis modis, & odis, hymenæis tuis hymnos, & ante nuptialem thalamum epithalamium chordis concordibus concinere? Fateor illas hine repelli adorabili secretæ Divinitatis maiestate, scio tamen eas magis allici ruz Humanitatis humanitate, & ineffabili illius affabilitate potentius ad effandum impelli, minusque terrifici tribunalis retrahi seueritate, quam blandi vultus attrahi serenitate.

10. Incruenti sacrificij plane victrix victima, quâ triumphatus est hostis, ve ait Augustinus l. 9. confess. c. vltimo, & triumphale Sacramen um, quo, teste Eligio hom. 8. de Eucharistia, subiugatus est mundus: in quo victor Dominus expolians Inferni principatus, palam triumphat illos in semetipso, quoniam ibidem clam triumphat de semetipso, & magnificentius ouat, quoniam ibi veterem hominem renouat nouus homo. Ab immolatâ oue ouatio deriuata est; Christus autem agno typico comesto, propriæ humanitatis ouem, ritu incruento Agnus verus immolat, idem fimul & sacerdos, & sacrificium, & altare, mox in crucis arâ ritu cruento mactandus, instar ouis ad escam natæ, & ad mortem sacrificantis amoris destina destinatæ Quidni igitur abrogatis antiquæ legis sacrificiis, nouam legem inchoans, huius immolatione ouis ouare meritò censeatur? Ita est, ita est, in triumphali Eucharistiæ essedo triumphat Deus amans, & de Deo amor, idem triumphator, & triumphatus; nec tamen prius triumphans, quam ab amore trium-

phatus. Vtrique vt vincere, ita vinci gloriosum est, cum tam victum immortalis ornet aureola, quam victorem immarcescibilis coronet laureola. Ibi diuinarum meta victoriarum, trophæorum apex, palmarum verrex, & coronarum coronis, quas omnes transcendere visus est, cum de scipso omnium victore magnifice triumphauit; haud aliter omnium victor futurus, nisi victor esser suipsius, cui nihil à se vincendum superesset. Iure proinde inuictus, quòd à semetipso victus, vt ita triumpharet de omnibus. Et quid mirum si nostris in sacrariis iam triumphet viuus, qui triumphato dæmone celebre trophæum erexitoccisus, necemque necauit rediuiuus? Simortem cæcidit, dum morte cecidit, & triumphis illustrius fatum reperit, dum periit; triumphalique tumulo sepultus, vitus est, hostium clade, hominum stragem: & dum peccatores redimit, peccatum peremit redemptor peremptus; quid nunc morte mactatâ, sorte mutatà gloriosus molietur Imperator. cælestis pompæ splendoribus augustus, & Empyrei ardoribus feliciter exustus? Si cruci semel affixus, cruci sux cruces nostras affixit, suoque divino parenti parens natus, gratis ab ingratis gnatis damnatus, damna primi Parentis Conditori suo minime parentis scelere parata reparauit; quid nunc sperare liceat ab codem suorum iudice iudicum, & vindice, vulneribus quasi sideribus radiante, tam amabili probis, quam horribili reprobis? Si Mundi tyrannum vicit aræ reuindta victima, palmasque palmæ etiamnum clauis transsixe, in Caluariæ campo de diuini cruoris irrigatione fertili messuere; quas in triumphali Eucharistiæ circo laureas colliget humanæ libertatis inuictissimus assertor?

Palma triumphisamica semper extitit, vtpote stimulis aspera, nulli succumbens oneri, ideoque peridoneum arduarum victoriarum hieroglyphicum. Arduz Christi victoriæ, & fertiles, quo palmæsimiliores; fætæ sunt pugnæ victoriis, victoriæ triumphis, & præmiis prælia sobolescunt. Incruenta Eucharistiæ victoria, cruentum Caluariæ triumphum peperit, nec expectatis pariendi vicibus, æquæuam sibi sobolem codem fere die enixa est, potiori proinde iure sororem, quam filiam. Certant secum Domini victoria victorioso cruore parta; in monte Sion calice pugnat, in Golgotha cruce expugnat, & triumphat; vtrobique diuinus cruor exundat, qui triumphalem segetem sœcundet. Victori obediunt omnia, etiam victrix omnium ipsa mors, quod

ipse obedierit in omnibus, vsque ad mortem, mortem autem crucis, imò mortem lucis, mortem amoris, & mortem mortis. Sed dum tot victorias fœcundo obedientiæ sinu enititur, partus dolores patitur, parêre verè est parere, adeo vt dolores filij suo parenti parentis, parientis, imo parturientis dolores excedant. Et verò prius illum oportuit pati, quam potiri, audere, quam gaudere, conari, quam coronari: prius oportuit palme feriri stimulis, quàm frui dactylis, prius tempora rubescere spinis, quàm virescere laureis, prius la cerari sentibus, quam coronari floribus. Momentaneum crucis dedecus peperit æternum decus; quot spinæ pungentes, totidem rosæ vngentes, quot capitis cicatrices, tot diadematis sardonices; quot funes doloris, totidem torques honoris; quot vincula, tot monilia, quæ sicut onerarunt in Caluarià dimicantem, ita vicissim ornarunt in Eucharistia micantem, vt simul · essent instrumenta supplicij, & sercula triumphi. O quas alternantis fortunæ vices! ô verè stupendam oneris, & honoris, infamiæ, famæque vicissitudinem! ô bene mortalibus emptas suppliciis immortalitatis delicias!

12. Triumphantium habitus toga viuentis purpuræ imbuta sanguine, aureis illuminata stellulis, quam velarer amictus Lydius; ve Suerònius in Neronis, & Appianus in Scipionistriumpho referunt. Christus verò pretiosæ carnis, proprii succo cruoris intincae purpura, non aureis distincta stellulis, sed loreis discerpta scuticis longè ornatior, quam Sacramentalium amictu specierum operit, ne ad sulgurantem illius sulgorem conniuenti palpebra stupeant Eucharisticæ pompæ admiratores. Quis enim arcanæ scrutator maiestatis non opprimeretur a gloria, nisi intolerabiles glorioss vultus radios interiecta accidentium nebula tantillulum temperaret?

13. Triumphalis currus aureus erat, turtis instar rotundus, qua parte triumphatorem capiebat; vt scribit Zonaras in Camillo. Huic verò non absimiles aureæ nostræ pixides, veteresque illæ turriculæ argenteæ, quibus olim in ipsis Ecclesiæ incunabulis, referente Gregorio Turonensi lib. de gloria martyrum in Polycarpo, dominici corporis seruabatur depositum. Turriculæ quidem, imo sirmissima Christianorum aduer sustyrannorum rabiem propugnacula, omnibus Inferni machinis inexpugnabilia, ex quibus pendent mille clypei, omnis armatura fortsum.

14. Triumphator quadrigis albis vehe-

batur in Capitolium, vt ibidem Ioui victimam, victrice manu immolaret. Christus quatuor gloriæ dotibus, veluti niueis quadrigis, Empyrei conscendit verticem, vt Deo Patri laudis sacrificium offerat, nec relicto paternæ solio dexteræ, stupendo quotidie miraculo, exastris in aras descendit, ab aris vtastra conscendamus, cælumque diu feruentibus arietatum suspiriis vio-

lenti rapiamus, & penetremus.

15. Triumphalis olim Romæ porta Capena dicta est, ita noster Onuphrius Panuinus. Christo non alia fuit quam lucis cæna, & crucis pæna. Lucis cæna (sic Euharistiam vocat Hesychius ho. 2. de Deiparâ) crucis pænam præcessit; ad crucem peruenit per Eucharisticum calicem, vnde nouam hausit alacritatem, quâ fortius gustaret, & ebiberet passionis calicem. Incrueto calice prælium eminus auspicatus est, cruento cominus absoluit. Cona pompa triumphalis vestibulum; pæna sublimioris gloriæ fastigium. At si vel in ipsis mortis suppliciis exultauit, mortique victor insultauit; quid nunc in gloriæ deliciis viuus & triumphans agat, nec Seraphini earum quibus ardent flammarum cuspide pro dignitate materiæ exarent, nec Cherubini illarum quibus splendent scientiarum satis claritate declarent.

- 16. Par olim triumphantis, & serui fortuna; quod annulum ferret ferreum, characterem viique seruitutis. Par etiam cum captiuo Domini mors, & vna sors; triumphat enim victricis captiuus charitatis, sacris altaribus, non annulo ferreo, sed triticeo alligatus circulo, vt splendida sui corporis seruitute captiuas hominum mentes in libertatem asserat; quasi non potuerit nos criminum eximere vinculis, nisi sacramentalium specierum compedibus hæreret compeditus. Cæterum vt nobilis, ita suauis est ea seruitus, quippe quæ magis teneatur, quam teneat : quanquam enim nulla sit miserior seruitus quam voluntaria, non porest nihilomínus sua non amare, & exosculari vincula, quòd iis nostra gloriosè dissoluat. Vt enim Deo seruire, homini regnare est, ita homini seruire, ve ita loquar, ipfi Christo regnare est: siquidem in regno cælesti faciet electos discumbere . & transiens ministrabit illis. Tanti æstimat hominis libertatem, vt eam emat suæ pretio seruitutis. Deus ligatur, & seruit in aris, vt liber homo dominetur in astris.
- 17. Bullam præ se gerebat imperator triumphans plenam remediis, quæ aduersus inuidiam valentissima crederet, vt testa-

tur Macrobius 1.1. Saturn. c. 6. Adeo sublimis est latèque dissurs Eucharistiæ splendor, vt stupente mente, lingua in eius elogia-elingui, in tanta laudum messe insæcunda facundia, admiratio omnem fere locum occupet, inuidia perexiguum: quippe tot inter Sacramentalis pompæ spectatores, & admiratores, sola, vt videt, inuidet liuida Sacramentariorum hæresis; vtque ad smaragdinum sulgorem viperæ pupilla dissurare solet; sic ad inessabilem huius mysterij gloriam, suo cæcata liuore tenebrescit.

18. Hostiæ candidæ è grege egregiæ, vittis & infulis ornatæ præ curru triumphali ducebantur ad solemne sacrificium, vt refert Liuius 1. 34. in triumpho Flaminij. Chri-Ro doloris & amoris eximiæ victimæ, illius ictibus horridæ, huius ignibus torridæ, tor deuouentur ac destinantur hostiæ, quot olim hostes habuit; quibus hoc vnum in votis, vel præ dolore inter cruciatus coram tyrannis pro sanctissimi sacramenti glorià occumbere potius, quam succumbere, vel amore incruentas ad aras procumbere. Illic enim non solùm immorari, sed eriam generosè immori gestiunt illustres victima, ibidemque victrici charitatis dexterâ, Agno immaculato, in odorem suauitatis immolari.

19. Currum triumphalem sequebantur infignes captiui, catenis onusti, tum ciues pileati, ducis operâ ex hostium carceribus eruti, vt scribunt Plutarchus in Paulo Acmilio, & Liuius I. 33. in triumpho Cornelis. Triumphantis Eucharistiæ vestigia frendentes lambunt dæmones inuiti secretæ Maiestatis adoratores, vincta, & victa carne cælesti, caro scelesta, suoque nimium sensui, fallacique iudicio pertinaciter adhærentes hæretici, breui terribile subituri iudicium Dei , quòd intellectum captiuare renuerint in obsequium sidei, sidelique corde suscipere nolucring mysterium sidei. Sequitur & triumphantem Redemptorem gloriofa fidelium animarum captinitas nobili seruitute libera, pretiosos nexus exosculans, & amabilibus vitro pedes intricans compedibus, quibus à criminum vinculis feliciter exericatur.

bantur gnati illius, & cognati; tum equites turmatim, & pedires, fi Liuio credimus I. 45. in triumpho Lucij Anicij. Dominum in Sacramento triumphantem extus angelici sequuntur; instammati diuini cordis ardoribus Seraphini, in reciproci amoris rapiuntur extasim; iustitiz solis radiis illuminati Cherubini inuestigabile mysterium

mirari malunt, quam rimari; coram imperiali latentis Dei throno proni Throni maximum adorant in minimo, dominantium dominu colunt Dominationes, eximias eius virtutes tremulæ verentur Virtutes, supremam potestatem prostrate Potestates agnoscunt, legitimo suo principi Principatus assurgunt, victori semper augusto acclamant Archangeli, Io triumphe canunt Angeli, Imperatorem optimum laudant vniuersi.

21. Nihilominus vberior nobis lætandi seges excrescit, quòd triumphatori & sanguine conjuncti simus, & codem inuncti. Amor nempe Domini præcellens medicus, vt nos à scelerum lepra mundaret, non de seruili, sed de regali diuinoque sanguine pretiosum confecit balneum, diuinisque nostra curauit vlcera vulneribus, crebraque, venarum sectione regem exhausit, vt seruis mederetur; quibus proinde viilius & gloriosus fuit triumphatoris sanguine inungi, quam eidem duntaxat sanguine coniungi. Triumphat Deus, fateor, at Deus homo, hominum redemptor, non Angelorum, nec angelica fortirudine, sed humana victor infirmitate, vnde nec immortali eius spiritui, fed carni diuinitus adiudicata est pompa. Quidni igitur in Eucharistiæ triumpho præferamur angelis, quibus tantummodo con-

cessum oft colere, quem comedimus, adorare quem conficimus, admirari quem tangimus, laudare quem amplectimur, desiderare quo fruimur, speculari quem osculamur? Quidni de illius cognatione gloriemur qui se nobis concorporeum reddidir& confanguineum? Quique non dedignatus fieri suorum pincerna subditorum, propinato proprij cruoris calice, calestium deliciarum sitim potius accendens, quam extinguens, vinolentià, amoris violentiam adauxit; quatenus sanguis ille regius diuino fluens in corde, nostris pariter nataret in venis, & in cordibus ebulliret. Christus quidem panis angelorum nuncupatus est, quod iis exponatur colendus, sed æquiori iure panis filiorum, quod iis proponatur comedendus; nec angelum, sed hominem ad suæ divinitatis affinitatem euexit. Siquidem Verbum caro factum, in carno aduersus carnem spiritui rebellem dimicauit: caro tum pugnæ, tum victoriæ occasio, caro victrix, caro victima, caro victoribus esca, caro Verbo de carne triumphanti pompa; ve quæ fuerat homini perduelli virus, & serpenti seductori virtus, huic vice versa fieret virus, & illi virtus, vbi primum carne se induit Dei virtus, vt esset hominum cibus viuus & verus. Nec

mirum si caro mollitie dissuens, quæ præcisà cruce, suerat virus, eiusdem crucis interpositione sacta sit virtus: cùm è contra quantalibet hominis virtus, solius crucis præcisione, facile transeat in virus. Osim itaque caro sirmis infirmitas extitit, nunc vero insirmis sirmitas, olim volutabatur in cæno, nunc volitat in cælo, olim esca tartarei canis, nunc siliorum est panis non mittendus canibus. Sed quò nos transuorsum abripit magnisicus triumphatoris comitatus? ad rem redeamus.

22. Servus præterea codem cum triumphatore curru vehebatur antiquitus, qui coronam auream supra caput illius sustinens, his illum admoneret verbis: [respice post te, & hominem memento te. ] Quin etiam ex curru aureo flagellum pendebat capitalis sententia reis destinatum, quo insolens pompæ fastus vicunque temperaretur, vti referunt Zonaras in Camillo, alijque scriptores. Nonne tibi, Iesu Christe, triumphator inuictissime, eadem tibi sors obtigit in hoc Sacramento? siquidem in codem cum Diuinitate solio, seruilibus quondam obnoxia flagris & scuticis seder humanitas, inæstimabilis gloriæ diadema præferens, quæ hiantium adhuc ore cicatricum identidem inculcer: homines respice,

& hominem memento te; nec in tanto maiestatis splendore miseros fratres despice, quorum non prius immemor esse potes quam tui ipsius. Si te tibi fortasse subtrahit gloria, retrahat natura, iam nescius pati, disce compati, expertus miseriam, impertire misericordiam, nec felicem animum occupet nostræ infelicitatis obliuio, nec mores mutent honores, nec benignam indo-

lem indolentia corrumpat.

23. Triumphantis insuper mos fuit suis munera militibus distribuere, regioque epulum instruere apparatu & luxu; quod eiusdem animi esse crederet, aciem instruere & conam, illam vt inimicos vinceret, hanc vt amicos deuinciret, teste Liuio 1. 45. Non poterat hac in parte deesse Christi magnificentia; vnde nobis, sue mortis merito, gloriofæ fortis consortibus, triumphale conuiuium instruxit, idem ipse conuiuium, & conuiua. Admirabilis mensa, vbi Dei caro in escam proposita, quâ saturi amplius esuriunt! epulum diuinum, in quo sanguis Dei vinum, quo sobriè inebriati vehementius sitiunt! singularis cœna, in quâ Dei vita viuificæ mortis condita memorià degustatur, datusque in esum lesus reficit, quos infecit vetitæ arboris esus. Quam dissimile vulgare conuiuium! in hoc enim volucrum

24. Enimuerò non tam electis suis secum in polo regnaturis conuiuium instruxit, quàm pro sui glorià nominis in solo pugnaturis, armamentarium aperuit: nec enim epuli deliciis fracti, sed cataphracti surgunt conuiux; cibus illis clypeus est, quo ab hostium proteguntur incursu, electorum frumentum, inimicorum tormentum, poculum iaculum, quo aduersarios impetant eminus, & cominus, & Leonis è tribu Iuda carne saturi, tartareo leoni occurrere audeant, leonibus flammas efflantibus terribiliores. Haber sua castra diuinus amor, militant amantes, indurescunt mollitie, roborantur deliciis, epulando pugnant, fulminant inter calices, tonant non inter nebulas, sed epulas: adeo ve in amoris castris idem fere sit tibias inflare & tubas, canticum canere & classicum, inuitare ad epu-

lum, & excitare ad bellum. Quod dux mis litibus, rex subdiris, Dominus famulis cibus esse gestierit, diuini ipsius erga nos amoris excessus est, & hie idem excessus divini amoris cibus est, quippe qui non nutriatur nisi excessibus; breuique decedat necesse est, nisi iugiter excedat. Quid verò dicam de magnificis Triumphatoris nostri muneribus. Nonne beneficentize eius fons hactenus inexhaustus, in hoc admirabili Sacramento, nimià gratiarum profusione videtur exhaustus? quidni enim semetipsum exhauserit, qui seipsum dando nobis omnia donauit? qui in vltimâ cœnâ, vnico pretiosi calicis haustu, semeripsum hauriendo, feliciter exhausit, vt & nos diuini vini gustata gutta Deum sorbentes absorbeamur Diuinitatis oceano, cuius beatis fluctibus immergi, emergere, obrui, enatare est.

25. Tandem non postrema triumphalis pompæ portio pægmata, triumphique fercula, in quibus exsculptæ Victoris res præclarè gestæ, ciuitates captæ, classes exustæ, hostes attriti, expugnata castella, regiones, maria, portus, montes, saltus, feræ, stumina auro & argento essicta, vt observarunt Appianus in triumpho Scipionis, & Zonaras in Camillo. Tuæ ego adscriptus militie, Christe imperator, ante triumphalem Eu-

charistiæ currum exultans, tibi totius mundi triumphatori potentissimo, pægma vnicum, tuo impar honori, tanto iple impar oneri præfero, mundum scilicet aspectabilem Mundo archetypo offero, ampliffimum gloriæ tuæ theatrum. Sed,ô quot in vnico pompæ ferculo sunt fercula! Aspice immensum cui feliciter imperas Empyreum, mortalium oculorum aciei prorsus inacessum, solique bearze immortalium spirituum aciei concessum. Specta deinde innumeris stellulis, vti flosculis coelatos coelos, geminaque hemisphæria, vt fornices triumphales tuis trophæis conspicuos. Oculos in vnicum orbis oculum solum nempe solem defige, radianti intuitu hæc infima lustrantem & illustrantem; Considera sidera primo in mobili immobilia; planetas nusquam à præstituto sibi tramite aberrantes, lunam vnam, in sui cursus. inconstantia semper sibi constantem; stellas stillantes suas in hæc inferiora influentias, concordem elementorum discordiam, torrentes ignis sublunaris torrentes, nunc difcurrentis in faculas, nunc coruscantis in fulgerras, nunc horrescentis in cometas; viridem, Iridem arcum tuum triumphalem, proflua per agros flumina, in mare vnde fluunt reflua; Orbis exules infulas, tot volucres sui conditoris laudes innumeris modis modulantes, tot feras minime feras, tot pisces dulces amari maris animas, tot humi serpentes serpentes, tot speciosas animantium species aliquale diuinæ speciei specimen præ se ferentes, tot perennes sontium scaturigines, tot arbores vt floribus & frondibus venustas, sic variis fructibus onustas, roris auidas & vnionibus grauidas Indici maris conchas, & innumera conchylia mutos omnipotentiæ tuæ præcones, tot inæstimabiles gemmas, nunc rubescentes in achates, nunc ardentes in carbunculos, nunc ignescentes in pyropos, nunc virescentes in smaragdos, nunc vernantes in sapphiros, nunc scintillantes in carchedonios, nunc subrubentes in fardios, nunc rutilantes in topazios, nunc herbescentes in chrysoprasos, nunc nitentes in amethistos, nunc radiantes in adamantes, nunc candicantes in margaritas, nunc fulgurantes in opalos, & in iis contractam venustioris Naturæ maiestatem nulla sui parte mirabiliorem, pretiosas Sabæorum messes, & orientis aromata; denique selectas cœloque, saloque, soloque diuitias intuere: hæc enim omnia pompæ fercula tibi triumphanti ex animo præfero, & in huiusmodi eximiis creaturis, Dei vtique non obscuris vestigiis, quædam Eucha-

1

is

26. Tu rerum omnium magnes, cuius ad amplexum congeniti amoris inclinatæ pondere, instar ferri ferri gestiunt; tu sphæra cuius centrum vbique, & sphæræ centrum, in quo conquiescere appetunt, tandiu inquietæ, quandiu excentricæ. Iis innatâ pronitate centrum repetentibus stimulos infigo, quò ferantur celerius, meque ipsum tandem vt postremum & exilius tui triumphi ferculum, tot illustribus præclarisque pægmatibus adiungo. Triumphalium rotarum orbitam sequor captiuus tuus, tui cruoris inæstimabili pretio redemptus, aureis spontaneæ seruitutis catenis tuæ maicstati semper augustæ deuinctissimus, gestiens inter illius triumphatoris recenseri captiuos, cuius vel triumphantes imperatores ambiant esse captiui. Accedo potius vt epulo, quam vt præco; Immo idea præco tuus, quia epulo & conuiua; quòd in Eucharistiæ conviuio epulari sit eloqui, bibere sit dissere, accumbere sit discurrere: nemo tuas in laudes aptior, quam qui tuâ carne plenior, tuoque cruore madidior, semper enim verique auidius inhians,

C iiii

rem gerens, velis nolis, ad audaciæ meæ veniam venias. Vnde, vt spero, & amantem agnosces, & vel amenti, nimisque audenti ignosces.

27. Porro quantum ex hoc mysterio colligere mihi licuit, non fugies emblematum meorum tenebras, qui quotidie vitrò confugis ad sacrarum specierum latebras: sponte latitabis sub symbolorum inuolucris, qui libentissimè delitescis nostris in sacrariis. In aliis operibus tuis patet diuinitas, in isto etiam ipsa latet humanitas, vt qui secundum diuinam naturam patebas in gloria, secundum humanam in Caluarià, secundum vtramque lateres in Eucharistia, opere proinde eò cæteris mirabiliore, quòd simul valeat & miram explicare artem, & nihilominus admirandum implicare artificem. Cuippiam infideli minus oculato videri posses sub sacramentali nube deficere; Verum nisi sic inter gloriæ nebulas deficeres, nec fideles animas reficeres, nec tot admiratores haberes; sol enim nisi cùm deficit spectatores non habet: quamuis & huic astro suppar, nunquam tibi, nunquam Ecclesiæ cælo deficias, dum sub accidentium nubilo splendidam eclipsim affectas. Cæterum ô vnice cordis amor omnium creaturarum

amoribus dignissime, quas & in aras exaltatus, non secus ac Orpheus, latentis humanitatis lyra pertrahis vltroneas arcanæ maiestatis adoratrices, per istud myterium sapientiæ, bonitatis, & potentiæ miraculum, per istud indelebile doloris amorisque tui monimentum, vnum oro, obtestor, obsecro, vt seruuli tui, à teneris vnguiculis, tuis aris deuoti votis aspirans, id agas tuis in fidelibus tanti sacramenti, tum amore raptis, tum stupore correptis, vt mea hæc qualiscunque opella, omnibus titulis tua, sacratissima Eucharistiæ, cuius gloriæ meis potissimum in studiis studeo, sidem adaugeat, so-ueat pietatem, deuotionem accendat. Vt qui sacramentales inter nebulas velata Dei carne saginantur, inter cælestes epulas reuelatà aliquando numinis facie potiantur; siue vt vtar eximiâ tui oratione clientis Dionysij c. 3. Ecclesiasticæ hierarchiæ: Tu ô divinissimum ac sacrosanctum Sacramentum, circumposita tibi symbolice Acnigmatum operimenta reuelans, liquidò nobis manifesteris, mentalesque nostros obtutus singulari, & apertâ luce adimpleto.

# PRÆFATIO GENERALIS

TOTIVS OPERIS
DE RATIONE INSTITUTI
ET IDEA OPERIS.

I. VM MA operis commendatio, dines materia, vbi deest artis gloria, & artissicis industria. Opus ordior sententiarum ornatu mediocre, venustate sermonis exile,

materia tamen excellentià sublime; quid enim Eucharistià sublimius ? ve proinde suà materià, superetur opus. Verum vt cum. Ennodio loquar in Natal. S. laur. Med. Nunquam pauper vena timetur ingenij, vbi diues est causa dicendi. Quis mendicam narrationem æstimet, quam vota locupletant? sæpe in facundiæ dotibus pauper inuenitur vena prædicantis, & è diuerso thesaurus cordis irradiat in egestate verborum. Diem laudare quis abnuat ? attollere iolis radios quis metuat in qualibet nocte sermonum? Nimirum vire disertissimo potentior videtur cordis, quam oris Rhetorice, eloquentiora vota, quàm verba, melior vita, quàm lingue eruditio, pulchrioresque flores morum, quam cincinni sermonum. Nec immeritò, os enim ori loquitur, cor cordi; vox aures ferit, at sensus intimos vehemens

effectus penetrat, atque peruadit. Oris igitur mei infantiam cordis facundia, verborum inopiam, votorum copia, & sermonis impolitiam, amoris vehementia excuset.

2. Accedit ad materia dignitatem elegantia characterum, quibus in aliis voluminibus vix pulchriores, ant pretiosiores occurrent, quique amabilem lesum paterna characterem bypostaseos (sicillum appellat Apostolus ad Hebr. c. v. 3.) expressius adumbrent. Horum quippe sharacterum nonnulli tremulo splendore rutilant, ve stella; aly divite fulgore conspicui, ve gemma; aly amænissima varietate picturati, vt flores; aly multiplici luminis reflexione mirabiles, vi iris augustior cali pompa, aliaque meteora; aly è liquidà crystallo materiati, vi lympidi fontes, amnesque aureas despunantes are-nas, o gemmas affatim ad ripam egerentes; aly natiuo colorum cultu intermicantes, vt volucres agrorum delicia, nemerum anima; aly grandieres ve cate, aliique pisces corporea mole stupendi; aly minores, ut insecta, reptilia, conchylia, in quibus etsi minimis, maxima radiat sapientia conditoris, magni in magnis, summi in minimis; aly rudiores & impoliti, sed eo venustiores, quò non artis, sed natura solius industrià exarati, ut rugosi elephantes, iubati leones, vrsi, panthera, aliaque id genus fere saltuum & solitudinum illustrius ornamentum; aly resti, ut palme, cedri, cupressi; aly tortiles, ve vitos, alieque arbores fructibus incurue; aly molliter inflexi, vt lilia prono capite florentia; alij spirales, vt angues sinuosis voluminibus spectabiles; alis quadrati, vi varia lapidum, marmorumque species ; alij angulares, ut gemma formà sculpta sexangulà ad splendoris ex angulorum repercussu incrementum; alij denique circulares & rosundi, vi uniones candentia matis Erythrai grana. En huiusce voluminis augusti characteres, quibus

culenter expressiv. En elegantes litera quibus Eucharistia gloria consignata est. Quid iis aut ad speciem pulchrius, aut ad amænitatem iucundius, aut ad dignitatem pra-

stantius?

3. Nisi forte malueris tot eximias aspectabilis natura 🕚 partes, totidem codicis Magni Antonij appellare paginas, in quibus summus rerum opifex sua specimen pulchritudinis sublestis depinxit lineamentis. Quippe teste S. Prospero epist. ad Demetriadem. Omnia elementa mundi, & vniuersæ creaturarum naturæ, hoc ipså sui exigunt specie, vt inuisibilia Dei per ea quæ facta sunt intellecta conspiciantur, & in pulchritudine cœli & terræ quædam sunt paginæ ad omnium oculos semper patentes, & authorem suum nunquam tacentes, quarum protestatio doctrinam imitatur magistrorum, & eloquia scripturarum. Falso igitur liber Zoar ab Hebrais doctoribus fabulose conscriptus, mundum duntaxat è viginti duabus literis consurgere contendit, quarum tres tribus elementis, duadecim sequentes totidem Zodiaci signis, septem reliquas totidem planetarum orbibus accommodat. Îme verò tet è literis, quot creaturis, tot characteribus, quot sideribus, totidemque paginis coalescit, quot mixtus & elementis, in quibus eximia Eucharistica gloria symbola unicuique liceat admirari.

4. Hunc igitur amplissimum mihi selegi codicem, nonnulla peruolui folia, & eo quem in illis legebam cœ-litus asslante, lecta intellexi: eligere, legere, & intelligere diunitus mihi datum est; pra cateru verò in grandibus literis V erbum abbreuiatum, & in aperto codice legi numen opertum, insuper quod legeram intellexi, & quod multò prastantius est, sancti Spiritus asslatu quod intellexaram dilexi. Quin & ab huins studio voluminis exarsit

animus ad illius lectionem codicis, quem beati legent. intelligent, & diligent in aternitate; de quibus sic eleganter differit S. P. Augustinus l. 13. Conf. c. 15. Vident faciem tuam semper, Domine, & ibi legunt sine syllabis temporum, quid velit æterna voluntas tua. Legunt, eligunt, & diligunt, semper legunt, & nunquam præterit quod legunt : eligendo enim & diligendo legunt ipsam incommutabilitatem consiliatui, non claudetur codex eorum, nec plicabitur liber eorum, quia tu ipse illis hoc es, & es in æternum. Hac de beatorum codice seraphicus spiritus pramature beatus. Sed interim dones explicetur nobis aternus ille reuelata Divinitatis codex viatoribus complicatus, liceat in explicato mundi huius volumine Verbum Dei sacris inuolutum speciebus legere, nec solum inuisibilia Dei, sed & inuisibilem eius Humanitatem per ea qua facta sunt intelligere, intellectam diligere, dilectam summis laudibus celebrare. Cœlum quippe, ait S. Prosper l. 2, de vocatione gentium c.4.& terra & mare, omnisque creatura que videri ac intelligi potest, ad hanc præcipuè disposita est generis humani vtilitatem, vt natura, rationalis de contemplatione tot specierum, de experimentis tot bonorum, de perceptione tot munerum, ad cultum & dilectionem sui imbueretur authoris.

ìâ

læ

m

m

sè

45

8,

ngi

st

s. At unde mihi voluminis buius perlegendi cupido singularis, ut in eo pratermissis aliis quamplurimis Creatoris attributis, solius Eucharistia virtutes luculentis exaratas elementis legerem, & innestigarem, innato candore confitebor. Paucis ab hinc annis oblato Missa sacrificio, cum hymnum ah Ecclessa gratiarum actioni destinatum, quem olim tres adolescentes Hebrai, interrapidos fornacis Babylonica vortices illasi suo cecinere liberatori, Christo Domino tanti muneris largitori, & incruenti sacrificio

institutori concinerem, inuitatis ad divina munificentia praconium terrenis & calestibus; mihi subitò talis incidit cogitatio , rem & Deo abscondito , & plis eius cultoribus non ingratam facturum me, si sanctos iuuenes amulabundus, illustriores mundi partes ad Eucharistica theatrum gloria connocarem, & ad imperialem Conditoris sui thronum adducerem, ut spontaneas occulta Maiestatis adoratrices. Siquidem memineram mundum alicabi à S. Augustino appellari Dei canticum numerosi dulcedine concentus mentes titillans angelicas, surripiens bumanas 3 ac proinde ad divinarum landum celebrationem dosse non inconvenienter assumi. Cui quidem inspirationi haud dubie diuina, eò libentius morem gessi, quo perlectis nonnullis historia naturalis authoribus, creaturas quò velebam, vlirò euntes animaduerti, mirà quadam arcana Christi humanitatis illecebra pellectas, franisque potius egentes, quam stimulis; quasi non minus Eucharistia magnes illarum foret, quam centrum augustiorum fidei mysteriorum.

6. Quidni autem agnoscerent viuentem in Eucharistia, quem agnouerunt morientem in Caluaria? quidni colerent sedentem in solio, quem coluerunt pendentem in ligno? quidni venerarentur enter angelicas acies inessalis claritate circumfusum, quem inter latrones adoratunt atroci laniera deformatum? quidni sol supplices radios ad illius inclinaret obsequium, qui lugubri velamine micantem vultum obsexit, ne mortiferas sui creatoris conuulsiones intueretur? quidni demum vniuersa natura, qua patienti ac morienti compati ac commori visa est, nunc in augusto Sacramento viuenti regnantique conregnaret? Eò maximè quòd eam potentius attrahere debeat suaue triumphantis illicium, quàm expirantis infame crudeleque supplicium. Propterea vt idoneum huic Librotitulum appingerem, quem Cassiodorus in procemio varia-

rum, Operis indicem, causarum præconem, totius orationis breuissimam vocem., eleganter appellat: placuit illum ex ipsis Saluatoris verbis desumere, & ex purissimis Euangely fontibus haurire Ioa. 12. 32. Et ego si exaltatus fuero à terra, omnia traham ad meipsum, & ex illustri Clemensis Alexandrini testimonio in Protrepsico, vbi Christum Orpheo saxa, volucres, feras, arbores lyra modulis pertrahenti comparat; quam quidem similitudinem fusius primo Emblemate ideali prosequimur. Sic igitur opus hoc nostrum inscribitur: ORPHEVS EVCHARISTICUS, SIVE DEVS ABSCON-DITYS IN ARAS EXALTATVS , HVMANITATIS ILLUSTRIORES MVNDL ILLECEBRIS VLTRONEAS AD SE PERTRAHENS MAIESTATIS ADORATRICES. Dixi in aras, vt cruentam Caluaria, & incrnentam Eucharistia simul completterer, in quas exaltatus à terrà, verè omnia traxit ad seipsum. Neque enim, inquit S. Athanasius lib. de Incarnatione Verbi, vel ipsum mundum in silentio esse voluit; sed quod mirum est in morte, vel potius in trophæo de morte excitato, crucem intelligo, vniuersa rerum fabrica confitebatur eum qui in corpore apparebat, & supplicia patiebatur, non hominem simpliciter, sed Dei filium, ac saluatorem esse omnium. Nam & sol se auertebat, terra quatiebatur, disrumpebantur montes, omnes pauore contrahebantur. Hac omnia eum qui in cruce erat Christum Deum esse declarabant, ac rerum naturam eius ancillam esle, pauore suo contestantem Domini præsentiam.

7. Neque verò solum authori suo in extremis agenti, magno doloris sensu natura condoluit, sed etiam qualibet mundi portio eumdem in sanctissimo Sacramento prasentem hactenus agnouit. Cœlum agnouit, cùm in ipso

stupenda consecrationis momento, innumeras angelorum acies ad imperatoris sui satellitium sepius destinauit, vt illucimmertales convolarent aquila, vbi pretiosum corpus reperitur. Stella cognouit, cum sacrificantem Nicolaum Tolentinatem, & adorabilem victimam miraculoso fulgore collustranie. Ignis agnouit, cum in incendia proiectam ausu nefario sacratissimam hostiam supplici vortice lambere visus est, & innocentibus flammis illasam coronare. Aër agnouit, quum toties incruenti merito sacrifici, aut noxios imbres cohibuit, aut eosdem largius ad terra arentis irrigationem effudit. Mare cognonit cum naufragantem Satyrum virtute sandlissimi Sacramenti quod in orario gerebat, ad littus incolumem perduxit, tumentesque procellas S. Birini lesuanum corpus deferentis pedibus calcabiles exhibuit. Balena cognouit cum S. Maclouio sacrificare gestienti, de immani dorso, altare opportunum mediis in fluctibus erexit. Flumen agnouit, cum eiusdem contemptores diruti pontis ruinis obrutos vltricibus undis sepelinit. Terra cognouit, cum vel sacrilegos dehisoens viuos absorbuit, vel mortuos sinu suo recipere detrectauit. Lapis agnouit, quum cerà mollior firmum manus sacrilega refugit contactum, quò citius tremendi profanator mystery telluris hiatu deglutiretur. Aranea cognouit, cum os impurum & impudens sacramentary, lethali tabo conspersit. Apes agnouere, cum Domino sub sacris speciebus delitescenti, thronum cereum & floridum in aluearis apice mirâ fabricarunt industrià. Mulus famelicus agnouit , cùm pabuli immemor , ad frumentum electorum venerabundus accurrit. agnouere, cum proiecto sibi Angelorum pani parcentes, in impios Donatistas immanis authores sacrilegy sauierunt. Infernus agnouit, cum nimios ignis purgatory ardores superfuso diuini calicis liquore sopiuit & extinxit, igneasque fidelium animarum compedes omnino dissoluit. Damones

Damones agnouere, cum ad Exorcistarum sacram pixidem deferentium imperium, ex energumenis auffugere, protestatife dominici corporis prasentià torqueri graniter & vstulari. Denique vniuersa natura Dei absconditi sensit & extimuit maiestatem; idque vt in nomine Iesu omne genu flectatur cœlestium, terrestrium, & infernorum, & omnu lingua conficeatur, quia Dominus lessus in glorià est Dei Patris, & in Sacramento Altaris; atque ut ille patet comprehensoribus admirandus in astris, ita latet, adorandus viatoribus in aris, in quas Exaltatus,

omnia pertrahit ad seipsum.

8. At fortassis aliquis meum prima fronte damnabit institutum, quasi sacra profanis admisceam, dum eruta ex ethnicorum fontibus symbola ad rem omnium sacratissimam transfers. Verum meminerit, queso, me sanctorum insistere vestigiis, Clementis Alexandrini, Origenis, Lastanty, Hieronyms, Augustini, Basiliy, Ambrosij, imo & Pauli Apostoli, qui ab Epimenide Poeta illud epistola ad Titum c. 1. Cretenses semper mendaces, malæ bestir, ventres pigri; à Menandro, illud 1 Corinth. 15. Corrumpunt bonos mores colloquia praua, & ab Arato, ilind Act. 17. Iplius enim & genus sumus, mutuatus est. Ecquis nefciat Hebraorum inaurthus, armillis, & annulis aureis, profanisque Aegyptiorum exuusis sacratiora Tabernaculi vasa conflata fuisse; quin & Pancheon Agrippa veri Numinis cultui à Bonifacio quarto S. Pontifice consecratum? quis ignoret Anglia delubra ab Augustino monacho, hortatus Gregory Magni sacris expiata caremonys, in augustiores basilicas transitisse ? quin & hocce nostro saculo videmus profanas principum vestes ad altarium ornamenta deputari, quasi totidem de calcatâ mundi vanitate trophaa. Quasi verò non liceat Aegypti spolia in Sanctuary decorem convertere? Nonne aspicimus,

alia hec habet: Poëtis & oratoribus vtendum, vnde futura sit aliqua vtilitas que ad anime faciatædificationem; veluti plantis quibus propria virtus fructu pulcherrimo scatere, folia nihilominus ramis coniuncta, quemdam ferunt ornatum; sic & anima cui pracellens veritas fructus est, non ab re tamen exteriore sapientia circundatur, sicuti foliis vmbram fructui, ac aspectum non intempe-Riuum præbentibus. Moxque affert exemplum Mosis qui Aegyptiorum imbutus disciplinis, ad Dei contemplationem processie. Et infra illud idem argumentum eximià illustrat similitudine : velut apes non omnibus floribus similiter insidunt, neque ex eis ad quos accedunt omnia aufferre conantur, sed quantum ipsis ad opus necessarium fuerit seligentes, reliquum dimittunt; nos etiam vt sobrij sapientesque, quantum congruum nobis, propinquumque veritati ex ipsis suerit, persequamur, reliquum prætereamus.

9. Tantorum itaque doctorum sequentu consilium & exemplum, ex Ethnicorum fontibus illimes haurio latices, & ex probatis vetustis authoribus Eucharistica eruo symbola, superstua reseco, corticem negligo, medulam inquiro; nene quid perspicuitati, niterique desti, opus in varia distinguo Emblemata, id est ingeniosa symbola, (sic desinit Caussinus) tum ex tabellà, tum ex lemmate constantia, quibus sublatis abstrussoribus enigmatum inuolucris, sublimier aliquis sensus ad Eucharistia gloriam redundans piis lectoribus liquidius aperitur. Emblema verò in quatnor partes diuido, nimirum in epigraphem, tabellam, metrum, & prosam; duas verò posteriores subdiuido; metrum quidem in symbolum, & apodosim, sine reddicionem; prosam verò in fontem Emblematis, & eiusdem interpretationem. Metrum autem,

ve spero, non erit naturalis historia studiosis iniucundum, vepote res naturales satis accurate describens, nec prosa Eucharistica gloria praconibus inutilis, vepote sanctorum Patrum illuminata sententiis, historicis variegata sloribus, multiplicesque suggerens non solum ad Eucharisticarum, sed & quarumlibet concionum ornatum similitudines; nec denique SS. Sacramenti cultoribus insuauis, vepote qua tota illius honorem spiret, & amorem cultumque redoleat.

10. Quod spettat ad Emblematum symbolorumque commendationem, non opus est hic plura dicere: vnicum sufficiet S. P. Augustini testimonium, eorum dignitatem, fructum, iucunditatem paucis perstringentis Epistola 119. Si quæ autem, inquit, siguræ similitudinum, non tantum de cœlo, & sideribus, sed etiam de inferiori creatura ducantur, ad dispensationem Sacramentorum, eloquentia quædam est doctrinæ salutaris, mouendo assectui discentium accommodata, à visibilibus ad inuisiblia, à corporalibus ad spiritalia, à temporalibus ad aterna.

11. Stylo vtor simplici, qui fundum suum referat, qui carnis Dominica dulcedinem aliqualiter sapiat, & Christi vilibus Sacramentalium specierum pannis innoluti nuditatem exprimat: nisi quis sloridum appellare velit, vbi slores, sluidum vbi sontes, gemmeum vbi gemmas describit, scilicet à materia qualitate, non ab artis venustate. Dictione similiter vtor perfacili, omnibusque peruià, & forte non alià possem vti, si vellem, neque vellem, si possem: nec enim exinanitam in hoc mysterio Dei maiestatem superba eloquentia pompa, nec humilem Iesum verborum addecent ampulla. Nihilominus nolim existimes, ita rebus ipsis sermonem conuenire, quin sapius in hanc Euripidis vocem meritò erumpere debeas: Hei hei! cur non res ipsa inter homines

edunt vocem? Ac proinde nihil habet stylu excellens, quam quod à suo mutuatur argumento, venustatemque materies orationi conciliat, quam oratio in alius materia solet adserve. Attamen in Panegyrico liminari, fateor me paronomasius studuisso, secutus hac in re Prophetarum distrissimum Isayam qui cap. 25. 6. de conuiuio Eucharistico disserens, stylo, vei res merebatur, storidiori, & elegantiori eximiam affectauit paronomasiam Diuini suauitati epuli bellissime conuenientem. Sic enim scribit: Faciet Dominus in monte hoc conuiuium pinguium, conuiuium vindemiæ, pinguium medullatorum, vindemiæ desæcatæ: Hebraice, miste semanim, mistesemarim; semanim memuchaiim, semarim Mezukkakim: quam paronomasiam latinus interpres exprimere non poiuit.

١,

ue

7,

9.

12. In prima quidem huiusce primi voluminis editione, mili mens erat fusioribus interpretationibus conciones redolentibus cuiusuis Emblematis argumentum illustrare, illas tamen amicorum monitis morem gerens in aliam editionem distuli, tum vt studiosa innentutis, cui in libru comparandis magni sumpeus non adeo faciles, commode consulerem, turn ut Typographi parcerem expensis, tum vt hune primum tomum minus grauem quasi subsequentium precursorem premitterem. Quia verò, Deo fauente, plures Emblematum Eucharisticorum centurias editurus sum; in qualibet pracipuas spectabilis natura partes ad arcani numinis solium sisto, ve eidem suo modo recens exhibeant obsequium, & ex iu symbola & emblemata eruo, serunto inter illas dignitatis ordine, ve lector pius per creaturarum gradus sensim ad Creatoris notitiam assurgat : sic enim amæna tot rerum distinctarum varietas maiorem pariet voluptatem, & suauiorem ingeret lectionis illecebram. Quoniam igitur homo verè microcosmus cateris sensibilibus rebus longe pracellit, illis quoque in sanctissimi Sacramenti V eneratione praire iure suo debuit : sequuntur aues , quadrupedes , pisces , serpentes, insecta, zoophyta, arbores, planta, flores, fructus ; subsequuntur inanimata, astra, meteora, montes, fontes, fluny, gemma & aromata. Placuit autem à natura contemplatione labores meos dudum Eucharistie consecratos auspicari, tum ut ab insimis pedetentim ad altiora progrederer, tuin ne quid e studiis meis vel humanioribus efflueret, quod ad suam non reflueret scaturiginem, & ad tanti mystery gloriam minime redundaret, cui me, meaque omnia, vitam & mortem, tempus & aternitatem iam pridem consecraui, destinaui, dicani: adeo ve non ab illo qui ab oreu ad occasum irrequietà vertigine voluitur, vt Anaxagoras, sed ab immutabili institua sole Christo, Philosophandi initium sumens, me ad huius unius speculationem, admirationem, & adorationem natum libentissime profitear. Non is sum qui vlius inuidiam aut merear, aut verear, doctis disertisque viris plane inferior: si quis tamen suo me liuore non indignum iudicet, suoque inferiori inuidens & detrahens, sese quadantenus illi submittat, & hac ratione sibimetipsi detrahat incautus ; meminerit , obsecro , illius Pliniane sententia: Disertus es? tantò magis ne inuideris, nam qui inuidet, minor est. Denique siue plus, siue minus, siue idem præstas, lauda superiorem, inferiorem, vel parem: superiorem, quia nisi laudatus ille est, non potes ipse laudari: inferiorem, aut parem, quia pertinet ad tuam gloriam, quàm maximum videri, quem præcedis, vel exæquas. Sie ille Ethnicus omnino Christiane.

13. Hac sunt ( humanissimè lector ) de quibus in huius operis vestibulo te pramonitum volui, que, vt opinor, aqui bonique consules. Caterum quoniam in

bac mortali vità, opus ab omni vitio defacatum mihi elemente puro videtur rarius : purum enim bonum, non alibi quam in Empyreo reperire est; ibi verò mixta sunt omnia: siquidem quantumuis lucubrationes nostra, & ab argumenti dignitate, ac sanstitate, & à finis commendentur bonestate, semper tamen alicuius vity facibus connincuntur admixta: ideirco buisu opella mea mixtum infelix, velim suas in parces ita resoluas, vt Deo optimo, maximo, bonorum omnium fonti, bonum omne ( si quòd occurrit ) mihi verò malum emne, reo viique conficenti attribuas. Quia verò bonum necessario fluxu sequitur gloria, vt malum ignominia: ne, quaso, proprietates, vt ita loquar, suis ab essentiis abscindas, sed unicuique, quod suum est, aqua indicy lance decernens, Deo bonum, & eius appendicem gloriam, mihi malum, sequelamque illius ignominiam adscribe. Vale, & si placuerit, fruere.

### SELECTA QVÆDAM SANCTORVM PATRVM TESTIMONIO CREATVRARVM TESTIMONIA.



**!**5,

ni-

Ó

нi,

ad

1di

ıd-

ue ilis

4e:

ıi s,

n,

ut

m

RIMVM S. Chrysoftomi in ps. 148. Hoc sanctis in more positum, propter pium & gratum suum animum, vt cum Deo sint acturi gratias, accersant multos laudationis socios, & hortentur vt

pulchrum munus secum obeant. Hoc etiam fecerunt tres pueri, qui quando erant in fornace, omnem creaturam, ad laudibus celebrandum quòd acceperant beneficium, & hymnos Deo dicendos Hoc ipsum facit quoque David conuocarunt. vtrumque mundum vocans supernum & infernum, sensibilem, & eum qui percipitur sola intelligentià. Hoc etiam facit propheta Isaias, quando dicit : lætentur cœli, & exultet terra, quoniam miserus est Dominus populi sui. Vt qui enim soli non sufficiant ad Deum laudibus celebrandum, quoquo versus obeunt, vt in dicendis hymnis focios accipiant. Et rursus in Psal. 144. Turpe enim fuerit, vt homo qui est compos rationis, & omnibus qua videntur præstantior, sit creatura, in Dei laudibus interior. Non solum autem turpe, verum etiam absurdum: siquidem ipsa quotidie, atque adeo singulis horis emittit Domino glorificationem: cœli enim enarrant gloriam Dei, fol & luna, & varius astrorum chorus, & pulcherrimus ordo cæterorum omnium suum pradicat Opificem.

2. Secundum S. P. Augustini in Psal. 144. Deus gradibus quibusdam ordinauit, & ornauit creaturam, à terrà vsque ad cœlum, à visibilibus ad inuisibilia, à mortalibus ad immortalia. Ista contextio creaturæ, ista ordinatissima pulchritudo ab imis ad summa conscendens, à summis ad ima descendens nusquam interrupta, sed dissimilibus temperata, tota laudat Deum. Quare ergo tota laudat Deum? quia cûm eam consideras, & pulchram vides, tu in illà laudas Deum. Vox quedam est mutæ terræ, species terræ. Nonne consideratà pulchritudine mundi huius, tanquam vna voce, tibi species ipsa respondet, non me ego seci, sed Deus; ergo consiteantur tibi, Domine,

omnia opera tua, & fancti tui benedicant te, vt in confessione operum tuorum fancti tui te benedicant, ipsi fancti tui inspiciant creaturam consitentem, & illorum vocem audi benedicentem.

r-

lo

m

li

·o-

m

n-

in

ie,

ri-

ol

i-

۱<u>-</u>

us

a-

ıd

ıa

15

ta

ıl-

111-

nâ

ne,

- Tertium S. Prosperi l. 2. de vocatione Gentium c. 4. vbi premens illa verba Pauli AEt. 14. Et quidem non sine testimonio semetipsum reliquit, benefaciens de cœlo, dans pluuias, & tempora, sic disserit: quòd est autem hoc testimonium, quòd semper Domino deseruiuit, & nunquam de eius bonitate, ac potestate conticuit ; nisi ipsa totius mundi inenarrabilis pulchritudo, & inenarrabilium beneficiorum eius diues & ordinata largitio, per quæ humanis cordibus, quædam ærernæ legis tabulæ præbebantur, vt in paginis elementorum, ac voluminibus temporum, communis & publica diuinæ institutionis doctrina legeretur? cœlum ergo, cunctaque cœlestia, mare, & terra, & omnia quæ in eis sunt, consono speciei suæ ordinationisque concentu protestabantur gloriam Dei, & prædicatione perpetuâ maiestatem sui loquebantur Authoris.
- 4. Quartum S. Bernardi c. 5. Soliloq. Te desideranti amabilia quidem tua occurrunt, & à cœlo, & à terrà, & ab omni creaturà se mihi vitrò offerunt & ingerunt, in omnibus adorande & amabilis Domine, quæ quantò te manisestius & verius prædicant & approbant amabilem, tantò ardentius te mihi saciunt desiderabilem. Sed heu! non ad fruendi suauitatem persectam, & gaudium, sed ad intentionis. & desectus, non tamen sine aliquà suauitate rormentum. Sicut enim mea non tibi persectè placent oblata, niss mecum; sic bonorum tuorum contemplatio resicit quidem nos dulciter, sed

non satiat persectè nisi tecum. Hæc est animæ meæ affidua exercitatio, hinc affiduè scabo, & scopo spiritum meum, & cum bonis & amabilibus tuis, quasi pedibus & manibus, & totis innitens viribns fursum tendo ad te, in te, summe amor, summum bonum. Et sermone 8. in canà Domini: Deus sit vult amari, vt cunctæ res simul amentur cum ipso, & sic vult amari, vt nihil præter ipsum ametur. Omnis naturaliter creatura iure creationis ab illo est, & omnis creatura, in eo quòd est creatura, bona est. Debet ergo ad hoc diligi creatura, vt in ipsâ creator ametur, non ipsa per se, at per eum qui illam creauit. Diligendus ergo est creator in cundis creaturis, & cuncta per ipsum creatura, & fic cuncta diliguntur cum ipso, & tamen ipse solus diligitur.

Idem ser. 3. Pentecostes. Tria in magno huius mundi opere cogitare debemus, videlicet quid sit, quomodo sit, & ad quid sit constitutus. Et in esse quidem rerum inæstimabilis potentia commendatur, quòd tam multa, tam magna, tam multipliciter, tam magnifice sunt creata. Sane in modo ipsa sapientia singularis elucer; quòd hæc quidem fursum, hac verò deorsum; hac in medio ordinatissimè sint locata. Si vero ad quid factus sit mediteris, occurrit tam vtilis benignitas, tam benigna vtilitas, que etiam ingratissimos quosque multitudine & magnitudine beneficiorum possir obruere. Potentissimè siquidem ex nihilo omnia, sapientissimè pulchra, benignissimè vtilia sunt creata. Veruntamen & fui le nouimus ab initio, & adhuc multos esse videmus in filiis hominum, qui in bonis inferioribus sensibilis mundi huius tota sensualitate depressi totos se dederunt his que facta sunt,

quonam modo, vel ad quid facta sunt negligentes. Quid istos nisi carnales dicamus? paucissimos esse iam arbitror: legimus tamen nonnullos quandoque fuisse, quibus summum studium fuit, atque vnica follicitudo modum & ordinem inuestigare tactorum, adeo vt plerique non modo vtilitatem rerum perquirere dissimulauerint, sed & ipsas magnanimiter spreuerint, cibo minimo ac vilissimo contenti. Ipsi quidem sese Philosophos vocant, sed à nobis curiosi ac vani rectius appellantur. Vtrisque igitur successerunt viri prudentiores vtrisque, nimirum & quæ facta sunt, & quomodo facta sunt transilientes intenderunt aciem mentis, vt ad quid facta sunt viderent. Nec latuit eos quoniam omnia propter semetipsum fecit Deus, omnia propter suos. Aliter tamen propter se, aliter propter suos, ineo quippe quòd dicitur, omnia propter se, præueniens commendatur origo; in eo autem quod dicitur, omnia propter suos, magis exprimitur fructus sequens. Omnia tecit propter semetipsum, gratuitá videlicet bonitate, omnia propter electos suos, pro eorum scilicet vtilitate, vt illa quidem efficiens causa sit, hæc finis. Hi sunt spirituales viri sic vtentes hoc mundo tanquam non vtentes, sed in simplicitate cordis sui quærentes Deum, ne illud quidem magnopere vestigantes, quonam modo mundialis hæc machinavolueretur. Primi voluptate, Secundi vanitate, tertij veritate impleti.

ICE

ſpi-

uali fur-

um vult

, &

)m-

elt

ona

ipsâ

qui

:un-

ſo-

iius

uid

in

om-

ıul-

obo

em

di→

1e-

ni⊶

ul-

ru-

ſa-

ta.

nuc

70-

1a-

nt,

5. Concludo illustri Aristotelis testimonio l. 1. de partibus animal. c. 5. In iis etiam, inquit, quæ in animantium genere minus grata nostro occurrunt sensui, natura parens & author omnium, miras excitat voluptates hominibus qui intelligunt causas, atque ingenuè philosophantur. Absurdum enim nullaque

ratione probandum est, si imagines quidem rerum naturalium non sine delectatione propterea inspechamus, quòd ingenium vnà contemplamur, quòd illas condiderit, id est artem pingendi aut fingendi; rerum autem ipsarum, naturæ ingenio miraque solertià constitutarum contemplationem non magis persequamur atque exosculemur, modò causas perspicere valeamus. Quamobrem viliorum animalium disputationem perpensionemque quodam fastidio puerili spreuisse, molestéque tulisse dignum nequaquam est, cum nulla res sit natura, in qua non mirandum aliquid inditum habeatur. Et quod Heraclirum dixisse ferunt ad eos, qui cum alloqui eun vellent, quòd forte in quadam casa furnaria caloris gratià sedentem vidissent, accedere temperarunt; ingredi enim eos fidenter instit : quoniam, inquit, ne huic quidem loco dij desunt immortales; hoc idem in indaganda quoque natura animantium faciendum est. Aggredi enim quæque sine pudore debemus, cum in omnibus natura numen, & honestum pulchrumque insit ingenium. Quippe cum natura operibus iunctum illud pracipue sit, voi nihil temere viceque fortuità committatur, sed alicuius gratia omnia agantur: finis autem cuius gratia quicquam vel constat, vel condirum est, boni honestique obtinet rationem. Sio ille verè nature genius.

## ORPHEVS EVCHARISTICVS

m e-

d di;

0-

as

ıa-

aım uâ

od nii ria n- n- ra n- n- is n-

TRIMVM EMBLEMA.

TOTIVS OPERIS IDEA ORPHEVS ILLYSTRIORES NATVRA PARTES LYRAE MODVLIS PELLICENS.



Rpheus vt primum vocales pollice neruos
Impulit, &dulces edidit ore sonos:

Siderei haserunt abrubtis motibus orbes, Et solitum attenti deposuere melos.

Confluxere simul fidibus pellecta canoris

Astra, planetarum concomitante choro.

Sol stetit harmonia mirâ dulcedine sixus,

Nec iubar efflantes accelerauit equos.

Adfuit & Phoebe roseo suffusa rubore; Ni pudor obstaret, basia mille dare!.

Adfuit & variis distincta coloribus iris, Instexoque arcu V atis in ora ruit.

Interclusa nigris siluere tonitrua nimbis,

Mugitusque lyra continuere modis. Nubila nectareos distillauere liquores.

Perfudit zephyrus rove liquente comam.

Iurarunt elementa sidem, ventique frementes Ad plectri modulos composuere minas.

Lenior erupit Siculis fornacibus ignis, Praruptis cecidit mitior unda iugis.

Muta procellosos sedarunt aquora fluctus; Nilus iit tacitis per Catadupa vadis.

Pennatas acies circumuolitare videres, Alarumque hilares plaudere remigio.

Cum Iouis armigero ludit secura palumbes, Nec socium accipitrem blanda columba fugit.

Treicium mirata melos philomela sub umbra Conticet, attentus gracculus ora tenet.

Nontieridem formidat ouis, neque dama leanam, Concordesque lepus vellicat ore canes.

Luxuriant per prata greges, lupus additus agnis
Ad plectri modulos commouet arte pedes.

Exercet panthera feris comitata choreas; Has odor allectat, sed magis icta chelys.

Fædera cum placidis sancit serpentibus ibis, Pacificusque elephas rbinocerota fricat. Nulla leontophoni turbat formido leonem , Nec crocodilaus membra canina timor.

Arrigit ad cantus aures immixta molossis

Cerua, lubens gallum clune leana gerit.

Sibila compescit murena vipera consux,

Fortius attractus stanis amore lyra.

Cum platanis aurita venit de montibus ilex,

Et socias vites vlinus amica trabit.

Parnassi celeres descendant vertice lauri,

Lataque palladias linquit eliua domos.

Implicii à palma contexunt fronde coronam, Orphea perpetuo myrthus honore tegit.

Confusis salices ramis stipantur in orbem, Mobile cedrorum construit ordo nemus.

Sylua Sabaorum pretiosos fundit odores, Inciso vberius cortice thura sluune.

Attollunt immane caput de gurgite cete, Mitigat Orphaum monstramarina melos.

Delphines saliunt, lascinaque littore iactant Corpora, phocarnm grex spatiatur agris.

Maturas tellus segetes profundit, & vuas, Latus odoriferas explicat hortustopes.

Innumera veniunt Eoo ex littore gemma,

V atis vt affusâ luce coruscet apex. Quicquid in immenso cœlorum clauditur orbe, Bistonia sequitur sila canora chelys.

#### APODOSIS.

Omnia Christe trahis crucis exaltatus in aram, Flebilibusque moues saxea corda modis.

Tensa super lignum fidibus meliora canoris Membra, nouum superis exhibnere melos.

Corpus nempe tuum plectro resonantius omnia Allicit; hanc seruat nobilis ara lyram.

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Illâ animas rupes, & ferrea pectora mollis,

Deque lupis blandas efficis agnus ones.

Non opus est stimulis, ad centrum sponte seruntur;

Dulce creaturis huc ab amore trahi.

Hostia vt in puncto, sic panis in orbe teneris;

Finis inest puncto, principium orbe latet.

Linea ab orbe sluunt, punctoque quiescere gaudent,

Punctus & orbis es; hinc cuncta creata trahis.

Seu centrum repetant, in puncto Numen habebunt;

Siue petant orbem, Numen in orbe tenent.

Authorem natura suum quia sentit, adorat;

Numinis arcani gaudet amore rapi.

#### FONS.

Rpheum Musæ filium mollissimis fidibus rationis ctiam expertes feras demulsisse, omnes fabulosi testantur Scriptores, omnium fere pictorum colores loquuntur. Quare leo, & aper prope adsunt, Orpheum auscultant; & ceruus quidem, ac lepus minime ab impetu leonis resiliunt, & quibuscumque in venatione terribilis hæc fera visa est. congregantur segnes ac remissi, cum ipso, vt apparet, feriante. Cæterum ne aues quidem inertes videris, non canoras tantum, quibus suaues modulos concinere saltibus mos est: quin etiam vide clamosum gracculum, & stridulam cornicem, & Iouis aquilam. Hæc quidem qualis est alarum librata remigiis, vt sponte sua defixis oculis Orpheum spectat, nec se ad proximum lepusculum prædæ scilicet oblita conuertit. Hîc porro constrictis maxillis ( quæ ars est Orphei mulcentis) & lupi & agni, promiscue attoniti saltatorium orbem versant. Maius porro quiddam animolus Pictor comminiscitur; nam arbores à radicibus auulfas ad aufcultandum Orpheum ducit, atque

atque ipsi in orbem sistir. Pinus igitur & cupres fus, & alnus & populus, hæ & aliæ quæuis arbores contusis ramis ranquam consertis manibus Orpheum circundant, ac certè Theatrum ipsius gratià non fine exquisito quodam artificio circumcludunt. Cerne iam vr aues in ramis consideant, & Orpheus in vmbra moduletur, ipsi quidem oculus mollitie simul atque ignea solertia temperatus, Deoque plenus apparet, mente ad considerationem de natura Deorum semper intentà. Forte eriamnum aliquid canir, ac supercilium quasi designaret carminum sensum, repente cum ipsomutatur ad motionum conversiones. At pedum quidem læuus terræ nixus Cytharam sustinet incumbentem femori, dexter verò orditur modulos, pulsans soleà pauimentum; manuum autem dextrà plectrum firmiter tenens, extenditur supra fides incumbente digito, & palma introrsum nutante ac reflexà, sinistra rectis ferit digitis sides. Ita Philostratus in Orpheo ex Translatione Caussini 1. 11. eloquentiz, descriptione 16. Nihi addo nisi versus Horatij in arte poetica fictionis huius causant complectentes:

1S 12-

oicto-

prope

dem,

qui-

a est,

aret,

leris,

nci-

lum

qui-

igiis, ec le

con-

rs clt

atto-

quid-

30168

ucit. tque Syluestres homines sacer interpresque Deorum Cadibus, & victu sædo deterruit Orpheus; Dictus ob hoc lenire tigres, rapidosque leones.

#### INTERPRETATIO.

L' X hoc Poetarum figmento sublimiorem senfum eruit Clemens Alexandrinus initio orationis adhortatorix ad Gentes, voi Christum Orpheo præserens, ait: Solus quidem certe ex in qui vnquam suerunt difficillimas seras homines mansuesect; volucres quidem eos qui ex ipsis sunt leues, serpentes vere

eos qui deceptores, & leones eos qui sunt animosi, & ad iram concitati; sues autem eos qui sunt voluptati dediti ; lupos autem eos qui sunt rapaces : lapides autem & ligna sunt insipientes qui crediderunt lapidibus. Et infra: Has ergo immanissimas feras, & tales lapides, ipse calestis cantus in mansuetos homines transformauit: eramus enim, eramus nos quoque aliquando insipientes, inobedientes, errantes, servientes voluptatibus, & cupiditatibus varius, in malitia & innidia degentes, odibiles, nos inuicem odio habentes : quando autem benignitas & bumanitas apparuit Seruatoris nostri, non ex operibus institia qua sesimu nos, sed secundum misericordiam saluos nos sesit. Nimirum Orpheus seras quidem lyra modulis cicurauit, at esseratos hominum animos, à quibus discerptus fuit, mitigare non potuit, vtpore feris iplis immaniores: illos vero Ielus mysticus Orpheus cantu suo demulsit, & in vmbrà arboris crucis modulatus, omnia ad seipsum pertraxit. Archimedem aiunt iactare solirum quoduis onus pusillis moueri posse viribus, quin & suz demon-Itrationis vi sibi fidentem, si alteram terram cui inniti posset haberet, hanc ad illam suis se machinis attracturum, vt refert Plutarchus in Marcello: verum quod inaniter iactabat hic Mathematicus, & verbo pollicitus, & opere exequitus est Christus: Cum exaltatus fuero à terra, inquit, omnia traham ad meipsum; Ioa. 12. 32. Vbinam verò magis exaltatus, quàm vel in aram Eucharisticam, vel in arborem crucis, vnde omnia traxit humanitatis suz chely, cuius ror canoræ fides, quot arteriæ, totque vocales nerui, quot artus & nerui super crucem extenti. Quidni enim humanitatem illam chelym esse dixerim? eo planè sensu quo S. Ambrosius L. r. de Officiis c. 40. 7. Machabaos à tyranno discruciatos cytharam septem fidibus instructam appellat: his verbis: Spectabat lata mater filiorum quoe funera, tot trophaa, & morientium vocibus, plusquam psallentium cantibus delectabatur: pulcherrimam ventris sui cytharam in filiu sui cernens, & pietatis harmaniam

omni lyra modulo dulciorem.

i-

0:

ıs,

ri-

TA-

ıgis

ni L

atis

riæ,

che-

2. Verum vr olim nonnullus hanc organis musicis appinxerat epigraphem, non percussa silent. Ita mirabili Dominica humanitatis lyra, camdem possem appingere, non percussa silet; quippe que nisi verberibus, clauis & lancea pulsara quasi pectine fuisset, nusquam sonum edidisset in cruce mortalium allectiuum. Vnde & hic cum magno Leone ser. 8. de passione exclamare licer: o admirabilis potentia crucis! ô ineffabilis gloria passionis! in quâ tribunal Domini, & iudicium mundi, & potestas est crucifixi. Traxisti enim omnia ad te, & cum expandisses tota die manus tuas ad populum non credentem tibi, confitenda maiestatis tua sensum totus mundus accepit. Diuinus itaque fidicen in crucis ymbra modulans omnia traxit ad feipsum. Ad eius concentum substiterunt cœlestes orbes; sol quasi Christo cruci confixus stetit immorus; deficiente justitiz sole luna de conditoris sui erubescens ignominia eclipsim passa est; commixta luxerunt elementa, in lacrymas diffluxere silices, dissilierunt montes, è tumulis rediuiua prodiere corpora, denique clauorum cuspidem ipsa quoque insensibilia senserunt; latro quantumuis arbori sustixus ad nostrum fidicinem non pedibus accurrit, sed affectibus; palantes discipuli cantus dulcedine reuocati sunt. Petrus audito cantu fleuit amarè; Centurio dedit gloriam Deo, & crucifixum Dei filium esse protestatus est; astans multitudo saxei pector s duritiem pugnis emolliuit; immo & suos tortores, qui se traxetant ad mortem, membris in cruce extentis, quasi totidem canoris sidibus clauorum pectine percussis attraxit ad vitam. Vide, ait Clemens Alex.loco cit.quantum potuerit nouum canticum, homines ex lapidibus, & homines secit ex seris: hi autem qui plane erant ut mortui, qui eius, qui verè est vita, non erant participes, postquam cantici solum suerunt auditores, renixerunt.

3. Ar quemadmodum ad Orphea non eodem modo creatura conuenisse finguntur; sed reptasse serpentes, iuisse homines, cucurrisse feras, aduolasse volucres, raptas suisse arbores: ita, inquit Venerabilis Galfridus in allegoriis Tilmanni, trabit Christus, sed aliter, atque aliter, quem quidam sequuntur reptantes, euntes, currentes, volantes & raptic Reptat pænitentia, vadit obedientia, currit libera, & expedita perfectio, volat pia denotionis affectus, rapitur excessius sacra contemplationis: in cateris enim nonnulla liberi arbitri cooperatio, in eiusmedi raptu tota solius gratia operatio cst. Reptans Maria Magdalena trabebatur dominicis prostrata vestigiis, nec minus erat mirabile intus trabere cam, quam suscipere foris. Ambulabat communi gressu, sed innitatus ad cursum tristitià praoccupatus est, qui mandata quidem servauerat à iuuentute sua, sed consilium perfectionis de relinquendis omnibus non admisit; currebant alacres & expediti posito gibbo cameli, qui venditis omnibus pretia ante pedes Apostolorum in commune distribuenda ponebant; volabant Apostoli, dum gaudentes ibant à conspectu concily, quoniam digni habiti sunt pro nomine lesu contumeliam pati ; raptus est Paulus , & audinit que non licet homini loqui. Ita Galfridus. Vides quam dispari rarione ad nostrum mysticum Orpheum consuxerint homines? nempe licet idem sit sidicen, ezdem diumorum artuum sides super crucis plectrum extentz, non idem tamen omnibus melos editur: tot distincti sunt moduli, quot diuersz inspirationes,

quibus ad Dei notitiam allectantur. 4. Orphei lyra hoc Poëra miraculum affingunt, quòd innata ferarum dissidia suo modulamine composuerit, sancitoque pacis sædere ini-micas reconciliarit animantes. Quod elegantibus versibus expressir Claudianus in præfar ione 1.2. de raptu Proferp. at quis non videat hoc figmento mirifice adumbratum quod Isavas de Messia prædixit c. 11. 6. Habitabit lupus cum agno, & pardus cum hædo accubabit; vitulus & leo, & ouis simul morabuntur; vitulus & vrsus pascentur, & simul requiefcent catuli corum. Quam prophetiam Sibylla Erythraa gracis versibus expressit quos refert Lactantius 1. 7. Diuin. Instit. c. 24. qui sic latine reddi possunt: Tunclupi cum agnis in montibus versabuntur, berbâque lynces pariter cum bædis pascentur, vrsi cum vitulis simul omnibusque pecoribus, carninorus leo comedet paleas ad prasepia, cum infantibus dracones orbis dormient. Nimirum amabilis Iesus discordes nationes quasi feras sibi hostiles humanitatis super lignum extenta plectro mitigauit, & ad suauem fraternæ charitatis redegit concentum. Quin & angelos homini læsæ Dei maiestatis reo acriter infensos demulsit, & æterni vinculo sæderis constrinxit, si Theophylacto credimus: Crux, inquit, ad conditorem Christum adducit culestia, subterranea, terrestria, ab ortu solis vsque ad occasum, vt non sint

amplius duo creaturarum genera angeli, & filiy hominum, quadam in cœlo, quadam in terrà, quadam prope, quadam longè; sed vt iam sint vna creatura omnium qui

rint

70 ORPHEVS EVCHARISTICVS in Christorenousis sunt. Cui accinit Nazianzenus his versibus:

Quin etiam expandens sacrati corpori artus In fines orbis, mortale ex finibus orbis Collegit genus, atque homines contraxit in unum, Et medits magna posuit Deitatis in ulnis, Expurgans sudas agnino sanguine sordes, Ac scelus è medio tollens, quod clauserat astra.

En vt dulcem ex angelo, & homine dissonantibus elicuerit harmoniam, ablatà dissonantiz causà,

scilicet peccato.

5. Mira quidem Dauidicæ virtus citharæ, vtpote que damonem à Saule suo modulamine abigeret; vt habetur l. 1. Reg. c. 16. Nihilominus nunquam à regis animo, magnum illum damonem inferni conditorem, dæmonumque parentem ( peccarum intelligo ) numeroso potuit expellere concentu. At, vt cum Stromatzo loquar loc. cit. Non talis est meus cantor Christus; sed venit dissoluturus acerbam seruitutem damonum tyrannidem obisnentium, ad suane autem & benignum religionis & pietatio in Deum iugum nos traducens, in colum rursia euocas eos qui bumi abietti sum. Tantò proinde diuinus noster fidicen Psalte regio & peritior & potentior, quantò suo modulamine nequiorem spiritum profligauit, infernique tyrannum, hoc est, peccatum carnis sux plectro procul ab hominibus abegit, illudque sux victorix instrumentum nostris altaribus, ad æternam rei memoriam, appendit.

6. Huc vsque vidimus nostrum Orphea mysticum à terrà in cruentum altare exaltatum, & in arboris vmbrà modulantem, omnia ad seipsum attraxisse: restat vt eumdem in incruentum elatum altare, & in sacramentalium vmbrà specierum citharizantem admiremur, canoris humanitatis sux sidibus homines sibi deuincientem. Fabulantur Poetx Orphei lyram tot miraculorum operaticem inter sidera relatam suisse, & à singulis Musis, quarum laudes vates ille eximius cecinerat, nouem stellis insignitam. Quàm quidem constellationem ita graphicè describit Manslius l. 1. Astronom. his versibus:

Et lyra deductis in cœlum cornibus inter Sidera confpicitur, quâ quondam ceperat Orpheus Omne quod attigerat cantu, manesque per ipsos Fecit iter, domuitque infernas carmine leges. Huic cœlestis honos, similisque potentia causa Tunc (yluas, & saxatrahens, nunc sidera ducit, Et rapit immensum mundi revolubilis orbem.

Fictitia quidem istius lyrx inter astra relatio: constat enim eam in templo, ad perpenium Orphei monumentum, suspensam suisse. Verum sacra Christi humanitas passionis insignita cicatricibus lyra est, qua creaturas omnes ad se pertraxit: hanc autem tum in aftris, tum in aris ipse collocauit; in astris quidem, veè paternæ solio dexteræ suos per torum empyrei ambitum splendores spargeret, & in omnes beatorum acies diuinum iubar ad gloriæ incrementum eiacularetur. Quippe nouem stellis illustris, puta quatuor accidentalis gloriæ dotibus, & quinque splendidis manuum, pedum ac lateris cicatricibus, triumphantem aulam incomprehensibili fulgore collustrat. In aris verd éamdem reposuit, nostrisque voluit asseruari in facrariis, in sue passionis memoriam, vnde per specierum nebulas, erumpentes, è plagis hiantibus, gratiz & glorie inchoatæ radios vibraret, & militantem Ecclesiam illuminaret.

ti-

in

aui

cie.

7. Iuxta Manilium lyra deductis in cœlum cornibus inter sidera conspicitur: etenim reuera huic instrumento musico quedam constat inesse cornua: ita & mystica Christi lyra cornua quædam ostentat,. sed cornua copia, cornua fortitudinis, & inuica virtutis : Cornua in manibus eius, canit Habacuc c. 3. 4. ibi abscondita est fortitudo eius. Operuit cœlos gloria eise, en lyra inter stellas relata, en Domini humanitas in cœli vertice residens, & hinc in omnes cœlites ineffabile gloriæ lumen decutiens. Et laudis eius-plena est verra, en eadem lyra nostris appensa altaribus, militantis Ecclesia in eius laudes effusa templum secretà luce perfundens, & instar auroræ roseis radiis felicitatis æternæ meridiem præcurrens; propterea subdit propheta: Splendor eins ve lux erit, cornua in manibus eius, idest in prapotentis Dei filij manibus emicat humanitas assumpta, tribus crucis affixa cornibus, tricornemque poinde citharam exprimens, quâ attingit à fine vsque ad finem fortiter, & allectat omnia suauiter. Ibi abscondita est fortitudo eisu, i. in his cornibus sita est incarnati Verbi virtus & potestas præcipua. Quid enim illius humanitatis, aut ligno affixæ, aut in Sacramento absconditæ viribus obluctari queat? quis mortalium vel collibus immobilior ad eius modulos non incuruetur, & istis cornibus non facile pertrahatur? quibus, vt vtar verbis Iulij Firmici l. de mysteriis & erroribus profanarum religionum c. 21. Omnia & sublenantur pariter, & continentur, & hominum vita bene nititur. In his igitur mysticæ citharæ cornibus abscondita est fortitudo eius, vel vt legunt Septuaginta, posuit dilectionem robustam fortitudinis suz; quoniam amor ille quo prior dilexit nos, quasi fortis machina, mortales ad ipsum redamandum adegit. Cornu fortitudinis exemit in Caluarià, cornu di lectionis in Eucharistia, verobique cornua copia, quia pretiosum sanguinem vtrobique ad extremam vsque guttulam copiosè profudit. Subdit Propheta : Anie faciem eius ibit mors, & egredietur diabolus ante pedes eins. Non sustinet diabolus huius citharæ modulos, psallente nostro Dauide nefarius aufugit spiritus; egreditur ante pedes eius, quia priusquam nostris in cordibus, in sacra synaxi recipiatur Dominus, iam virtute Sacramenti pœnitentiæ, & mors peccati & diabolus inde sese proripuere, præsentem venturi numinis reueriti maie-Ratem. Tandem concludit Habacuc: Stetit & mensus est terram; aspexit & dissoluit gentes, & contriti sunt montes saculi: incuruati sunt colles mundi ab itineribus aternitatis eius. Quid ad rem nostram magis apposirum? ecce enim vt suz crucis cornibus, tribus manuum pedumque clauis, tribus mysticæ citharæ angulis, instar modulantis Orphei, terram omnem, montes, saxa, collesque suum ad melos incuruatos dulci violentia pertraxit; idque ab itineribus æternitatis eius. Quænam illa æternitatis itinera? duo præcipuè, Caluaria & Eucharistia; crux enim & Christo, & nobis strauit iter ad æternitatem; Eiusdem verò corpus gloriosum viam nobis aperit ad beatam immortalitatem, cuius ex Tridentino pignus est. Itaque per hæc æternitatis itinera, nationes omnes ad nostrum Orphea aduolarunt, raptæ chelys ipsius dulcedine. An non, ait S. Bernardus ser. 10. in ps. Qui habitat, Humiliatos iam cernere est colles mundi; dum sublimes quique atque potentes deuotà subiectione, inclinantur ad Dominum, & eius vestigia adorant? nunquid non incur-

uantur, cum ab ipsa sua perniciosa celssiudine vanitatie, & crudelitatis, ad humiles semitas convertuntur misericordia & veritatis? Nec minus eleganter Augustinus 1. 18. de Ciuit. c. 32. qui Septuaginta sequutus versionem, sic præmissum Prophetæ locum expendit : Stetit & terra commota est ; quid est , nist quod stetit ad subueniendum, & terra commota est ad credendum ? respexis & tabuerunt gentes, boc est misertus est, & fecit populos panisentes: contriti sunt montes violentià, hoc est vim facientibus miraculis, elatorum contrita est superbia; defluxerunt colles aternales, hoc est, humiliati sunt ad tempus, ot crigerentur in aternum.

8. De Orphei lyrà supra cecinit Manilius, eam olim in terris auritas svluas, & saxa pertraxisse, nunc verò in cœlo cæteras inter constellationes co-

ruscantem sidera ducere:

Tunc sylvas, & saxa trahens, modo sidera ducit. Filij Dei flexanima chelys, quondam silices præ nimio dolore dissilientes, & saxis duriora Iudzorum sibi insultantium corda, in caluaria pertraxit; nunc in altaribus sidera pertrahit, idest, angelos ex empyrei vertice in templa ad sui venerationem euocat, fideles allicit ad mysteriorum participationem, piasque mentes sanctarum modulis inspirationum irretit, denique cœlestia simul, & terrena in vnum concinnat concentum; quodque magis admirere, Christianos harmonia dulcèdine pellectos, excellentes efficit citharædos citharizantes in citharis fuis, hoc est, collaudantes Deum ore, & opere, linguâ & dextrâ, voce & plectro; ita vt non sola vox sonet, sed & manus consonet, verbisque sacta concordent. Et verd quidni arte citharistica excellerent, quos ipsemet sesus citharædorum coryphæus edocet, monetque vt cru-

cem suam ferendo, de propriis membris, quasi totidem canoris fidibus super lignum extentis vocalem componant citharam, que tanto numerosiorem diuinis auribus edat harmoniam, quanto magis eorum artus & nerui super crucem fuerint extensi. Verum vt suauiores edant modulos, Christi lyram ab aris pendulam, sacram videlicet eius carnem frequenter accipiant, & quoties sese efferatis abripi motibus senserint, adaptatas huius lyræ fides, viuæ fidei, synceræque deuotionis pollice pulsent, vt animus indignans modulamine mirigetur. Scribit Pindarus Iouis ferocientem aquilam, vbi Apollinez lyrz: sonos audiuir, prædæ, & fulminis oblitam, in placidum soporem confestim immersam fuisse: quin & fulmen ipsum cantus dulcedine temperatum, concidente paulatim flammæ ardore, elanguisse. Quid igitur mirum, si diuinæ huiusce lyræ placari possimus modulis, fi quando indignatione commoueamur? quin mirum si arreprum iamque librarum in proximos iniqua vltionis fulmen languidum abiliciamus? Apposite Philo libro quod Deus sit immutabilis: Si quis, inquit, lyra in modum animam mu-sica arte coaptatam, non sonis acutis & gravibus, sed rerum inter se comvariarum scientia, & meliorum ex his delectu, neque intendat plus aquo, neque remittat, emollità virtutum, rerumque suapte natura honestarum harmonia, conservans eam in eodem temperamento concinne pulsandi psallendique; id siquis pulchre temperauerit, efficiet symphoniam longe optimam, que non in sonora vocis fractos tonos desinit, sed in laudata vita officia. Vtinam diuinis auribus huiusmodi edamus symphoniam temperatis omnibus affectibus animi; quod quidem faciliori negotio præltabi-

#### 76 ORPHEVS EVCHARISTICVS

mus si nostris pendulam ex Aris dominica humanitatis lyram deuotionis pectine feriamus; quandoquidem, non percussa silet. Illa nos incredibili lattità perfundet, animi motus mitigabit, & ad Dei absconditi pedes suauter attrahet operta maiestatis adoratores, aperta charitatis admiratores, in illustriorum mundi creaturarum comitatu, qua suum ad conditorem, vitro veniunt, quad amore trabantur.



## HVMANA SACRA

SECVNDVM EMBLEMA.

AGNVS SPICIS TRITICEIS, FRVCTIFERISO;
PALMITIBUS AD ARAM, A DIVINO AMORE
REVINCTUS.



HEV quam debilibus constringitur hostia vinclis! Erro, nihil prestat debile fortis amor. Palmitibus, spicisque Dei suprema ligatur

Maiestas; ò qua vincula! qualis amans!

Ecce venincium sacris alteribus Assus

Ecce reuincitur sacris altaribus Agnus,

Nec libertatem grata catena rapit.

Aras Sponte colit, Sponte est captiuus amoris;

Ambit amans nexus, quos fabricauit amor.

Quod mirere magis, licet ignibus ardeat intus,

Depascantque anida membra tenella faces,

Aptaque materies ignis sit palmes, & arens Spica, tamen slammis inniolata manet.

Quis putet intactis cohibere incendia spicis,

Palmiteque ardentes posse tenere rogos? Hec amor inuenit miracula, quemque polorum

Haud immensa capit machina, cepit amor.

En adducta manu victoris amoris ad aram Victima, lata mei rursus amore mori. Nexibus his viinam diuinis vinciar aris,

Et Domini manicis, compedibusque premar! Spica mibi palmà est pretiosior, vuaque lauro, Que mibi dant Christi carne, cruore frui.

#### FONS EMBLEMATIS.

Vides hîc diuinum Amorem, agnum niue candidiorem, spiceis, pampineisque vinculis ad aram alligantem. Erutum est ex Scripturâ, Conciliis, ac Theologis hoc symbolum. Ex Scripturâ quidem, quia Ioan. 1. Christus appellatur. Agnus Dei qui tollit peccata mundi. Et c. 13. præcipuus Eucharistici operis artisex, non alius quàm amor diuinus memoratur: Cùm dilexisses such insuita qui finem dilexit eos, idest, in Eucharistiz institutione sux erga nos infinitæ dilectionis exhibuit argumentum, & ad extremum vsque limitem amor eus peruenit, vitra deinceps progredi

impotens. Amor igitur agnum innocentem ad altare reuinxit. At quibus vinculis? spiceis, & pampineis, siue panis, & vini speciebus, quibus quasi quibusdam compedibus intricatur, ne transacta consecratione ab aris auffugiat, quòd à Concilio Tridentino definitum est sess. 13. Can. 4. Si quis dixerit, peractà consecratione, in admirabili Eucharistia Sacramente non esse corpus, & sanguinem Christi, sed tantum in viu dum sumitur, non autem ante, vel post; & in bostiis seu particulis consecratis qua post communionem reservantur, vel supersunt, non remanere verum Christi corpus, anathema sit. Accedit communis do-Arina Theologorum asserentium tandiu sub speciebus Christi corpus perseuerare, quandiu manent integræ, & incorruptæ; cum enim sub iis loco panis substantiæ succedat, tandiu sub accidentibus illud remanere necessium est, quandiu substantia panis, si adesser, immanerer: hæc autem haud dubiè tandiu maneret, quandiu species integræ perseuerarent. Vnde meritò inferunt corpus Domini, panisque species à se inuicem pendere, rum vt eo modo existant, tum vt gratiam anima nutritiuam significent, & producant. Species quidem à dominico pendere corpore, vt sine vlius sulcro substantiæ singulariter existant, gratiæque productionem attingant; quandoquidem nec à Deo ita conseruarentur, nec gratiam producerent, nisi adorabilem carnem præcipuum mentis alimentum suo ambitu complecterentur: Corpus verò vicissim à speciebus dependere, ve modo Sacramentali existat, id enim habet ratione specierum, quibus corruptis illicò sub iis esse desinit; quin etiam ab iisdem pendere, vt nutrimentalem gratiam significet & producat in ratione Sacramenti, sue signi sensibilis:

cancancurâ agnus s Euor dit Iesu cristiz is exlimiogredi quippe nisi specierum beneficio in hoc mysterio non sentitur. En purissimi Emblematis sontes, in quo prius Christum ad aram sisto, quam illustriores mundi creaturas, ve spontaneas occulta maiestatis adoratrices adducam.

#### INTERPRETATIO.

I. Næstimabilis margarita libertas, eóque pretio-I sior, quò rarior; non illa regum diademata illuminat, nec hactenus suis eam opibus acquisiere profani principes, illustria Ambitionis mancipia, & purpurei superbientis fortunæ captiui. An ignoras, inquiebat filio regià dignitate insolescenti rex Antigonus, regnum nostrum splendidam esse seruitutem? cui si accedar grauior vitiorum seruitus; quis eum regnare æstimet, qui tot titulis seruus est, qui tot agnoscit sceptra, quot scelera, tot oneratur compedibus, quot criminibus, totque tyrannis famulatur, quot vitiis? Pulchrè S. Augustinus 1. 4. de Ciuit. c.3. Malus, inquit, etiamsi regnet, seruus est, nec unius hominis, sed quod est gravins, tot dominorum, quot vitio. rum. Quam porrò libertatem sperent subditi, vbi seruiunt Domini? alij igitur aureis, alij ferreis catenis onerantur, pro varia cuiusque sorte, vincti tamen omnes specioso torquentur supplicio. Enimverò cum omnis seruitus misera sit, nulla videtur infelicior, quàm voluntaria, quæ non tam teneat, quam teneatur: stultum est enim compedes suas, vel aureas adamare, & ipsa vinculorum ambitio, vel amentis est, vel amantis, vel vtriusque.

2. Quæ cum ita sint, quis non stupeat ad primum huius tabellæ conspectum? quis non miretur Dominum Iesum sub agni specie voluntaria seruitute captiuum, victimam spiceis, pampineisque nexibus ad

ad aram reuinctam, demum de Deo vitrò seruiente triumphantem amorem? si dominantium Dominum seruilis premit necessitas, vbinam libertas? qua fronte rugum excutiet seruulus qui Dominum adorat in compedibus? Proh quanta in molli spica durities, & in fragili palmite firmitas! vt vinciant inuincibilem, subijciant omnipotentem, coerceant immensum, captuentque vnicum captiuorum omnium redemptorem. Quis enim neget eum esse captiuum quem nimia erga homines charitas in facrariorum ergastula compegit? an ille liber, qui sacerdoris voci obtemperat, qui ad illius nutum mouetur, qui modò subeat carceres, modò visitet infirmos, modò percurrat vrbium vicos, modò peccatorum ora subintret ac pectora, prous impellitur, atque agitur sacerdotis imperio? an eite seruitus dubia est, qui sponte tales nexus, catenasque paritur? Si vocatur ad custodiam, parendum; si postularur ad aras, veniendum, si soluantur Sacramentalium specierum compedes, abeundum; Nimirum Agnus est iuxta Isiodorum, ab agnoscendo dictus, quod matris vocem, inter promiscuos totius gregis numerosi balatus, agnoscat; sic & Christus vocem sacrificantis agnoscit, eidem obedit, & vbi verba consecratoria prolata sunt, in arâ consistit.

10-

ca-

Æi

tuľ

pri-

3. Dura sanè peccati seruitus, à quâ non potuit eximi homo reus, nisi seruitet homo Deus. Descendit è paternæ solio claritatis in nostræ carnis ergastulum liber Dominus, vt seruos redimeret, satisfecit ad summos iuris apices, redemptionis nostræ pretium persoluit, delictorum soluit vincula, demùm hostis humani magnificus triumphator captiuam secum abduxit captiuitatem amabili seruitute liberam. Verùm nescio quo sato contigit

vt in nostræ assertione libertatis, captiuorum redemptot redemptorum sieret captiuus, quasi illos è doloris vinculis eximere non posser, nisi seipsum amoris nexibus intricaret. Equidem amor Gracis spus and TE septiv, idest, à nectendo dicitur, quòd amantes strictissimè connectat. Vnde S. P. Augustinus: Quid oft amor, inquit, nist quedam vita dno aliqua copulans, & quod scilicet amat, & quod amatur. Tarquinius Superbus, si Eusebio Cafariensi in suo Chronico credimus, excogitault manicas, & compedes quibus torqueretur reus; Inuenit dæmonis furor delictorum vincula, quibus excruciaretur animus, commentes est numinis amor pretiofas catenas, quibus dum extricatur seruulus, intricaretur Dominus. At quanam redemptrices istæ catenæ, nisi species Eucharisticæ, quibus onultus liberator, ruptis kelerum nostrorum funibus suá nos captiuitate asseret in liber. tatem? quod enim incruenti virtute sacrificij nostrorum soluantur vincula delictorum, & docent vulgò Theologi, & eleganti illustrat similitudine S. Chrysost. ho. 21. in Acta Apost. Vide, inquit, annuntiatur tunc Sacramentum horrendum quod pro mundo dedit seipsum Deus, cum illo miraculo tempestiue memor est ille corum qui peccarunt. Sicut enim quando regum trophea statuuntur, tunc celebrantur quidem quicunqua victoria soci) fuerunt; dimittuntur autem qui sunt in vinculis per illud tempus ; vbi autem transierie boc tempus, qui nibil asseguutus est, nibil obtinet : ita sane & hic tropheorum, & celebranda victoria tempus est. Quoties enim, inquit, manducabitis panem bunc, mortem Domini annuntiate.

4. Fœcunda sunt ista Saluatoris mei vincula, forte quod è triticeis spicis, fructiferisque Palmitibus contexta, quibus nihil sœcundius. Sed quid aliud

pariant, quam noua vincula, tum ea quibus viatores Eucharillia cultui mancipantur, tum inextricabiles beatæ illius necessitatis nodos, quibus comprehensores ad clarè visæ duinitatis dilectionem adiguntur? Felix seruirus, & amabilis captiuitas! quam alacriter vestros nexus exosculor! me me, o Amor fortiffime, tux candidatum serustutis simulcum agno constringe; quid moraris ? famulum cum Domino iisdem liga vinculis. Aræ captiuitatem cuilibet præsero libertati. Funes isti cadent mihi in præclaris, etenim hæreditas præclara est mihi. Dirupisti, Domine, tuis vincula mea, tibi sacrificabo hostiam laudis, agnum vtique sacramentalibus speciebus tuas ad aras alligatum. Caterum liceat mihi mysticis quibus Agnus innocens ab amore constringitur, vinculis auream subnectere Chrysostomi de Pauli catenis sententiam. Hom. 8. in Ep. ad Ephes. Si quis in Dominum insanit, & eius amore vritur, nouit vim vinculorum. Si quis mihi daret totum celum, aut illam catenam, ego illam praferrem. Si quis me apud superos collocaret cum Angelis ant cum Christo ad aram reuincto, eligerem vincula; s quis me faceret unum ex potestatibus qua sunt circa calos, aut circa thronos, aut calem vinctum, potius optarem talis effettintlus. Dibil est illà catenà beatins. nihilque Sacramentalium pecierum compedibus gloriosius quibus Dominus ab amore constringitur. Quis hor fecit, inquit S. Bernard. tract. de charitate c. 8. amor dignitatis nescius, dignatione dines, affectu potens, suasu efficax. Quid violentius? triumphat de Deo amor, vt sciamus amoris fuisse quod plenitudo effusa est, quòd altitudo adaquata est, quod singularitas associata eft. addo, quod divinitas altaribus alligata est, erenim , nen vincla tenerent, ni vinciret amor.

۲.

0-

nt

ne.

it,

oro

ti-

lem

qui

Terit

npus

iunc s

forte

tibus aliud

Digitized by Google

F i

#### TERTIVM EMBLEMA.

### ECCLESIA

GENVENSIS

AGNVM PASCHALEM SMARAGDINA
GERENS IN PAROPSIDE.



CERNIS ve in rutilà viridi splendore smaragdo Agnum Paschalem Virgo venusta geris: Scilicet has Genuensis opes Ecclesia seruat;
Cui pro thesauro est vnica gemma satis.
Hac voluit Dominus elebrare paropside Pascha,
Quod venere intastopura smaragdus amet.
Integra ut illasi signum est illustre pudoris;
Sic in frusta abiens corpora spurca fugit.

#### APODOSIS.

Si nitidum vas Agnus amat, genmaque teneri
Virgine divini corporis vmbra petit.
Quam puros res ipsa sinus, quam munda requiret
Pettora virgineo flore decora caro!
Immoreali inbias agno? de corde smaragdum
Consica; vas custum vitima casta cupit.
Quo mage Paschali calestis prenitet agnus,
Itanc quoque vase capt splendidiore decet.

#### Idem ahis versibus.

Vides ve agnus vafefinaragdino
Gestie teneri , nempe smaragdinam
Cordis requirit puritatem,
Et V enoris saniem execratur.
Hostis nefanda genoma libidinis
Libenter ennut virgineas manus:
Tultusque abborrens impudicos,
Fralla fingit digisum falacem.

#### APODOSIS,

Illatus agnus vafe smaragdino
Mysterium ingens signat Apostolis:
Docetque qualis gloriosam
Mundities deceat synaxim.
Calestis borti fragrat odoribus;
Pasci ambis inter lilia virginum;

F iij

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

Grauemque ab altari tremendo
Luxuria romouet mephitim.
Si talis vmbra, qualis erit rei;\*
Vinenti & Agno debita puritas,
Cum Carne Christi virginali
Spurca venus minime coharet.

#### FONS EMBLEMATIS.

Maragdinam Paropsidem inæstimabilis pretij, in quâ Christus Dominus agnum Pascha-Iem cum discipulis in postrema cœna comedisse creditur, summa religione Genuensis asseruat Ecclesia, quam & diebus solemnioribus ingenti cum apparatu confluenti populo folet ostendere, prout à fide dignis viris oculatis testibus didici, vt Institutionis Eucharistiæ refricet memoriam, & maiorem fidelibus infpiret erga sanctissimum Sacramentum reuerentiam, & amorem. Nec vacat mysterio Seruatorem moriturum ad postremum Pascha celebrandum, quod ardenti desiderio desiderauerat, catinum smaragdinum selegisse, in quo agnum Paschalem illustriorem Eucharistiæ figuram cum Apostolis manducaret: quippe conuenit inter mnes imaragdum rerum venerearum, obsconzque libidinis prorsus impatientem ese, vt etiam Albertus magnus asseuerare non dubitarit, cuidam Regi Hungariæ cum vxore, primâ nuptiarum nocte, rem habenti, smaragdum quam annulo gerebat in tres diuisam fuisse partes. Proinde palam creditum esse comperio, inquit, Franciscus Rueus l. 2. de gemmis c. 4. Ad castitatem non mediocrem bunc lapillum habere proprietatem. Scribitque Pierius 1. 41. c. 40. propterea Astronomos smaragdum Veneri cælesti dedicasso,

& ad impetrandum eius numinis afflatum perquam idoneam esse profiteri. Nihil autem exlitus, subdit ibidem, non vndecunque purum, honestum & candidum mortalium animis, si Platoni, & veritati credimus, inspiratur. Hinc patet Emblematis Epigraphe: quanta rei, si tanta sigura mundities.

#### INTERPRETATIO.

1. TNde potius ordiar, quam ab eximio S. Pe-V tri Damiani testimonio l. 1. Epist. 6. Si Redemptor noster, inquit, tantopere dilexit floridi pudoris integritatem, ut non modo de virgineo vtero nasceretur, sed etiam à nutrisée virgine tractaretur; & boc cum adbuc puerulus vaginet in cunis: à quibus nunc, obsecro, tractari vult corpus suum, cum iam immensus regnat in Calis? Simundis attingi manibus volebat in prasepio positus; quantam corpori suo nune vult adesse munditiam, iam in paterne maiestatis gleria sublimatus? Liceat eodem mihi modo argumentari: Si Pafchalis agnus Smaragdina Paropside preriosissima euiusuis immunditiz impatiente in Domini morituri mensam illatus est, quantumuis vmbra dumtaxat, & figura foret Eucharistiz, mox subsequutu-#à sanctissimi Sacramenti institutione penitus abolenda: quanto magis Agnum Dei sine macula mundi sordes emaculantem pectore Smaragdinæ puritatis amulo, & ab omni Veneris contagione secreto suscipere convenit, maxime iam in calis gloriosum, & in cælesti solymå, cuius ipse lucerna est; ineffabili claritate circumfusum.

m

:n-

m

res

:fe

ea:

le,

2. Enimyerò si regales in mensas cibi nonnista aureis inferuntur catinis, & pro dapum excellentià, Paropsidum crescit nitor & mundities; quis, ve par est, sui pestoris catinum emundat Sacro-

F iiij

sanctæ Christi humanitati capiendæ destinatum. qua, si divinitatem excipias, que etiam in hoc epulo sumitur, nulla calitibus lautior esca proponitur. Præuiam hanc animæ corporisque munditiem satis superque fidelibus inculcat summus ille calicum aureorum nitor, vr observauit S. Chrysostomus hom. 3. in ep. ad Ephesios: an non vides, inquit, vasa abluta adeo nitida & splendida? his longe mundiores nobis oportet esse animas, his sanctiores, & splendidiores, quare? quoniam illa propter nos siunt talia. Quasi aureum istud os ita cum Aristotele philosopharetur: propter quod vnumquodque tale, & illud magis tale; at propter animas altaris vasa mundantur, ergo decet animas longè iis esse mundiores. Quin & corda nostra in Eucharistiæ gratiam ponitentia lauacro emaculantur; eò igitur nitidiora fieri congruit, quò purior est Domini caro, & defacatior eius sanguis. Quemadmo-, dum enim ille sacerdos iure extremo afficeretur supplicio, viuusque combureretur, qui detestabili sacrilegio pretiosum Christisanguinem in graueolentem matulam infunderet; ita qui sordido pe-Aore venerea sanie purulento corpus adorabile surcipir, eterne gehenne cruciatus procul dubio promeretur.

3. Proptereà clamat Isaias c. 52 mundamini qui fertis vasa Domini; quenam illa vasa Domini? Num manus adorande hostie sanctificata contactu patenà aureà sacratior? Num sacerdotis os toties diuino cruore impurpuratum, aureo calice sanctius? Num eius dem pectus de Deo saginatum augusto sacrario nitidius! Hec itaque sunt propriè vasa Domini, non mortua sed viua, Deique cruore quasi fragranti balsamo toties inuncta &

confecrata, que sacerdotes accuratissime mundare debeant, vt summe obsonij munditiei vasorum nitor vtcumque correspondeat. Hinc eos S. P. Augustinus l. de singularitate clericorum ijs hortatur verbis: Considerate quale sit'dininis Sacramentis insistere; altari vacare debent, qui de altari vinunt, & talis conuenit sura sinceritatis Sacramentis, qualia sunt Sacramenta ipsa, quibus exhibent officia seruitutis, ne contra Deum offendant ipsa que tractant. Quo quidem sermone planè fulgureo minus terrificum existimo tonitrui mugitum: quippe si talis conuenit cura sinceritatis sacerdotibus, qualia sunt ipsa Sacramenta; quæ sanctitas animæ, quæ cordis innocentia, quæ pectoris, orisque puritas ijs sufficiat, quibus ex suo munere competit ingredi san-&a sanctorum, Christum omnis gratiz fontem rangere, osculari, manducare? quanta rei, si tanta figure mundities.

or ili

ui taos iice
um
noque



## EMBLEMA QUARTUM. ADAMI, ET EVÆ

NVDITAS ARIETIS PELLE AB



Protoparens miserande, quid hac nudatus in umbra Iustitia amissa veste; panore tremis?

Digitized by Google

Num pudet auulsis solum velasse pudenda Frondibus? ad Dominum confuge, veste teget. I am mastanie oues, pellesque à corpore vulsit; His gelidos artus induet exuuis. Quid trepidas ? accede dolens de crimine, parcet; Lapsus es ? extollet; nudus es ? ipse teget. Insontem mulctare nefas, vt conscius inde Viuat; ouis moritur, pelle potitur Adam. Nemoriatur homo, Christus morietur, eamque De lacera carnis vestiet exunio. Mitis ouis cecidit dextrà mastata Tonantis, Apta trementis Ada pellere pelle gelu. Golgothe in excelsa cadet Agnus postmodo rupe, Qui scelerum frigus carne calente fuget. Num mortale gelu est, quod noc demisiget agnus, Qui tegit immensas pectore, pelle faces?

#### FONS EMBLEMATIS.

Væritur cuius animantis essent pelles, quibus Deus tunicam pelliceam Adæ lapso, & peccatori fecit? sancta Hildegardis in Epistola ad Pralatos Moguntinenses, cum per illos diuinis fuisser interdicta, asserit fuisse ouis. Sic enim scribit: Ouis pra aliis animalibus pations, humilis, mansueta, & munda existit; unde eisam Deus pelliceas tunicas primis parentibus per inobedientiam à claritate qua vestiti erant denudatis, pelles scilicet ouium pro weste tribuens, significationes ouis calliditati antiqui serpennis opposuit, & tali veste eos obtexit, ne nudi paradisum exirent. Ipse enim eternus Deus qui in scientià sua aternaliter habuit tunicam, idest, bumanitatem silis fui, ad cuim imaginem hominem fecit, quemadmo dum Moyses ipsum ad imaginem Dei creatum esse testatur, bominem deceptum vocauit, & tali veste induit; in hoc

ostendens Verbum, scilicet vnicum filiam suum sibi coaternum, ad requirendum & liberandum hominem, ex virginea naura humunitate induendum; vt in significatione ouis, patiens, mansuetus, humilis existeret, & absque omni macuda vilius contugij mundus. Ioannes enim Baptista, & cateri Propheta idem in Spiritu sancto intelligentes eum nomine agni & ouis sapissum appellant: ipse namque est immaculatus agnus. Ita sancta Hildegardis premens hunc locum Genesis 3. 21. Fesit quoque Deus Ada, & vxori eius tunicas pelliceas.

#### INTERPRETATIO.

1. Non absque mysterio Deus protoparentes ori-IN ginalis innocentia stolà spoliatos, ouinis pellibus induit, vt eorum posteris innueret, ignominiosam anima nuditatem non aliter, quam Agni diuini semel cruente in cruce, pluries in altari incruentè mactati exuuio contegi posse; cuius corpus pretiofa vestis est, ad spon & venustiorem ornatum. Vestis, vt obseruat S.P. Aug. ser.15.de verbis Apost. aliunde accipitur, non cum capillis nascitur: pecora, non homo, de suo vestinneur. Si de suo vestem iustitiz non habet homo y à quo illam accipiet, nisi à Deo qui factus est homo, vt nudum hominem vestiret in cruce nudus homo? A quo nisi ab illo Agno mitissimo, cui slagellis excoriari placuit, vt propriis nos induerer exuuiis? vbi autem nos aptius induat, quàm in Eucharistico epulo, vbi suos conuictores nuptiali propriæ humanitatis stola contegit & exornat? bona siquidem est stola caro Christi, inquit, eleganter S. Ambros. lib. de Benedict. Patriarch. c. 4. que emnium peccata eperuit, emnium delictasufcepit, omnium errores texit; bona stola que vuinersos induit veste sucunditatis.

2. Quicumque igitur huius agni carne saginatur, pretiosa melote operitur, quam Elix pallio sure præfert S. Chrysost. hom. 2. ad pop. Antioch. vbi Dominum huic assimilans Prophetæ, qui curru igneo raptus in cœlum, melotem qua tegebatur, Flizzo pro maxima hareditate reliquit, probat omnes facris mysterijs imbutos longe excellentiorem vestem recipere: Elias enim, ait, meloten discipulo reliquit; filius autem Dei ascendens suam nobis carnem dimisit : sed Elias quidem exutus; Christus autem & nobis reliquit, & ipsam habens ascendit. Quo testimonio nihit ad rem nostram opportunius, cum Agni Eucharistici carnem, meloti, hoc est, lanatæ ouis pelli comparet: மல்ல enim Græcè, latine ouis dicitur, ac proinde quisquis adorabili carne vescirur, inestimabili melote tunc adornatur, quasi rursum agnus ille propriis sontem induat insons exuuiis.



# LEÆNA SANCTO MACARIO

CATVLORVM ILL VMINATORI AGNI
PELLEM OFFERENS.



Vis pudor ingratis! feritatem gratia tangit, Condignamque refert grata leana vicem. Affaso cocca soboli pro lumine grates
Soluit, & agninas consecrat exuuias.
Ficeta parens agros catulos, & lumine captos
Macarij supplex secerat ante pedes.

Quem genibus flexis, mæftifque rugitibus orans, Mouerat vi medicam suppedicaret opem.

I île tenebrosa prolis, matrisque misertus

Annuerat votis, reddideratque diem.

Officij memor illa viro pellem obtulit agni,

Dalce Leonina pignus amicuia.

#### APODOSIS.

Munus idem in fanctis offert Ecclesia templis,
Lumen vbi proli reddidit alma Trias.
Illa leana, cui est sponsus leo, dedicas agnum,
Lucis enim authori lucida dona placent.
Exunias nescit pro luce reponere inanes;
Splendidius grates integer Agnus aget.

#### FONS EMBLEMATIS.

Sanctus Macarius Antonij discipulus leznas speluncam habuit cellula suz vicinam: quadam autem die catulos suos cacos ad illum producir bellua, & ante pedes eius ponit: at ille cum intellexistet pro cacitate catulorum bestiam supplicare, rogauit Dominum vt eis redderet visum; quo recepto matrem sequentes redeunt ad speluncam. Et post ipsa cum catulis suis regrediens, pelles ouium lanatas plutimas, velut munus pro susceptà gratia ad senem desert, morsu oris enectas, issque ante sores eius depositis abscedit. Ita Russinus l. 11. hist. Eccles. c. 4. Addit Baronius to. 4. Annal. ad annum Christi 372. Melaniam iuniorem inter Romanas matronas nobi-

or PHEVS EVCHARISTICVS lissimam à sancto Athanasio donatam esse ouina pelle, quam dono acceperat à sancto Macario Abbate, oblata ipsi à lexna in gratiarum actionem pro catulis cxcis ab ipsoluci redditis.

#### INTERPRETATIO.

I. Leana mater Ecclesia: quidni enim leana dicatur sponsa Leonis de tribu Iuda? catuli
caci, peccatores, quos parens optima sacris offert altaribus incruenti virtute sacriscij diuinitus
illuminandos; Macarius Leunculorum illuminator, Christus; agnina pellis leonina gratitudinis
monimentum, agnus Eucharisticus, quem Ecclesia in gratiarum actionem pro filiorum resipiscentia per sacerdotes immolat, quòd enim Missa
Sacrificium cacas mentes illuminet, quatenus ijs
gratias excitantes à Deo impetrat, quibus peccati tenebra dissipantur, & extinctus gratia sanctificantis sulgor sensim renascitur, docet Tridentina Synodus sess. 22. vbi asserti hoc sacriscio crimina & peccata etiam ingentia dimitti.

2. Christo igitur Ecclesia quasi lezna prz dolore rugiens, silios vti ezcos leunculos in altari
szpius offert, vt per accidentium quibus inuoluitur nebulam illuminatricis gratiz radios transuibret. Nec frustra; quot enim ezci accesserunt, &
videntes recesserunt? Num ezcus leunculus Guillelmus dux Aquitaniz, Leonini fautor schismatis? ipse tamen sacrificantis Bernardi precibus,
& virtute sacrificij mox illuminatus ante sacratissimam hostiam corruit. At quale tandem Eucharistico, pro siliorum illustratione pia mater offeret?
non aliud prosecto, quam agnum Eucharisticum
qui & benesicijs impetrandis, & gratijs agendis

Digitized by Google

per

per se sufficiat. Rectè siquidem dixit S. P. Aug. l. 1. contra aduers. legis c. 18. Unde Deomaiores gratie sunt agende, quam per Christum, quod faciunt sideles in Ecclesia sacrisicio? Non ingrata igitur Ecclesia agnum integrum viuum & immortalem in gratiarum actionem Deo illuminanti immolat sobolis pro lumine sacrum.



#### EMBLEMA SEXTVM.

#### IOSEPH FRATRIBVS

SVIS TRITICVM SIMVL, ET ILLIVS PRETIVM LARGIENS.



A Nnonam; pretiumque simul lagiris Ioseph
Fratribus indignis? hoc iubet vitor amor.
Vendere iis nescis quorum liuore fuisti
Venditus, haud vitor, altor at esse cupis.

Hanc amor exposcit vindictam ex hostibus vnam, Triticum vt immeritis det, pretiumque simul.

#### APODOSIS.

Frumentum pretiumque simul sic donat egenis
Fratribus, & gratis pane redemptor alit.
Gloria primogena est, non vendere fratribus escas;
Qua pretium excedunt quodlibet, ecquis emait
Gratia frumenti pretium est, contritio cordu.

Copia virtueum, Christus id omne dedit.

Frumentum si vellet sis venundare, nemo

Solueret, hinc pretium donat, ut illud emant.

Nec tamen illud emunt, presium quia venditor offert;

Graves, qui gratis tritico aluntur, agunt. Scilicet boc pretium est annona nobilis vuum, Reddita pascenti gloria tota Deo.

#### FONS EMBLEMATIS.

Oseph santissaus Patriarcha, vt c. 42. Genesis legitudi susta ministris suis, vt implement francis songulorus in faccults suis, datis subra cibostis in vlame, dui secerunt tra- At illi portantes frumenta in asinta suis, prosecti sunt, apertoque vnus sacco, vt daret iumento pabulum in diuersorio, contemplatus pecuniam in ore sacculi, dixit fratribus suis: reddita est mihi pecunia, en habetur in sacco. Et obstupesacti, turbatique mutud dixerunt: quidnam est hoc quod secit nobis Deus? sic amor vindicat vt cum sancto Chrysologo loquar ser. de filio prodigo.

INTERPRETATIO.

Anctus Augustinus ser. 81. de tempore visinphum & Christum D. longum Paral-

Digitized by Google

lelum instituit, his concludit verbis: loseph eragauit triticum, Christus erogare dignatus est Dei Verbum. Addo frumentum electorum, quod indignis licet hominibus non solum fratricidi, sed & deicidij reis liberaliter elargitus est, ne fame consumerentur. De quo quidem frumento loquens Osee Propheta, ait: conuertentur sedentes in umbra, side vt vertit Chaldeus Paraphrastes, habitabunt in umbra Christi sui, viuent tritico, siue vt legunt Sepuiaginta, inebriabuntur tritico. Quamuis enim nullus materiali tritico inebriari possit; Eucharistico tamen facile possunt inebriari sub vmbra Christi quiescentes, quod eidem vinum germinans virgines siue diuinus cruor admisceatur, vt prounde saturari nequeant cælesti tritico, quin vino permixto pariter inebrientur.

2. Mira quidem Ioseph erga fratres charitas enituit, quod eorumdem inuidia Madianitis venditus, cum tantum scelus vlcisci posset, non solum ijs ignouit, sed & muneribus cumulauit, conuiuio magnifico excepit, & eorum odium pietatis lacrymis abstersit, quin & sufficientem annonam tritici gratis concessit. Quanquam enim in speciem illud vendere visus fuerit, pretium ab ijs exigendo, gratis tamen reapse dedit, qui pecuniam palàm acceptam clam in singulorum faccis ab œconomo reponi præcepit, vt triticum tantò magis astimarent, quanto gratis illud accepisfent. Sed aliquid amplius in facra synaxi præstat Dominus, dum & coeleste frumentum, & illius pretium liberaliter impertitur, haud ignarus inæstimabilem hanc electorum annonam nullo posse comparari pretio, nisi quòd emptor à venditore gratis acceperit. Pretium autem prauias ad illius

susceptionem dispositiones intelligo, puta, fidems spem, charitatem, cordis contritionem, gratia sanctificantis aliarumque virtutum ornatum, qua cum gratuitò nobis eroget, quoniam natura nostra nimis egena est ad pretium huiusmodi persoluendum, relinquitur nobis non vendi triticum, sed donari. Rem pretiumque inagniscus largitur amor,



G iij

## THEODOSIVS DIACONVS

POST MORTEM CONSTANTI Imperator i fratricidas Calicem in somnis propinans.



E Cquid ides? Constans gelido terrore tremiscit, Conscius & sceleris nocte dieque furit. Sapius in somnis occisi fratris imago Sauitiem exprobrans, membra pauore quatit.

Digitized by Google

Sanguine spumantem pateram, mi suscipe frater,
Inquit, eo diram pelle liquore sitim.
Fraterna quid cade rubens haurire recusas?
Ebibe vindista poculum, & emorere.
Non est ille calix, tibi quem porreximus olim;
Quippe furoris is est, ille salutis erat.

#### APODOSIS.

Sacrilegus paribus furtis agitatus inhorret,
Vrget atrox nemesis, discruciatque reum:
Nocto, disque animum sceleris surialis imago
Lancinat, & calicem porrigit, unde bibat.
In sommis sape ante oculos astare videtur
Christus, & admoto tangere labra scyphos.
Huns bibe, succlamat, insti cratera furoris;
Ora quid anertis tui, deicida, bibes.
Vindistam à superia postatus crimine posent,
Voxque profinati sanguinis astra scrit.
Ad faces hunc ofique bibes, ut numinio ital
Ebrius, attribis ignibus ausa luas.
Deliciis & supplicies, vino atque veneno
Plenus, attribis instos, sacrilegosque necat.

#### FONS EMBLEMATIS.

I. X Baronio ad annum Christi 659. Constans patsu malorum damonum, sceleribus seelera iungens, impatsu malorum damonum, fratrem suum Theodosium consecratum iam Diaconum nece abstulit, ita crudeliter fratricidium sacrilegio magis infamans. De nefando sacrinore breuiter bac tantum ex Theophane Gracorum habent Annales: Anno decimo octano imperis Constans germanum suum fratrem Theodosium interfecit; quem quidem offensus ab eo antea, opera Pauli Patriarcha attonsum Diaconum consecrari voluisset; à que mini-

Strante idem Imperator, sancto Sanguinis poculo, in sacro-santtis mysteriis, impertitus fuisset. Hac vero subiicit Baronius: Haud impune patrauit: exigit enim fusus sanguis innocuus à Deo vindistam, ve omnibus vita diebus, instar Csin, conscientia stimulis agitatus profugus & vagus vineret super terram; eo infelicior, quod non, sicut ille, si num accepit à Domino, ne ab aliquo interficeretur: quippe qui Syracusis in balneo, à quodam Andrea Troili filio misere occisus suit. Sed tragadia exitum ex Cedreno accipe, in Gracorum Annalibus: Is ergo Theodosius à morte suà , ipsi Constanti crebrò. per quietem, visus est, habitu diaconi, poculum sanguine plenum porrigens, atque dicens: Bibe frater. Ac se diceret, subiungit Baronius, inebriare fraterno sanguine, quem fudisti; tale decet propinare poculum sanguine plenum auida crudelitati. Explere cruore germani porrigentis; non ut olim in Ecclessa porrigebat, in tuarum redemptionem culparum, Sanguinem Christi; sed in vltionem paratum. Sume de manu, non sanguine Agni refectum poculum, quo percussor Angelus abigatur, sed qui vitorem excitet in te Deum. Accipe (anguinem vi-Elime, non quo sancitum est fædus, sed quo tua est damnatio comparata. Porrigo calicem non salutarem, sed irâ Dei poculum plenum, quod haurias necesse est. Meus ecce sanguis, qui tuum à Des vindice suis vocibus exposcit. Eius visionis acerbitate victus Imperator Syracusas nauigio petut, vbi à tyranno oppressus fuit. Hactenus Baronius. Adeo verum est illud Senecæ tragedi : sequitur scelestos vitor à tergo Deus.

Et illud Horatij: raro antecedentem scelestum

Deseruit pede pæna claudo.

MINTÉRPRETATIO.

I. Inter facra Diaconorum ministeria, præcipuum illud & illustrius extitisse, yr Dominicum Calicem in Missa sacrificio fidelibus admini-Ararent, constat, tum ex liturgiis SS. Iacobi, Basilij, & Chrysostomi, tum ex Cypriano lib. de la psis, vbi referens quid, ipso sacrificante, paruulæ cuidam, quæ panem mero mixtum, de pereuntium immolatione sumpserat, acciderit, hæc habet: Vbi verò solemnibus adimpletis , Calicem Diaconus offerre presentibus capit, & accipientibus cateris, locus eius aduenit; faciem suam paruula, instinctu dinina maiestatis auertere, os labiis obturantibus premere Calicem recusare. Perstitit tamen Diaconus, & relu-Etanti licet, de Sacramento calicis infudit. Tunc sequitur singultus; & vemitus. In corpore atque ere violato Eucharistia permanere non potuit. Sanctificatus in Domini Sanguine potus de pollutis visceribus erupit : tanta est potestas Domini, tanta maiestas. Tum ex his S. Laurentij verbis ad Sixtum Papam, apud Ambrofium l. 1. offic. c. 41. quid ergo in me displieunt, Pater? Num degenerem me probasti? experire certe, vtrum ministrum idoneum elegeris, cui commissifi Dominici Sanguinis dispensationem ? Cui consummandorum consorium Sacramentorum, huic consortium tui sanguinis negas? Hoc igitur præcipuo Diaconorum ministerio in Ecclesià Constantinopolitanà fungens Theodosius, sapius fratri suo Constanti Imperatori Dominicum Calicem in facra synaxi porrexerat.

2. Porrò Calix Eucharisticus verè præclarus & peroprimus, ac cælestibus dissuus deliciis, non vinum essundit impiis, at venenum; quod iis non diuini amoris calix sit, sed suroris, de quo Isaias ad perduellem Ierusalem c. 51. Bibisti de manu Dominis Calicem ira eius, vsque ad fundum Calicis soporis bibisti, & potasti vsque ad faces. Vbi alludit ad Hebræorum morem, qui crucis supplicium subituris,

vinum aromatibus condîtum propinabant, quod tudicium euerteret, & sensuum viuacitatem obtunderet. Quod Dominus sibi de more porrectum ebibere noluit, vt viuacior esset ad sensum doloris. Theodosius igitur Diaconus qui sapius ex officio fratri suo Constanti Imper. Dominicum sanguinem in facrà mensà porrexerat, eidem fratricidij reo, divini furoris Calicem Izpius in formis propinabat, submonens, vt in criminis vitionem ad faces vique biberet. Bibe, frater, aiebat non pretiofi craoris ambrofiam, fed furoris absynthium; non vinum germinans virgines, sed venenum ad msaniam adigens mundi sapientes; prægusta gehenna imminentis amaritiem, & inebriare divine vitionis toxico. Si perfidus Imperator fratrem in somnis sibi cratera propinantem adeo reueritus est: quo vultu, quo ve animo sacerdòs sacrilegus Christum judicem incredibili gloria & maiestate circundarum, hrulcas cicatrices often cantem, tonátem, fulminantem, greenum anathema iaculantem, furoris implacabilis Calicem porrigentem sustinebit: Si nunc indignationem eius guttatim è Calice stillantem deglutire nequit, quo pacto spumantem vltione pateram & supra labra intumescentem, in die furoris Domini, ad faces vique haurier? nec enim fax eius est exinanita : bibent omnes peccatores terræ, quomodo fulguream vocem audiers tuum bine bibe frater supplicium?

# EMBLEMA OCTAVVM. THEODORVS PAPA

MONOTHELITARYM DAMNATIONI, Dominici Calicis liquore, Svbscribens.



R Arum atramenti genus olim ex murice factum est; Solius hoc leges scribere regis erat. Rarier encausto divini stilla cruoris; Munic e à summus sancta statuta Pater.

#### 108 ORPHEYS EVCHARISTICYS

Scribitur hareseos damnatio sanguine Christi,
Maximi id encaustum Nobile Pontificis.
Exitium hareticis pretium est commune salutis,
Vendunturque lupi, quo redimuntur oues.

#### APODOSIS.

Flebile decretum proprio sic sanguine scribet
Christus, vt aterno puniat igne reos.
Sanguis adorandus vindictum exposcet ab astris,
Sacrilegisque calix exitialis erit.
Quàm durum reprobis damnari hoc sanguine, cuius
Gutta vel vna probis causa salutis erit!

#### FONS EMBLEMATIS.

Yrrhus Patriarcha Constantinopolitanus Monothelita, cum Româ (vbi haresîm abiurauerat) discessisset, & Rauennam peruenisset, vt canis ad vomitum suum reuersus est. Quo Papa Theodorus comperto, plenitudine conuocatà Ecclesia, ad Sepulchrum verticis Apostolorum accessit, & diuino Calice expostulato, ex viuificato sanguine in atramentum stillauit, & ita propria manu depositionem Pyrrhi excommunicati facit. Ita Theophanes apud Baronium ad annum Christi 648. p. 15. qui addit: hanc excommunicationem Pyrrhi tunc per Theodorum Papam Romæ factam habent Annales : sed de sanguine Christi ex Calice distillato in arramentum, in signum maledictionis, & damnationis æternæ in ritibus sacris Ecclesix Romanx, haud ciusmodi de his reperitur esse præscripta lex, vel sactum ipsum aliquo alio, quod sciamus, declaratum exemplo. Huc referri possunt que scribit Pancirolus de Encausto: Ex purpura, inquit, atramenti genus conficiebatur, quod En

caustum nominabatur, Hoc soli Imperatores prinilegiis & literis subscribendis viebantur, aliis omnibus sub pœna rebellionis id erat prohibitum, eos videlicet post publicationem bonorum omnium capitali non immeritò pœna plettendo, qui eo suissent vsi. Id ipsum & Nicetas lib. de vità Manuelis Imper. consirmat, dum ait, eum in ipso Impery initio Constantinopolim missife literas, rubro aureoque sigillo, & sericosilo munitas, & concha, siue purpura sanguine pittas.

#### INTERPRETATIO.

I. Constat inxstimabilem Christi Sanguinem nostræ salutis esse pretium, Quem, vt cum Clemente 6. loquar, extrauag. vnigenitus, in ard crucis immolatum, non guttam Sanguinis modicam (que tamen propier vnionem ad Verbum, pro redemptione totius humani generis suffecisset) sed copiose velut quoddam profluuium noseitur effudisse. Hinc pretium magnum vocatur ab Apostolo 1. Cor. 6. empti estis pretio magno & ab Aug. illius interprete: Sanguine Christi comparati estis; agnoscatis pretium vestrum: illo quippeemit, qui pretiosum sanguinem fudit. Qui fit igitur, vt istud humanæ redemptionis pretium plerisque sit exitium, & ille cruor Dei pro debitoris, quo deleta est cautio hominis debitoris, pluribus grauioris sit causa damnationis? quî fit vr ille Christi Sanz guis, melius, 1. meliora postulans, quàm Abelis, non veniam, at vindictam aduer sus impios exposcat? Nempe vt veros sui ipsius adoratores emaculat, ita facrilegos profanatores condemnat; & vt scribit S. Bern. ep. 7. quasi tuba sanguis ille exaltat vocem suam; & si vocem eius tu non audis, audit eum ille de cuius latere manauit: quomodo namque proprium non audit, qui Abel Sanguinem audiebat? Suum ergo

Sanguinem vindictam aduersus impios clamantem audit Dominus & exaudit, indeque Encaustum Imperiale conficit, quo lethali sententiz in eosdem latz subscribat.

Quem diuinæ iustitiæ rigorem satis Theodorus Papa declarauit, quum Pyrrhum hareticum Monothelitam relapsum anathemate feriens, damnationis decretum, Dominici Sanguinis Encausto subsignauit. Quid enim durins, quam redemptionis damnari pretio, ab eoque Calice mortem æternam haurire, vnde cæteri vitam hauriunt immortalem? Adeo vera est hac Apostoli sententia. Volumarie peccamibus nobis iam non relinquitur pro peccatis bestia: terribilis autem quadam expettatio indicij, & ignis amulatio, qua consumptura est aduersarios. Cum enim in noua lege nobis vnica supersit hostia criminum expiatrix; quisquis illius sanguinem pollutum duxerit, nulla et superest, qua divinum surorem lemat, sed sola restat terribilis iudicii expectatio, & ignis aterni combustio, que sacrilegorum nequeat absumere substantiam, aut terminare pœnam, quod eorumdem nesciat delere culpam. Heu! caucamus, ne de prerioso sanguine summorum Ponrificum vertex Dominus ferale conficiat Encaustum, quo noltra capitali sententia subscribatiquo nihil ad dolorem acrius: nihil ad cruciatum atrocius, nihil ad desperationem potentius Res dura salutis damnari pretio.

# EMBLEMA NONUM. BETHLEHEM ADONIDIS

IDOLO AB ADRIANO IMPERATORE



VIrginis, & Veneris non se patientur amores:
Purus adest Iesus, spurcus Adonis abest.
Cur igieur simulachra tui, Vensu impia, amantis
In Beshlehem video, & mixta profuna sacris?

Hoc opus est Adriane tuum : quis Adonidi eamdem Virgine cum Domino crederet esse domum?

#### APODOSIS.

Ara piis Bethlehem est viui domus inclyta panis;
Nascitur hic Iesus, possit vt esse cibus.
In Bethlehem idolum petulantis Adonidis infere,
Qui sacra abhorrendis polluit illecebris.
Nempe à Christicolis colitur lasciuus Adonis,
Quum Venere altaris contemeratur honos.
De Bethlehem panisue domo secisse lupanar,
Est scelus, aterno quod nec in igne luas.

#### FONS EMBLEMATIS.

HAdrianus Imperator existimans se sidem Christianam, loci iniuria, perempturum, in loco passionis simulachrum Iouis consecrauit; & Bethlehem Adonidis fano profanata est, vt quasi radix & fundamentum Ecclesiæ tolleretur, si in iis locis idola colerentur, in quibus Christus natus elt, vt pateretur; passus est, vt resurgeret; surrexit, vt regnaret; iudicatus est, vt iudicaret. In Bethlehem quoque vbi agnouerat bos possessorem suum, & asinus præsepe Domini sui, ibi principes hominum inficiati saluatorem Deum, infames hominum amores, mortesque coluerunt. Prodita nouo sidere regis æterni cunabula, vbi supplices cum fuis opibus adorauerunt Chaldzi, ibi barbaras libidines sacrauerunt Romani. Vbi natum Saluatorem cum exercitu Angelorum concinentes cælesti gaudio salutauerunt illustrata nocte Pastores, ibi Veneris amasium mixtæ semiuiris planxere meretrices. Proh dolor! quæ pietas hominum hanc impietatem compensare poterit? vbi sacra nati Saluatoris infantia vagiebat, illic Veneris lamenta fingentium lasciuis luctibus risus vlulabat; & vbi Virgo peperit, adulteri colebantur. Mansit hoc sæculi prioris petas in tempora nostris proxima Constantini. Italisertè S. Paulinus epist. 11. ad Seuerum; ad quem hæc S. Hieronymus ep. 13. Ab Adrianis temporibus, vsque ad Imperium Constantini per annos circiter octoginta Beiblehem nunc nostram; & augustissimum orbis locum lucus inumbrabat Thamus, ides Adonidis; & in specu vbi quondam lesus paruulus vagyt, amasus Venerus plangebatur.

#### INTERPRETATIO,

Vid filio Virginis, cum amasio Veneris? quid præsepio Saluatoris, cum simulachro Adonidis e quid fonci puritatis, cum fomite libidinis? quid Angelis Natalem Dominicum hymno extesti concelebrantibus, cum impudicis muliefibus lasciui adoleicentis interitum lamentantibus? grad spelanca Berblehem calis sacrationi, cum ara Adonidis lupanaribus ipsis obscæniore: Num te pudet, Hadriane Imperator, secra profanis immiscere, & Virginitaris sacrarium spurcis temerare sacrificiis? sed quid intehor in principem ethnicum? cum idem facrilegium in dies renouent plerique Christianorum? Nunquid præsepe Bethlehemicicum altare nostrum incruentum, in quo panis ille viuus qui de calo descendit, non ludaz, sed Ecclesiæ Pastoribus colendus, nec orientis Regibus, sed occidentis Imperatoribus exponitur adorandus? Nunquid Bethlehem Ecclesia Catholica. in quâ iugiter apponitur panis Angelicus de purissimo Mariani cordis sanguine materiatus, & Spirius sancti feruore in virginalis sinus clibano nouem mensium internallo concoctus, vt sieret hominum cibus verus, & viuus?

2. Christus in Bethlehem nascitur infamulus; in arà renascitur quotidie vir persectus. In Bethlehem vagit pannis inuolutus; in arâ secreti inspirationibus erudit, & prædicat præceptor juinus. In Bethlehem non tam viuere, quàm mori incipit homo mortalis; in arâ nusquam moriturus resurgit, & exoritur immortalis. In Bethlehem infantiæ diffluit lacrymis; in arâ glorie rutilat fulgetris. In Bethleem fasciis alligatur; in arâ Sacramentalium specierum vinculis constringitur. In Bethlehem multitudo calestis exercitus concinit. Gloria in excelsis; in arâ eumdem hymnum cum Sacerdote canit turba populi fidelis. Nascentem in Bethlehem ambabus vlnis excepit Virgo mater; renascentem in arâ, & ore mandit, & pectore suscipit dignus Presbyter. Quidni igitur ad aræ sacris onustæ conspectum mixtis gaudio lacrymis, in easdem, quibus sancta Paula Romanarum nobilissima Bethlehem olim salutauit, voces erumpam? Salue Bethlebem domus panis, in qua natus est ille panis, qui de colo descendit: Salue Ephrata regio oberrima, atque fructifera, cuius fertilitas Deus est. Quidni cum eadem oculis fidei intueamur in altari, non infantem pannis involutum, fed virum perfectum accidenrium velis inuolutum, non Magos, sed Christianos principes ibidem Dominum adorantes, Pastoresque Ecclesiæ summum animarum Pastorem reuerentes? quidni rursus cum eadem confidenter dicamus: Introibimus in tabernaculum eius, adorabimus in loco vbi steterunt pedes eius : hac requies mea, quia Domini mei patria est, bic habitabo, quoniam Saluator elegit eam? Vti refert S. Hieronymus in eius vita.

Quidni tandem cum mellistuo Bernardo aram aspicientes exclamemus: O Bethlebem parua, sed sam magnificata à Domino! magnificauit te, qui factus est in te paruns ex magno. Quatibi ciuitas (si audeat) non inuideat pretiosum illud stabulum, & illius prasepij gloriam in universa fiquidem terrà, sam celebre est nomen taum, & beatam te dicunt omnes generationes; vbique gloriosà dicumtur de te ciuitas Dei; vbique psallitur; quia homo natus est in ea . & ipse fundant tam Altissmus. Sie ille ser. 1. in Vigilia Natiuit. Nunquid enim ara nostra parua, tam angustis circumscripta limitibus? sed tamen magna, quoniam à Deo abscondiro magnificata, magnificat illam Christus, quoties in ea de magno fit paruus: quis enim minot eo qui sponte delitescit in puncto, suis angustiis augustior, suis altaribus altior, suis latebris illu-Arior, suis embris clarior? Nunquid in arâ quotidie renascitur Deus homo? Nunquid eam profundâ basi fundauit Altissimus, qui ibidem de altissimo quotidie sit humillimus?

3. Enimveronon solum ara nostra Beihlehem, idest domus Panis dicitur, quòd, vt ait S. Gregorius ho. 8. in Euang. Ille per materiam carnis ibidem appareat, qui electorum mentes internà savietate resicit. Sed eriam Ephrata meritò appellari potest, quo nomine prius vocabatur Betlehem, quòd, referente Adrichomio in descriptione Terra sancta, rerum omnium frumenti potissimum & vini copià abundet. Ephrata siquidem, interprete Hieronymo, duplicem habet sensum ara nostra simmopere congruentem. Primum enim interpretatur, fructifera: quis verò fructus vberior, quàm frumentum electorum, & vinum germinans virgines, quàm virginalis terra fructus ille sublimis, quo Ecclesià

per omnes orbis plagas longè latéque diffusa pascitur iugiter, ac enutritur? Vnde opportune dixit. Hieronymus commentario in Micham: Cuiusnam telluris facunditas cum Bethlehem obertate conferri potest? Catera regiones frumentum ferunt, oleum, vinum; fructuumque copiam aliorum , at Bethlehem panem celi protulit. Secundo Ephrata interpretatur, furor: & significat, ait idem Doctor, Herodis insaniam, qui ibidem furens odio in Christum, propter eum one nes occidit infantes. Vtramque expolitionem complectens Ambrosius enarratione prima in Mir chæam ita loquitur : Bethlebem domus panis eft; Ephrata domus furorem videntis. In Bethlehem natur est de Maria Christus; eadem autem Bethlebem, qua Ephrata. In domo igitur furoris generatus est Christia: & ideo iam non domm furetis, fed domm panis, quia panem recepit eum, qui de colo descendit. Domus autem furoris Ephrata, quia illic Herodes dum Christum requirit, perimi statuit infantulos. Ita est, ita est, ara incruenta que dignè accedentibus Bethlehem est, 1. domus panis; impiis & sacrilegis, Hadrianica impierare, idolum Adonidis in ca erigentibus verè Ephrata est. 1. domus furoris; quod ibi iulto furore succensus Dominus, in sui Corporis profanatores atrociter sæuiat, & æternis. destinet cruciatibus. Concludo cum Petro Blesensi ser. 38. Quicunque ad altare Domini accedit inquinatu luxurià; iuxta filium Virginis idolum ponit Veneris, atqui, non compatiuntur amores Virginis & Vemeris.

# EMBLEMA DECIMUM.

# SPONGIA FELLEA

CRVCIFIXI IN EVCHARISTICO CALICE, NON SINE MYSTERIO, RECONDITA.



DiFinum cratera tumens cur spongia felle Implet? amarescens exulet inde liquor. Nil nist nettareum presiosi sanguinis baustas Spirat, amarisiem non amat iste calix.

H. iij Google

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Fallor, amat mortis divina dilui aceto;
Crescit ab immixti fellis odore sapor.
Si sapis; hunc acri bibiturus dilue felle:
Crede mihi, arcano spongia melle madet.
Delicias à felle nouas sacer elicit haustus;
Ambrosiamque Dei fel morientis olet.

118

#### FONS EMBLEMATIS.

IN Platea que martyrium & Golgotha continuat, Exedra est, in qua calix Domini scriniolo reconditus per operculi soramen, tangi solet, & osculari; qui argenteus calix hinc inde duas habens ansulas sextarij Gallici mensuram capit; in quo illa est sponzia Domini potus administra. Ita Venerabilis Beda lib. de locis sanctis c. 2. meminit Baronius ad annum Christi 34. to. 1. Annal. numero 63.

#### INTERPRETATIO.

Songiam Dominici potus administram, quam sibi Ierosolymis ostensam suisse testarur Venerabilis Beda, Roma nunc summo honore in Bassilica Lateranensi asseruari scribit Baronius ad annum Christi 34. num. 126. quam & ait ruborem quemdam adhuc retinere, quem semel imbiberit, quasi aliquando Domini sanguine tincta suerit. Vnde coniscit madidam prius sanguine spongiam, atque pressam, aceto posteà, & hystopo superinsusam (proh scelus!) sacratissimo Saluatoris ori à militibus admotam. Nempe immanissimi tortores, vt Domini cruciatus diutius protraherent, spongiam de industria parauerant, quam hiantibus ipsius plagis, ad sistendum manantis cruoris prosluuium, opportune admouerent. Siquidem ea vis in-

est spongiæ, vt sluentem sanguinem cohibeat, si Plinio credimus l. 31. c. 11. scribenti veteres spongia conglutinasse vulnera, quam ob causam sauciatis in amphitheatro gladiatoribus continuò in hunc sinem administrabatur. Quem ad morem haud dubiè alludit Tertullianus l. de spectac. c. 25. his verbis: Poterie & de misericordià moneri desirui in morsu visorum, & spongias Retiariorum. Quod Retiarij vulneribus in ipso consistu acceptis illicò spongias admouere solerent. Sic igitur imbutam Dominico Sanguine spongiam preserunt carnistices, cum pendens Christus exclamasset: sitio, & aceto hystopo condito (cui etiam sistendi sanguinis visindita est) madesactam, consestim arido ipsius ori admouerunt.

2. Hanc porro spongiam diuini cruoris murice purpuratam, & oris attactu, & pectoris eius anhelitu consecratam, non sine singulari mysterio, occultâque sancti Spiritus inspiratione Christiani veteres in Eucharistico Calice recondiderunt, vt tacitè posteris innuerent ambroseum huiusce Calicis saporem, & inessabiles Eucharistiæ delicias non aliunde, qu'am ex felle à Dominica Passionis amaritudine promanare. Mira planè Eucharisticæ suauitatis cum mortis amaritie connexio: quid enim calicis deliciis, cum Crucis suppliciis? quid ambrosia, cum acero? quid melli, cum felle? Neque tamen vlli Calicis delicias gustare licet, nusi Dominici fellis amaritiem prælibarit. Iuslit quippe Dominus admirabile Sacramentum instituens, vt in amarissima mortis sua memoriam nectareum sui cruoris Calicem hauriremus, & præuia fellis & aceri, quod in Cruce gustauir, mordacitate, illius ebibendi appetitum irritaremus.

H iiij

3. Quis aurem aut verbis edisserat, aut animo concipiat admirabiles Eucharistici crateris delicias, vbi dulcedo ipsamet quasi in proprio sonte degustatur, vrait S. Thomas opusc. 57. quam ille solum plenissime nourt qui expertus est, iuxta illud Pfaltæregij: Gustate & videre quoniam suauis est Dominus. Verum has delicias à felle Passionis inseparabiles satis ostendit Doctor Angelicus, dum mortis memoriam simul cum huius Sacramenti suauitate coniungit: his verbis loco cit. Suauitatem buius Sacramenti nullus digne exprimere sufficit, per quod spiritalie dulcede in (un fonte gustatur ; & recolitur memorin illim, quam in sua Passione Christme monstrauit excellentissima charitatis. Ne quis Eucharistici Calicis suauitatem aliunde, quam ex fellez Passionis commemoratione promanare suspicaretur.

4. Eleganter de mensa Euchatistica dixit S. Chryfologus fer. 1. Menfa hac nos alit virtutu cibo. salutis epulo, delicis bonestatis & glorie. Quidni enim gloriz delicias ab eo Calice hauriamus, vbi sanguis diuinus gloriæ splendoribus sulgurat, vbi Christus suas & nostras delicias inclusir. Quippe nullibi verius quam in hoc falutis epulo dicere potuit, quod Prouerb. 8. 31. longe antea dixerat: Delicie mee effe cam filiis bominam; quod nullibi intimè magis nostris mentibus & corporibus vniatur: hic enim, ve cum Laurentio Iustiniano loquar ser. de Eucharistia, Nobiscum babitat, de nobis latatar, ve suis nobiscum deleciis personatur quemadmodum in sapientia volumine testatur, dicense & delicia mea esse cum filis hominum: Non quidem ve suas à silies hominum captet delicias, sed ut cum filis bominum communicat proprias. Nequaquam enim imprudemet arbitrandian est, quod Dem vllam ab Angelis, sen hominibus lainise percipiat

causam, cum eosdem spiritalibus, er aternis faciat exuberare deliciu: Ipse etenim sibi ipsi gaudium est, beatitudo perennis, sempiterna essentialesque delicia. Verum obpracipuum, quem ad homines gerit, dilettionis assettum, illis impertiendo proprias, eorum suas asserit esse delicias. Huc vsque sanctissimus protopatriarcha Venetus.

5. Verumtamen illi solum ineffabiles anticipatæ gloriæ delicias in hoc Sacramento prælibant, qui Dominica mortis memores, suauissimum hauriendo Calicem, felle madidam spongiam in ipso inclusam exugunt, & diuinæ Passionis amaritiem auida mente prægustant, vt præuia fellis molestia subsequentem a cuat delectationem. belle siquidem ait S. P. Aug. 1. 8. Conf: c.3. Eas ipsas voluptates humana vita, etiam non inopinatis, & prater voluntatem irruentibus; sed institutis, & voluntariis molestiis homines acquirunt. Edendi & bibendi voluptas nulla est, nisi pracedat esuriendi, & sitiendi molestia; & ebriosi quedam salsiuscula comedunt, que fiat molestus ardor, quem dum extinguit potatio, fit delectatio. Vbique maius gaudium maiori molestia praceditur. Vis ergo Eucharistici Calicis inebriari deliciis? eas diuinæ mortis amaritie tempera, spongiam, felle imbutam, in Calice reconde: neque enim sapit, nisi felleus amaror mentem bibentis praimbuerit:omnis ab isto felle sapor.

# EMBLEMA XI. SANCTVS LVCIANVS

MARTYR, IN PROPRII PECTORIS ARA SACRIFICANS, MOX IPSE IMMOLANDVS.



Vis vidit vnquam tale facrum? parem Quis immolauit victimam? inediâ, Sitique languens Lucianus Sacra facit manibus revin**ct**is.

Digitized by Google

Extentus alto robore, corporis Compage laxà, dividit hostiam,

Mattatque rompheà superni

Eloquij, ac prece prapotenti.

Idem Sacerdos, araque, sanguinem Corpusque Christi consecrat, & suis

Offert adorandam synaxim Discipulis moribundus heros.

Mysteriorum mensa quidem deest;

At supplet aram martyris inclyti

Pettus, cruentatis biulcum Vulneribus, saniemque ruttans.

Adstans tremendo turba sacro facit Templum vel ipso sanctius athere:

Tali Sacerdos apparatu

Nemo Deo prius immolarat.

Mox ipse ad aram victima corruit, Cælumque votis fortiter arietans, Ter Christianum se professus, Sydereos ponetrat recessus.

#### APODOSIS.

Sic Christus olim se manibus ferens, Ara, & Sacerdos fastus, & hostia, Litauit eterno Parenti

Carne sua, proprio & cruore.

Hoc savientis fulmina numinis Sacro repressit: solui idoneus

Dei furentis mitigare

Lustitiam Deus immolatus.

#### FONS EMBLEMATIS.

Nuictissimus martyr Lucianus, & side & patientiz consummatione illustris, in equuleo ex-

tensis pedibus manibusque reuinctus, inediaque pene consumptus totos quatuordecim dies, quod idolothytis vesci recusaret in carcere, circumstantes discipulos consolans: Ero, inquit, vobiscum, & diem festum Theophaniorum vobiscum celebrabo, recedam autem postridie. Cum ergo aduenisset dies festus qui expectabatur, desiderabant quidem discipuli hanc vltimam à magistro consequi, mysterij celebrationem: videbatur autem esse dubium, quonam modo mensam in carcerem inferrent, aur laterent impiorum oculos, cum multi quidem, tunc partim adessent, partim autem accederent. Ille autem: mensa quidem, inquit, erit nobis hoc meum pectus, non vt arbitror, Deo futura minus honesta eâ, quæ fit ex inanimi materiâ; templum autem sanctum vos mihi eritis me omni ex parte circundantes. Cum igitur omnes eos martyr fecisset in orbem consistere, vt inter se inuicem alter prope alterum stantes, eum tutò comprehenderent: iussit suo pectori imponi signa diuini sacrificij, postquam autem hæc fecissent, in cælum protinus sustulit obtutum, cum iam vix posset extollere, precesque peregit consuetas. Deinde cum plurima diuina efset essatus, & sacro titu omnia peregislet proposita, & ipse fuit particeps Sacramentorum, & transmissit ad eos qui aberant. Et hunc quidem diem transegit cum eis, vt erat pollicitus. Postridie autem cum veni sent quidam ab Imperatore visuri, an adhuc viueret (videbatur eis valde mirandum, quod vitam huc vique produxisset) postquam prope se stantes aspexit cos qui venerant, cum se quantum poterat extendisset, & ter dixisset, sum Christianus, smul cum vltima voce emisit spiritum. Ita habent legitima eius acta apud Metaphrastem die septima Ianuarij, quæ laudat Baronius ad annum Christizii. numeris 7.8. & 9.

#### INTERPRETATIO.

2. CHristum Diuinitatis oleo perfusum, & inde-lebili vnionis hypostaticæ charactere signatum, verum esse Sacerdotem secundum ordinem Melchisedech constat ex Apostolo ad Hebrxos 7. quippe qui corpus & sanguinem suum panis & vini speciebus inuolutum Deo Patri obtulerit, in supremi ipsius dominij, propriæque seruitutis agnitionem, & placantem simul & placabilem hostiam, ancipiti consecratorij Verbi gladio mactauerit. Nam quis magis Sacerdos Dei summi, inquit Cypria. ep. ad Cacilium, quam D. N. I. Christus qui sacrificium Deo Patri obtulit, & obtulit hoc idem quod Melchisedech, 1. panten & vinum, suum scilicet corpus & Sanguinem? Hanc fidei veritatem hîc fusiùs probare non vacat. Sacerdos igitur est Christus, immo & victima, quippe qui vt homo semetipsum Deo in odorem suauitatis in incruento immolauit altari. Hinc Ambr. 1.3. de fide c. 5. Idem Sacerdos, idem & Hostia, & Sacerdotium tamen & sacrificium humana conditionis officium est. Rationem reddit S. Aug. 10. de Ciuit. c. 2. his verbis, Mediator effectus Dei & bominum homo Christus Iesus, cum in forma Dei sacrificium cum Patre sumat, cum quo & unus Deus est, tamen in forma servi sacrificium esse maluit quam sumere, ne vel hac occasione quisquam existimaret, cuilibet sacrificandum esse creature. Per hoc & Sacerdos est, ipse offerens & oblatio, cuius rei Sacramentum quotidianum esse voluit Ecclesia Sacrificium.

2. Quanam autem ratione suerit etiam altare, idem in Psal.33. expendens id quod de Dauide scribitur 1. Reg. a. 1. ferebatur in manibus suis, ait. Quo-

modo intelligatur in ipso Dauid secundum literam non inuenimus; in Christo autem inuenimus: ferebatur enim in manibus suis, quando commendans corpus suum, ait: boc est Corpus meum : ferebat enim illud in manibus suis. Vnde infero Christum Corpus suum quasi vi-Ctimam, ferentem altaris vice functum fuisse. Sanè si secundum Isidorum l. 5. orig. c. 14. altare dictum est quasi alta ara; quid altius Christo, cuius magnificentia super cœlos eleuata est? has autem tres Sacerdotis, altaris & hostiz functiones in vna Christi persona connexas viuacius exprimere mihi non licuit, quàm S. Luciani marryrio, qui de circunstantibus discipulis quasi de viuis lapidibus Deo templum extruens, de proprio pectore altare erigens, sese Hostiam amore flagrantem obtulit, in cuius proinde Sacrificio, tres Sacerdotis, altaris & Hostiz conditiones vnà concurrunt.

3. Hunc Sacerdorem, amulabundus Christianus allaborer, vt super cordis amore flagrantis aram fancti Spiritus vnctione consecratam, seipsum iugiter in holocaultum offerar, feruidæ orationis suffitum exhalet, corporisque sui macerationem, vt Hostiam viuentem, immolet, quatenus simul esse mereatur, Sacerdos, ara, & victima. Quid enim, inquit S. Leo ser. 3. in sux assumptionis anniuersario, tam Sacerdotale est, quam vouere Domino conscientiam puram, & immaculatas pietatis Hostias de Altari cordis offerre? Et quod est altare holocausti, addit S. Gregorius hom. 22. in Ezechielem, nist mens bene viuentium, qui peccatorum suorum memores, lacrymis se lauant, carnem per abstinentiam macerant, voi ex mœrore compunctionis ignis ardet, & caro consumitur? En qua ratione iusti queant esse, tum Sacerdotes, tum altare holocausti, immo & Hostie

viuentes. Etenim qui membra sua mortisicant, verba sunt Origenis l. 9. in ep. ad Rom. Hostiam viuentem rationabiliter offerunt, & legem sacrissiciorum qua in Leuitico est, sesundum spiritalem intelligentiam complent: si superbiam vincunt, immolant vitulum; si iracundiam superant, arietem; si libidinem, hircum; si vagos & lubricos cogitationum resecant volatus, columbas & turtures. Felix, cui datum est, vt hac ratione sit Idem ara, Sacerdos, victimaque.



# EMBLEMA XII. VELVM VIRGINALE SANCTÆ AGATHÆ, AETNÆVM COHIBENS INCENDIVM.



A Spice, vt erumpens Aetnæ fornæcibus ignis
Florentes liquido sulphure inundet agros.
Aspice vastatas slagranti flumine vites,
Fædatum piceo turbine cerne diem.

Qui

Quis tanta occurrat stragi, montisque tonantis Audeat impauido culmen adire gradu. Aduolat vrbs Catanensis atrocibus obusa flammis, Obilicit & rapidis tenuia vela rogis. Quod mirere, Agatha cedunt incendia velo; Martyris Aetnaus numen adorat apex.

#### APODOSIS.

Aetna caro est, stygio succensa libidinis igne,
Cuisu edax ardor pettus & ossa vorat.

Illius immanes furias sacra vela coercent,
Virgo quibus Iesus, virgo Triasque latent.

Prima Trias virgo, virgo est de Virgine natus:
Quidni his virginibus cederet vna Venus?

Si venas malus instat amor, si pettus adurit;
His animum velis obtege, victor eris.

#### FONS EMBLEMATIS.

Svrius & Franciscus Harxus qui vitas sanctorum ex Surio accurate cossegit; die quinta Februarij S. Agathænatali consecrata, harc habet: Par ganorum multitudo sugiens aliquando ad Sepulchrum S. Agathævirginis, tulerunt velum eius contra ignem, ut comprobaret Dominus quod à periculis Aetnai incendij, meritis beata Agathæmaris tyris sua eos liberaret.) Huius miraculi meminit Vincentius in speculo Histor. 1.6. c. 45. susius id refert Ribadeneyra in vita eius dem Martyris. Illudque insinuat S. Damasus Papa in hymno eius dem Virginis:

Ethnica turba rogum metuens, Huius & ipsa meretur opem Quos sidei titulus decorat, His venerem magis ipsa premat,

Sic Aemam Strabo l. 6. Geographiæ pagina mihi 189. describit: loca superiora montis huius tum nuda, tum cinerosa sunt, & per hyemem niuibus referta. Ip sa verò montis cacumina multas suscipiunt mutationes, vescentibus incendiis; nunc quidem vnum in craterem collabente igne, nunc diuiso effluente, punc igniti emittuntur riui, nunc flammæ sumosæue suligines, nunc exhalat lapides. Necesse namque est meatus ipsos subterraneos cum his pariter accedentibus variari. In summitate campus planissimus, cineroso inclusus supercilio, cuius in medio cinerosus cernitur tumulus, supra tumulum recta in sublime consurgit nebula. Hactenus Strabo. Sed ad rem nostram apaptius Iustinus l. 4. perennis huius incendij causas inuestigans, ait: Ipsa terra tenuis est ac fragilis, & cauernis quibusdam ac fistulis ita penetrabilis, vt ventorum tota ferme flatibus pateat; necnon & ignibus generandis nutriendisque soli ipsius naturalis vis: quippe intrinsecus stratum sulpnure, & bitumine traditur; quæ res facit, vt spiritu cum igne inter interiora luctante frequenter, & compluribus locis, nunc flammas, nunc vaporem, nunc fumum eructet. Inde denique Aetnæ montis per tot sæcula durat incendium, & vbi acrior per spiramenta cauernarum ventus incubuit, arenarum moles egeruntur. Vndis ipsis alitur incendium: Neque enim intam angustis terminis aliter durare tot sæculis tantus ignis potuisset, nisi & humoris aleretur nutrimentis. Vndæ igitur sorbentis æstus voragine collisa, Aetna, montis perpetuos ignes faciunt: nam aquarum ille concursus raprum secum spiritum in imum fundum trahit, atque ibi suffocatum tamdiu tenet, donec per spiramenta terræ dissufus, nutrimenta ignis incendat. Sic ille.

## INTERPRETATIO.

1. Vllum aprius libidinis hominem interius & Nexterius fortido ardore confumentis Hieroglyphicum, quam sulphureum Athnæi montis incendium. Quid enim est aliud sulphur, inquit, S. Greg. 1. 14. mor. c. 10. nisi fementam ignis ? verumtamen sic ignem nutrit, ot fætorem grauisimum exhalet. Re-Etè igitur in sulphure peccatum carnis accipitur, quod dum peruersis cogitationibus quasi quibusdam fætoribus mentem replet, aterna incendia praparat; & dum fætoris sui nebulam in mente reproba dilatat, contra eam, flammis subsequentibus, quasi nutrimenta subministrat. Quod enim per sulphur fætor carnis signetur, ipsa sacri eloquij testatur Historia, qua contra Sodomam pluisse sulphur or ignem Dominum narratzqui cum carnu eius scelera punire decreuisset, in ipsa qualitate voltionis, notauit maculam criminis : sulphur quippe fætorem habet, ignis ardorem. Qui itaque ad peruersa desideria ex carnis foetore arserant, dignum fuit or igne at sulphure perirent. Equidem vt Aetnæ solum bituminosum ventorum flatibus permeabile generandis nutriendisque ignibus peridoneum est; ita caro nostra tenuis ac fragilis, interno peccati succensa fomite, facile flante nequissimo spiritu exardescit in libidinem, & infamis luxuriæ mephitim exhalat.

2. Quem verò potentiorem obicem grassanti intus incendio homo setido ardore cinerescens opponat, qu'am virginale Dominicæ carnis velum, quo diuinæ gloria maiestatis nostris attemperatur aspectibus, ad cuius splendorem mortalis oculus conniueret, nisi interpositum humanitatis & Sacramentalium specieum velum emicantia gloriæ

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

32

fulgetra retunderet? Velum illud est Virginis & martyris . vtpote quod non solum adorandam Triadem, quæ ex Gregorio Nazian. Prima virgo est. sed & ipsam Christi humanitatem, quæ simul martyr & virgo est, obuelat. Hoc velum aduersus libidinis incendium frequenter opponere didicerat S. Alexius, cuius ope inuiolabilem, inter innumera Veneris incentiua, seruauit integritatem. Nimirum Eucharistiæ velo obumbratus, inter coniugalis amoris tædas miraculose frigescebat. Sedat enim Eucharistia sauientem membrorum les gem, ex S. Cyrillo Alex. 1. 4. in Ioan. c. 17. & vt ait Ambros ser. 19. in Pfal. 118 expendens illud Threnorum 4. 20. In umbra tua viuemus in gentibus: Vynbra tua caro fuit, qua nostrarum astus refrigerauit cupiditatum, qua compescuit insolentiam vitiorum qua restinxit ignes libidinum, qua auaritia dinersarumque passionum incendia temperanis. Scilicet, Sacris cedunt incendia velis.



## EMBLEMA XIII.

# S. HENRICVS IMPERATOR

GLOBUM AUREUM IMPERII INSIGNE, DE MANU SUMMI PONTIFICIS SUSCIPIENS.



Mperij ne vides fulgens insigne, globumque Cuius inest apici crux adamante nitens? Spharica forma notat commissas orbis habenas; Numinis intastam crux pretiosa sidem.

I 1ij 😘

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Hac meritò gemmis rutilo supereminet orbi;
Nempe triumphali est terra subatta cruce.
Quadruplici circum radiantes ordine gemmas,
Ornamenta animo principe digna puta.
Casari inungendo pomum hoc Pater optimus offert,
Orbis & Imperium tradit in orbiculo.

#### APODOSIS.

Aureus ille Globus summi est insigne Monarcha;
Triticei sed enim est clarior orbis honor.
Ille notat regnum sluxum, terrestre, caducum;
Iste dat averni regna beata poli.
Ille ornat regem, vitiis, heu! sape subablum;
Edomitis reges motibus iste facit.
Ille notat Dominum; Dominum sed continet iste:
Ille quidem Reges; sed facit iste Deos.
Ille crucis signum gemmato in vertice prafert;
Iste cruci sixum fert hominem, atque Deum,
O mirum! minimo panis datur orbis in orbe
Imperium, toto digniu empyreo.

#### FONS EMBLEMATIS.

BAronius tom. 11. Annalium ad annum Christi P1013. de Sancti Henrici Imperatoris inauguratione hac refert ex Glabro: Anno Dominica Incarnationis 1013. licet infigne Imperiale diuersis speciebus prius siguratum suisset, venerabili tamen Papa Benedicto Sedis Apostolica visum est admodum intellectuali specie, qui idem insigne pracepit fabricari quasi aureum pomum, atque circundari per quadrum pretiosissimis quibusque gemmis, ac desuper aureum crucem inseri. Erat autem instar speciei hujus mundana molis, qua videlicet in quadam rotunditate circumsistere per-

hibetur; vt dum illud respiceret terreni princeps Imperij, foret ei documentum, non aliter debere imperare, vel militare in mundo, quam vt dignus haberetur viuisicæ crucis tueri vexillo. In ipso etiam diuersarum gemmarum decoramine, videlicet Imperij culmen plurimarum virtutum speciebus exornari oportere. Cumque postmodum prædictus Papa Imperatori Henrico huiusmodi Imperij insigne; in conspectu totius Romanæ plebis, tradidisset; suscipiens illud hilariter, circunspectoque eo (vt erat vir sagacissimus) dixit: O ptime Pater, istud facere decreuisti nostræ portendendo regimen Monarchiæ, qualiter sese moderari debeat, cautius prædocuisti. Deinde manu gerens illud auri pomum subiunxit : Nullis melius hoc præsens donum possidere, ac cernere congruit, quam illis qui pompis mundi calcatis, crucem expeditius sequuntur Saluatoris. Qui protinus misit illud ad Cluniacense Monasterium Galliarum.

#### INTERPRETATIO.

I Vis nisi iniquus rerum æstimator Globum Imperialem Eucharistico præponat orbiculo? si enim ille aureus erat, quis nesciat Corpus Domini prorsus aureum esse, auro ytique cœlestis Solymæ vitro pellucidiore, quod in ipso resulgeat, & auri claritas, & vitri puritas, & beatistica charitas, quæ Apoc. 3. dicitur. Aurum ignitum er probatum. Appositè Chrysost. ho. 45. in Ioan. Quemadmodum, inquit, si quis liquesasto auro manum vel linguam invietat, quam primum deauratur; ita anima innuersa Sanguine Christi aurea redditur. Si Globus Imperialis quadruplici gemmarum ordine rutilat;

quidni & Corpus Domini, tot radians sardonicibus, quot cicatricibus, præcipuè verò quatuor beatitudinis dotibus, impassibilitate, subtilitate, agilitate, & claritate; siue quatuor natura, gratia, gloriæ, & vnionis hypostaticæ gradibus insignitum. Si Globo Imperiali crux adamantina supereminet; in Eucharistia apicem tenet Crucis Passio nisque memoria fidelibus altà mente recolenda. Si Globus aureus transitoriu denotat Imperium; Eucharisticus orbiculus æternæ felicitatis Symbolum est, quo non modo cœleste Imperium, sed & ipsummet cæli possidemus Imperatorem; cuius coronæ & naturæ consortes, non Reges modo, sed etiam Dii meritò nominemur. Pomum aureum intus vacuum, quo terreni vanitas Imperij designatur; orbis autem Eucharisticus intus plenus & omnino solidus, quo perpetua regni cœlestis stabilitas indicatur: quid enim humanitate Christi plenius, in qua in habitat plenitudo Diuinitatis? quid diuina Verbi hypostasi stabilius? quid demum totà Trinitate durabilius? Globus aureus Imperatorem denotat, non efficit; orbis Eucharisticus Imperatores inaugurat, dum vitiorum cæterarumque cupiditatum nos reddit triumphatores. Tandem, vt parallelum finiam, Globus Imperialis solam Crucis imaginem in apice præfert; orbis verò triticeus ipsummet Dominum Crucifixum, & hunc non in extremis agentem, non mortuum, sed rediuiuum & immortalem ostentat.

a. Verùm vt nulli principi Imperialia conferri solent insignia, nisi prius Romanorum Rex creatus suerit, quod olim siebat ab Archiepiscopo-Mediolanensi Nouum Romanorum Regem pallio, armillis, annulo, sceptroque induente, eiusque capiti férreum Diadema, Christi patientis clauo insignitum imponente, quo ritu Carolum Magnum Modo etiæ fuisse coronatum vetustissimi tradunt annales; ita nefas Christiano aureum Eucharistiæ Globum porrigere in Imperij insigne, nisi prius carne, mundo, dæmone perdomitis, extinctisque rebellionis internæ facibus sese sui ipsius regem esse, & cupiditatum Dominum ostenderit : nec enim panis Eucharisticus sapit aut delicias præbet nisi solis Regibus. Et quemadmodum Romanorum Rex, antequam pomum aureum præcipuum Imperijinsigne de manu summi Pontificis acciperet, corona ferreà redimirisolebat, cui S. Helena vnum è clauis Dominicis olim inseri curauit : Vnde, vt refert Bsouius in suo Romano Pontifice c. 44. cum ea corona ferrea, Caroli quinti Cæsaris capiti Bononiæ solemni ritu imponeretur, subito perculsa horrore concio obriguit, ad aspectum ferri per diuina Christi membra olim adacti; ac tanquam manantia innoxio sanguine trophæa Crucis, & Christus ipse, totaque facies acerbissimæ mortis ante oculos obuersaretur, à coronati Cæsaris aspedu ad violentos idus, divinique lanienam corporis animum aduertit, profunda Passionis meditatione. Ita priusquam nobis Eucharistiæ conferatur orbiculus, Dominica Passionis meminisse conuenit, ac velutis clauis Christi configi, cum triumphali ipsius epulo censeantur indigni, qui non ante fuerint ipsius clauis Cruci confixi. Totus igitur nobis ad sacram synaxim accedentibus ille figatur in corde, qui pro nobis totus fixus est in cruce, vicissimque toti figamur in

illius cruce, vt ipse totus nostro sigatur in corde, à profunda Passionis eius meditatione, spir
ritale Imperium auspicemur, clauoque quasi diademate corda nostra coronemus; tunc enim merebimur, & diuini cruoris inungi Balsamo, &
aureum de manu Sacerdotis, Eucharistiæ pomum,
& Minimo capere orbis in orbe Imperium. Imo ipsummet Imperatorem Christum-



### EMBLEMA XIV.

# ANTIOCHVS REX, DATIS

HOSTIIS IVDÆOS AD DEDI-



D'm frustra Antiochus Solyma ferit ariete turres,
Ciuesque inuictos obsidione premit.
Illuxit festiua dies celeberrima genti:
Multa deest sacris victima danda socis.

Rex pius inducias vltrò concessit, & vrbi Agmina taurorum, largaque thura dedit.

Magnifica indomitas domuerunt munera turmas, Quasque furor nequiit vincere, vicit amor.

Quippe pium facinus Solyma admirata libenter

Paruit eximio religione duci.

Pugnandi genus ecce nouum, bellumque stupendum; Quos non arma domant, missa holocausta domant.

#### APODOSIS.

Hattenus indomitum frustra oppugnauerat orbem, Diluuio, flammis, sulphure, cade, Deus. V na rebellantem domat Euchariftica mundum Victima, victorem reddit & illa Deum. El ballista posens pietas, amor ariete quouis Fortior; hac animos machina sola quatit. Nec mirum si sancta Deo nos dedere cogit Hostia, quâ se homini dedidit ipse Deus.

#### FONS EMBLEMATIS.

X Iosepho I. 13. Antiquitatum: Antiocho, qui L Religiosus nuncupatus est, Ierosolymam obsisidente, & acriter oppugnante, licet conatu irrito sob incredibilem obsessorum ciuium fortitudinem, & murorum ac propugnacuforum firmitatem machinis bellicis inconcussam: quum dies festus tabernaculorum illuxisset, Hyrcanus Iudxorum princeps septem dierum inducias occasione festi solemnis à rege postulauit: quas ille non solum vitro concessit, votisque tam piis annuit, sed etiam victimas, taurolque auratis cornibus adornatos, magnamque aromatum vim in vasis aureis & argenteis, ad portas víque vrbis, cum solemni pompa deduci iussir quod sacrificium susceperunt

adductum, qui ante portas stabant, & ad templum adduxerunt. Ipse autem tradità Sacerdotibus hostià, & amplissimà militibus annonà in castrà redit. Regis clementiam & religionem admirati sudæi, sesso peracto, depositis armis vitrò se in illius sidem dederunt. Quippe Hyrcanus laudans eius modestiam, & animaduertens studium ipsius erga Deum, petiuit ab eo vi patriam eis conuersationem restitueret; qui ad omnem pietatem slexus, legatis id concessit, & obsidionem soluens discessit.

#### INTERPRETATIO.

I. CEntentiosè Seneca I. I. de Clementià Nullum, Vinquit, ornamentum principis fastigio dignius, pulchriusque est, quam illa corona ob ciues sernatos, non hestilia arma decratta vittis, non currus barbarorum sanguine cruenti, non parta bello spolia. Hac dinina petentia est gregatim, ac publice servare, inultos autem occidere & indiscretos, incendij ac ruina potentia est. Id alta mente reposuerat Antiochus rex, qui religiosus dictus est, dum memorabili pietatis, & clementiæ exemplo, maluit Iudæos, humanitate sibi deuincire, qu'am armorum vi vincere, & subiugare, ac de eorum porius cordibus, quam de vrbibus triumphare. Hoc illustrius præstitit Rex regum Dei filius, ab asumptæ humanitatis instanti, non folum homo, sed & humanior factus erga homines. Quippe cum in veteri testamento mortales perduelles læsæque diuinæ maiestatis reos, diluuio, sulphureis imbribus, incendiis, bello, fame, peste, cædibus, ad spontaneam deditionem adigere vix potuisset, maluit deinceps amore quam surore pugnare, & illustriorem triumphis omnibus victo-

riam magnifica sui Corporis Hostia reportare. Mirum equidem est, ac stupendum, quot olim machinis cordis humani propugnaculum oppugnarit, ve veluti ruinosa muri laceri labe tandem intus irrumperet. Etenim hostilem exercitum æmulabundus, qui vbi fulmineis glandibus muros rebellis cuiuspiam ciuitatis euertere nequit, flumini vrbem alluenti moles ingentes obiicere assolet, diuque frementes vndas, quali carcere coercere, vt rupto demum aggere vehementius irruentes, muros euertant, aut ciues fatali vortice submergant. Primam hanc obsidendi viam tentauit, immisso Cataclysmo; sed irrito conatu: perstistit enim suo in facinore homo peruicax, diluuii licer fluctibus propemodum obrutus & submersus. Iterum humani cordis arcem nous concutit machinis Deus exercituum, & vlrionum Dominus, sulphureosque imbres quasi ignitas glandes, fulmineosque globos in infamem pentapolim vitrice dexterà iaculatur: sed frustraneo rursus impetu. Durius quippe ipsis adamantibus cor humanum nec flammis colliquefieri, nec ardentis fulphuris torrente potuit vnquam emolliri. Quid hic agat aut moliatur Dei filius? circumspicit animo qua sit in perduelles impressionem fa-Aurus; collatis omnibus celestis exercitus copiis inuadir & oppugnat; plurimas Chiliades, Angelorum gladio cædit, bello, peste, fameque diuexat, neque tamen tam valida oppugnantium impressione, arce potitur. Tamdem diuturnioris obsidionis pertxsus, carnis humanz trabeà indutus, armorum vi indomitos, blanditiis flectere nititur, fidem tentat, ad deditionem hortatur, tamque imminente Paschalis solemnitatis die, magnifico apparatu semetipsum immolans, victricem Proprij Corporis

hostiam, ignito probatoque diuine charitatis auro fulgidam, perduellibus dono mitrit, in indelebile Regiæ clementiæmonimentum. Cum ecce, ô subitaneam & insperatam planè rerum mutationem! inuicti hactenus perduelles, excellentis adeo victimæmunere pellecti, vitro se obsidentis Theandri potestati permittunt, & inexpugnabilem sui cordis arcem spontanea tradunt deditione.

2. O verè victricem Corporis Christi victimam rantæ victoriæ parentem! ô planè triumphalem Hostiam hostilibus copiis potentiorem. Nimirum bellè

& appolité cecinit olim Ouidius:

Victima qua dextrà cecidit victrice vocatur, Hostibus à domitis Hostia nomen habet.

Gloriosum proinde victima nomen non mereretur Eucharistia, nisi victrici Domini de Humano corde triumphantis dexterà mactaretur, nec hostia diceretur, nisi hostiles copias antea subiugasset. Ea sane victoria hòc videtur illustrior, quò sine Hostium cade parta, eoque palma pulchrior quò solius victoris cruorè irrigata est; & vel hoc vno lesuana humanitatis opere, secretam ipsius diuinitatem mundus agnoscere potuit: diuinum enim opus est, quos possis sulmine conterere, eorum beneuolentiam ambire, & ad synceri amoris Sacrificium vel inuitos inuitare.

Nam cum vincamur ab omni

Munere, sola Deos aquat Clementia nobis,

Vr egregiè cecinit Claudianus.

3. Christus igitur non solum, vt olim Antiochus obsessis Iudæis, magnisicentissimum destinauit holocaustum, verum ipsemet sieri voluit holocaustum, & solemnis victima: Pro nobis victor & victima, inquit opportune S. P. Aug. 1. 10. Conf. c.

vltimo, & ideo victor, quia victima; pro nobis Sacerdos & sacrificium, & ideo Sacerdos, quia sacrificium. Reuera ideò victor, quia victima; quod Eucharistica victima partas debeat de perduelli homine victorias. Neque enim vnquam ita magnificè deditam humani cordis arcem intrasset victor. nisi prins amor de victore fecisset victricem victimam, & hostiam hostium domitricem, mundique triumphatricem, vt-ideo S. Eligius hom. 8. Eucharistiam appellet, Sacramentum quo subiugatus est mundis. Cui accinens Aug. 1. 12. contra Faustum c. 18. ait. Ipse mihi Christus in Ioseph inuenitur, qui persequentibus, & vendentibus fratribus in Aegypto, post labores honoratur. Didicimus enim labores Christi in orbe gentium, quem significabat Aegyptus, & nunc videmus honorem Christi in eodem orbe terrarum, etogatione sui frumenti, sibi omnia subiuganiu. Quid est enim erogatione sui frumenti sibi omnia subiugare, nisi triticeà victimà de hominibus triumphare: o bene nuncupatam ab hostibus domitis Hostiam! o semper victricem victimam! Non hoftis, at Hostia vincit.



Digitized by Google

# HVMANA PROFANA.

THESPIENSIS ATHLETA, ANTE PUGNAM, AMORI SACRIFICANS.



N de cupidinèis athleta aduoluitur aris?

Imbellissie regit bella cruenta puer?

Bellorum Bellona faces accendit, & armis

Prasidet, at strages puppulus odit Amor.

Bellum est Martis opus, Martem bellator adoret, Hunc meritò, in pugna limine, sacra decent.

Quid inuat Athletas tenero succumbere Amori?
Mollis molle colat numen Amoris amans.

Erro, suos habet athletas, sua castra Cupido;

Prolia miset amor, puenat etromnis anan

Pralia miscet amor, pugnat & omnis amans. Certamen si sirmet amor, victoria certa est.

Certamen si firmet amor, victoria certa est. Ampla trophaorum crescit amore seges.

Quem palma non vrget amor, sternetur ab hoste,

Dulce decorumque est laudu amore mori.
Pugnam igitur moderatur amor, sine numine cuius

Visum est Thespiadis pralium inire nefas. A P O D O S I S.

Ante crucis durum certamen Christus amori Immolat , ipse simul vietima ; mysta , sacrum. Vietima vietrici dextrâ victoris amoris

Corruit, & dulcis nempe tyrannus amor. Est dolor, est & amor Dominum qui mactat ad aras,

Sacrum ordisur amor, prosequiturque dolor. Sanguinea pugna ni pralusisset amoris

Hostia, non adeo laurea certa foret.

#### FONS EMBLEMATIS.

Volaterranus lib. 32. Philologia c. 5. hac refert ex Athenao: Thespienses Erotidia celebrabant, sicuti Olympia Lacedemonij, & ante pugnam Amori sacrificabant, ac si in amore certantium, & certâ amicitià, victoria consisteret. Cretenses in praliis optimos, ac pulcherrimos amore deuinctos secernebant, ac per eos annua sacra siebant. Apud Athenienses sacra cohors appellata ex amatis & amantibus consistebat, in qua siumma erat siducia, vt tradit Alexius; quasi armis etiam ipse amor prasideret.

#### INTERPRETATIO.

i. Non possum non admirari Thespiensium Athletarum morem, vt in arenam descensuri, Amori potius, quàm alteri numini bellorum præsidi thus adole ent, & hostias immolarent: Prudentius enim agere viderentur, si Bellonz, vel Marti armorum numinibus, iuxta cæterarum gentium ritum, ante certamen litarent. Quid enim imbelli puero cum armis, & gladiis? Quid amori, cum furore bellico ¿ quid aureis cupidinis sagittis, cum ferreis hastis & iaculis? quid demum amoris blanditiis, cum cadibus affine est? Nihilominus re maturius expensa, Thespienses hac in parte cateris gentibus sapientiores existimo, quod amoris victima pugnæ cruentæ præluderent, & Cupidini potius quam Marti sacrificarent: Amor n. reliquos affectus suo motu versat & rapit, vt primum mobile cœlos inferiores, & ab eo tum audacia in periculis, tum fortitudo in aduersis, tum furor Martius in bellis, tum spes victoriæ in coflictu, cæteraque id genus tanquant à proprio fonte dimanant. Quis porro, sine animi alacritate, sine martiali feruore, sine spe victoria manus cum hoste conserar? Quis in acie miles animosè decertet, nisi vincendi libidine, vel amore gloria, vel spoliorum cupidine succensus? Neque vero adeo à Castris, & militiæ laboribus abhorret amor, vt plerique sibi fingunt; quin porius Ouidio teste l. 2. de arte amandi:

Militia species amorest, discedite segnes; Non sunt hac timidis signa tuenda viris. Nox & hyems, longaque via, sauique labores, Mollibus his castris, & dolor omnis inest.

Kij

Sape fe:es imbrem calesti nube solutum, Frigidus in nuda sape iacebis humo.

Idemque 1. 3. Amorum.

Quis nist vel miles, vel amans, & frigora notis Et denso mixtas perferet imbre niues?

Qua omnia de honesto amore dicta volumus. Amor igituriure armorum prases censeri potest, cui proinde meritò litari oporteat, in certaminis limine, ab iis quos victoria spes animat, & gloria cupido vehementius insammat; his etenim indubitata videtur victoria qui sub amoris vexillo stipendia merentur; quoniam authore Virgilio

Omnia vincit amor.

2. Solemnem hunc Thespiensium morem Christus Dominus sequutus est; siquidem arduum & difficile cruentæ Passionis aggressurus certamen, quo, vt loquitur Apostolus 2. Coloss. 2. Expolians Principatus, & potestates traduxit considemer palam triumphans illos in semetipso, Crucisque lancea cui ipsemet assixus dæmonem erat transfixurus,in Caluariæ campo dimicaturus; quasi suorum oblitus attributorum, ingenitæque virtutis, ac generositatis immemor, soli amori incruentam proprij Corporis Hostiam immolauit; vt & salutis nostra, & proprix glorix amore succensus alacriter hostile ludzorum penetraret agmen, crucem fortiter ferret, cruciatus vinceret, Tartareas potestates triumpharet, demum spoliis onustus, ac victoriis inclytus suo sepeliretur triumpho. Quippe vt cum magno Basilio loquar hom. 22. Diabolus in eo crucifixus est, quem se crueifixurum, & in eo mortuus,quem morie se excincturum sperauerat: & Clani Christi, inquit S. Leo ser. 10. de Passione, perpetus diabolum fixere vulneribus, & sanctorum pæna membrorum, inimicarum fuit interfectio potestatum. Itaque cum po-

Digitized by Google

tentissimo inuictoque hactenus hoste pugnaturus, cruento conslictui, incruenta prælusit amoris hostia, ex qua nouam animi fortitudinem, & spirita-

lem alacritatem in ipsa acie mutuaretur.

3. Nimirum bellatrix Eucharistia Ghristianorum præliis aduersus dæmones initis præsidet, pugnantes roborat, trepidantes firmat, nobilesque generositatis aculeos infigit. Eam ob rem à d.p. Augustino annona praliantium emphatice nuncupatur to. 8. in Pf. 143. v. 3. Qui hanc annonam, inquit, dedit pugnanti, quid seruat vincenti? ego sum, inquit, panis vium qui de cœlo descendi. Hac est annona praliantium de horreis inuecta Dominicis. Cur autem annona præliantium dica est? nisi quia præliantes sub Christo milites, in acie non solum inuictos, sed & inuincibiles facit. Hinc non absque mysterio Isaias de Eucharistico conuiuio Prophetice loquens, illius apparatum magnificum non Deo vt pacis principi, sed vt Domino exercituum signanter attribuit : Isay. 25. 6. Faciet Dominus exercituum in monte hoc conniuium pinguium medullatorum, vindemia defacata. Quorsum istud, nisi ve nobis insinuet Eucharistiam Christianorum præsidere certaminibus, in eaque Christum sese non pacis principem, sed armorum, dominumque exercituum ostentare; quasi hac bellatrice amoris victima, conflictum auspicerur, hostes fundat, victoriam referat, & triumphum? Proptereà idem Propheta c. 30. 32. adiecit. In bellis pracipuis expugnabit eos; vel vt ad rem præsentem opportunius ex Hebræo legit Forerius: in sacrificiis expugnabit ess; quoniam Eucharistix crucisque duplici sacrificio, de potentissimis hostibus gloriose triumphauit. Cur autem, nisi quia in vtroque sacrificio Amori immolauit? cuius K . 1ij

virtuti ni hil omnino resistere potest; cuius ardori nihil arduum occurrit; quòd, teste Augustino ser. 9. de Verbis Domini; omnia seua prorsui facilia & prope nulla efficiat. Et tract. 48. in Ioan. Non recusatur labor, vbi adest amor : quoniam qui amat, non laborat. Omnis labor non amantibus grauis est, amanti. bus leuis. Si tot labores cum auaris portat cupiditas, nobiscum Charitas non portait Merito igitur in monte Sion amori litauit Dominus, vt amor feruidus labores imminueret, cruciatus mitigaret, crucis pondus alleuaret, pugnantem sese corroboraret, victorem denique coronaret. Nos quoque quoties Dæmonis, mundi, carnisue tentationibus vehementius oppugnamur, Redemptorem amulabundi, Euchariltica victima, pugnam auspicemur, vt triumphalis amoris victima virtute victores, amori diuino trophæa nostra consecremus. Nullus enim in acie succumbit, qui Domini sequitus exemplum. Pugne preludit amoris victima.



### EMBLEMA XVI. SCELETVS AEGYPTIO-

RVM MENSIS INFERRI



Il epulis cum morse, fouent consistia vitam:

Quid facit has inter mortis imago dapes?

Aegypti morem agnosco, sceletique superbis

Illati mensis triste ministerium.

K iiij

Digitized by Google

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

Exequiis epulas affines, pocula bustis, Contiguosque thoris indicat esse rogos. Leshi epulare memor, nam sape paropside sertur Parca sepulchrales occuluisse faces.

#### APODOSIS.

Mensa Sacerdotum diuina mortis imago est;
Nectareo tegitur passio amara cibo.
Verbi etenim gladio seiunctus corpore sanguis,
Non vita speciem, sed mage mortis habet.
Nos impassibiles Crucisixi passio reddit,
Vitam immortalem mortis imago parit.
Conuiuit Domino, cui mors est mente reposta:
Viuere vis: mortis numinis esto memor.

#### FONS EMBLEMATIS.

Cla, Sceletus, hoc est, corporis osseà duntaxat compage extantis essigies, in memoriam Manerotis, Isidis, vt aiunt, alumni, quem annis innocentibus immaturà morte sata praripuerunt. Ita Herodotus l. 11. Petronius in satyrico meminit huius moris, versusque adsert in hoc spectaçulo cantari solitos:

Eheu nos miseros! quam totus homuneio nil est! Sic erimus cuncti, postquam nos ausseret orcus. Ergo viuamus, dum licet esse bene.

Quibus accinunt illi epulones apud Isaiam c. 22.13. Comedamus & bibamus; cras enim moriemur. dementes qui de mortis appropinquatione rectè sentientes, circa præparationem admortem adeo turpiter errarent, verè non cras morituri, sed potius, ob istam in re mortis hæresim, hodie mortui, vinoque sepulti.

#### INTERPRETATIO.

r. I Ihil hoc sapienti Aegyptiorum more lauda-bilius, quem sequutus est Christus mortalium supientissimus, dum amarissima mortis sua memoriam, quasi quemdam Scelerum, in Eucharisticam mensam intulit, dicens: Hoc facite in meam commemorationem; quotiescumque enim, ait Apostolus 1. Cor. 11. manducabitis panem hunc, & Calicem bibetis, mortem Domini annuntiabitis. Vnde infero strictissimam conviuium inter & mortem intercedere affinitatem, & analogiam; aliàs incarnata sapientia nusquam Eucharisticum epulum, in suæ mortis recordationem, instituisset. Quamquam enim in Sacramentorum institutione quæliber signa etiam à re significata prorsus aliena assumere potuerit; quia tamen omnia suaviter disponere assolet, signa semper rebus significatis summè consentanea selegit, quò facilius in earum notitiam, ex Symbolorum intuitu, duceremur. Hinc baptisma cum interiori mentis ablutione, confirmationis vnctio, cum interno robore, panis & vini species, cum spiritali anima refectione, catera denique Sacramenta cum rebus quas denotant singularem habent analogiam; vt proptereà audacter scripserit S. Augustinus ep. 23. ad Bonifacium: Si Sacramenta quamdam similitudinem earum rerum, quarum Sacramenta sunt, non haberent, omnino Sacramenta non essent. At Eucharisticum epulum, in Iesuana mortis Sacramentum, diuinitus institutum est, ac proinde specialem habet cum morte similitudinem.

2. Re vera penitius epuli naturam introspicionti mihi, omnibus sui partibus mortem ipsam re-

dolere visum est; nec enim sit panis ex tritico, nisi prius moriatur granum, quod viuebat in culmo: vt fiat vinum ex botro, moritur acinus, quem vitis animabat; vt instruantur fercula, variæ animantium species, aues, pisces & feræ perimuntur, quarum cadauera nonnunquam sanie fluida, auidis conuiuis apponuntur, adeo vt quis aptius æquiusque epulum nuncupare possit commortalitatem, quam conviuium, vbi tot innocentes vitæ palmari ventriculo in dies immolantur; vt idcirco iure Seneca mortis accelerationem potissimum conuiuiis, tot cæsarum animantium cadaueribus instructis, adscribat, his verbis: Quidquid auium volitat, quidquid piscium natat, quicquid ferarum discurrit, nostris sepelitur ventribus; quere nunc cur su-bitò moriamur, quia nempe mortibus vinimus. Istudno est conuiuari & conuiuere? an porius tot casis animantibus commori, quorum mortibus non tam viuimus, qu'm morimur. Equidem nihil opus est Ægyptiorum Scelero ad mortis memoriam conuiuis refricandam, cum tot sint in mensa mortis symbola, quor fercula, totque sceleti inter dapes circumferantur, quot auium ferarumque cadauera apponuntur. Est & alia ratio cur epulum idoneum videatur mortis Symbolum, quod nusquam mensæ soleamus accumbere, nisi iam aliqua nostri parte mortui: Nunquid enim ea substantix pars emortua censenda est, quæ cilm prius animata viuensque existeret, calore natiuo sensim assumpta est? omnino. At epulx in hunc finem potissimum institutæ sunt, vt radicalis humidi dispendia resarcirent, depastamque corporis portionem cum quo-dam sonore restituerent. Ex parte igitur mortui epulamur, quorum pars prius animata, natiui

caloris actione, interiit. Huc accedit quod facilis sitab epulo ad tumulum transitus: epulantes enim filij Iob in domo fratris primogeniti, illius repentino casu obruuntur. Et multi alij inter epulas interierunt: adeo verum est illud Ambrosij I. de Elia & iciunio c. 14 Rogas ad incunditatem? cogis ad nortem; innitas ad prandium? efferre vis ad sepulchrum; cibos promittis? tormenta irrogas; vina pratendis? venena suffundis.

3. Quæ cum ita sint, non admirari non possum sapientiam Saluatoris, dum epulum Eucharisticum tam idoneum suæ mortis Symbolum elegit: qua in re idem præstitit quod olim Creator in paradiso terrestri, qui cum homini de suavioribus huius horti fructibus opiparum instruxisset epulum, tot inter magnifica fercula Sceletum circumtulit, mortisque terrorem his verbis incussit: Gen. 2. 17. De ligno scientia boni & mali ne comedas; in quocunque enim die comederis ex eo, morte morieris, vt mortis memoria originalem innocentiam, eiusque appendicem immortalitatem conservaret. Ita Christus fuis conuiuis mortis suæ memoriam, vt beatæ immortalitatis obstetricem maxime commendauit, vt dum bene mori, ipsius mortem meditando discerent, per mortis memoriam sibi vitam parerent immortalem. Quisquis igitur ad immortalitatem asspiras, sacræ mensæ accumbens. Lethi epulare memor.

## EMBLEMA XVII. VIR MACEDO OLIM

PRIVS APRICIDA, QVAM
CONVIVA.



D'Ifficilis spumantis apri venatio, qualem Nutrit in umbrosis Attica terra iugis. Lex tamen à Gracis longos seruata per annos, Pracipit hanc iaculis exagitare feram. Nec cuiquam licuit solemni accumbere mense; Ni prius vnum extra rete necasset aprum. Condimentum epuli labor arduus, empta cruore Dulcius esca sapie: Cade, deinde sede.

#### APODOSIS.

Nulli fas Domini regali accumbere mense; Ni prius immanem vi superarit aprum.

Hic aper aut scelus, aut vitium est, quem gratia victrix,

Contritique potest cadere cordis amor.

Cœlesti dignos epulo victoria reddit:

Nec nisi victores regia mensa capit. Quisquis in hoc epulo, superûm cum rege, sedere

Ambis, aprum sceleris cæde, deinde sede,

#### FONS EMBLEMATIS.

Refert Athenæu: 1. 1. dipnosophistarum c. 11. Macedones in more habuisse, vt nullus discumberet inter conuiuas, nisi prius aprum extra retia intersecisse: tunc enim licebat illi in conuiuo sedere. Hanc autem feram eleganter depingit Apuleius lib. 8. de Asino aureo: Ad servidos dissenosque canum latratus, aper immanisarque inustratus exurgit, toris callose cutis obesus, pilis inserentibus, corio squallidus, setis insurgentibus, spinæ hispidus, dentibus attritu sonanti spumeus, oculis stammeus, aspectu minaci, impetu seuo, serventis oris, totus sulmineus.

#### INTERPRETATIO.

1. PRiscum hunc morem Catholica pro viribus observat Ecclesia, neminem famosi criminis, & maximè vulgatæ libidinis reum diuinæ mensæ sinens accumbere, nisi præviæ pænitentiæ

venabulo aprum illum animæ vineam deuastantem transfixerit; remittit publicos peccatores, admittit pænitentes infernalis apri spoliis onustos. Et meritò, quippe si abidolorum sacrificiis, eorumque participatione scortatores olim/arcebantur, ve testatur Libanius to. 2. ora- 35. his verbis: Non licet iis qui scortati fuerint participare sacris: Multo minus licebit sacrilegiis Sacerdotibus, recentis adhuc luxuriæ mephitim exhalantibus, Sacrosanctis veri numinis participare mysteriis, ne fulgureo latentis maiestatis anhelitu perimantur. Enimuero vt venatori sudore madido dulcius sapiunt epulæ, ita pænitenti lacrymis perfuso Eucharisticum conuiuium; quasi diuturnus labor, quo acriter aduersus vitia prauosque mores depugnauit, esuriem acuerit, diuinæque carnis saporem adauxerit; quemadmodum & peccatrix anima, quam Christus diu venatus, tandem victricis gratiæ ia culo confixit, suauior ipsimet esca est, & lautior Angelorum cibus. Quis enim ineffabiles delicias pro dignitate explicet, quibus perfunditur poinitens, dum fletu quasi sudore diffluus, occiso illius vitij, quo infestabatur, apro, ad cœlestes admittitur epulas, præ diuturna esurie panis Angelici auidissimus, pretiosique Calicis sitientissimus? Quam merentiori iure, degustatis huius epuli ferculis exclamare potest, quam olim Artaxerxes, in fugâ hordeaceo pane, & aridis ficis pastus; Dij boni, cuiusmodi voluptatis hactenus inexpertus fui? Nempe suauius sapere solent esurienti, diuturnisque laboribus exhausto. Proinde cibum illum eximium præuiæ contritionis pretio comparare studeamus, nec accipiamus gratis, sed acquiramus, Esau detestantes socordiam, qui, teste

S. Laurentio Iustiniano tract. de sobrietate c. 3. Ideo primatus amisit benedictionem, quia maluit cibum accipere, quam acquirere. Apostoli siquidem sententia cst: qui non vult operari, non manducet: ex qua S. Augustinus to. 3. l. de opere Monachorum c. 1. infert, Nos absque labore, periculose à Domino alimenta sumere. Vnde eiusdem Apostoli sequentes exemplum, quem gratis panem suum manducasse nusquam contigit, panem supersubstantialem gratis accipere caucamus: ne eumdem periculose comedamus. Neque enim otiose dictum est homini, ait opportune S. Ambr. in Lucam, quod nulli aliorum animantium: in sudote vultus tui vesceris pane tuo; his enim animalibus qua natura irrationabilia sunt , iusu Dei , terra pabulum ministrare pracepta est: soli autem homini, ve rationabile quod accepit exerceat. vita cursus in labore prascribitur. Vt inde colligamus diuinum panem in nostri vultus sudore comedendum esse, nullique peccatori Eucharisticis epulis accumbere licere, nisi quem arduus pœnitentiæ labor dudum exercuerit Eapropter Eucharistia, singulari quadam emphasi, sacris in codicibus, præda nominatur, vt optime doctissimus Muisius inter recentiores aduertit, in illud Ps. 110. Escam dedit timentibus se. Observat enim in fonte Hebræo reperiri particulam Thereph. quæ prædam potius, quam escam significat, vt inde nobis insinuetur carnem Dominicam quasi ferinam prædam, præuio labore consequendam esse, maximè verò grauioris sceleris quasi immanis apri Eucharisticam segetem vastantis venatione.

2. Cæterum quod spectat ad aprivenationem, hæc ad rem nostram ex Gesnero in apro, obseruaui; primum susca & villosa veste vtendum esse, quo mysticè innuitur ad moderandos libidinis morus aspero corpus nostrum macerandum esse cilicio, iuxta illud Dauidis : ego autem cum mihi molesti essent, induebar cilicio. Castitas enim, inquit, Chrysostomus hom. so. in Psalm. sine tomitibus suis, iciunio videlicet, & temperantià, cito labascit, quod si his quasi adminiculis roborata fuerit, perfacile coronabitur. Secundum, venatorem nisi primo ictu lethale vulnus apro inflixerit, de vita periclitari, nisi forte aut arborem conscendat, aut humiliori loco soli planitiem amplexus, totis membris se premat; quod fera nequeat recuruis dentibus nisi sublimem & elatum attingere. Quo tacité admonemur nos de salute periclitari , nisi impuræ suggestioni dæmonis statim initio totis viribus obluctemur; quod ex eâ oriatur cogitatio, ex cogitatione affectio, ex affectione delectatio, ex delectatione consensus, ex consensu operatio, ex operatione consuetudo, ex consuetudine obduratio, ex obduratione desperatio, ex desperatione peccati dessensio, ex desensione gloriatio, ex gloriatione damnatio. Si tamen obscenæ tentationi imbecillis anima succubuit, duplex adhuc ei suppetit remedium, vel vt crucis arborem illico conscendat, carnem in deliciis enutritam eidem affigendo, timoris & pænitentiæ clauis; vel vt coram Deo exinanita suam infirmitatem humiliter agnoscat, & priorem superbiam, luxuriæ admissæ flagello, castigatam detestetur. Impuritas enim fastus flagellum est, ex mente S. P. Augustini scr. 57. Super Mathæum: Audeo dicere, superbis continentibus expedire cadere, ut in co ipso in quo se extollunt, hum lientur. Quid enim prod st cui est continentia, fi dominetur superbia? Sane ve in humi proftratos.

stratos nihil potest libidinis aper, ita in elatos nimioque fastu turgidos acriter insurgit, quos randiu vexas, & exagitat; donec innatæ imbecillitatis memores, sub potenti Dei manu humilientur, gratiæque subsidium sibi necessarium implorente Verissimè siquidem dixit Cassianus in collatione Abbatis Moysis, Tandia spiritu fornicationis animam necesse esse impugnari, donec se bellum gerere supra vires agnoscat, nec labore vel studio propriam victoriam obtinere se posse, nisi Dei suerit auxilio em protectione suffalsa.

3. Demum vt apud Macedonas, nulli in conuiuio licebat accumbere, nisi prius aprum extra retia percussisset; ita nunc nulli Christiano in sacrâ mensa discumbere conceditur, nisi prius mortalis sceleris, & maximè libidinis aprum pœnitentiz iaculo transfixerit; cum omnes impudicos à virginali suo epulo virgo Iesus longè arceat. Sciendum enim eft, ait eleganter B. Algerus l. 1. de Sacramento altaris c. 22. quia agnum Dei sine maculà , qui Virginis est Filius laxuriosi, sumunt periculosius; quia cum in Sacramento Christo uniri debeamus conformitace Passionis & mundicia, nihil sit aduersatur passioni trucis, or volupeas, nihil sie munditia, ve sæditas, nihil sie eius vinoni, ve fornicaria societatis vinitas. Igitut ô Christiane, si forte libidinis apro infestaris, illum prius percutere satage, quam ad Virginalem altaris mensam præsumas accedere. Cade, deinde sede.

### EMBLEMA XVIII. AGNVS TANAGRÆORVM

VRBIS EXCVBITOR, ET Cystos CREDITYS.



Vid inuenis Veneris domitor, vultuque decorns
Agnum, vrbis circum mænia, gestat onans?
Debuis hic nimium custos, speculator inanis;
Belliger imbellem despicit hostis onem.

Fallor, u armipotens Tanagraos proteget agnus:
- Suadet id orta grani religione fides.

#### APODOSIS.

Excubat ante fores unima Encharificus Agnus,

His munire sinum conuenit excubiis.

Christicola veteres bunc tircumferre sebebunt,

Et vallare sacro corpore cerdis opes.

Dum licuit, nares, oculos, auresque, suasque

Illius attacta santisficare manus.

Dira tyrannorum rabies dam seuit, Agnus

1ste Leoninis resticit impetibus.

Clara tulit claros, Agno custode, triumphos:

Virgo triumphanit virgine testa Deo.

Tutus ab hoste manet, oni beliger excubat Agnus:

Numine nemo potest excubitore capi.

#### FONS EMBLEMATIS.

Anagræi cum qui cæteris puberibus forma præstare videtur, sesso die Mercurij, eligunt, vt agnum humeris portans muros vrbis lustret. Hoc enim existimant ad firmitatem ciustatis attimere. & simili ratione à Mercurio vsurpatum. Ita Pausanias in Bæoticis pagina misi. 294.

#### INTERPRETATIO.

Emini dubium est lapsum hominem, quast ruinosam vrbem hostium insidiis & intestinis seditionibus obnoxiam, ac captiuitatis periculo proximam, diuina ingiter indigere protestione, Angelorum excubiis, gratiarum præsidie, valleque Sacramentorum, ne dæmon iterum per laceri muri hiatum irrumpens omnia deuastet. Que porro custodia sirmior quam ipse Agnus

Eucharisticus, quo carnis sopitur rebellio, quo mundus cum suis terroribus, erroribus & amoribus vincitur, quo diabolus irruptionem moltens longius arcetur? qui quidem vbi cordis arcem istius agni munitam excubiis senserit, & os nostrum quasi ciuitatis ianuam diuino cruore illitum & intinctum perspexerit, de illius expugnatione desperans prorinus obsidionem soluit. Cuius rei typum in agno Paschali licet inspicere, cuius sanguinis illitus Angelum exterminatorem procul abegit, vt eleganter prosequatus est Chrysostomus hom. ad Neophytos tom. 5. Vis, inquit, huius Sanguinis audire virtutem? redeamus adeius exemplum, & priorem typum recordemur. In Aegypto, notte media, Aegyptiis Dem plagam decimam minabatur, ve corum primogenita deperirent, quia primogenitum eius populum detinebant. Sed ne amata plebs Iudeorum una cum illis periclitaretur, quia unus locus continebat uninersos, remedium discretionis inventum est, proinde exemplum mirabile, vt discas in veritate virtutem, ira dinina indignationis sperabutur, & mortifer donnus singulas circuibat. Quid igitur Moses ? occidite, inquit, agnum anniculum, & sanguine eius linite ianuas. Quid agu Moses? sanguis ouis rationabilem hominem liberare consueuit? valde, inquit, non eo quod sanguis est, sed quia Dominici sanguinis per eum demonstratur exemplum. Nam sicutregnantium statua qua sine ratione sunt & sermone, nonnunquam ad se confugientibus homini. bus anima atque ratione decoratis subuenire consueuerunt, non quia sunt are confecta, sed quia retinent imaginem principalem ; ita & sanguis ille qui irrationalis fuit, animos habentes homines liberauit, non quia sanguis fuit, sed quia huius sanguinis ostendebat aduentum. Et tunc Angelus ille vastator cum linitos postes atque

aditus peruideret, transiccit gressus, & non est ausu intrare. Nunc ergo si videtit inimicus, non postibus impositum sanguinem typi, sed fidelium in ore lucentem sanguinem veritatis Christi, templi postibus dedicatum> mulio magis se subtrabit. Si enim Angelus cessit exeme plo, quante magis terrebitur inimicus, si ipsam perspexerit veritatem? Hactenus aureum os plane auree. Nempe pro foribus Hebræorum Paschalis agnus excubans in sui cruoris illitu, vrbes eorum à vastatoris Angeli Romphrâ exemit, quòd Agnum immaculatum Christum præfiguraret: quantò magis igitur ille idem agnus viuus & gloriosus pro foribus animarum nostrarum, non vnica duntaxat sui parte, videlicet sanguine, sed & corpore & anima, & totà diuinitate excubias noctu diuque agens, tartareas Potestates à cordis arce poterit arcere, vt its non folum inexpugnabilis, verum & inaccefsibilis videatur.

2. Non ignoro quod Nicocli Regi scribit Isocrates, nullum tutius esse quam virtutum satellitium, illudque Plinij, in suo Panegyrico. Fidelissimam Principis custodiam esse ipsius innocentiam, arcem inascessam, inexpugnabile munimentum, munimento non egere: frustra se terrore succingere, qui septus charitate non fuerit. Verum nisi virtutum nostrarum satellitio, & innocentia custodia prasideat Agnus Eucharisticus, tandem continuis dæmonis incursibus fatigatæ quælibet virtutes nutabunt primum, mox leuiter quasi per exigua interualla nicabunt, & obdormiscent, denique clausis grau sceleris somno luminibus omnino sopientur, vt in cordis arcem omni custodià destitutam aduersarius facile irrumpat. Procurent itaque sibi reges exquisitam L 1ij

#### 166 / ORPHEYS EYCHARISTICYS

corporis sui custodiam, fidissimosque ac fortiffimos συματοφύλακας grandi mercede conducant: ego verò non alium aduersus inferorum castra cu-Rodem ambio, quam Agnum inuichissimum, quo propugnante nulla me damonis, mundi, carnisve tentario quear expugnare, de quo idem merentiori iure dici possir, quod olim de Casare scripsir Sepecal. de breuitate vitæ, Omnium domos illim vigilia defendit, emnium etium illius labor, emnium delicias illim industria, oppnium vacationem illim occupatio. Neque tamen quia Christus nobis inuigilat, ideirco sterrendum est, quin imò passim in Euangelio vigilare & orare nos admonet, ne tentationi succumbamus, quòd spiritus quidem promptus sit, caro autem infirma. Quid enim aquius, quam ve miles propriæ faluri innigilet, qui fuum Imperatorem pro se iugiter excubantem videt: Eapropter nos velut inermes, inter inimicas acies dux noster constituit, vt earum metu, sublata resistendi fiducia, aduersus torporem & somnum depugnemus. Sicur olim Paulum Aemilium fecisse memini, qui in bello contra Persem suscepto, prudenter instituit, vr milites sine armis vigilias agesent, ve præ instantis injmici formidine, adempta reluctandi fiducia, contra somnum dimicarent. Excubat igitur Agnus Eucharisticus, vt nos excubias agere docear, inuigilat nobis vt nos ipli vigilemus; ne criminis aliquando graui sopore obruti, à peruigili dæmone incauti opprimamur. Bellè S. Bernardus ser. 11. in Ps. 90. Quid nos soli nobis non adjumus? quid seli negligimus nos ipfos ? an ideo dissimulandum nobis, quia undique subnemieur nobis à long merè propesses studiosses vin gilandum: Neque enim tam magna pro nobie in cule

pariter & in terra sollicitudo gereretur, si non magna nobis incumbere necessicas videretur; non tam multiplex nobis custodia, nis ob multiplices insidias poneretur.

3. Felices igitur, ac circumquaque tutissimi, quibus diminus ille Agnus ingiter excubat ! quâ enim ratione improvisos occuparet inimicus, quibus peruigil arcani numinis oculus inuigilat? quamobrem Christiani veteres cum agnum Encharisticum à Sacerdore porrectum sine manibus lotis, siue Dominicalibus suis reuerenter acciperent, eumdem fronti, oculis, auribus, naribus, labiis, & pectori admouere consueuerant; vt sacri Corporis contactu, quasi sirmissimà custodià sese pramunirent aduersus hostium incursus. Verum abrogata hac consuetudine, ob maiorem sanctissimi Sacramenti reuerentiam, cum iam à Sacerdotibus mysticus ille agnus non amplius in manus fidelium, vt antea, sed in os immitteretur; S. Cyrillus Hierosol. Satechesi 5. mystagogicà communicantes hortatur, vt recentes à communione digito tangant labia contactu Corporis & Sanguinis Domini sanctificata, ac deinde eodem digito, quasi transsusà prioris contactus virtute, oculos, frontem, labia, pectus aliaque membra sanctificent; quod nihil aliud est, meo quidem iudicio, quam agnum circumterre ad firmiorem trepidantis anima custodiam. Ad rem facit quod in vita sanctæ Claræ narratur, nempe Saracenis Monasterium, cui s. virgo præerat, inuadere conantibus, ægra se ad portam adferri voluit, vnáque vas in quo sanctissimum Sacramentum erat inclusum, ibique orauit in hunc modum: Ne tradas, Domine, bestiis ani-L iiij

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

mas confitentes tibi, & custodi famulas tuas, quas pretioso sanguine redemisti. In cuius oratione ea vox audita est, Ego vos semper custodiam. Saraceni autem partim se suga mandarunt, partim qui murum ascenderant, capti oculis præcipites ceciderunt. Vsque adeo vèrum est, nullam animam posse ab hoste intercipi huius agni custodià præmunitam.

Felix quam victima vallat.



# EMBLEMA XIX. EXERCITUS OLIM OVE CANDIDA LUSTRARI SOLITUS



A Spice et instructas ter circum ducta phalanges,
Purgatrix scolerum candida lustret onis.
Casa deinde cadat sumantes Maris ad aras,
Placeturque pio sanguine Bellipotens.

Immiti caderet sacrificata Deo.

#### APODOSIS.

Armorum Deus ambit onem, desiderat agnum,
Ordiri à sacris pralià iusta iubet.
Christicelas acies innoxia victima lustrat,
Carne suâ saturos roborat illa duces.
Hareticos domat imparibus Montsortius armis;
Certa, Dei armatum corpore palma manet.
Sacra triumphales paris Eucharistia lauros;
Hostia se pugnet, vincit ouatque sides.

#### FONS EMBLEMATIS.

Vstrari exercitum nisi oue, & tauris qui puri essent, non erat sas; qui postquam, ter circum instructas acies ducti erant, præcedente pompà, & gressu composito Marti immolabantur. Ita Alexander ab Alexand. I. 5. cap. 27. Si exercitus, inquit, esset sustrandus, is instructus oue & tauro in campo Martio sustrabatur, armatosque milites pedites, equipesque sauro coronates rem dininam, & sustrale sacrissicium facere oportebat sub dino. In quo id magnopere seruatur, vt qui hostias ducunt, eligantur bonis nominibus; inde certa omina, & felices successus tota exerestui captantes.

#### INTERPRETATIO.

I. Vstrare interdum idem esse ac expiare vulgo docent Grammatici. Hinc illud Virgilij l. 6. Aeneidos:

Idam ser focies purê circuresulis rendê , Spargens rene leui de reme felicis eliua Luftranisque vines,

Idest, expiauit socios Miseni sunere polluros. Simile quid Moysem egisse legimus Exod. 24. in sanciendo Israelitici populi cum Deo sædere: rulit enim dimidiam partem sanguints holocaustorum, & misit in crateras, partem autem residuam sudit Super altare, tanquam divinus fecialis ad percuriendum fœdus cœlitus destinatus. Deinde verò sanguinem iplis crateribus contentum, respersit in populum, viique aqua permixium, tum vi liquidior & sparsilis fierer, & ad numerosa plebis lustrationem idoneus, tum vt viuacius Calicis Eucharistici liquorem exprimerer; cui modicum aqua, ex Ecclesix pracepto, permiscetur. Quem quidem lustrations ritum fulius explicans Apostolus ad Hebr. 9. 19. ait: Accipiens sanguinem vitulorum & bircorum cum aqua, & lana coccinea & hyssopo, ipsum quaque librum & omnem populum aspersit. Non vius ad id felicis oliuz ramo, vt Ethnici veteres, sed hyssopi fasciculo, lanaque purpurea fluidi sanguinis bibulâ, que Christi carnem innocentie candore niueam, sed demum proprio cruore impurpuratam denotarer. Ac si populus Israel cum Domino sædus iciens, morque contra Chananzos dimicaturus, ascelerum maculis expiari, hustrarique non potuerit, nifi iis que sacram Eucharistians, previosamque Domini carnem & sanguinem adumbrarent.

2. Enimverò quemadmodum olim instructæ acies, ouis candidæ ter circumductæ à Sacerdotihus, Martique dehinc immolatæ cruore in ipsos milites resperso lustrabantur, selicem sibi pugnæ suturæ spondentes exitum, si ab impolluto Sacerdote lustralis Hostia mactaretur: ita apud Christiamos principes vsus inuahit, vt exercitus suos non prius in certaminis campum aduersus insideles

producerent, quam oblato Missa Sacrificio, milites iam exomologesi lustratos, facra fynaxi, '& agni Eucharistici sanguine roborassent. Ita planè se gessit Romani dux exercitus Mascezil manus cum tyranno Gildone conferturus, vti refert Paulus Orosius l. 1. c. 36. Ipsum à B. Ambrosio in somnis admonitum, post noctem orationibus, hymnisque peruigilem, Ab ipsis calestium Sacramentorum mysteriu in hostem circumfusum processisse, as signiferum accepto vulnere manu debilem coegisse pronum inclinare vexillum, quo viso, reliqua cohortes deditionemiam sieri priorum existimantes, certatim sese ad Masce Tilem signis tradidere conuersis. Quam victoriam Claudianus eth ethnicus non profanis suis numinibus, sed Deo singulari, cuius corpore & sanguine Mascezil & exercitus eius prius expiatus fuerat, adscribit, ita concinens:

> Quo, precor, hac effecta Deo? robusta vetusque Tempore tam paruo potuit dementia vinci.

Mascezilis pium exemplum sequutus Ramirus rex Oueti, cum sui primo pralio victi Saracenis terga prabuissent, die sequenti, à S. Iacobo monitus vt exercitum Poenitentia & Eucharistia Sacramentis lustratum in hostes produceret; pracedente eodem Apostolo vexillisero, septuaginta barbarorum millia cacidit, vt legitur in Chron. Hispan: l. 13, c. 52. & ex Tudensi refert Baron. ad annum Christi 844. Id attendens S. Henricus primus Imperator, Sacratissima Eucharistia, ante pralium communire solebat exercitum, expiatione prius sacta delictorum, & ita lustrato oue candida exercitu victoriam semper retulit, teste Bonsinio de rebus Hungaricis decad. 2. l. 1. Quid hic memorem inuictissimi Herois Sumonis Montifortij Comitis victorias de

numerosis Albiensium hæreticorum copiis, parua manu militum sacra communione ptæmunitorum reportatas? adeo vt ochingenti duntaxat equites, & mille pedites Catholici, de centum mille hæreticis Eucharistiæ virtute triumpharent. Nimirum hær mystica ouis ouationem parit, & victrix victi-

ma victores efficit sui participes. 3. At, inquies, quid Agno huic innocenti, cum bello, cum exercitu, cum hostiumstrager Imo vero magna illi cum armis connexio, quippe qui hactenus de hostilibus interni copiis suo cruore triumphum retulerit, vnde & Christianis aciebus non mediocres in pugnæ limine, generositatis infigit aculeos, tacitoque inspirationum balatu potentius, quam tubæ sonitu, infidelium turmas exterret, quod olim in agno Paschali præsiguratum suisse memini, quemà die decima primi mensis, ad decimam quartam Hebrai in Ægypto commorantes idcirco servare iussi sunt, ve frequentibus balatibus, quasi quibusdam tubæ clangoribus, eosdem ad mox ineundum cum Ægyptiis certamen excitaret. Sic enim sentit Rupertus 1. 2. Comment. in Exod. c. 3. expendens illa verba Exodi c. 12. Es seruabitis eum vsque ad 14. diem mensis huim. Cur, inquit, ut quid tandiu ante tolletis, tanto tempore sernaturi? Videlicet ot dum ille prasta est, causa quoque eius corda vestra sollicitet, ne sitis immemores, vel imparati, quia transeundum est; dum ille tot ante diebus de profectione paranda vos admonet : quoties enim ille balatum emittit, toties quasi tuba sonitu exituras sastrorum acies excitet. Vnde idein Doctor rursus enucleans hæc verba Exodi c, 12. 17. Observabitis a? yma: in eadem enim ipsa die educam exercitum vestrum de terrà Aegypti: eximiè notat, signanter à Deo potius dictum esse: educam exercirum vestrum, quam

populum vestrum, ve inde colligerent mirisicam Agni Paschalis cum exercitu & præliis connexiodnem, cuius esu corroborati, non graui veterno torperent, sed potius aduersus inimicos strenuè decertarent. Sic ille l. 2. in Exod. c. 15. Signamer dicie, Exercitum vestrum, videlicet quia non ad via & ludicra eximua de terrà Aegypti, de donte antique servitutis, sed ad pugnandum aduersus principes & potestates, aduersus buisis mundi restores tenebrarum harum.

4. Nimirum velut oriofus viderur in militum pe-Aoribus Agnus Eucharisticus, & sub ipsa Sacramentalium specierum toga, pacem potius spirare, quam bellum; verum hoc eius orium summopere negotiosum est & operosum, cuique Christiani duces tot illustres de Turcis, Saracenis, hæreticis, alissque infidelibus victorias iure referre debeant acceptas. Idem enim in ipsa acie & conflicti præstare mihi videtur, ac Moyses, qui cum, Iosue aduer sus Amalecitas in aquata acie pugnante, oriosus in monte sederet, elevatis tamen in colum manibus illorum animos erigebat vi vincerent, vri legimus Exod. 17. 11. Cumque leuaret Moyfer manus vincebat Ifrael. Quam populi victoriam supplicis porius otio Propheta, quam exercitus studio partam admirans Ambrofius 1.3.. Offic. c. 1. eleganter ait: Moyses cum viosus staret, preliabatur; net solum preliabatur, sed etiam de hostibus quos non consigerat, triumphabat. Adeo otiofus, vi manus eins alij sustinetent, nec minus, quam cateri, negotiosus, qui ociosis manibus expugnabat hostem, quem non poterat vincere qui dimicabat. Simili fere ratione Agnus diuinus in piorum militum pectore conclusus, quamuis imbellis & oriosus videatur, pugnat nihilominus, & inimicas acies occultà virtute pro-

sternit. Vnde meritò in has voces prorumpere licer Exod, 17. n. 16. Manus foly Domini contra Amalec; Idest manus lesuanz humanitatis, que divinitatis thronus & solium est, contra hostes, vt legunt 70. In manu occultà pugnat Dominus contra Amalec, quod secretá virtute Deus absconditus de nostris hostibus triumphet. Eapropter Eucharistia panis fortium dicitur, quòd Christianis militibus aduersus infidelium acies incredibilem fortitudinem inspiret, debiles roboret, desides animet, nutantem denique victoriam confirmet. Cuius rei typum habemus eximium eodem lib. Exod. 16. vbi populus Israeliticus prius legitur manna, cælestique pane præmunitus, quam ab Amalecitis ad pugnam prouocatus: vt hinc intelligeremus Christianos exercitus prius manna Eucharistico, sacraque communione refici debere, quam cum hoste manus conserere, sic enim pugnare, triumphare est, quod victrix altaris victima victores efficiat, quos carne sua saginat. Adeo vera est Emblematis Epigraphe Lustrata acies hac victima ouabunt.



# EMBLEMA XX. SPONSVS IPSO NVPTIA-

RVM DIE VELAMINE
OBNVPTVS.



CVr caput obnubit sponsus quia nubere gestit: Nuptia, ab obnupto vertice, nomen habent.

APODOSIS.

Nube Sacramenti Christus se obnubit, amica Possit vi amplexu liberiore frui.

ipse

Digitized by Google

Ipse Deus Christi caput est, nisi nuberet illud;
Non anima eximius nubere posset amans.
Maiestas oculorum aciem perstringeret ingens;
Gloria ab immisso fulgure caca foret.
Opportuna igitur specierum candida nubes,
Qua dat huic sponsi corpore & ore frui.

## FONS EMBLEMATIS.

A purpurea candido distincta, aut veste versicolori, sicur apud Latinos vsus erat, noua nupta, sponsus que amiciantur, vel caput obnubant, vt veteribus mos erat, vnde nupriæ. Hinc apud Spartanos in more suit, vt virgines innuptæ, & quæ nullo coniugij sædere iunctæessent, facie inuelata & aperta, nuptæ verò nisi velata parte oris, & operto capite soras non prodirent. Alexander ab Alex. 1. 2. Genial. dierum c. 5.

## INTERPRETATIO.

1. Notice à nubendo dictæ sunt, quod noua nupta dum viro traderetur, præ pudore caput obuoluere, & velaminis nube vultum obnubere soleret. Hinc S. Isidorus 1. 9. Etymol. c. 8. Nupta, inquit, dista, quod vultus suos velent; translatum nomen à nubibus, quibus tegitur cœlum. Unde et nuptia dicuntur, quod ibi primum nubentium capita velentur: obnubere enim cooperire est. Christus incomparabilis sidelis animæ sponsus, vt nuptias in altari cum ea celebret, nuptiali ritu, non solum gloriosam faciem Seraphicis spiritibus adorabilem, sed & totam humanitatem libenter Sactamentalium nube specierum obnupsit, ne imbecillem mentis aciem diuinitatis suæ sulgetris & mortales oculos intole-

M

rabili vultus fulgore perstringeret. Easdem porto rationes, que veteres ad caput operiendum induxere, Dominum ad velum Sacramentale suscipiendum permouisse autumo. Duas solum hîc profero quarum prima extitit pudor & verecundia virginalis. Hinc apud Danielem c. 13. legimus castissimam Susannam in balneo pudicum corpus velo cooperuisse, & idcirco à flagitiosus senibus eius pudicitia insidiantibus retegi iussam, vt illius aspectu suam libidinem vicunque explerent. Sic enim habet sacer textus: Iniqui illi iusserunt ve discooperiretur ( erat enim cooperta ) ut vel sic satiaventur decore eisu. Simili virginei pudoris ratione permotum Saluatorem crediderim, dum sese Sacramentalibus velis operuit. Pudet enim illum impudentiæ nostræ, quoties videt sacrilegos pudendis criminibus conspurcatos ad sacram synaxim impudenter accedere. Siquidem intolerabilis impudentiæ nemo non arguat asseclam, qui sub ipsis Imperatoris oculis, Imperatrici vim inferre audeat. Quod olim Asuerum regem ipsi Aman his minacibus verbis exprobrasse memini: Etiam reginam vult opprimere in domo mea me prasente. Mortalium igitur impudentissimus ille sit necesse est, qui recenti libidine pollutus augustam Verbi diuini sponsam humanitatem sædis audeat attrectare manibus, & execrabili sacrilegio conspurcare. Quod in vltima cœnà impudenter executus est Iudas Proditor, & quoridie plerique Sacerdores impudici perfidix ipsius æmuli moliuntur; ve proptereà minime mirum videri debeat, si præ pudore sese castissimus sponsus in Sacramento velauerit, vipote qui de sacrilegorum inuerecundiá planè verecundetur & erubescat.

2. Postremam rationem, que ad huiusce Emblematis interpretationem maximè facit, ex illo loco Genesis c.24. 65. eruo, vbi narratur Rebeceam Isaac nupturam, ad primum illius aspectum & occursum, confestim præ virginali verecundia pallio vultum operuisse: sie enim habetur: Rebecta conspecto Isaac tollens cito pallium suum, opernit se. Vbi pro Latina voce Pallium. Hebraa vox Saiph significar muliebre velamen, siue lineum, siue sericum, quo mulieres Arabica caput & faciem folent operire; de quarum more laudabili, ita disserit Tertull. l. de velandis virginibus, easdem ad caput velandum adhortans: Indicabunt vos Arabia famina ethnica, qua non caput, sed faciem quoque ita tocum tegunt, ut une ocule liberato contenta fint dimidiam frue lucem, potius quam totam faciem prostituere. Rebecca igitur Arabicarum more virginum, sponsi sui Isaac primo fruitura complexu, velo sericeo, præ pudore, faciem operuit; quasi non ei liceret nubere, nisi virginali velo prius obnuberetur. Chris stus itaque nuprialis huius ritus observator sese Sacramentali velo obnupsit animaifideli nupturus, nec enim aliter sponsa meticulosa, in sacrà synaxi ad illius auderet aspirare complexus & oscula; ne quamprimum ad incomprehensibilem divini vultus gloriam, noctuæ instar intenebresceret, & præ timore examinis ad tanta maiestatis corrueret occursum. Quam quidem rationem eleganter & fuse prosequitur S. Laur. Instinianus 1. de casto connubio c. 24. his verbis: Quis nist suaderet Dominus, diuiua ausus esset sumere Sacramenta? Moses sanctus, cum ones pasceret in deserto, vocem Dei vocantisidum de rubo audire non potuit, nist calceamenta, que in pedibus babebat, extrabereret. Populus quoque Hebras-

rum, monti in quo Deus loquebatur, propter fulgura & tonitrua que sentiebat, appropinquare ausus non est. Sed & Elias Propheta, cum Deum in sibilo aura tennis audisset, exterritus pallio suo vultum operuit. V nde ergo nunc tanta est in Ecclesia Dei siducia, vt dinina maiestas essentialiter prasens sit, & intrepido ad illam accedat animo, non solum sustus, verum etiam peccator & injustus? Nam etsi sub visibili lateat specie Verbum, & impassibilis sit illius caro, certissimum tamen est quod declinat in manus hominum, & ab us manducatur. Nam Verbi sunt verbailla dicentis, Qui manducat meam carnem & bibit sauguinem meum, in me manet, & ego in eo. Hac itaque fiducia non de meritis prouenit manducantium, sed ex ineffabili bonitate Verbi sic volentis. Taliter namque se in Sacramento hoc voluit exhibere hominibus, vt forma opertus visibili non videretur, ut à fidelibus prasens esse non dubitaretur, vt seposito seruili timore, ardentius sumeretur. Si enim qualis est humanu intueri voluisset aspettibus. nullus esset qui Dominicum auderet manducare corpus. Prudentissimo igitur Dei Verbum usum esse consilio per-Spicue claret, ut se corporaliter daret hominibus, & tamen accidentibus velatum, quatenus ex presentia nosceretur charitas, & per operimentum visibilis forma, bumana ad ipsum accedere auderet insirmitas. Dignum quippe fuit, vt institutio hac Sacramentalis potius ad charitatis promotionem, quam timoris ordinaretur fidelium. Hactenus sanctissimus Patriarcha.

3. Immortalis itaque sponsus in nupriali altaris thalamo animæ sideli copulandus, velis specierum radiantem vultum obnupsir, vt illa, timore deposito, considentius in eius prorueret amplexus; quam proinde vti dilectissimam Dei absconditi sponsam his verbis blandissimè compellat S. Ber-

nardus ser. 2. in Dominicam secundam post Epiphaniæ octauam: Vnde ubi, ô hunana anima, vnde tibi hoc? vnde tibi tam inastimabilis gloria, vt eius
sponsa merearis essa, in quem desiderant angeli ipsi prospicere. Vnde tibi hoc, vt ipse sit sponsus tuus, cuius
pulchritudinem Sol & Luna mirantur? Quid retribues
Domino pro omnibus qua retribuit tibi, vt sis sacia mensa
socia regni, socia denique thalami, vt introducat terex in
cubiculum suum? Iam enim desponsata es illi, iam nuptiarum prandium celebratur, nam cœna quidem in selo,
& in aterna aula paratur. Audacter igitur in eius amplexus inuola, quippe vt tibi nuberet vltrò se Sacramenti velis obnupsit quo siduciam augeret, Ve
nubat sese obnubit.



## AVES

## EMBLEMA XXI.

## PHOENIX REDIVIVVS

PRISTINI CORPORIS RELIQUIAS



MOrte triumphata, quicquid de corpore restat.
In seretro Phænix conglobat ore pio,

## APODOSIS.

Vnde senex audit, vel in ipso flore iuuenta,
Christus, & in lacrymas poene solutus abit?
Vnde gena pallent? rugis cur vultus aratur?
Membra tremunt longis attenuata malis?
Scilicet innocuum consumpsit inedia corpus,
Secretusque dolor, continuusque labor.
Ipse tamen proprio quicquid de corpore restat,
Panis in orbe, epulans conglobat ore pio.
Contractos artus masie, iugique labore,
Arctius in modico pane coegit amor.

## FONS EMBLEMATIS.

Innt Heliopolitani Phænicem ex Arabia proficiscentem, in templum Solis gestare patrem
myrrha ebuolutum, & in eo templo humare. Sic
autem gestare; primum ex myrrha ouum componere, quantum ipse serre positi, deinde serendo
illud experiri. Hoc expertum ita demum ouum
exenterare, atque in illud parentem inserre, &
qua parte ouum exinaniuit, patremque intulit,
eam partem alia myrrha induere, & cum rantumdum pondetis imposito parente essectium sit, obstructo rursus foramine, basulare illud in templum
Solis, Ira Herodotus I. 2. quem sequitus La Cantius
in suo poemate de phænice sic canti:

Ast vbi primauà coepit florere innentà,
Euclat ad primas iam reditura domos.
Ante tamen proprio quicquid de corpore restat,
Ossaque, vel cineres, exuniasque suas,
V nguine balsameo, myrrhàque & thure soluto
Condit, & in formam conglobat ore pio.

M iiij

1. PRetermissis pluribus huius auis proprietati-bus, que mirifice Domino sub Eucharisticis speciebus delitescenti conueniunt; huic vni præsertim immorabor, quod, vt suprà cecinit suo in poemate Lactantius, prioris corporis reliquias, ouo myrrhæo includat, ac pio ore conglober. Quid autem aliud egit Christus Eucharistiam instituens? Nonne sacratissimi Corporis inedià, fame, siti, itineribus, vigiliis, curis, laboribus, ac ærumnis pæne consumpti reliquias, ore pio conglobauit, dum eaf dem in orbiculari consecrati panis forma, verbi consecratorii virtute, conclusit? Equidem Corpus Domini assiduis laboribus fracum fuisse, adeo vt Iudris quinquagenarius, cum 33. est annorum, videretur, observarunt nonnulli interpretes in hunc Ioa. locum c. 8, 57. Dixerunt ergo Iudei ad enm : Quinquaginta annos nondum habes, & Abraham vidisti? Vnde arbitror ipsum, non solum ob iudicij maturitatem, morum grauitatem, senilemque vultus maiestatem, vt vult Euthymius; sed porius ob iciunia, vigilias, itinera, laboresque diuturnos, in diuini predicatione verbi, iugiterexantlatos, in ipso iuuentutis flore, senio propemodum confectum apparuisse. Quis enun nesciat quantam carni maciem longa ieiunia, noctesque insomnes adferant? Christus autem ieiunauit 40. diebus, & 40. noctibus in vasta solitudine, iis destitutus commodis que nusquam auibus, aut vulpibus defuere. Qua de re conqueri viderur in Euanlio: Vulpes feueas habent, & volucres cœli nidos, filius autem hominis non habet vbi reclinet caput suum. De eodem alibi scribitur, quod erat pernoctans in

oratione Dei, eundemque Ioannes c. 4. de immodico itinere fatigatum, ac super oram putei sedentem meridiano tempote repræsentat: lesus ergo fatigatus ex itinere sedebat sic supra fontem. Que verba mysteriis grauida enucleans August. tract, 15. in Ioan. ita loquitur: Iam incipiunt mysteria: Non enim fustra fatigatur lesus virtus Dei: non enim frustra fatigatur, per quem fatigati recreantur, quo deserente fatigamur, quo presente sirmamur, & infrà: fortitudo Christi te creauit, infirmitas Christi te recreauit. Nutrit ereo ipse infirmus infirmes tamquam gallina pullos suos; huicenim se similem fecit. Videtus, fratres, quemadmodum gallina infirmetur cum pullu suis ; nulla alià auis quod sit mater agnoscitur; videmus nidificare passeres, birundines, ciconias, columbas, quos nist quando in nidis videmus, parentes esse non cognoscimus: gallina verò sic insirmatur in pullis suis, vt etiam si ipsi pulli non sequantur, filios non videas, matrem tamen intelligas; ita sit alis demissis, plumis hispida, voce rauca, omnibus membris demissa & abiecta. Vt enim idem ait in Pfal. 58. Conc. 1. Raucescit ei vox, fit hispidum totum corpus, demittuntur ale, laxantur plume, & vides circa pullos nescio quid agrotum, & ea est matema charitas, qua inuenitur infirmitas. Sic ergo pro sequitur idem Doctor tract. 15. in Ioan. Insimme 1esus fatigatur ab itinere; iter ipsius est caro pro nobis assumpea, ideo fatigatus ab itinere, quid est aliud quam fatigatus in carne. Hactenus S. Augustinus.

2. Liquet igitur ex iis omnibus Corpus Dominicum, antequam sudore cruento, in Oliueti monte, difflueret, verberibus laniaretur, spinis & clauis transsigeretur; iam præcedentibus vigiliis, ieiuniis, laboribus & ærumnis fractum, ac pene consumptum suisse, yt proptereà audacter dixerim

ipsum sui corporis reliquias in Eucharistiæ Sacramento conclussse, ac quidquid de iuuenili corpore restabat, ibidem ore pio conglobasse. Quid enim est, ore pio Corporis conglobare residuum, nisi corpus tot laboribus attenuatum & exhaustum, exiguâ roundi panis coarctare particula? atque id quidem ore pio executus est, dum verbis confecratoriis è diuino sphus ore procedentibus sacratissimum corpus seorsim à sanguine quantum est ex vi verborum, sub speciebus panis inclusit, idest formis Sacramentalibus, que, iusta veterem Ecclesiæ ritum, non nis roundæ sieri solent, vt hæc hostiæ rotunditas vinacius Dei latentis æternitatem exprimat principio ac fine carentem, vt existimats. Vincentius Ferrerius fer. in coma Domini. Conglobatur ergo Corpus Dominicum, dam forma Sacramentalis orbe coerceur, adeo vt extra illius periphariam nullatenus sese extendat. Quodque hîc plane stupendum occurrit, cum in Sacramento modo illo extensiuo carear, quem habet in calo, totam tamen quantitatem, figuramque, vt ita loquar, intrinfegam in naturali partium dispositione consstentem retiner, absque vla membrocum commissione, aur confusione: quippe licet omnes corporis pares, sub qualiber orbicularis hostia reperiantur particula, suum tamen inter se ordinem, luam vnionem, suamque intrinsecam dispositionem seruant à loci commensione prorsus independentem. O miraculum! Chrisbus in Hostiaitridicea orbiculo. Quicquid de corpore restat conglobarore pio.

# EMBLEMA XXII. APVS INDICA, IN SINVOSO

MARITI DORSO, OVA SVA PARIENS, FOVENS, ET EXCLUDENS.



E Oa regionie house Apus Indica, ceda Gloria, delicin quanz paradisus alit. Par aquila lengo pannarum syrmase splendet, Crispassique, auri luce corustate apex. Cyaneus mentum color imbuit iridis instar,
Rusaque transmissum temperat umbra iubar.
Nescia curuari natiuum circinat orbem
Ala; placet radians penna, sed ordo magis.

Angelicis cognata choris cœlestia spirat,

Affinisque polo spernis inane solum. Rore fames, & rore sitis sedantur eodem,

Reliquius superûm calica viuit auis.

Sollicitet si casta venus, prolisque cupido,

Et vocet ad thalamos inviolatus hyme

Et vocet ad thalamos inuiclatus hymen;

Mas enitenti socia sinnamina dorsi Subdit, vbi pullis molle cubile struat.

Incubat his coniux incurui fornice ventris:

Sic pater & mater pignora chara fouent,

Sic pater & mater pignora chara fouent Neue maritales Euri violentia nexus

Soluat, adharentes fune revincit amor. Par fortunatum! stabili quod sædere nettit Impollutus hymen, binaque sila ligant.

## APODOSIS.

par mira Iesus apodi , quem sirmiter aris Et vini & panis symbola bina ligant. Nil terrestre sapit, cœlestia spirat, issque

Gaudetali, puro nettare viuit apus.

Excipit ille animas sinuosi vulnere cordis,
Multa vbi virtutis tutius oua fouent.

Neue sacres rumpat vehemens tentatio nexus, Carne, cruore sibi castus adunat amans.

Fortunate apodes! puri quas stringit amoris Copula, queis sponsi nobile pettus biat.

Gloria anbelantes epulis, dum fercula sperant Integra, relliquiis se patiuntur ali.

At quales ha relliquia, quibus abdita cali Gaza, quibus deitas clauditur, atque Trias! Nidificate apodes in hinlco corpore, plures Fecit ibi nidos vulneris author amor.

#### FONS EMBLEMATIS.

Pus indica, si Gesnero, aliisque recentio-🔼 ribus scriptoribus credimus, nascitur in Moluccis infulis, corurnici corporis magnitudine similis, aquilam alis extensis propemodum adæquat; penna, à prima ceruicis vertebra ad rostri vsque initium, coloris sunt lutei, auri purissimi modo infigniter splendentes, que mentum contegunt ex cyaneo mirè virides, alæ colore fusco inter rufum & nigrum fulgentes, quæ naturaliter vno & eodem modo consistunt in orbem digesta, tanquam cuti infixa spicula. Terram viua numquam tangit, caret enim pedibus, quiescit in excelsã arbore aliquando geminis filis ramo implicata: cibus ei nullus præter rorem cæli, qui simul sit cibus & potus. Interiora si spectes, inane nihil reperias, verum continua pinguedine auiculam totam expletam videns. Reges Marmin in Moluccis infulis, paucis ab hinc annis, immortales animas esse credere coperunt, haud also argumento du-Ai, quàm quòd istam auiculam numquam terræ insidere animaduerterent, quam proinde, in paradiso animarum sede, ortam esse facile sibi persualerunt. Masculi dorsum sinuatur intus, fæmina vero cauum ventrem obtinet, vt sic vtraque cauitate possit facilius ouis incubare. Masculo inharent in caudâ duo fila, quibus fæmineam ouis incubantem sibi firmius alligat, ne vento aut tempestate disturbetur. Plura vide apud Gesnerum in Manucodiatasiue apode Indica.

## INTERPRETATIO.

A Ltare amanti, desideranti, suspiranti animæ verè nidus est, vbi à circumuolitantibus inferni vulturibus secura conquiescit, neque tamen omnino tuta videretur, nisi instar Indica apodis in hiulco divini sponsi corporenidulans, in parulis eiusdem cicatricibus bonorum operum oua pareret, foueret & excluderet, & meritorum pullos enutriret. Hinc existimo Dei filium sese nostræ fono carnis induisse, vt in eo mollius teneri virtutum nostrarum fœtus quiescerent & plumescerent, & commodius alerentur. Omnis enim caro fœnum est, teste Isaia, ex quo fidelis anima, more turturis mollem sibi sternat nidulum, vbi pullos suos reponat. Id sanè voluit, & his elegantibus verbis expressit S. P. Aug. in Psalm. 83. Propter insirmitatem pullorum turturis, dignatus est Dominus prabere tibi unde nidum faceres; indutus est enim fæno carnis, ut ad te veniret. in istà side pone pullos tuos, in isto nido operare opera tua. Qui enim sunt nidi, vel quis est nidus ? sequitur statim : altaria tua, Domine virtutum. Christus itaque sideli anima quasi meditabunda turturi, & locumnidi & materiem eius coniugali curâ prouidet, altare vtique vt nidi locum, carnis verò fænum, vt materiem, ne de sponsi sui erga se prouidentià & follicitudine conqueratur. In vnico quidem maritalis dorsi sinuamine quasi nidulo; oua parit & excludit, implumesque pullos fouet apus Indica: at in Dominico corpore tot foramina nidulationi idonea sponsa reperit, quot vulnera. In bis, vr eum mellistuo Bernardo loquar sermi. 61. in Cant. passer inuenit sibi domum, & turtur nidum vbi reponat pullos suos s in his se columba tutatur. & circumuolitantem intrepida intuetur accipitrem, & intra. V bi tuta firmaque infirmis securitas & requies, nisi in vulneribus Saluatoris?

2. S. Augustinus Manual.c.21. quiddam sublimius &excellentius audet: siquidem quasi parum animæ foret in manuum pedumue cicatricibus à Domini corde ac visceribus longius dissitis nidulari; in ipsismet divina misericordia visceribus nidum struere & conquiescere presumit: Patent, inquit, mihi viscera per vulnera; quicquid ex me mihi deest, vsurpo milis ex visceribus Domini mei : quoniam misericordià affluunt, nec desunt foramina per que affluant. Per foramina corporis, patent mihi arcana cordie, paret magnum pietatie Sacramentum, patent viscera misericordie Dei nostri, in quibus visitauit nos oriens ex alto. Vulnera lesu plena sunt misericordià, plena pietate, dulcedine, & charitate; per has rimas licet mihi gustare quam suanis est Dominiu, quoniam reuera suanis & mitis, & multe misericordie est omnibus eum innocant bus in veritate, omnibus inquirentibus, & maxime diligentibus. Copiosa mihi redemptio est in his vulneribus, magna multitudo dulcedinis, plenitudo gratia, & perfectio virtusum. Maris apodis dorsum qui dem sinuarur intus, verum ad intimas vsque cordis ipsius partes concauitas illa fouendis. fætibus idonea minimè pertingit. Quo fit vt non possim non suspicere miram immortalis sponsi dignationem, qui non folum manuum pedumue foramina sponsæ patere voluerit, sed & amantissimi cordis sinum aperuerit, vt in eodem sponsali fiducià nidularetut. Ideircò vi observauit Aug. tract. 120. in Ioan. Vigilanti verbo Euangelista Usus est., ut non diceret, unus militum lancea latus eius percussit, aut vulnerauit, aut quid aliud; sed aperuit,

vet illie quodammodo vita oftium panderetur, vnde sacramenta Ecclesia manauerunt, sine quibus ad vitam. qua vera vita est, non intratur. Ille sanguis in remissionem fusus est peccatorum, aqua illa salutare temperat poculum hac o lauacrum prastat, o potum. Nimirum sancta mater Ecclesia, quasi apus fœcunda à terrenis secreta sordibus, in hiulco sponsi latere, imò in ipsius intimo corde suos parit & excludit sœtus quasi totidem à cœso vtero Cæsares, diuini cruoris purissimo conceptos semine, & aqua de latere deciduâ mundatos. Vnde ibidem Augustinus plagam lateris militati lancea inflictam, huic oftio comparat, quod olim Noë in arcæ latere facere iusus est, per quod ingrederentur animantes diluuio non peritura, idest, anima ab atterna damnationis gurgite præseruandæ.

3. Felices igitur animæ, fortunatæque apodes! quibus non solummodo concessum est in sinuoso coningis dorso nidulari, sed & intima ipsius subire præcordia, diuinique amoris in Iesuano corde quasi solio residentis immortalibus enutriri deliciis. Ad hoc enim, verba sunt S. Bernardi de Passione cap. 3. perforatum est latu, vt nobis patefat introitus: ad hoc vulneratam est cor, vt in illo ab exterior bus perturbationibus absoluti habitare possimus. Accedamus ergo, exultabimus er latabimur in illo memores cordu tui, Domine. O quàm bonum. ex quàm iucundum habitare in corde hoc! Nidus mihi corpus aman-

tis.

## EMBLEMA XXIII.

## AQVILA MVRFVLITAS,

VNICO CARNIS FRUSTO GEMMIS GRAVIDO, LOCUPLETANS.



Pracipiti conualle latent adamantes coi, Quo solis aquilis est penetrare datum. Plurima in hanc Indus viscosa frustula carnis Porrico, unde ausda pelliciantur aues.

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Carni inhians aquila hue volitat candore refulgens,
Qua grandum gemmu eleuet illicium.
Huius opi debentur opes in carne reperta:
Ni ditaret auis, num foret Indus inops?

### APODOSIS.

Qua volucris candore nitens? an hypoftafis alti
Numinis? illicium? num pretiofa caro?

Illicio rutili virtutum adamantes adharent;

Postidet immensas carne potitus opes.

Gaza sed hac omnis divino est debita Verbo;

Ni foret illud homo; Numquid egeret homo?

Carnem ig sur sumendo homines ditavit egenos,

Vipote cui cali totus adharet honot.

Cum modico liceat carnus direscere frusto,

Conscius est magni criminis omnis inops.

Quin facilem spernat thesaurum? est turpis egestas,

Quam cum posit inops pellere; sponte tenet.

## FONS EMBLEMATIS.

M Vrfulitæ Indi nonnunquam adamantes in montibus magna reperiunt copia, idque hunc modum. Morantur in montibus illis aquilæ albæ, quæ vescuntur serpentibus; homines autem qui per montes discurrent, & per prærupta saxa, & præcipitia montium, ad conualles peruenire non possunt, Proisciunt in illas srusta recentium carnium, videntibus aquilis: Et hæc deinceps, ab aquila sublata nonnullos habent adamantes adhærentes, quos homines hoc ingenio venantur aduertunt quò auis sublatam porter carnis portionem, & accurrentes abigunt aquilam, & sapillos carni adhærentes colligunt. Quod si aquilæ in valle proiectam comederint carnem, aduertunt sapi-

dum scrutatores locum vbi aquila noctu dormit, & egesta stercora discutientes, eliciunt adamantes, si quos cum carne deuorauit. Ita Paulus Venetus apud Nierembergium lib. 10. nat. Histor. cap. 79.

### INTERPRETATIO.

1. M Eritò diuina sapientia antequam Prouerb.

9.5. immolaret victimas suas, misceret vinum, & mensam proponerer, hominesque ad regale suum epulum iis verbis inuitaret: Venite, comedite panem meum, & bibite vinum quod miscui vobis: Ne qua de magnifico illius apparatu subesse posset dubitatio, ista pramisit cap. 8. 18. Mecum sunt diuitie & gloria, opes superba, & iustitia: melior est enim fructus meus auro, & lapide pretioso. Vt hinc conuiux colligerent ipsam in Eucharistico conuiuio suas omnes diuitias sumpruosius ostentare, carnemque suam esculentis margaritis grauidam iis apponere, quo possint vnico locupletari sorbillo. Lego quidem apud Plinium 1. 9. c. 35. Clodium histrionem primum Roma liquefactos vniones obforbuille, vt experiretur in gloria palati quid saperent margaritæ: atque vt mirè placuere, ne solus hoc scirer, singulos vniones conuiuis absorbendos dedille. Christus vero rex gloriæ quo suam magis magnificentiam sidelibus ostentet, inæstimabiles virturum omnium margaritas & adamantes sux carni adharentes in Eucharistico ferculo iisdem apponit, vt affatim ditati, de pristina deinceps egestate minimè conquerantur. Enimverò diuitiarum nomine facris in codicibus Iesuanum corpus intelligi, docet inter alios Hugo Cardinalis in c. 6. Ioan. vbi illud Iob. 20. ad rem Eucharisticam flectens: dinitias quas denoranerat enomet, ita loquitur : Dinitias idest Corpus Christi, quas denouauerat euomet ; quia non vult Dominus manere in sentina diabeli. Iure quidem, quòd in Christi corpore omnium lateant the fauri virtutum, gemmæ gratiarum, gazzque omnes Ierusalem czlestis, ex lapidibus pretiosis extructæ. Appositè S. Bernardus ser. 61. in cant. Christum sic alloquitur : Inte, Domine, quid nisi pietatis thesauri, dinitia bonitatis? ha in foraminibus petra reposita mihi. Quam magna multitudo dulcedinis tue in illis, operte quidem, sed in his qui pereunt. Ad quid enim sanctum detur carnibus, vel margarita porcis? Ita est, diuina pietatis thesauri in adorabili Domini carne delitescunt, gratiarum adamantes cruentis eius cicatricibus adharent, vt ideirco nullus ea in sacra synavi saginerur, quin illicò locupletetur.

2. Sententiose Concilium Trid. de Eucharistize institutione disserens sess. 13. c: 2. hæc verba protulit, Saluator noster discessurus ex hoc mundo ad Farrem; Sacramentum hoc inflicuit, in quo divitias sui erga homines amoris velut effudit. Christianus igitur diuinæ carnis sumptione nullo labore ditescit, qui diuitias omnes numinis incredibili profusione in hoc mysterio congestas vnico frustulo absorbet. Quis enim inopem dicere audeat; quem regem regnumque colorum intra le continere constatifateor equidem cum Apostolo Rom. 14. regnum Dei non esse escam & potum, quibus hac mortalis vita sustentatur, verum diuini corporis esum, & sanguinis porum regnum Dei esse audacter asseuero. Id enim his verbis diserre asserit S. Paulinus Epist. 9. Christus idem or pahis, or regnum est, quo nos saginamur. Re vera quicquid in regno colorum pulchrius, opulentius, & augustius resplendet, id omne vnico Dominica carnis terculo conclusum conuiua Eucharisticus obsorbet, tanto proinde ditior, quantò epulo sumpruosior. Deus in cœlo sanctis splendidum de proprià substantia instruit epulum, illosque eodem, quo semetipsum, pascit alimento, clarà videlicet sux visione essentix. Idem in altari nos eadem carne, eodemque sanguine, quo semel ipse pastus est, identidem reficit, ad delicias bearitudinis xmulas. Et vero Paradisi gloriam, que in amplissimis Empyrei spatiis explicatur, specierum Sacramentalium angustiis implicari, satis apertè definiuit Trid. Synodus sess. 13. c. 3. Cum enim præmisisser, Corpus Christi sub specie pans, & sanguinem sub vini specie, vi verborum reperiri, subiunxit. Ipsum autem Corpus sub specie vini, & sanguinem sub specie panis, animaque sub verâque, vi naturalis illius connexionis, qua partes Christi qui iam ex mortuis surrexit non amplius moriturus, inter se capulantur; dininitas porro propter admirabilem eius cum corpore & anima hypostaticam unionem. Quod aurem de diuinitate decernit Synodus, idem de tota Trinitate, pari fidei certitudine tenendum est: vbi enim Dei filius, ibi & Pater & Spiritus fanctus; quod in summa diuinarum hypostaseon cum natura identitate nulla singi possit, aut excogitari divisio. Sicut enim in catenà, inquit magnus Basilius ep. 43. qui vnius annuli summitatem apprehendit, boc ipso simul & alterum insertum attrabit; ita & si quis vere Filium apprehenderit, habebit virinque hinc Patrem illius, binc Spiritum sanctum una compactum. Itaque sub modică hostiz particulă tota deitas atque Trinitas delitescit, ve fidelis ea refectus, pari facilitase locupletetur squê vescitur & epulatur. Neg tan-N iii

tum admiror Empyreum diuinitatis immensitate repleri, quantum omnes ipsius thesauros, ararium omnipotentia, omnem aterna gloria censum, & inestimabiles beatitatis delicias & opes, panis frusto, vinique guttula coerceri: adeo vi militans Ecclesia mirabilius, viilius, & amantius id omne teneat, quod soror eius triumphans possidet clarius, iucundius & magnisicentius. Illa in vmbra, hac in luce; sed vmbratica sidei meritum germen luminis gloria, desectum claritatis abunde compensat.

3. Quid humanitate Christi pretiosius? quid eius anima Deo fruente gloriosius? quid eiusdem corpore quatuor glorix vestito dotibus illustrius? quid demum homine Deo opulentius? Nonne tres felicis animæ dotes, Dei nempe visio, amor, & fruitio, totidem funt inæstimabiles gemmæ, quibus ornata illa adorabilis Verbi sponsa adstat à dextris Paterni solij quasi regina in vestitu deaurato charitatis, circundata varietate virtutum? Nonne claritas, impassibilitas, agilitas & subtilitas, totidem sunt adamantes ineffabilis fulgoris, quibus sacratissima humanitas ad beatorum admirationem adornatur. Hæc dispersarum per omnes creaturas pulchritudinum centrum, & accessoria cælitum gloriæ coronis, ac suauis consummatio, serenissimi vultus aspectu sanctorum recreat ac beat oculos & erumpente sacris è cicatricibus iubare, triumphantem aulam collustrat, ad immensum felicitatis incrementum: Vt sic torum hominem felicitet Deus homo, animam quidem diuinitatis suz intuitu, Corpus autem gloriosz carnis aspectu. Porrò illa eadem humaniras que in celorum apice, Angelis & hominibus miros gloriz fulgores affundit; specierum Sacramentalium ipuoluta

nebulis, nostra sacraria secretà luce persundit, Nostramque in hac vità mortali beatitudinem præmaturè inchoans, mentes sidelium splendore gratiarum illuminat, ardore charitatis inslammat, coruscantibus virtutum gemmis exornat, denique vnico consecratæ hostiæ srustulo, nos omnibus paradisi gazis locupletat: vt in sacrà synaxi, quæ suturæ gloriæ pignus est, quodammodo regnum cœlorum, anticipatà mercede, possideamus. Quis vel mortalium pauperrimus, 'non facile ditescat eo frustulo hostiæ tot gratiarum gemmis referto? quis nops malit egestate consumi, quam locupletari? Ditando inopi sat portio carnis.



# EMBLEMA XXIV. ASTVR PATREM SENIO CONFECTIVE SELECTIS ALENS

CARNIBVS.



A Stur adest hebes, asque tremens, exanguis, & orbin Lumine, quem morbis longa senecta grauat.

Instelix quid agat, dumis immobilis harens?

Vade, quibusue ciba eximet ille samem?

Damna senestutu proles pietate resarcit,

Nutrit & effæum carne, cruore senem.
Perdicem si sorte suit venata, reservat;

Ingerit & lectus patris in ora dapes.
Stillantem excipiens à cade recente cruorem,

Nouit eo patriam pellere rore sisim.
Sic sobolis pia cura senem sustentat, alitque:

Quam vitam accepit, reddit amore pari.

#### APODOSIS.

Insirmus post eximen Adam, trepidusque sub vmbra
Arboris, orbatus lumine, toudus, inops.

Posteri huic similes aterno funcre digni,
Queis rapuit sidei culpa paterna iubar.

Humanos sedenim miseratus, Christe, labores,
Carne samescentes, vet pius astur, alis.

Filius es miserandi hominis, lapsumque parentem
Erigis, & misero sers alimenta seni.

Nunquid Ada storens, & fortunata senectus,
Quam rosco vestit store innenta Deis.

Nempe senex ager nusquam innonescore posset,
Ni innenti aleret carne, senore Dens.

#### FONS EMBLEMATIS.

R Efert Caussinus l. 6. Polyhistoris symbolici c. 28. ex Alberto magno, aucupes aliquot, dum astures venarentur, in densam arboribus syluam penetrasse. Illic, air, eminus prospicium asturem auem in stipite desixam, & prope immobilems tum demirati cur non ex caterarum volucrum ingenio, ad hominum prassentiam, euolaret, comperiunt esse cacam, grauique senio hebetatam. Interim dum frondibus inumbrati, iuxta arborem, sedent in insidiis, duo alijastures iuniores onusti prassente

dâ & carnibus veniunt, quas minutatim concisas in os canæ illius volucris ingerunt. Credibile est sobolem suisse, quæ insigni pietatis exemplo operatiqua parenti redderet. Porrò Alberti hæc sunt verba: Aucupes side digni, in superiori parte Germania qua Suenia superior nuncupatur, narrauerunt nobis se aliquando ingresso in penitissimum sulue locum, ut caperent astures, inuenisse ibi asturem magnum etate valde pronectà, & pra senio fere canum, in cuiussam arboris ramo: & cum paulatim ipsis accedentibus non sugeret, tandem cœcum propter senium deprehendisse. Itaque latentes observare voluisse uniores, qui carnes minutatim discerptas, ex predà allatas, ei administrarint.

## INTERPRETATIO.

A Sturem graui confectum senio, cœcum & immobilem, in hacce tabellà, mentis oculo contemplans, natiuum hominis lapsi & veteris Adæ symbolum mihi videre videor, cuius lamentabilem casum ita gtaphicè depingit S. Dionysius l. de Eccles. Hierarch. c. 3. Naturam humanam ab initio diuinis bonis imprudentià sua spoliatam, vita passionibus obnoxia, & tetra mortis exitus excipit: quippe perniciosa ista veri boni desertio, sacreque in Paradiso legis pranaricatio, eum qui blandè mulcontibus, & infestis aduersary fraudibus illectus vitale ingum excusserat, propensionibus suis qua diuinis bonis aduersantur dimissit; unde miserè aternitatem cum mortalitate commutanit, & qui originem à corruptibili generatione acceperat, ad interitum origini sua consentancum iure meritò properauit, nec non à vità diuinà, qua ipsum ad supera surrigebat, dilapsus, & ad extrema contra-

ria iam praceps datus, variis perturbationibus obnoxiam nactus est immutationem. Homo itaque diuinæ imaginis indelebili charactere signatus, angelis non multum inferior, Paradisi dominus, princeps animantium, legitimus orbis Monarcha, iustitix originalis indutus purpura, & beatæ immortalitatis diademate redimitus, vbi serpentis suasione diuinam affectauit zoualitatem, & viuisicz legis sibi à conditore imposita nobile iugum excussit, in tantam illico calamitatem decidit, vt feris, quibus antea dominabatur, miserabilior, regiam maiestatem ignominiose seruituti commutarit. Siquidem instar Asturis nostri in stipite defixi, ex lapsu factus est immobilis in opaca Paradisi sylua, cuius densis ramis pudendum facinus incassum occultare conatus est, adeo vt necesse fuerit conditorem, ipsum in nemoris opacitate trementem & fici stipiti, cuius soliis inumbrabatur, immobiliter affixum conuenire. Insuper ex lapsu factus est debilis & cacus : quidni enim debilis, qui iuxta S. Ambr. 1. 7. in Luc. Sauciatus fuit in naturalibus, & spoliatus gratuitus? Non quod liberum amiserit arbitrium, sed quòd originalis iustitia qua excidit, naturam animaque facultates perficeret; quæ proinde illius amissione, periculosè sauciatæ sunt. Quidni & cacus, qui cum omnium diuinarum, naturaliumque scientiarum splendore collustraretur, illis, excacante delicto, miserè orbatus, posteros quoque suos iisdem ignorantiæ tenebris inuoluit? quidni & senio confectus; qui cum immortalis esset beneficio conditoris, possetque sibi ipsi esse, autoconseruator immortalitatis, in iustitiastando, aut author mortalitatis, à iustitia excidendo; fructum veritum comedendo

consenuit, quoniam ad morrem properate cœpit: juxta Dei sententiam: in quacunque die comederis, morte morieris. Idest morti obnoxius eris, ac sene-cutis incommodis illius præcursoribus. Primus igitur Adam asturi nostro symbolico immobili, debili, cæco, senioque graui per omnia cum suis posteris similis. Nunc Adæ secundi, siue iunioris asturis escam viussicam in os senis ingerentis insignem

pietatem admiremur.

2. S. Dionysius I. de Eccles. Hierarch. c. 3. vbi lacrymabilem hominis lapsum descripsit, Dei in eo erigendo misericordiam his verbis exprimit: Nofrum verà statum è diusrso clementer immutauit : Nam mensis quidem nostra obscuritatem beato divinoque lumine repleuit, defarmitatemque nostram Deiformibus ornamentis illustrauit, animi autem domicilium, cum perfectà salute essentia, naturaque nostra, qua ferme collapsa erat, fædissimis quibusque passionibus, & inquinamentis noxiis liberauit, commonstrata nobis diuina vita norma, per quam ad sacras eius similitudines, quoad eius sieri potest euchamur. Mox explicans qua ratione, per Eucharistiam, homini lapso diuina similirudo restituta sit, ita prosequitur: Enimuero quomodo nobis diuina ista imitatio aliter obueniat, nisi tam prastantium memoria benesiciorum Dei , Sacerdotalibiu pradicationibus atque mysteriis iugiter innouetur ? Quibus autem mysteriis, nisi Eucharistiæ, & passionis, quibus amissa per peccatum restituitur, tum anima sanctitas, tum corporis immortalitas? Hinc Doctor Angelicus 1. p. q. 97. a. 1. vbi de protoparentis immortalitate disservit, hæc aurea vetba subjungit: Quemuis post peccatum Adam per ponicentians recuperaueru gratiam Dei, quantuns ad remissionem sulpa, non tamen quantum ad amissa

immortalitatis effectum : hac enim reservabatur Christo per quem nature defectus in melius reparandus erat. Ita est, vni Christo, reservabatur hic labor, hac gloria, vt carnis suæ immortalitatis alimonià, nos in beatiorem illa, qua peccanum excidimus immortalitatem restituerer. Hicille est astur iunior senis filius, & ab Adamo descendens, non quidem secundum viam seminalem, sed corpulentam duntanat substantiam, ve vtat scholæ terminis, qui incredibili erga veterem hominem pietare permotus carnem propriam minutatim concilam, id est, sub minimis holtiz confectatz particulis inclusam famelico, infirmo, moribundo comedendam apposuit. Sententiose Valerius Max. 1. y.c. 4. Cetera virtutes admirationis tamummodo multum, pietas Verd eciam amoris plurimum merecur: ( muxime verò pietas innems filij, in parentem senio confectum) & admirabilis & amabilis plurimum; quod diligere parentes prima sie natura lex , propaguta soticibus auspiciia seboli coelitus inscripta, que efficit, ve & gemasse iauet, & gignere libent, cum quale pramium rependerint Paren-tibus liberi, tale & à liberis suis merito possint expellave. Mira igitur pietate Christius iunior veteris hominis senecturem in posteris in dies magis ingranescentem subleuaturus, nos carne proprià viuida, nunene, florida, saginare decreuit, ve infirmos roboraret, cacos illuminaret, agros sanaret, senescentes pristino fouenta vigore renouarer. 3. Quapropter appolite Rupertus l. 12. de victoria Verbi c. 12. Vivalem Eucharistiæ cibum fructui mortifero, quem primus homo gultauit, hisce verbis opponit: Cum non viderent nist pomum quantumlibet suane, & visu pulchrum, crediderunt in illa

esse Divinitatis effectum, crediderum diabolo dicenti, se comederitis, eritis sicut dy. Contra cibum illum qui cibus fuit mortis, distante ratione institue, dari oportebat cibum alium qui esset cibus vita, à similitudine, ve scilicet inesse illi mens crederet, quod oculus non videret, crederet esse cibum & potum veraciter communicanda Diuinitatis. Per hanc fidem sibi Deus ab homine satisfactum esse indicat, dum non minus sibi credit, quam diabelo crediderat. Idemque enucleans illud Apocal. 2.7. Vincenti dabo elere de ligno vue quod est in Paradiso Dei mei ; Christum huic vitali ligno eleganter assimilat, cuius esu perditam recuperamus immortalitatem; sic enim disserit: Christus lignum vita est, cuius & in calesti paradiso visione, & in prasems Ecclesià, corpore sancta reficiuntur anima. Illud materiale lignum vita hominem morte anima, scilicet peccato iam mortaum non viuificasset, sed carnem viwere faceret in aternum, quod infelicissimum esset: mortuus quippe in animà, si corpore viueret homo in aternum, effet aternaliter mifer, vt sunt damones: hoc autem lignum vita, quod est Christus, dum nos corpore & sanguine reficit, iam nunc resuscitat animam à morte peccati, & carnem nostram in nouissimo die resuscitabit. Huncergo fructum viuificu beatz germen immortalitatis, Iesus vii iunior astur homini veteribus vitiis innutrito, famescenti, senescenti, fatiscenti porrigit, esque cum ingenti fænore restituit, quod fructus vetiti comestione olim amisit. Aderat homini in Paradiso, inquit Augustinus lib. 14. de Ciuit, cibus ne eswiret, pocus ne sitiret, lignum autem vita ne senettus eum dissolueret : Nunc autem in Ecclesiæ paradiso adest eidem homini Christi Corpus ne esuriat, diuinus cruor ne sitiat; lignum

denique vitæ videlicet integer Dominus, ne mortalis culpæ senectus eumdem dissoluat. O plane fortunatam primi hominis senectutem, quæ iuue, nili Dei carne restorescir! ô beatum senem qui filij pietate nutritus iuuenescit & renouatur! Reninit Prole cibante senex.



## EMBLEMA XXV. ACCIPITER, ESV

COLVMBÆ VINO POTÆ, AD PRÆDAM ANIMANDVS.



Gnauum accipitrem Prada succendit amore
Magnanimumque facis pota columba mero.
Illim in fauces vbi vinum fuderit auceps,
Concoquere illud auem notte sequente sinat.

Sie

Sic animos acuet fragranti imbuta liquere; Maximo ve in pradas impese prado ruat.

## À PODOSIS.

Mentibus electis deitas seruatur in escam; Numinis intuitu est nostra leuanda fames. Vastum cor hominis terra non orbe repletur: sola sacris deitas implet hypostasibus. Nempe triangulus est cor nullo implebilis orbe; Implet id vna Trias, quippe triangulus est. Sape tamen prada languescit amabilis arder, Nec studium est Triados luce & amore frui. Mystica ob id summo descendet ab axe columba. Possit ut ad superas nos animare dapes. Suauius ve sapiae caro, nectar sanguinis hausit, Quod reliquo vita tempore coxit amor. o mihi si mitis contingat carne columba Perfeui, ad aternas torus hiabo dapes. Dininaque auidm prada, dum corpore Christi Pascor, inardescam vinere mente Dei.

#### FONS EMBLEMATIS.

Acipitrem aduersus prædam, animabis & vitaues magnas aggrediatur efficies hoc pacto; escam qua répore venationis vituir vino madesacto, aut si astur sit, aceto, & magnitudine amygdali dato. Quum vis vt volet, da ei tres ossulas carnis vino madentes, aut pullo columbæ vinum rostro infundes, deinde facies eum volare, donec vinum in carnem eius distribuatur, ea auem tuam pasces in aucupio. Ita Tardiuus in lib. de aucupito.

INTERPRETATIO.

T. T agni Hieroglyphico, fic columbæ fymbolo Christum D. conuenienter adumbrari

ex eo liquet, quod teste S. Bernardo ser. 1. de Epiphi Nihil melius agno conueniat, quàm columba. Quod agnus in animalibus, hoc columba in auibus est, summa utriusque innocentia, summa mansuetudo', summa simplicitas. Quid enim sic alienum ab omni malitià, sicut agnus & columbat nocere cuiquam nesciunt, ladere non nouerunt. Iisdem ergo de causis quibus agnus, sic & columba Christi congruum censerur esse symbolum, porissimum verò Domini in Sacramento delitescentis. Magna siquidem columbæ cum Eucharistia connexio, vt idcirco S. Basilius ipsam in columba aurea super sancham mensam suspensa seruari iusserit, quæ & miraculose moueri consueuerat, cum ipse sacrisicans sancta eleuaret, vti in eius vita refert Amphilochius. Christus igitur mitis, simplex & innocens columba, ptidie quam in crucis altari, pro salure nostra, mactaretur, generoso proprij eruoris vino inebriari voluit, vt caro ipsius tali madens ambrossa, eoque nectare odoratior, fideles, quoties eadem saginantur, ad prædæ cælestis, idest, intuenda diumitatis amorem vehementius excitaret. Nec enim diuini corporis esu fames nostra plenissimè sedatur, nec pretiosi calicis haustu sitis nostra prorsus extinguitur, imo verò gloriz desiderium, & cœlestium epularum esuries potentius prouocatur; Quasi dicat, ait S. Bern. c. 6. de Scala claustrali: ecce parum gustastis, quam suauis sum & dulcis, sed si vultis plene saturari hac dul. cedine, currite post me in odorem unquentorum meorum, habentes sursum corda, vbi ego sum in dexterà Dei patris. Ibi videbitis me, non per speculum & in anigmate, sed facie ad faciem, & plene gaudebit cor vestrum, & gaudium vestrum nemo tollet à vobis. Gloriosa quidem servatoris humanitas Sâcramentalibus velis operta vecumque suspirantis anima desiderium explet, quandiu tamen nostris subtrahitur oculis inessabilis eius gloria, tandiu intranos geminus, dinine faciei revelationem, & adoptionem siliorum Dei expectantes redemptionem corporis nostri: hoc scientes, quia quandiu sumui in hoc corpore, peregrinamur à Domino. Et hinc oriuntur servida calestis patria desideria, hinc intuenda diuinitatis insatiabilis cupiditas, hinc suspiria & gemitus quibus desideratam Patriam à longè salutamus.

2. Non sum nescius authorem sermonis in Cœna Domini, apud Cyprianum, ita de exuberante Eucharistiz suauitate disserere, vr eadem omne desiderium nostrum extingui satis insinuet, his verbis: Qui manducat ex hoc pane vltra non esurit; qui bibit, vltra non sitit: quoniam mysterij huius sic sufficie gratia, sic reficit intelligentia, vi cuicunque tanta rei innotuerit plenitudo omnis consummationis fine invento, Christi baiulus ipsum ferat in pectore, ipsum gerat in mente. Aio nihilominus illam gratiarum plenitudinem ab altaris fonte profluentem, magis cœlestium bonorum esuriem acuere, quam explere : saginabatur enim quotidie diuina carne Doctor Angelicus, & tamen înexplebili gloriz cupiditate succensus, excellétiorisque prædæ auidus, in has voces etiamnum recenti pretiosi Calicis haustu madidus erumpebat: lesu quem velatum nunt aspicio, oro siat illud quod tam sitio, vt te reuelata cernens facie, visio sim beatus tua gloria. Nec mirum si mortalis hie Angelus velato potitus Domino, reuelatà eiusdem facie beari tantopere gestiebat, quandoquidem immortales Angeli in aternicate felices, quantumuis æterni Patris faciem intueantur, in eamdem tamen prospicere, teste D. Petro 1. ep. c. 1. desiderent,

etsi aliunde diuinæ gloriæ manisestatione satientur, iuxta illud Pfaltæ regij: Satiabor cum apparuerit gloria sua. Quod beatorum spirituum desiderium, plenum requie, vacuum anxietate mirabiliter edisserit Gregorius Magnus l. 18. mor. c. penultimo, his verbis: Deum Angeli & vident, & videre desiderant , & sitiunt intueri , & intuentur. Si enim sic videre desiderant, ut effectu sui desiderij minimè perfruantur, desiderium sine fructu anxietatem habet, & anxietas pænam; beats verò Angeli ab omni pæna anxietatis longe sunt; quia nunquam simul pæna, & beatitudo conneniunt. Rursum cum eos dicimus Dei visione satiari, quia & Psalmista ait : satiabor dum manifestabitur gleria tua, considerandum nobis est, quoniam satietatem solet fastidium subsequi. Vt ergo recte sibi viraque conueniant: dicat veritas quia semper vident; dicat pradicator egregim quia semper videre desiderant. Ne enim sit in desiderio anxietas, desiderantes satiantur ; ne autem sit in satietate fastidium , satiati desiderant. Et desiderant igitur sine labore, quia desiderium satietas comitatur; & satiantur sine fastidio, quia ipsa satietas ex desiderio semper accenditur. Ex quibus ita concludit: Sic quoque & nos erimus quando ad ipsum fontem vita venerimus; erit nobis delectabiliter impressa simul sitis, atque satie: as: sed longe abest ab istà sici necessuas, longe à satietate fastidium, quia & sitientes satiabimur, & satiati sitiemus. Hactenus S. Pontifex. Pari ergo ratione fideles in sacrà synaxi & Dominica carne saturantur, & diuino Calice inebriantur, & nihilominus Christi corpore saturi famescunt, & eiusdem cruore inebriati adhucsitiunt, quoniam reuelatæ diuinitatis esuriem ista proritat satietas, & fontis vita sitim ardentiorem pretiosi Calicis haustus, & ista ebrietas accendit.

3. Fateor pretiosi Calicis haustum, ac castificam ebrietatem, carnalium illecebrarum nauseam parere, & obliuionem inducere; verum eodem instanti perennis glorix memoriam refricat, & calestium deliciarum sitim violenter accendit, vt mundi fallaces obscomasque voluptates obliti, ad nuptiale agni epulum totis pracordiis hiemus. Sic enim asserit author ser. in Coena Domini: Quam praclarus est Calix iste! quam religiosa huius petus ebrietas! per quam excedimus Deo, & qua retro suns obliti, ad anteriora extendimur, non habentes sensum huius mundi. Sanè cum in instruendo regali Eucharistiæ conuiuio suas opes diuitiasque magnificus Seruatoris amor insumpserit, nec necessitati solum, sed & deliciis nostris incredibili profusione prouiderit, terrenarum rerum auiditatem penitus extinguit: Adeo vt anima Deo abscondito satura, cum Dauide dicar Psal-72. Quid mibi est in calo, & à se quid volui super terram? Id est, interprete Augustino; Cogitans & aftuans in cogitatione cuiusdam rei ineffabilis, quam noc oculus vidit, nec auris audiuit, nec in cor hominis ascendit, non dicit, illud aut istud mihi est in cœlo; sed quid mihi est in cœlo; quid est illud quod habeo in celorquantum est, quale est, quid est? & cum non transit quod habeo in cœlo, à te quid volui super terram? feruas mibi tu in cœlo diuitias immortales teipsum. Nihil igitur Sacramento satura deinceps super terram appetit, sed aliquid appetit in calomisi enim aliquid appeteret in cælo, non diceret, quid mihi est în cxlo? & illud aliquid clara Dei visio est, Deum enim intueri desiderat ab sque velamento, quem excepit in Sacramento. Vnde hoc? nisi quia fidei vmbris inexplebilis mentis humanæ capacitas, gloriælumine collustrari concupiscit, & Oij

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

reuelată Dei facie sariari. Pulchrè Paschasius I. de Corpore Domini, c. 20. Longe excelsius ac praeminentius vita illa , qua abscondita est cum Deo, qua conformes illi configurati sumus, illo saginatur cibo & potu, quem de scripturis & de altari accipimus, & transnebit nos ad spiritualia, ut ibi exinde viuamus, ubi vita nostra seruatur aterna. Quippe Eucharistiz communio quædam æternæ beatitudinis pralibatio eft, que nos ad viteriora prouehit, & ad sublimiorem gloriam, cuius illa pignus est, sperandam inflammat. Quotquot enim viuá Christi carne calidoque ipsius fanguine nutrimur, quasi totidem accipitres columbæ vino pote carnibus pasti Prædæ excellentioris desiderio succensi ad diviniora reuelatæ diuinitatis fercula hiamus, quasi ea quæ nobis in altari porrigitur esca; non tam famem sedet, quam excitet, & irritata melioris esurie, nos expansis desideriorum alis ad Empyrei verticem eleuet, vt ibi in reuelatam Christi diuinitatem & humanitatem famelicarum auium instar, irruamus. Hac esta acuet inslivris amorem.



# EMBLEMA XXVI. FALCO EAMDEM AVEM

ITERVM CAPIENS FIT



E lusdom falconem animat repetitio prada,
Quum licuit profugam prehendere rursus auem.
A P O D O S I S.

Inuict as fortesque animas repetita (ynaxis Cudit, Or eiusdem sumptio crebra cibi. O iii

Digitized by Google

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Non satis est gustasse semel mysteria Christi,

Crescit ob innumeras vis animusque vices.

Magnum hominem magnuque frequens communio numen

Porrigit: ergo hominem magnanimare potest.

#### FONS EMBLEMATIS.

A Vdacior reddetur falco, si sepius aues viuas accipiat, & comprimat, & sa pius euadentes, per solertiam falconarii, ab vnguibus eius aues iterum capiat, & solus per se dimittatur vincere aues. Ita Albertus Magnus l. 23, de animalibus, & Gesnerus.

### INTERPRETATIO.

1. CI Falconem eiusdem auis, falconarij soler-Dtià, ex ipsius falculis euadentis repetita captio, ad grandiores volucres impetendas animosiorem reddit: multò magis Sacrosanctæ. Christi humanitatis quasi sublimipetæ volucris iterata sumptio, Christianis nobiles generositatis infiget / aculeos, & ad eiusdem prædæ, sæpe sæpius, ad sacrarum consumptionem specierum, è pectoribus abeuntis frequentem prehensionem animabit. Hinc primitiux Ecclesix fideles quotidiana huius calestis prædæ captura adeo roboratos legimus, vt sese vltrojtyrannis excruciandos offerrent, sæuientemque mundum, cum suis minis, terroribus & illecebris generosè superarent. Cum enim pressurarum immane pondus sibi incumbere sentirent, non melioribus armis, efficacioribusque munimentis sese ad spiritale certamen animari arbitrabantur, quam frequenti sacræsynaxeos vsu, & crebro diuini cruoris haustu. Eapropter S. Cyprianus ep 56. Thibaritanos ad martyrium adhortans, id iis præ

exteris inculcat, vt attentè considerent, se quotidie mysteria Christi sumere, ne assiduis persecutionibus fatigati deficerent, & in ipso certamine succumbentes interirent. Grauior, inquit, nunc & ferocior pugna imminet, ad quam fide incorruptà, & virtute robustà parare se debent milites Christi, considerantes idcirco se quotidie Calicene Sanguinis Christi bibere , vt possint & ipsi propter Christum sanguinem fundere. Vt enim eleganter ait S. Hieronymus ep. 22. ad Eustochium: Hac est sola digna retributio, cum sanguis sanguine compensatur, & redempti cruore Christi, pro redemptore libenter occumbimus. Proinde quisquis difficillimis illis nascentis Ecclesiæ temporibus dicere cum Apostolo poterat, quotidie morier, quotidie etiam se diuino pramunire viatico studebat, ne in vià salebrosà & arduà deficeret, pretiosumque sapius hauriebat Calicem, vt alacrius proprium sanguinem Dominico permixtum, inter vngularum laniatus profunderet. Nimirum Dei carne faginatus, Dei cruore madidus, imo Deo ipso plenus, firmius in acie stabar, fortius confligebat, gloriosius superabat; haud ignarus se sub oculis præsentis Domini dimicare, qui non solum militem suum spectaret pugnantem, sed & ipse in eo luctaretur, ipse congrederetur, ipse in certamine vinceret, ipse in milite victore triumpharet, ipse euudem coronando coronaretur.

2. Hac igitur ratio potissimum pristinam permouit Ecclesiam, vt silios quotidiano Eucharista vsu pramuniret, vt qui tot inter pressuras, tvrannorumque persecutiones quotidie de vita periclitarentur, quotidie sacrà communione roborarentur, cumque metu persecutorum eorum bonis & sanguini inhiantium, non liceret singulis diebus

Missas in locis abdiris celebrare, ne numeroso conuentu semetipsos inquirentibus proderent satellitibus, peracto sacrificio, illiusque participes effecti, domum acceptas à Sacerdote consecratæ hostiæ particulas deferebant, summaque reuerentia in arcis mundissimis asseruabant, quas singulis diebus mane ieiuni sumerent, ne si eo die coram tyranno sisterentur, necessario munimine fraudarentur. Ad quem morem haud dubiè adludit Terrullianus l. 2. ad vxorem c. 3. his verbis secundas ei nuptias dissuadens :: Non sciet maritus, quid secretà ante omnem cibum gustes; & si sciuerit, panem non illum credis effe qui dicitur, videlicet Eucharisticum, cuius buccellam summo mane ieiuna gustare consueuerat. Quin & S. Gregorius Nazianzenus Orat. funebri de S. Gorgonia sorore sua refert, ipsam in secretiori conclaui super altare iugiter Eucharistiam adseruasse, quam quotidie veneraretur, eiusque virtute ab ingenti ægritudine diuinitus liberatam fuiffe. Quam quidem consuerudinem reddità Ecclesiæ pace, quo magis tanti Sacramenti reuerenriæ consuleretur, abrogatam suisse constat ex Concilio Cxfaraugustano c. 3. hoc Canone: Eucharistia gratiam si quis probatur acceptam non consumpsisse in Ecclessa, anathema sit in perpetuum.

3. Et verò quotidianum Eucharistiz vsum perfecutionis tempore, Christianis omnibus dimicaturis adeo necessarium censuerunt sancti Patres, vt etiam lapsis ipsis: qui tamen à primo lapsus sui die, pænitentiam agere, lamentari, ac Dominum deprecari non destiterant, vstrò libenterque concederent communionem, qua ad imminens prælium potenter armarentur. Id enim ab Africana

Synodo sapienti consilio statutum suisse scribit Cyprianus ad Cornelium Papam, his verhis: Atvero nunc non infirmis, sed fortibus pax necessaria est, nec morientibus, sed viuentibus communicatio à nobis danda est, ut quos excitamus & bortamur ad pralium, non inermes & nudos relinquamus, sed protectione Corporis & Sanguinis Christi muniamus. Et cum ad hoc fiat Eucharistia, ut possu accipientibus esse tutela, quos tutos esse contra aduersarium volumus, munimento Dominica saturitatis armemus. Nam quomodo docemus aut prouocamus eos in confessione nominis sanguinem suum fundere, si eis militaturis Christi sanguinem denegamus? aut quo modo ad martyrij poculum idoneos facimus, s non eos prius ad bibendum, in Ecclessa Dei poculum Domini iure communicationis admittimus? Quoniam igitur in quotidiano vite discrimine versabantur tam lapsi pænitentes, quam iusti stantes, pari iure quotidiana eos omnes communione firmari, & quasi falcones nobiles iterata calestis huiusce predæ prehensione sepius animari oportebat. Etenim Resumptio prada magnanimat.



# EMBLEMA XXVII. TINNVNCVLI CORPVS

OCCVLTVM COLVMBAS SEDEM MVTARE PROHIBENS.



Seruat ab hostili sinnunculus vngue columbas;

Ha quoque custodem musuo amore colunt.

Corpus amant nido impositum, nec, odore retenta,

Psquam illa sedes deservere suas.

# APODOSIS.

Ara columbarum sedes, Tinnunculus illic lesulus illasus damone seruat aues. Sub sacris latitans speciebus amabile corpus, Sancta pias animas linquere templa vetat. Affixas aris retinet fragrantia carnis: Nec mirum, angelicos pertrahit illa choros.

### FONS EMBLEMATIS.

A Vis que Latine tinnunculus, Gallice Cercerelle vocatur, cum columbis habenda est, dessendit enim illas, terretque accipitres naturali potentia, in tantum vt visum vocemque eius sugiant. Hac de causa precipuus columbis amor eorum, seruntque, si in quatuor angulis desodiantur in ollis nouis oblitis, non mutare sedem columbas, Ita Plinius I. 10. c. 37. Cui subscribit Columella his verbis: Genus accipitris tinnunculum vocant rustici, qui fere in edificiis nidos sacit. Eius pulli singulis sictilibus ollis conduntur, stipatisque opercula superponuntur, & gypso lita vasa in angulis columbarij suspenduntur: que res ausbus amorem loci sie conciliat, ne vmquam deserant.

# INTERPRETATIO.

Vidni aram Eucharisticam columbatium appellem, vbi fideles anime quasi simplices columbæ identidem bonorum operum oua pariunt, souent, & excludunt? quippe si turris vbi nidulantut huiusmodi volucres columbatium vulgo dicitur; cur ara similem nomenclaturam nom mereatur, vbi suauis & mitis Seruatoris humani-

tas, velut innocens columba, sibi stabilem sedem elegit, vbi in turribus argenteis, imò & in columbis aureis olim asseruari solebat, vbi demum aliquando mirabiles columbæ niue candidiores, & ipso sole splendidiores sanctis Sacerdotibus inimacularam hostiam offerentibus celeri volatu cœlo delapsæ apparuerunt. Quòd enim in turriculis argenteis S. Sacramentum adservari soleret testis est Gregorius Turonensis 1. de glorià martyrum c. 86. quòd item in columbis aureis super aras pendulis includeretur probat Card. Baronius ad annum Christi 57. num. 152. tum ex actis S. Basilij quæ Amphilochij nomine inscripta habentur, tum ex libello supplici quem Clerus & Monachi Antiocheni quinta Synodo Constantinopolitana obtulerunt, grautter conquerentes, columbas aureas & argenreas super altaria suspensas, ab impio Seuero hærerico fuisse sublatas. Quibus columbis insculpi debuit illud S. Paulini Dystichon epist. 12. ad

- His locus est veneranda penus quâ conditur, & quû Promitur alma sacri pompa ministerij.

Seuerum:

Quòd demum nonnunquam miraculosæ columbæ calitus in aras delapsa sint, author est inter alios S. Bernardus in vita S. Malachia, Quo quidem sacrificante, & orante bora sacrificij, ea quidem sanctitate & puritate cordis, qua solitus erat, astante Diacono visa est columba intrare per senestram in claritate magnd: ed sacerdos perfunditur totus, ed subobscurior basilica tota refulget. Columba verò aliquandiu circumuolitans tandem residet super crucem ante faciem sacerdotis. Obstupuit Diaconus, & pauens tum pro luminis, tum pro volucris nouitate, quod illa sit rara anis in terrà, cecidit super faciem suam, o vix palpitans fest erigere ausus est, vel quando offici, sui necessuas postulauit. Hactenus S. Abbas, vbi obseruo quòd cum eo tempore non amplius in columbis aures, vt antea, Eucharistia seruaretur, sed sub cruce de more altari imposità, vt constat ex Conc. Turonensi 2. Can. 3. decernente, vt Corpus Domini in altari, non in armario, sed sub crucis titulo componatur; calestis illa columba super crucem instra quam venerabile Sacramentum latebat, insederit. ara igitur columbarium meritò dicitur, vt pote calestium sedes columbarum.

2. Quidni Dominum Iesum sanctarum animarum protectorem, cum tinnunculo naturali potentià rapaces aues exterrente, in tantum vt visum vocem. que eius fugiant, componere liceat? quandoquidem nec visum, nec vocem eius terrificam inferni sustineant accipitres, sed quamprimum à columbinis quibus inhiabant animabus abscedant. Quod enimad sanctissima hostia conspectum contremiscant, & ex ipsis energumenis extre præcipiti suga cogantur, innumeris euincitur exemplis, quæ hic recensere longum foret. Vis scire quantum & ad eius vocem contremiscant? Audi quid Dominus B. Birgittæ l. reuelationum c. 58. reuelauerit his verbis: Sient ex uno verbo quod dixi, ego sum, corruerunt hostes mei corporaliter in terram; sic dicto verbo meo videlicet, Hoc est Corpus meum, fugiunt demones à tentando animas offerentium, nec auderent redire ad cos cum tantà audacià, si affectus peccandi non sequeretur. Columbarium igitur altare est, tinnunculus lesus, dæmones accipitres, columbæ animæ fideles. Iam verò quo pacto, secretum mystici huius tinnunculi corpus, columbas in altaris cultu fixas stabilesque retineat, ne aliò diuagentur, nobis

considerandum est. Mirabilis planè Dominici corporis vis & potentia, vt cordis humani aufferat instabilitatem, funestamque à bono honesto in dele ctabile mobilitatem, illudque in incommutabilis boni prosecutione defigar. Non satiant sæculi honores, diuitia, voluptates, cor istis vanis & inanibus aliquandiu occupari potest, impleri omninò non potest; nec iis adimitur natiua ipsius mobilitas, quoniam fluxa sunt caduca & instabilia, in quibus nihil figi potest aut stabiliri. Non, inquam, ils vaga fugaxque voluntas detinetur, quòd eorum acquisitio laboris, possessio timoris, amissio verò plena sit doloris, plusque suo desiderio crucient, quam possessione desectent. Veraciter proinde dicit August. 1. 1. Conf. c. 1. Fecisti nos, Domine, ad te, et inquietum est cor nostrum, donec requiescat in te: & rursum alibi, omnis copia que Deus meus non est, mihi egestas est. Quemadmodum enim gnomon nauticus semper inquietus est, donec recta septentrionem aspiciat, ita cor humanum quodam diuinitatis sensu tactum, continuo motu voluitur, donec in suo centro Deoque conquiescat. Hinc illud S. Bernardi celebre effatum ser. 18. in Cant. Nihil est in rebus humanis quod possit replere creaturam factam ad imaginem Dei, nisi charitas Deus qui maior est illà: Quoniam vt idem ait l.s. de Consid. I pse est summa beatitudo creans mentem ad se participandum, viuisicans ad sentiendum. afficiens ad appetendum, dilatans ad capiendum, im plens ad felicitatem, circundans ad securitatem.

3. Quapropter cum in augustissimo Sacramento Christus ipse verus Deus & homo, & tota Verbi diuinitas corpori ipsius hypostaticè copulata delitescat, imo & telici comitatu tota Trinitas ibidem reperiatur,

reperiatur, piisque animabus iuge exhibeat epulum divina dignum magnificentia, quo & fames quælibet expleri, & sitis possit extingui, cum in vnico trustulo toras prægustent beatæ immortalitatis delicias:nihil profecto mirum, si pristina fugacitatis & inconstantia immemores, in ara columbariostabile sibi figant domicilium, & adoranda carnis illecebris irretita ibidem iugiter immorentur, quasi quibusdam vinculis alsigata. Ecquid enim iterum per creaturas vanis inhiando vagarentut ip fomet potitæ creatore inexhausto essentiarum pelago Ecquid adhuc inanem mundi gloriolam aucuparentur, Dei maiestate plenz, Dei gloriosa humanita. te satiatæ? Apposite S. P. Augustinus I. de spiritu & anima c. 54. hominem totius divinitatis capacem qua solà possir impleri, hiantem nihilominus ad terrena, que eumdem inflare posiunt, non implere, his verbis compellat : Quid ergo per multa vagaris, homuncio, querendo bona anime tue, & corporis tui ? ama unum bonum in quo sunt omnia bona , & sufficit , desidera simplex bonum quod est omne bonum, & Jais est. Reuera nimis auidus foret, cuius auiditati Deus ipse, & omnis plenitudo diuinitatis in Christi corpore inhabitans non sufficerer, cuius fami sirique sedandz; Dei caro sanguisque totus non satis esset. Quid ergo vagaris, o anima, honoribus, voluptatulis, opibus inhiando, non hæc sunt alimenta spiritus sola deitate saginandi ? sluant fluxa, cadant caduca, euanescant vana, pereant peritura, transcant transitura inhære solidis & æternis, sacris adhare altaribus, vt pharmaco immortalitatis natiuz cordis instabilitati medearis. Habes hic vnde satieris, habes vnde replearis, habes in hoc columbario potentissimum illicium quo

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

stabilis & fixa in Dei cultu detinearis, ne soras deinceps diuageris: quod est istud illicium sugacium columbarum? secretum mystici tinnunculi corpus, ad quod nihil mirum si certatim aduolent animæ, quando & cælestes aquilæ, angelos intelligo, ipsius odore & fragrantia pellestæ illuc conuclent, iuxta illud: V bi erit corpus, illuc congregabuntur & aquilæ. Huic sirmiter adhære corpori, cuius odor suauissimus volaticas sugacesque animas in Dei absconditi amore stabilit, cuius esus frequentior sacris mysteriis inseparabiliter alligat, ne huc illucque vagentur instabiles, vt veraciter possis dicere. Secreto hie sigor amici corpore.



# EMBLEMA XXVIII.

# ALCION NIDVLO CLAVSA HYEME ELEMENTA TRANS

QVILLAN S.



Poecundi dulces veteri passura dolores
Alcione in scopulis, littoribusque gemit.
Quum nidi perfecit opus, parit oua, souetque,
Chara protellosis pignora credit aquis.

Digitized by Google

Alitis iratum fiducia mitigat aquor,

Vt teneram sobolem lenior unda vehat.

Alcionis cunas Tephyri clementius adflant;

Temperies hyemis tempore verna redit.

Fortunata nimis! cui subiscit Acolus austros,

Quâ nascente feri detumet ira maris.

Cui seruit natura stupens, blanditur & aër,

Cuius amore silet quicquid in orbe fremit.

#### APODOSIS.

Iudaici dum sauit hyems liuoris, & instat Dira procella insons obruitura caput. Christus ve alcione spicis & palmite nidum Texit, & angusta corpus in adelocat. Noc mora, stammati placatur numinis ira, Hostiles sugiunt tartari in antra Noti. Cuncta serenantur, missusque sauonius astris Frigida clementi stamine corda souct. Innocua alcione specierum abscondita nido Tempericm caelo reddidit atque solo. Summa repugnabant imis, assinis verisque Pane latens summis venys ima Deus.

#### FONS EMBLEMATIS.

Lcione, quàm Plutarchus lib. de Solertia animalium sapientissimum divinissimum que marinorum omnium animal appellat, cuique nec suscinias circa musicæ studium, nec hirundines circa amorem filiorum, nec columbas circa mariti amorem, nec apes circa industriam conferendas asserit, auis marina est, non musto amplior passere, colore tum caruleo, sum viridi, sum etiam leviter purpureo insignis; videlices non particulatim colore ira distincta, sed ex indiscrero varie resulzens

corpore toto, & alis, & collo, toftrum iubuiride longú & teme, sic eam describit Aristoteles. Mirà porro solercia nidificat, Spinas enim, verba sunt Aeliani 1. 9. de anim. c. 17. Partim redtas, obliquas partim, ut mulieres ad textrinam erudite, subtegmini stamen intertexit, & rotundum paulatim sed oblongum & simuosum nidum , instar nauicule cuinsdam , efficit , persectum in mare defert, vbi fluitans ab incurficantibus undis opus probatur, tum partes, quas aqua incidens oftendit non firmas effe , resarcit , os verò nidi non plane conspicuum. & alijs omnibus inaccessum solam illam suscipere pouest , neque per idipsum quicquam ex mari intro influere potest, adeo subsiliter constructum est. Ibidem undis circumlata alcion pullos nutrit. Cur verò mare non intret in nidum alcionis, rationem adfert Albertus M. quod introitus eius fiat ex materià per aquam intumescente, instar spongia, & numore suo, claudente viam, ne aqua ingredi possit, que tamen materia ab aue ingressiura comprimitur, & aquam exudans aditum illi præbet. Ceterum farerur Aristoteles ambigi ex quanam materià nidus componatur; Plinius vode confingarur non inneniri: alij enim ex spinis aculeatis confingi volunt; alij ( quod adrem Eucharisticam maxime facit ) ex spicis segerum, & vitium palmitibus, quam posteriorem sententiam Alciatus Embl. 178.8 ibidem Minos eius interpres amplecumur; & his verlibus prior expressit:

Grandibus ex spicis tenues intexe corollas,

Quas circum alterno palmite vitis eat. His compta alciones tranquilli in marmoris vndå

. Nidificant, pullos innolucresque fouent.

Porrò alcionem videre rarissimum est, nec nisi vergiliarum occasu circa brumam, naue aliquando P 111

circumuolatâ statim in suas latebras abeunrem; ait Plinius. Mirum sanè est pariente circa solstitium hybernum hac volucre: maria ventosque quiescere ad incolume puerperium, vt testis est Aelianus l. r. c. 36. Audiendus Aristoteles: Alcion ; inquit ; circa brumam parere solita est : quamobrem quoties bruma serena existit, dies alcionei appellantur Septem ante brumam, & septem à bruma, vi Simonides quoque suo carmine tradidit. Septem primis diebue nidum conficere auem hanc fewur, reliquis septem pareve, educareque pullos. Hactenus Philosophus. Concludo piis & elegantibus Basilij vetbis hom. 8. in hexam. Alcion aus est que mare accolit, que cum sit in maris littore parere solita, deponit ena in arena, & media hyeme nidum componit, quo maxime tempore Ventorum impetu mare tempestuosum est. Sed tum venti se remittunt, compesciour mare, cum alcion septem diebus incubat, excludit enim pullos tetidem, qui cum cibum appetunt, septem alsos ad pullorum incrementum minutissimo animali Dem elarguar. Omnes itaque qui se mari committune, id obsernant, eosque dies alcionios nominant. Que tibi concessa sunt à divina providentia, cuius etiam vis elucescit in is animalibus que rationis expertia sunt, ut te commonefacerent ad ea petenda à Deo qua tibi ad salutem conferrent. Quidnam enim quaso, vel quod fidem aliequin excedat, non est tuà paratum causa, qui ad Dei factus sis imaginem, cum propter eam tam minutam autm vastum illad ac terrific cum mare sedetur, & hyeme media Dei iussu coër-CEALURE

# INTERPRETATIO,

Vos turbines, quales procellas, quantas in calo terraque tempestates peccatum

excitauerit, non opus est hic fusius prosequi: quis enim nesciat coortam illam in cælo Empyreo flante vehementius ambitionis aquilone tempestatem, quæ plurimas Angelorum myriades, quasi totidem naues pretiosis graziarum mercibus onustas obruerit, & infernali gurgite submerserit nunquam emersuras ? quis ignorer qualem in Terrestri Paradiso violentus dœmonis afflatus procellam commouerit, que funestis originalis none fluctibus vniuersum genus humanum inuoluerit, mortalesque dehinc omnes diluuio scelerum vindice abforbuerit octo duntaxat exceptis, in communi omnium gentium naufragio enatantibus, vitâque fruentibus inopinatá? furebat nimirum aduersus perduelles homines implacabilis vitionum Dominus, & intumescentes in cælum vsque iustissimi furoris vndas attollebat, quibus infelicis Adæ iactara posteritas in auernale barathrum praceps ruebat, nisi misericors Dei filius quasi pacifica Alcion in Eucharisticarum specierum nidulo delitescens, sopitis turbinibus, tot sæculis desideraram cœlo soloque temperiem reddidisset, in se reconcilians ima summis, duplici vtique sui cruoris effusione, alterà in altari crucis, alterà in Sacramento altaris. Quod enim in ipso naufragij persculo plerosque nautas olim egisse legimus, vt oleum in sauientis Oceani fluctus copiose profunderent, quo rabiem eius mitigarent, id præstitisse visus est mediator Dei & hominum homo Christus Iesus, dum balfamino proprij fanguinis oliuo, procellosum, ve ita loquar, Diuinitatis placauit oceanum; pacificans per sanguinem sunm, vt apostolicis verbis vrar, siue quæ in cælis sunt, siue quæ in terris, idest hominem in terrà degentem cum Deo in cœ-P iiij

lorum apice regnante reconcilians. Egu quippe Christus, inquit Augustinus l. 10de Ciuit. c. 22. & assumpsit hominem sine percato, ut in ipso Sacerdote ac sacriscio sieret remissio peccatorum, idest, per mediatorem Dei cor hominum hominem Christum Iesum, per quem sacta purgatione peccatorum reconciliamur Deo. Non enim nisi peccatis homines separantur à Deo, quorum in hac vità non sit nestrà virtue, sed dininà miseratione purgatio.

2. Ethnici vt irata sibi maris numina conciliarent, in ipsa nauizi prora stantes, Neptuno, zephyris, tempestatique pecudes immolare consueuerant, earumque exta simul cum vino in suctus porricere, prout restatur Virgilius I. 5. Aeneidos vbi de Aenez sacrisicio, agnâque tempestati ma-

Cata disserens ita cecinit:

Ipse caput tonsa solicie enincem olina Seans procul in prora pateram senet, extaque salsos Porricit in stustus, ac vina siquentia sundit,

Christus autem vt seuientem divinitatis oceanum fatale nausragium mortalibus interminantem compesceret, niueam innocentis humanitatis ouem Deo Patri primum incruentè, tum cruentè obtulit atque mactauit, & in scelerum nostrorum, que procellam excitarant, expiationem non vinum, sed inassitimabilis pretij sanguinem vini speciebus inuolutum copiosissime prosudit; haud ignarus non aliter coortam sedari posse tempestatem. Cuius rei typum nobis eximium historia sone c. 1. suggerit: suborta quippe ingenti tempestate, nauique periclitante, cum trepidi nautæ vasa plurima in mare prosecissent, nu squam intumescere destitit, donec miserum Prophetam cui veluti prædæ auidius inhiabat, absorpsisset tunc enim sterit à setuore

suo, & ad pristinam rediit tranquillitatem; quoniam, vt subtiliter in hunc locum, ait S. Hierony. mus innenerat quem quarebat. Simili ratione quantumuis olim Patriarchæ, sacerdotesque Aaroniei innumerabiles immolarent hostias, vt seruidum diuini furoris mitigarent oceanum, nihilo secius sæuiebat, donec ipse Christus, vnica subortæ rempestatis occasio, placantem simul & placabilem propriz humanitatis obtulit hostiam: appositè loco cit. Hieronymus: Si consideremus, inquit, ante Passionem Christi, erreres mundi, & dinersorum dogmatum flatou contrarios, & nauciculum, totumque humanum genus, idest creaturans Domini periclitantem; & post passionem eine tranquilistatem sides, & orbis pacem , & secura omnia , & connersionem ad Deum ; videbimus quomodo post precipitationem Iona steterit mare à feruore suo. Et sanè æquitati congrumm videbatur, verpsemet Dei Filius qui veriusque procellæ quæ paradisum rum cælestem, tum terrestrem concussit, quaque tum deservores angelos damnationis gurgite demersit, rum homines aterni periculo naufragij exposuit, innocens extiterat occasio, idem quoque sieret pristinz tranquillitatis restitutor. Nemini verò dubium esse potest, quin affectara filis Dei similitudo, quasi violentus turbo, tum perduelles angelos irreparabili naufragio innolucrit, rum ipfos cum suis posteris protoparentes è felici originalis innocentia statu, velut ex aurea nauigij puppe excussos, in omnium calamitatum mare præcipitauerit. Siquidem dixit Angelorum antesignanus lucifer: Similis ero Altissimo. Idemque superbiæ virus protoparentibus nostris his verbis Geneseos 3. inspirauit, eritis sicut dy. Proindeque decebat, vt vnde tempestatis occasio,

inde temperies oriretur. Hoc argumentű subtiliter & profunde prosequitur Bernardus ser.1. de Aduen tu Dei, Filium hæc secum loquentem inducens: Ecce occasione mei creaturas suas pater amittit; altitudinem meam primus Angelus affectauit, & populum qui sibi crederet habuit; sed continuò Patris zelus grauiter Vindicauit in illum, percutiens eum pariter cum omnibus suis plaga incurabili, castigatione crudeli. Scientiam quoque que nibilominus mea est surripere voluit bome, & ne illi quidem misertus est. Duas tantum fecerat nobiles creaturas rationis participes, capaces beatitudinis Angelum videlicer, atque hominem, sed ecce propter me Angelos perdidit multos, homines universos. Ergo ut sciant quia & ego diligo Patrem, per me recipiat, quos quodammodo propter me amisisse videtur. (attende Lector ad fequentia.) Si propter me tempestas hac orta est, ait Ionas c.s. tollite me, & mittite in mare.Omnes inuident mihi; ecce venio, & talem eis exhibeo memetipsum, ve quisquis inuidere voluerit, quisquis gestierit imitari, fiat ei amulatio ista in bonum. Idemque sermone in Cœna Domini adludens ad tempelfatem à Iona placatam, ait de Christo: Qui pro nobis per buius vita pelagus ad Patriam de exilio transferendis, rapacibus pyratis naulum propria mortis exolust. Vt igitur sola Ionæ Prophetæ proiectio feruidum potuit mitigare pelagus, ita fola Filij Dei Persona humanarum fluctibus miseriarum Alcionis instar innatans turgidos diuinæ vitionis fluctus æquauit, pacificans per sanguinem suum, siue quæ in cælis, siue que in terris, hoc est terrigenas homines cum Deo calicola reconcilians: qua prior est huius Apostolicæ sententiæ expositio.

3. Aliam porrò profert in hunc Pauli locum Hieronymus: Pacificans sine qua in cœlis, sine qua in

terris, id est, inquit, reconcilians terrena celestibus, que ab eis per contrarietatem vita fuerant separata, homines vtique mortales immortalibus Angelis diuinægloriæ zelatoribus præcipuis, nobisque ob perduellionis crimen infensissimis. Quam posteriorem expositionem cum Theodoreto libens amplectitur Chrysostomus his verbis: Vis scire, quantum Angelorum esset in nos edium, & quomode nobis semper adversarentur? mittuntur ad supplicium adversus Ifraelitas, aduersus Dauid, aduersus Sodomitas, adnersus vallem luctus; sed non nune, sed è contrain terrà canebant valde latantes. Nimirum vbi Dei Filius quasi mitis Alcion in Bethleemitici nido præsepij iacuit, beatt Angeli hactenus hominibus hostiles & intensi, confestim quasi inito todere, cecinerunt vnanimes : Gloria in altissimis Deo, & in terra pax hominibus bona voluntatis. Et circa solstitium hybernum quo natus est Princeps pacis, Alcionij dies orbi terrarum illuxerunt, quibus homines & Angeli velut colluctantes inuicem venti quieuerunt. Hanc autem Angelorum & hominum reconciliationem die Nativitatis Dominicæ feliciter inchoatam sacra ipsius humanitas velut Alcion Sacramentali clausa nidulo gloriosè consummauit, quod Eucharistia nobis Angelos deuinxerir, vipote diuini cruoris merito nobifcum communicantes. Pulchrè quidem id in Alcione miratur Ambrosius Hexaem, 1.5. c.13. Illam fouendis partubus id temporis habere deputatum, quando maxime insurgit mare littoribus, vehementiorque fluctus alliditur, quo magis repentina placiditatis solemnitate aux huius eluceret gratia. Namque vbi vndosum fuerit mare, positis ouis subite mitescit, & omnes cadunt ventorum procella, flatusque auraium quiescunt, as placidum ventis stat mare, donec oua fo.

weat Alcion sua. Christus autem hanc auem æmulabundus, ingruente sæuissima passionis sux tempestate, quim Iudaica perfidia procellosum mare vehementius sureret, Sacramentalium Symbolorum nidulum ingressus, repentinam attulit remperiem, terrena celestibus conciliaunt, hominem Deo & Angelis reunait, quo magis inopinatà nuiusmodi serenitate, diuini Sacramenti in conciliandis hostibus virtus & esticacia eluceret. Si igitur, vt cum codem Ambrolio prosequar, auis minuscula centemplatione & insurgit mare, & repente comprimitur, atque aspera hyemis inter ingruences procellas tempestates. que ventorum detergit celi aubila, fluttasque componit elementis omnibus subud infusa tranquallicae: Quidni anima tentationum iactata Aucubus subitam placiditatem mysticz nostrz Alcionis intuitu speret, ac sibi certissimè polliceatur? quandoquidem sacræ communionis dies vere fint illi dies Alcionij indubize serenitaris, quibus nullus procellæ motus in eam præualere possit quod Christus ipsius sinu sufceptus, ex Sacramentalis nidi latebra calamque solumque serenet.



# EMBLEMA XXIX. PELECANVS PRÆ

SANGVINIS EFFVSIONE NIDO SE MOVERE IMPOTENS



D se mini car nido Relecane immobilis bares.
Pro minisque cibum debilitate fugis?
Proix amor nimius viras exhausts, or illic
Sanguinis ex suxu languida membra tenes.

Sanguine ve exanimes fætus animantur, eodem Exanimor: Vitam dat cruor atque necem.

### APODOSIS.

Sub sacris speciebus inest immobile Christi
Corpus; ibi nimio languet amore Deus.
Sanguinis immensas absumpsis copia vires.
Quo crux tincta, calix spumat, & ara rubet.
Sponte perit, ne dispereant quos deperit, ipso
Quo soboles viuit vulnere, mater obit.
Ni langueret amans, vis elangueret amoris,
Et moreretur amor, ni moreretur amans.

#### FONS EMBLEMATIS.

PElecanus post sanguinis sui in pullos essus post nem adeo debilitatur, vt exire de nido non valeat, & pulli pro sua ac matris cibatione volare cogantur. Sed horum quidam propter ignauiam aut impietatem in matrem, exire nolunt: quidam autem seipsos quidem pascunt, sed matrem penitus negligunt. Mater vbi conualuerit pios filios nutrit, impios verò abilicit. Ita Author lib. de natura rerum & Albertus M. apud Gesnerum in Pealecano.

# INTERPRETATIO.

Pportune S. Augustinus expendens illud Psal. 101. Similis fastus sum pelicano solitudinis, ita disserit: Pelecanus nascitur in solitudinibus, maxime Nili sluminis in Aegypto. Dicuntur ha aues tanquam colaphis rostrorum occidere paruulos silios suos, eosdemque in nido occisos à se lugere per triduum. Possemò dicunt matrem seipsam graviter vulnerare, co sanguinem suum super filios fundere, quo illi superfusi

reniuiscunt. Fortasse hoc verum, fortasse hoc falsum sit. Tamen si verum est, quemadmodum illi congruat qui nos viuificanit sanguine suo, videte. Congruit illi quod matris caro viuificat sanguine suo filios suos ? satis congruit. Habet enim paternam authoritatem, habet maternum affectum, sicut Paulus, & pater est, & mater est, non per seipsum, sed per Euangelium: Pater vbi dicit: etsi habeatis multos padagogos in Christo, sed non multos patres : in Christo enim Iesu per Euangelium ego vos genui. mater autem, vbi ait : filioli mei quos iterum parturio donec Christus formetur in vobis. Habet ergo hac auis, si verè ita est, magnam similitudinem carnis Christi, cuius sanguine viuisicati sumus. Sed quoanodo congruat Christo, quod ipsa occidit silios suos? an & illi non congruit, ego occidam, & ego viuificabo; ego percutiam, & ego sanabo? an verò Saulus persecutor moreretur, nisi de cœlo percuteretur? aut pradicator excitaretur, nist illius sanguine viuificaretur? Augustino subscribit Bruno Carthus. Sed aliam rationem profert cur Pelecanus occidat pullos, quòd ipsi prius illum in facie percutiant. At S. Hieronymus in epistolà ad Præsidium docet filios eius non ab ipso, sed à serpente occidi, quos deinde sua latera percutiens, & sanguinem in eos excutiens resuscitet. Idcircò S. Epiphanius Physiologi c. 8. hanc auem pinorenvor, Idelt, amantem prolis appellat, aitque matrem pullos fouendo & complectendo, nimiis sauciare osculis, ac eorum latera perforare: patrem verò dolore tactum, latus deinde proprium terebrare & sanguine in eos superfuso suscirare. Non prætermittam quod Agellius in Psal. 101. refert ex Maximo scriptore Graco, Pelecanum aduersus serpentem qui pullis eius inhiat, nidum in sublimi construere, ac vndique sepire:

hostem verò parte qua ventus adsat, virus iis infussilare, quo pereant. Pelecanum vbi mortuos vider, nubem spectare, & in altum volare: alisque latera pereurere, quoad sanguis dissuar; quem vbi per nubem instillarit, pullosque persuderit, illos demum excitari. aitque pullos esse protoparentes, nidum sublimem paradisum, serpentem diabolum, cuius viru inspirato perierunt, Christum vti Pelecanum pra nimià in nos charitate crucem ascendiste, i percussoque latere exanimes suo cruore suscitasse, ac per rotidam Spiritus sancti nubem, (adderem ego, per Sacramentalium specierum nebulam) sanguinem suum & vitam instillare.

2. Aequiori sane título Christum eixérentor & pelecano prolis amantiorem dixero: quippe si hæc volucris pullorum vulneribus proprio cruore medetur, id agit, vt quas, secundum Augustinum, iis plagas inflixit, ealdem pariter curet languinis illitu. Christus verò nostrorum vulnera scelerum, quæ nobis ipsis infliximus, vltrò sanauit, nec latus duntanat suum vt Pelecanus, sed totum corpus, spinis, clauis, verberibus aperiri voluit, nec aliquot solum modo stillas, sed totum sanguinem in exanimes animas effudit: neque id femel duntanat in cruce, sed infinities in Sacramento Eucharistia, vbi eum iugiter quasi salubre balsamum exstillat; iuxta illud Ambrosij serm. 5. in Psalm. 118. Vulnu oft quad Christus excepte, sed unquentum est. qued effudit. At quis ipsius lateri vulnus ex quo vitales riunli promanarunt, inflixit? nimius erga exanimes filios amor, & incomprenensibilis charitas. Quis sanguinem è venis in nostrorum vlcerum remedium extraxit? Amer, inquit Bernar. dus

dus ser. 64, in Cant. Dignitatis nescius, dignatione dines, affectu potens, suasu efficax. Quid violentini? triumphat de De, amor, ut scias amoris esse quod plenitudo effusa est. Que plenitudo? plenitudo sanguinis, plenitudo vnguenti, plenitudo medicinæ mortuos suscitantis. Nimirum, si D. Aug.l.manualis c. 24. Deus amore venit ad homines, & in homines ( quod ad Eucharistiam attinet ) & faitus est homo amore innisibilis, seruis suis factus est visibilis, amore vulneratus est propter delicta nostra. Vt ex amoris vulneribus Pharmaca fluerent immortalitatis, quin vt exanimes filios sui profluuio cruoris animaret, amor idem suasu esticax omnino persuasit. Vt iis asserit verbis Bernardus ser. 4. de Nat. Domini: Filius Dei altissimi iubetur occidi, vt vulneribus meis pretioso sanguinis illius balsamo medeatur. Agnosce, homo, quam grania sunt vulnera, pro quibus necesse est D. Christum vulnerari: Si non essent hac ad mortem, & mortem sempiternam, numquam pro eorum remedio Dei filius moreretur. Quoniam igitur serpens pestifero nos ad mortem sauciauerat assatu, amabilis pelecanus ad mortem sauciatus est, vt nostra suis curaret vulnera vulneribus, & interemptos sui cruoris vnctione suscitaret. Lubet proinde cum eodem mellifluo doctore in has voces prorumpere ser. de quadruplici debito: O quam indebita miseratio, quam gratuita dilectio, quam inopinata dignatio, quam stupenda dulcedo, quam inuicta mansuetudo! regem gloria pro despicacissimo vernaculo, imò vemiculo crucifigi! quis audiuit onquam tale? aut quis vidit buic si mile? vix enim pro iusto quis moritur, ipse verò pro iniustis & inimicis mortuus est.

3. Ex nimià cruoris in saucios seminecesque filios

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

effulione, fequitur in Pelecano languor, & infirimitas, vt nido deinceps euolare nequeat : quasi vehemens erga sobolem amor vires cum sanguine penitus exhauriens, eumdem nido immobilem atfixerit, vii ex Alberto M. in Emblematis fonte retulimus. Christus pridie quam pateretur adorabile Sacramentum instituens, corpus suum nimio erga nos amore languidum, laboribus, arumuis, ieiuniis & doloribus attritum, quin & Sacramentali totius sanguinis profusione prorsus exhaustum in sacrarum nido specierum reposuit ex se quidem immobile, nec nisi ad symbolici nidi morum à Sacerdote mobile. Haret hic igitur Pelecanus immobilis quòd more amantium rem amatam depereuntium amore langueat. Sieut enim carnalis amor prædominans corpori sensim languorem inducit, quòd ex illius excessu sequatur humorum intemperies diu noctuque discrucians, & phantasiæ notabilis inquietudo, quæ tum ad cibum, tum ad somnum amantem ineptum efficit; ita sanè spiritalis amor, vbi vehemens & extaricus est, illicò redundat in corpus, partisque sensitiuz vires exhaurit, quod appetitus superior inferiorem rapiat: Ex quá redundantia promanat harmoniæ naturalis grauis alteratio, vt pater in iis qui rapiuntur in extasim, ad quam totius languor corporis, vbi ad se redierint, consequitur. Vnde Danielis c. 9. Propheram post visionem elanguisse & emarcuisse legimus; Ezechielem eadem de causa c. 44. in faciem suam cecidisse quasi exanimem, & Isaiam cap. 11. conturbatum fuisse cum vidisser, & cor eius emarcuisse. Noster itaque Pelecanus nimio erga homines amore succensus dum in Apostolos viuisicum

languineme cratere profundit, in Sacramentali nídulo languidus hæsir & immobilis, nobiscum ibidem ad consummationem vsque sæculi commoraturus, cum Canticorum sponsa succlamans: Fulcite me floribus, stipate me malis, quia amore langueo; id est virturum Christianarum fulcite me flo. tibus, vt filios intuear florere virtutibus, quos antea marcescere vitiis vidi & indolui, stipate me sanctorum operum fragrantibus malis, quia violentiori charitate languesco: sumptà metaphorà à floribus, pomísque odoriteris quibus deliquium ex amoris vehementia patientes non mediocriter subleuantur. Porrò languorem huiusmodi ex amatærei dilatione suboriri dostè inter alios docet S. Bernardus set. 51. in Cant. his verbis: Cum prestò est quod amatur, viget amor, languet cum abest, quod non est alfud quam tadium quoddam impatientu desiderij , quo necesse est affici mentein vehementer amantis, absente quem amat, dum totus in expectatione; quantamlibet festinationem reputat tarditatem. Substractio nempe rei quam amas , augmentatio desiderij est, & quod ardentim desideras, eo cares agrim. Languer igitur amore Christus in Sacramento, vt debilis Pelecanus in hido, quia quod ardentius amat, quod violentius desiderat, longius dissertur, & quod vehementius sitit, eidem subtrahitur. Quid enim ibi desiderat nisi salutem animarum, peccas torum pænitentiam, pænitentium iustitiam, iustorum sanctitatem, sanctorum consummationem & gloriam? ad hac totis pracordiis anhelat; & ardentius inhiat. Quoniam igitur ilta diurius differuntur, quod piis ipsius votis & inspirationibus homines reluctentur, ideò in Sacramentali nidulo

Q. ij

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

languidus & immobilis, stupida & immobilia hominum corda mouere satagit ipse immotus, & incredibilem amoris vigorem suo languore piis inspirat animabus. Languet ibidem amans, sed quo magis languet, eo magis amor ipsius viget, & nisi nostrum amantissimus in Eucharistia langueret, nec amor in nostris cordibus arderet, nec dilectio vigeret: Verè siquidem poeta cecinit:

Si non languet amans, credite, languet amor. Proinde si Dominum Iesum amare pigebat, nos modo præamantem, & amore languentem redamare non pigeat. Iple quidem non amans duntaxat, sed & amor est, & solam à nobis amoris vicem exigit: quidni redamemus Amantem? quidni amemus amorem per se amabilem? quidni illius amore langueamus, qui nostrûm amore in arâ languescit? quidni ego tibi, bone Iesu amor meus suauissime, cum tux matris amasio dicam : Pro his ita sum amans te, quantum possum, sed est quod me plus mouet, plus vrget, plus accendit, super omnia, inquam, reddit amabilem te mibi, lesu bone, calix quem bibisti, opus nostra redemptionis. Hoc omnino amorem nostrum facile vindicat totum sibi; boc est quod nostram denotionem & blandius allicit, & infins exigit, & arttius stringit, & afficit vehementius. At quorsum ex Eucharistico Calice mihi lesus amabilior, nisi quod ibi mei amore totum sanguinem pius Pelecanus effudir: quo meum scelus ablueret, vulnus curaret, & exanimem animam sua morte mystica sepius animaret. Ad quem proinde hanc Angelici Doctoris orationem merito dirigere liceat in rithmo Eucharistico.

Piè Pelecane Iesu Domine Me immundum mundatuo sanguine, Cuius una stilla saluum facere Totum mundum quit ab omni scelere.

Nec vereor, ne mihi se subtrahat, quandoquidem exhaustis, vt ita loquar, repetito in dies sanguinis essuxu viribus languidus, in Sacramentalium nidulo specierum iaceat. Nimio immotus amore.



# EMBLEMA XXX. PAVXIS AVIS INDICA

GEMMAM MIRABILEM ORE PROGREAMS.



Emmiparens volucies, quius sorcoide rostrum Splendicat, eximium fundit ab ore inhan, Hino reliquis auibus, quas procreat India, prassat, Orbis & ipsa nous Nobile prodigium est.

#### APODOSIS.

Christus Erythrais corpus praslabile gemmis
Ore sacro, instanti mortis agone parit.
Quo splendore, quibus radius diuina refulsit
Gemma! quod asslauit mentibus illa iubar!
Quas in Apostolici sexuentia corda senatus
Aetherea slamma est eiaculata saces!
Hâc equidem gemmâ, nec nobiliore niteret,
Inclyta gestaret si diadema Trias.
Dummodo ca potiar, superûm vix curo coronas:
Vnica costitibus pravalet auxeolis.
Pauper es ? ore Dei pendentem suscipe gemmam:
Non eget, immensas qui tenet orbis opes.
Hac Deitas, hac tota Trias, totusque theander

Clauditur, illim munere dines eris.

# FONS EMBLEMATIS.

On est prætereunda, inquit Franciscus Hernandes in sua Indiarum historia à Nierembergio relata, auis illa ad regem Philippum secundum à Margarita insula missa. Erat in hac aue insigne ac peculiare tumorem quemdam radici rostri assigi, qua parte erat tenuior, pici soma, lapidis duritia & cæruleo colore, qualis esse solet lapidis Cyanei, aut vocati Torcoidis.

### INTERPRETATIO.

r. Pauxim inter omnes Americæ volucres agnata radici rostri torcoide celebrem & inclytam in hacce tabella consideranti mihi, subitò venit in mentem amabilis Iesus adorandam humanitatem qualibet gemma pretiosiorem ore suo pariens sub speciebus Eucharisticis, hoc est inæstimaQ iiij

Digitized by Google

bilem proprii corporis torcoidem, consecratoriis verbis ex ore diuino prodeuntibus quotidie reproducens in aris, ad Angelorum & hominum admirationem. Quis enim gemmarum princeps adamas, quis vnio, que torcois, huic gloriose carni comparari queat, que tota Deo delibuta, tota diuinæ hypostaseos affinitate deisicata, triumphalem Empyrei curiam quatuor gloriz dotibus illuminat, & sacraria nostra secretâ luce perfundit? Mira quidem huic Indicæ volucri virtus à naturâ indita est, vt ex redundantia cibi purioris lapillum pretiosum rostro adhærentem procreare possit, qualem & conchis margaritiferis vim inesse constat, vt roris guttulas quibus aurora surgente nutriuntur, natiuo calore in vniones transmutent: at longè mirabilior Christi potentia, quâ bucellam panis, in propriæ carnis torcoidem innumeris gloriæ fulgetris radiantem stupendå transsubstantiatione conuertat. Et verò si ea natura vis insit, vt alimoniam transformet in gemmam: Quid dicemus inquit, apposité S. Ambros. I. de iis qui initiantur myster. c.9. de ipsa consecratione diuina, vbi ipsa verba Domini Saluatoris operantur? Nam Sacramentum istud quod accipis, Christi sermone conficitur. Quod si tantum valuit sermo Elia, ve ignem de cœlo deponeret, non valebit Christi sermo, vt species mutet elementorum? De totius mundi operibus legisti: quia ipfe dixit, & facta Sunt, ipse mandauit, & creata sunt; sermo ergo Christi qui potuit ex nihilo facere quod non erat, non potest ea que sunt in id mutare quod non erant? non enim minus est nonas rebus dare, quam mutare naturas. Et infrà : Ipse clamat D. Iesus , Hoc est Corpus meum, ante benedictionem verborum calestium alia species nominatur, post consecrationem Corpus Christi significatur, ipse dicit sanguinem suum, ante consecrationem aliud dicitur, post consecrationem sanguis nuncupatur.

2. Habemus igitur inæstimabilis pretij torcoidem ex ore dominico prognatam, pretiosam videlicet ipsius carnem inenarrabili gloria circumfusam, consecratorio sermone, diuinitus in altari reproductam. Quòd enim illam Seruator consecrationis verbo substantialiter in Sacramento reproducat verius astimant illustriores Theologi: quippe'si rem extinctam potest iterum eamdem numero producere, quòd eam semper in omnipotentie sinu contineat; cur Corpus suum in cœlis existens, nequear in aris reproducere? nec enim illius potentia prima ipsius in vtero virginali productione exhausta fuit & effœta; nec existentia quam eidem in cœlis impertitur, impedit quo minus eamdem in Sacramento conferat. Siquidem in quolibet omnipotentia diuine sinu, innumera latent cuiusuis speciei indiuidua, & quodlibet individuum infinities, vt possit illud idem numero quoties voluerit variis locis & temporibus procreare; adeò vt etsi re ipsa sit vnum, nihilominus vi stupendæ istius replicationis virtute multiplex censeatur, quod diuersis equipolleat indiuiduis, & rerum distinctarum obeat munia, siue dissita occupando spatia, siue contraria in iis operando, vel patiendo, siue demum in vno loco desinendo per conseruatiui substractionem influxus, etsi in altero integrum & inuiolabile perseueret; vti reipsa Corpus Dominicum in Sacramento corruptis speciebus esse desinit, quamuis immutatum in cœlo persistat. Etenim admissâ substantiali huiusmodi Corporis reproductione

facilius intelligitur admirabilis illa Panis in illud conuersio, quam Tridentinum emphaticè transsubstantiationem appellat, cum substantifico diuine potestaris influxu, sub accidentibus, ad modum substantiæ, sine tamen vlla inhæsione collocetur; & aliunde nulla vis sanctorum Patrum testimoniis infertur, dum Christi Corpus à Sacerdotibus confici, fieri & creari consonanter scribunt, vt Tertull. 1. 4. contra Marcion. Ambros. loco supra citato & Author ser. in Cœna Domini, denique Damascenus I. 4. de side c. 14. In hac enim Sententia reapse conficitur & creatur consecratorio sermone concursu ita essicaci, vt si secundum esse naturale in cœlo non existeret, virtute huius substantifici influxus in altari produceretur ex nihilo, ac proinde veriffimè crearetur ad verborum prolationem. Ita diserte Author sermonis in Cœna Domini, qui præmissis consecrationis verbis, subdit: Ame illa verba cibus ille communis tantum nutriendo corpori commodus erat, & vita corporalis subsidium ministrabat: sed ex quo à Domino dictum est: Hoc facite in meam commemorationem, hac est caro mea, & bic est sanguis meus; quosiescunque bis verbis, & bac fide actum est, panu ille substantialis & Calix benedictione solemni sacratus, ad totius hominis vitam salutemque proficit, simul medicamentum & holocaustum ad sanandas infirmitates, & purgandas iniquitates existens. Vbi pretiosi corporis gemmam ore & sermone Domini reproductam satis euidenter agnoscit.

3. Neque verò solum ibi corpus quatuor glorize dotibus rutilum, solusue sanguis murice sulgidior ponitur, sed & anima Christi cum omni scientia-

rum, virtuumque ornatu, omnibusque tum gratiæ, tum gloriæ dotibus insignita virtute eiusdem creatiui concursus reproducitur, ne quid agnatæ ori Christi gemmæ desit ad splendorem & venustatem. Plurimum enim illius pretio, & mysterij huius dignitati detraheretur, si corpus inglorium, exangue & exanıme ibidem reponeretur. Quôque huiusce incompatabilis gemmæ valor in infinitum excrescat, vnio hypostatica totius humanitatis cum Verbo, totam Deitatem, Trinitatemque secum aduehens, eodem omnipotentiæ insluxu pariter reproducitur; cui suum nitorem præcipuum mystica Eucharistiæ torcois potissimum debet. Mea Thesaurus ab ore.



### EMBLEMA XXXI. AVIS PENNIPVLCHRA

MALENS EMORI, QVAM



PEnnarum volucris miro famosa nitore Sponse perit . spolij ne violetur honos. Si visco extremam tantillum illeucrit alam, Integritatis amans se sinit ipsa capi. Munditia prafert vel libertatis amorem: Dulce decorumque est gloria amore mori.

### 'APODOSIS.

Sacrilegum quoties inuiclus, Christe subineras
Petlus, er in spurcas incidis ipse manus.
Si tibi spurcitia, tormentorumue daretur
Optio, praferres vincula, slagra, crucem.
Munditia cupidus quanis extrema subires,
Ne detor intereat quo caro munda nitet.
Immarcessibilem peperit tibi prima nitorem
Passio, dura nimis probra, secunda parit.

#### FONS EMBLEMATIS.

Ves pennipulchræ eam, natura duce, suarum diuitiarum cognitionem habent, vt visco tantillum hærentes sistant, neque contorqueantur, vt plumis suis nullo detrimento sint. Cuius pulchritudinis tantus est amor, vt melius ducant capi atque occidi, quam pennarum integritati, dum libertati student, minime parcere. Ita Hernandes in Paralipomenis notationibus apud Nieremberg. 1. 10. c. 65.

#### INTERPRETATIO. .

Valem munditiem exigat purissimus Agnus Eucharisticus, quantumque vel à leuissimis sordibus abhorreat nemo diuinius explicat, quam D. Dionysius c. 3. de Eccles. Hierarchia, vbi subtiliter expendens, cur adstans altari Pontisex digitorum extremitates aquâ mundissima abluat, ita scribit: Adstans coram Symbolis sanctissimis Pontifex aquâ manus abluit, vnà cum Sacerdotum ordine venerando. Nam qui lotus est, vt eloquia testantur,

non opus habet alia, quam summitatum seu exs tremitatum suarum lotione, per quam viique supremam munditiem fiet , vt diuinissimo pradicus habitu deiformitatis, dum ad sequentia quoque benigne procedit, liber futurus sit i & expeditus, quippe prorsus uniformis, & ad unum rursus unitiue comuersus, immaculatam simul & interneratam suam faciet conversionem, tanquam qui deiformitatis sua plenitudinem & integritatem seruet. Nempe qui lotus est, scelerisque purus, non indiget nisi vel vt extremos digitos vel pedes lauet, id est vt minimas impersectionum labeculas, quæ pulueris initar animæ folent affectibus adhærere omnino eluat: Vnde Saluator Apostolorum pedes abluit, antequam eos ad sui Corporis & Sanguinis communionem admitteret; ideoque extremorum digitorum ablutio, quæ diuinis à Sacerdote præmittitur mysteriis, satis eidem insinuat extremis anima phantasiis expiatum ac desformitatis niuea stola vestitum ad tremendum accedere debere sacrificium; sic enim clarioribus Dei absconditi radiis afflabitur; puriorique diuine charitatis flamma succenderur. Enimyerò si Sacerdotem confecraturum leuibus peccatorum venialiú fordibus emaculari deceat, quâ ratione mortali crimine conspurcatus ad altare prefumet accedere, & Virginale Domini carnem Venereis violare ac contaminare spurcitils? immaculato siquidem agno quxuis pollutio ipsá quam pro nobis pertulir morte longe grauior est, adeò venisi gloriosi corporis obstaret immortalitas; iterum emori mallet, quàm pestisero pollutæ mentis halitu coinquinari.

2. Et quidem prima ratio qua moueri potest ve sacratissima carnis conspurcationi mortem praserat, ca esse potest, quod passionis sua merito pec-

carum abstulerit, suo cruore sordes nostras abluerit, & mortem nostram moriendo destruxerit, vnde inuictissimo mortis triumphatori gloria & honor immortalis accessit. Sic enim Chrysostomus hom, 2. in Symbol. tom. 5. vbi quærens quæ passus sit Dominus, respondet: Vt, quia nos in transgressione per Adam primum hominem mortui eramus, in patibulo crucifixi resuscitaremur. Cui subscribens Ambrosius præsatione in Psal. 35. exclamat. Beatum lignum Domini, quod omnium peccata crucifixit! beata caro Domini qua victum omnibas ministrauit! Quidni igitur mors Christo sit optabilior, Sacra. menti pollutione, ac communione sacrilega, cum morte sua peccarum omne deleuerit & extinxerit, quod ad nostram perniciem horribili sacrilegio reniuit; quidni mors ei desiderabilior que gloriam peperit, quam corporis inquinatio que ignominiam? 3. Secunda ratio est, quod per mortem suam Dominus nos mortales, non folum immortales, sed & deos effecerit. Non id fingo, sed à sanctis Patribus traditum profero. Quippe sæpius à me laudatus Chrysostomus Hom. 6. de Feria 5. Passionis id disertis asserit verbis: Quare displicet si Christus de sinu Patris, de deitatis secreto ad nostram seruitutem venit, vi nos sua redderet libertati; nostram mortem suscepit, vt nos eius morte viueremus? quan-

doquidem per despectum mortis mortales in Deos retulit, nos cælestibus astimans; & quomodo Deus Christum ad iniuriam vocat tantam, sic homines tantam tollit & extellit ad gloriam. Suffragantur Nazianzenus orat. 40. in sanctum baptisma docens. Ex virgine Marià progressum totum hominem, eumdem & Deum; pro toto homine laso, vt totà peccati condemnatione rescissa tibi toti salutem asserat, impatibilem Divinitate, pa-

propter te effettum, quantum en propter illum Deus efficeris. Nempe cum Dei Filius propter nos factus homo, feiunctà crucis supplicio à corpore animà, desiit esse verus homo: homo tunc primum incœpit esse Deus, suscepto desformitatis habitu, quasii nostra humanitas non posset ad diuinitatis euchi dignitatem nisi ipsa diuinitas mortis falce dissolutam amitteret aliquatenus humanitatem. Optabilior proinde Redemptori illa mors, quæ mortales homines in Deos immortales transmutat, quam indigna communio quæ trisulco triplicis mortis iaculo sacrilegos transfodit & occidit, dum corpori & animæ mortem insert, & demum impenitentes æternæ mortis cruciatibus addicit.

4. Postremà tandem ratio, vi cuius mors pollutioni præferenda esset, ea est, quod mediator Dei & hominum homo Christus Iesus suz mortis meritò reconciliauerit ima summis, suique cruoris glutine Deum homini copularit. Aperte Theophylactus orat. de adoratione Crucis: Crux, inquit, ad conditorem Christum adducit cœlestia, subterranea, & terrestria, ab ortu solis vsque ad occasium, ve non sint amplius duo creaturarum genera, Angeli & fily hominum, quadam in coelo, quadam in terrà, quadam prope, quadam longe, sed ut iam sint una creatura omnium qui in Christorenouati sunt. Proinde nihil Domino pacis & vnitatis amatori ea morte iucundius obtingere potuit, que Deum homini, terrenis superna reiunxit. Contra verò quid indigna Sacramenti perceptione eidem regi pacifico potest esse derestabilius, que communionis specie, foluit vnionem, animam à suo tum conditore, tum redemptore seiungit, ictum violat sædus, cælestibus

cælestibus Porestatibus beslum indicit, ve cum inferis paciscarur? ô malé prognatam ex communione divissone?! ô monstrosum Sacramenti vnitatis partum! ô quam absimilem suæ Parenti sobolem! Quid aliud spirat Eucharistia quam pacem, concordiam, charitatem? qui sit igitur ve sacrilegus per dilectionis osculum, & pacis vinculum, inferat beslum? his itaque de causis nemo dubitet Agnum Eucharisticum adeo sui nitoris, ac integritatis studiosum esse, ve venereis sordibus gloriosam tot titulis mortem præponat; malitque rursus mori, si beatæ humanitatis sineret immortalitas, quam sacrilegæ Communionis visco contaminari. Illi grauior Pollutio morte.



### EMBLEMA XXXII. TVRDVS CHIAPPÆ PINVS

ROSTRO PERFORANS GLANDESQVE
INSERTAS COMEDENS.



TV rdus voi Pinum transsixit acumine rostri, Eruit instictus pabula vulneribus. Deuorat insertas terebrato in cortice glandes; Discius è plagu esca petita sapit.

### APODOSIS.

Sacra Redemptoris deicida membra forarunt:

Hisce foraminibus nobilis esca latet.

Omnis homo deicida, suo quia funeris author.

Crimine: sola Deum culpa necare potest.

E Crace pendenti petcator adhareat, olli

Suggeret Angelicas plaga vel vna dapes.

Transfixo cedunt regalia forcula cordi,

Suausor ambrosta est vulnera gutta sluens.

Gonsummatum epulum lateris dat vulnus hiuloi,

Corde famem sedat, rore rubente sitim.

### FONS EMBLEMATIS.

Gent passeres fabros, fructu quercino vescuntur, rostro persorant corricem pinuum, glandem singulis foraminibus aprissime accommodant, ve manu ab Indis extrahi nequeat; sic omnem pinum ornatissime cingunt glandibus inciss; mox pedibus harentes corrici, tundunt rostro glandem, & suauter vorant. Ita Nierembergius 1. 10. Natur. histor, c. 66.

### INTERPRETATIO.

2. Non oratoria quedam hyperbole, sed solida sidei veritas est, omnes homines Christicidis reos esse, ac Dominica mortis conscios; nullus est ex Adæ posteris, qui manus suas non lauerit in sanguine Saluatoris, nullus qui vulneribus inslictis, torum eius cruorem non essuderit, nullus qui cum hostibus Iudæis non exclamauerit; Crucisige, crucisige eum: Verissimè quippe de omnibus hominibus intelligi debet, quod de astantibus turbis scriptum est: Clamauerunt omnes, crucifigatur. Etenim si per vnius hominis delictum, Apostolo teste, omnes mortui funt, pro dimibus vtique mortuis Christus non solum vulneratus, sed & mortuus est, qui non est mortuus, nesse promortuis: igitur quotquot originali noxà mortui sunt, (omnes autem mortui sunt) deicidis conscij sunt, verbo dicam, omnes Christicidz. Nemo proinde sibifalsò persuadeat solos carnifices clauos in Domini manus pedesque sacratissimos malleis adegille, solumue Longinum lancea lasus cius: aperuisse, plagas huiusmodi omnes infliximus, quoniam ipse vulneratus est propter iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra: tolle scelera, tollis & vulnera; nulla siquidem esset vulnerum necessitas si nulla forer hominum iniquitas, vt ideò plane necellarium Adæ percatum Ecclesia censeat, quod Christi morre deleretus. Hoc præeipuus innocentis Domini tortor, deicida vnicus, verus Christicida, cum alta voce profiteatur Pater se propter scelus papuli Filium percussisse plaga mortali. Quod adeo in fidei principiis indubiratum est, vt Zachariæ 13. interrogatus Dominus! Quid sunt plaga ista in medio manuum tuarum? Respondeat: his plagaius Jum in domo corum qui diligebane me, vel ve vercit Arabicus Alexandrinius; Enemerunt mihi de domo dilecti mei, populi himitum Ifraelitiei, quem præ reliquis gentibus diligebam, quique se præcipuum Messiz dilevrem venditabat. Que quidom circunstantia plagas ipsius non mediocriter acuit, quod longe granius & atroclus videatut ab ils quos vnice diligis, quique te diligere profitentur, sauciari, & laniari. Amor enim, vbi in hirorem transit, kummopere crudelis est, ve

ex vino suatiori, si semel corruprum suerit sit acetum acrius, & mordacius.

2. Verum vr turdi Chiappæ glandes factis foraminibus insertas suauissime comedunt, & ex arborum, yt ita loquar, plagis alimenta eruunt maiori cum voluprate: sic fideles ex adorandis lesuana humanitatis cicatricibus colestom depromunt alimoniam, & puppulorum instar in materna irruenrium vbera, linguam facris infigunt vulneribus, vude simul cum cruore sugunt lac delectationis æternæ. Nisi enim e dininis vulneribus animæ cibum erveront, non diceret Augustinus Christum inter & marrem Virginem medius : Hinc pafeor à uninere, bine lactor ab ubere: pesieus in medio, que me vertam nescio. Nisi sacrosanctæ cicatrices prompruaria forent cibum & porum affatim suggerentia, ad samescentis Ecclesiæ saturitatem, non in iis sanctiores anima stabile domicilium elegissent, vt elegerat sanctus Ariani Comes Elzearius iis ad Delphinam conjugem rescribens verbis, rescrente Surio: Si me videre enpis, quare me in valnere lateris Christi; ibi anim babito, ibi me reperies, frustra alibi quasitura. Manante igitur ex hiulco Christi corde, sanguine nutriebatur; nec enim tamdiu in eo vulnere degeret, nisi ibidem vnde pasceretur inuenirer,ne defectu pabuli interirer. Et verò diuini eruoris ambrosiam, seu vinum germinans virgines ad sobria sidelium ebrierate fluere nullus ambigit; dubirari verò posset an etiam ex sacris vulneribus frumentum electorum ernatur ad satietatem? quidni aurem ab iis liceat illud depromere ? quandoquidemnisi peccatores supra Domini dorsum arassent, fæcundamque ipsius carnem scorpionum vomere sulcassent, Eucharisticum triticum, quo ad

Digitized by Google

immortalitatem alitur Ecclesia, non haberet. Eapropter Christus de suis apud Dauidem disserens vulneribus, nunc ait: supra dorsum meum arauerunt peccatores; nunc: Foderunt manus meas, & pedes meos, nouâ sanè & hactenus inusitată metaphorâ; sulcatur enim & aratur tellus, non corpus; soditur ab aratore terra triticum receptura, non pedes & manus. Verum non absque mysterio propriis agricultura terminis plagas sibi à peccatoribus inssicultura terminis plagas sibi à peccatoribus inspicultura terminis plagas sibi à peccatoribus

3. Cum igitur ex sacris vulneribus, quæ meis criminibus innocenti Domino intuli, frumentum & vinum annonamque copiosam depromere mihiliceat, quidni turdo Chiappæ ab angustis foraminibus pabula eruenti similis censear? Quidni in latis cicatricibus fercula reperiam regiis lautiora? Regia quippe, inquit, Bernardus ser. in Coma Domini, ibi sumuntur fercula, & accuratiori arte diligentius preparata, deliciosa multum ad saporem; solida ad nutrimentum, efficacia verò ad medicinam. Primum itaque ferculum est obedientia silialis, habens bumilitarem in corde, patientiam in ore, perseuerantiam in bono opere ; de quâ Christus dicit ; Meus cibus est vt faciam voluntatem eius qui misit me. Secundum ferculum est paupertas spiritalis quam tria constituunt, depositio rerum & contemptus, vilitas & abiectio sud ipsius, abdicatio propria voluntatis in omnibus. Hanc paupertatem Chtistus docuit verbo, consectauit exemplo. Tertium ferculum est mors Christi renerenda, pra omni-

bus Sacramentis affectuosa: in hoc enim Sacramento pietas magis enituit, gratia plus refalsit, Charitas amplius radiauit. Hæc sunt eximia fercula, quibus anima in facris sponsi delitescens vulneribus alitur ad immortalitatem. Vnde idem Doctor concludir: Tu itaque qui sedes ad mensam divitis, ferculis que pra. misimus appositis teipsum subijciens, non negligenter, sed diligenter attende qua apponuntur tibi, & scito, quoniam talia oportet te praparare compatiendo, commoriendo, & consepeliendo. Dignum est enim & tibi multum expedit, compati, commori, & consepeliri passo, mortuo, sepulto. Hoc est celeberrimum & regale conuiuium, in quo iusti epulantur, & exultant in conspectu Dei, & delectantur in latitia. Hac carptim ex mellisluo Doctore, quibus liquet in adorandis Christi vulneribus regale piis animabus instructum esse epulum, ex suauissimis virtutum omnium ferculis in quo Christianus. Ab inflictis depromit pabula Plagis.

## EMBLEMA XXXIII. CORVVS PISCATOR LIGATO GUTTURE PRÆDA SVA

FRVI IMPOTENS.



Orue quid infelix adeo piscando laboras?

Nec stomacho condu, quem rapis ore, cibum?

Scilicet ingluuiem constrictus sune, famescis;

Quaque paras aliu, haud alimenta capis.

#### APODOSIS.

Morealu secleric religasuc sune Sacerdes,

Condere cerdo nequir, quem espis ere, cibum.

Calestes epulas populo sermone petenti

Praparat, ipfo fama discruciatus obit.

Vtilis externis same confochia carnia,

Prob dolor! authori est perniciosa suo. Nempe saginari constrictus crimine nescit.

Cordis ab aree fugat, quem trahis ore. Deum.

Quàm metuenda fames, hac implasabilis essa, Undo Triumphatis visseres aula Poli I

### FONS EMBLEMATIS.

Abet rex Sinarum, in omnibus vrhibus iux-La flumina sitis, quadam adificia, in quotum singulis multi marini corui aluntur, quorum opera piscatio peragitur, his mensibus quibus pisces suos fœnus ediderunt. Eductos enim ex illis ædificiis coruos ad fluminum ripas transferunt, in quibus multas scaphas piscatorias, medià ex parte, aqua plonas habent; quibus in orbem disposițis singulis singulos coruos adjudicant, hos deinde sub alis longo suniculo alligant, corumque gurtur sine inglutiem alio suniculo adstringentes, ne pisces captos vorare queant, in aquam proiiciunt ad capiendos pisces: quod adeo auidè exequuntur, vt admirationem pariat. Nam magna coleritate sese mergentes, arque sub aqua tantisper morantes, donec ingluuiem à rostro ad pectus vsque implere queant, deinde emergentes ad scaphas redeune, in eas captos piaces reliciunt, illicò ad piscationem reuertentes. Ita Mendoza Augustinianus.

1. PEr coruum piscatorem, constricto fune gutture, piscatione suâ frui impotentem, ac in tantâ piscium copiâ, quos ardentistudio captos in scapham egerit, miserè samescentem, Sacerdotem mortalis alicuius culpę vinculo ligatum adumbrari nemo non videt: qui licet plures in altari consecret hostias, fidelibus sacræ mensæ accumbentibus porrigendas; nihilominus tot inter alimenta cœlestia qua numerosa plebi nutrienda sufficiunt, infelix esurit, quia sceleris admissi catena reuinctus, illis quas adstantibus praparat & porrigir, epulis minime saturatur, vipote prorsus incapax fructus ipsius Sacramenti. Verè siquidem dixit Author sermonis in Coma Domini, apud Cyprianum: Sacramenta quidem, quantum in se est, sine propria virtute esse non posse, nec ullo modo diuinam se absentare maiestatem mysterijs: sed quamuis ab indignis se sumi, vel contingi Sacramenta permittant, non possunt tamen spiritus esse participes, quorum infidelitas vel indignitas tanta sanctitudini contradicit. Quia verò gratiz spiritalis nequeunt esse participes, propriaque indignitate tanti se fructu mysterij priuant, hinc inter Sacramentales epulas ante ora patatas, non regifico duntaxat, sed diuino luxu same discruciantur: Nempe culpa mortalis cuius sibi conscij sunt quasi

Furiarnm maxima iuxtà

Accubat, & manibus prohibet contingere mensam. Virg. 6. Aeneid.

Sacerdos igitur tam indignus, quam dignus, Populo cœlestem parat alimoniam, nec enim nocet malus minister vbi bonus est Dominus, quamuis

suo innodatus crimine, ieiunus inter epulas perfeueret. Non sum nescius D. Thomam 3. p. q. 82. a. 5. sibi hæc verba Hieronymi super Sophoniam obiicere: Sacerdotes qui Eucharistia serviunt, & Sanguinem populis dividunt impiè agunt in Christi lege, putantes Eucharistiam peccantis verba conficere, non vitam. Vbi non tam verbis Sacerdotis, quam vitæ eius ac sanctis moribus, vim Eucharistiz conficiendæ videtur attribuere. Verum non id eo sensu dixit, quasi verbaconsecrations ab impio Sacerdote prolata super symbola panis & vini, ex iis Corporis & Sanguinis Christi conficiendi non eamdem vim habeant, ac ea quæ à digno sanctoque proferuntur: sed quod etsi vterque verè Corpus Christi conficiat, illud nihilominus impio Eucharistia non est, hoc est, bona gratia, imo potius substractio gratiæ, quod illud indignè conficiendo nouum admiserir sacrilegium gratiz destructiuum.

2. Quemadmodum ergo coruus piscator, faucibus licer fune constrictis, proptereà piscari non desinit, & vastam implere captis piscibus ingluuiem, quos in scaphas egerit ad hominum nutritionem: quanquam iis ipse nutriri nequeat, fune, ne eos in stomachum traiiciat & digerat, præpediente; ita pari ratione minister sacrilegus Eucharistiam vere conficir, & diumissima adstantibus Christianis praparat sercula, quibus ad vitam immortalem aluntur, etsi scelere constrictus, iisdem nequeat saturari, vipote quòd illa veræ pietatis ac reciprocæ dilectionis calore vitali digerere & concoquere non possit. Sacramentum quidem, non secus ac alij, tum ore, tum pectore suscipit: attamen non proprie comedere centerur, quia comedendo nullatenus satiatur. Quò spectat illud quòd Marci

3.20. scribitur: Et veniunt ad Dominum, & conuenit sterum turba, ita ut non possint neque panem mandueare. At quare non poterant manducare panema videlicet quia turbâ comprimebantur. Quid verò comprimens turba designat, qua fit vt in annonæ panisque copia famescant, nisi crimina que fauces anima adeo constringunt, vr panem Eucharisticum deglutire non possit ? Audi Hieronymum à D. Thoma in carena relatum, Turba que impediunt panem manducare, peccata & vitia sunt : quia qui manducat indigne indicium sibi manducat. Quid ais, Doctor sancte? Vitiorum, inquis, tube impediunt panem Eucharisticum manaucare? Vnde id probas? quia, subdis, Qui mandusar indigne, iudicium sibi manducat? Quid istud est? non manducant panem, quia manducant indigné? probas ergo eos non manducare, quia manducant? egregia responsio ad rem quam versamur valde accommodata: quippe sacrilegi scelerum funibus innodati Panem Eucharisticum manducando proprie non manducant, quoniam indignè manducant, & quafi corui piscatores cibum quem capiunt, deuotionis feruenti stomacho digerere non possunt, inter alimenta famelici, quia sceleris tune constricti.

3. Talis erat monachus ille Clarauallensis, de quol. 2. vitæ S. Bernardic. 12. ita setibitur: Agebatur quadam solemnitas pracipua, & fratar aliquis quem sanctus Abbas, pro secretà culpà altaris sacri communione suspenderat, notari timens, & ruborem non sustinens, ad manum eius cum cateris nimium prasumptuosus accessis. Intuitus antem cum, quoniam causa latens erat, repellere hominem noluit, sed intimo corde orabat Deum, ot de tanta presumptione melsus saliquid ordinaret. Isaque sumans bomo Eucharistiam, non

peterat ad interiora traijcere, & din multumque conatus, cum nullo modo praualeret, anximi & tremebundus clausam ore servabat. Expleta denique hora orationis sexta, Patrem santium tranit in partem, cuius pedibus aduolutus, cum multis ei lacrymis quod patieba tur aperuit, & aperto ore, ipsam quoque Eucharistiam ostendebat. Increpans autem eum constitutem absoluit, & sine dissicultate recepit Dominica Sacramenta. Quid ad rem nostram opportunius? verè siquidem Monachus iste censura vinculo in pænam culpa secretioris innodatus nunquam sacratissimam hostiam deglutire potuisset, nisi ab hoc absolutus vinculo suisset, ac proinde infelix anima pane diuino destituta breui same interiisset. Proindeque iure dicere poterar. Inter pabula vinctus esurio.



### EMBLEMA XXXIV.

### ACCIPITER AVIS CAPTÆ CORPVS LANIANS, CORDE



A Estinet accipiter laniata corde columba, Corpore forte satur, corde recusat ali. A P O D O S I S. Simplici en innocuo Iesus ve corde columbam, Impius accipitrem sic feritate refert. Mite licet torpus laniet, non corde fruetur:

Non nisi diuinus corde potitur amans.

Hunc tantum laniena manet, vel iniqua cruoris

Fusio, nec dabitur cordis amore frui.

Corpore ali nihil est, nisi corde fruare; vis ergo

Viuere corde Dei? viue in amore Dei.

### FONS EMBLEMATIS.

A Ccipiter auium quas ceperit cor nunquam edit; idque nonnulli in coturnice & turdo, alij in aliis observarunt. Ita Aristoteles, quem sequitur Ælianus l. 2. de Animal. c. 42. auditione accepi accipitres sape numero contra aquilas & vultures pugnare, à cordibus tanquam facro quodam initiatis se abstinere: Numquam enim auium corda tanquam religione quadam constrictos edere.

### INTERPRETATIO.

1. M Emini S. Zenonem Veronensem alicubi Dominum iis matrem Virginem alloquentem verbis inducere: Excordasti me, hoc est, meum mihi cor, ô mater, rapuisti. Siue per Domini cor, Spiritum sanctum intelligere voluerimus, Patris & Filii, cor & amorem reciprocum, quem ex stammeo veriusque sinu, suum in gremium humilitatis & virginitatis illecebra virgo pertraxit, sue potius ipsiusmet filij singularem beneuolentiam & amorem, quem sibi mater in æternum obstrinxit: cor enim sicuti sedes amoris est, ita pro amore passim vsurpatur. Virgo igitur amabilem filium excordasse dicitur, dum & Spiritum sanctum in sinum virginalem allexit, cuius purissimo ardore secundata Deum conciperet, & ipsiusmet quem conce-

perat Dei sibimet cor & amorem comparauit. Pari ratione Dominum in sacra synaxi Christianus excordat, qui reciproca dilectione succensus, cor & amorem ipsius sibi conciliat, quo veluti delicatiori ac plane dinino cibo nurriatur. Cum enim Eucharistiam veram cordium alimoniam fideli feruidoque corde suscipiat, Domini corpus edendo, ipsum excordat. Quod subtiliter observauit Augustinus expendent illud Pfal. 21. 17. Edent pauperes & faturabuntur, & landabant Deminum qui requirunt eum, vinent corda corum in saculum saculi. Cut Eucharistiam edunt pauperes, id est, mires & humiles corde, & edendo faturantur, & faturi laudant Dominum, & laudando iterum requirunt, quem comederunt, & à quo saturati sunt? cur demum ( quod signanter Psastes addidit ) corda corum Dominici cordis sadipe saginata, viuent in sæculum faculi? Audi fanctissimi Doctoris responsum: Nam cibus ille cordis est. Si cordis duntaxat Eucharistia cibusest, igitur ea folus ille saturatur, qui sideli suscipit corde. Ergo solus ille Saluatorem excordat, ac divino ipsius corde pascitur, qui eiusdem amorem mutuo amore prometetur. Ergo vacordes facrilegi carnem ipsius laniando, corde non pascuntur, nec edendo saturantur, nec eorum corda viuunt in sæculum sæculi, quia carentes amore, catent & cor de, ac proinde Eucharistia nutriri non posiunt, que solius cibus est cordis, ex Augustino.

2. Ad summum itaque velut accipitres, amabile Christi corpus, scelerum vnguibus discerpunt; at diuino spsius corde saturari nequeunt; quod solo cordis ore, idest, amore, manducari porest, os habent quo sacramagni carnem lanient, cor vero non habent, quo eamdem solius cordis alimoniam excipiant.

tipiant. Infliantem & panperes spiritu, quia nullo scelere corpus Domini discerpur, ideo eiusdem corde nort solum vescuntur, sed & saturantur, quod puro, fermentique corde Eucharistiam, cordium escam suscipiant. Nimirum cordi divini amoris iaculo transfixo fuum os mest, quo Ieluanum cor comedere possir. Quod est os cordis? aut hiulcum amoris vulnus, ad immortales glorie delicias auidius hians, aut potius amor castus & filialis, quo Deus propter se diligitur. Amore filiali quicunque Sacramentum suscipit, cordis ore comedit, amore porro filiali suscipit, qui Dominum eo modo diligit, quo diligi cupit. Deus verò cum nos diligit, non aliud vult quam seipsum diligi: quippe qui ob aliud non diligit,nisi vt vicissim diligatur,sciens illos amore beatos esse, qui se filiali amore dilexerint. Accedant staque cordati pauperes, cordis os aperiant, amore casto filialique diligant, ament, vt amplius ament, amantem redament; vt de iis veraciter dici possit. Edent pauperes & saturabuntur, & laudabunt Dominum qui requirunt eum, viuent corda corum in saculum faculi. Quidni enim eorum corda viuerent in facu-· lum faculi, qua nutriuntur & viuunt corde Domini viuentis in sæculum sæculi? quidni Eucharistia vita essercordium, quæ ex Augustino cibus est cordium; cum ils viuamus quibus vescimur? Iustus igitur, quia non solo corporis ore, sed cordis ore, hoc est, amore Sacramentum suscipit, ideo purissimo Christi corde verè pascitur & viuit. Sacrilegus è contra quia non corde, non cordis ore, non amore; sed ore duntaxat, Eucharistiam cordis escam excipir, Domini Corpus lanians non corde posseur.

# EMBLEM A XXXV. AQVILA CYGNÆA, INTERALIPINA'S NIVES, E NIGRA SENSIM CANDESCENS.

Sua sensim fit concolor esca. Elle prend insensiblement.

A Ipibus in summis, obi nix hyberna perennat;

Pra nius intuitu nigra niuestit auis.

Albor olorinus paulatim candidat alas:

Hinc Ognaa aquila nomen, co omen habet.

Sic in Hyperboreis coruus regionibus albet: Tempore cui longo nix solet esse cibus.

### APODOSIS.

Nix diuina caro est candentibus abdita velis;
Illius ex esu, si niger, albus eru.
Pura sibi similes alimonia reddit alumnos,
Et sit olor niueus, qui modo coruus erat.
Vis Domino sieri similis, candore niuali?
Crebrius altaris nix comedenda tibi.

### FONS EMBLEMATIS.

A Lbum genus aquilæ rarum est, inuenitur ta-men aliquando in Alpibus, & rupibus, citca Rhenum, vt sape experti sumus. In Alpibus autem summis continua sunt niues. Est autem hac aquila alba niuei candoris, magnitudine aquilæ germanx. Ita Albertus M. qui etiam testatur le monedulas, propter frigus regionis, albas vidisse. Gylbertus Longolius affirmat nullam esse raritatem in Nouergia coruum album videre. Ipsi, ait Perrorus, apud Alphonsum Siciliæ regem, dum Neapoli sub Calixto Pontifice essemus, vidimus corunm ei à RegelBritannia missum, miro candore conspictum. Consule Gesnerum in coruo lit. B. Testatur eriam B.Franciscus Salensis lepores Sabaudia hyeme nine vescentes albescere, ac sux sensim alimonia concolores fieri. Vnde ad rem Eucharisticam eximiam eruit similitudinem.

### INTERPRETATIO.

Vandoquidem Alpinæ Aquilæ, & Burgundiæ Sabaudiæque lepores niue victi antes sensim candescunt, suæque siunt alimoniæ conco-

Digitized by Google

lores; quòd ea vis insit alimentis iis que aluntur suas imprimere qualitates, vt patet in iis qui delicatioribus assueti epulis carnis sunt mollioris, cum è contrà qui pane duntaxat, vel cibis solidioribus aluntur, sensim indurescunt, ac validioris sint neruosiorisque corporis: quid mirum si diunum Eucharistiæ alimentum plane diuinos efficiat, quos sustentat, & miram iis imprimat deiformitatem? Nouerat Dei Filius similitudinem inter amantes amoris esse conciliatricem & matrem; vnde cum nostrum amorem ambirer, nobis similsimus fieri voluit, vt nos deiformes, imo & deos homines faceret Deus homo. Initio quidem cum homo mutasset gloriam suam in similitudinem vitnli comedentis fænum, & qui prius originali iustirià conspicuus, de Deo in paradisonutriebatur, mox inobedientiz reatu in pecudem degenerans, fœno ve alimento conueniente pasce. retur, Dei Filius factus est fænum, vt vel sic de ed viueret, vt his edisserit verbis Bern. fer. 25.in Cant. Mutauit home gloriam Dei in similitudinem vieuli comedentis fanum : inde oft quod panie Angolorum fa-Etus est funum, positum in prasepio, appositum nobis tanguam tumentes. Ergo cibus hominum musauis se in similitudinem pecoris, bemine mutate in peau. Reuera fænum factum est verbum, cum carô factum est. Omnis enim care fænum est, clamat Isaias: at si voluit sieri sornum, ve pecuini hominis congruum esser pabulum : nouerat tamen vim inesse pabulo, vt tandem pastum in pascentem transmutaret: quod maxime in Eucharistica mensá præstare soler, vbi non solum humanitatis suæ fænum, sed & latentem sub sæno divinitatem porrigit in cibum, vt homo de pecumo flat plane diuinus. Hac est enim differentia, inquit S. Th. 3. p. q. 73. a. 3. inter alimentum spiritale, & corporale, quòd alimentum corporale conversitur in substantiam eiue qui nutritur, & ideo non potest homini valere ad visa conservationem alimentum corporale, nisi realiter sumatur: sed alimentum spiritale connertit hominem in seipsum, secundum illud quod Aug. dicit in lib. Confess, quòd quasi audivit vocem Christi dicentem sibi: neceu me mutabis in te sicut cibum carnis tua, sed tu mutaberis in mo. Potest autem aliquis in Christum mutari, & etiam incorporari voto mentis. Ac proinde homo divinà carne pastus, imo & divinitate saginatus, sensim in ipsum, quo vescitur, transmutatur alimentum.

2. Hususce conclusionis veritas è Paulino diseursu euidenter eruitur: sic enim 1. Cor. 10. ratiocinatur: Qua immolant gentes, demoniis immolant, & non Deo. Nolo autem vos socios fieri damoniorum. Non potestis Calicem Domini bibere, & Calicem demoniorum. Cuius discursus vim his verbis egregiè complexus est Clemens Alex. Eorum enim qui seruantur, & eorum qui pereunt, separata sunt alimenta. Sed non est consentaneum, ut fint mense demonierum participes, qui spiritali ac divino nutrimento digni sunt habiti. Quasi sic argumentetur cum Apostolo: alia sunt electorum, alia reproborum alimenta, quamuis veraque vim habeant illos qui aluntur in corum quibus hæc ipsa alimenta offeruntur, mores conuertere. Porro electorum alimenta, videlicer Eucharistica, Deo viuo & vero offeruntur, ac proinde illos in Deum transmutandi singularem habent essicaciam. Alimenta verò reproborum dæmoniis offeruntur, adeoque qui idolothyta comedunt, dæmoniorum mores & indolem induunt. Ex quo consequitur S 1i1

Digitized by Google

Eucharistiam non solum Deo consecratam, sed Deo plenam, diuinos plane reddere, quos pascit. Id quidem dictum videretur arrogantius, nisi Doctorum humillimus Augustinus id prædocuisser. Expendens enim illud Pfal. 84. salatare tuum da nobis, ita differit: Iam quidem dedit nobis Christum suum, quia dicimus illi; panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Et quis est panu noster, nisi ipse qui dixit, ego sum panis vium qui de coolo descendi? dicamus illi, da nobis Christum tuum. Dedit nobis Christum suum. Dedit enim nobis Christum, sed bominem quem nouimus. Dedit hominem eum ipsum nobis, daturus est Deum, hominibus enim hominem dedit, qualis potest capi ab hominibus: dum enjm Christum nulluc hominum capere poterat , fattus est hominibus homo : seruat se Deum diis. An forte arroganter dixi? reuera arroganter, nisi ipse dixisset: Ego dixi, dij estis, & fily Excelsi omnes. Seruat se quidem Deum dis in patrià, Deum vtique renelatà facie speculandum, sed in Eucharistico epulo gloriæ pignore deos interim efficit virtute alimenti diumissimi, suos in altorem alumnos transmurantis.

3. Ex dictis hactenus concludo, animam que prius Germane instar aquile, admissis nigrescebat criminibus, sensim frequenti Eucharistice niuis esu candescere, sue que fieri concolorem alimoniæ; que quidem excellentior ad dignam sanctissimi Sacramenti susceptionem censetur dispositio, ve non versicolor, sed Christo planè concolor appareat, exactà virtutum eius imitatione, si S. Ambrosio credimus l. 5. in Luc. cuius verba profero, quòdex iis deprompta videatur nostri Emblematis Epigraphe: In eamden igitur formam series conmensis Praceptorum, ne actus noui er veteris bominis

misceanius; cum ille exterior opera carnis operetur, cohic interior qui renascitur, non versicolorem speciem vetemm nonorumque debeat habere gestorum; sed concolor
Christo, illum studio mentis imitari, cui renatus est in
lauacro. Absint ergo de coloramentis velamina qua displicent sponso, displicent enim ei qui vestem non habuerint
nuptialem. Que porro vestis illa nuptialis est, nisi que
sponsi niuex stole concolor, accumbentes in nuptiali epulo conuiuas eidem exhibet per omnia consormes. Hanc autem induit qui virtute Sacramentalis vnionis, ipsi magis in dies assimilatur, az instar aquila vel leporis, Alpini. Sua sensim su concolor esca.



with a steam of the co

or of all too his mega-

S iiij

Digitized by Google

# EMBLEMA XXXVI. CYNCHRAMVS COTVRANICES AD OPTATAM REGIONEMA



Triba coturnicum, Cynchrami tuta ducatu,
Per freta prosequitur, quod bene cæpis, iter.
It Glottis malesida comes, primoque labore
Frasla, priore gregem linquis in hospitio.

Digitized by Google

Nan ita Cynchraman; donec sedem vsque quietam Daxois, antenolans corpore sternit iter.

### APODOSIS.

Glostic nostra caro est unima malesida sodalis ; Cynchramo similis Numinis alma caro.

Infidiosa tua fuzias consuria caruis; Quà comite ad celes nemo pereget iter. Illa manebic hami numerofis vermibus esta, Solue & adfabis sudicis ause ebrumum. Pro duce , si sapias , divinam selige carnem ; Sitque tibi lesus duxque comesque via. Hot duce deuenies calor, & ansana vireta, Hie whi meta win est, nes peneura quies.

### FONS EMBLEMATIS.

Ynchramus perseuerantior quam Glottis, quæ nusquam plus vno die cum commicibus pergit, & in proximo hospitio eas deserit. At Cynchramus festinat eriam peruenire ad experiras fibi terras; itaque noctu is eas excitat, admonetque itineris. Ita Plinius l. 10. c. 23. qui de Glortide fic feribit Glottis prælongam exerit linguam, vndo ei nomen; hanc initio blandità peregrinatione auide profectam, pomitentia in volatu, cum labore scilicet subit; reverti incomitatam piget, & fequi, nec vinquam plus vno die pergit, in proximo hospitio cotumices deserit.

### INTERPRETATIO.

7T Gloctis laboris impatiens, susceptique panirens irineris, post vnius diei comitatum commices in proximo deserens hospitio, mundum exprimir, cuius ea est indoles barbara &

immitis, vt suos affectas ex hac vità migrantes de? ferat, instar illius viri Amalecitz, cuius meminit scriptura 1. Reg. 30. qui seruum Ægyptium morbo laborantem in vià deseruit, omnibus remediis & alimentis destirutum, quasi certam mortis victimam: ita. Cynchramus Glottide perseuerantior noctu corurnices voce excitans, & itineris admonens, & ad experitas terras cum iis peruentre festinans, Saluatoris fidelium animarum hinc in calestem parriam commigrantium, fidissimi ducis & custodis, egregium mihi videtur hieroglyphicum. Fidelis ille amicus ost electus ex millibus, & inter omnes seligendus, qui iuxta leges inuiolabilis amicitiz nusquam suos clientes necessariis gratiz subsidiis deserit, nisi prius extincus sancti Spiritus inspirationibus ab iis deseratur; vrque in ipso parriæ cœlestis itinere, exulibus ad Paradisi delicias anhelantibus, perseuerantiz donum, ne præ labore deficiant, impertitur: ita in eorumdem comitatu inuictissime perseuerat, donec ad optatas sedes perduxerit sanos, & incolumes. D. Bernardus de interiori domo c. 4. oppositos hinc mundi, illinc Christi mores considerans, ad priorem negligendum, & posteriorem eligendum his hortatur verbis: Cogita ergo in societate alierum nunc positns, quia non poteris semper manere cum illis, & interim elige tibi socium illum, qui cum subtracta tibi fuerint bac omnia, tibi fidem sernabit, qui dilectoribus suis fidem seruat, neo recedit in tempore angustia. Deus tuus ille est, quem eligere debes. & c. 3. T'alem te prapara, ut secum adfit Deus; sit in ore, sit in corde, semper tecum eat, tecum redeat, nec recedat à se. Nunquam ille te dimittet, nist priorillum dimiseris. 2. Christus igitur fidelem animam, oè merrain

cælos transinigrantem, vt coturnices Cynchramus comitatur, subleuat, custodit, ne in itinere deficiant. Mundus verò fallax, perfidus & infidelis, non secus ac Glottis, asseclas suos ex hac vità migrantes deserit infernalium falculis accipitrum sæuissime laniandos. Nimirum, inquit Bernardus ep. 107. mundus cum sais concupiscentiis transit, sed te prius dimittit, quam ipse partransit. Quid te sine fide delectat amor mox finiendus? Et paulò post exclamat: O seculum nequam! qued solos tuos sic soles beare amicos, ut Dei facias inimicos, consequenter & indignos concilio beatorum. Plane enim qui amicus vult ese tuns, inimicus Dei constituitur. Amicus itaque mundi, excluditur à concilio amicerum Dei. Non ita Christus Dominus, permanet in die necessitatis, amicus fidelis non solum vsque ad aras vbi nos pascit, sed vsque ad mortem, & totam aternitatem, nec vsquam suos in angustiis deserit, nisi deseratur, vt secum viuant in æternum. Nullibi verò clarius inuiolabilis ipsius elucet fidelitas, quàm in Eucharistiz Sacramento, verè Christianorum in Domini osculo morientium viatico, verè pharmaco immortalitatis. Nouit enim quam arcta, quam salebrosa ac difficilis via sit quæ ducit ad vitam; quandoquidem Math. 13. 14. admirabundus exclamat: Quam angusta porta, & artta via est que ducie ad vitam! Et pauci sunt qui inveniunt eam! Si arcta via est, præeunte duce nobis opus est qui viam sternat & aperiat: & si pauci illam inueniunt, comite nobis opus est qui nobis illam indicer. Cumque nihil magis viatorum animos à suspiciendo itinere absterreat, quam cibi potusque penuria; nisi nos pretiosi corporis viatico præmuniret, dubio procul in vià deficeremus, desperantes calestis patria

potiri deliciis, ad quas totis hiamus precordiis, & piorum desideriorum alis tendimus. Idcircò ar duum iter aggredientibus dux & cultos amantiffimus, indefectibilem annonam suggerir, labentes crucis sue baculo sustinet, proprio corpore fa-tigatos subleuat, & veluti commodo vehiculo. transfert ad Patriam, cui nostra peregrinatio suspirat. Eapropter Chrysost. hom. de Orațione Dominica, duas illius peritiones expendens, hanc videlicet præcedentem. Adueniat regnum tuum, illam subsequentem: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie, priorem de fine, id est, de regno calesti, posteriorem de mediis ad finem conducentibus, pane videlicer Eucharistico intelligit, de quo sic loquitur: De ipso comedimus, inde vinimus, inde passimur, inde nutrimur, inde peruenimus, & tamdem quetidie patriam querimus: ne deficias fides nostra, ne vires anima nostra in istà arotà & angustià vià fatigata non perueniant ad patriam. Ergo, Domine, pasce nos quotidie pane isto colesti. At quorsum quotidie? nisi quia quotidie ad patriam pergimus, quotidie ex via fatigamur, quotidie nouz difficultates occurrunt solis gratiz visibus superabiles, quotidie diururno itineris labore vires exhauriuntur, solo Corporis diuini viatico resarciendæ: ynde necesse sit tandem in viå deficere, nisi nos Iesus dux & custos fidissimus adamæna Paradifi vireta perducat.

3. Hinc acutissime Hugo Cardinalis observauit in cap. 11. Luc. inter septem orationis Dominicæ petitiones, quarum tres priores vitam æternam, tres posteriores vitam temporalem spectant, mediam interiacere, qua quotidiani & supersubstantialis Eucharissiæ panis subsidium exigitur; quod

Christus sub panis specie delitescens, sit veriusque vitæ confinium, eibusque tam comprehenforibus, quam viatoribus communis, illos diuinitatis suz ac gloriosa humanitatis aspectu satians, hos eiusdem humanitatis esu reficiens: vnde medium inter vtramque vitam locum obtinere debuit, vt vel hinc innotesceret neminem hoc impertransito medio, à vitâ præsenti ad suturam, ab vno extremo ad aliud vnquam peruenire pofse. Pij Cardinalis verba accipe: Sunt distincte septem ista petitiones secundum duas vitas, temporalem scilicet, & calestem. Tres prima petitiones pertinent ad vitam colestem, tres ultima ad vitam temporalem: media, scilicet panem nostrum quotidianum &c. est communis, & quasi confinium virarumque ( attende ad sequentia ) confortans & dirigens transeuntem de viza temporali ad vitam coelestem. Vides vt mysticus noster Cynchramus ducis fungatur officio, & dirigar transeuntes animas, de vita temporali ad cælestem. Quapropter vbi Christus Eucharisticum epulum beatifico praambulum, suaue militantis Ecclesiæ cum triumphante glutinum instituit, sine morâ de patriz czlestis epulo sermonem subtexuit, vt innueret nobis peregrinis ac exulibus patriam repetentibus salutare esse viaticum : Math. 26. 29. Dice autem vobis, non bibam amodo de hoc genimine visis vsque in diem illum, cum illud bibam vobiscum nouum in regno Patris mei. Nimirum ex Eucharistico conuiuio facilis & breuis est ad caleste transitus, vbi Deo clarè viso felices animæ satiantur, quòd migrantes animas pretioso corpore sustentet. Fælices igitur animæ quas Christus, vt coturnices Cynchramus, in mortis agone ad iter caleste excitat,

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

quibus viam monitrat vtique sacri Corporis viatico præmunitis, quas ex hac vità migrantes nusquam deserit in proximo Purgatorij hospitio, immo potius inde illas eripit virtute incruenti sacrificij, vt ad Patriæ gaudia vel minimis emaculatas sordibus perducat, Sedem vsque quietam dux sidusque comes.



# EMBLEMA XXXVII. CORNIX PVLLOS SVOS

IMPLVMES ALERE DE.



PRolis amans cornix, ecquid nutrire tenellam Abnuis? implums pabula iure nego. Pluma obi vestierit natiuo membra decore; Tunc & ego matris munna obibo libens.

### APODOSIS.

Non sibi dissimiles consucuis pascete lesus,
Crimina queis anima surripaere decue.
Ornamenta suis in alumnis exigit alter,
Virturesque, quibus conciliatur amor.
Gratia adornatos ve tarne & sanguine pascit,
Gratia inornatis sic alimenta negas.

# FONS EMBLEMATIS.

Pvllos suos, vt audio, non prius cornices solent pascere, quàm plumis vestiri incipiant, vt & aliæ pleræque aues, quæ volaces magis, quàm pulueratrices sunt: hæ enim per se edunt, inquit Gesnerus in cornice, literà C. Cur verò nudos pascere detrectent, rationem prosert S. Gregorius Magnus in Moralibus lib. 30. c. 8. quòd nondum in illis per pennarum nigredinem sua similirudo videatur. Nempe similirudo est mater amoris.

# INTERPRETATIO.

I. VT Cornix pullis editis escam prabere dissimulat, inquit Greg. M. loco cit. prinsquam plumescendo nigrescant, essque inedià affici patitur, quoad usque in illis per pennarum nigredinem sua similitude videatur: Ita Christus animas virtutum ornatu destitutas, vipote sibi planè dissimiles, Eucharisticis dapibus alere renuit, donec nuptiali charitatis veste conspicux sibi magis ac magis assimilentur. Qui enim adoranda participes sierent humanitatis, qua nondum per gratiam sacta sunt consortes Divinitatis? Audiendus Chrysostomus hom 4 in c. 1. ad Ephes. Mensa regia parata est, mensa issi Ingeli administrante denique issi rex adest, or su aditas oscitantere

tanter? squallet sordibus vitiorum pallium anime tua, neque villa istius rei absconse cura est tibi? sed pura est anima mea stola, inquies; igitur accumbe mensa, & esto particeps Dominici corporis. Venu quotidie rex, ve interussat discumbentes, I. ve cum eis sermones misceat familiariter; & tunc quidem in quorumdam conscientiam tacitus insusurrat: amici quomodo buc vos prasentatis non habentes vestem nuptialem? Nec mirum si duini præses epuli tantam in discumbentibus exigat cordis munditiem, animæ nitorem, virtutum ornatum; quando Rex Babylonius iuuenes elegit modestos, & facie decoros, ve regali mensæ ministrarent.

2. Nec est quod pannosus aliquis sese excuser, quod præ inopia nuptialem gratiæ stolam emere non potuerit, cum iis omnibus quos ad epulum Christus inuitat, vltrò eamdem offerat, vt proinde è conuiuarum numero iure sit expungendus, qui nuptiali nudatus ornatu discubuit, non tami epulaturus, quam damnandus. Ita diserte Chrys. hom.21. ad pop. Et in ad nupiias vocatus spiritales, & prandia regalia, consideres quam dignum sit vestimen. tum regale comparare. Verum neque opus est compara. re , sed is qui te vocat , tibi dat gratis , ne paupertatem pratendere valeas: nusquam enim venditur tale vestimenum. Quorsum verò nuptiale vestimentum minime venditur? nonne præuiis fidei, spei, pænirentia & dilectionis actibus nuptialem charitatis stolam de congruo meremur? Non inficior. Verumramen quia gratia excitans, quà ad illos actus eliciendos impellimur, non meritis redditur, sed gratis datur, ideò nec à peccatore nuptialis vestis emitur, nec à Domino venditur, sed gratis datur, vnde & adhuc gratia nominatur. At qui

Digitized by Google

lacera sordidaque veste discubuit, nunquid ops ponere poterat, diuites ac pauperes, ac proinde nudos, & pannosos à ministris regiis ad epulum vocatos fuisse? minimè gentium: quoniam vt rectè ratiocinatur Origenes relatus à D. Thoma in catenà ad hunc locum, quamuis pauperes & nudi vocati sint, non tamen vt sordidi regalibus epulis accumberent, sed vt exutis vitiorum pannis, Apostolicum adimplerent consilium Coloss. 3. 12. Induite vos sicut electi Dei, sancti & dilecti viscera misericordia, benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam. Hac enim sunt nuptialia vestimenta. Vbi idem Doctor subtiliter obseruat, miserum hunc conuiuam non idcirco à rege fuisse damnatum, quod impuris manibus regia fercula tetigisset, sed quòd inter comites candidatos, folus fordidus accubuisset, antequam dapes à ministris inferrentur. Adeo grave facinus est sine nupriali veste, ad altaris mensam accedere, vt vel ante Sacramenti susceptionem verè peccator censeatur reus damnationis aterna. Audi Origenem: Et ideò rex ingreditur vt videat discumbentes, priusquam eis prandium apponatur, ot babentes nuptialia vestimenta retineat, & deiellet condemnetque contrarios.

3. Vt igitur Cornix pullis implumibus alimenta subtrahit, quod nudi sint sibique dissimiles, ita Christus omnium gratiarum ac virtutum clarus insignibus, peccatores viriis squallidos ab Eucharistico conuiuio longius arcet, quod similem in illis non videat ornatum, illamque anima munditiem qua sanctitas vulgo nuncupatur. Iuxta id quod olim antequam fideles ad sacram synaxim accederent, Diaconus inclamabat: sancta sanctis. Hoc est, inquit Chrysosthom, in illud ad Hebr. vo-

luntarie peccantibus nobis &cc. Si quis sanctus non est, non accedito. Non omnis, ait, liber & expiatus, sed sanctus: sanctum enim non peccatorum modo liberatio facit, sed spiritus etiam prasentia, bonorumque operum abundantia. Nolo enim vos à cœno liberari tantum, sed etiam albos esse ac pulchres. Ac proinde virtutum ornatu carentibus, veluti pullis illegitimis ac nudis alimenta recuso.



# EMBLEMA XXXVIII. TVRTVR VIDVA, PRÆ

COMPARIS DESIDERIO, AQVAM AD
POTUM TURBIDANS.



Orba maritali solamine lympida turbo:

Non etenim viduam gaudia pura decent.

### APODOSIS.

Sic anima, aternum cui crimen ademit amantem,
Ingemat, & fortem notte dieque fleat.

Altaris purum caueat contingere fontem:
Fletibus ante suis turbidet, inde bibat.

Pura fluenta anima possunt potare fideles:
Nescia adorandi fallere iura thori.

Purior haustus obest orbatis virgine sponso,
Si gemitu, & lacrymis mixta sit vnda, iuuat.

Sanguineas lacrymas toto dat corpore sponsus;
Cur oculis aqueas non rea sponsa daret?

## FONS EMBLEMATIS.

Llud scitu & admiratione dignum est, inquit Grapaldus, turturem viduam siccis truncis semper insidere, ac sluenta lympida ad potum turbidare, ob numium amissi consortis desiderium, Sicille apud Gesnerum in turture. Idem serè scribit S. Bernardus ser. 50 in Cant. his verbis: Turtur compare vno contenta est, quo amisso alterum iam non admirtit, in hominibus numerossitatem nupriarum redarguens. Cernere enim est surturem tempore sur viduitatis, sancta viduitatis opus strenuè exequentem; videas voique singularem, voique gementem audias, nec vnquam in viridi ramo residentem prospicies. Videatur Greg. M. in illud Cant. 1. pulchra sunt gena tua sieut turturis.

### INTERPRETATIO.

1. Tyrtur vidua lympidos latices ad porum rurbidans, pre comparis amissi 'desiderio, anima ponitentis symbolum est, qua prauiis la-

Digitized by Google

crymis purissimum altaris permiscer fontem; pro sponsi sibi per crimen erepri desiderio, ne lympidior haustus mortem porius, quam vitam adterat. Lympidi quidem sunt omnes Saluatoris fontes; verum cæteris Eucharistiæ fons lympidior, animæ peccatrici, celestique sponso orbata, copiosis turbibandus lacrymis, ne suam in crystallina illius superficie desormitatem agnoscens, inde potius se proripiat, quam purissimos latices presibare presumat. Quod autem dixit Isaias: Haurietis aquas in gaudio de fontibus Saluatoris, de iis animabus dixit, quæ nullius sibi sceleris consciæ, sponsique iugiter fruentes amplexibus, puram ex iis aquam in gaudio hauriunt, non verò de adulteris & infidelibus, ac proinde viduis, quæ non nisi gemebundæ; & illacrymantes turbidam fletibus aquam ebibunt. Nisi enim effusis lacrymis turbidarent, bibere non auderent, quod vitrei fontis speculum quantò Dei ibidem delitescentis pulchritudinem, tanto suam ipsis sœditatem clarius repræsenter. Porrò veriulque notitia non potest vberes non elicere lacrymas, quibus vultus sui maculas in pellucido sonte deprehensas eluant. Siquidem vr cum Aug. loquar in Psal. 98. In multis quantum nobis innotescit voluntas Dei. etiam reatus noster innotescis nobis, & quanto plus ille nobis innotescit, tantò plus imus in sletus & lacrymas. Videmus ergo quam iustum sit, quod de nobis exigat Deus, in quanta adhuc imperfectione iaceamus. & sis nobis quod dictum est: qui apponit scientiam, appenit & dolorem. Vnde ne scelerum admissorum turpitudo, vultusque deformitas, quâ se sponsi complexibus & blanditiis indignas præstirerunt, nimium iis horrorem incutiat, & à sacro fonte

longius secedere persuadeat, operæpretium est, antequam bibant, lympidos sletu plurimo turbare latices: sic enim vt minus sua illis in turbido latice apparebit deformitas, ita citius iis dem diuini fontis haustu gloriosa continget deisormitas.

2. Equidem eliquatas amoris ardore de contrito corde lacrymas Eucharistiz perceptioni præfundi debere satis indicauit Elias, dum 3. Reg. 17. viduam ligna colligentem his compellauit verbis? Des mihi paululum aqua in vase, ve bibam: cumque illa pergeret ut affenret, clamanis post tergum eins: Affer mibi, obsecro, buccellam panis in manu tuâ. Cur enim aquam prius postulauit, quam buccellam panis, Eucharistiæ figuram, nisi ve innueret Pænitentiæ lacrymas facræ communioni præmittendas esse; quod orbatæ cœlesti sponso animæ illiusque præsentiam ardentissimè sitienti, sine præuio lacrymarum haustu non sapiat buccella panis Eucharistici. Æstuans enim præferuore desiderij, & ardentius ad sponsi complexum anhelans, nisi prius suas lacrymas bibat, panem illum cœlestem deglutire non poterit, quin faucibus exulceratis, sirim magis ac magis accendar: Præuio proinde lacrymarum haustu quasi leni vehiculo in stomachum traiiciendus est, vt ibidem sletu permixtus, facilius concoquatur, nostramque pariter famem ac sitim extinguat. Quò referri potest subtilis S. Chrysostomi observatio in hom. ad Neophytos, vbi notat ex Christi latere primum aquam exiisse, deinde sanguinem, his verbis: Non ait Ioannes, exiuit sanguis & aqua, sed exist aqua primum, & sanguis. Cur ita, nisi vt Euangelista innueret aquam lacrymarum, Eucharistiz per sanguinem adumbratz, esse præfundendam. Fauet hæc Chrysostomi annotatio quorumdam recentiorum opinioni existimantium aquam illam de sci so pericardio promanasse, quod cum prius lancea apertum suerit, quam ipsum cor Domini, prius quam cruor in cordis sinu residuus, effluere debuit.

3. Neque durum videri debet, si Ecclesia ab infideli & peccatrice animà, ad recuperandam sponsi gratiam, eosdem gemitus, eamdemque lacrymarum vim præexigat, quam fidelis anima etiamnum latentis in Sacramento sponsi perfruens amplexibus vltrò profundit, dum ad intuitiuam vultus ipsius contemplationem ardentius aspirat. Vis audire vocem turturis, & gemitus anima reuelatâ sponsi facie beari gestientis, audi S. Bernardum ser. 59. in Cant. Quidni moneat mihi crebras lacrymas, & gemitus quotidianes Christi absentia? Domine, ante te omne desiderium meum, & gemitus me:u à te non est absconditus. Laboraui in gemitu meo, tu scis, sed beatus qui dicere potuit: Lauabo per singulas noctes lectum meum, lacrymis meis stratum meum rigabo. Non solum autem mihi, sed & his omnibus qui diligunt aduentum eius gemitus isti compertisunt. Hoc quippe est quod ipse aiebat: Nunquid possunt filij sponsi lugere, quandiu cum illis est Sponfus? venient autem dies, cum aufferetur ab eis sponsus, & tunc lugebunt. Ac si diceret, & tune vox turturis audietur. Ita est, Iesu bone, venerunt dies illi: nam & ipsa creatura ingemiscit, & parturit vsque adeuc, reuelationem filiorum Dei expectans. Non solum autemilla, sed & nos ipsi intra nos gemimus, adoptionem filiorum Dei expectantes, redemptionem corporis nostri; hoc scientes, quia quandiu sumns in corpore hoc, peregrinamur à Domino. Noc vacui gemitus quibus è cœlo tam misericorditer respondetur: propter miseriam inopum, &

gemitum pauperum, nunc exurgæn, dicit Dominus-Hæc mæsta vox animæ ad claram sponsi vissonem anhelantis, hi gemitus castissimæ turturis, præ absentis comparis desiderio, sontis Eucharistici latices ad potum sletu vberrimo turbidantis. Quid igitur agendum animæ peccatrici & adelteræ, quæ suo se crimine, sponsi dilectione & blanditiis indignam præbuit? Nonne vberioribus & amarioribus lacrymis turbandus altaris sons purissimus, ne purior haustus noceat, vt absenti sponso veraciter nuntiare possit, Pra lustu lympida turbo.



# EMBLEMA XXXIX. COLVMBÆ CRVOR, E VE-

NA CORDI VICINIORI, AD OCVLO-RVM MEDELAM EFFICACIOR.



Sanguine suffusos oculos infusio curat,
Sanguiniu ablatum reddit es illa inbar.
Venula ad hos visus est incidenda columba,
Lua mage de cordis proximitate calet.

Hoc melior, quo feruidius de vulnere manans Bullis, in ingenti tota calore salus.

### APODOSIS,

Sanguini adorando vires vicinia cordis

Auget, ubi immensus viuit & ardet amor.

Quo mage serveret, sieretque potentius assu

Collyrium, lauum transforat hasta latus.

Humanus transsigit amor pracordia Christi,

Feruidiore tumens sanguine vena sluit.

Ipse cruor bullit, quia cor illius origo

Flagrat amore hominum, slagrat amore Dei.

Depromit medicum slammato ex corde calorem,

Quo superum selix cætus, humusque calent.

Pracis oculos aperiret sanguine Christus,

Apsi oculos clausit vulneris author amor.

FONS EMBLEMATIS.

Columbarum, turturum, palumbium, perdicum sanguis, oculis cruore sussuis eximiè prodest, in columbis mascula esticaciorem putant. Vena autem sub ala ad himo vsum inciditur, quoniam suo calore, vepore cordi propinquior, veilior est. super imponi oportet splenium è melle decoctum, lanamque succidam ex oleo & vino. Ita Plinius 1.29. c. 6.

## INTERPRETATIO.

La Duersus spiritalium oculorum caliginem, & animæ cæcitatem nullum essicacius collyrium pretioso sponsi sanguine agnoscit Ecclesia, quod à diuini cordis immenso charitatis ardore succensi vicinitate medicinalem essicaciam mutuerur. Huius collyri virtutem aperit S. Cypria-

nus ser in Cæna Domini, his verbis: Nobis pro quibus sanguis Christi oblatus est in cruce, ipse Christus pincerna hoc porrexit poculum, & docuit, vt non tantum exterius hoc sanguine liniremur, sed & inverius aspersione omnipotenti in anima muniremur, & penetrans omnia tanti medicamenti virtus, quicquid esset intus ibi durum essugatet, & renouaret, sanaretque quicquid morbi carni, vel spiritui, veteris vita adlinerat corruptula. Si ea sit diuini Sanguinis virtus, vt morbis omnibus veteris vita corruptela contractis medeatur, cum inter eos annumeranda veniat anima cæcitas, haud dubie diuini huiusce liquo-

ris illitu dissipabitur.

2. Enimyerò inter septem Iesuani cruoris essusiones, quas Bern tract de Passione Domini à capite 34. ad 42. enumerat, nulla mihi videtur ad medelam efficacior, quam omnium postrema, vel ea quæ in vltima cœna facta est, quod sanguis ille è diuino corde charitate flammato medicinalem calorem deprompserit. Non inficior quamliber illius guttulam à divina Verbi hypostasi infinitum valorem mutuari, nihilominus non incongruè dici potest illum sanguinem qui vel de corde aut præcordiis effluxit, vt feruidiorem, ita nobis salubriorem extitisse. Ille quidem quem in horto Gethsemani toto corpore sudauit, ad medelam efficax, quod suam in corde scaturiginem quadantenus haberet, vt his asserit verbis Bern. c. 37. cit. Inspice tribulationem mitissimi cordis qua angebatur, cum to-tum corpus ex omni parte sanguineo sudore manaret. Neque enim corpus extrinsocus tanto talique sudore deflueret, si cor intrinsecus nullius doloris molestia frangeretur. contritum est cor meum in meipso, ait Propheta. Scisso igitur corde interius, scissa est & exterius pellis

nostri Salomonis, effusus est sudor sanguineus super terram. Verum ille mihi singularem medendi vim habuisse videtur, qui vel de venis cordi propinquioribus, vel de iptomet corde militari lancea transfixo profluxit, tum quia de corde vbisedes amoris est, apertius emanauit, tum quia mirabilem illam, quæ in institutione sanctissimi Sacramenti pridie facta fuerar, feruentissimi cruoris esfusionem adumbrauit, vt vulgo docent SS. Patres: sic enim asserit S. Paulinus ep. 30. Illa petra que de latere lancea perforato, aqua fluxit & sanguine, ut pariter nobis salutiferos funderet fontes, aquam gratia, & sanguinem Sacramenti, qui idem est & fons aqua salutis, & pretium. Vbi per sanguinem Sacramenti illum intelligit, quem ex Eucharistico Calice Sacerdotes hauriunt.

3. Nihilominus suauiorem ac efficaciorem præ cæteris medendi virtutem obtinere mihi semper visus est ille Iesuani cordis cruor, quem non instantis mortis timor, ve in horto Gethsemani; non militaris hasta, vt in Caluaria violenter extraxit, sed folus isque nimius erga homines amor, non atrociter, sed amanter, sed suauiter ex sanis, viuidis, & integris præcordiis elicuit. Nemo quidem inficiabitur defacatiorem elle sanguinem calicis, quàm crucis, vipote qui solari radio purior sit, & nectare suauior, non carnificum equorumue pedibus proculcatus, non puluere permixtus, sed lympidus; quique bibentibus minimum horroris incuriar, plurimum amoris. Reuerâ si columbinus cruor, quanto feruidior est, cordique vicinior, tanto ad oculoru medelam censetur efficacior; vbinam excecate mentes potentius inuenient collyrium, quàm in Eucharistico calice, prænimio cha-

### ORPHEVS EVCHARISTICVS

102

ritatis ardore, bullienti? satis enim cordis astuantis & inde sanguinis supra modum accensi servorem his verbis expressit: Desiderio desideraui hoc Pascha manducare vobiscum antequam patiar. I. seruentissin is votis optaui mei eruoris Calicem sumantem, bullientem, amore slammatum vobis ad potum, & ad medelam propinare. Cum igitur è corde Domini slammea charitate succenso feruidior essueri, non potuit non esse essecularium; quandoquidem. Vim medicam vicinia cordis adauget.



# EMBLEMA XL. COTVRNIX ÆSTIVI FERVORIS AMANS PRIMA PRVINA DISCEDIT.



Lantibus huc zephyris, & vere tepente coturnix Aduenit, hinc illam prima pruina fugat. Hospes in aftiuo solum feruore fidelis, Lestus vbi primum transiit, inde fugit.

### APODOSIS.

Flante Paracleto, mentem inflammante superno'
Numine, amas nostros, Christe, subire sinsu.
Hinc & abis, cum feruor abit, fernoris amantem
Criminis admissi prima pruina sugat.
Quale gelu est istud, cui cedit numinis astus!
Quo penetrante animas, igneas alget amor.

## FONS EMBLEMATIS.

Oturnices ad nos, vt audio, medio fere Aprili veniunt, & abeunt cum prima pruina ingruit; ita vt si pridié plurimæ apparuerint, & poltridie pruina subsequatur, ne vna quidem reliqua amplius conspiciatur. Gesnerus in coturnice litt. C.

# INTERPRETATIO.

. Bernardus ser. 2. in Cœnâ Domini expendens illud Cantic. Fasciculus myrrha dilectus meus mihi, inter vbera mea commorabitur, eleganter ait: Ibi enim est cor: ( scilicet inter vbera ) & vbi est cor , ibi est dilectio , & vbi dilectio , ibi dilecti mansio. Quare dilecti mansio in corde? quia sedes amoris est in corde, vbi autem amor est, ibi & feruor est ab amore inseparabilis: vbi primum amor tepescit, amor esse desinit, quippe qui totus igneus viuere nequeat, nisi ferueat. Libenter igitur Dominus in corde feruido commoratur, inter deuotionis ardores hospes fidelissimus; etenim Deus noster ignis consumens est, nec fieri potest, vt non ferueat cordis regio tanta charitatis estu torrida. Quippe si solum ipsius colloquium tantum in discipulorum cordibus excitauit ardorem, vt illius memores

memores ad inuicem dicerent: Nonne cor nostrum ardens erat in nobis, dum loqueretur nobis in via? Quantò magis ipsemet speciebus inuolutus Eucharisticis, sese in intima infinuans præcordia, sempirernis Empyrei ardoribus, & immensæ charitatis igne deuorante cor nostrum incender, medullasque depopulabitur? Nonne anima dilecti cruore ebriæ, amoris iaculo transfixæ, desolatoriis Eucharistiæ carbonibus inflammatæ, cum mellisluo: Doctore hom. Ferix 2. Pasch. liber exclamare: 0 dulcis ardor, dulcis (plendor, dulcis amor! ardor confortans, splender illuminans, amor inebrians! quane dulciter ardes, quam mirabiliser splendes, quam sufficienter totum cor hominis imples! quis poterit habitare de nobis cum igne deuorante, cum ardoribus sempiternis ? cum iam non erit ignis in Sion, sed caminsus in Ierusalem in splendoribus aternitatis. Vbi S. Doctor ignem Sionis cum calestis Solyma camino componens, innuit ignitum huius vitæ feruorem, qui sempiternos patrix parit ardores, ex monte Sion deriuari, 1. ex sanctissimo Sacramento in eodem monte à Domino, pridie quam pateretur, inter immensos charitatis astus instituto. Vnde subdit: Nonne cor nostrum tunc ardens erat in nobis (fratres suos alloquitur) cum in claustro residentes meditaremur in silentio, quando secreto Deus erat in tabernuculo nostro? Nimirum vbi Christus in pectore susceprus est, ibi Deus in tabernaculo nostro requiescit, & hinc oritur non tepor, nonfrigus, sed ingens deuotionis feruor, & ignis in Sion succensus de flagranti cœleitis Ierusalem camino exiliens; quo capaciores reddimur habitandi cum ardoribus sempiternis.

. 2. Immensa Dei maiestas angusto non capitus

habitaculo: cor nostrum angustum est, nec tanto idoneum hospiti, nisi dilatetur. Quomodo dilatabitur? feruore deuotionis, astu charitatis. Vt enim corpora hiberno gelu constricta, æstiuo calore dilatantur; ita corda seeleris alicuius frigore contracha charitatis ardor ampliat, vt Christus dignius ibidem hospitetur quicunque igitur amore estuans, eum Pfalmista dicere potest! Viam mandatorum tuorum cucurri, cum dilatasti sor meum; in corde suo diuinitus ampliato potest ostendere Domino, si non conaculum grande stratum vbi recumbat, saltem puluinar vbi caput reclinet. Animam proinde que divino hospiti cordis preparat habitaculum, eltu charitatis ampliari conuenit, & vi cum eodem Patre loquar fer. 27. in Cant. Necesse eft eam crescere & dilatari , vt sit capax Dei. Porro latitudo eius, dilectio eius; sicut dicit Apostolus 2. Cor. 6. Dilatamini in charitate: nam etst anima minime, cum sit spiritus, quantitatem corpoream accepiat, tamen confere illi gratia, quod negatum est à naturà. Grescit quidem & extenditur, sed spiritaliter; crescit non in substantia, sed in virtute; crescit & in gloria, crescit etiam in templum sanctum Domino. At si latitudo animæ dilectio eius est, ergo amore dilatatur; si amore, igitur & feruore, vt idoneum venienti Domino disponat hospitium, vipote qui sit Hospes solum in feruore sidelis. O quanta illi anima latitudo, qua in dilectione stabilis tanti hospitis maiestatem & digna reperitur suscipere, & sufficiens capere, vtpore que nullo deinceps mortalis culpe frigore constringatur! Verum quoniam in hoc exilio, sensim deficiente deuotionis astu, succedit delicti pruina, quâ cordis sedes constringitur; hinc diuinus hospes angustioris impatiens domicilij à nobis recedit, maxime si post æstiuos charitaris ardores, alicuius criminis pruina, slante Dæmonis

aquilone, subsequatur.

3. Porro rationem fugæ discessusque Domini idem Doctor mellistuus ser. 3. de Ascensione Domini his adfert verbis : Impleri visitationibus Domini anima non porest, que distractionibus subiacet, & quanto magis illis enacnabitur, tanto amplins istis implebitur, s. multum, multum; si parum, parum; vel certe, si magis probas, numquam ista illis misceri poterunt in teternum. quia vbi vacua vasa non inuenit oleum, stare necesse est. Neque enim spiritus & caro, ignis & tepiditas, in uno domicilio commorantur, prasertim cum tepiditas ipsi Domino soleat vomitum prouocare. Nempe Christi humanitas in Sacramento ignitus carbo est, de diuinitatis ardore plane flammeus, contacta non solum adurens, sed & vicina quæque potens inflammare. At non bene conveniunt carbo & glacies, ardor & algor; nec in vnico cordis sinu sese copatiuntur frigus iniquitatis, & flamma charitatis. Hinc Gilberrus ser. 6. in Cant. expendens illa verba sponsæ: Quasiui illum & non inneni, eleganter ait: Fratres, si sedulitas submouetur, desidia quando admittetur? Si non inuenit amor, quando inueniet tepor? Sponsa diledum quesierat etiam calente studio, quia tamen non toto cordis affectu, nec toto charitatis feruore quæsierat, ideirco se non inuenisse conqueritur: anima verò iners, languida, tepida, forte eriam admisso crimine gelida sponsum in cordis hospitio reperire sperabit? absit. Vt enim coturnices nostris è regionibus prima pruina fugari solent, ita Dominus e tepidi, gelidi ve cordis hospitio confeftim recedit. Hofpes solum in feruore fidelis.

# EMBLEMA XLI. AQVILA SENEX, PETRÆ ATTRITV, CLAVSVM OS AD CIBVM APERIENS.



M Os aquila est, rostri nimium cui creuit aduncus Mucro, nes ex raptà viucre carne licet. Attritu lapidis clausum os aperire, tiboque Peilere, languebat qua moribunda, famem.

Digitized by Google

Sic scnio confecta, cibi virture refloret, Atque iuuentutis gloria prima redit.

### APODOSIS.

Petra mini Iesus, astritio cordis ad illans Sola potest sanctis os aperire cibis. Obstruit os mortale nesus, attritio pandit, Iuncla Sacramento cor renouare potest. Os humilis primum reseret consessio; clauso Ore quis ad sacras posset hiare dapes?

### FONS EMBLEMATIS.

Icitur aquila, cum senectute corporis pressa fuerit, immoderatione rostri crescentis, cibum capere non posse: pars enim rostri eius superior quæ supra partem inferiorem aduncatur, cum præ senecta immoderatius creuerit, longitudo eius incrementi non sinit eam os operire, vt sit aliquod interuallum inter inferiorem partem, & vncum superiorem. Nisi enim aliquod interuallum pateat, non habet morsus quasi forcipem, vnde velut tondeat quod transmittat in fauces. Crescente itaque superiore parte & nimis aduncatà, non poterit os aperire & aliquid capere. Hoc ei facit vetustas. Pregrauatur languore senectutis; & inopia comedendi languescit nimis, vtraque re, rtate, & egestate accedente. Itaque modo quodam naturali in mensura reparandæ quasi iuuentutis, aquila dicitur collidere & percutere ad petram ipsum quasi labium suum superius, quo nimis crescente, edendi aditus clauditur, atque ita conterendo illud ad petram excutit, & caret prioris rostri onere, quo cibus impediebatur. Accedit ad cibum, omnia reparantur; erit polt se-

V 1ij

Digitized by Google

nectutem quasi iuuenis aquila; redit vigor omnium membrorum, nitor plumarum, gubernacula pennarum, volat excelsa sicut ante, fit in ea quædam refurrectio; non ad immortalitatem reparatur, nos autem ad vitam æternam. Sedetamen proptereà inde ducta est similitudo, vt quod nos impedit, petra nobis auferat. Non ergo præsumas de tuis viribus: firmitas petræ tibi excutit vetustatem, Petra autem erat Christus. In Christo renouabitur sicur aquilæ iuuentus nostra. Oblitus es comedere panem tuum? creuit verustas, os clausit, atteratur in petrâ. Non satiaris modo, quia non est idonea anima tua ad solidum illum & magnum cibum, fed rostro clauso non est idonea: vetustas tibi os clausit; proptereà petra data est, vbi vetustate contrità, renouetur iuuentus tua, sicut aquilæ, vt possis manducare panem tuum illum qui ait : Ego sum panis vium qui de cœlo descendi: renonabitur inuentus tua, sicut aquila, tu satiaberis in bonis. Hactenus S. P. August. enarratione in Psal. 102. ad illa verba: Renonabitur vt aquile inuentus mea. Breuiter Aristoteles L. 9. de animal. c. 32. Senescentibus aquilis rostrum superius accrescit, incuruaturque subinde magis magisque, vt demum fame intereant.

## INTERPRETATIO.

I. Nolo nunc celebrem illam ventilare quæfitionem, an contritionis actus in Sacramento pænitentie necessario requiratur, adeo vt
attritio etiam illa quæsalutaris à Theologis appellatur, cum Sacramento non sufficiat ad animam à
peccatis emaculandam? satis mihi est doctrina
Tridentinæ Synodi Sess. 14. c. 4. declarantis. Illam

contritionem imperfectam que attritio dicitur, quoniam vel ex turpitudinis peccati consideratione, vel ex gehenna & pænarum metu communiter concipitur, si voluntatem peccandi excludat, cum spe venia, non solum non facere hominem hypocritam, & magis pescatorem; verum etiam donum Dei esse, & Spiritus sancti impulsum, non adhuc quidem inhabitantis, sed tantum mouentis, quo pænitens adiutus viam sibi ad iustitiam parat. Et quamuis sine Sacramento Ponitentia per se ad sustificationem perducere peccatorem nequeat, tamen sum ad Dei gratiam in Sacramente Ponitentia impetrandam disponit. Quam doctrinam definit Can. s. eiusdem Sess. Ex quibus liquet attritionem illam salutarem quantumuis contritione inferiorem, quippe que non sit admissi peccati detestatio, vt est offensa Dei super omnia dilecti, nihilominus viam ad iustitiam parare in Sacramento Ponitentiæ, ac proinde os prioribus delictis obstructum, ad Eucharistiz susceptionem aperire. Certè parum noux legis Sacramentorum supra illa veteris legis, dignitati confuleretur, si eadem omnino contritio, quæ ad Hebræos olim iustificandos exigebatur, à Christianis quoque ad gratiam obtinendam in Sacramento ponitentia necessario requireretur. Cæterum vltro fateor contritioné perfectam, que voto etiam foli Sacramenti connexa ad mortalis culpæ remissionem sufficit, longè nos excellentiori modo ad sacram communionem disponere, & os prioris vitæ vetustate clausum melius aperire.

2. Patet quidem semper os eorporis, vel in inueteratis peccatoribus; verum os cordis, peccato mortali ita clauditur, vt adorandæ carnis prædam deinceps edere impotens anima periculosa same

y iii

& senio conficiatur. Quanam autem vià os aperietur? attritu ad petram? quænam illa petra cor durum atterens, & ad cibum aperiens? Christus, à quo non folum impetratur gratia, sed etiam gratie mater pænitentia, quæ clausum os ad cibum Eucharisticum aperit, quo fames sedatur, senectus abigitur, pristinæ iuuentutis gloria renouatur. Os ille veraciter aperit, qui se simpliciter & humiliter accusat; os obstruit qui confitendo sele inaniter excusat, quod potius dissiteri est, quam confiters. Illud, inquit Bernardus ser. 16. in Cant. non confessio est, sed defensio, nec placat, sed prouocat; in animam eteniin suam pecsat qui se excusat, repellens proinde à se indulgentie medicinam, & sic vitam proprio sibi ore intercludens. Quid est excusatione sibi proprio ore vitam intercludere, nisi defe-Etu synceræ confessionis os obstruere, quo panem vitæ debuerat comedere? nec enim peccator à Domino panem viuum iure potest exigere, nisi prius illum sibi infensum studeat mitigare; cum non nisi mitigatus foleat alimenta concedere. Quomodo verò mitigabituri culpæ confessione. Audi Tertull. l.de pænit. Satisfactio confessione disponitur, confessione pæni. tentia nascitur, pænitentia Dens mitigatur. Mitigatus pænitenti cœlestem alimoniam impertitur, ergoPænis tentià, & attritione clausum os cordis ad Eucharisticas epulas reseratur. Quippe cor contritum & humiliatum Deus non despicit, sed respicit, imo etiam semetipso, vipore vero & vnico cordis cibo reficit, & pascit. Sanat contritos corde, canit Psal+ tes regius, a interprete Aug. Sanat bumiliates corde, fanat conficences, sanat seipsos punientes, in fese verum sudicium exercentes, ut possint esse illius missericordium sentienes. Quam misericordiam? Illam vrique quâ

mouebatur qui dicebat: Misereor super turbam, quia triduo sustinent me, nec habent quod manducent. Triduo siquidem sustinent, qui contritione, confessione, & satisfactione ad Eucharisticum panem sese disponunt. Sentiunt ergo Dei misericordiam, dum prius suam sentientes miseriam, implorant coelestem alimoniam, quam me-

rentur per pænitentîam.

3. Peccator proinde, priusquam accedat ad altare, meminerit placabile confessionis sacrificium offerre, contritique cordis victimam in aram inferre, vt sic ore vi consessionis aperto panem superessentialem mereatur comedere. Siquidem ex Lactantio in Epitome diuin. Institut. c. 6. Ha sune victime, boc sacrificium placabile, bic verus est cultus, cum bomo mentis sue pignora in aram Dei confert, summa illa maiestas hoc cultore latatur, hunc ut filium sufcipit, quia donum immortalitatis impertitur. videlicet Eucharistiam, que pharmacum immortalizatis dicitur, quam solus ille suscipere meretur, cuius os prioribus culpis obstructum, per attritum ad petram mysticam aperitur. Etenim Ambrosij celebris sententia est l. 1. de poenit. Euistentissime Domini pradicatione mandatum est, etiam prauissimi criminis reis, si ex toto corde, & manifestà confessione peccati pænitentiam gerant, Sacramenti ealestis refundendam gratiam. Hinc subtiliter August. serm, 102. de Tempore, observar, pannosum illum Euangelij conuiuam, idcirco præsertim à rege damnatum, & à nupriali conuiuio exclusum fuisse, quod cum mitius increparetur, Amice, quomodo buc intrafti non habens vestem nupeialem? Quæ verba internam inspirationem eum ad criminis contessionem excitantem exprimunt) ipse obmutuerit, & humili

culpæ confessione os aperire noluerit, quo se cælesti epulo reddidit indignum. Tunc enim folum cum obmutuit, & crimen silentio pressit, illum damnauit, magis vrique propter confessionis neglectum, quam propter nuptialis stolæ defectum, quam obtinere poruisset confitendo delictum. Quemadmodum igitur seni aquilæ rostrum aduncum ad petram atterenti, & aperienti, redit vigor membrorum, nitor plumarum, & sit in ea quadam resurrectio, vt superius in Emblematis sonte aiebat August. ita pænitens vbi cor ad lapidem angularem atterendo, clausum os aperuit & inuenilem Christi carnem comedit, illico innenescit & renouatur, tum Eucharistiæ, tum ipsius virtute pænitentiæ, cuius vires admirans Chrysost. hom. de ponit. exclamat. O pontentia que peccatum Deo miserante remistis, & paradisum reseras, que contritum sanas hominem, & tristem exhilaras, vitam de interitu reuocas, statum restauras, honorem renouas, siduciam das, reformas vires, gratiamque abundanturem refundis. Nonne hoc est, instar aquilæ renouari, im mo & resurgere, cum non solum vires restaurer, verum etiam vitam de interitu reuocet, os ad cibum viuum & immortalem aperiens. Nempe cibis attritio clausum os aperst,

# EMBLEMA XLII. CICONIA ADVLTERA

FONTE AD SCELVS CELANDVM
ABVTENS,



S Iccine adulterium celare ciconia speras?

Fæeida dum puris membra lauantur aquis.
Illiciti tandem cottus prodêris odore,

Atque mari pænas dilaniata dabis.

# APODOSIS.

Perfida sic vxor, diuini fontis abusu,

Occulit admissum coniugi adulterium.

Hei mihi! qui mores! qua temporal crimina Iesus

Palliet, & propria carne, cruore tegat?

Vela Sacramenti, Veneris sint vela nesanda,

Subque Dei lateat virgine carne Venus?

Proh scelus inferni vix igne piabile! tegmen

Sacrilegi coitus sacra spnaxis erit?

Ecquid agis meretrix? mortalem crimina celus:

Nescis omniscium fonte latere Deum?

Mortalem vt lateas, immortalemne latere

Posse putas? multum falleris, immo pates.

Proderis ipsa magis diuini fontis abusu:

Non bene in illimi crimina fonte latent.

### FONS EMBLEMATIS.

TOn dubium est ciconias castitatis sectatrices N esse, fædusque conjugij inuicem seruare. Fertur enim quòd in eminentiori loco domus cuiusdam par ciconiarum habitarit; vne mare ad pa-Itum recedente, frequenter alius mas adueniens fæminam adulterino coitu polluebat. At illa statim eminus in fonte se mergebat, sic scelus adulterii per aquæ lauacrum delens, marem proprium deludebat. Huiuscemodi factum Dominus habitationis frequenter aduertit, & quadam die post adulterium, eam à fonte ne lauaretur prohibuit. Nec mora, mas à pastu rediens, in sua fæmina scelus adulterij deprehendit, & in præsentia dissimulans abiit, reuersusque secunda die maximam ciconiarum multitudinem secum adduxit, que singulæ adulteram aggressæ miseram crudeli morte laniarunt, hactenus Author lib. de naturá rerum apud Gesnerum in ciconia.

#### INTERPRETATIO.

Vantò præ cæteris Saluatoris fontibus Eu-Lcharisticus limpidior est, tanto illius vsus fanction, & abusus sceleration ac damnabilion. Cicontam domestico fonte abutentem ad adulterium celandum non diu pertulit mas offensus, sed totà vi insurgens in poenam, vbi primum illiciti coitus odorem deprehendit, numerosæ multitudini dilaniandam obrulit; quantò minus Christus Puritatis Eucharistice zelator precipuus, nonnullas mulieres frequenti sacræ synaxeos abusu potius, quàm vsu, sua adulteria coniugum oculis occultantes, æternis cruciatibns addicet? qualis enim impudentia iisdem velis infandam Venerem occultare, quibus prima virginum Trinitas, & torius princeps virginitatis Christi humanitas, & Marianæ carnis virginalis portio, & totius fons puritatis operitur. Limpidior est fons Eucharisticus, quam vi tot horribiles spurcirias occulat, fluidior illius latex, quam vt tanta criminum ferat onera, sincerior Dei absconditi simplicitas, quàm vt istam diu patiatur hypocrisim. Quippe si teste August. in Psal. 63. Simulata innocentia non est innocentia, simulata aquitas, non est aquitas, sed duplex iniquitas; quia & iniquitas est, & simulatio: Nonne triplex erit iniquitas, & adulterium commissse, & pieratem simulare, & sacrilega communione crimen occultare? si iuxta Hieronymum l. 7. in Isaiam sub finem, in comparatione duorum malorum leuius malum est aperte peccare, quam simulare & singere fanctitatem: Quid de impudica muliere censen.

dum, que non solum sanctitatem simulat, sed & totius sanctitatis sontem execrabili simulatione conspurcat? Nonne cordium inspector, & renum scrutator Dominus in Sacramento delitescens, cuius oculis omnia nuda & aperta sunt, illam templum simulata pietate ingredientem iisdem potest compellare verbis, quibus olim vxorem seroboam Ahias Propheta 3. Reg. c. 14. Ingredere vxor seroboam, quare aliam te esse simulas? ego autemmissius sum ad te durus nuntius. Quidni enim durus illest nuntius, qui meretrici anime à Deo suo fornicanti durissimum annuntiat iudicium, qui gehennam interminabilem, ardores sempiternos, & mortem eternam interminatur.

2. Memini Gregorium Nazian. in funebri orat. Patris, hypocritam comparare meretrici, quæ, vt eius verbis vtat. Sicut cum natiua pulchritudine destituta est, ad colores, pigmenta & fucos confugere solet; ita hypocrita cum specie solida perfectaque virtutis careat, adumbrationem quamdam pietatis externam simulat, que eorum oculos retinet, qui adumbratà vir tutis simulatione capiuntur. At quæ damnabilior hypocrisis, quam eorum participatione mysteriorum quibus tota sanctitas adumbratur, summam iniquitatem dissimulare, & fanctitatem fingere? Deus necilluditur, nec fallitur; secretiores cordis recesfus penetrat, offium peruadit medullas, intimiores anima sinus permeat, & occultiores cogita-tiones agnoscit, voluntatesque conceptas in ipsis adhuc clausi pectoris latebris intuetur: quæ igitur maior dementia, aut intolerabilior impudentia; quàm externa pietatis simulatione scelera velle tegere, quæ sub illius luce clarescunt? Equidem vt cum Augustino loquar 1.83. questionum q. 53. sieut

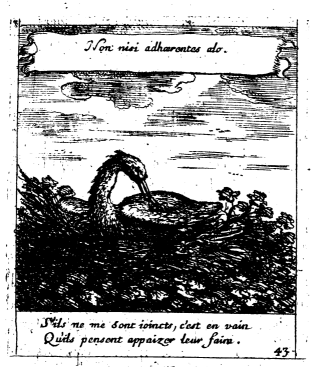
prope summa & divina virtus est neminem decipere. sic vleimum vitium est quemlibet decipere. Maxime verò illum velle decipere, qui nec decipi potest, nec decipere, plane diabolicum est, & tota numinis vltione dignissimum; quod summa illius simplicitati nihil magis aduersetur, quam hypocrisis, nihil ipsius sanctitati sit hostilius, simulatione sanctitatis. Sanè quoties impudica mulier, vt illicitos celet concubitus, ad facram synaxim accedit, tories viuum Dei corpus gloriosum, & sole fplendidius cadauerosi pectoris sepulchro recondit. Proptereà siquidem in Euangelio dealbatis sepulchris assimilantur hypocritæ, quòd sicut sepulchra marmorea foris quidem pulchra, intus autem vermibus scatentia sunt, & plane sepulchra; ita mererrix pierate luxuriem adumbrans, spectantium quidem oculis apparet pia, quamuis intus sit aperto sepulchro fætidior, & coram Deo prorfus abominabilis. Hinc Iob. 13. dicitur. Non veniet in conspectum Dei omnis hypocrita. Qui etenim in conspectum Dei aliquando veniret, qui diuinis oculis fucum fecit, vi eum, si fieri posset, circumueniret? quomodo coram reuelata Dei maiestate in calis appareret, qua coram occultà ipsius Diuinitate toties in templis comparuit, vt eius san-Ctitatem sanctitatis simulatione contaminaret?

3. Quid tandem dicam de qualibet anima à Deo sponso, mortalis sceleris admissione, fornicante? siquidem authore Bernardo ser. 4. super Salue regina, Fornicatio alia est spiritus, alia corporis: spiritus fornicatio est, deserto Deo adherere diabolo. Vnde Psal. 72. dicitur: perdes omnes qui fornicantur abste. Etcenim, vt addit Gillebertus ser. 35. in Cant. sure perditur qua tam charas necessitudines perdit fornicando,

nes ultra meretur bac blandimenta audire, ut vocetur foror, ut sponsa, ut hortus, & horus conclusus, qui neminem nisi dilectum admittit. Dicam audacter, nullam fornicatricem animam, ad nuptialem dilecti thalamum in altari impudenter accedentem, impune recessisse. Exemplum è multis vnum proferam, à S. Cypriano lib. de lapsis allatum, de quadam muliere, qua cum à Deo suo fornicata esset, fornicatione spiritus, que idolorum est seruitus, ad' facram communionem accedens, nec cibum, sed gladium sibi sumens, & velut quadam venena lethalia, inter fauces & pectus sanguinem admittens, angi & anima exastuante concludi postmodum capit ; & pressuram non iam persecutionie, sed delicti sui passa, palpitans & tremens concidit. Impunitum diu non fuit nec occultum dissimulata conscientia crimon ; qua fefellerat hominem , Deum sensit vltorem. Nimirum yt Çiconia mas illicitum comparis coitum odore deprehendens, eam reliquis discerpendam obtulir, etsi fontis abusu scelus celare niteretur; ita Deus vindex infidelem animam atrociter punit, quo niam Eucharistici crimen male celat foncis abus.

#### EMBLEMA XLIII. ARDEA PVLLOS NON

NVTRIENS, NISI SVO CORPORI



NOn nisi adharentes lateri cibat Ardea pullos, Inceditque ferens hoc pietatis onus. Enta magis soboles, alis protecta parentis, Erigit ad lectas rostula hiulca dapes.

#### APODOSIS.

Corpori adhærentes & vero, & myfico alumnos
Pafin, at abfcissis pabula, Christe, negas.
Jure quidem: nec enim diuinâ viuere mente,
Seiuncta a proprio corpore membra valent:
Non anima anulsos animat, mouet, & regit arius;
Abscindi à viuo corpore, nonne mori est?
Viuere vis Domini cælesti spiritu? adhære
Corpori, adhærentem gratia iugis alet.

#### FONS EMBLEMATIS.

A Rdea stellaris exclusos pullos mater sub alis souet, singulum singula, & sic pullis suo corpori adherentibus incedit, prominentibus eorum rostris cibum benigne inserens. Ita Physiologus apud Gesnerum in Ardea stellari.

#### INTERPRETATIO.

In a quidem Ardez stellaris erga pullos pietas, vi illos alis protegat, & suis lateribus intimè adharentes selectis dapibus enutriat, quas prominentibus inter alarum pennas rostulis inserit: verum admirabilito omnino Christi erga sideles Charitas, pulos suo ram vero, rum mystico corpori (quod est Ecclesia) sirmiter adharentes, immortalibus Eucharistiz pascit epulis; ab viroque autem corpore separatos tanquam secula degeneres inedia consumi permittit. Enimyerò, quandoquidem ex Chrysostomo hom. 61. ad pop. Propièrea Dominus vorque suma in nos contemperanit, ve unum quid essentiment, tanquam sorque capiti co uptatum: ardenter enim amamium hoc ass. Sacio inde liquet neminem ex cordis assectu suo corpo-

re pascere 3 nist sibi per charitatis reciproca glutinum adherentem. Porto illa intima membrorum suo cum capite vnio, illa corporum hostrocum cum iphus corpore singularis commistio, nonnifi ein sdem corporis participatione perficidocut idem Doctor hom. 45. in Ivan. Ve non felum per dilectionem, sed respect in illam carnem connertamar, per cibum id efficieur, quem nobes largium est. Cim enim (num in nos amorem indicare vellet, per corpur sum se nobisoner commissuit, & in voum nobiscum redegir, ve corpus cum capine vnivetur. Cur autem intimam illam membrorum cum suo corpore copulan defiderer, hinc oriri autumo, quod vi ipfemet nit: Caro non prodost quicquam : spiritus est qui winficar. Valt ergo nos tuo viuificare spiritu, ac proinde prius suo corpori per charitarem adharore Fr Sacramemuli guffu ( verba funt Cypriani de Natinirare Christi) vinificis mysteriis inherentes van care, & vans spiritus simus ; dicente Apostolo: que adbatet Domine, unus spiritus est. Porro lesuano spirita vegerari nequeunt membra ab lpsius corpore seiuncta, sedea solum que & capiti conformia, & libi innicem coherentia, conformia moribus, coherenția fide & amore. Suo quidem corpore Indam producem panie, sed inuitus, vepoce sibi nullatenus charitate coherentem, At suo spiritu mipime vinificanit, vipote membrum à suo corpore separatum. Vitro verò cereros Apostolos sua carne faginauit, vipote fibi charitate coherentes, fuoque spiritu viuisseauit, canquem partes nobiles suo corpori contunctas. Nis enim virture diuine communionis illis fuiffer non solum vaitus, veru etiam, ve ita doquar, concarnatus & conuiscerarus, dum ad horam ab its in horto Gethlemani Patrem oraturus abscessit, non ab Euangelista abillis auussus diceretur: auelli siquidem id tantummodò propriè

dicitur, quod alteri tenaciter adhæret.

2. Hoc argumentum D. Augustinus præ cæteris Patribus eleganter prosequitur, cuius verba licet longiora, quia tamen huius Emblematis animæ summopere consentanea, profero: sic igitur tract. 27. in Ioan. disserit: Manemus in Christo, cum sumus membra eim: ut autem simu membra eim, unitas nos compaginal; vt compaginet unitas, quid facit nisi charitas? & charitas Dei unde? Apostolum interroga: Charitas Dei,inquit, diffusa est in cordibus nostris per Spiritum san. Etum qui datus est nobis. Ergo spiritus est qui vinificat, spiritus enim facit viua membra, nec viua membra spiritus facit, nisi qua in corpore qued vegetat ipse spiritue inueneris. Vnde sic concludit tract. 26. in Ioan. Fiant fideles Corpus Christi, si volunt vinere de spiritu Christi. De spiritu Christi non viuit , nisi Corpus Christi. Vis ergo & tu viuere de corpore Christi? in corpore esto Christi. Inde est quod exponens nobis Apostolus hunc panem: unus panis, inquit, unum corpus multi sumus. O Sacramentum pietatis ! ô signum vnitatis! ô vinculum charitatu! qui vult vinere, habet vbi vinat, babet unde viuat. Accedat, credat, incorporetur, ut viuificetur. Non abhorreat à compage membrorum, non sit putre membrum quod resecari, mercatur ; non sit distoreum, de quo erubescatur; sie pulchrum, sie aptum, sit sanum: hareat corpori, viuat Deo de Dee.

3. Quæres quid sit Dominico corpori adhærere; & in illius membris computari? Respondet S. Bernardus 1. de vita solit. ad tratres de Monte Dei Quandiu in eo manes per amorem, & ipse in te per sanctitatis & iusticia operationem, in eius corpore, & membris eius computaris. Et quid est Christianum

Domino adhærentem ab eodem pasci? nisi corpus eius spiritaliter manducare, passionem ipsius recolendo, & patientiam imitando? Eumdem Patrem audi ser. 2. in Cona Domini. Nouit quicunque rette sapit, quantum Christiana pietati expediat, Dei seruum deceat, sacrosantta Passionis ipsius fidelius recolere beneficia, ad fruendum suauiter in conscientià, ad recondendum plenius per imitationem in memorià, quod est spiritaliter manducare corpus Domini, & Sanguinem eius bibere, ob amorem & reuerentiam eius, qui credentibus in se precepit dicens; hoc facite in means commemorationem. Quisquis proinde in Christo manet per amorem, ab eodem libentissimè pascitur, quoniam aptus est, vt diumo spiritu viuisicetur; quoniam sacrosancto corpori tanquam viuum, pulchrum & sanum membrum charitate copulatur. At delicatiori ac succulentiori cibo alitur, qui non qualecunque membrum istius corporis, sed pars præcipua & nobilis, immo cor ipsum appellari promeretur. Vos ellis corpus Christi, & membra de membro, inquit Apostolus, quæ verba enucleans Gillebertus ser. 21. in Cant. appositè succlamat: Felix plane quodcunque membrain capitis buins; sed qui cor est eius, de pracipuis est. Et vide si non cor eius, qui quodam in ventre secretorum Dei foueatur, in vitali affectionum calore, in medio meditationum : de corde enim cogitationes, non operationes exeunt. Iure ergo cor est, qui in medio spiritalium locatus est cogitationum, in pinguediue gratiarum, in quodam ventre veritatis, in vtero sapientia. Felix quodcunque Dominici corporis membrum; quod vnumquodque cum alis cohæreat, & quamuis ob diuerla gratiarum munera non eumdem cum alus actum habeat, vnitas tamen interior, & vnani-X iij

#### ORPHESS EXCHARISTICUS

mitas ipsam quoque multiplicitatem colligat, & charitatis glutino constringir. At longé selicius, qui seruentissime charitatis essectu cor hususce corporis esse meruit. Sed qualecunque sit membrum, modo corpori adhareat, eius substantia nutrietur, quoniam Dominus membra sua & spiritu vegetat; & substantia nutrit; si verò non adhareat, non nutriet: quia sideles suos, sicut Ardea pullos, non nisi adhareates pascis.



# EMBLEMA XLIV. CINNAMOMVS CARNIS

COMPORTATÆ PONDERI IMPAREM NIDVM SVBRVENS.



Mprudens quid agu volueru ? quid grandia earnis Pondera comportas, vinde cubile graues? Hostiles attende dolos; te carnibus Indus Decipit, ve nidum pondere in ima trahant. Niduli Aromaticas desiderat ille ruinas, Et pretiosa tua cinnama tigna domus.

APODOSIS.

Sape leuem cordis Christi caro pondere nidum Subruit, est oneri sapius impar homo. Ni domus interior solidis sit sulta columnis, Tignaque viitutum sirma catena liget.

Corruet ingenti diuina pondere carnis:

Est firmanda prius , post oneranda cibis.

Si concussa tremat mortalis pondere culpa; Hanc illata Dei diruet ipsa caro.

Culpa igitur quicunque grauem se pondere sentie, Grande Sacramenti ferre timebit onus.

#### FONS EMBLEMATIS.

Innamomum Arabes mirabilius, quam thus & casiam legunt: nam aut quo modo, aut qua in terrà gignatur, illud nequeunt dicere, nisi quod probabili ratione vtuntur, quod quidam volunt gigni in his regionibus, vbi Dionysius educatus est, & ipsas cinnamomi festucas adferri à grandibus quibusdam alitibus, ad nidos è luto constructos, in præruptis montium, & homini inaccesfis. Contra quas hoc Arabes excogitauerunt: Boum & aliorum iumentorum membra minutatim concisa in ea loca portant, & vbi tuxta nidos posuere, procul abscedunt. Ad hæc frusta delapsæ volucres ad nidos suos carnem comportant, cui sustinendæ impares, nidi ad terram discissi labuntur. Tunc Arabes ad eos colligendos accedunt. Ita Herodotus lib. z.

#### INTERPRETATIO.

Innamomi siue cinnamulgi volucris Indica nidus sublimior, lignis materiatus aroma-

ticis nimio comportaræ carnis pondere grauatus subuerritur, quòd tigna illius non satis firmiter inuicem cohæreant, vnde iis sub carnis onere dissidentibus, fœtus suos & aromata multo labore conquisita, tum ad nidi structuram, tum ad prolis annonam infeliciter amittit. Euchariltia inæltimabilis prorsus pretij, creatis omnibus facile præponderat, quod Christum in quo totius inhabitat plenitudo Diuinitatis, in quo sunt omnes thesauri sapientiæ & scientiæ Dei, in quo omnes tum gratiæ, tum gloriæ opes ac diuitiælatitant, includat. Nemo proinde carnem adorandam, tot opibus & gazis refertam in interiorem pectoris nidum inferat, nisi se ferendo tanti Sacramenti ponderi senserit idoneum, nisi nidi structuram tignis inuicem bene cohærentibus ita stabilem nouerit, vt rantæ maiestatis pondere subrui non possitt siquidem vt eleganter ait Bernardus ser. 2. in dedicat. Primo loco studeat unusquisque ne dissideat ipse à semetipso, quoniam omne regnum in seipsum divisum desolabitur, & domus suprà domum cadet, nec intrabit Christus vbi fuerint parietes inclinati, & maceria depulsa. Nonne enim corporis sui domum integram anima vult babere, & exire illam necesse est, si fuerint à se inuicem membra dispersa? Videat ergo & ipsa si desiderat habitare Christum per sidem in corde suo, 1. in seipsa : sollicite caneat, ne à se invicem membra eius dissideant, I. ratio, voluntas, atque memoria. Sit ergo absque errore ratio, ut bene congruat voluntati, talem enim voluntas amat : sit & voluntas sine iniquitate, quoniam ratio talem approbat, sit etiam memoria sine sorde, ut nullum in ea peccatum maneat, quod non pura confessione deleatur. Bonum proinde parat habitaculum Deo, cuius nec ratio decepta, nec voluntas peruersa.

mec memaria fuerit inquinata. Tres igitur, domus interioris ad capiendam Dei absconditi maiestatem destinata, parietes sunt, ratio sine errore, voluntas sine iniquitate, memoria sine peccati sorde: tigna vero iis innixa Christiana virtutes, quas innicem coharere dissicile est, nisi charitate constringantur, aut diu subsistere stabiles, nisi in humilitate sundentur: harum quippe virtutum tam indiscreta connexio est, yt qui in vna earum construitur, simul in vtraque sundetur: sicut enim pars charitatis est humilitats, ita pars humilitatis est charitas.

2. Ruinæ proinde proxima est illa animæ domus, nec sustinendo Sacramenti ponderi idonea, cuius tigna nec charitate connexa funt, nec humilitate stabilita. Siquidem ex S. Hieronymo ep. 14. ad Celantiam: Hac oft pracipus conservatrix & quasi custos quadam virtuium omnium. Hinc Chrysost. hom. 35. in Genes. docens quanam arte in pedoris sinu, stabile Christo domicilium exstruere possimus, ita loquitur, bonis operibus nastris humilitatem quasi fundamentum substruamus, vi secure virintes superextruere valeamus. Virtus enim non est, nist couiunctam habeat humilitatem. Qui hoc fundamentum re-Ele iecerit, poterit in quantam voluerit altitudinem fru-Eturam excitare. Hac est inexpugnabilis turris, hac omne continet edificium, non sinens ipsum vel à ventorum violentià, vel ab imbrium impetu, vel à spirituum vi deyci; sed omnibus insidys inaccession facis & innictum, quasi ex adamante constructum esser. Quid ad rem nofiram accommodatius? quantumuis enim aromaticis virtutum lignis interioris nidi Aructura coalescat, nisi tamen solida humilitatis basi stabiliatur; Eucharistig pondus nunquam sustinere pore-

rit; quod cetere virtutes nutent, nisi humilitate fulciantur, quantumliber earum actus excelli videantur. Miranda quippe achio cum elaciene, non elenat, sed granat, inquit Gregor. M. hom.7. in Euang. Vnde hocinifi quia ex Cypriano de Natiuit. Christi, fundamentum sauctitatis semper fuit bumilitat, nec in cale stare permi superba sublimitas. Quia vero plerique Cinnamulgum auem zmulabundi, sublimem quidem in corde suo ex variis virtutum aromaribus Domino nidum exstrumt, nec tamen profundå humilitate fulciunt; hinc accidit vt dum adorandam in illum carnem inferunt, totam structuram tanti Sacramenti ponderi imparem diruant. Contrà vero qui tigna virtutum & charitate connectunt, & humilitate stabiliunt, solidam domum ædificant : quoniam teste Ambrosio ep. 84. in verâ bumilicate nibil diuisum, nibilque non selidune est, & ideo omnes participes suos vnum facit, quia inaqualitatem ipsa non recipit.

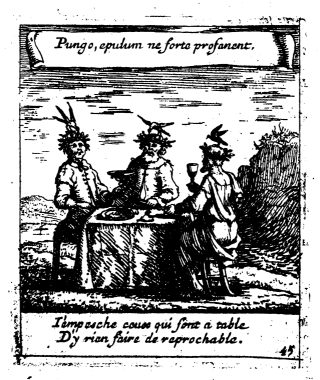
3. Intolerabile Dominicæ carnis pondus suis dispendiis expertus est Iudas proditor, dum illam ausu nefario in pectoris nidum nec charitate compactum, nec humilitate sirmatum comportans, tanto impar oneri, crepuit medius, & disfusa sunte omnia viscera eius, totaque structura penitus diruta & dissipata. Nimirum vt eleganter ait Cyprianus de Cœna Domini, V bi sacrum cibum mens persida tetigit, & sceleratum os panis sanctissicatus intrauit, parricidialis animus vim tanti sacramenti non sustinens, quasi palea de area exsussiatus est. Similiter illa paruula, cuius idem Pater lib. de lapsis meminit; sacrificiis idolorum polluta, sese ferendo Sacramenti ponderi postmodum imparem sensit; vix enim illi Diaconus os instinctu diuinæ

maiestatis obturanti de Sacramento calicis insudit, cum secutus est singultus & vomitus: In corpore atque ore violato Eucharistia permanere non potuit. Sanctificatus in Domini sanguine potus, de pollutiu visceribus erupit. Tanta est potestas Domini, tanta Maiestas. Adeo vera est illa celebris Tertulliani sententia lib. de patientià c. 1. Bonorum quorumdam, ficuti & malorum intolerabilis magnitudo est; ut ad capienda & prestanda ea sola grava dinina inspirationie operetur. Nam quod maxime bonum, id maxime penes Deum, nec alius id quam qui possidet, dispensat, ve cuique dignatur. Ita sanè beatis mentibus intolerabilis foret diuinæ visionis magnitudo, nisi lumine gloriæroborarentur; intolerabilis viatorum intellectui tot sublimium mysteriorum credulitas, nisi habitu sidei fulciretur, intolerabile demum humano cordi Eucharistiæ pondus, nisi & charitate & humilitate solidetur: qui diuinam carnem, instar Cinnamulgi, in nidum instabilem comportauerit, dissolută illius structură, Grandis sua perdet pondere prada.



### EMBLEMA XLV. DACNIS EPVLANTIVM

CAPITI ILLIGATA, NE QVID IN MENSA INDECENS AGANT, PVNGENDO PROHIBET.



Parula sopitos prohibet dormire bibentes

Dacnis, es ad calices excitat, atque dapes.

Hanc conuiua solet capitis religare corolla,

Possit ut exhaustis inuigilare suphis.

#### APODOSIS.

Ne quid in angustis timor impedit, aris
Ne quid in angustis irreventer agas.
Hunc anima vincire decet, ne pressa sopore
Inter adorandas dormiat illa dapes.
Neue semel cratere madens mysteria temnat,
Interius pungat mixtus amore timor.
Solus is ungendus divini balsamo amoru,
Qui maiestatis pungitur ante metu.
Hic quod ames, metuasque, epulo reperitur in uno,
Est metuenda Dei gloria, amandus homo.
Altor, & vitor inest; Deus vitor iure timendus,
Altor amandus homo: si vus, vitrumque time.

#### FONS EMBLEMATIS.

Acnides sunt auium genus, quas Ægyptij inter potandum cum coronis deuincire solent, quæ vellicando, morsicandoque & cantitando assiduè non patiuntur dormire potantes, aut quid indecens in mensa agere. Ita Pompeius Festus.

#### INTERPRETATIO.

r. Q Vod epulantes Ægyptij olim agere confueuerunt, ne diuturna potatione sopiti,
in mensa rhonchos ederent, Dacnides nimirum
auiculas capirum corollis religando, quarum crebris punctionibus & modulis à somno excitarentur; idem sere Christianis omnibus ad magnisicum Eucharistia conuiuium diuinitus inuitatis
exequi necesse est, ve Dei videlicer timorem alrius
cordibus impriment, ouius reportitis identidem
punctionibus, à extestis mense profonatione præpediantur. Mensi sur removis diumi Dacnidem al-

ligauerat S. Martinus, quem nullus vinquam ad altaris mensam accedentem aspexit, nisi corde palpitante, vultu pallido, tremulis manibus & labiis, genibus sese inuicem collidentibus, totius denique tremore corporis, presentis Numinis metum contestantem. Reuera D. P. Aug. exponens illud Pfal. 21. Vota mea reddam in conspecta timen. tium eum, ibidemque per Christi vota, Euchari-Riam intelligens, quam semper habuit in votis, & ardenti desiderio desideranit, satis innuit Dominum non his coram contains pra nimio tantorum mysteriorum horrore contremiscentibus sua huiusmodi vota velle reddere, his verbis: Sacramentu Corporis & Sanguinis mei reddam coram timensibus enm. Enimverò quis ad incomprehenhbilem Incarnati Verbi in Sacramento delitescentis gloriam, non ingenti mem intus exteriusque concuteretur, præfertim vbi vihitatem Ram cum tanta maiestatis excellentia componit? Quis adeo tremendum mysterium, quod nec Archangeli, proprer emicantem inde splendorem, & crebra glorix fulgetra, libere audent intueri, intrepide contrectaret, mis se aut Dei præsentis immemorem, aut sux sorris oblirum immoderatius gereret 1 Eapropeer S. Chrysolt. hom. 61. ad pop. versans illud Isaix 26. A facit tua , Domine , concepiment & quasi parturinimus spiritum, à communicaturis exigit, ve præuio tanti Sacramenti timore, quasi quodam casto semine, spiritum 1. arcana Dininitatis amorem concipiunt, ac postmodum cum fiducia ad altaris mensam accedant : Qui compunctionis dat Spiritum, inquit, corda nostra compungat, & in profundo semina ponut, ot ab ipso timore concipiat, & pariat fpiritum falutis, & cum fiducia accedat. Iure

quidem; quoniam Eucharistia nil aliud esse vides tur quam fornax amoris, tota illa amor est, tota charitas; vt ergo timor Charitati, ita & Euchariltiæ locum præparat. Itane verò timor amorem parit? audi Augustinum tract. 9. in Epist. Ioan. Si nullus timor, non est qua intret charitas. Sicut videmus per setam introduci linum, quando aliquid suitur, seta prius intrat, sed nist exeat, non succedit linum: sic timor primò occupat mentem, non autem ibi remanet timor, quia ideo intrauit, vet introduceret charitatem. Nempe, vt ipsemet dixerat tract. pracedente, timor non est in charitate, sed in qua charitate? non in inchoata, in qua ergo? perfecta, inquit, charitas foras mittit timorem. Pracedat itaque in cordibus nostris timor arcanz maiestatis, vt succedat eiusdem amor, & intret Deus charitas.

2. Hinc Psaltes regius conviuas Eucharisticos his admonet verbis: Seruite Domino in timore, & exultate ei cum tremore. Nulli siquidem in hoc epulo nuptiali exultare licet, nisi prius timuerit, imo nec exultare postquam timuerit, simpliciter licet, sed exultare cum tremore: quoniam tremenda semper mysteria iugem quoque tremorem incutiunt. Audiendus Chrysost. hom. 1. in c. 6. Isaia: Quomodo igitur licet exultare cum timore, neque simpliciter cum timore, sed etiam cum tremore, qui est timoris vebementia, & immodica cuiusdam anxietatis signum? quomodo iguur, inquies, hoc fiet? ipsa tibi Seraphim dicunt reipsa tale in mysterium implentia. Nam ineffabili glorià Conditoris fruuntur, incomprehensibilem eius pulchritudinem contemplantia. Sed quid pratereà vidisti, o Propheta? quid circa illum spectasti? Et Seraphim, inquit, stabant in circuitu eins. Quid faciebant ? quid dicebant ? qua fiducia fruebantur ? fidueia quidem:

quidem, inquit, nullà; verum stuporis & timoris erant plena, ipsa etiam specie metum ineffabilem declarantia: duabus enim alu velabant faciem. Si ergo immortales illi spiritus quantumuis gloriæ lumine collustrati, oculis alas obtendebant, vt emicantem ex Dei solio splendorem vtcunque temperarent; nec fine stupore quodam ac tremore stabant, quo plenam illam horroris venerationem indicatent, qua celsiorem calestium arcanorum indagationem refugiunt: qui fieri posser, vt intrepidi Dei mense accumberemus, aut fine tremore tremenda fumeremus fercula, quibus Incarnati Verbi Diuiniras, & Humanitas, immò & tota latitat Trinitas? precipuè cum eodem teste Chrysost. hom. de Euchar. in Encenils: dum in nostris altaribus Agum Deiimmolatur, Seraphim aftent seu alis faciem tegentia ; præ nimia tanti Sacramenti reuerentia, cui nunc maiorem, quam olim ipsimer Deo super solium fedenti, videntur exhibere. Etenim Isaiz c. 6. propter Dei reverentiam, duabus duntakat alis faciem velabant: at coram sanctissimo Sacramento, non duabus solum, sed prasvenerationis excessu, sex alis faciem tegunt, inquit Chrysostomus: Cur autem, nisi quia in illo tria profundissima sidei clauduntur mysteria, Trinitatis videlicet, Incarnationis, & Transsubstantiationis? vt proinde binas ob reuerentiam finguli cuiusque mysterij, conniuentibus oculis alas obtendant.

3. Concludo igitur cum eodem Doctore l. 3. de Sacerdotio. Hoc ergo mysterium omnium maxime borrendum sverendumque, quis tandem qui insanu minime sit, quique è potestate mentis non exierit, fastidire ac despicere poterit? Insanus enim ille sit, necesse est, qui sine tremore tremendis adstat mysteriis, in qui-

bus illa cadem adest maiestas, cuius ad nurum, inquit lob. c. 16. Columnæ cæli contremiscunt & paueat. 1. interprete Gregor. M. 1 17. mor. c. 15. Ipsa virtutes coelestium, que Deum sine cessatione conspiciunt, in ipså contemplatione contremiscunt. Præsentis itaque numinis timor, quasi Dacnis identidem pungens ac vellicans, cordibus nostris alligandus est, quoties altaris mensæ accumbimus, ne quid adorabili Sacramento cogitemus aut operemur indignum; ne inter cœlestes epulas stertamus inhonestè. At, inquit idem Chrysost. hom. 8. in ep. ad Philipp. quemodo comparabitur iste timor issi cogitauerimus Deum vbique presentem esse, omnia audire, omnia videre, non solum que opere fiunt, & que dicuntur, sed & que in corde sunt omnia, & que in profundo sunt animi: iudex enim est cogitationum & consiliorum cordis. Die mihi, si tibi semper proxime principem standum esset, non cum timore astares ? quando comedis, cogita prasentem effe Deum, adest enim. Quisquis igitur regis regum accumbit epulis, præsentem ipsius maiestatem sidei oculo contempletur, vt siliali eiusdem timore perculsus, nihil indecens, nihil indecorum aut tremendis indignum sacris admittat, vt timor ille cordi impressus intus inclamet. Pungo, epulum ne forte profanet.

# EMBLEMA XLVI. AQVILA SINE FLEXIO NIBVS RECTA IN PRÆDAM INVOLANSI



Un coeur genereux fans detour, Fond sur l'obiect de son amour.

Circuitus, quos Circus amat, Iouis armiger odis:

Retla summa petit, retla o in imaruit.

Insidias fraudesque animus generosus abhorret;

Fleetere non poterit vel malesuada sames.

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Circuitu, sanctamque dolo circumuenis escam,
Qui sacra mundano motus honore facit.
Irruit in pradam reclà, quem zelus honoris,
Christe, tui, & purus numinis urget amor.
Circuit infamis, Circi de more, sacerdos;
Recla sed excelsas mens imitatur aucs.
Praparet illustres animas intentio recta:
Quippe synaxis obest, mens ubi recta deest.

#### FONS EMBLEMATIS.

A Quila sola auium directo volatu, sursum tur Ita Ælianus,

#### INTERPRETATIO.

Vonam apriori Hieroglyphico rectam illam intentionem, qua fidelis anima in adorandæ carnis prædam inuolar, exprimere poffem, quam imperialis aquilæ, quæ non vt Circus, alizue rapaces volucres, flexionibus prædam circumuenit, sed rectà, siue sursum, siue deorsum in eam irruit, nihil generosa indole moliens indignum? Et quidem ista rectæ intentionis synceritas Eucharistiæ præmittenda, pane olim azymo adumbrata fuit, cuius v sus in Paschalis agni comestione Hebræis erat præceptus, iuxta mentem'S. Eligij hom, 14. Azyma dicimus absque fermento. Fermentum verò malitiam designat & dolum. Absque fermente autem agnum comedimus, si sacram Eucharistiam, sine mal tià & simulatione, in simplicitate bone vite percipimu. Quam doctrinam hausisse videtur ex Cypriano fer. de Cæna Domini, vbi sic loquitur:

Non oportet esse fermentarios noui testamenti ministros puras sincerasque mentes sanotum queris convinium: in veru crucie boni odoris assatio omnem excequat carnalium sensuum cruditatem, & induret soliderque mentis affectus: nec in Ecclesia sancte sacrificio vila su macula, sed pura simplicitas & innocentia vita, Nimirum hoc est epulari in azymis synceritatis & veritatis, vt ait Apostolus, recta sinceraque intentione carnem Dominicam edere; recta autem intentione comedimus, si nihil aliud quam Dei gloriam, Ecclesiz rriumphantis honorem, militantis augmentum, animarum salutem, demum charitatis, & virtutum omnium incrementum præ oculis habeamus; si in nostræ seruiturîs, & supremi Dei in nos domini, protestationem, & in Dominica Passionis memoriam incruentum sacrificium offeramus. Tunc enim simplex erit nostræ intentionis oculus, ac proinde totum siue sacrificij, siue sacræ communionis corpus omnino lucidum erit. Immò & adorabile Christi corpus, quod sinistrà intentione illud accipientibus tenebrosum est, simplici oculo contuentibus lucidius ac gloriosius apparebit; iuxta illud verbum Domini Math. 6. 22. Si aculus tuns fuerit simplex, totum corpus tuum lucidum erit; si autem oculus mus nequam fuerit, totum corpus tunm tenebrosum erit.

2. Quod enim bicher oculum intentio designetur, docet passim S. P. Aug. præsertim l. 3. contra Iulian. c. 4. vt probet non officiis, sed sinibus distingui virtutes, & l. de sermone Domini in monte c. 21. vbi sic scribit: Intentio est qua facimus quicquid facimus, qua si munda fuerit & recta, & illud assiciens que assiciendum est, omnia opera nostra, qua secundum cam operamur, necesse est bona sint. Cui sub-

scribens S. Gregor. 1. 28. mor. c. 13. Quid per oculum, inquit, exprimitur, nisi opus suum preueniens cordie intentio? qua priusquam se in actione exerceat, hoc iam quod appetis contemplatur. Et quid appellatione corporis designatur, nist unaquaque actio, que intentionem suam quasi intuentem oculum seguitur? Lucerna itaque corporis est oculus, quia per bona intentionis radium merita illustrantur actionis. Etsi oculus tuus fuerit simplex, totum corpus tuum lucidum erit: quia si rette intendimus, per simplicitatem cogitationis bonum opus efficitur, etiamsiminus bonum esse videatur. Etsi oculus tuus nequam fuerit, totum corpus tuum tenebrosum erit: quia cum peruersa intentione quid vel rectum agitur, etsi splendere coram hominibus cernitur, apud examen tamen interni iudicis obscuratur. Longiusculè, sed ad rem appolite; quamuis enim in conspectu mortalium nihil illustrius, ac augustius videatur tremendo Missa sacrificio, si tamen peruersa intentione, siue lucri sordidi, siue gloriæ cupiditate, à ministris offeratur, innato sibi splendore destitutum prorsus obscuratur; & adorabile Christi corpus quod rectis sincerisque mentibus sole meridiano clarius affulget, indignis sacerdotibus, non rectà, instar aquilarum, in illud irruentibus, sed miluorum more circumuenientibus, horribiles offundit tenebras; adeo vt quod ex se plane lucidum est, defectu rectæ intentionis appareat tenebrosum.

3. Væ igitur illis Sacerdotibus & Episcopis, qui dignitatis splendore gloriantes, pompatice ad humilitatis Dominicæ Sacramentum, & diuinarum exinanitionum centrum accédunt; qui characteris sui dignitati totum tribuunt, sanctitati nihil; qui coram humili Domino sastu turgidi, surto sacrilego gloriam eidem surripiunt, yt sibi arrogent; qui

suis in functionibus splendidis admodum & illustribus laudem humanam, non Dei gloriam intuentur. Quandoquidem vt ait S. Aug. expendens illud Pfal. 118. Auerte oculos meos ne videant vanitatem. & ipsa ab hominibus laus homini iusto quantacunque prouenerit, non ibi debet effe eius finis boni; sed etiam spla referenda est ad gloriam Dei, propier quem bona faciunt verè boni, queniam nec à seipsis, sed ab illo siunt boni. Et infrà. Porrò si vanum est propter bominum laudes bona facere; quantò vanius propter adipiscendam pecuniam, vel augendam. Quod postremum quibusdam sacerdotibus competit, qui nisi stipendium temporale sperarent; numquam sacra mysteria celebrarent; mouentur enim potissimum non diuinæ gloriæ, sed pecuniæ studio. Quo fit vt mihi semper admirabile visum fuerit animam prauâ intentione accedentem tanti Sacramenti pondus sustinere potuisse, vipote instabilem, nec solidà sinceræ intentionis basi firmatam. Siquidem vt cum Gregorio loquar lib, 28. mor. cap. 13. in illud Iob. Super quo bases illius solidata sunt : Bases uniuscuiusque anima sunt imentiones sua: nam sicut fabrica columnis, columna autem basibus innituntur; ita vita nostra in virtutibus, Virtutes verò in intimà totentione subsistunt. Et quia scriptum est : fundamensum aliud nemo potest ponere, prater id quod positum est, quod est Christus Iesus, tunc bases in fundameneo sunt, cum intentiones nostra in Christe roborantur. Incassum verò alta super se bases adissicia erigunt, si non ipsa in fundamento solidata consistunt. Quidni igitur stupendum videatur, animas instabiles, nulla rectæ intentionis basi firmatas adorandæ Humanitatis prædam ingentem suffinere posse, & secreti Numinis fer-

#### ORPHEVS EYCHARISTICYS

re maiestatem, iis omnibus intolerabilem quæ in stabili sundamento minimè solidantur. Sacerdos itaque non vt Circus slexionibus Eucharisticam prædam circumueniat, sed recta in eam instar nobilis & Imperialis Aquilæ, irruat: Etenim resta oor nobile ferrar in escam.



# QVADRVPEDES. EMBLEMA XLVII.

LEO FVRENS, OPERTO

SAGI INIECTV CAPITE, IMMOBILIS FIT, ET VITRO VINCULA SUBIT.



Vid monstre video? Libyes Leo gloria & horror,
Vincula submisso vertice sponte subit.
Horribiles seruice tores non excutit, oris
Non aperit riclum, dente nec unque furit.

#### ORPHEYS EVCHARISTIGYS

Ille prius venantum acies perrumpere doctus,

Es fremitu reliquas examimare feras:

Quàm cito natiuos, velatà fronte, furores

Exuit, ve vilus iussa sequatur heri.

Ardentes oculorum orbes vix pastor amictu

Texit; & ecce fera colla superba ligat.

Veste superiecta, quantum mutatur ab illo,

Qui modo ab humana strage redibat ouans,

Nempe oculis via maior inest; tege, torpidus haret:

Quem non mille domant spicula, vela domans.

346

#### APODOSIS.

Filius ipse Dei quas strages edidit olim!

Quot mari, er athereo perdidit igne reos!

Angelicas quot chiliades in tartara, ab astris

Impulit, hoc ne satis noscitur unque leos

Verùm ubs fastus homo panis se texit amistu,

Pristinus extincto languit igne furor.

Qui nullà prius arte capi, poteratue teneri,

Nunc venit in nostras, mitis ut agna, manus.

Haret in altari suppressa immobilis irà,

O quas illecebra, sauitiaque vices!

Sic animos mutat Sacramentalis amistus:

Ille Deum potuit slectere, quidni hominem?

Non leo iam sacris tegitur speciebus, at agnus:

Si leo sis, species accipe, er agnus cru.

#### FONS EMBLEMATIS.

Apere Leones ardui erat quondam operis, foueisque maxime. Principatu Claudi; casus rationem docuit, pudendam pene talis feræ nomine, pastoris Gætuli sago contra ingruentis impetum obiecto. Quod spectaculum in arenam protinus translatum est, vix credibili modo torpes-

cente tantà illà feritate, quamuis leui iniectu operto capite, ita vt deuincatur non repugnans, videlicet omnis vis constar in oculis. Ita Plinius 11b. 8c. 16.

#### INTERPRETATIO.

I. Leo Dei filius, de quo Isaias c. 5. 29. Rugitus Leonum , & frendet, & tenebit predam, & amplexabiur, & non erit qui eruat. Leoni autem ad iracundiam magna inest procliuitas, cui, teste Basilio hom. 9. in hex. tanta vocis eliciendæ natura prestitit instrumenta, vt animalium complura longè ipso celeriora, solo sape rugitu capiantur. Quis verò leonis nostri surores, quis ab eo editas in veteri testamento strages,

Quis funera fando Explicet, aut poßit lacrymis aquare dolores?

Ex vngue leonem. Primum quidem innumeras angelorum myriades, ob vnicum superbiæ crimen, ab Empyrei vertice in inferni centrum detrusit, nulla habita ratione, aut natiuæ pulchritudinis, aut subtilitatis ingenij, aut excellentis gratiæ qua fulgebant, aut gloriæ sibimet ex tot immortalium spirituum felicitate, laudibus, & obsequiis redundaturæ, aut malorum, casum & ruinam ipsorum totà aternitate subsequuturorum, puta lapsus humani generis, & scelerum omnium quæ in mundum inuecturos certiflime præsciebat: quin porius in flagranti delicto deprehensos, irreuocabili sententia damnatos, in flammea compegit ergastula, nequidem vnicol, ad peccati ponitentiam instanti concesso. Apposite Bernardus ser. 1. de Aduentu: Si superbientibus angelis Deus non pepercit, quanto minus tibi purredo & vermis? Nihil ille fecit, nihil operatus est, tantum agitasit superbiam, & in momento, in ictu eculi, irreparabiliter pracipitatus est. O stragem inauditam! ô inslexibilem iracundiam! ô terribilem leonis rugitum! Leo rugiet, quis non

pauebit? ait Amos. Ex vngue leonem.

2. Secundo protoparentes nostros cum omnibus posteris regno cœlesti exclusit, Paradiso expulit, innocentia prarogatiuis spoliauit, totumque fere genus humanum, vnius ob noxam, dæmonum tyrannidi pluribus sæculis permisit; immo & generali cataclysmo submersit, ruptisque cæli catarrhactis ad internecionem vsque deleuit. Quis vnquam Garulia leo tali laniena greges obuios dissipauit? nec ex clade mitior factus iterum surit & grassatur, vt ei congruat quod de leone memorat Plinius: Placidus aliquando ac clemens, quod rarum est; crebrior enim iracundia eius. Quippe recenti hominum cede spumantes rictus oblitus, flammas iterum efflar, ac sulphureis ignibus infamem Pentapolim prapostera libidinis ardore semiustam incendit, euertit, consumit; idque in momento, negata qualibet ad pænitudinem mora. Quid hicmemorem Pharaonis exercisum Erythrai maris fluctibus obrutum, Hebraos aut incendiis absumptos, aut hiatu terræ absorptos? quid centum & octoginta quinque Assyriorum millia vnius Angeli gladio perempta, plagas multiplices Ægypti, aliaque id genus divina soueritaris exempla?

Mon muhi si lingua contum sint, oraque centum, Ommia pænarum percurere nomina possem.

Nimirum vt ait Sapiens Prou. 20. 2. Sieut rugitus leonis, ita et ira regis. Immo & leone seuerior, vt ita loquar Dei silius. Quippe si Aristoteli credi-

mus l. 9. de hist. animal. cap. 44. Leopercussorem quidem agnoscit, & ex observato invadit; attamen si quis non percusserit, sed insestet, hunc si ceperit, non vnguibus lacerat, sed quarit solum, atque vbi ita terruit, dimittit. At Dei silius ob admissum à solo Dauide facinus, septuaginta populi millia triduo sustulit. Quis istud, inquit eleganter Seneca, delectari sono catenarum, quoonmque ventum est, multum sanguinis essumment, aspectu suo terrere, & sugaret que alia vita esse, si leones regnarent; merito itaque Dei silius tot cladibus in veteti testamento delectatus, leoni ferarum serocissimo comparatur.

3. Verum, quod omnem excedit admirationem, Leo noster vix sese Sacramentalium amictu specierum obtexit, operto prius nostræ carnis sago, suæ diuinitatis capite; cum verso in gemitum rugitu, mutata in clementiam iracundia in altaribus substitit immotus, adeo vt accidentium vinculis deuinciatur non repugnans. Nempe vt bellè cecinit

Ouidius 1.3. Trilt.

Quò quisquis est maior, magis est placabilis ira, Et faciles moiss mens generosa capit.

Quis vero Dei filio velis obuoluto Eucharisticis aut maior, aut generosior? in atâ non amplius vindictam spirat, sed vitam; non suppliciis delectatur, sed blandiriis; non suroris librat sulmina, sed amoris vibrat iacula; non formidine leonina percellit, sed agnina mansuetudine pellicit. Quis hanc Leonis in agnum metamorphosim non admiretur? ò repentinam vitricis sustitia, & illicis clementia vicissitudinem! Ille idem qui tot angelos & homines sulmineo veluti cauda ictu prostrauerat, vix sacramentalibus velis obuolutus est; cum se à quibussuis sacerdetibus non tangi solum, sed

etiam manducati finit, ad eorum nutum mouetur, nunc in factario recluditur, nunc per compita defertur, agno mitior: tanta est Sacramentalis amicus potentia: tanta, Iesu mitissime, in Sacramento, tui cordis lenitas & clementia. Hæc illa est que non solum manducare cum peccatoribus tibi perfuasit, sed etiam à peccatoribus manducari voluit: vt proinde tibi cum poeta dicere possim:

Hac Dea pro templis, & thure calentibus aris,
Te fruitur, possisque suas hoc pettore sedes.
Hac docet ut pænis hominum, vel sanguine pasci
Turpe serumque putes, ut serrum Maste cruentum
Sic cum pace premas, ut non insensus alendis
Materiem prastes odiss, ut sontibus ultre
Ignouisse velis, deponas ocus iram
Quam moueas, precibus numquam implacabilis obstes,
Obuia prosternas, prostrataque more lesnum
Despicias

Leui quanium mutatus amicui



## EMBLEMA XLVIII. PANTHERA TORVVM

CAPYT FERIS OPERIENS, ODORIFE-RAM PELLEM DETEGENS.



VI Panthera feras pellis demuleet odore, Sic capite horrifico terret, & ore fugat. Irada inh ans quid agat? denfis se vepribus abdit, Eximia oftentat terga, esputque tegit.

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Natiuum interea pellis transpiras odorem,
Cuius ad afflatum plurima Dorcae hiat.
Sentit voi capsu faciles, inopina latebris
Prosilit, hisce famem dotta leuare dolis.
Alliciens sentitur odor, latet horrida forma:
Qua trahit illa patet; qua fugat illa latet.

3 5 2

#### APODOSIS.

Christus in altari virtutum balsama sudat,
Fragantisque animas carnis odore trahit.
Terribilis sedenim Deitas, corpusque beatum
Plus terroris habent, illecebraque minus.

Subtiles mirare dolos, technasque Theandri:
Id quod amas aperit, quodque times operit.
Ad calicem sitibundus hias, panemque famescens
Appetis; ecce tibi prastat virumque libens.

Si terret Deitas, non vanum terret & esca:
Illa Sacramento delitet, hacque patent.

Pane satur, vinoque madens Deitate frueris;
Immo latentis eris potus, & esca Dei.

#### FONS EMBLEMATIS.

Dmirabilem quamdam, & nobis occultam odoris suauitatem olet Pardalis, siue Panthera: quambene olendi præstantiam diuino munere donatam, cum sibi proprian plane tenet, tum verò cætera animalia hanc eius vim præclarè sentiunt. Hæc autem hoc modo venationem capit: quum horum quæ ad victum opus sunt, eget, sese vel in loca fruticibus densis consita, vel foliis vestita ita occultat, vt inuentu dissicilis tantumrespiret: tum hinnuli, Dorcades, Capræ Syluestres, atque alia huiusmodi animalia quadam suauis odoris illecebra attrahuntur, & proximè accedunt.

Illa tum quammox de latebra exiliens ad prædam se rumpit, atque eam comprehendit. Ita Ælian. 1. 5. de Anim. c. 40. Cui consentit Solinus c. 21. his verbis: Tradunt odore Pantherarum, & contemplatione armenta mirè affici, atque vbi eas persentiscunt properatò couenire, nec terreri nisi solà oris toruitate. Quam ob causam Pantheræ absconditis capitibus, quæ corporis reliqua sunt spectanda præbent, vt pecuarios greges stupidos in obtutu populentur, secura vastatione. Idem docent Aristoteles, Plinius, & Plutarchus apud Gesnerum in Panthera c. 3.

#### INTERPRETATIO.

r. D'Anthera mirabili pellis fragrantia feras il-L liciens, Dei Filius est, quem Eusebius Casariensis l. 5. de præpar. Euang. c. 1. pulchrè vocat; Fragrantiam Patru, cuius odoriferæ carnis adeo potens, ac suauis sit afflatus, vt illustres anima certatim sequentes clamitent: Trabe nos post ie, curremus in odorem unquentorum tuorum. Verum, vt Panthera toruum caput fruticibus densis inumbrat, ne feris, terrorem incutiat; maculolam verò pellem iis spectandam præbet, cuius in obtutu stupidas facilius capiat; ita Dei Filius, ne nos incomprehensibili maiestate terreret, capur suum, hoc est, Diuinitatem vltrò nostræ humanitatis amictu operuit, carnemque suam nostrarum infirmitatum maculis conspersam, quò nobis ve similior, ita amabilior fieret, aperuit, triginta trium annorum spatio, ve animas in ipsius contemplatione defixas ad se raperer, & desiderabili prædå potiretur. Neque verò mihi dubium est Dominicam carnem virginali formatam sanguine suauissimum circumquaque odorem expirasse, vt de virtutum fragrantiâ sileam, quo peccatrices animas quasi totidem feras alliceret, pura Magdalenam, Mathæum, Zachæum, compluresque publicanos, quibuscum libentissimè eonuescebatur. Currebant alacriter in odorem vnguentorum eius, quoniam terribilis latebat diuinitas, & amabilis patebar humanitas, ineffabilis elementia balsamo delibuva, onius odorem longè lateque diffudit, dum illud exinaniuit. Quando autem illud vnguentum exinaniuir, nisi cum formam Dei sub forma serui occultans, semetipsum exinaniuit? audiendus Origenes hom. 1. ex quatuor in Cant. Niss exinaniisset unquentum, hoc est plenitudinem diuini spiritue, & humiliasset se vsque ad formam servi, capere eum nullus in illa Dininitatis plenitudine potuisset, nisi sola fortassis sponsa, pro eo quod videtur indicare, quia unquentum istud exinanitum non sibi , sed adolescentulis dilectionis dederit causam : sic enim dicit : unquentum exinanitum nomen tuum, propterea adolescentula dilexerunt se : ac si diveret ; adolescentula quideus propterea dibexerunt te, quia exinanisti te de forma Dei, & fadum eft unguemum exinanitum nomentuum. Nisi erzo femetiplum exinaniisset, nominis sui non effudisset vnguentum, cuius in odorem currunt adolescentula, & vt eum nullus in illa Diuinitatis plenitudine capere poruisset, ita nec ipse nos caperet, ac virtutum fragrantia pellicere posset : quin potius apertæ maiestaris horrore perculsos longius à se ploriz fulgerris abegiffer, cum Hebræis vociferantes: Non lequatur nobis Dominus, ne forte moriamur. Verum vbi Pamhera nostra Diviniraris sue caput operuio, quo verrebat, & odoriferam carnis fuz pallem aperuin, qua pelliciebat, innumeros fibi

comparauit tum opertæ Deitatis adotatores, tum apertæ humanitatis admiratores, & quod amplius elt, theandricarum actionum fecit imitatores.

Id quidem primum ingeniofus ipfius amor' excogitault, dum adhuc in carne morrali nobifcum conversaretur, quo desiderara animumim prædå facilius fruererur. Verum rriumphara iam morre rediuinus & immortalis, cum probe sciret carnis suz gloriam morralium oculis intolerabilem nonnihil deinceps terroris nobis inculturam, ne experità preda frintraretur, camdem viro sua cum dininitate, amabilibus panis & vini symbolis occuluit, ne quid in ipfo appareret, quod accedentes vel tantillum exterreret; Pantheram imiratus, que, ve supra vidimus, non solum caput, sed & reliqua corporis densis fruricibus ita occultar, vi inuentu difficilis tantum respiret mirabilem illam odoris suaunarem, qua pellectæ Dorcades fidentius accedant, & capiantur. Quidni enim in Sactamento censeatur inuentu disticilis, ottem for hactenus hæretici diu conquisitum inuemire non potuerunt, quia sine fide, qua solà inuenire potest, eumdem quesierunt? quidni ibidem miram expiret veriusque nature delitescentis fragrantiam, cum tot ad eum fideles animæ conuolent fuauissimi nominis odore pelleax?Liceat hîcmihi cum Origine loco fupra cit à minori ad maiussic arguere: Si solum nomen eius, quia unquentum fallum est exinanitum, talitum operis egerit, & ita sussitatit udolescentulas, ve primo traberent eum ad se, & habenies eum apud secaperent unquentorum esus edorem, it saism currerent post eum: si hac, inquam, omnia solo nomine eine effecta sunt; quid putas faciet ipsa eins substantia? quid ex illà adolescentula ista virtutis, quid vigoris acci-

Digitized by Google

pient, si quo patto potuerint aliquando ad ipsam cius incomprehensibilem atque ineffabilem substantiam peruenire? Ego puto quod si ad hor aliquando peruenerint, iam non ambulent, neque currant; sed vinculis quibusdam charitatis eius adstricta adhareant ei, ne vitra mobilitatis alicuius vllus in eis resideat locus, sed sint cum eo unu spiritus, & compleatur in es illud quod scriptum est: Sient tu Pater in me, & ego in te unum sumus, & ita isti in nobis unum sint. Ita est, si sola nominis Iesu fragrantia tot fideles animas attraxit, vr in dilecti amplexum non currerent modò, sed volarent : quid agent in sacrà Communione, cum non folo nominis odore recreantur, sed & eius carne satiantur, eius cruore. inebriantur, totà denique diuinà, & humanà ipsius substantia saginantur? si tenuis Pantheræ nofirz halitus, adolescentulas quasi vagas Dorcades, vt in vnguentorum odorem currerent, animauit; qualem nunciis vigorem inspirabit ipsemet sponsus tota Patris fragrantia, ipsamet hypostasis Verbi, ipla Diuinitas, ipsamet Trinitas Sacramento delitescens? hac enim quamuis non mediocriter exterrerent, si in propriæ gloria maiestatis apparerent; quia tamen sub panis & vini speciebus latent, quibus nobis tum famelicis, tum sitibundis nihil optabilius; tantum nobis nunc amorem infpirant, quantum olim Hebræis inter mugientia tonitrua, & gloriæ fulgura terrorem incusserant. Nimirum in monte Sina patebat folum quod pellebat, latebat autem quod pelliciebat: è contrario verò nunc in sacramento Dominus latet qua pellit, patet qua pellicit.

# EMBLEMA XLIX. CAPRA CVLTRV M QVO MACTARETVR, SACERDOTI



Ella capra Acrae Iunonis sistitur are;
Sed popa cultello, quo feriatur, eget.
Ipsa mora impatiens, terram pede victima scalpit,
Vnde sibi gladium, quo cadat illa, trahit.

X iij Google

Attonitis barent animis cum plebe ministre ;
Instrumenta sua quòd dedit apra necis.

Qua reperit cultum , cuius procumberet alla ;
Nunquid cam merito se jugulasse putes?

#### APODOSIS.

Consummata, epulo Paschali, lege, typisque,

Se proprio Iesus immolat ore Patri.

Non pede, sed lingua cultrum eruit, unde cruorens

Separet à sancta carne, libensque cadat.

Dinini cultro eloquis se mactat ad aram:

Idem est unius victima, mysta sacri.

More sacerdotum, sumantem vase cruo em

Excipit, o socius porrigit unde bibant.

Victima qua propris verbi mucrone sicatur,

Nonne est in plagas ingeniosa suas?

Victima qua humani cultro mactatur amoris,

Nonne in delicias occidit illa meas?

#### FONS EMBLEMATIS.

Vnoni Acræe (à Promontorio sic appellatæ) Corinthij sacra sacturi erant, victimarium cultrum popæ nullum habebant. Cum ecce tibi capra, (hæc enim erat sunoni destinata victima) pedibus terram exscalpens, in suam perniciem cultrum eruit. Ita Zenobius centuria prima adagiorum adag. 27. hinc natum adagium capra sibi ipsi gladium, in eos qui ipsi reperiunt quo pereant.

#### INTERPRETATIO.

i. O Vod capra in holocaustum destinața sacerdou inermi cultrum; suam in perniciem, porrexerit, casuid euenit: quod Christus Dominus tremendi altaris sacrificii sacerdos simul & vi-

ctima, cultrum spiritalem, eruerit quo primum à se, deinde verò à noux legis sacerdotibus mystico & inuisibili modo mactarerur, id ex industrià, & institutione divina planè contigit. Meritò quidem: quis enim adorabilem illam hostiam omni vtriusque Ecclesiæ cultu dignissimam, non dicam immolare, sed vel attrectare auderer, nisi victimarium cultrum & gladium, quo feriretur, vltrò ipsamet sacrificanti subministraret ? quis ille gladius tante virtutis & efficacie vt talem hostiam, initio quidem adhuc mortalem, postmodo verò immortalem ingulare possir, & cruoris à corpore separatione cruentum crucis reprasentare sacrificium? vtique sermo consecrationis: Viuus est enim sermo Dei, & efficax, inquit Apostolus Hebr. c. 4. & penetrabilier omni gladio ancipiti, & peningens vsque ad divisionem anima ac spiritus compegum quoque ac medullarum. Quam solida autem, & subtilis gladij huius acies, quæ Dominici corporis venas & arterias omnes penetrans, ita sanguinem à reliquâ carne seiungat, vt nisi naturalis partium connexio fulgurez cuspidi obesser, hostię corpus exangue & exanime in altari collocaretur! rectè siquidem de Christi semetipsum in vlrima cona sacrificantis sermone intelligitur illud Ecclesiaste 8. Sermo illius potestate plenus est. & iple verba consecrationis proferens, quibus panem & vinum in corpus & sanguinem suum transmutauit, illud Isai. 55. dicere potuit : Verbum quod egredietur de ore meo, non revertesur ad me vacuum, sed faciet quodcunque volui. Quid porro Eucharistiam instituens voluit? quid desiderio desiderauit, nisi prius in mensa modo incruento mactari, quam cruento in cruce immolaratur? quam mylticam immola-Z iiij

tionem essicaciter peregit Verbum consecrationis quouis gladio penetrabilius ex eius ore egrediens, nec vacuum ad ipsum rediit, quod viuam iugulans victimam, & sanguinem à carne diuidens, incruentum sacrificium absoluit.

2. Sanè si in antiquæ legis sacrificiis, tunc verè censebantur immolari victima, quum sacerdos in earum iugulum cultrum adigens, fanguinem vniuersum, in quo est anima, eliciebat: quidni Dominus in vltimâ cœnâ semetipsum Deo Patri in odorem suauitatis immolasse existimetur, quum ancipiti verbi consecratorij gladio viuam hostiam feriens, tomm cruorem seorsim à corpore posuit? quandoquidem hac mystica victima mactatione, futurum crucis sacrificium ad viuum expresserit, supremumque Dei dominium, suamque vt homo seruitutem protestatus sit. Quod hisce luculentis verbis docet S. Gregorius Nysl. orat. 1. de Christi resurr. Cum corpus suum discipulis congregatis edendum, & sanguinem bibendum prabuit, tunc aperie declarauit Agni sacrificium iam esse perfectum. Rationem subiungit : quia victime corpus non est idoneum, si animarum sit. Quare cum corpus edendum, & sanguinem bibendum dedit, iam victima arcano & inuisibili modo erat immolata. Nimirum Christi corpus non erat idonea veri sacrificij consummati victima, nisi vi verborum seorsim posito sanguine, fierer exangue, ac proinde exanime, mystica quadam morte hostiæ cultri spiritalis icum subsecutâ. Præclare S. Ambros. in Ps. 39. Vidimus principem sacerdotem ad nos venientem; vidimus & adinimus offerencem pro nobis sanguinem suum. Vtique in. momento consecrationis, cum hac verba protulit; Hic est calix sanguinis mei, noni & aterni testamenti, qui pro vobis, & pro multis effundetur. Vnde subdit idem Doctor: Tuncipse offertur in terris, quando corpus eius offertur; & tune ipse offerre manisestatur in nobis, quando sermo eius santissicat sacriscium quod offerimus. Hoc est quando sermonis consecratorij gladius viuam hostiam mystice dividens, incruentum sacriscium omnino consummat.

3. Neque verò folum adorabilis illa victima, cultrum illum spiritalem, quo iugularetur, sibimet vt sacerdoti porrexit; verum & quotidie eumdem cultrum, noue legis sacerdoribus, quo iuge fiat sacrificium administrat. Proptereà quippe, vt observauit Ambros. 1. 4. de Sacram. dum sese ad immolandum, hoc est ad corporis ac sanguinis Dominici consecrationem accingunt, non amplius suis, sed sermonibus vuntur Christi, id est gladio spiritali, quem illis hostia mactanda sponte potrigit. Hinc Cypr. De cœna Domini. Ex que dictum est, ait, à Domine, hoc facite in meam commemorationem; Hoc est Corpu menm; &, Hic est Sanguis meus : quotiescunque bis verbis, & hac side actum est ; panis iste ad totius hominis vitam salutemque proficit, simul medicamentum & holocaustum existens. Si holocaustum, ergo vi verborum confummatur sacrificium totum cedens ad Dei gloriam. Eam ob causam Gregor. M. 4. dialog. c. 58. tempus quo verbi consecratorij gladius à sacerdote stringitur, emphatice immolationis horam appellat. Et S. Chrysost. hom. de proditione Juda, asserit, hac verba Domini: Hoc est Corpus meum, V sque ad consummationem mundi, sirmitatem prastare sacrificio, quod illorum virtute iugiter in nostris altaribus hostia mactetur: ad quam immolationem potestas & character sacerdotij nostri præ-

#### ORPHEYS EVCHARISTICYS

362

sertim ordinatur, vt patet ex verbis quibus sacerdotes inaugurantur; ac proinde cum Christus incruenti victima sacrificii, sibi vt primario sacerdoti, & nobis vt eius ministris consecratorij verbi gladium quo mystice inguletur porrexerit, sequitur veram este nostri emblematis epigraphem:

Quo caderes dedit hostia cultrum.



## EMBLEMA L. AGNVS SVPRA SCROBEM

LIGNO PENDVLVS LETHALE LEONIBYS IFLIGIVM.



Stipite suspensus soued en tener agnus ab altà

Eminet, esa vagu perniciosa serus.

Ne suppodorenour fraudes, breus vondique surgit

Munue; as hunc richutransis hiante leo.

364 Mox improuis conclusus carcere scrobis Frendet, & agnina carnis amore perit. Hostiles furias sic mansactudo triumphat Deque ferà immani paruulus agnus ouat.

#### APODOSIS.

Quid scrobs alta ? humilis Deitas; quid stipite pendens Agnus? sacra caro penduli imago Dei, Agni auidus leo , scrobe perit Deitatu operta; Pradonemque capit prada tenella suum. Damonis ve furias, hominis sic perdomat Agnue Quem violenta nimis reddidit ira feram. Si leo sis , placidis animum balatibus Agnue Leniet; Agni inhians carnibus, agnus eris.

#### FONS EMBLEMATIS.

Eonum venationem in Africa fic ex Oppiano refert Gillius, apud Gesnerum in Leone lit. E. vbi leonis ex spelunca ad aquam proficiscentis tritam viam Libvci venatores observarunt; iuxta illam rotundam scrobem & amplam factunt, in cuius medio columnam ligneam excitant, de quâ Agnum lactentem suspendunt, fossamque maceria cingunt, ne cum appropinauat fera, dolosum barathrum videat. Agnus sublime fixus famelicum Leonis cor balatu incitat. Accedens igitur, nec diutius circa maceriam versari sustinens statim transilit, & inopinata fouea excepitur, qua iam inclusus in omnes se partes versat, ad escam magis, quam vt euadat, & sursum versus impetum facit. Hactenus Gillius.

#### INTERPRETATIO.

Leo prædæ inhians, Dæmon; scrobs profunda, Dei in Eucharistiæ mysterio incompre-

hensibilis humilitas, & exinantio; rotunda scrobis maceria, hostia circularis; columna lignea, crucis Dominicæ, quæ in hoc Sacramento recolitur, memoria; Agnus ab ea pendens, Christus, siue sacro-sancta ipsius humanitas quondam cruci pro nobis affixa; Leo foueâ captus, Dæmonis superbia Christi humilitate contrita, siue hominis vindictam spirantis rabies, Agni Eucharistici lenitate mitigata. Paulò fusiùs ista explanemus. Eleganter & apposite S. P. Aug. ser. 164. de temp. ita disserit: Christus leo dictus est, qui agnus occisus est; leo propter fortitudinem, agnus propter innocentiam : leo quia inuictus, agnus quia mansuetus. Et ipse agnus occifus morte sua vicit leonem, qui querit quere denoret; dicitur enim & diabolus leo, sed feritate, non virtute. Christus igitur verus agnus, non solum morte illa qua semel in Caluaria cecidit, verum & morte mystica qua quotidie sacris in mysteriis occidit, de leone triumphauit. Quis ille leo, nisi diabolus, cui leonis indoles, asturia, crudelitas, mirè conueniunt, Leo validus pectore & priore corporis parte, posterioribus membris degenerat, ex Macrobio: talis & damon, cuius anteriores partes, ea meritò sæcula dixeris, que ab hominis Iapsu, ad ipsius reparationem per Christum effluxerunt, quibus tyrannica sænitiè cunctis fere nationibus toto orbe dominabatur; quas partes anteriores etsi præualidas, ab Agno nostro contritas Hieron. in c. 9. Isai. v. 4. his asserit verbis: Tu Domine iugum oneris eius, 1. diaboli, qui prius exultabat in mundo, qui cunctis gentibus imperabat, qui grauissimo seruitutis iugo colla omnium deprimebat, & virgam qua percutiebat uniuersos, & peccata sibi quasi quoddam tributum reddere compellebat, detraxisti. Po-

sterioribus verò partibus quantum degeneret, niis sæculis que à Domini Passione suxere, quam infirmus sir, satis ipsemet aperit hac querela apud Athanasium in vita S. Antonij; En nasum iam habeo locum, nullam possides ciuicacem, iam mili nulla sunt arma; per omnes cinitates, cunctasque probincias Christi personat nomen, solitudines quoque monachorum stipantur choris; ipsi se quaso tueantur, & sine causa me non lacerent. Leo peruigil, & impiger rard, & parentibus oculis dormire ferrur, nec vnquam caret cibo, quod ad illius inquisirionem minime segnis sir. Nunquid & aduersarius noster diabolus in animarum venatione peruigil, tanquam leo ru-giens circuit quarens quem deuoret? Leo cadauera non degustat; sed quod viuum comprehenderit, edit. Neque damon cadauerosis peccatoribus libenter palcitur, lautiores cibos appetit, animas fide vinas, spe stabiles, charitate sanctificatas. Leo armatis venatoribus terribilis, infantis obui? simplicitate terretur. Dæmon superbis valde formidabilis, mites & humiles reueretur; nempe Myrmicoleon est, 1. leo & formica, inquit Greg. M. 1. 5. mot. c. 17. quia sicut contra consentientes fortis est, ita contra resistentes debilis : si enim eine suggestionibus affensin prebeaur, quasi les tolerari nequaquam potest; si autem resistitur, quasi formica atteritur. Alys ergo leo est. & aliis formica; quia crudelitatem cius carnales mentes vix colerant, spiritales verò insirmitatem illius pede virtuis caleant.

2. Leonem istum tor sæculis impune grassantem ac miserum mortalium gregem sæuissime laniantem hacarre cepit Dei silius in incarnatione scrobem altissimam excitauit, dum formam serui accipiens semeripsum exinaniuit; quam in Euchari-

fliz mysterio profundius excauaure, dum non folum Dininitatem humanitate operuir, sed ipsam eriam humanitatem panisorbiculo conclust. In hac profunda inferutabilis exinanitionis sur serobe. columnam ligneam cui balantem agnum alligaret, exstruxit, dum in Sacramento suipsius agni veri & immaculati è cruce pendentis memoriam recolivoluit; vt dum leo famelicus mnocenti agno inhians assumptam humanitatem lacerare gestit, latentis Diuinitatis hamo caperetur, & eins superbia Diuinæ exinanitionis foueâ absorbererur. Vtrumque docet August. primum quidem lib. cur Deus homo c. 6. aut qui squis illius author sit: Subtiliter subrilem inimicum Deus voluit expugnare, & quasi sub escà humanitatie hamum colaux Dinimenie; quaterna ille qui omnem carnem subegerat, talem inneniret, que sibi prorsus nihil deberet, quam dum bliche contingeret, meruo cam, quam quodammodo licitè possidebat, amitteret; ve qui hommes deluserat , per hominem Deum delusus & ipse sieret; & sieut incannum hominem sibi callide subiecerat, ita per hominem dininitus cautum non callide, sed supienter subijceretur. Secundum verd,scilicet leonis superbiam Agni humilitate fuisse contritam, his asserit verbis l. z. de pece. orig. c. 40. Mediater angelis fortior, infirmus propter homines factus est: sic superbia caprinatoris, Redemptoris humilitate destruitur, ve qui super filios hominum angelicâ fortitudine gloriatur, à Filio Dei susceptâ humana infirmitate vincatur. Qualis erit Agni Eucharistici potestas, quando damonis potestatem atterit ipsius infirmitas, qualis erit eius maiestas, quando tyranni superbiam opprimit ipsius humilitas?

3. Agnus igitur noster sacrarum specierum nexibus altari reuincus, inferni principatus expo-

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

liauit, vt ait Apostolus, vbi se in Sacramento principatu abdicauit, & non folum Divinitatis maiestate, verum & humanitatis claritate in speciem exspoliauit; leonis virtutem ad nihilum redegit, ybi semetipsum exaniens in hostix triticex puncto collegit. Certè de eo numinis exinanitione exinanito Ezech. 28. 19. dicitur: Nihili factus es, & non eris in perpetuum. Quoniam vt ait Greg. 14. mor. c. 11. Ex quo bene esse perdidit, ad non esse tetendit, & qui omnia esse, diuinam æqualitatem assectando, ambiuit, eo ipso nihil factus est, quò Christus qui erat omnia in Eucharistia propter nos exinanitus est. Agnus mitis & humilis, iracundi superbique hostis verè feralis illecebra, ipsius inscrutabilis exinanitio, profunda fouea feræ capiendæ per idonea, qua circunclusa rugiar quidem, neminem vero mordeat nisi volentem. Quis non miretur ab agno Sacramentalibus symbolis irretito leonem talem ac tantum irretiri? quis non stupeat dum dæmonem in energuments venerabilis hostix fulgore territum Agni nostri vestigia lambentem intuetur; maxime verò vbi Energumeni pectus diuinus triumphator intrauit. Siquidem, vi cum Cassiano loquar collat. 7. c. 30. Sacrosantia communio vexais à damone data, non ad damonis estam, sed potius ad purgationem & tutelam corporis & anima peruenire credenda est : qua ab homine percepta, eum qui in membris eius insidet spiritum, seu in ipsis latitare conatur; velut exurens fugat incendio. Sic Agni lenitas leonis feritatem perdomat, & de sauitie dulcede triumphat.

**EMBLEMA** 

### EMBLEMA LI. DASYPVS EX ARBORIS

CACVMINE FERAS AD OCCULTÆ.



Excelsa Daspous pendens ex arbore, aporto.

Ad latitans epulum convocat ore feras.

Quem primum, cruciante fame, laniauerit achuna.

Servas, cor arbustu tespitibusque tegit.

Digitized by Google

376 ORPHEVS EVCHARISTICVS Conninas vult ille, quibus communices escam: Ni comitts habeat, non bene prada sapit.

#### APODOSIS.

Christus in extremis Agnum prece mattat ad ara Nec sine consilio, pane recente tegit. Pradam immortalem nathus conscendir in altam Arborem, & optata brachia amica crucis. Inde sues validis fratres clamoribus vrgens Impulit agnina carne leuare famem. Ni crucis, illustris prado, sublime cacumen Scanderes, ad pradam nullus hiares homo. Quicquid mest carni dulcedinis, è cruce manas; Sanguinei calicis profluit inde sapor. Nil magis astantes epulis accumbere togit, Quam sapor escarum; de cruce as ille venis. Dinina meminisse necis nil suanius; atqui E cruce nex, igitur de cruce delicia. Ve sapiat caro sacra, crncem conscende, necemque Mente reuolue, tuas condiet illa dapes.

#### FONS EMBLEMATIS.

Cotochlus sue Dasypus pinuum Vertagi est magnitudine, vlulatu exili, facie leonina, incredibili pernicitate; venatur ceruos, oues, agnos, & alia eiusdem molis animalia; occisorum cadauera herbis, sceno, cespitibus tegit, deinde conscendens propinquas arbores vlulat. Tunc feræ circumiacentes arcano naturæ documento consciæ inuitationis ad epulum ocyus aduolant, prædå ex signo inuenta satiantur. Postremus ipse Ocotochlus descendit, vt innocuè pascantur conuiuæ: Nam si ille prior vesceretur, corruptis veneno suo reliquiis, cæteræ perirent feræ,

quotquot deinde gustarent. Ita prouisum est vnius seræ charitate, multis aut inualidis, aut tardioribus ceruo. Ita Nierembergius l. 1. hist. c. 20. & 1. 9.c. 1.

#### INTERPRETATIO.

Onsi deranti mihi Indicum istud animal, innata sibi charitate, feris imbecillioribus fecretum de proprià venatione fruticibus opertà præparans epulum; moxque in excelsam ascendens arborem; vt eas repetitis vlulatibus controcaras latentis prædæ participes efficiat, starim venit in mentem Dominus Iesus ab incruenta sui ipsius immolatione, quâ sese agnum immacularum Sacramentalibus operuerat symbolis, in crucis arborem transiliens, vt ex ea pendulus nationes omnes; à quatuor orbis partibus, ad arcanum Eucharistiz conuiuium clamore valido conuocarer. Quippe nisi crucis cacumen redemptionis opus consummaturus alcendisset, nullus ad Agni Eucharistici esum hiaret; cum altaris mysterium, vtpote cruenti Caluariæ sacrificij expressiuum, vim omnem & efficaciam, gratiam & suauitatem suam ab eodem mutuetur! vt proinde carnis agninæ sapor, & ineffabiles Sacramenti deliciæ, è cruce meritò promanare censeantur. Hinc Aug. 1. 3. de doctr. Christ. c. 16. expendens hac verba Domini: Nis manducaueritis carnem filij hominis & c. ait: Figurata est locutio pracipiens Passioni Domini communicandum, & suaviter, as viiliser recondendum in memoria, quod pro nobis care eius crucifixa & vulnerata sit. Satis innuens carnem eius, nisi foret crucifixa, non suauiter nec vtiliter à nobis edendam in Eucharistia, quoniam ibidem editur ab Ecclesia, vr mortis ipsius celebretur memoria. Nimirum voluit saluator sideles siuos Eucharistico pani, dulce crucis sux lignum immiscere, vt miro ipsius sapore condiatur; quasi communicaturis dicat: Venite, mirtite lignum in panem meum, non taxuma quo toxicum, quo magis amarescat, sed dulce crucis lignum, quo magis dulcescat, & suauius sapiat, vt mez mortis memores, calestibus deliciis è cruce nectareo cruore madida dissumribus assumatis.

2. Eapropter sacerdotes divinum hune panem confecraturi crucis signum adhibent, vt obseruarunt SS. Patres, præcipuè verò Aug. tum ser. 181. de temp. Signe crucie confecratur corpus Dominicum. tum tract. 118. in Ioan. Quid est, quod omnes nouerunt , signum Christi , nist crux Christi ? quod signum nisi adhibeatur siue frontibus credentium, siue ipsi aqua qua regenerantur, siue oleo quo chrismate unguntur, sine sacrificio quo aluntur, ulbil eorum rite persicitur. Vt vel hac exteriori ceremonia, crucis memoriani sacrosancto pani permiscendam esse admoneamur, quò suauissimo illius sapore condiatur. Ita ne verò crux tor tantisque deliciis dissluit, vt Eucharistiæ suauitatem maximam adaugere possit ! omnino. Quid enim Iesu illius amabili Iponso suanius? qui vitro sponsæ suæ suscipiens amaritudines, proprias illi suauitates & delicias communicauit, vt ex cruce carnis sue comestionem nobis commendaret, & ad Agni illius esum, quem pridie quam crucis athorem ascenderer, nostrum. in paltium madauerar, & facris speciebus, instar Ocorochli, operuerat, potentius inuitaret. Quo quidem in argumento, luo more triumphar Aug. exponens ritulum Pfalmi 33, ità ad rem nostram apportune disserens: Christis in corpore & sanguine

suo voluit esse salutem nostram. Vnde autem commendauit corpus & sanguinem sum ? de humilitate sua. Nisi enim esset humilis, nec manducare:ur, nec biberetur. Respice altitudinem ipsius: In principio erat Verbum, & Verbum erat apud Deum, & Deus erat Verbum. Ecce cibus sempiternus ; sed manducant Angeli, manducant superna virtutes, manducant calestes spiritus, & manducant & saginantur, & integrum manet quod eos saisat & latificat. Quis autem home posset ad illum cibum ? unde cor tam idoneum illi cibo ? opertebat ergo ut mensa illa lactesceret, & ad paruntos perueniret, Vnde autem fit cibus lac? unde cibus in lac convertitur, nisi per carnem trayciatur? Nam mater hoc fecit. Quod manducat mater, hoc manducat infans; sed quia minus idoneus est infans qui pane vescatur, ipsum panem mater incarnat, & per humilitatem mamilla, & lattis succum de ipso pane pascit infantem. Quomodo ergo de iplo pane panis nos sapientia Dei? quia Verbum caro fastum est , & habitauit in nobis. Videte e-go humilitatem: quia panem angelorum manducanit homo, idest Verbum illud quo pascuntur angeli sempiternum, quod est equale Patri manducauit homo; quia cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se aqualem Deo. Saginantur illo Angeli. Sed semetipsum exinaniuit, vt manducaret panem Ange. lorum homo, formam serui accipiens, in similitudinem hominum factus, & habitu inuentus vt homo; humiliauit se factue obediens vsque ad mortem, mortem autem crucis: (attende ad verba sequentia) ve iam de cruce commendaretur nobis caro & sanguis Domini.

3. De cruce igitur corpus suum commendauit, dum crucis amaritiem in dulcedinem mutans, mirum admixtà illius memorià, pani Eucharistico saporem indidit; ac proinde cum nihil ita com-

Digitized by Google

#### ORPHEYS EYCHARISTICYS

mendet epulum, quam excellens sapor epularum, nihilque conuiuas potentius ad epulandum prouocet, quam suautas ferculorum: cum è cruce omnes huius admirabilis conuiuij dessuant illecebræ; Non immeritò Dominus instar Ocotochli agni mactatione gestientis, consessim in excelsam crucis arborem ascendit, vt nos cælestis prædæ sub Sacramento delitescentis saceret participes, & de eruce carnem suam nobis commendauit, vt ad illius esum inuitaret quos crucis suæ videbat haud immemores: quasi nostris auribus inclamatet: Ab arbore pendens ad latitans inuito epulum.



## EMBLEMA LII. LEOPARDVS VENATICVS,

AB HERO FACIEM AVERTENTE,

QVVM FVRIT, FRYSTO CARNIS

MITIGATYS.



Penatus Leopardus amans, vet odora canum vis, Quem cicurem Domini fecit amica manus: Irruic in pradam laxatâ iussus habenâ, Quasque capit cursu, deuorat ore foras. A a iiij

Digitized by Google

#### ORPHEYS EYCHARISTICYS

376 Verum vbi feruenti turgefeit sanguine prola, Tunc natura ferox , que fuit ante, redite. Respet obsequium, dedignistutque carenam, Effrens fevitas vax bene nofice herens The sed averso vultu mox carne surenscept Mulcet, & illicia cogit ad officium.

#### APODOSIS.

Pultum operit lessu Sacramensulibus umbru. Carnis vt illecebris effera corda domet. Illicio cicuratus homo se sponte catenà Intricat, & mitis iussa capesit heri. Indociles animas facies diuina fugaret; Ni sacra terrificum frangeret ombra iubar. Escam igitur cælestem aperit, faciemque tremendam Occulit, vt capiant absque metu quod amant.

#### FONS EMBLEMATIS.

Ccepi, inquit Gesnerus, à quodam oculato Ateste, in aula regis Galliarum, Leopardos duorum generum ali, magnitudine tantum differentes, maiores vituli corpulentia esse, humiliores, oblongiores: alteros minores ad canis molem accedere: & vnum ex minoribus aliquando ad spectaculum regi exhibendum à bestiario, aut venatore equo insidente à tergo super stragulo aut puluino vehi alligatum catena, & lepore obiecto dimitti, quem ille saltibus aliquot bene magnis assequutus iugulet. Venator leopardum recepturus accedit auersus, & frustum carnis retro inter crura protensum porrigit, ne si faciem abuerreget, ab. eo inuadererur, & rursus loro alligarum demulcet, ac reducit ad equum; ille in sedem suam tecile resilit. Sic ille in Panthera lit. E. p. 831.

#### INTERPRETATIO.

Va Venator arte ferocientem leopardum mitigare consucuit, vt faciem auertens, carnem illi porrigat in illiciti, cuius esu furoris impetus euspescat. Eâdem mihi videtur vsus Dei filius, ve efferatas hominum mentes mansuefaceret, & ad veri Numinis cultum, & obsequium fuauiter renocarer. Nimitum in augusti folij celstrudine parernæ fulgore gloriæ circumfusus, ronans, fulminans, apertis cali catarrhactis orbem terrarum submergens, nationes sulphureis imbribus obruens, æternos cruciatus minitans, terribilis quidem plurimum, parum amabilis, terrorem porius quam amorem miseris ac meticulosis morralibus inspirabat; vnde si tunc diuinam faciem instofurore scintillantem, & gloriz tulgetris coruseantem renelaret, hand dubiè intolerabili juhare perstricti, tanta maiestatis accessim retuge. rent, nisi carnis assumpte nebulà radios refringens, illos einsdem carnis illecebrà pelliceret ac Jenirer. Hinc S. P. Aug. expendens illa Christi verba Ioan. 8, 290 sum lux mundi. eleganter ait: Fastum est proper not sub sole limen, quad fecit solem. Neli contempore nubem carnie : mube tegitur , mon ut obscuretur, sed ve temperetur. Carnis igitur nube terrificam Dipinitatis faciem obtezit, & quasi auersa facie propriz carnis illicium obtulit, ne deinceps illius accessium auersaremur, sed potius quasi de feris cicures, in sperte humanitatis finum confugeremus. Suscepit itaque beminam, ait idem Pater, epist. 120. ad Honoratum c. 3. quem videre homines poterant, at sanate per sidem postea viderent, quod tunc videre non peierans, Quid autem videre non poterant, nisi Verbum, nisi micantem Dei vultum a quod imbecilles eorum oculi ad tantam claritatem conniuerent. Verum vbi carnis nubem interposuit, & claritatem temperauit, tunc & latentis Verbi radios per hanc nubem transmissos exceperunt oculo fidei temperata claritate sanato. Audi eumdem Aug. tract. 1. in ep. Ioan. Vt res qua solo corde videri poiest, videretur co oculis, vt corda sanaret: solo enim corde videtur Verbum, caro autem & eculis corporalibus videtur. Erat vnde videremus carnem, sed non erat unde videremus Verbum: factum est Verbum caro quam videre possemus, vt sanaretur in nobis, vnde Verbum videremus.

2. Verum quoniam vt ait Hieron.l.1.commentar. in Matth. c. 9. Fulger & maiestas Dininitatie occulta etiam in humana facie relucebat. Ne peccatores admissorum criminu conscios eo sulgore perterreret, vltrò cum illis sæpe numero in mensa discubuit, vt assuescerent secum conuesci, ne cum ad magnifieum, & regali apparatu instructum Eucharistia conuiuium postmodo eos inuitaret, sese a regiis & diuinis epulis præ timore subducerent. Quem quidem timorem vt omnino ab eorum animis abstergeret, domità iam morte rediuiuus, gloriosam etiam carnem, quam mortalem mortalibus adhuc ipse mortalis spectandam præbuerar, iam immortalem occultauit, & Sacramentalibus velis inuoluit, eamque sic involutam in escam porrexit, vt maiori cum fiducia caperent, & capiendo caperentur. Luber igitur hic cum Ecclessa exclamare: O quam suaus es Domine spiritus tuus ! qui ve dulcedinem mam in filios demonstrares, pane suauissimo de cælo præstito esurientes reples bonis; qui non solum Diuinitatis maiestatem, sed & gloriosæ humanitatis claritatem operis, ne quid Eucharisticis insit epulis quod mortales absterreat, sed potius ad esum vel inuitos inuitet. Quis vel Leopardo serocior ad tantæ lenitatis & honitatis aspectum non mansuesceret? quis agninæ carnis illicio non cicuraretur? Appositè S. Aug. tract. 75. in Ioan. de Christo ita disseri: Videbar tum plane mundus carneis oculis in carne conspicuum; non autem videbat quod in carne V erbum latebat. Videbat hominem, non videbat Denm, videbat indumentum, non videbat indutum sed post resurrectionem suam, etiam ipsam carnem suam, quam non solum videndam, verum etiam trestandam demonstrauit suis, nolnit demonstrare non suis. Immò nec suis illam nunc demonstrat, qui eamdem Sacramentalium amicau specierum inumbrat, ne ab illius esu peccatores deterreat.

3. Præclare S. Bern. ser. 12 in Epiph. Quanto minorem se fecit Christus in humanitate, tanto maiorem exhibuit in bonitate; & quantò pro me vilior, tantò mibi charior. quantò secretior, tanto amabilior, quippe qui vt formidinem excuteret. & amorem accenderet, totam' vtriusque naturæ gloriam occultauit. Nempe suis latebris ambitionis horrorem nostris cordibus imprimere gestit; quo latere studeamus, dum latentem Deum in Sacramento adoramus; vel si patere necesse sit in ipsâ dignitatum luce latebras amemus: quasi nos his eiusdem S. Bernardi verbis alloquatur ser.1. super Missus est Erubesce superbire, cinis. Deus se humiliat, & tu to exaltas? Deus se hominibus subdit, o tu dominari gestiens bominibus, tuo te praponis authori? quoties hominibus praesse desideras, toties Deum tum praire contendu? Nec enim hîc delitescit Deus homo, nisi ye nos

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

sup instruar exemplo, nec sibi ab inani gloria timer, sed nobis. Humiles ad Deum humilem accedanus, ambitionem simul & seruilem timorem illius latebræ à nostris mentibus abigant; divinæ carnis illecebræ siduciam augeant, feritatem mitigent; siquidem. Vultum operie, tum mitigat est



# EMBLEMA LIII. ELEPHAS FVRIBVNDVS AD AGNI'CONSPECTVM, MANSVEICENS.



I Nsanos Elephas voluens in corde furores, Sen vindicta agiset, sen suriosa V enns: Barrit hians immane, ferisque proboscide cosan, Entminedque rosat ligna redulfamanu.

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

Nunc laceros venantum arem iaculatur in auras; Nunc morfu infringit spicula fixa cuti. Quis domet immanes slammati pelloris iras?

Obuia bacchantem misigat agna seram.

#### APODOSIS.

Ergone brutales ouis obnia comprimet assus,

Nec rabiem humanam flectet amore Dens?

Vitrices immo furias sacer edomat Agnus,

Lenis ve iratum temperat aura mare,

Si furis, accedas agni clementis ad aram:

Hoc prasente, animi saua procella cadet.

Agnus homo, & Deus est: homini vel Numinis ira

Cessit; quidni hominis cederet ira Deo?

#### FONS EMBLEMATIS.

SI Elephantus feritate effertur, statim ad agni conspectum mansuescit, inquit Gillius; cui subscribit Cœlius his verbis: Elephas furens ariete viso quiescit, ac conslaccescit impetus. Ælianus verò l. de anim. 1. c. 38. hon solum ad arietis occursum, sed & ad formosæ mulieris aspectum elephantem concitatos animi motus trangere scribit. Porro refert Solshus. c. 28. Elephantes si consertis pecoribus occursitent, itinera sibi blanda & placida manu facere, ne quod obuium animaleinterimant. Miram siquidem exhibent erga oues & debilia animalia mansuetudiuem, et ne surore præcipites in ea sæuiant.

#### INTERPRETATIO.

Lephas furens, Christianus vindicke intigans, mitissimus Iesus, occisus agnus à lupis, & faciens agnos de lupis, ve loquitur Augustinus. Siquidem & Agnus, & ouis, & aries, ob ineffabilem mansuetudinem appellatur: Agnus immaculatus prerioso sanguine mundum emaculans; ouis nutrix agnorum, parens Agnetum; vt patet ex Græco nominis lesu anagrammate: In ses enim idem est ac où 3 dis id est tu es ouis, & habetur expresse Isat. 53.7. Sieut oun ad occisionem ducetur , & quast agnus coram tondente se obmntescet. Aries denique dux gregis Apostolici, solo intuitu vitrices hominum furias temperans. Ita Ambrosius exponens, illud Gen. 22. 13. Lenauit Abraham oculos suos, viditque post tergum arietem inter vepres barentem cornibus. Arietem , inquit , vidit quasi prestantem vique catero gregi ; & erat ille suspensus cornibus : ut aduertere liceret hoftiam illam non effe terrenam, & quod carmem suam virtute superiore a terru lenaret; inxta islud quod scriptum est, cuius principatus super humerum eine. Quis enim ea re alius prefiguratus est, nist is de quo scriptum est, exaltauit cornu populi sui? Cornu nostrum Christus est, qui prastitu omnibus, sicue legimus: speciosus formà pra filijs hominum; solus & exaltatus a terris, quemadmedum ipse nos docet dicens: Ego non sum de hoc mundo, ego de supernis sum. Hunc vidit Abraham in illo sacrificio, huius passionem prospexit, & ideo ipso Dominus de eo dixit: Abraham vidit diem meum, vidit & gauisus est. Quam etiam ob causam vocauit Abraham nomen loci illius: Dominus videt, & dicitur hodie, Dominus in monte apparuit. Hoc autem est quod apparueris Dominus Abraha reuelans futuram sui passionem corporu qua mundum redemit; demonstrans etiam genus passionis, cum suspensum oftendit arietem, & per virgultum illud crucis patibulum. Et in hoa ligno. prastantissimus dustor gregis exaltatus, omnia traxit ad fe, ve ab omnibus sognoferetur. Hacterus Ambrosius. Reuera dum Abrahamum inspirato caltus diuina zelo gloria Vingeniti sui cadem spirattem & bei ne suremem intueor, verum ab hac cade arieris vepreto harentis, boc est Christi in ariete sigurati conspectu prohibitum, elephantem suribundum arietis occursu mirigarum mini videre videor. Si vero crucis ille vepreto pendulus, serocientem animum lenire potuit; multo magis id poterit Sacramentalibus vinculis ad aram reuindus, quòd in Eucharistia prastantiora manssuetudinis exempla exhibeat, quam in Caluaria: vude nihil mirum si ad silius occursum ferma corda manssuescant; vi olim ad Crucisixi conspectum hostilis Ioannis Galberti suror euanuit.

2. Agnum verd nostrum in Sacrametito illu-Ariora mansuerudinis argumenta præstare facile demonstro. Nonne ille mitior, qui altero minante, non minatur? at semel & iterum passionis suz tempore comminatus est; Inda quidem proditori. æternum exichim: Marth. 26.24. Va homini illi per quem filius hominis eradetar. Filiabus Ierusalem vr-. bis excidium, Luc. 23.29. Ecce venient dies in quibus dicent, beare steriles, & ventres qui non gennerunt, tunt incipient divers montibus, cadite super nos. Demum principibus Sacerdorum extremi iudicij terrores comminatus est, Marth. 26.64. Amodo videbiris filium hominis sodentom à dextris virtutis Dei , & voniemem in nublbus valis. At vero fine dum Eucharistiam promisit, Ioan 6: sue dum illam inflituit, mullas minas intentaffe legimus: farius existimans nullum vel indignis comminari supplicium, vbi ram infigne nobis conferebat beneficium. Deinde nome ille mitior qui patiendo non reluctatur,

Digitized by Google

quam qui vim sibimet illatam vi repellit, hostemque prosternit? Christus autem in horto Gethsemani irruentem hostium cateruam fulmineo verbi gladio prostrauit, Ioan. 18. 6. Vt ergo dixit eis, ego sum, abierunt retrorsum & ceciderunt in terrain. At in mensâ Eucharisticâ perfidum Iudam sacratissimo corpori vim inferentem mactarâ lenior hostiâ sustinuit, quin & sacrilegos quotidie violentas sibi manus afferentes inultus patitur, nec in flagranti etiam delicto deprehensos erumpente è sacris mysteriis igne consumit. Rursus nonne ille mitior, qui ab hostibus crudeliter exagitarus ne minimam quidem querelam edit, quam qui conqueritur, & iis sauitiam & feritatem exprobrat? Christus autem passionis tempore de asapa sibi inslicta grauiter conquestus est: Si male, ait, locutus sum, testmonium perhibe de malo; si autem bene, cur me cadist Quin & tortoribus in se irruentibus exprobrauit: Matth. 26. 55. In illa bora dixit lesus turbis: tanquam ad latronem existis cum gladiis & fustibus comprehendere me. In Sacramento vero quantumuis impuris attrectetur manibus, pedibus lutulentis proteratur, canibus laniandus proiiciatur, non queritur; non exprobrat, sed ipsis eriam hostibus stupendam exhibet lenitatem, verè tunc agnus qui coram se tondente obmutescit. Quam deinde mansuerudinem imitati sunt martyres de quibus canit Ecclesia:

> Caduntur gladiu more bidentium, Non murmur refonat, non quarimonia; Sed corde tacito mens bene confeia Conferuat patientiam

3. Quis igitur vel Elephante furore percito ferocior, ad huius mitissimi & innocentis agni con-

#### ORPHESS EVCHARISTICVS

spectum non illico mansuescet ? ergone agni solo intuitu cicurabitur serus elephas, & agnina carne satur homo implacabilis ardebit? Quam satusaltionem afferemus, inquit opportune Chrysost, hom. 51. in Matth. cum tali palule nutriti peccensus, sum agnum comedentes in lupas canucramur, cum saturati ouinic exemibus, ut leones rapiamus? praserim cum hoc Sacramentum non arapina solum, verum et ab emni suspicione inimicitiarum mundum semper seruase inheamur, pacis enim Sacramentum ost. Pudeat nos ad huius agni occursum adhuc in proximos seuire, nec agninam induere mansuerudinem; Pudeat, hos peesonte furoris.



### EMBLEMA LIV. LEÆNA ADVLTERII ODO-

REM FONTE PRIVS ABLVENS, QVAM AD



Eluit admissium fonte leana sceluc.

Sordibus ablutis trepidants audacia crescit,

Nec timet amplexu liberiore frui.

Bb ij

Quas pænas miseranda daret, nisi flumine viuo Pardini coitus dilueretur odor.

#### APODOSIS.

Sponsa Redemptoris pretioso lota cruore

Sape solet sancti fallere iura thori.

Mox exosa nefus lacrymarum flumine sordes

Abluit, vt sponsi pura cubile petat.

Ara cubile Dei est, iuuat illic oscula mille

Figere, er amplexu blanditiisque frui.

Nec tamen ad thalamos nisi crimine pura rediret z

Cum veneris maculis ire, perire soret.

Felis lacryma! queis culpa abstergitur horror,

Sponsa decore nitet, sponsus amore calet.

#### FONS EMBLEMATIS.

Dore, Pardi coitum sentit in Lezna adulterâ Leo, totâque vi consurgit in pœnam: idcirco aut culpa slumine abluitur, aut longius comitatur. Ita Plinius l. 8. c. 16. rationem cur cum pardo coeat adsert Albertus M. his verbis: Leznam dicunt feruere ad coitum, & leonem non admodum posse coire propter nimium temperamenti calorem, ideo leznam admittere pardum, & hoc odore percipere leonem. Sed illa priusquam ad leonem redeat, se lauat aquis, vt adulteris odor obliteretur. Idem docet Philostratus l. 2. de Vita Apollonij.

#### INTERPRETATIO.

L. Eana, fidelis anima, leonis de tribu Iuda fponsa charissima, cui fidem in baptismo spopondit, & irreuocabilis connubij sædere sese obstrinzit. Verum hic cum Tertullianol. de anima c. 41. exclamare luber: O beatum conuinium, si non admiserit adulterium! Quippe iurata fidei sapius immemor, ab amabili sponso sese auertit, vt illi citis creaturæ fruatur amplexibus, & mortalis peccati conscia, nuptialem thalamum infami polluit adulterio. Quâ in re se lezna salaciorem exhiber, & impudentiorem: illa siquidem ab aspe-Au leonis se subducit, vt pardo copuletur; nec enim innatum pudorem exuit, vt vidente coniuge audeat adulterari : ipsa vero sub ipsius sponsi oculis fidem violar: quòd omnia ipsius scelera nuda & aperta sint oculis eius: Nec enim est, vt ait Aug. in sententiis Sent. 235. quo fugiatur à Deo nisi ad ipsum : qui vult euadere offensum, fugiat ad placatum. Quascunque igitur inuestiger latebras vt sua furta occultet, sponso vidente fornicatur, seque dæmoni prostituit impudens meretrix, nec amantis metuit vltricem iustitiam, nèc erubescit ad eius præsentiam Quæ verò nec erubescere nouit, nec metuere, illa primas, vniuersx tenet impudentiæ, ait Menander. Nec solum impudens, sed & desperata censetur; quod teste Gregorio in Pfal. 1. pænit. Illud verum sit aperta desperationis indicium, si verecundia non sequitur pescatum. Hinc cum adultera synagoga à vero Deo recedens, exuta omni verecundia, frontem meretricis induisset, sic loquitur Ierem. 2. 25. Desperaui, nequaquam faciam; adamaui quippe alienos, & post eos ambulabo. Enimyero yt vxoris infamia redundat in maritum, cuius thalamus nefanda libidine contaminatur; sic animæ perfidia, adorabilis sponsi immortalis humanitas, non polluitur modò, sed & quodammodo constupratur; quem merito pudeat hanc in sponsam elegisse, hanc sux charitatis Bb iij

induisse purpurâ, gratiarum ornasse monilibus, & sui cruoris venustasse purpurisso, que tantorum munerum immemor sele dæmoni prostituat leuis voluptatule gratiâ. sanè Tertullianus Apologetici c. 15. audacter asseruit genrilium lasciuiam in eorum numina refundi : Cetera, inquit, lastinia ingevia , etam voluptatibus vestris , per derrum dedecus operantur. Moxque recensitis turpitudinibus variis, quibus numinum suorum festa celebrabant, subjungit : Nonne Dininitas conflupratur ? Verum id de falsa Dininitate dixit Tertull. quam ethnici fuis stupris constuprabant. Quanto sceleration anima Christiana, que diuine facta consors nature in baptismare, sponsi carne toties in sacra synaxi saginata, & cruore inebriata, rupto nihilominus fædere coniugali, pactum inir cum moree, mæchatur cum dæmone ipsius miserabilis concubina? Nonne Christi Dittiniras talibus spurcitiis violatur, & humanitas constupratur? Nonne divina facies de meretricis impudentia pudore suffunditur.

2. Lexna adulterini coitus odorem limpidi fontis latice abluit, antequam ad coniugem accedat. Vinam anima quæ fornicantem leænam secutu est, sequeretur & pænitentem, sine adulterij sordes eluentem, & vberi lacrymarum sonte admissi facinoris odorem abstergeret. Ea enim est pænitentiæ vis, ea lacrymarum esticacia, vt peccata diluant, vtpote quæ preces oculares sint, & veniam plorando implorent. Ad hunc sontem his eam verbis sponsus, inuitat Ieremiæ 3. Vulgo diceur, si dimiserit vir vxorem suam, & recedens ab eo duxerit viram alterum, nunquid reuertetur ad eam ultra? Nunquid non polluta & contaminata erit mulier illa? tu autem

Jornicata es cum amatoribus multis: tamen reneftere ad me, dicit Dominus, & ego suscipiam te. Quid his verbis suauius? quid hoc inuitatu amantius? Nempe in lege veteri mulier à viro repudiata nec ab ipso reuocari, nec illa sponte ad ipsum redire poterat, sine vtriusque, immo & totius terra dedecore, iuxta legem Deuteron. c. 24. 5. Christus verò quamuis sponsam non prius deseruerit quam ab ipsa deserereur, magis tamen de illius salure, quàm de proprio decore sollicitus, quantumuis ingratam & infidelem ad pristinos reuocat amplexus, quin & lateris hiulcam dilatat citatricem, vt cordis sinu reducem suscipiat, & manante sanguine sordidam emundet: his illam verbis ad Eucharistiæ nuptiasem thalamum allectans : Tu fornicata es cum amatoribus multus, verumtamen reuersere ad me , & ego suscipiam te. Cuius vel adamantinum pectus his non emolliretur illecebris? vt igitur maiori cum fiducia sponsi proruat in amplexus, pœnitentiæ lauacro maculas abluat, amori suo gemebunda dicat cum Augustino Pœnitente, lib, 2. Conf.c. 1. Amore amoris tui facio istud, recolens vias meas nequissimas in amaritudine anima mea; ve tu dulcescas mihi dulcedo non fallax, dulcedo felix & secura, & colligens me à dispersione, in quâ frustatim discissa sum, dum ab uno te auersa, in multa euanui. Videat quia malum & amarum est reliquisse Dominum, & fontem aquæ viuæ, vt cisternam dissipatam multo sibi labore foderet; alacriter dehinc properet ad fontes saluatoris, nihil metuens ne dilectus adulterij odorem percipiat, totaque vi consurgat in pænam, quandoquidem amarissimæ contritionis nitro, & lacrymis abluta, suauem deinceps pænitentiæ fragrantiam exhalat.

Digitized by Google

3. Revertentem ab illicito pardi coitu lexnam. fonte tamen prius ablutam, tantò libentius maritus excipit, quanto diutius cupitis caruit amplexibus: sic & animam pœnitentem ed Christus alacrius ad nuptiale Eucharistiæ conuiuium admittit, & amplectitur amantius, quò illius fugam & abfentiam tulit iniquius; reducem amicè confolatur, iisque Augustini vocibus, lib. de substantia dilectionis c. 3. to. 4. blanditur, hiulcas eidem cicatrices oftendens: Suge o apicula, suge & bibe dulcoris inenarrabilem suauitatem; immergere & replere, quia ille deficere nescit, si tu non incipias fastidire. Adhare ergo, & inhare, sume & fruere; si sempiternus gustus fuerit, sempiterna quoque beatitudo erit. Quis, amabo, lacrymarum nitro lauari detrectet, vt iis postmodum sponsi fruatur blanditiis? quis abnuat panitentiæ transire torrentem, vt demum in Eucharistà divina torrente voluptatis inebrietur? quis Christi refugiat occur sum qui scelera nostra nouis vlciscitur beneficiis? Quam leni, & dulcissimo spiritu imbutus est spiritus illius, ait P. Damianus ser. 29. qui nouit spiritu lenitatis peccatores instruere, suspendere vindictam & affectuosis officies inuiscerare sibi peccatorem, donec vita reddatur. Hæc feriò cogita peccatrix anima, ablue fordes lauacro pœnitentiæ, vt deinde immergaris Eucharistiz fonte, die cum leænd pænitente; Sceleris ne predar odore, abluor.

## EMBLEMA LV. MONOCEROS MITESCENS VIRGINIS VELO

CENS VIRGINIS VELO
OBVOLVIVS.



M Onoceros pugnax, & inexpngaabilis armis,
Terribilis populis, terribilisque feru;
Virginis amplexu sensim mansuescie, & vitro
Cornu inclinato vincla iugumque subit.

### ORPHEVS EVCHARISTICUS

Virgineas non ille manus, non vela recufat,

Dulce reuinciri virgine, dulce capi.

Tota superiesto rabies valuescie amielu:

Nempe feram cicurat virginitatis amor.

Quem vis nulla capit, capit illibata puella;

Quem non missa domant spicula, vela domans.

### APODOSIS.

Monoceros, summi Patris inuitissima proles,

Cuius & immensum robur, & ira graun.

Numinis accensi quis ineuitabile cornu

Perferat, horribiles effugiatuse minas?

Virginei sedenim floris pellectus odore,

Virginis in gremio vincula sponte gerit.

Haret in altari tenui irretitus amictu,

Quemque suror nequit vincere, vincit amor.

Illius exemplo; surijs viericibus ardens,

Vela Sacramenti suscipe, mitis eris.

Virgo latens Deitas, est Eucharistia virgo;

Mitigat immanes vmbra viriusque feras.

### FONS EMBLEMATIS.

Monoceros robore suo inexpugnabilis & indomita fera est, bicubitali cornu armata, morsu graui, & calcibus crudeliter pugnat, viua non venit in hominum potestatem, & interimi quidem potest, capi non potest. Cum gregalibus suis dimicat certamine ad mortem vsque ingrauescente; desertissimas incolit regiones, hostis est leonis; quare leo conspecta hac ferà ad arborem aliquam se recipit, & irruentem in se declinat: illa cornu arbori insixo hæret, & à leone occiditur. Nunc qua ratione tanta seritas mansuescat sic explicat Tzetzes 5.7. Immenem aliquem rebustum ve-

natures puella instar vestitium, & aromatibus assersum statuunt è regione loei, in aus Monoceros suerit;
ita ve odoris suanitas aura sta ad belluam deriumre
posses, ipsi interea occultantur. Mon sera odore illectu
ad inneuem accedit, ille amplis muliebribus manicis
totis resortis uromatibus eam obnelat, & ligut. Tum
venatores accurrunt, & comu quod venenis resistit, resecto, serum ausugere patiuntur. Hactenus Tzetzes;
cui subscribit Albertus docens Vnicornem adeo
puellas virgines venerari, ve ipsis visis mansuescat, & aliquando junta eas in somnum lapsus ligutur, & capiatur.

### INTERPRETATIO.

1. Monoceros cu suis gregalibus pugna ad mor-tem vsque ingrauescente dimicans, cateris verò animantibus, (si leonem excipias) sese supra modum mitem & placidum exhibens, Dei filium ad viuum exprimit, erga perduelles angelos seuerissimum, erga lapsos homines humanissimum, Quidni crenim angeli illius gregales dicantur? cum puri sint spiritus & immortales, non secus ac Patris vnigenitus. Quidni homines alieni ab ipso censeantur, vepore ratione carnis eidem absimiles? iam aduerte nostri Monocerotis aduersus pregales suos incredibilem feritatem. Immortales illi spiritus viuida sui conditoris imagines, tot naturæ eximiis dotibus, tot gratiæ opibus illustres, insano natiuz pulchritudinis amore capti, Dei filium humanitate nostra vestiendum aspernati, quâsi teners Monocerotes aduersus inexpugnabilem Monocerota totius gregis ducem ambitionis erectis cornibus insurrexerunt. Quid ille à suis gregalibus atrociter impetitus? furit illico, totâ-

que vi in vltionem consurgit, eosque ineuitabili iustitiæ cornu transfixos in tartara deturbat æternis cruciatibus addictos. En ingrauescentem ad mortem v sque, & mortem æternam mystici Monocerotis aduersus gregales suos pugnam. Non attendit egregiam angelicæ naturæ pulchritudinem, ingenii solertiam, primordialis gratia splendorem, bona innumera ex culpæ condonatione secutura, puta gloriam sui nominis ex perpetuis eorum laudibus non mediocriter augendam; pro nihilo duxit damna ex eorum damnatione fluxura, diuini cultus exterminium, suorum euersionem altarium, erectionem idolorum, generis humani lapfum, aliaque id genus mala grauissima; sed vltricis infliriz cornu venrilatos, in inferorum ergastulà compegir. Sic cum suis gregalibus, purus spiritus cum puris spiritibus, ad mortem vsque pugnauit. Ostupendam in angelos filis Dei seueritatem! Sed ô miram & ineffabilem erga sibi alienos homines benignitatem! Quid enim magis à Deo immortali & inuisibili spiritu alienum, quam homo mortalis atque carnalis? quæ porro maior benignitas, quam filiis ira, gehenna reis, mortisaternæ victimis; ignis inferni pabulis, non solum pænitendi ipatium concedere, quod angelis negauit, verum & illos ad poenitentiam suauiter allicere, pœnitentes humaniter excipere, exceptos charitatis stolà induere, indutos gsorià coronare? Scio decuisse in secundo peccato, filij Dei exerceri misericordiam, post exercitam in primo vltricem iustitiam; tum quia angelus in propria persona sponte sua, nullo suadente deliquerat; homo vero Dæmonis impulsu, eiusque posteri in ipsius persona duntaxat ceciderant, tumquia omnis hominum multitudo perierar, non angelorum. Nihilominus poterat perduelles homines æternis addicere cruciatibus in perditionis massa derelictos: ac proinde. Misericordia Domini quia non sumus consumpti,

2. At vnde ista Monocerotis nostri, erga alienos homines, inexpectata lenitas? ex ymbra Virginis, ex virgineo assumptæ humanitatis amictu, ex Sacramentalibus velis. Virgo quidem illum in excelsis Empyrei montibus quasi soliuagum, virtutum suarum fragrantia suum in sinum attraxit, & ipsa Spiritu sancto prius obumbrata, virginez carnis amictu dehinc illum inumbrauit, ve ymbræ istius refrigerio diuini furoris astus remperaretur. Vel potius ipsamer humanitas assumenda Virgo ful. Gratiarum omnium vnguentis delibuta, quæ virtutum aromatibus vnicornem allexit, & suo complexu mitigauit, & dum hominem fecit, humaniorem reddidit. Quippe si humanum dicimus qui hominem hospitio sulcipit, nunquid ille cenfendus omnium humanissimus, qui non solum hominem hospitio suscept, sed & proprio supposito sustinuit:quod enim hac singularis humanitas, in filij Dei deltinata conubium, omnium charismatu odoribus perfusa fuerit, vr dignum fierer diuinæ hypostaseos sanctuarium, hoc Tertulliani discursul. de resurrectione carnisc. 6. facile demonstratur: Non es diligentior Deo; vii tu quidem scythicas, & Indicas gemmas, & rubentis mario grana candentia, non plum bo, non are, non ferro, ne argento quoque oblaquees, sed electissimo, & insuper operosissimo descrobes auro, unquentis pretiosissimis quibusque vasculorum prius congruentiam cures; proinde perspecta ferruginis gladijs vaginarum adeques dignitatem : Deus vero anima sua umbram, spiritus sui auram, oris sui operam vilissimo alicni capu-

### ORPHEVS EVCHARISTICUS

198

lo commiserie, et indigne collocando unique dammaneriet Quod enim ille de rationali anima, id aquiori iure de Verbi sacratissima hypostasi dicimus, cui suscipienda congruma Deus praparauerit taberanaculum, humanitatem, inquam, omnium gratiarum aromatibus perfusam, quorum fragrantia in ipsius gremium alliceretur, ve ibidem velis operta ligaretur; velis veique Sacramentalibus, quibus nihil ad speciem fragilius & debilius, nihil ad ligandum omnipotemem reapse potentius; quandoquidem iis constrictus in altari immobilis hareat exuta pristina seritate, indusa inessabili lenitate, ibidemque sopitis sensibus, nostras velto veniat in manus. Nimitum Feritas cadic ebruta velo.



### EMBLEMA LVI. CERVVS ANGVIBVS

PASTVS; NON ANTE BIBENS,
QVAM LACRYMATYS SIT.



C Bruns voli attractos admosis naribus angues
Glusio, accenduns hausta venena sistem.
Properes sontos assimo salo requiris,
Frigida ve granem pessorio unda lenet.

### ORPHEVS EVCHARISTICVS

pripered ne carne fatur rumpatur ab hauftu,

Tantalus in medio sustinet amne sitim.

Interea erumpunt lacryma, quas intimus acdor,

Eliquat, in lapides cogit & vinda noues.

Nec prius attingit latices, quam lacryma virus

Dissipet: in lacrymis tota medela latet.

### APODOSIS.

Haud licet altaru latices haurire salubres

Cui scelerum viru mens moribunda tumet:
Dinino calice abstineat, ne cordis ad arcem

Peruchat arcanam potio iniqua luem.

Diffluat in lacrymas vehemens quas feruor amoris

Elicit, & stetu diluat ante scelus.

Culpa ciens lacrymas non tota est conscia, viru

Gemma oritur, sædi silia pulchra patris.

Gutta sluens oculis velut Indicus vnio sict

Vt medicina reo, sic pretiosa Deo.

Post lacrymas e sonte potest haurire salutem:

Qui non slet moritur, ne moriare, sleas.

### FONS EMBLEMATIS.

Belzaar est antidotum contra venena epotum efficacissimum, & prorsus divinum: siquidem medicus probatissimus Auenzoar lib. 1. testatur se hoc vno medicatum esse quemdam, qui perniciosissimum venenum sumpserat. Caterum huius medicamenti origo huiusmodiest. Ceruus postquam cum serpentibus congressus fuerit, & eas deuorauit, siti correptus prasertim un regionibus Orientem versus, vbi pragrandes reperiri constat, mox stagnum, aut shumen aliquod quarit, in quod sese immergat; iuxta illud regij Propheta: Quemadamodum desiderat ceruus ad sontes aquarum, ita deside-

rat anima mea ad te Dens. Inde tamen natura ita docente, velut Tantalus, in mediis sitiens sluctibus non bibit, nam statim concideret mortuus, si quid aquæ degustaret. Erumpunt autem interim lacrymæ ex oculis, quæ paulatim crassescunt, coguntur, & coagulantur, atque in castaneæ magnitudinem excrescunt, quas postquam ex aquis euasit ceruus, deciduas homines observant & colligunt. Hoc illud est Belzaar tantæ apud illos qui possident æstimationis, vt cuiuis veneno vel medium vnguem apponant. Hactenus Agricola apud Gesnerum in ceruo c. 3. pag. 333. qui coniicit hunc lapidem appellari 'a dictionibus Hebræis, Baal quæ dominum, & Zehari quæ venenum signisicat, quasi Dominus Venenorum.

### INTERPRETATIO.

On immeritò S. Chrysost. hom. 61. ad pop. Antioch. Eucharistiæ fontem magno illi fonti comparat, qui quatuor diussus in alueos. vniuersam paradisi planiciem fæcundis fluctibus irrigabat! ascendebar, inquit, ex Paradeso sons fluuios emittens sensibiles ; ex bac mensa fons ascendit spiritales emittens flunios. Siquidem inter reliquos Saluatoris fontes præcipuus, aqua perenni diffluit, quâ sordidæ mentes abluuntur, aridæ rigan. tur, steriles fœcundantur; quam nec Ecclesia vbique terrarum diffusa repetitis vsque ad saculi consummationem haustibus exhaurire possir. Fontis huius crater diuino liquore exuberans & redundans, Dominicum pectu; latex profluens, pretiosissimus eiusdem cruor, quem in nostrorum ablutionem criminum copiosè profudit. In huiusce fontani crateris orâ litibundus sedit

olim ille discipulus qui supra pectus Domini in Cœna recubuit, quique, vt cum Gregorio Nyss. loquar hom. 1. in Cant. Velut quandam spongiam cor fuum apposuit fonti vita , & ex ineffabili quadam traditione repletus Christi mysteriis, nos implet bonis qua ei à fonce sunt indita. Huius verò fontis laticem diuinum esse sanguinem nouerat S. Ambros. dum I. de hisqui initiantur mysteriis c. 9. Christianum cum Hebræis comparans, ita disseruit: Illis aqua de petra fluxit, tibi Sanguis è Christo. Illos ad horam satianit aqua; te sanguis diluit in aternum. Iudaus bibit & stit; tu cum biberis, suire non poteris. Proinde quemadmodum desiderat ceruus ad fontes aquarum, ita ad hunc fontem anhelat pænitens anima, fontem vtique vitæ, fontem gratiæ, fontem futuræ gloriæ, cuius nectareis fluctibus vierque militantis & triumphantis Ecclesiæ Paradisus irrigatur, cuius aqua saliens in vitam æternam ita bi-bentes implet, vt non sitiant in æternum, quoniam ils propinat bonum, quod satiat in aternum.

2. Ceruus serpemes necat, inquit Aug.in Pfal.41. & post serpentum interemptionem maiori sui inardescit: peremptis serpentibus ad fontes acrius currit. Serpentes vitia tua sunt , consume serpentes iniquitatis , tunc amplius desiderabis fontem veritatis. Si mauis facere iniquitatem, qu'am aliquod commodum temporale contemneré, morderi magis elegis à serpente, quam perimere serpentem. Cum ergo adhuc faucas vitio tuo , cupiditati tue, auaritie tue, serpenti tuo; quando in te inuemo tale desiderium quo curras ad fontem aquarum? Quando concupiscis fontem sapientia, cum adhuc labores in veneno malitia? interfice in te quicquid contrarium est veritati. Et cum te videris tanquam vasare à cupiditutibus peruersis, noli remanere quasi non sit quod desideres; desidera ad fonces aquarum: habet Deus vn. de te reficiat, & impleat ad se venientem , & sitientom post interemptionem serpentum, tanquam velocem ceruum. Præclate id quidem, & ad rem quam verfamur appolite. Nihilominus vt ceruus serpentinis morlibus faucius, & hausto veneno turgidus, etsi impigrè cutrat ad fontes, iisque etiam sese immergar altius, yt aque frigore collectus calor unterior acrius aduersus hostile virus dimicer, potu tamen prudenter abstinet, sitimque diu sustinet, donec hausti veneni vis, erumpentibus lacrymis foras emittatur: ita peccator suam in perniciem Eucharistici fontis degustaret latices, nili vberibus pœnitentia lactymis, admissi sceletis venenum prius expellerer. Vitales lacrymæ, quæ mortem instantem abigunt, virus dissipant, vitam reparant, salutem pariunt, & dilectionis ardore surlum; vaporisinstar, attracta, indici se sistunt, exorant inexorabilem, flectunt inflexibilem, & absque supplicationis pudore muta quadam eloquentia, veniam extorquent! Potentes lacrymæ, quæ peccatricem animam rebaptilant, relapsam erigunt, capturam iterum redimunt, fordidam abluunt, aridam irrigant; quæ & vitia submergunt, & ardores concupiscentia temperant, & gehenna incendium prorfus extinguunt! Felices demum & diuites lacrymæ, quæ ceruinis longe pretiosiores, non in Belzaar, fed in margaritas inæstimabiles concrescunt, quibus diadema Redemptoris illuminetur; quæ denique, vt vtar verbis Ambrosij l. 10. in Luc. Lauant delictum, quod voce pudor est consiteri, & venia consulunt, & verecundia; venium non postulant, & metentur.

3. Videre vis ceruum serpentinis vitiorum morfibus lacerum, vipereoque luxuriæ viru turgidum, inter medios Eucharistici fontis latices misere sitientem? lege Venerab. Petrum Cluniacensem 1. 1. de mirac. c. 2. In Theutonicis partibus, inquit, Presbyter quidam impudicus Sacramenta redemptionis nostra Missam frequentius celebrando temerans, iram pariter & misesirordiam Domini erga se mirabiliter senste. Nam Missam celebrans, cum iam se ad Sacramenta sumenda pararet, repente caro Christi cum sanguine, sam immundum ultra non ferens habitaculum, ab ipsius iam pene tenentis manibu euanuit. Admirans ille & obstupescens, ab altari citissime finita Missa recessit. Cumque indignationem Domini tam euidentis signi oftensione circa se commotam agnosceret, semel tamen & ite-. rum idem attentare veritus non est: sed cum omnibus iam vt antè perattis sollicition, que apposita erant oculis obsernaret, & manibus contrectaret, osque ad sumendum aptaret, subito oculis, manibus ac ori tertiò inuisibiliter sublata disparuerunt Iam vide,si lubet,sitibundum ceruum vberrimè lacrymantem priufquam diuini fontis liquorem hauriat & bibat. Pergit idem author: Quo miraculo exterritus, multo tempore in ieiuniis, vigiliis, verberibus, cruciatibus & acerbâ corporis & cordis contritione emenso, scelus suum Episcopo confessus, ut iterum ponitentia lacrymisque insisteret ab eodem admonitus est, quo purgatior & securior rediret ad altare. Acquieuit ille, & ad propositum pænitentia renersus, spiritu contribulato, lacrymisque indesicientibus iram Domini in misericordiam conuerti cogebat. Quid multa? expiatus & ablutus lanacro lacrymarum, de consilio Episcopi accessit ad altare, totumque se lacrymis & contritione cordis immolans Deo, vique ad perceptionem Sacramentorum universa rite peragens perstenit. Et ecce noue & inaudito miraculo, trium ante dictarum Missarum panes, qui indigne sumere volenti sublati fuerant, cœlitus allati sunt, eoque iam dinino indicio ad hac sumenda digno fasto, ante eum super altare positi apparuerunt; cumque etiam oculos in Calicem admouisset, conspexit pene vsque ad summitatem Sanguine repletum, & illarum Missarum detrimenta ad istius prouenisse augmenta. Et ita de venià certior factus Deo placato gratias agens, qui unum apposuerat, quatuor panes, immo unum Christi corpus & sanguinem cum multa exultatione percepit. Hactenus Petrus Cluniac. Reuera sacerdos ille qui suam in perniciem, ante lacrymas, fontis Eucharistici latices attigerat, vbi vberrimis lacrymis scelerum virus è visceribus expulit, suam postmodo sitim, exuberantis calicis haustu, summo cum gaudio sedauit; ac proinde merito dicere potuit, Bibendo perirem, ni Prius illacrymer.



# EMBLEMA LVII. FORMICÆ INDICÆ AVRO CONGESTO MINIME VIENTES.



Indica congesto formica senescis in auro,
Insatiata suas indiget inter opes.

Auri dira fames etiamnum animalia vexat;
Non auidas implet diues arena feras.

As propris opibus non vei, nunquid abuti est?

Parta labore graui surripit Indus eques.

Aurum igitur sernare nocet, quia nullius vsus:

Pendere in dolor est, accumulare labor.

A P O D O S I S.

Impius ingentem thesaurum in vase sacerdos
Possidet, at summas interit inter opes.
Negligit infelix gaz is calestibus vti;
Non pretioso vti corpore, nonne nocet?
Quid prodest reliquis seruave sidelibus escano.
Si cor inexpletum corquet acerba sames?
Indica censetur formica minister auarus;
Aurum habet in sacra pyxide, semper inops.

#### FONS EMBLEMATIS.

COrmicæ Indicæ animalia sunt Aegyptij lupi magnitudine, & felium colore, sed cornuta, aurum ex terræ cauernis eruentia, in regione Septentrionalium Indorum, qui Dardæ vocantur, erutumque summa cura asseruantia. Accolæ æstiuos feruores maxime observaut, illisque pre æstu in cuniculis latitantibus, aurum surripiunt. Sæpe tamen odore admonitæ formicæ è cauernis prouolant, crebroque lacerant, quamuis præuelocibus camelis fugientes. Tanta pernicitas, feritasque est cum amore auri. Ita Plinius lib. 11. c. 31. subscribit Theophrastus his verbis: Indorum Grypes, & Athiopum formicæ, quanquam sint forma dissimiles, eadem tamen agere student. Nam aurum vtrobique custodire perhibentur, & terram auri feracem adamare.

INTERPRETATIO.

I. CVm innumeriac mirabiles planè sint sacra communionis fructus, puta intima cum Cc iiij

Christo vnio, &, vr ita loquar, mira quædam com mixtio, ac veluti transformatio, prauorum animi motuum sedatio, libidinosi ardoris extinctio. spiritalium sordium ablutio, infirmitatum medela, tentationum victoria, vberioris gratiz impetratio, charitatis virtutumque caterarum augmentatio, felix vita nostra consummatio, alique similes quos ex Eucharistia vrpote perenni donorum omnium scarurigine profluere docent sancti Patres: nullus inficiari potest, rariorem illius vsum damnabilem esse abusum, veteris Ecclesiæ consuetudini summopere repugnantem. Primi siquidem Christiani ab Apostolis edocti quantus in hoc Sacramento thefaurus delitesceret, quotidie in fractione panis, siue, vt habet Syrus interpres, in fractione Eucharistiæ perseuerabant, vt Act. c. 2. legimus. Quem morem! Apostolicum satis insinuat S. Ignatius martyr, dnm Ephesios ad crebriorem huius Sacramenti susceptionem iis hortatur verbis: Date operam vt crebrius congregemini, ad Euchariftiam & gloriam Dei. Immo & Anacletus summus pontisex ita fieri pracepit de consecr. dist. 2. Peractà consecratione omnes communicent, qui noluerint Ecclesiasticis carere luminibus. Sic enim & Apostoli statuerunt, & sancta Romana tenet Ecclesia. Quem quotidianæ communionis víum in Ecclesia Romana vsque ad Hieronymi tempora viguisse ipsemet scribit ep. 50. Scio, inquit, Rome banc effe consuetudinem, vi fideles semper Christi corpus accipiant. Quod idem de Affricana Ecclesia testatur Cyprianus exponens hanc orationis Dominica petitionem: Panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Hunc panem, ait, dari nobis quotidie postulamus, ne qui in Christo samus, & Eucharistiam quotidie ad cibum salutis accipimus, intercedente aliquo graniore delicto, dum abftenti & non communicantes à calesti pane prohibemur,

a Christi corpore separemur.

2. Reuera tam salutaribus mysteriis non vti, esse propriè abuti multis euinci potest rationibus. Primum enim nuncuid ille pharmaco aburi censetur, quod cum in pixide reconditum habeat, aduersus virulentas plagas efficacissimum, nihilominus inflicta sibi vulnera eodem vngere negligit? omnino. Vt enim cum Augustino loquar ser. 28. de verbis Domini: Qui vulnus habet, medicinam requirit. Vulnus est quia sub peccate sumus, medicina est caleste & venerabile Sacramentum, Ager ergo Christianus Eucharistia quam Pharmacum immortalitatis vocat S. Ignatius ep. ad Ephesios, abutitur, dum illius ynctione suis vulneribus minimè medetur. Deinde nunquid ille pauper sua culpa fame interit, cui cum quotidie panis optimus offeratur, illum tamen tandiu comedere sustinet, donec ingrauescente fame moriatur? omnino: atqui quotidie primigenius gratiz & charitatis humor externo venialium peccatorum calore sensim imminuitur, cuius dispendia nisi frequenti Panis supersubstantialis esu resarciantur, nos interire necessum est: quotidie nobis famelicis à Christo porrigitur: igitur qui eo non vtitur, prorsus abutitur concesso sibi munimine, inediaque meritò consumitur. Sic ratiocinatur loco cit. Aug. ille panis anima nostra substanciam fulcit : quotidianus est; accipe ergo quotidie, quod quotidie tibi prosit. Rursus nunquid ille thesauro abuti existimatur, quem cum in arcâ reconditum seruet, vnde sibi victum pariter & vestitum facili negorio comparet, illius tamen viu abstinet, & prænimio gelu nudus interit? omnino. Atqui omnes cælestis æratij gazas in vno Sacramento possidemus, ibidem Christus fratribus suis, & victum suggerit & indumentum sui titulo maioratus, proinde si non viimur, si fame & nuditate morimur, nunquid paratissimo the-

fauri subsidio prorsus abutimur?

3. Quapropter iure inter alios damnandus est ille sacerdos, qui cum Domini corpus quouis auro pretiosius & fulgidius in sacra pyxide asseruet, eo ipse nec vrirur crebrius, nec fideles eodem vri patitur: quippe formicæ Indicæ persimilis, aurum non in proprios vius congregat, & inestimabilis the fauri custos infelix voluntaria confumitur egestate. In hunc damnabilem abusum vehementius inuchitur Chrysostomus trequentis communionis zelator præcipuus, pluribus in locis, vt hom. 61. ad pop. O consucudinem! exclamat, ô presumptionem! sacrificium frustra quotidianum ; incassum assistimus altari, nullus qui communicetur. Hac non ve temere communicemini, dico, sed vt vos dignos reddatis. Non es hostià dignus, vel communione? igitur nec oratione. Et hom. 5. in Epist. ad Timoth. eos redarguit, qui reuerentiæ prætextu à communione abstinere consultius ducerent; his verbis: Hoc est quod vniuersa perturbat; quia non munditià animi, sed internalle temporis longiore constare meritum putas, summamque arbitraru reuerentiam ac religionem esse, si non sapius calestem illam adeas mensam. Ignoras quoniam indigne accedere, etiamsi semel tantum siat, te supplicio tradit : dignè verò etiamsi sape accedas, salutem inde conquiris. Non est andacia sepine accedere ad Domini. cam mensam, sed indique accedere, etiamsi semel tantum quispiam toto vita tempore accedat. Hanc eximij sui magistri doctrinam altè animo imbiberat Cassianus, qui collatione 23, com reculisses quosdam in monasteriis rarius ex reuerenria communicare, obiectioni ex Magistri principlis sie satisfacit: Multo sustim est, et sum has cordis humilitate a qua credimus & fatemur illa sacrosancta mysteria nunquam pro merito nos posse contingere, singulis ea dominicis die. bus, ob remedium nostrarum agritudinum prasumamus, quam ut vana persuasione cordis elati, vel post annum dignes eorum participie nos esse credamus. Concludo igitur cum S.P. Augustino loco supra memorato: Sic viue, vt quotidie merearis accipere. Qui non meretur quotidie accipere, non meretur post annum accipere. Crebro igitur Dominica carnis auro in sacra pyxide seruato Christianus vtatur, ne rarius vtens, Indicæ formicæ more, illo aburi censeatur: siquidem illo Non vti, nunquid abuti est?



### EMBLEMA LVIII. CAMELVS HVMI VLTRO

PROCVMBENS, VT HERVM SESSOREM ADMITTAT.



I Nelinatus humi sessorem sponte camelas Suscipit, & slexo poplite poseit onme. Non admittet herum nisi pronus adoret, amanti Nil graue; sert alacris nobile pondus amor.

Digitized by Google

### APODOSIS

Corpori adorando Domini se sponte sacerdos
Subiscit, atque oneri slectit verumque genu.
Quidni amet Angelicis humeris optabile pondue?
Quidni & adoret eum, quem poli adorat apex?
Ante Deum reclus corde est, qui corpore curum:
Si bene curueris, tunc mage rectus eris.
Rectus corde capis Dominum, si pronus adores
Corpore; consurgis, dum venerando cadis.

### FONS EMBLEMATIS.

Nature est quod de camelo refert Gesnerus, ex variis authoribus, libro de quadrupedibus pag. 160. Inclinat se in terram, inquit, ac yltro procumbit, yt sessorem admittat, vel onus recipiat, mox denuo surgit. Est enim omnino facile ac morigerum animal, quod in tanta corporis mole mireris.

### INTERPRETATIO.

PRæclarè D. Aug. in Psal. 98. expendens versi s. Adorate scabellum pedum eius; quoniam santum est. Quid habemus adorare, inquit, scabellum pedum eius. Sed videte, fratres, quid nos inbeat adorare. Alio loco scriptura dicit: coslum mihi sedes est, terra autem scabellum pedum meorum. Ergo terram nos inbet adorare? Fluctuans converto me ad Christum, quia ipsum quaro hic, & invenio quomodo sine impietate adoretur terra scabellum pedum eius. Suscepit enim de terra terram, quia caro de terra est, & de carne Maria carnem accepit: & quia in ipsa carne hic ambulauit. & ipsam carnem nobis manducandam ad salutem dedit, nemo autem illam carnem manducat, niss prim adora-

uerit, inuentum est quemadmodum adoresur tale scabellum Domini, & non solum non peccemus adorando, sed peccemus non adorando. Et imérito ita censuit real lis in Sacrantento Christi Præsentia pracipuus assertor Augustinus: quis enim eum peccare affirmet, qui suprema veri Dei & hominis maiestati sub sacris speciebus delitescenti supremum latrià cultum exhibet, quent summis iuris apitibus eidem deserre tenetur? quis illum sceleris alicuius reum altimet, qui in Eucharistia veneratione beatos imitetur spiritus, quos vipote in sua felicitate æternos, & in æternitate felices, & in graria stabiles, promdeque proffus impeceabiles constat errate non posse? atqui Deum sacris symbolis imolutum afigelorum chori venerantur Audi Chrysoft. L. 6-de facerdotio: Per id cimpus & Angeli sacraott affident, & celefistes pecestatum villa merfus ordo clamores excitat, & locus altari Vitinus; in illius honorem qui immolatur, angelorum cheris plenus est; id quod credere abunde licet, vel ex tanto illo sacrificio quod tunc peragitur. Ego vero & commemonantein quemdan audiui, cam dicerei senein quemdan virum admirabilem, as cus revelationum mysteria muled dinimiens faissent decetta, sibi narrasse, se tali elim Visione dienum habitum à Deo fuisse; ac pet illud quidem compus de repente unestorum multitudinem confrexisse (quaterus aspectus buonanus ferre poterat) fulgentibus veftibus indusorum aleare ipfum circumdantium, denique sec empite inclinatorum, ut si quis milites praseme rege stantes videat. Dominum igiour in altari immortales illi spiricus inclinaro capite, iunctis manibus, flexis genibus; immo & præ reuerenun facient suamulis obregentes adorant, & cos amillabundus homo fimilem cultum exhibens pecearet? absit, immo vero, ex Augustino, non ado-

rando peccaret.

2. Rursus quis nisi vel infidelis, vel infanus, tres Magos sapientissimos principes deliquisse cenfeat, dum præter stellæ speciem que corporeum incitauit obtutum, fulgentiori veritaris radio collustrati, in carne Verbum, in infantià sapientiam, in insirmitate virtutem,& in hominis veritate Dominum maiestaris adorarunt; & procidentes ad pueruli vagientis pedes, eidem confentanea fidei sur munera, Deo videlicet incensum, regi aurum, homini morituro myrrham obtulerunt? atqui quem puppulum lacrymantem vilibus pannis inuolutum in stabulo positis diadematibus sceptrisque venerati sunt, eumdem nuncvirum perfectum, inenarrabili glorià circundatum, non in stabulo, sed in templo, non in præsepi, sed in altari, non inter animantes, sed inter an gelorum acies, adoramus, ac proinde tantum abest vt peccemus adorando, quin potius grauissime delinqueremus non adorando. Audiendus iterum Chrosoft, hom. 14. in 1. ad Corinth. Tu non in prasepi, sed in alteri, non mulierem qua in vlnis teneat, sed sacerdotem prasentem, Spiritum perabunde super proposito diffusum sacrificio vides, nec ve Magi, corpui intueris, fed eius potentiam, & omnem agnoscis administrationem, & nibil eorum que per ipsum fatta sum ignoras, & diligenter initiatus es in ennibus. Quidni ergo eidem Domino quem fidei oculo in Sacramento prafentem intueris supremum latriz cultum cordis & corporis postratione deferas? Sanè longè maiorem venerarionem suadent magnifica templi structura, quam ruinoli stabuli maceria, ornamenta aurea, quam

fænum & palea; sacerdos splendide ornams, quambos & asinus; altaris nitor, quam præsepis sætor,

pretiosi calices, quam cunæ pueriles.

3. Proptereà grauiter & sententiosè Tridentina Synodus Sell. 13. c. s. Nullm, inquit, dubitandi locus relinquitur, quin omnes Christi sideles, pro more in Carbolicà Ecclessa semper recepto, latria cultum, qui vero Deo debetur, huic santtissimo sacramento in veneratione exhibeant: Neque enim ideo minus est adorandum, quod fuerit à Christo D. ut sumatur institutum ; nam illum eumdem Deum prasentem in so adesse credimus, quem Pater eternus introducens in orbem terrarum, dicit, Et adorent eum omnes Angels Dei, quem Magi procidentes adorauerant; quem denique in Galilaa ab Apostolis adoratum fuisse scriptura sestatur. Iure quidem, quoniam, vi air Theodoretus dialogo 2. de his mysteriis disserens, & creduntur, & adorantur; quod ea fint, que creduntur. Creditur firma fide ab omnibus fidelibus realis Diuinz maiestatis in hoc Sacramento prasentia; & fidei lumine voluntas ad cultum eidem exhibendum inclinatur: creduntur ibi plurima latriæ cultu dignissima, tota nimirum Saluatoris humanitas & Diuinitas, hypostasis Verbi, ac proinde tota Trinitas; meritò igitur adorantur, quod ea verè sint quæ creduntur. Nec mirum si ab hæreticis Sacramentariis non adorantur hæc mysteria, quandoquidem qualia sunt non creduntur: mirum verò valde foret, si à Catholicis non adorarentur, quando ab iis qualia sunt, inconcuisa fide creduntur. Caue ergo, Christiane, ne Dominum quem Angeli, quem Magi, quem Apostoli humiliter adorauerunt, excipias, nisi prius

prius adores: Nemo enim carnem eius manducat, nisi prius adorauerit ex Augustino: adora, & manducat, clamat Chrysost. hom. 3. in ep. ad Ephes. Accede pronus, adorationis in modum, & venerationis, inquit Cyrillus Hierosol. catechesi 5. Dignum Domino submisso reddet.



### EMBLEMA LIX.

### ALCE IN PASCENDO

RETROGREDIENS, NE SEIPSAM LÆDAT.



N E fera grande labrum ladat, quod prominet ori, Retrogrado gressu gramina lata secat. A P O D O S I S.

Mens humilis refugit Divina accumbere mensa, Nec tremulis audet tangere sacra labris.

Digitized by Google

Quò magu indignam tanto se credit honore,
Sanguine potari, carne meretur ali.
Nempe retrò cedens accedit, 50 optima carpit
Pascua; digna magus, quò sibi digna minue,
Progreditur gradiendo retrò, dum pascitur: optus
Progredi in hoc pastu? discito retrogredi.

### FONS EMBLEMATIS.

Olinus Polyhistoris c. 23. sie seribit: Sunt & Alces mulis comparandæ, adeo propenso labro super ore, ve msi recedentes in posteriora vestigia pasci non queant. Plinius idem docet de Machli, quam multi cum Alce confundunt: labrum, inquit, ei superius prægrande, ob id retrogreditur in pascendo, ne in priora tendens inuoluatur. Meminit etiam Aristoteles boum opisthonomorum, idest retropascentium l. 2. de partibus animal. c. 16. Vbi autem reperiantur non refert. Cæterùm Herodotus author est in Lybia boues opisthonomos esse, id exprimentibus cornibus qua adnuunt, proclinanturque in 1ma; & oculos obumbrant.

### INTERPRETATIO.

I. Tsi frequenti sacræ communionis vsu nihil melius vriliusue Christianis a Deo prapotente concessum suerit; si præcisè Sacramenti virtus summe salutaris attendatur; & ideo vt supra in 57. Emblematis interpretatione vidimus, sancti Patres nos ad quotidianam panis vtique quotidiani comestionem adhortentur, vt qui quotidie concupiscentiæ calore consumimur, quotidie pariter huius cælestis alimenti subsidio reparemur: Nihilominus si hominis ad Sacramentum acce-

Digitized by Google

dentis expendatur dispositio, præstat nonnunquam a sacra mensa recedere, & instar Alces retropascentis, in hac diuina pastione retrogredi, ne magis periculosa sir, quam salubris. Hæc est doctrina S. Th. 3. p. q. 80. a. 10. Si aliquie, inquit, se quotidie ad hoc paratum inveniat, laudabile est, quod quotidie sumat. Vnde August. ser. 28. de Verbie Domini cum dixisset : Accipe quotidie , ve quotidie tibi prosit, subiungit; Sic viue, ve quotidie merearu accipere. Sed quia multoties in pluribus hommum multa impedimenta huius deuotionis occurrunt, propter corporis indispositionem, vel anima, non est ville emnibu beminibus quotidie ad hoc Sacramentum accedere , fed quotiescunque se ad illud homo inuenerit praparatum. Reuera cum ex S. Bonau. fascicularii c. 7. tria præexigat digna huius Sacramenti susceptio, scilicet corporis munditiam, conscientia puritatem, & feruidam cordis deuotionem; ex hoc triplici capite potest Christianus ab altaris mensa recedere, & in pascendo retrogredi, quòd vel corporis immunditiá, vel conscientiæ maculá, vel deuotionis carentia quasi llabro prægrandi os ad pastum hians obstruatur. De corporis quidem immunditia ita scribit S. Hieronymus in Apologia ad Pammachium: Ipsorum conscientiam conuenio qui codem die post coitum communicant. Probet se unusquisque, & sic ad corpus Christi accedat : non quod dilata communionis unus dies , aut biduum sanctiorem efficiat Christianum, ve qued hodie non merui, cras vel perendie merear : sed quod dum doleo me non communicasse corpori Christi, abstineam mepaulisper ab uxoris amplexu, ut amori coniugis, amorem Christi praferam. Nimirum virginalis Christi caro, tantam angelicæ puritatis spirat fragrantiam, vt illibatus eius flos, etiam innocentis voluptatis afflatu videatur offendi. Et hinc fluxit laudabile Carthusianorum institutum, qui vel inuoluntaria immundicie polluti, eo die non dico sacrum sacere, aut eidem ministrare præsumunt, sed nec inseriorem altaris gradum audent attingere.

2. De conscientiæ puritate communioni pramittenda ita censer Chrysost, hom. 17. in ep. ad Hebr. Ques magis acceptabimus? eosne qui semel, an ees qui sapiu, an illos qui raro accipinnt? Neque illos qui semel, neque qui sepim, neque qui raro, sed cos qui cum munda consciencia, qui cum mundo corde, cum Ditâ irreprebensibili, isti semper accedant. Qui veròtales ven sunt, neque semel. Quid itat quia indicium sibi accipiunt, & damnationem & supplicium. Cui subscribens Theophyl. in illud 1. Corinth. 11.28. Probet autem seipsum homo, & sic de pane illo edat, ait: Iudica igitur & explora conscientiam tuam, & sic accede; non quando fuerint ferie, sed quando purum teipsum, ac dignum inueneris. Quilquis igitur conscientiam aliquo erimine contaminatam senserit, ab Eurecedat pabulis, ne prominente charifticis criminis labro præpeditus, velut Alce in priora tendens muoluatur, & cruentetur. Neque vero solum graniorum scelerum conscientia Sacramenti huius vsum præpedit, sed & veniales culpæ quæ ex malitià voluntatis in dies accumulantur, ex quibus animæ torpor oritur & tepiditas; Indigne enim manducat & bibit, sinquit Anselmus in eumdem Apostoli locum, qui vel aliquod graue peccaium, vel multa leula commist, & non confitetur ea priusquam ad communionem accedat. Vnde in eius mente, vt digna sit, & animæ summopere proficua communio, etiam venialium culparum, maxime ex Dd iii

malitià admissarum confessio præmittenda est: aliàs satius est ab ab altaris mensà secedere, quàm accedere, ne nimis progrediendo, retrogrediamur.

3. De feruenti deuotione, quam tertio loco supra memoratus doctor Seraphicus exegit, sic illam prærequirit Chryfoltomus hom. 83. in Matth. vtilto feruore destitutos ad sacram synaxim accedere prohibeat his verbis? Nemo igitur nauseans accedat, nemo remissu, sed excitati, incensi ac feruenses omnes accedant. & infra. Non videtis quanta infantes animi alacritate mamillas arripiunt, quanto impetu papillis infigune labia ? non minere cupiditate nes quoque ad hanc mensam, & ad huius calicis spiritalem accedamus papillam : immò verò maiore desiderio, quasi lattertes pueri, gratiam Christi sugamus. Nihilominus etiamsi quis minorem in se quam par esset deuotionis feruorem sentiat, non debet diuttus à facra synaxi abstinere, ne tepor in frigus transear, dum longius ab ignea charitatis fornace abscedit; immò tanto citius ignem illum spiritalem debet requirere, quantò acrius, frigus sensim inualescere persentit. Est & alia ratio quæ plurimos in his cælestibus pascuis retrogradi cogit, videlicer timor immodicus, ex tremenda Dei absconditi maiestate procedens, maximè vbi ab illius consideratione in nostram ilitatem fit reslexio:plena siquidem san-Ai cuiusdam horroris veneratio eos ab altaris accessu auocat, vt spiritali duntakat, communione Christum excipiat, quem orali sumere non audent; pium Centurionem æmulabundi qui dixit: Domine non sum dignus ve intres sub tellum meum, & illi quidem sic retrogrediendo, sicut alces, pascuntur, tanto magis Sacramenti fructibus digni, quanto magis sibi videntur indigni; & recedendo accedunt, & in diuinis pascuis retrogrediendo progrediuntur. Alcé sic retrogrediendo pastam exhibeo B. Bonauentu. ram qui ab arcani numinis maiestate, timore reuerentiali perculsus, propriaque vilitatis conscius, dum pluribus diebus à Sacramentali communione sese temperaret : illud Petri sæpenumero proferens: Exi à me Domine, quia homo peccator sum; quodam die tremendo inseruiens sacrificio, cum facram hostiam sacerdos divideret, meruit illius particula in ipsius os inuolante miraculose saginari; tunc enim vt Alce, retrogrediendo pastus est, quia filiali timore erga venerabile Sacramentum affectus, non sola spiritali, sed & orali communione coram Deo repertus est dignus. Deinceps tamen congruentius duxit in hisce immortalibus pascuis amore progredi, quàm timore retrogredi. Vnde & Fascicularis c. 7. cum hanc quæstionem sibi proposuisset : Quaris, que te affectu magis debeas excolere, timoris scilicet, & renerentia; an amoris & desidery? an debeas, ve multi, cum importuna desidery festinantia anhelare; an ut nonnulli renerentia & timoris magnitudine, magnitudinem Sacramenti attendens, & propriam infirmitatem confiderans, magis debeas affectu retrahi, & elongari? cum vtrumque tutum esse respondisset, vt scilicet ex reuerentia timentes spem & desiderium non relinquamus, & vt ex spe & fiducia non amittamus reuerentiam, sic tandem quæstionem resoluit; simpliciter loquendo dubium non est, quin melior sit affectiu amoris, quam timoris. Sed quod est simpliciter melius, in cafu est sape peine, & pluribu perieutsfiss. Ac proinde sæpius ratione periculi, Iunat, ne passio ladat, reirogredi.

### EMBLEMALX. VENATOR ORBATAM

CATVLIS TIGRIDEM, VITREÆ FORMÆ IMAGINE, DELVDENS.



Rhata catulu tigridi , sauumque frementi Latro nouâ visreos obijcit aree globos. Prolem auffert , vanâ dum ludit imagine matrem; Illa sed impatiens frangit inane visrum. Tune aperit fractura dolos , solam inuente vimbram , Prolem vibi germanam delituisse rata est.

### APODOSIS.

Sic verum Domini corpus rapit haresis, atque
Nudo animas pascit pane, meroque mero.
Grande Sacramentum commutat suanibus vmbris,
Fallacique offert vana elementa manu.
At solidum dum corpus hiat mens credula, inant
Delusa essigit languet, obitque same.
Nonne pudet, Zuingli, pro corpore corporu vmbram,
Proque cruore Dei substituisse merum?
Dignum equidem munus moribundo Numine, frustum
Si dederut panis, quod suret esca canu.

### FONS EMBLEMATIS.

Igris inter omnes feras fœtus suos vehementer amar, & aduerius venatores pugnando, queuis tela, & mortem quoque contemnit. Quippe ad suum reuersa latibulum, catulos sibi surrepros miserabili plangit vlulatu; & vestigia prædonum odore vestigans, incredibili velocitate persequitur. Venatores igitur, vt vtar verbis Alberti Magni, sphæras vitreas formam catulorum references, insequentibus matribus obiiciunt, quas illæ intuentes, imagine quam ipfæ reddunt decipiuntur, vt subesse catulos putent, idque eò magis, quod sphæra moueatur, ceu viuum animal in se continens. Sed cum tigris sphæram confringit pedibus, ve catulo potiatur, delusam se videns, pergir insequi, illi alias subinde sphæras obiiciunt, deluduntque; donec ad ciuitates vel naues euadant. Mater verò orba in littora mœsta vlulat, quandoque eriam præ doloris magnitudine moritur. Consentit S. Ambrosius I. 6. hexaem. c. 4. & Claudianus de tígride canit:

Vitrea tardatur imagine forma. Quod fusius expressit Petrus Angelius Bargæus 1.

3. Cynagetic. his versibus:

Speculo persape illuditur, vt se Inspexit, natosque illic decepta putanit Esse suos caucis, & iniquo carcere clausos.

Caterum Ioannes Baptista Castaldus Marchio Mortaræ vsus est pro symbolo, tigride sese in speculo multarum facierum intuente, & vanarum formarum imagine delusâ, ve refere Typorius to. 3. Symbolorum pag. 169.

INTERPRETATIO.

Rudelis & fraudulenta Sacramentariorum haresis, vbi dominatur, sauit vt leana; vbi famulatur, serpit vt vipera, sed astutia nocentior, quàm sæuitià, quòd illà animam, hac vero corpus occidat. Aduersus sæuientem leænam opus est patientia, aduersus serpentem viperam vigilantia, dum sæuit, cogit Catholicos Christum in Sacramento negare; dum serpit, eumdom negare docer, meruenda magis dum fallit quam cum sæuit, nunc ingerit violentias, nunc insidias. Sæuientis leænæ fremitus à longe auditur, & ideo facile cauetur; serpentis, occultisque lapsibus surrepentis vipera morsus minus prauidetur, ac proinde minus pracauetur. Is fere verbis sui temporis hæreses depingit, & crudelem æstutamque illarum indolem exprimit hæreticorum malleus August. enarrat. in Pfal: 39. Et verò quid crudelius quàm innocentibus vitam adimere, viatoribus necessarium viaticum aufferre, ac famelicis sitibundis panem panem potumque denegare, demum

legitimis filiis paternam hæreditatem eripere; at Eucharistia vita est animarum, viaticum in Domino morientium, annona famelicorum, porus sirientium, hæreditas filiorum, quibus ab haresi fzuissima fraudantur. Summa igitur huius hareseos sauitia, nec minor asturia: quippe ne fideles surreprum sibi Seruatoris corpus & sanguinem, cum lacrymis & gemitibus, ab iniquissima raptrice reposcerent, eos fallaci Dominici corporis imagine delusit, eadem fere versutia, qua venator orbatæ carulis tigridi solet illudere, & vitrearum obiecu formarum insequentem retardare. Primum igitur Caluinum huius hareseos antesignanum, præcipuumque si non authorem, saltem fautorem, Christum è Sacramento tollentem suffurantemque videamus: Sic ille in consensione de re sacramentarià in fine disserit: Tollenda est quelibet localis presentia imaginatio; nam cum signa hic in mundo sint, oculis cernantur, palpentur manibus; Christus quatenus homo est, non alibi quam in coelo quarendus est. Et infra. Quia tamen corpus Christi sinuum est, & colo ve loco contineeur; necesse est à nobis tanco locorum internallo diftare, quanto colum abest à terrà. Vnde 1. 4. institutionis c. 17. § 21. colligit, hac verba hoc est Corpus meum, figurate intelligi, huncque sensum reddere: hic panis est figura corporis mei. Nemo, vt opinor, non videt apertissimum furum, quod fur ipse in flagranti delicto deprehensus palam confiretur. Etenim si non alibi, quam in cœlo corpus Domini quarendum est, sequitur nullatenus in Sacramento reperiri. En barbara huius hærerici sæuities mortalibus vitam, famelicis cibum, legitimis filiis paternam hæreditaté testamento sirmatam execrabili surro surripientis,

2. Iam fraudem eius & astutiam intueamur:sic enim Dominicum corpus suffuratur, vt nihil minus egisse videatur, dum incautos fideles vacua illius imagine deludit. Hinc l. 4. instit. c. 17. \$. 10. furtum suum ita occultare nititur: Non aliter anina nostre carne & sanguine Christi pascuntur, quam panis & vinum corporalem vitam tuentur & sustinent; o nisi quis fallacem vocare Deum volet à quo nempe tam expresse dicitur Hocest Corpvs MEVM inane ab ipso symbolum proponi dicere numquam andeat. Quare accepto corporis symbolo, non minus corpus etiam ipsum nobis dari cersò considamus. Idemque docet commentar. in c. 26. Mathæi, & in c. 11. prioris ad Corinth. tamdemque eodem cap. 17. instit. \$. 11. post multa de sanctissimo Sacramento disputata iis verbis concludit: Dico igitur in cana mysterio, per symbola panis & vini Christum verè nobis exhiberi, adeoque corpus & sanguinem eius, ut primum in unum corpus cum ipso coalescamus, deinde par-ticipes eius substantia facti in bonorum onnium communicatione virtutem quoque sentiamus. Et quidem cum ipsi posset opponi, nos no posse corporis Christi realiter vniri, vt pote quod à nobis tanto distet interuallo; quanto cœlum abest à terra; Respondet eodem c. instit. § 10. Etsi incredibile videatur in tantâ locorum distaniia penetrare ad nos Christi carnem, vt nobis sit in cibum; meminerimus quantum supra sensus omnes nostros emicat arcana Spiritus santti virtus, & quam stultum sit eius immensitatem nostro modo velle metiri. Quod ergo mens nostra non comprehendit, concipiat fides, spiritum vere unire qua loco dissuncta sunt. Quis hunc hominem ita disserentem audiens non sibi persuaderet, illum Domini corpus è Sacramento nunquam sustulisse; cum nihilominus tot

magnificis verbis realem Christi præsentiam in specie contestantibus, nil nisi inanem illius vmbram asserat, vt patet ex prioribus ipsius testimoniis quæ velut oracula Caluinistæ sequuntur, & maximè ex eodem cap. 17. l. 4. instit. \$. 5. & 31. vbi non aliam Dominici corporis manducationem agnoscir, quam sidei, aitque non opus esse, ad hoc vt edatur, vt per seipsium sit præsens, & ad nos è colo descendat, sed sussicer vt per sidé nos sibi præsentes faciat in colo. Imerim ve è banc non aliam esse quam sidei manducationem satemar, vt nulla alia singi potest. & \$.31. Christus prasens illis non videtur nisi ad nos descendat; quasi verò si adse nos euebatvtique per sidem, non aque potiamur eis prasentià.

3. Itaque eò tandem hæresis Caluiniana deuoluitur, vt realem Dominici corporis præsentiam aufferens, euanidam duntaxat illius imaginem nobis obiiciat, & ita fraudulenter illudat. O crudelitatem asturam, & crudelem asturiam! suffuratur callidè adorabile Domini corpus, sed vt execrabile furrum occulrer, inanem illis figuram substituit, ne fideles exigant quod vix sibi sentiunt ablatum. Quis igitur instartigridis suis orbatæ catulis, non doleat, crebrisque gemitibus requirat, quod à fraudulentâ raptrice sibi præceptum deplorat? Quis cum Magdalena non iis clamoribus Sacramentarios prædones insequatur: Tulerunt Dominum me um , o nescio vbi posuerunt eum? Michas Iud. c. 18. cum idola sua sibi surrepta magno eiularu conquerezetur, respexerunt qui Deos eius abstulerant, Odixerunt; quid tibi vis? cur clamas? qui respondit: Deos meos quos mihi feci tulistis, & Sacerdotem, & omnia que habeo, & dicitis, Quid tibi est? Cur non æquiori iure conqueratur Christianus, quòd hæretici sibi Dominum verum Deum & hominem, & incruentum corporis iplius facrificium, & Sacerdotes, & templa, & altaria, & facras ceremonias, vno verbo religionem ipfam, quæ sine præmissis subsistere nequit, abstulerint? Tigris fractis (phæris vitreis, quas suorum catulorum raptores obiiciunt, quibusque sobolem delitescere purauerat, se delusam serò nimis agnoscit, & prædolore sæpiùs interit; sic plerique in extremis æternæbeatitudinis dispendio sese ab hæreticis deceptos, & inani diuini corporis ymbra delusos experiuntur; quo fit vt misere percuntes immortali vitæ moriantur, & interminabili viuant morti & gehannæ. O anima fidelis, hæretici fuge fraudulentas insidias, qui tibilpro Domini carne, panis frustulum idoneum canis alimentum, pro Christi sanguine vini guttam! substituit, Nouique testamenti damnabili corruptelà, rem surripiens misera obijcit vmbram



## PISCES. EMBLEMA LXI.

### DELPHINUS A TROCTIS NON INVITATIS CONVIVIS LACERATUS.



D Elphini placido regnantis in aquore trocta
Mite iugum excutiunt, corpus & ore petunt.
Obrutus ille magis numero, quam robore victus
Subfilis, angis enim faucia membra dolor.

#### 432 ORPHEYS EYCHARISTICYS

Hi contrà insurgunt, morsuque tenaciter vergent: Quisque sibi è lacero corpore frusia rapit. Rege cruentato recipit se turba rebellu, Postquam extincta situ sanguine, carne sames.

#### APODOSIS.

Christus amat mises, at monstra similima troction odit, or ad morsus subsiliendo gemis. Indolet innocuum lacerari corpus ab illis, Quos vitrò propria pascere carne cupit. Heu quales alo conuiuas! exclamat; amoris Fercula, inaudito quisque surore rapit. Quem tibi sponte cibum Saluator amabilis offert Suscipe; amore capi vult, quod amore dedit. Crimine si lanies corpus, laniaberis intus: Ni conuiua Dei sis, lanio eius eru.

#### FONS EMBLEMATIS

Roctæ pisces ( quos cum amiis Rondeleti) cusundit Gesnerus, quarumque iconem adsert vbi de amia ) dentes habent frequentes & continentes, quibus quicquid inciderit confringere possunt. Hamo capti soli ex piscibus non se ab hamo retrahunt, sed impellunt sese in ferrum, chordam consumere cupientes. Piscatores contra machinantur longas ansas: illi verò quoniam quodammodo valent saltu, ansas sæpè transiliuat, ac lineâ qua aguntur concisâ, ad piscium domicilia reuertuntur. Illi suigeneris grege coacto delphinos inuadunt, maximeli quem segregatum circumuenire possint. Planè enim sciunt delphinum suis morsibus verberari asperrime solere. Itaque trocaz ei accerrime instant, delphinus contra resilit, & subsilit, & indicat quantum ex dolore torqueatur; idcircò idcirco renaciter vrgent, simulque ad saltum Delphini tolluntur; hic eos repellere conatur; illi verò nihil remittentes viuum lacerant. Posteà verò quam pro se quisque aliquam partem mordicus abripuerit, discedit. Delphinus verò libenter enatat, Quum conuius, ve sea dicam, non innitatos, cum suo dolore excepit. Ita Alianus 1. 1. de animal. c. s.

#### INTERPRETATIO.

1. TT Delphin hominum amantissimus, verèque φιλανθεωπότατος egregium est humanissimi Redemproris hieroglyphicum, cuius, vt ait Apostolus, Apparuit benignina co humanitas. & grace on arbennia. Ita per troctas carniuoros facrilegi diuine ipsius carnis laniones diagraphicè figurantur. De Amia siue trocta scribit Rondeletius eam esse gregalem, & ire cum sui similibus, rostro acuto, ventre crasso, ductis à dorso ad ventrem lineis obliquis nigricantem; oculis paruis auri æmulis: dentes habere serraros acutissimos in os recuruos, ventriculum fere ad podicem vsque demissum, fellis vesicam toti intestino attextam; carne vesci, aquis dulcibus deleetari, celeriter augeri, eius incrementum singulis diebus intelligi, mollem & pinguem esse, delectabiliter degere, ad inferendam aliis piscibus iniuriam aprissime armatam. Quis autem in hac Amiz fiue trocks descriptione, non videat miustos huius faculi tributorum exactores natiuis depictos colobus? An non illi gregales, qui, ve nous in dies vectigalia excogitent, gregarim conueniunt, ve pariter gregatim corrasæ pecunix pondere in tar. tara ferantus: An non ventre étallo, qui prouineiarum adipe saginati, populi substantiam absuimunt? An non obliquis lineis nigricantes, qui à recto divinorum tramite mandatorum in obliquos iniustitie desectunt amfractus? An non iis oculi auri æmuli, quibus, vr ita loquar, aurum Deus est, quique suam in auri copia beatitudinem collocane? An non iis dentes serrati acutissimi, & in os recurui, qui pauperes deuorant, qui proprios in vsus regia tributa conuertunt? Hoc enim est dentes habere in os recuruos. An non iis ventriculus ad podicem vsque demissus, qui epulantur quotidie splendide quorum Deus venter est, quos ventris obcdientia finxit, qui cibos indigestos egerunt, vt recentes ingerant? Annon iis fellis vesica toti intestino attexta, quibus insunt fellea, vel potius ferrea in spoliatos inopes viscera? An non illi carniuori qui diebus ab Ecclesià prohibitis carnes comedunt, qui plebis substantia farciuntur? Quò enim abiit tot macilentorum agricolarum adeps, quibus præter cutem & ossa nihil superest, nisi in pingues eorum aqualiculos? An non aquis dulcibus delectantur, qui corrasas opes illicitis voluptatibus insumunt! An non & celeriter augentur, & eorum incrementum fingulis diebus sensu percipitur, qui ab extrema pauperie, ad amplissimas diuitias, paucis annis perueniunt, stupente, totque impunita furta deplorante populo? An non denique velut trocta, ad inferendam omnibus iniuriam paratissimi sunt, qui non solum subditus, sed & principibus iniurij quorum thesauros suffurantur, & pretiosorem eorum gazam, populi nimirum amorem & observantiam auterunt ?

122. Atque veinam immanes Trocke folum pau-

peres viua alioquin Domini membra deutraronte & corum subhantia farti, cruoteque chrif, le adde rabile Christi corpus non descuirent. Verumptolidolor! illorum crudelitas in regum regent reduitdat, quos lacrymantibus oculis, puschali tempote, Corpus Dominicum facritége dilantames que tannis intuemur. Nimirum voi sevissime in occe debacchati sume, nil superest, nisi ve pastorem difcerpant, & troctarum inftar Dominum Delphino humaniorem inhumaniter imperante. Sanè regni zwiestis delphinem, paternz gloriz heredem sacrilegi quasi agmine facto morfibus laceraris, dum renitentem, & prz dolore substientem impuris visceribus absorbent: sed quam inwitus Delphin noster crudelia cosum pectora subit, tam libens confumpris speciebus, quibus quali carchis capriuus detinebatur, inde se proripit quoad substantiam, vnde ismdudum recefferat per gratism ; nec minus sui corporis reos execratur, & punit, quant tortores deicidas qui suam humanitatem atroci laniena deformarunt. Nam, inquit Chtyfolt ho: 491 in Ioan. Si qui regiam purpuram coinquinam , band fe: cus quam si scindant puniamur; quid mirum, si qui insmunda conscientid Christi corpus accipium idem supplia oium subeant; quod qui eum clauis cruoi affixerunt: Rurlumque ho. 3. in Ep. ad Ephef. Si quis pedes regis canibno obinciae, & in compedes initioiae, an nun erit abnoxius extremo supplacio? Tu toum corpus obiicis feris immanibus. Gr non horres? Ita estifetis laurianidum Christi corpus obiiciur, quotics ab indiguis denoratur; immò delphin noster humanissimus mallet à trochis carninoris lacerati, quan à factile gis violari. Nec crimi feelus oft, freafu lapfamins mare facratifimam hoftiam troots displatitity fund Le ij

mum verò scelus est si sacrilegus camdem excipiat. Quapropter meritò Cyprianus I. de lapsis, in Sacramenti profanatores his verbis inuehitut: Mortiferos idolorum cibos adbuc pene ruttantes, exhalantibus etiam nunc scelus suum faucibus, & contagia funesta redolentibus Domini corpus inuadunt. Quando occurrat scriptura divina, & clamet, & dicat: Omnis mundus manducabit carnem, & anima quecumque manducauerit ex carne sacrisicis salutaris quod est Domini d'immunditia ipsius super ipsium est, peribit anima illa de populo suo... Spretis his omnibus atque contemptis, vis infertur corpori eius & sanguini, & plus modo in Dominum manibus atque ore delinquunt, quam cum Dominum negauerunt.

3. Cærerum ad rem Eucharisticam pondero po-Arema Eliani verba: Delphinus verò libenter enatat, quum convivas non invitatos cum suo dolore excepit. Inter Eucharistici epuli conuiuas alij censentur inuitati, alij non item, non secus ac in vltima conâ, ex Apostolis Iudas non inuitatus, cateri omnes inuitati. Inuitatos existimo, qui nuptiali charitatis stola splendidi regalibus epulis accumbunt, non inuitatos censeo, qui pannosa veste sordidisummi regis oculos offendunt, quos omnes, in vno Christus increpat Matth. 12. 11. Amice, quomodo bucintraftinon habens vestem nuprialem? Quasi diceret: ersi omnes meum ad conuiuum vocauerim, id tamen egi ea lege, vr exutis scelerum pannis, prius auptialem stolam induerent, quam conaculum in-, gredi præfumerenr: nempe nuptiali toga nudati, in > uitatisunt, & non inuitati: inuitati quidem, quia cum reliquis ad regales nuptias vocati, ad quas antequam accederent, nuprialem, vr Dei auxilio poterant, habitum sibi compararent: non inuitati

verò, quia scelerum pannis sordidi, nuptialis stolæ neglectu, regiis epulis censentur indigni: Reuera Christus ad epulum inuicans Cant. 1.1. clamitale Comedue amici, & bibite, & inebriamini charissimi. Vel vt legunt Septuaginta, proximi, & fratres, & ita explicant particulam hebraam Dodim quæ propriè amores significat. Ac proinde ad nuptiales epulas non nisi fratres charissimos, amicos, proximos, amoresque; suos inuitat, consequenter inimicos omnes excludit. Delphin igitur noster sacrilegos trociis crudeliores quasi non inuitatos, conuiuas cum suo dolore conuiuio excipit, multa gemens, & conquerens, Heu quales alo cominai:



Ee iij

### EMBLEMA LXII.

## GLAVCVS TREPIDOS FOETVS ORE HIANTE, ORTA

子基督育是各天人工事。 東京日本東京



Irus amor Glauci in sobolem, si ferneat aquor,
Acque procellosius turbo, notusve furat:
Mox trepidos fatus pater excipit oris asylo;
Pensugium in placido pettore prastat amor.

Digitized by Google

Dum renomit, quis ante vorara,

Non sais est Glauco parturiisse semel.

Dum sebolemore capit, quis concepisse negabit?

Dum renomit, rursum quis peperisse neget?

#### APODOSIS.

Tot miserie lesse animie reserauit aspla.

Carne quet in lacerà vulnera sponte tulit.

Quinque escatricum sinibus sactata receptat

Pignera, concepie pettore, ecque parit.

Hie Thoma quassa sides solidatur, in istic

Tuna suraminibus sucus tremesatta luce.

Nil tentator obost presettis cordis asplo:

Turbine concussia vulnera hinteapetat.
Seandere non opus est celos, os possio ab illis
Protegi, in altari cui tot asyla patem.

#### FONS EMBLEMATIS.

Laucus piscis pater factus, quos sustait en Iconinge diligentissime cauet, ne insicis imperatur, neure permicies ella ila inferatur. Itaque donec lati ac fine timore natant, randisillos custionis mon intermitrit, nunc à tergo cum cis natans, nunc verdinon à tergo, sed admarat modò ad vinum corum latus, modò ad alterum. Si quis veride paruulis tiniere coppesit, ille timore coppiro, ore hiante excipit paruulum, deinde timore praterito, quem deuorauetar reuomit, qualem acceperat. Alianus l. 11 de Auimal. c. 16.

#### INTERPRETATIO.

n. Mabilis lesus de discipulorum salute sur pra modum sollicitus, imminente passionis sux tempestate, cum teneros surus ingenti ter-E e iiii

rore percellendos prauiderer, eosdem hiante, vt ita loquar, pectore, & amantissimi cordis sinu recepit, vt vbi illos conceperat, charitatis ardore, ibidem eximeret à timore : quosque pepererat oris eloquio, eosdem cordis tueretur refugio. Nec sollicito ipsius amori satis fuit, meticulosam sobolem proprij corporis vmbone protexisse, cruoris nectare roborasse, nisi illam insuper Archangelicâ vallaret custodiâ. Quippe in horto Gethsemani, iactus lapidis interuallo, à dilectissimis fœtibus violenter auulsus, quòd iis intimè vi sacræ communionis adhæsisset, quasi concarnatus & conuisceratus; cum factus in agonia prolixius oraret, & diuinam illis protectionem à Patre postularet, apparentem sibi calitus Archangelum ad eorum tutelam illico destinauit, de cuius fortitudine, vigilantia, & sedulitate confisus, cum prius iis mœflus dixisser: Vigilate & orate, vt non incretis in tentutionem; misso deinde angelo, vultu hilariori-subiunxit : dormite iam & requiescite. Vrique Archangelicâ custodiâ securiores. Ita sentit Hilarius 1.10. de Trinit. Misso enim, inquit, ad Apostolorum tuitionem Angelo, & per eum confertate Domine, ne pre is triftis effet, iam fine triftitie metu existens, ait: dormite iam & requiescite. Deinde domità iam morte rediniuus, hiulca gloriosi, corporis illis ostendit vulnera, satis superque innuens tor iis resugiorum parere ciuitates, quot in membris suis hiarent cicatrices; quibus potissimum vacillantem in side Thomam adhuc de passionis procella trepidum excepit, ne incredulitatis turbine correptus interiret. Quis istam Glauci nostri mystici, in protegendis trepidis fortibus non admiretur sollicitudinem, quibus tot asyla adversus hostiles incursus

aperuit, quot in gloriosà carne plagarum foramina seruauit?

2. Abyssu abyssum innocat canit regius Psaltes: Thomas, id est abyssus inscrutabilem hiulci Christi lateris abysium inuocauit: abysius dubietatis intrauit abyssum firmitatis, vt hinc firmam & indubiam hauriret confessionem arcanæ Diuinitatis; vix enim lanceæ fixuram attigit, cum in hanc fidei professionem erupit: Dominus mesus & Deus mesus. Videbat, ait Aug, tract. 121. in Ioan. tangebatque bominem, & confitebatur Deum quem non videbat, neque tangebat; sed per hoc quod videbat atque tangebat: illud iam remota dubitatione credebat. Vides vt iste pisciculus in fide trepidus, vbi paternum os, vbi Dominici lateris asylum subiit, omnem omnino metum, dubiumque animo excusserit, & Diuini vulneris contactu, suz vulnus incredulitatis curauerit. Sed operæpretium est audire Chrysologum ser. 18. vbi Dominum redminum discipulos his alloquentem verbis inducit: Tallou digiti vestrimtrent vestigia clauorum, manus vestra alta vulneris exquirant, aperite manuum foramina, sulcate latus, aperite vulnera; quia negare non possum discipulis ad sidem; quod inimicis in pænam sauientibus non negaui:palpate . & vsque adossa inquisitores ardui peruenite; ut val ossa carnis, astruant veritatem, & me esse ipsum vel vubnera seruata testeniur. Vbi pondero primum hac verba: Negare non possim discipulis, quod inimicu nen negaui. Ea enim est optimi Redemptoris charitas, vt non solum trepidis in fide discipulis patere voluerit suorum ora vulnerum, verum etiam inimicis eadem aperiat in refugium. Vnde non est cur scelerum horrore territi, aut instantis iudicij timore concussi de salute desperent, quibus tot asyla patent

quot vulnera: solummodo doleant de przteritis, caueant de futuris, dehinc patulas ingrediantur ricatrices, experience refugis ciunates. Expendo etiam vitima Chryfologi verba, & me effepsim vel wulnera farmata testentun. Quid als , vir discreiffirme aliusne force Christus, st vel in exis, vel in aris, glorious non infiguireur vulneribus i num adhuc posser tum ex froncis maiestate, cum ex divini vultus lineamentis, tum ex incomprehensibili carnis glorià, ve verus Christus agnosci: non, inquis, nuli singularia Rodemprovis habeat filneantenta, hoc of winers: Bx is enimenidentite dignofcitur quomodo nondum paffus à iam paffo differat, quali quinque latis cicarricibus; velue toeldem decumanis characteribus nomen les ve exaretur, quibus deinceps ab ipfins fanguine redempustacilius agnoscaur redemptor redinium. Pornifice Damon affunça Saluatoris specie; nos mendacibus deludere lineamentis ; at vulnera illa ementiri non potest, quibus triumphatusen. Sie S.Martique seductoris fraudes facile detecte, dum in assumpto corpore, fue redemptionis characteres non deprehendira

3. Quoties igitur granis remationis tempeltas ingruit, quoties alicums aductivaris procellà concutimur, confessim trepidorum piseium more; in amantissimi pacentis os, in biusci lateris cicatricem, quam in Sacramento de industris serviciem, quam in Sacramento de industris serviciem, quam in Sacramento de industris serviciem, nos religiamus; non illam clauder, ve mos excludati Num paastat in humisee cicamicis asyloutimoremi animis excutore, quam in promendo indició die sum Christicisis ad illius aspectum contretimice ser Nomas sorius est puna amoris radio exclusivos e

cicatrico profilientibus quauffind recreati, quam tunc erumpentibus vindictæ fulgetris exanimari? Sicus enim, inquit Augnst. 1.2, da Symb, c. 1. vidneta demonstrauit Thoma non credenti, nistangetet & videret; ita etiam inimicis vulnera demonstraturui est, vis connincens eos veritus dicat: ecce hominem quem crucifixistis, videtis vulnera qua instixistis, agnoscitis latus quod pupugistis; quoniam per vos. & propter vos apertum est, nec tamen intrare voluistis. Itaque ne nobis idem vitionum Dominus improperet, alacriter in hiulca vulnera per nos, & propter nos aperta, extremi iudicij metu perculsi consugiamus, non opus est cœlos scandere, vi illic ab ingruentibus tentationibus eximamur, patent nobis in altaribus tor refugia, quot in Dei absconditi carne hiant vulnera: illuc nos recipiamus, & securi conquiesce, mus; quia nullibi asylum tutius.



# EMBLEMA LXIII. POLYPVS FAMELICVS PROPRIA MEMBRA COMEDENS.



Promptum epulum Polypo natura benigna parauit,
Ne mora iciuno perniciosa foret.

Vrest ubi vesana fames, stomachoque voraci
Prada deest, proprio corpore corpus alis.

Damma renascendi vis admiranda resarcit, Restituitque arem quos gula dira rapit.

#### APODOSIS.

Excellens epulum postremà nocte Redemptor

De proprià sibimet carne, cruore, parat.

Ille epulans, epulumque simul, posusque cibusque;

Seque bibit posus, se tibat ipse cibus.

Non postrat, superûm regalis mensa parare

Fercula digna, Deus queis aleretur homo.

Ipse sibi promus condusque hac sercula promit,

Apsa samescentem vel satiare Deum.

So Deus esuriat, Deisau fores esca: Deus-vir

Esurit, hinc proprio corpere gaudet ali.

#### FONS EMBLEMATIS.

Polypus cum altis cibis pasciture, tum verò sua ipse membra conficit: nam si præda eum desiciat, brachia sua deuorat, ac ventre sic saturato, inopiam venationis leuat, deinde renascitur ei quod deest. Hoc tanquam promptum prandium ad samem restinguendam comparante ipsi natura. Ita Ælianus lib. 1. de animal. c. 27 Cui subscribit Plutarchus l. de solertia animal. his verbis: Polypus sub brumam, seipsum vorans, corrodensque desidet.

#### INTERPRETATIO.

SVb brumam famescit polypus, famis impatiens corpus suum comedit, mox renascitur quod absumptum est, & augetur. Tria hæc ad rem Eucharisticam expendamus, & in Christo Domino viuaciter expressa non solum intueamur, sed etiam admiremur. Primum quidem sub atrocissi-

mz passionis brumam vehementer esurit, qui diuturnioris inediz intolerans, extremam edendi cupiditatem his verbis Luc 21 testatus est: Desiderio desiderani hoc pastha manducare vobiscum antequam patiar. At vinde istud cam vehemens huins edendi paschatis desiderium? An agninam carnem appetehat? aut in agno pasehali nouas sibi singebat. delicias, ve ardentiori illius edendi teneretur desiderio? at illum multonies, legis ad apreem observator, etiam cum discipulis comederate Alud igitur excellentius, fuaujus, & dininius puschaconcupiscit, quod tautum agno typico pracellat, quantum corpus vmbre, lux nocti, veritas figuræ; semetipsum agnum verum & vinnum suo eruore mundi sordes abluentem in Sacramentali mensa mactare, & cum discipulis manducare desiderat, non natura sed gratia, promptim de suo corpore epulum ipfi famelico compasante. An forte nonimplerum est cam feruens, ram iustum, & rationabile viri desideriorum desiderium? absit yt Deus moribundus vori compos non fierer, qui mortales votorum compotes efficit; flagrans proinde desiderium sui corporis esu complenit. Audi Terrall. 1. 4. contra Marcion. c. 40. E set festis Indamme Pasche diene elegies in hos enim Sacramentum pronuntiarat Moyses, Pascha est Domini. Ideo & effetsum som ostendit: Concupifcentia concupiui pascha edere vobiscum antequam patiar. O legis destructorem, qui concupierat erian pafeta fernare! Nimerina voravoina illum ladai a cie delectione ? An ipse erat, qui sanquam ouis ad victimans addres habens, & tanquam ones corum sendence, sie es non aponturus, figurant samuninte sus salutaris implere conunpissabat. Et infin Professie itaque se conoue pifermid concupiisse edere pastika ve fame t indignam

anim et quid alienum concupisceret Deus) acceptum panon & distributum discipulis, corpus suum illum fecit. Nimirum hoc est illud pascha quod ardenter edere desiderabat, corpus suum, ne quid indignum admitteret, si quid non suum concupisceret. Non illum Palestinz veruecina, sed proprie humanitatis delectabat agnina. Deus breui motiturus epulum sibi congruum, fercula Deo digna, ac proinde non aliena, sed propria, planeque diuina vehemenrius appetebat, idonea vel famelcentem Deum sariare, qualia nec coelestis mensa promere potuisset. Sicut enim si Deum esurire contingeret, non nisi propria saturaretur essentia, ita Deus homo famelcens, non agnina, sed propria, adeoque diuina saginari appetebat. Huc vique Polypum nostrum mystieum famescentem vidimus, nune corpus suum edentem admiremur.

2. Nemo Catholicus inficiabitur Christum Sacerdotem secundum ordinem Melchisedech, in pane vinoque, omnibus absolutum numeris obtu. lisse sacrificium, ad quod non sola victime sufficit oblatio, sed insuper exigitur illius immolatio & destructio. Sic enim Gen. 22. videmus Abraham sese ad vnigeniti mactationem accingentem, altare extruxisse, desuper ligna composuisse, filium alligasse, super struem lignorum in altari collocasse, gladium accepisse, manum extendisse vt immolater, quia tamen ei sola victimæ mactatio ac destructio defuit, ideirco nec propriè sacrificauit. Vnde statim additur: Lenaus Ababana oculos suos viditque post terguno arietem inter vepres harentem cornibus; quem assumens obenlit holocaustum pro filio, quem Deus immolare iusserat; ac proinde sola victime consumptione yerum sacrificium con-

summatur. Equidem si sacrificij finem attendas, videlicet supremi Dei in nos dominij, nostræque seruitutis, statim inferes, rem supremo Domino oblată ita in cultum illius debere cedere, vt in nullum deinceps vsum cedere possit; quod solà victimæ consumptione contingit. Proinde cum in Eucharistico sacrificio ritu Melchisedecis instituto, corpus & sanguis Domini, quatenus panis & vint symbolis inuoluuntur, habeant rationem victimæ, sequitur sub e à ratione à summo Sacerdote debuisse destrui, ac proinde manducari, ne mutilum foret tam illustre & augustum nouz legis sacrificium. Hinc Partes Concilis Toletani 12. vti refertur c. relatum de consecr. dist. 2. definientes Sacer dotem celebrantem teneri communicare, hanc sui decreti rationem proferunt: Quale est sacrificium illnd, cuim nec ipse sacrificans particeps esse cognoscatur? Satis innuentes nobiliori sui parte fore mutilum, nisi ab ip so sacrificante victima consumeretur. Christus igi: tur in Eucharistica con semetipsum ritu incruento immolans, victimæ consumptione sacrificium impleuit, ac proinde proprium corpus comedit, ipse conuius & convinium, ipse comedens, & qui comeditur, vt loquitur Hieronymus ep. 150. ad Hedibiam. Enim vero summopere congruebat, vt qui discipulos ad humane carnis esum, humanique sanguinis porum inuitabat, primus ipse comederet & biberer, vt sic horrorem omnem adimerer, quem esus huiusmodi, porusque eorum animis incutete poruisser, quippe prima fronte videtur horribilius carnem humanam edete, quam perimete, & sanguinem humanum bibere, quam fundere, quod his verbis eleganter expressit Chrysost, ho.83. in Math. Ipse quoque bibit ex eo, ne auditu illie verbie dicerent:

quid ? ergo sanguinem bibimu, & carnem comedimue? & persurbarentur. Ne igitur hoc accederet, primus ipse hos fecit, ut tranquillo animo ad communicationem mysteriorum induceret. Idem voluit, ni fallor, Author fer in cœnà Domini, dum Christum pincernam appellat: Nobis, inquit, pro quibus sanguis Christi oblatus est, ipse Christus pincerna porrexit hoc poculum, & docuit Ut non tantum exterius boc sanguine lineremur, sed & interius aspersione omnipotenti anima muniretur. Pincerna enim pragustator est, cuius est de calice regio pralibare tantillu, priusquam eumdem regi porrigat, ne virus illi admisceat, quem scit ante alios ex officio sibi prægustandum. Proinde cum Ecclesiæ suæ proceres, & populorum principes, regali Eucharistiæ exciperet conu uio, propinandum its cruoris sui calicem pincernæ more prælibauit, vt alacrius & securius hautirent, quem ab ipso prægustatum viderent. Adde prorsus inurbanum videri præsidem epuli, cateris edentibus & bibentibus, ab esu potuque temperare; eximia autem Christi sanctitas vrbanitati minimè renuntiauerat, ac proinde, ne quid indecorum admitteret, simul cum Apostolis & corpus suum comedit, & sanguinem bibit, ne quod suadebat eloquio, dissuaderet exemplo. Christus igitur polypo similis, vtpote qui samis impatiens, vt flagrantissimum paschalis epuli restingueret desiderium, suo se corpore saginauerit.

3. Quanam verò ratione consumptum Domini corpus, singulari gratiz prodigio, non solum renascatur, sed insuper augeatur, quod tertium in polypode superius observaueram, ex Angelico doctore breuiter accipe Sic ille opusculo 58. c. 14. disterit: Tertium mirabile signum in perceptione Dominici corporis est, quod dum manducatur à sidelibus tune

augmentatur. Probatur, quia dum manducatur, non ipsum ut alius cibus in manducantem convertitur, sed è converso vere manducans in illud spiritaliter convertisur, & mutatur. Nam manducantem se Dominus sui corporis mystici membrum facit, & sibi eum incorporans cum suo corpore, quod de Virgine sumpsit, quodammodo vnum efficit. 1. Cor. 12. V num corpus multissumus, qui de vue pane participamus. Rursus, Vos estis corpus Christi, & m embra de membro. Augustinus: Commendauit Christus in boc Sacramento corpus suum, quod & fecit nos ipsos, nam & nos ipsi facti sumus corpus eius. Caro etiam nostra carni eius unita & incorporata, unum cum illo efficitur, Osea ultimo: conuertentur sedentes in umbra eius, viuent eritico, I. Dominici corporis Sacramento; quod Sacramentum dicitur umbra Christi, quia se dat ipsis non in sua luce, sed in velamine, quod sic comedentes converteneur, quia in corpus Christi mutabuntur. Et sic patet, dum multi fideltum comedunt. Corpus Christi, & in illud ipsi mutantur, membra eius efficiuntur, quod corpus Christi, dum manducatur, augmentatur. Habes itaque in polypo eximiű Christi symbolum, qui Eucharistici paschazis edendi desiderio æstuans proprio se corpore panit.



### EMBLEMA LXIV. SQVILLA LVPVM MA-

RINVM, DVM VORATVR, CORNY PERIMENS.



Ingentes animos exili in corpore versat
fintercepta truci Squilla marino Lupo.
Primus ei hostilem labor est euadere rictum,
Saltibus & crebris accelerare sugam.
Ff ij

victrix prada suo sic de pradone triumphat;

Non perit, hoste prius qua pereunte perit.

#### APODOSIS.

🗆 Arne Redemporis conclusâ limite puncti Quid minus? in minimis vis quoque summa latet. Iustina ultricia non enitabile acumen Exerit infensis exitiale Lupis. Rumpit inhumani crudelia viscera Iuda, Sacrilegamque animam vindice figit acu. Non altrex solet effe lupi, sed criminis vltrix; Si lupus, abstineas, cuspide ne pereas. Hic cibm electis virtus, virusque scelestis: Si non alter adest, prosinue vlter obest.

#### FONS EMBLEMATIS.

' Vpus piscis à Squillissuperatur, quanquam piscium vr ita loquar, maxima vorago est. Igitur Squillæ marinæ, quum se à lupis piscibus intercepras sentiunt, fastigium quod eminet à capite, quodque simile est acutissimo triremis rostro, atque in summa parte, secturas habet, modo serrulæ vncinatæ, hoc, inquam, animosæ bestiolæ cum incuruarint, summa leuitare saliunt, & tanquam saltatorium versant orbem. Lupus ore maxime hiante, atque imminente lingua que est pelle tenerà & molli, squillam ex lassitudine viribus defectam comprehendit, atque prandium fore arbitratur. Squilla primum in gutturis laxitate saltat, post aculeos in miserum venatorem defigit. Huic interiora exulcerantur, tumescentiaque plurimum sanguinis mittunt; Denique suffocatione lupum interficit. Ælianus l. 1. de Animal. c. 30.

#### INTERPRETATIO.

1. CQuilla minima serrato capitis aculeo imma-Dnis lupi viscera dilanians, adoranda Christi. humanitatis typus est, que minimis coercita speciebus, vltricis iustitia cuspide, sacrilegi lupo crudelioris vitalia disrumpit. Quod quidem proditori Iuda contigit, qui Domini carnemà vulgari cibo minimè discernens, vbi eam cum sociis de Magistri manu, ore scelerato suscepir, illico fatalem diuinæ vltionis sensit aculeum, cuius repetitis ictibus lancinarus crepuit medius, & diffusa sunt omnia viscera eim. Idem accidit huic misera mulieri, cuius meminit Cyprianus lib. de lapsis, qua idolorum polluta sacrificiis, cum præsumpsisser Sacramontum ore & pectore sacrilego suscipere, ipsa sui carnifex doloribus ventris & viscerum cruciata desecit, & vt elegantibus vtar Cypryani verbis, non cibum, sed gladtum sibi sumens, & velut quadam venena leihalia, inter fauces & pectus sanguinem admittens, angi & anima exestuante concludi postmodum cœpit, & pressuram non iam persecutionis, sed delicti sui passa, palpitans & tremens concidit. Impunitum diu non fuit, rec occultum dissimulata conscientta crimen, que fe fellerat hominem, Deum sensit vltorem. Nimirum lupina voracirare mysticam diuinæ carnis squillam absorbuerat, cuius secreto lacerata aculeo, lamentabili exitu periit. Adeo vera est formidabilis illa Pauli sententia: Qui manducat & bibit indigne, iudicium sibi manducat & bibit, non diiudicans corpus Domini. Quid est iudicium bibit? quod bibitur, facile & breuissimo tempore ab ore in stomachum traiicitur, citius adhuc, & eodem fere admissi sacrilegij momento

Digitized by Google

diuini furoris cuspidem sentit impius, & sæuientis intus iudicis præsentiam non sultmens, suiipsius tortor est, & sacrilegij vindex. Sic teste Cypriano ser. de cona Domini vbi Inda proditoris sceleratum os panis sanctificatus intrauit, parricidialis animus vim ranti Sacramenti non sustinens praceps cucutrit ad desperationem & laqueum. videlicet simul cum Sacramento iudicium suum, capitalemque sententiam exceperat, & totum iustitiæ seuerioris apparatum, mille conscientiæ testes, intolerandam syndæreseos quastionem, Christum iudicem, sathanam tortorem; siquidem post buccellam introiuit in eum sathanas, vtique iudicem sequutus, & lethalem sententiam executurus. Iudicium ergo suum bibit sacrilegus, vinum damnatorum haurit, fel draconum, meium Gomorrhæ, denique sulphureos ardétis stagni latices prælibat: Ignis & sulphur pars calicis eim.

2. Squilla voracis lupi faucibus conclusa serratum cornu exerit pluribus aculeis infigne: trifulcus est Dominica carnis aculeus, quo sacrilegis triplicem plagam simul infligit, immò & triplicem mortem infert. Tres lethiferas huius aculei cuspides 1. Corinth. 11. his verbis describit Apostolus; primam quâ mors corporis infertur: 1deo inter vos multi infirmi & imbecilles, & dormiunt multi, 1. in pænam indignæ communionis immaturâ & subitanea morte rapiuntur. Secundam quâ mors infertur animx, Quicumque manducauerit panem hunc, vel biberit calicem Domini indigne, reus erit corporis & sanguinis Domini id est atrocissimi sceleris anima exitialis. Tertiam denique qua mors infertur æterna: Qui manducat & bibit indigne, iudicium sibi manducat & bibit: Hoc est iudicij rigorem, sententiam irreuocabilem, & ilsius sequelas, gehennam cruciatumque

interminabilem, ac mortem proinde prægustat æternam. O nimis formidabilem squillæ nostræ mysticæ trisuscum aculeum, tantoque pericus losiorem, quantò secretiorem! o plane triplici titulo mortalem illius ictum! quisquis lupinam in se voracitatem & rabiem agnoscit, hunc cibum deglutire caueat, ne secreto transsixus aculeo sussocitatem impiis attingere non præsumat, ne triplici cuspide saucius triplici morte moriatur: Illa siquidem est non altrix bostis, at vulrix.



Ff iiij

. Digitized by Google

## EMBLEMA LXV. FASTEN CVIVS IN ORE AQVA MARINA DVL-

CESCIT.



Pstinis ore ferunt latices dulcescere salsos:
Os aqua amara sabit, dulcis ab ore fluit.
Nescia dulcedo maria à salsedine vinci,
Consicie ex ipsa nectar amaritie.

#### APODOSIS.

Obrutus arumnis, & amaro vortice raptus,
Ocyus ad Domini vulnera hiulca fuge.
Huc gemitus, lacrymasque tuas, & amara fluenta
Conince, dulcescent mitis in ore Dei.
Nestaris in stillas mordax transibit acetum,
Salque sluens oculis latteus imber erit.
Ambrosia oceanus vere est pretiosa snaxis,
Cui consusa perit cordis amarities.

#### FONS EMBLEMATIS.

Asten piscis est, cuius in ore maritima aqua, salsaque mox sit dulcis. Ita Vincentius Bello-uacensis l. 18. c. 54.

#### INTERPRETATIO.

Vid aliud est vita præsens, quàm mare sal-Ium, & astuolum, cuius amaris fluctibus plerique mortales obrugntur? Salubris admodum huius maris salsedo, vereque sapientibus sapida, qua fit vt breuis & fallax caueatur huius saculi dulcedo, quam perperna alterius viræ sequitur amaritudo. Recte fiquidem dixir August. in plat. 124 Dulcede bujum fecule ad tempus fantes indulcat, sed in magnam postea amaritudinem convertetur. Quaproprer Deus electorum saluti inuigilans, eorum voluptatibus amaritiem permiscet, vt sugacis mundi pertæsi ad stabiles & zternas cœli delicias aspirent, & salsis concupiscentiæ fluctibus abrepti, diuinæ torrente voluptatis ardentius incbriari desiderent. Vt enim acutè ratiocinatur Chrysost. ho. 6. ad pop. Antioch. Si cum sint tot tristia, tot pericula, & cura, tam libenter prasenti immo-

ramur vita; si nihil horum esset, & omnis arumna expers effet vita nostra, quando unquam futura desideraremue? Dubio procul si prasentis vita delectationibus nulla divinitus admiscerentur amaritudines, nullus ad æternas hiaret dulcedines; quandoquidem vel multa salsedine temperate, ita plerisque insipientibus videantur sapidæ, vt præ illis cœlestes deliciæ prorsus appareant insipidæ. Hinc August ser. 111 de tempore exclamat O infelicitas generis humani! amarus est mundus & diligitur; putas si dulcis esset, qualiter amaretur? turbatur mundus, & amatur mundus : quid si tranquillus esset mundus? Flores eius quomodo colligeres, qui à spinis non reuocas manum? Sapienti proinde consilio Deus electos suos amaris arumnarum vndis inuolui sinit, vt gustata sæculi huius salsedine, ad immortales gloriæ delicias anhelent.

2. Attamen ne tot inter ærumnarum procellas, tot lacrymarum fluctus, amarissimo gurgite prorsus absorberentur, Eucharistiæ Sacramentum instituit, in quo spiritalis dulcedo velut in suo fonte degutatur; & suauissimam vnigeniti Saluatoris nostri humanitatem, quasi mysticum fastinem obtulit, cuius in ore, cuius in hiulcis cica. tricibus omnis lacrymarum salsedo, omnis zrumnarum amaror dulcesceret; cuius tanta sit, tamque ineffabilis dulcedo, ve amarissimis mœroris fletuum ac gemituum fluctibus in eam exonera tis, nectareus eius sapor non dico mutari, sed ne quidem remitti possit. Audiendus Cyprianus ser de cœnà Domini: Panis iste Angelorum omne dele-Etamentum habens, virtute mirifica, omnibus qui digne & deuote sumunt, secundum suum desiderium sapit, & amplius quam manna illud eremi implet, & satiat eden-

tium appetitus, & omnium carnalium saporum irritamenta . & omnium exuperat dulcedinum voluptates. Vide quomodo his qui Christi commemorant passionem, inera sacra officia, quasi per quosdam canales, de interioribus fontibus egrediantur torrentes, & super omnes delicias lacrymis nectareis anima delectetur, quantam suauitatem anima inquirenti vbi sit Deus suus, suspiria contemplationis eliciant. Non illes imbres procelle (a tempestates deponunt, ros matutinus est de cœlestibus stillans, & quasi untitio spiritus mentem deliniens. Quid opportunius? Quis non miretur ingenitam diuinæ humanitatis suauitatem, qua sit vt anima propemodum ærumnis & miseriis obruta, super omnes delicias, lacrymis nectareis delecterur, quasi mororis amarities in ambrosiam transferit; contrà verò omnis carnalium delectationum sapor, in acutæ mordacitatis acetum conuersus suerit. Vnde hæc tam subitanea salsedinis in dulcedinem mutatio, nisi ex ineffabili mensæ Eucharisticæ suauitate? Id quidem probe nouerat Augustinus, vnde c. 9. Manualis his Dominum verbis alloquitur: Inter querelas nimiosque ploratus, ac profunda mœroris suspiria, assumis mæstam & anxiam mentem super alta iuga montium, víque ad arcolas aromatum, & collocas me in loco pascue, secus rinulos aquarum dulcium, vbi praparas in conspectu meo mensam multiplicis apparatus, qua fatigatum spiritum repauset, & cor triste lati. ficet, quibus tandem refocillatus deliciis, miseriarum oblitus mearum, super altitudinem cœli de te in te verâ pace quiescam. Vbi per locum pascuæ sine dubio altare intelligit, & per multiplicis apparatus mensam, Eucharistiam sacramque communionem, vi cuius omnes carnales delicia sensim amarescunt. & omnesærumnarum amaritudines illicò dulcescut.

3. Proptereà Soliloq. c. 22. ipsemet, aut quiuis huius libri author sic Deum alloquitur: Omnia mihi peto vt amarescant, vt tu selus Domine dulcis appareas anima mea; qui es dulcedo mastimabilis, per quam cuncta amara dulcorantur. Tua enim dulcedo Stephano lapides dulcoranit ; tua dulcedo craticulam Laurentio dulcem fecit. & infrà. Hanc ve gust auit Petrus, omnium inferiorum oblitus clamauit quasi ebrius, dicens: Domine benum est nos hic esse. V nam ftillam dulcedinis iste gustauit, & omnem aliam dulcedinem fastidiuit. Quid putas dixisset, si magnam illam & multiplicem dininitatis tua dulcedinem gustasset, quam abscondisti timentibus te ? Quanam illa dulcedo nobis in Sacramento abscondità? illa vtique felicitas qua fruuntur beati in cœlo, iis aperta est, nobis operta; vtiobique ab ore Christi profluit hæc ineffabilis dulcedo, mellis ac lactis Symbolis Cant. 4. expressa: Mel & lac sub linguâ tuâ cum hoc duntaxat discrimine, quòd in cœlo super linguam Saluatoris aperte stillat, at in Sacramento sub eiusdem lingua delitescit, vt huic coniuncta huius vitæ amaritudo dulcescat. Sic exponit D. Thomas opusc. 58. Has dulcedo spiritualis est quadam pragustatio gaudis cœlestis, valens contra tria mala que sunt in mundo, vbi est falsa dulcedo in delectabilibus viendis, magna amaritudo in aduersis sustinendis, tristis imago in bonis faciendis. Ac proinde in mystici fastinis ore omnis amaritudo melle & lacte dulcior est. O quisquis amaro lacrymarum torrente abriperis, ad suauissimum Eucharistiæ fontem confuge, sletus tuos in os mystici nostri fastinis coniice, dulcescent, mihi crede in ista totius dulcedinis scaturigine, & connersis in ambrosios latices lacrymis, super omnes mundi delicias delectaberis. Rectè siquidem dixit S. August. ser. de S. Magdalena: Qui ad conninium venerit Creatoris, habebit in delicis suis, quidquid continet creatura. In hoc conunio tua salsedo vertetur in dulcedinem, quoniam in hoc omnis dulcescit amaror.



# EMBLEMA LXVI. PISCIS METENSIS PISCATORI MAXIMVM TREMO-

REM INCUTIENS. Non amat absque tremore capi. De penser fans frayeur le prendre, C'est estrangement se mesprendre.

Piscis inops squamis, nec formidabilis vilis Viribus haud capitur ni trepidante manu. Piscatoris enim vix hamum dente prehendit; Quum subitò horribili membra tremore quatit.

#### APODOSIS.

Cælesti quid amabilius, vel mitius Agno?

Vnde igitur sanctis ima per essa tremor?

Maiestas immensa Dei, Triadosque latentis

Gloria mortales exanimare potest.

Pabula patris amant, ad spicula iudicis horrent;

Cor tremulum reddit mixtus amore tomor.

#### FONS EMBLEMATIS.

Influuio Meta, & aliis Venecuelæ piscis est inops squamis anguillæ formå; hic cum mordet hamum, arcanå qualitate trepidare piscatorem facit, vt arundinem sustinere nequeat: idem aliis accidit, si velint illam sustenta. Si piscator in equo sit, eidem animali tremor; dimissa arundidine, omnes tuti & sani. Nihilominus piscis innoxius est stomacho, grarus palato. Nieremberg. 1.11. c. 23.

#### INTERPRETATIO.

I. Non recenter excogitata, sed ex veterum Ecclesiæ Patrum sontibus petita est Saluatoris cum pisce comparatio. Tertullianus eniml. de bapt. c. s. Christumpisci, Christianos pisciculis in aquânascentibus assimilat his verbis: Sed nos pisciculi; secundum Ix von nostrum tesum Christum in aquânasceimur. Quem secutus Optatus Afer l. 3. aduersus Parmenianum, de Christo sic loquitur: Hicest piscu qui in baptismate per inuocationem sontalibm undia inseritur, ut que aqua suerat, à pisce etiam piscina vocetur. Cuius pisci nomen secundum appellationem uracam in uno nomine per singulas literas turbam santorum nominum continet ix vos, quod est Latiné lesus

Christus Dei filius Saluator. Eadem fere scribit S. P. Aug. 1. 18. de.ciuit. c. 23. sed rationem istius parallelli adiungit, quòd in huius viræ mortalis oceano vinus, id est, à quolibet peccato immunis natus sit: Horum, inquit, Gracorum quinque verborum que sunt, Insie Bisos bis vios comp, quod est Latine lesu Christus Dei silius Saluator, si primas literas iungas, erit ix for, id est, piscis, in quo nomine mystice intelligitur Christus, eo quod in huius mortalitatis abysso, velut in aguarum profunditate viuns, hoc est, sine peccato esse potuerit. Quam verò ista piscis similitudo cum Eucharistiæ Sacramento connexionem habeat, satis idem Augustinus insinuauit tract. 123-in Ioan. quum de prandio illo disserens quod Dominus rediuiuus septem discipulis fecit porrigens iis panem, vt opinor, à se consecratum, & piscem assum., ait: Piscis assus, Christus est passus; ipse est & panis viuus qui de cœlo descendit huic incorporatur Ecclessa ad participandam beatitudinem, vtique virtute facræ communionis corporis Domini, quod sub specie panis, de manu Magistri, discipule simul cum pisce asso susceperunt. huc allust Prosper de prædick. p. 2. c. 39. vbi prandio illo Discipulis in littore maris instructo disserens, ait : Satians ex seipso in littore Discipulos, & toti se offerens mundo ix bur nec enim eos satiare in littore seipso potuit, nisi Panem quem iis porrexit cum pisce, corpus suum antea fecisser. Proptereà subdit: Namque Latine piscem sacris literis maiores nostri hoc interpresati sunt ex sibyllinis versibus colligentes quod est, Iesus Christus Dei filius Saluator, piscis in sua passione decoctus, cuius interioribus remediis quotidie illuminamur & pascimur. Respicit ad piscem quo pastus est Tobias iunior, & cuius felle illuminatus est Tobias

Tobias senior, quas virtutes in pisce nostro Eucharistico deprehendere facile est, cum interioribus illius remediis sideles pascantur & illuminentur.

2. Christus igitur in Sacramento piscis viuus, at capienti se, non secus ac Piscatori Piscis Metensis, arcana maiestate summum tremorem incutit. Quis enim fidei oculo Sacramentalibus velis inuoluram intuens gloriofam ipfius humanitatem, & in humanitate divinitatem, & totam in diumitate Trinitatem quam adorant Dominationes, tremunt Potestates, cuius ad aspectum columnæ cœli pauent & contremiscunt, non ingenti timore concutiatur? Quis ad tremendam Eucharilliam increpidus accedat, quam Dionysius Areopagita l. de Écclesias. hierar. c. 3. vocat omnium Sagramentorum consummationem, diuinissimum & Sacrosanctum Sacramentum, Sacrosantia & augustissima mysteria? Quis non exhortescat ad illius Sacramenti conspectum, quod S. Chrvsost. 1. 3. de Sacerdorio emphatice nominat, mysterium omnium maxime horrendum, verendumque? Quis subditus de lasa regis maiestare sibi conscius, de venià sui criminis incertus & dubius, sine tremore mensa regali præsumerer accumbere? Arqui læsæ Dei maiestatis rei sumus omnes, vtpote scelerum admidorum probè conscij, de venià & indulgentia dubij, nullus enim scit vtrum odio vel amore dignus sit: qua fronte igitur omni metu depolito non regiz sed diuina mensa accumbemus? Siquidem S. Martialis epist. ad Burdigal.c.3. Eucharistiam appellat, Communionem Dei viui, mensam dininam. Quid ergo ipsæ supernæ potestates, ipsi cœlites, ante Dei Thronum non line quodam tremore stant admiran-

tes incomprehensibilem eius gloriam, & ita fil premæ eius maiestati adhærent, vt etiam possibilem, spectată sux naturz conditione, separationem reformident, & vt vtar verbis Gregor. L.17. mor. c. 15. Ipsa virtutes coelestium, qua Deum sine cesfatione conspiciunt, in ipià contemplatione contremiscunt: Homo verò puluis & cinis, putredo & vermis, vas stercorum, esca vermium, peccatis oneranis, mole carnis infirmæ aggrauatus, carnalibus desideriis incensus, multis erroribus implicitus, mille periculis expositus, ad omnia viria pronus, ante Dei absconditi terrificam maiestatem totis artubus non inhorresceret? Maximè vbi fulmineam audit Apostoli sententiam 1. Cor. 11. Quicunque manducauerit panem bunc, vel biberit calicem Domini indigne, rem erit corporus & sanguinis Domini. & sursus. Qui manducat & bibit indigne, iudicium sibi manducat. Cum nihil sit ad terrorem incutiendum aptius & potentius ipsâ iudicis præsentia, & extremi iudicij memoriâ.

3. Proderit verò plurimum ad hunc salutiferum timorem concipiendum, eorum quæ in adorabili Sacramento delitescunt, alta & profunda confideratio. Nimirum mens erigenda est supra cœlestes exercitus, Angelorum choros, Archangelorum præsulatus, gloriam Dominationum, sedes Thronorum, Virtutes, Principatus, Potestates, vt its infinite supereminentem diunitatem Christintucamur, simplicem, immutabilem, æternam, inscrutabile persectionum pelagus, potentiam eius inessallem, sapientiam admirabilem, magnitudinem incircumscriptam, gloriam superemicantem, bonitatem desiderabilem, lucem inaccessibilem, fanctitatem immensam, pulchritudinem in-

charrabilem, histiriam formidabilem; hac enim incomprehensibilis Diuinitatis in Christo inhabitantis maiestas, augusta mysteria suscipientibus ingentem apta elt terrorem iucutere, dummodo fidei oculo prasens apprehendatur. Deinde verò si ab ista sublimi secretæ Divinitatis contemplatione, mentis aciem in gloriosam Domini humanitatem intendamus, quatuor gloriæ dotibus illustrem, splendidis radiantem cicatricibus, ac meridiano sole micantiorem, qualis in extremi iudicij die pro tribunali, sedebit super nubes sulgureas, incredibili maiestate circumcincta, nationes omnes itreuocabili sententia iudicatura, confestim inexorabilis iudicis aspectu stupefacti summo terrore percellemur. Vult autem noster ix lus vt hæc ipsa seriò consideremus, antequam ipsum capiamus, vult nos tum Diuinitatis, tum humanitatis suz præsentia plenum veuerationis horrorem erga sanctissimum Sacramentum concipere, ac proinde non amat absque tremere capi.



## EMBLEMA LXVII. TIBVRO SVFFIXÆ CARNIS DESIDERIO E COENO

SYRSYM SALIENS.



SV ffixa Tiburo pellectus carnis odore, E fundo oceani tollit ad aftra caput. Altius assurgit, quantò sublimior esca est: De cæno in cælum, carnis amore, salit.

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Sorde voluptatum, turpique libidine merfos
Carnis oodore sua Christus ad astra rapit.

Esca quidem pracelsa, Patris quam dextera summi
Porrigia, & cœli possidet altus apex.

Inclinanda fuit, nimium quia dissita terris;
Inclinauit, ve hac perfruereris, amor.

Sedibus athereis humiles descendit in aras,
Fortior ve nares impleat eius odor.

Tantillum è cœno mersum caput erige in aram,
Immortalis vbi pendet in ora cibus.

Hunc rape, de eœno poterie te reddere cœlo:
Limo extraxit odor, sed dabit astra sapor.

#### FONS EMBLEMATIS.

TIburonum admirandorum, inquit Acosta, fatietas nos nunquam capere poruit. Spectaculum quoddam iucundum visuri per orium, quartam occisæ Gruis partem supra lacum proximum in mare assuentem, sustixam appendebamus: quo sacto, dicto citius, odoris vi illectus tiburo aliquis adnatauit. Ergo vt ex diuturnitate spectaculi gratia maioresset, curatum erat vtesca attius attolleretur. Nihilominus tandem tiburo vno momento illicò prædam nactus erat, in sublime tantà facilitate sese surrigens, vt prope aduolitasse videretur.

#### INTERPRETATIO.

I. P Vlchrè August. in Ps. 64. Mare, inquit, in figurâ dicitur saculum hoc, salsedine amarum, procellis turbulentum, whi homines cupiditatibus peruersis & prauis fasti sunt velut pisces se invicem deuorana Gg iij

Digitized by Google

tes. Attendite mare malum, mare amarum, fluctibus sauum; attendite qualibus hominibus plenum sit. Quis optat hareditatem miss morte alterius? quie optat lucrum, nisi damna alterini? quane multi alionem defectione cupiunt sublimari! quam multi est oceant, opeant alies vendere res suas! quemado se innicem opprimunt, & qui possunt deuorant i & cum deuoranerit unu piscie maior minorem deucratur à maiori. O piscie male, pradam vis de parus, preda efficiera magne. In huius ergo faculi procelloso aquore homines veluti pisces vagantur, alij, vr Vranoscopi, summa tenentes iugiter in colum figunt intuitum; alij, vt Tiburones, ore maritime coeno profundius immersi eieckis ad luttus cadaueribus vescuntur, & hi luxurix deditos ad viuum exprimunt, qui voluptatum carnalium limo sese volutantes cœlestia prorsus aspernancur. Porrò quàm arduum & difficile sit luxuriz luto submersum animum erigere fatis indicant SS. Parres, dum istudopus vt singularis gratiæ prodigium admirantur. Hinc Lactantius 1. 6. institut. c. 23. ait: Mens inquinata contagione impudisi carparu non potest , nisi & longo tempere, & multis bonis Sparibus, & collusione qua inheserit, purgari. Rationem adfert sanctus Ambrosius in c. 4. Luc. his verbis: Etinim quast slanis suffigitur anima corporeis voluptatibus, & cum semel adheserit espiditatibus demorsa terronis, difficile in altum potest, unde descendit, sine Dei fauere, reuolare. Actuum enim suorum vincta laqueis, & sacularium deliciarum illecebris obnoxia iam tenetur. Videlicet ipso momento temporis quo ad carnalis voluptatis extremum peruenitur, penè omnis acies mentis obtunditur, omnis rationis lux extinguitur, & anima tota quasi fit carnalis, & spiritalium rerum incapax, maximè ipiritalis Domini carnis esu indigna. Vnde inter eos qui ad cœnam Eucharisticam vocati suerant; cum alij sese comiter & vrbane excusassent, solus impudicus ad impossibilitatem recurrens, ait: Non possum venire, quòd homo carnalium illecebrarum cœno immersus, ad agenda divina sit prorsus ineprus. Sicut enim constanti castimoniz studio, caro nostra fere sit spiritalis & angelica, ac proinde Dominica simillissima; ita caro luxuriè polluta tora sit brutalis, ac diuina communione prorsus indigna, vrpote spiritali.

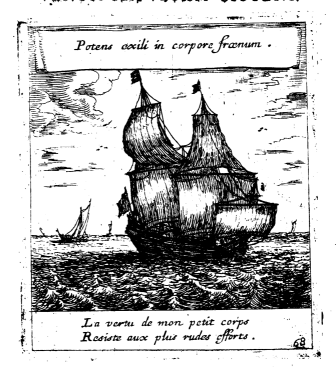
2. Enimuerò Tiburo como profundius immersus, assatz carnis nidore sursum effertur, adeo vt illi cœlum pro cœno det carnis amor, ita Christianus nusquam è volutabro libidinis emerget, nisi dominicæ carnis fragrantia pertrahatur. Eaproprer Christus populum quem in vasta solicudine paucis panibus exaturauerat, à terrenis ad calestia transferens, statim de suz carnis omnino cœlestis esu sermonem intulir, Ioan. 6. protestans eam esse panem de cœlo descendentem, vt carnalibus deliciis inhianti cœlestium amorem inspirarer; quod ad animos è cœno in cœlum euchendos, nullum, suz carnis alimonia, potentius occurreret illicium. Quod eleganter edisserit Clemens Alexand. 2. pædag. c. 1. Res est ergo praclara, inquit, & maxime experenda, id quod verum est, suspicientes supernum alimentum persequi, to eius qued verè est, inexplebili ex spectacidoimpleri firma, flabili, & pura voluptate fruente. Hanc autem charitatem oportere not suscipere ostendit cibus Christi. Est enim valde à ratione alienum, & inutile, & nequa-Gg iiii

quam humanum, pecudum more pinguefactum moni nutriri. Nimirum qui terrenis voluptatibus suillo more saginantur, morti nutriuntur miserabiles aterna mortis hostiæ: at qui spiritali Domini carne pinguefiunt, vitæ nutriuntur immorrali, vipote pharmaco immortalitatis pramuniti. Finge itaque tibi facrum altare, quasi scopulum, vel rupem, vndique procelloso sæculi verberatam æquore, in quo tiburonum instar impudici homines sese venereis sordibus inferciunt; in hac rupe carnem suam omnino cœlestem extulit Saluator, vt mortales como conuolutos sursum eucherer, quarenus illius non spe-Caculo duntanat, sed inexplebili desiderio, immò etiam esu ita satiarentur, vt imposterum ad terrena nausearent.

3. Quod quidem exemplo suo comprobauit peccatrix illa mulier, luxu spurcitiisque samosa, quæ importuna Pharisai conuiuio, opportuna colestis medici beneficio, sese ad Domini pedes abiecit, vt sacratissima carnis contactu à luxurix sordibus emundaretur, cui nouerat castificam inesse virtutem, & suaue aduersus libidinis ardorem refrigerium. Hinc stans retro secus pedes Domini lacrymis capie rigare pedes eius, & capillis capitis sui tergebat, & osculabatur pedes eim. Nec repulit illam purissimus alioquin Dominus, quòd intelligeret in suz carnis conta-&u veram morbi, quo laborabat, latere medicinam, nec ardorem concupiscentia, quo medullitus absumpta fuerat, aliter, quam virginali sui corporis vmbra posse temperari. Audiendus Chrysost. ho. 61. in Ioan. sed ab illa cur se tangi permisit? ve cius mundaret malitiam, & cle-

mentiam oftenderet, ut intelligas nullum morbum eins vincere bonitatem. Diuinam carnem pia poni-tens, quam nondum ore mandere & pectore recondere licebat, repetitis prælibabat osculis, admotis exugebat labiis, auida lingua lambebat, & vt ad Eucharisticum iam tunc sese disponeret epulum, ouo Dominicæ carnis esu in virginem erat transmutanda, pointentiæ conuiuium alterius præambulum opportune pramittebat. Venit, inquit, S. Chrysol. ser. 93. pietatis illa, non voluptatis exhibitura conuinium: denique & pænitentia ponit mensam, fercula compunctionis apponit, panem doloris infert, potum lacrymis temperat in mensurà, o ad delicias Deitatis totas, totam pulsat cordis sui & corporis symphoniam, organi planctus dat clamorem, cytharam per suspiria longa modulatur, gemitus aptat in sistulam, & dum pectus ipsam conscientiam arguens sape percutit, facit placitura Deo cymba-la personare; dumque taliter aptat divinis oculis cibos, totas misericordia copias reportat. Sanè dum miseram hanc peccatricem ad Domini sublimi thoro discumbentis pedes a urgentem intueor, vt virgineæ contactu carnis emaculetur, mihi videre videor tiburonem præ carnis sussinæ desiderio sursum salientem. O quisquis peccantem sequutus es, imitare ponitentem, ad Domini carnem Augustis in aris elatam, è cœno libidinis assurge, si solus illius tactus Magdalenam ad totum sanctitatis euexit verticem, quid in te non operabitur illius esus? Dubio procul de peccatore ponitentem, de terreno cœlestem, de pecuino angelicum, de lutulento pisce; nitidum efficier volucrem: quippe calum pro cono dat carnis amor.

## EMBLEMA LXVIII. ECHENEIS NAVEM VENTIS IMPVLSAM SISTENS.



Plansque impellat turgida vela genu.

Quam non mille queant nauta, nos mille rudentes, Parua posest sixam coroba tenere ratem.

#### APODOSIS.

Admiranda lates divino in corpore virsus,

Et cobibers animas, & veligare potens.

Quot miseros inuenes victorum turbino raptos.

Finit, & in tumidis stara coegu aquis!

Quot vindicta avida: smerma à cade retranit.

Mirisions vita liberioris oben!

Plurima quam naus sortuna impulsa secundo

Flamina, naustragium stobile passa force!

Carnis aderanda nisi concha tenaciter harens,

Currentem in scopulos vi remorata soret.

Hac vitnam remorà, carnis fracto impete sigar!

Meus bene sina, poli mena beata petet.

Qui potuir medio vittorum in tramite sisti,

Per virtutis iter cursitat, immo volat.

#### FONS EMBLEMATIS.

Vid violentius mari, inquit Plinius l. 32.c. 1. ventisue & turbinibus & procellis? Quo maiore hominum ingenio in vlla sui parte adiuta est natura, quam velis remisque? Addatur his & reciproci astus inenarrabilis vis, versumque totum mare in slumen; tamen omnia hæc pariterque codem impellentia, vnus ac paruus admodum pisciculus, Echeneis appellatus in se tenet. Ruant venti licet, & sæuiant procellæ, imperat surori, viresque tantas compescit, & cogit stare nauigia, quod non vincula vlla, non anchoræ irreuocabili pondere iactæ. Instranat impetus, & domat mundi rabiem, nullo suo labore, non retinendo, aut alio modo quam adhærendo. Hæc tantilla est satis con-

tra tot impetus, vt vetet ire nauigia. Sedarmatæ classes imponunt sibi turrium propugnacula, vt in mari quoque pugnetur velut è muris. Heu vanitas humana! cum rostra illa ære serroque ad 18tus armata, semipedalis inhibere possit, ac tenere deuincta pisciculus. Fertur Actiaco marte tenuisse prætoriam nauem Antonij: tenuit & nostra memoria Caij principis ab Astura Antium remigantis, vt res estetiam auspicalis pisciculus: Siquidem tum in Vrbem reuersus ille Imperator suis telis consossus est. Qui tunc posteaque videre, eum limaci magnæ similem esse dicunt. Idem 1.9. c. 25. scribit & amores & lites remorari, partusque continere ad puerperium. huius pisciculi meminit Ouidius:

Parua Echencis adest mirum! mora puppibus ingens.
De ea eleganter Cassiodorus l. i. Variarum: Meatum nauium Echeneidis morsus inter undas liquidas alligauit; aut Indici maris concha simili potentia labris suis nauium dorsa sixerunt, quarum quietus tactus plus dicitur retinere, quam exagitata possint elementa compellere. Stat pigra ratis tumentibus altè velis, & cursum non habet, cui ventus arridet: sine anchoris sigitur, sine rudentibus alligatur.

#### INTERPRETATIO.

r. Remoram, quam vidisse rarissime contigit, immensæ in exili corpore virtutis, ventis & æituoso mati potentiorem palam omnium oculis exhibeo; Eucharistiam, inquam, limaci persimilem, quod Christus mysticus iχθω, quasi simax, duplici Sacramentalium specierum testa conclusus, ibidem delitescat. An non verè remora Christi corpus, quòd nauem secundis stati-

bus impulsam stare coëgit medio in aquore, & firmius quam quiuis rudentes, aut, anchorarum pondera fixit & alligauit? At audi quid de sancto Birino Dorcestriensi Episcopo, circa annum Domini 625. ab Honorio Papa in Britanniam ad prædicandum Euangelium misso referar Surius: Cum, inquit, haberet pallam sibi ab Honorio datam, super quam Deo immaculatam hostiam offerebat, in eaque palla corpus Dominicum inuolutum su-Spensum ad collum secum semper deferre, o in sacrificio Missa super altare sanotum reponere soleret : ad littus Britannici maris nauem conscensurus rem diuinam fecit, fibi suisque viaticum parans. V rgente autem nanigandi opportunitate, ad nauem festinans confcendit. In alto tandem cum nauigaret, sacratissimum viaticum se ad littus reliquisse reminiscitur: Hinc viua fide munitus in mare descendit, & ad littus perueniens quod reliquerat recepit; ad nauem deinde reuertitur, eamque divino iussu immobilem reperiens, iterum confcendit, nullà penitus aque guttà in eius vestibus inuen-12. Ita Surius die 3. Decembris. Quid autemnauem illam medio in mari detinuit immobilem nisi Eucharistica Echeneis, ad quam arcanâ virtute fundandam figendamque, nequidem opus fuit instar remoræ eidem adhærere. Huic literali expositioni moralem adnecto.

2. Quiuis Christianus nauis est in huius saculi procelloso mari velificans, inter tentationum procellas, inter Dæmonum turbines, ad cœlestis patriæ portum aspirans. Verum sæpius ita violentis tempestatibus longius à portu in syrtes, & saxa latentia, slante vehementius Inserni aquilone, impellitur, vt naustragium patiatur & fortunarum omnium iacturam faciat, nisi Deus absconditus vti temora currentem in vitiorum scopulos arcanâ sui corporis vi retinear, & in medio cursu irreuocabili suz carnis pondere figat. Si flante prosperæ fortunæ zephyro, nimio faltu vela tumeant, illa confestim comprimet Numinis in Sacramento exinaniti incomprehensibilis humilitas, neue superbiæ scopulo allidatur, obstabit. Si concupiscentiæ turbine ad illicitas voluptates abripiatur; virginez carnis adhasione, melius quam echeneide carnis furentis cohibebitur impetus. Si fremente vindictæ noto in cædes & homicidia præceps feratur, agninæ carnis attactu qua nihil suauius, nihil mitius, furor omnis & vitionis cupiditas concidet. Si ventus vrens auaritize ad furta rapinasque propellat, immobilem tenebit Iesuanæ liberalitatis & munificentiæ recordatio, qui cum diues esset propter nos exhaustis omnibus thesauris egenus factus est, vt nos eius inopia locupletaremur. Denique nullius vitij turbine, nullius tentationis procella ita violenter impelli concuriue potest, quin in Sacramento potentissimam nanciscatur Echeneidem, cuius vi secretâ, mediis in sluctibus immota persistat. Sedat enim, inquit Cyrillus Alex. 1. 4. in Ioan. c. 17. quum in nobis maneat Christus, sauientem membrorum nostrorum legem, pietatem sortoborat, perturbationes animi extinguit, nec in quibus sumus peccatis considera, sed egrosos curat, collisos redintegrat.

3. Equidem si vel sola percepta sacra communionis recordatio potentissimum sit omnium cupiditatum franum, vrasserit sanctus Chrysost. ho. 61. ad pop. Antioch his verbis: Cum nos ab

iril corripi viderimus, vel ab alio vitio, cogitemus quibus facti sumus digni, & sit irrationabilium nebis motuum correctio talis cogitatio. Quot mirabiles in nobis effectus operabitur ipsa realis Dominici corporis cum nostro vnio, ipsa sacrosan-Ctæ humanitaris adhæsio, & intimus arcana Diuinitatis nostras in animas illapsus? O quot Christianos ad laqueum festinantes, ac de salute desperantes Eucharistica Echeneis remorata est ! quot iuuenes atatis ardore in omnia flagitia ruentes cohibuit, & in religioso statu stabiles & inconcussos reddidit! nimirum teste Bernardo ser. de baptismo in cœna Domini habito: Duo illud Sacramentum operatur in nobis, ve Videlicet & sensum minuat in minimis, & in grauioribus petcatis tollat omnino consensum. Mox vt Eucharistica Encheneidi turbulentorum appetituum tranquillitatem attribuat, subiungit. Si quis vestrum non tam sape med mon tam acerbos sentit ir acundia motus, inuidia, Inservia, aut ceterorum buiusmodi, gratias agat corpori & sanguini Domini, quoniam virtus Sacramenti operatur in eo. Possem id innumeris confirmare exemplis, sed vnicum proferam in quo magis Echeneidis munere functa visa est Eucharistia. Ibat Elisabethæ Lusitaniæ reginæ deuorus assecla, inscius licet, ad mortem ineuitabilem, à rege zelotypo, fornaci in pabulum iniqua sententia destinatus; in via signum eleuationis sanctissimi Sacramenti percipit, templum ingreditur, Missam audit, aliasque sequentes. Interim alter calumniator assecla paratum innoxio comiti supplicium luit, viuusque in ardentem fornacem coniicitur. Quid devotum il-

#### 480 ORPHEYS EVCHARISTICYS

lum iuuenem in certissimum exitium cursentem detinuit nisi Eucharistica Echeneis? Et quid passionum motibus abrepras mentes in Dei gratia stabiles essicit, & in virturum studio ad mortem vsque perseuerantes, nisi breui formula latens Domini corpus? Nempe inest potens exili in corpore franum.



**EMBLEMA** 

Digitized by Google

### EMBLEMA LXIX. RAIA NAVFRAGVM A

A MARINIS CANIBUS SERVANS, ET AD LITTYS DEFERENS.



E Xpugnată noti rabie, & victrice procellă Nauis voi rapido vortice forpta perit. Nautarum pars magna feru inuolustur vndis, Pars tenet illisa fragmina hiulca ratu. Hh Neue quid affictis desis; cumuloque malorum,

Equorei arrodunt pallida membra canes.

In tanço sedenim positis discrimine viva,

Fert inopinatam Raia fidelis opem.

Illa canes abigit spinosa verbere cauda,

Fessaque subiecto corpore membra leuat.

Vitalis pietas homicidis ardet in vndis,

Subque pio sudat pondere piscis amor.

Non oneri metuit, geminat dilectio vires;

Vt sida miseros in statione locet.

#### APODOSIS.

Quum graue lethali eorpus languore fatiscit,
Sorberique Erebo mens aguata timet.
Nausragio, accurrens Dominus virtute synaxis,
Eximit, & stygij comprimit ora canis.
Crescit enim pietas in mortis agone, viaque
Dux, animam proprio corpore ad astra vehit.
Nemo triumphauit, cum victor ab hoste rediret,
Pompa adeo celebri, curriculoue pari.
Est hominis veetura Deus securus ouansque
Ad Patria portum tendo, vehente Deo.

#### FONS EMBLEMATIS.

Daus magnus in sua tabula Septentrionali, paulò vitrà Daniæ fines, in oceano Gothico Raiam depingit, que hominem naufragum natantem, & præ canicularum marinarum crebris morsibus de sua salute periclitantem naturali quodam affectu tuetur, & dorso supposito vehit ad littus. Quin & innata erga homines pietate, naufragorum cadauera à piscibus illæsa caudæ verbere dessendir: Quippe illis tanquam illatæ vindex iniuriæ superueniens, prædonesque suis a-

culeis abigens, magno conatu fluctuantes adiuuat, ve incolumes enatent. Si verò naufragus mari absorbeatur, tandiu ibidem expectat, donec elapso aliquot dierum interuallo, à mari, sese naturaliter purgante sursum feratur, ve eumdem impellat ad oram maris inhumandum. Quod & testatur Scaliger de subtilitate aduer sus Cardanum. Tabulam verò ex Olao desumptam exhibet Gesnerus 1.4. de Aquatilibus, voi tractat de variis Raiarum speciebus, corollario primo.

#### INTERPRETATIO.

2. V Bi primum in Olai tabellam incidit oculus, statim mihi venit in mentem memorabile, planeque cedro dignum Eucharisliæ miraculum, ab Ambrosio lib de obitu fratris sui Satyri circa medium, his verbis descriptum: Quid igitur observanteam eius circa Dei cultum prazicem? Qui prinsquam perfectioribus esset initiatus mysteriis ( erat enim Catechumenus ) in naufragio constitutus, cum ea qua veheretur nauis scapuloso illisa vado, & vrgentibus hino arque inde fluctibus solueretur, non mortem metuens, sed ne vacuus mysterij exiret è visà, quos initiatos esse cognouerat, ab his dininum illud fidelium Sacramentum poposcit, non ut curiosos oculos inferret arcanis, sed. ut fidei sue consequeretur auxilium. Etenim ligari fecit in orario, & orarium innolnis collo, atque ita Se deiecit in mare, non requirens de nauis compage resolută tabulan, cui supernatans innaretur, queniam fides solius arma quefictat. Itaque his se tettum atque munitum satis credens, alia anxilia non desiderauit. Simul fortitudinem eins spectare licet, qui fa-Hhij

Digitized by Google

tiscente remigio, non quasi naufragus tabulam sumpserit, sed quasi fortis ex seipso adminiculum sua
virtutis assumpserit. Nec deseruit spes, nec fesellit
opinio. Denique primus servatus ex undis, & in
portum terrena stationis euestus, prasulem suum cui
se crediderat recognouit, statimque ubi etiam cateros seruulos suos vel ipse liberauit, vel liberatos comperit, negligens facultatum, nec amissa desiderans,
Dei Ecclesiam requisiuit, ut ageret gratias liberatus,
& mysteria aterna cognosceret. Nam qui tantum cuelestis
mystery involuti in orario prasidium suisset expertus,
quantum arbitrabatur si ore sumeret, & toto pestoris hauriret arcano? quam maius putabat susum
in viscera, quod tantum sibi testum orario prosusset?

2. Ego quidem dum fidelem hunc Catechumenum solius Eucharistiæ munitum clypeo, contra procellas luctantem, & Dominico corpori, velut extrema post naufragium tabulæ superuectum, ad littus illius præsidio feliciter enatantem intueor, videre mihi videor Chriflianum in extremis agentem, fatiscente corporis naurgio inter tentationum turbines, ad cœlestis patrix portum multo labore tendentem, adorabilis viatici tabulæ firmiter innixum, ne tali destitutus subsidio tartari gurgite sorbeatur; cui tantò periculosius soleat essenaufragium, quantò in diuturnæ sanitatis malacià minus praussum est, vipore subitaneæ fere mortis inductum inopinatà tempestate. Siquidem vt eleganter ait Tertullianus l. de ani-ma c. 52. Vu est & illa naugus, cum longe à Caphareis faxis, nullis depugnata turbinibus, mullis quaffata decumanis, adulante flatu, labente cur-

su, letante comitatu, intestino repente perculsu cum totà securitate desidunt : non secus na sfragia sune vita, etiam tranquilla mortis euentus. Nibile refert integram abire corporis nauem, an dissipatam, dum anime nauigatio euertatur. Enimverò quis nesciat instanti morte grauiores tunc insurgere tentationum procellas, vt instituta anima ad cœlestem patriam nauigatio prapediatur? Tune enim vt in Apoc. 12. 12. scribitur, descendit Diabelus habens iram magnam, sciens quod modicum tempus habet. Et turbulentis suggestionum flatibus autmam submergere conatur. Tunc igitur violentiores turbines, sæuiores procellæ, turgidiores fluctus frequentiora inducunr naufragia, adeo vt in hoc procelloso æquore velificans anima de porni assequendo propemodum desperaret, nisi dissoluta corporis ægrı compagé, immortalis Christi corporis solidam arriperet tabulam, cuius præsidio ad optatam stationem appellat. Tunc vel intestino tumultuantium passionum perculsu ita concutitur, vt rationis gubernaculum fere deserat, vel subortà quatuor primarum qualitatum intemperie, quasi quatuor ventorum principum seditione, dissolutis membrorum tabulis, horribili mortis, Iudicij, gehennæque metu, quasi decumano sluctu obruitur, non mediocri suz salutis periculo, adeo vt tunc temporis non longius ab æterna morte distare videatur, quam nautæ sulcantes oceanum, quos quatuor duntaxat digitis ( quæ tabularum spissitudo est ) à morte distare sapienter olim censuit Anacharsis, apud Laërtium 1. 1. c. 9. vt proinde cum eodem Anacharsi ex solum naues tutx dici possint, que in sic-H'h iij

cum protractz, iam in tranquilla statione collocatz sunt; ij solum securi nauigantes qui ad cœlestis Solymz portum seliciter appulerunt, vbi nullis deinceps tempestatibus, nullis nausra-

gij periculis obnoxij fint.

3. Eapropter Augustinus haud nescius quam periculosa sit anima Christiana tot inter tentationum procellas, ad calum nauigacio, his fratres in huius saculi mari velisicantes hortatur verbis lib. de Cantico nouo c. 2. Ascendamus nauim fidei simul & crucem, nec desit anchora spes nostre salutis. Extendamus funes diner-- sa virtutes, vela charitatis colligamus, innocemme ventum prosperum verbum Dei, exhauriamus sentinam à peccatis, per elemosynam mundetur conscientia nostra; non impediatur buius nostri cursus nauigy. Operemur manibus vt possumus : manibus suis sentinam exhauriebat qui dicobat : Manibus meis coram eo nocte, & non sum deceptus. Non negligamus nostra peccata: minuta funt, sed multa. Fluctus vuns validus irruens obruit nauem, minaturque naufragium; humor autem per rimas influens, & in sentinam veniens, nist subinde siccetur, hoc idem facis. Ergo exhauriatur sentina, non negligatur misericordia; quia eleemosyna à morte liberat, & ipsa purgat peccata. Adsit nostra tutela Christi gratia, celeuma nostrum ( cantum nautarum quo se mutud ad laborandum excitant) camemus Alleluia, ut lati ac securi ingrediamur sempiternam ac felicissimam patriam. Non metuat anima mare hoc magnum, sasulum scilicet, cuius fluctus ac turbines sentimus inimicas seculi po-testates. In Deo sperantes mulsi calcauerunt, multi super aquas ambulantes socuri ad patriam peruenerunt.

Sed exurgit ventus validus, magna tempestus sua cuiusque cupiditas, titubat sides in mari, clampt in te Petrus: Domine, pereo; dabit manum mergenti; nec sinet perire ille, qui propter nos super aquas di-gnatus est ambulare. Sic ille nauclerus eximius suos remiges ad suscipiendam cœlestis patriæ nauigationem animabat. Miror quod nautarum viaticum prætermiserit, nec in naufragij periculo constitutis, Dominici corporis tabulam porrexerit, qua superuecti feliciter enatarent. Fortunatus ille nauita, qui fatiscente sui corporis nauigio, tabulam hanc firmæ fidei, fin-ceræque deuotionis manibus apprehendit, cui naufraganti & in extremis agenti, immo & tentationum fluctibus propemodum obruto, Christus vti raia mystica succurrit, canesque stygios ad prædam hiantes, spinarum suarum aculeis, suæque passionis merito longius abigens, naufragum animum ad æternæ patriæ portum sui tabulà corporis transuehit, vel potius de sacratissimo corpore nouum illi construit nauigium nullis tempestatibus expugnandum, nullis decumanis obruendum, nullis scopulis illidendum, nullo gurgite deuorandum. Vt enim cum Augustino loquar ser. 2. in Ps. 93. Num ei non preparat portum, qui parauit nauim? Nauim, inquam, sui corporis quâ ad Paradisi portum transuehatur. Equidem testatur Chrysostomus 1. 6. de Sacerdotio, diuino viatico pramunitos, & adoran-dæ carnis carina vectos rectain cœlum tendere: Quidam, inquit, mihi narrauit, non ille quidem ab alio edoctus, sed dignus habitus qui & id vidisset ipse, & audisset, quod qui de bac vità migraturi sunt, si mysteriorum huiusmodi cum purà conscientià fue-Hň iiij

Digitized by Google

rint participes, spiritum efflaturi, ab Angelis illorum corpora satellitum more stipantibus, propter assumptum illud Sacramentum, hinc retta in cœlum abducuntur, Nimirum Christo competit islud Nazianzeni oratione 6. ad Greg. Nyssenum: Amicus sidelis solaty portus, asylum tutissimum, nauis contra omnes tempestates municissima: quippe qui verè sit, Dux & custas in agone sidelis.



# SERPENTES. EMBLEMA LXX. DOMINA SERPENTVM FVRENS, LINTEO CONVOLVTA

MITESCITA



Serpentum regina leui vel tatla bacillo, Effera pra rabie squamea colla tumet. Dentibus ve tubulu iaçet immedicabile virus, Astantumque graui corda timore quatit. 498

Quis furias iramque premas, caudaque sonantus Horribilem strepitum, terribilesque minas. En tenui languet natiua ferocia velo, Mitior est agno, qua modo tigris erat. Se ferri quocunque sinet mansueta, vel infans Incolumi stringet turgida colla manu.

#### APODOSIS.

Sic vindicta inhians maiestas lasa Tonansis, Quas olim strages, sunera quanta dedit! Æthereis mortale genus sepeliuit in vndis, Obruit infamem sulphure Pentapolim. Indomitam Ægyptum repetito verbere strauit, Mersit Erythrais castra inimica vadis. Sorbuit Hebraos vasto telluris hiatu, Calitus immisso puniit igne rees. Vix venia locus vlus erat , regnabat in orbe Vleio Suppliciis , strage, cruore furens. Quis tandem irarum finis? qua meta fureri? Eternum-ne Dei vindicis ira fremet? Ecce Sacramenti tenui velamine sactus Mittor agniculo pellora nostra subie. Linteo adumbratus terrori mutat amorem, Vhera vulneribus, blanditiasque minis. Quem lacryma en gemitu, quem non holocausta, piaque Non slexere preces, slectere veta valent.

#### FONS EMBLEMATIS.

Omina Serpentum viperæ genus, apud Mexicanos, quatuor pedes & amplius longa, binos habet superna maxilla dentes caninos incuruos, quibus lethale venenum iaculatur; quot annos nata est, tot accedunt caudæ perstrepentia sonalia vertebrarum instar connexa; quum læsa iras-

citur, sonalibus caudæ suæ concussis vehementer perstrepit, erigitque collum non sine astantium metu, venenumque iaculatur caninorum dentium tubulis, caui enim sunt. Linteo tamen conuoluta, quantum velis, tenui raroque, ita tepescit illa feritas, vt vel à puero deserri quolibet, citra formidinem, aut vllam noxam, possit. Ita Nerembergius 11b. 12. natur. hist. c. 1.

#### INTERPRETATIO.

I. Brenissima disserentia duorum testamentorum timor & amor, inquit August. I. contra Adimantum c. 17. breuissima pariter incarnandi Dei
silij ab incarnato disserentia seueritas & beniguitas. Quis enim incarnando Dei filio seuerior? quis ad indulgentiam inslexibilior? quis
ad iram procliuior? quis ad vitionem seruidior?
quis inexigendis pænis acrior?

Quis clades veteris legis? quis funera fando Explices, aut possie lacrymis aquare dolores? Hunc seuientem, tonantem, coruscantem, fulminantem, æternos mortalibus interminantem

cruciatus attende: Deuteron. 32. Ignis succensus est in furore meo, & ardebit vsque ad Inferni nonissima; deuorabitque terram cum germine suo, & montium sumdamenta comburet. Congregabo super eos mala, & sagittas meas complebo in eis. Consumentur same, & denorabunt eos aues morsu amarissimo. Foris vastabit eos gladius, & intus pauor, inuenem simul ac virginem, latentem cum homine sene. Si acuero vt fulgur gladium meum, & arripuerit indicium manu mea: reddam vltionem hostibus meis, & his qui oderunt me retribuam; inebriabo sagittas meas sanguine, & gladius meus deuorabit carnes. Nonne tot interminantem supplicia

audiens, tibi videris intueri serpentium Dominant attollentem iras & squamea colla tumentem, concussis caudæ sinuosæ sonalibus horrificè perstrepentem, in astantes immedicabile virus eiaculantem? Iam admirare eiusdem nostræ carnis linteo conuoluti repentinam mansuetudinem, suaues blanditias, ineffabilem clementiam, eloquij dulcedinem: Venite ad me omnes, clamitat Matth. 11. 28. qui laboratis,& onerati estu,& ego reficiam vos.Tollite iugum meum super vos, & discite à me quia mitis sum & humilis corde, & inuenietis requiem animabus vestris: iugum enim meum suaue est, & onus meum leue. Ecce iam suspendit verbera, protendic vbera, non furoris, sed cruoris calicem propinat, non iræ venenum quo vos inficiat, sed sanguinis vinum infundit quo nos reficiar, terrores illecebris, minas blanditiis permutat, non amplius vitricis iustiriæ iaculo peccatores pungit, sed elementiæ balsamo inungit: quod si peruicaces asperiori verbo pungere cogitur, non prius ore pungit, quam ipse corde compungatur: vnde non tam eos pungere, quam vngere, non tam fauciare, quàm sanare, non tam corrigere, quàm cor regere, non tam corripere, quam cor rapere videtur, quia deperit, quos ferit; & aduersus pericula munit, quos punit, & affectuosis visceribus misericordia complectitur, quos plectit.

2. Vnde ista, precor, insperata lenitas? vnde ista subitanea iudicis in patrem, vindicis in pastorem, leonis in agnum mutatio? vtique ex carnis assumptæ linteo, ex velamine diuinitatis (sic carnem eius vocat Athanasius ser 3. contra Arianos, altique passim Patres) quo vbi primum ab innocente Virgigine & Spiritu sancto conuolutus est, non solum homo, sed hominum humanissimus estectus, vagire

opit in cunis omnibus amabilis, nemini deinceps terribilis, & abiectis fulminibus, quæ ligatis infantili fascia manibus deinceps librare non poterat, lacrymis & fuspiriis hostes lenire maluit, quam punire. Hanc stupendam virionum Domini, in miserationum patrem metamorphosim, eleganti stylo sic describit Bernardus ser. 1. de Epiph. expendens illud Apostoli ad Tit. 3. Apparuit benignitas, & humanitas Saluatoris nostri Dei. Cuius verba etsi longiora, quia tamen ad rem quam versamur apposita libens hic profero. Priusquam appareret humanitas, latebat benignitas : siquidem & prim erat ; nam & miseri. cordia Domini ab aterno. Sed unde tanta agnosci poterat? promittebatur, sed non sentiebatur, unde & a multis non credebatur... Ecce pax non promissa, sed missa; non dilata, sed data; non prophetata, sed presentata. Ecce quasi saccum plenum misericordia sua Deus pater miste in terram; saccum, inquam, in passione concidendum, us effundatur quod in eo latet pretium nostrum. Saccum vtique etsi paruum, sed plenum: paruulus siquidem datus est nobis, sed in quo habitat omnis plenitudo Dininita. tis. Postquam enim venit plenitudo temporis, venit & plenitudo Dininitatis. Venit in carne, vt vel sie carnalibus exhibereturi, & apparente humanitate benignitas agnosceretur. V bi enim Dei innotescit humanitas, sam benignitas latere non potest. In quo enim magis commendare poterat benignitatem suam, quam suscipiendo carnem meam? meam, inquam, non carnem Adam, id est, non qualem habuit ante culpam. Quid tantopere declaret eius misericordiam quam, qued meam suscepit miseriam? Nisi ergo patuisset humanitas, latuisset benignitas; tunc verò reuelata est. illius humanitas, cum velata est nostræ carnis linteamine Diuinitas; nec potuit latere deinceps diuina charitas, vbi sub assumptà carne delituit maiestas. Suscepimus eius misericordiam, vbi nostram
suscepit ipse miseriam, tanto nobis amabilior,
quanto pro nobis humilior; sato ad veniam proniot
e promptior, quanto ad vindictam ineptior: quis
enim ab infante sibi timeat, cuius manus ad amplectendum potius, quàm ad plectendum idonex.

3. Si carnis assumptæ velum, ferocientem filij Dei animum, & indolem adeo mitigauit, longe maiorem ei lenitantem & clementiam Sacramentalis amictus effudit. Nec enim dubium est excellentio ris patientiæ & mansuetudints exempla ab ipso in Sacramento exhiberi, quam vnquam vel passionis tempore præstiterit. Ibi enim ex parte parientis maior elucet mansuetudo, vbi ex parte conuitiantis maior apparet ingratitudo: quod libentius ab iis patiamur iniuriam, quos nullis beneficiis obstrinximus, immo quos asperioribus obiurgationibus in nos concitauimus, quam ab illis quos munerum pondere & numero obrutos singulari beneuolentia prosequuti fuimus. Christus autem tempore passionis à Phatisæis exagitatus est, quorum surorem crebris reprehensionibus prouocarat, quorum prauos mores acrirer redarguerat, quos sæpius hypocritas, & Diaboli filios & homicidas vocauerat; at in Sacramento patitur à Christianis, & plerumque à Sacerdotibus, quos fanguine redemir, & in baptismo mundauit, quos suà toties carne saginauit, suo calice inebriauir, quos vi characteris Sacerdotalis supra choros Angelorum euexit, quos innumeris sibi beneficiis in æternum deuinxit, ac proinde, tantò præstantior in ipso radiat mansuetudo, quantò granior in hostibus proditur ingratitudo. Adde quòd quisquis aquo animo indigna & attocissima paritur inultus, illustrius lenitatis exemplum exhibet, quam qui eo ipso momento quo paritur, armatas videt in vltionem creaturas; Christus autem è paribulo, pugnamem vidir contra insensaros orbem terrarum, & coniurata in tortorum perniciem astra & elementa, quorum auxilio sese videbatur vlcisci. At in Sacramento quot opprobria, quot sacrilegia paritur, & quidem inultus? quis enim impios corpus adorabile laniantes arcet? quis vim Domino inferentes reprimit? quam rari nunc sunt Sacerdotes, diuinæ vindices offensæ. qui cum inuincibili Chryfostomo dicant, homil.de non contemnendà Ecclesià & mysteriis: Animà deficiar potius, quam sanguinem Domini prater dignitatem porrigam, & meum ipsius sanguinem profundam, priusquam sanguinem tam tremendum secus quam conuenit porrigam. Melius enim priuari vità propter Deum, quam propter vitam Deo ipso. Quoniam igitur patitur inultus, insigniori clementia videtur conspicuus. At vnde maior ista lenitas? vnde pristini furoris extinctio:anili ex Sacramentalium linteo specierum. Nempe furor velamine languet.



## EMBLEMA LXXI. VIPERÆ BALSAMO VESCENTES PLANE

INNOXIA.



H [c vbi balfameos sudant arbusta liquores,
Fragransque inciso cortice manat odor.
Mollia viperei fixere cubilia sæins,
Quos odor of fruticu gratior vmbra trahit.
Mandie

Digitized by Google

Mandit odoratos ferpens innoxia flores,
Et lacrymus planta diuitis ore legit.
Mitescit lethale cibi dulcedine virus,
Quod natura dedit, mitior esca rapic.
Hinc Arabes nec dente petit, nisi forte prematur;
Quasque facts plagus, balfami odore linit.

#### APODOSIS.

Balfameus sudor liquido pretiosior auro est,
Vincit at has sacri gutta cruoris opes.
Balfameus tu, Christe, frutex, stuit unde liquoris
Copia, qui scelerum virus odore sugat.
Vipera vir undicta auidus, sitiensque cruoria,
Cui mortali odio mens homicida tumet.
Balfama si gustet Domini manantia plagis,
Molliet ambroseus viscera dura liquor.
Balfameone surens pastu mansuesceret anguis;
Nec de carne Dei mitior escet homo?
Absit; ut ipsa caro molli sit mollior esca.
Lens pasta Deo, mens quoque lens crit.

#### FONS EMBLEMATIS.

Arabiâ talia quædam Viperis scio euenire, quæ circa balsamos degunt. Magnitudine balsamus myrti arbultum æquat, folia producit amaraco herbæ similia. Viperæ itaque in Arabiâ absque certo numero, siue plures, siue pauciores sub qualibet arbore stationem habent, vescuntur succo balsami suauissimo, adhæc gaudent aliàs vmbra plantarum. Arabes itaque collecturi pro temporis ratione succum balsami, ligneolarum regularum complosione bestias sugant, occidere enim nesas putant, quod balsamis esse consecratas existiment. Si deinceps eueniar vt à viperis

quis mordeatur, vulnus tantum est, vt à ferro videatur inflictum, sed à metu veneni liberi sunt : quo enim vescuntur viperæ vnguento maximè odorato, ita venenum temperatur, vt ex lethifero mitius fiat. Ita Pausanias in Bzoticis pag. mihi 371. Mirum sanè viperæ virus ita balsami succo mitigari, vt sit innoxium; quippe inter cæterorum serpentum venena, viperinum adeo hominibus exitiale est, vt scribat idem Paufanias quemdam hominem fugientem imperum vipera, conscensa quidem arbore eius morsum euitasse, verum hanc serius insequutam, venenum ad arborem exhalasse, confestimque hominem interemisse. Similiter navrat Cornelius à Lapide in c. 28. Actuum Apost. se vidisse Romz quemdam è sua Societate, qui viperam feriens, ab ea sibilante ita assatus est, vt multos annos stupore, & quasi morbo incurabili laborarit, adeo pestilens est huius anguis anhelitus. Proinde mirabilem inesse balsamino dulcedinem necessum est, qua virus istud temperari queat.

#### INTERPRETATIO.

L. Q Vod de proprià voluntate dixit Bernardus, ser. de duplici baptismo, pag. 376. caucamus à propria voluntate tanqua à viperà pessima & nequissimà, & qua sola deinceps damnare possite animas nostras. Et lib de interiori domo c. 39. de prauis cogitationibus: Sicut vipera à silius suis in viere positis lacerata perimitur: ita nas cogitationes nostra intra nos nutrita eccidunt: Idem æquiori iure de vindictà profero, illam esse venenatam, & pestiseram viperam, que viscera illorum, qui eam in sinu & deliciis habent crudeliter arrodat. Recte siquidem ait August. ser. 11. de S. Stephano: Ira stimulans ad vindi-Etam scorpine est ( & vipera ) se te interiou slammis excitanerit; magnum aliquid putas, si te de inimico tuo vindicas: Sed si te vindicare vin de inimico tuo, ad ipsam iram tuam te connerte, quia ipsa est inimica tua que occidit animam tuam, quæque instar viperini fætus, sinum in quo concepta est, occisà parente perrumpit. Viperinum virus lethale vulnus infligit, vbi cruori humano permixtum est, vt observauit Pierius I. 14. 6. 22. asserens venenum illud quo Scythæ sagittas suas inficiunt irremediabili vulnere, viperina sanie humano sanguini confusa confici; nec dubium est vitrici animæ plagam mortalem infligi, vbi virus vltionis hostili cruore permiscet. Nihil porro ad istude præsentes noue toxicum potentius occurrit Eucharistica balsamo, cuius tanta sit suauitas, vt fragranti succo delibutas animas, alioqui vindictæ acriter inhiantes, quasi furore percitas viperas mirum in modum demitiget, ne deinceps vlli noceant, aut aceptam iniuriam hostili cæde vindicare apperant.

2. Et verò quid hac diuina balfamo suauius? Si corticem, hoc est, materiem attendas, quid illà dulcius? panis hordeaceus quia durior abicitur, triticeus quia mollior allumitur, acerbus immitis vuz succus reprobatur, suaue vinum aqua dulci temperatum eligitur, ne quid vel externis symbolis acerbitatis admisceatur. si formam expendas, totam mellistuam & ambrosia suauiorem comperies, vipote ipsissimis mitissimi lesu verbis contextam, cuius in labiis

omnes gratiæ sessitant, cuius ab ore nectare dulcior fluit oratio. Si Sacramentalem balsamum penitius introspicias, quid non ibi suauitate plenissimum? Ibi delitescit Iesus totius scaturigo dulcedinis, cuius cruor oleo balsameo suauior & pretiofior; ibi agnus ille innocens sine murmure ductus ad victimam, & in media laniena murus & immorus, non aliter tortorum sæuitiem vltus quam muneribus, & impetratoriis veniz precibus. Audi balatum morientis: Pater dimitte ilis, non enim sciunt quid faciunt. Luc. 23. 34. suaues eius querelas accipe Ps. 40. Aduersum me susurrabant omnes inimici mei, aduersum me cogitabant mala mihi. Etenim homo pacis mea in que Speraui, magnificauit super me supplantationem. Quam demum de suis hostibus vltionem exiget? subnectit: Tu autem Domine miserere mei, & resustita me, & retribuam eis. Quid hic à Patre postulat? num suz resurrectionis gloriam accelerari desiderat, vt hostium internecione rediuiuus triumphator illaras iniurias vlciscatur? absit hoc à mitis agni suauissimà indole; melius sentit Didymus apud Barbarum Achileiensem in catena: Resuscita me, inquit, vt retribuam eis retributionem qua illis ornamento, & vilitati futura sit. Nempe hanc vnicam clemens Dominus de tortoribus deicidis exigit vltionem, vt quemadmodum omnibus corporis neruis, omnibus animæ viribus in iphus pænas & cruciarus incubuere, fic ipse inaudita talionis lege totis gloriosæ animæ viribus, totis rediuiui corporis artubus & neruis in eorum salutem vicissim incumbat. Resuscita me, & retribuam eis. Quid retribues, Iesu bone? retributionem qua illis ornamento & vititati futura sit.

Et exerunt mihi crucis patibulum, instruam iis altaris epulum; illi me spinis, ergo rosis redimiam; illi me lacera purpura, ego gloriz stola vestiam; illi me felle & acero, ego cruoris nectare potabo; illi me saturarunt opprobriis, ego carnis rediuiux saginabo deliciis; tota mente, toto corpore in me sæuierunt, tu Pater resulcita me, vt pariter tota mente, totoque corpore faueam, & effusiori beneficentia cumulem. Vox sanguinis mei, multum à voce sanguinis Abel dissona non vindictam implorat, sed veniam; hic fratricidam accusabat, iste deicidas excusat: hic clamabat, vlciscere; iste clamat, ignosce, & veniæ rationem adnectit: Non enim sciunt, quid faciunt. Illi quidem sanguinem meum sitiunt, & crucis torculari de botro humanitatis violenter exprimunt, forte quod olim sanguinem ipsim in æternæ vitæ potum pollicitus sim , dicens : Sanguis meus vere est potsus. At nesciunt quid faciunt, iam enim illis vltrò in Eucharistico calice, ex amore propinaui quem vi & prælo crucis liquorem extorquent; at videntur excusabiles quod'illum me sponte iam in vltima cœna propinasse nesciant; proinde Pater ignosce illis, non enim sciunt quid saciunt. O nouum vltionis genus, omnino diuinum! iniuriam vindicare ferinum est; condonare humanum; malle illam non agnoscere, quam ignoscere, Christianum; remunerare! diuinum. Si tese Agnus Eucharisticus vlciscitur, supplicia beneficiis, verbera muneribus, plagas epulis, opprobria compensar honoribus. Quod vindicta virus vel viperino exitialius diuinz huius balsami succo suaussimo, non illico mitigetur?

3. Porrò ineffabilem hanc erga suos tortores & inimicos clementiam, quam die passionis Redemptor exhibit, non aliunde quam ex Eucharistica profluxisse balsamo facile concedet, qui meminerit Dominum sæpius antea iustamen adversariis exegisse vitionem, sine cum paterna zelo gloria succensus templi profanatores flagello cacidit, sine cum Pharisaorum hypocrisim, aliasque vitia durius redarguit, verbis iram quandam redolentibus. Vnde igitur incredibilis ista passionis tempore patientia, & talis quam nullus nisi Deus exhiberet? vnde hæc infolita tot inter cruciatus & ignominias mansuerudo? vnde istud inusitarum tot inter calumnias & blasphemias silentium, quas antea verbis asperioribus refellere solerer? Vtique ex Eucharistica balsamo, cuius suau succo ita temperarus est prior ille animi feruor, zelique vehementia elanguit, vt atroci laniena deformatus, nequidem ad querelam os aperirer. Miram igitur balfameo sui cruoris calici inesse oportuit dulcedinem, qua non solum numnis tor fæculis mortalibus infensi mitesceret vitto, verum & ita Christi dulcesceret animus, vt tot inter tormenta, & tormentis atrociora conuitia, nequidem in minimam querelam erumperet. Sicut enim ex D. Thoma 3. p. q. 81. a. 1. ex Eucharistico calice nouam alacritatem, & inter supplicia delectationem hausit; ita inustraram suos erga carnifices lenitatem deprompsit. Ad huius igitur balfami radices cubilia figant vipera, anima, inquam, ad vltionem procliues, fluentemque illius fuccum degustent, quo mortalis odij toxicum mirigetur. Fierine posset vr balsameo pastu mansuescerent viperæ Arabes, & alimenti dulcedinem combiberent, anima verò balsameo Domini cruore ebriz adhuc inimicorum sanguinem sitirent, nec immortalis alimoniæ suos transmutantis alumnos suauissimas qualitates induerent? pudor est fortassis alimento assimilari? imo verò summus in hac honor est assimilatione. Qua enim gloria est, inquit Cypr. l. de bono patientix, similem Deo sieri? qualis & quanta felicitas, habere in virtutibus quod dininis laudibus possit aquari? Quale decus homini, ideam & exemplar fieri diuinæ benignitatis, adeo vt non tam diuinam in se lenitatem exprimat, quam suam ipse Deo proponat imitandam, eidem dicens: Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus? Altiusne potest hominis ambitto consurgere, quam vt non solum Deum in inimicorum dilectione æquare videatur, sed insuper quodammodo superare? Nec enim Deus propriè diligit inimicos, quod ea sit ipsius dilectionis efficacia, vt in amicos conuertat, quos adamat. At non ea est humanæ dilectionis virtus, fertur in inimicum, quem diligendo nequeat reddere amicu, vt proinde quoad hoc divining dilectioni præcellere videatur. A deò verum est, quod ait Seneca lib.de ira c. vltimo: Nec quidquam magnum est, nisi quodsimul est placidum, eoque maius, quo placidius. Itaque ne viperis Arabibus videamur sæuiores, quarum virus balsameo pastu mitigatur, odium erga fratres conceptum, quasi lethale toxicum Eucharistica balsami succo temperemus: quanquam nobis naturalis insit ad vitionem propensio, & cor nostrum acerbioris simultatis veneno turgeat, paulatim balsameo Christicruore mitescemus: quippe cibi dutcedine sensim wirm abit.

# EMBLEMA LXXII. AMPHISBÆNA VNO

ORE FUNDENS VIRVS, ALTERO PRÆSENS ANTIDOTUM.



A Mphisbana biceps wno womit ore wenenum,

Excellentem also suggeris antidotum.

Vna potest plagas insligere, is que mederi,

Indubitata salus prossuit, wade lues.

#### APODOSIS.

Sic humana caro geminum caput erigit, illine

Stat miserens Iesus, hinc miserandus Adam.

Virus Ada vitiata caro transsundit in omnes,

Antidosum Iesu porrigit alma caro.

Amphisbana biceps vno nos ore momordit,

Ast also nobis ore ministrat opem.

Carnis adoranda toties assume medelam,

Carnis Ada quoties exceet ossa lues.

Sponte perire vales, pereas si carne deinceps.

Si Caro slat virus, carne sit antidotus.

## FONS EMBLEMATIS.

A Mphisbæna à Gallis, Double marcheur, dica, quod nunc in hanc, nunc in illam partem repat, anteriorem scilicet, & posteriorem, biceps est. Fertur de quibusdam Amphisbænis vno ore sundere virus, altero antidotum. Ita Nierembergius lib. 12. Natur. histor. c. 19. de ea sic Lucanus l. 9.

Et grauis in geminum surgens caput amphisibana.

# INTERPRETATIO.

Mphistena in vno eodemque corpore geminum caput erigens, quorum altero toxicum, altero spiret antidotum, carnem humanam mihi videtur adumbrare, illam vtique gemino capite conspicuam, Adamo nimirum, & Christo, quorum priore luem essler, posteriore medicinam: siquidem in Adamo, quia peccato vitiata est, vere caro peccati est, concupiscentiz virus in omnes homines disfundens; In Christo verò quamuis de natura carnis peccati propaga-

ta, quia tamen absque libidinis ardore concepta, non caro peccati, sed duntaxat similis carni peccati est, ac proinde prioris veneni spirat antidotum, & remedium. Dem emm, inquit August. 1.83. quæstionum q. 66. filium suum misit in similitudinem carnis peccati. Non enim caro peccati erat, que non de carnali delectatione nata erat, sed tamen inerat similitudo carnis peccati, quia mortalis caro erat. Mortem autem non meruit Adam, nifi peccando, Solus ergo ille, ait 1.2. de peccat. meritis c. 24. etiam homo factus manens Deus, peccatum nullum habuit onquam, nec sumpsit carnem peccati, quamuis de natura carnis pescati. Qued enim carnis inde suscepit, id profetto ad mundandum suscepit, aut suscipiendo mundauit. At verd ne quis, ex eo quod carnem mortalem assimpsit, virus mortis isto capite efflare suspicaretur, idem Doctor 1.10. de Genesi ad lit. c. 18. docet Dei filium de naturâ carnis peccati, fimilitudinem carnis peccati, hoc est, carnem mortalem accepisse non quod contagioni pranaricationis: sed quod excluende indebita morti, & oftendende promissa resurrectioni sufficeret; quorum unum nobis ad non timendum, alterum ad sperandum valerer. Carnem igitur ideo mortalem accepit, vt moriendo morté nostrá destruerer, & resurgendo carni nostra germen beatæ resurrectionis insereret; ac proinde caro ex eo capite, veneni mortalis, quod in Adamo omnibus mortalibus inspirauit, remediu & antidotu profundit, & ideirco iure Amphisbana bicipiti coparatur.

2. Apostolus autem 1. Cor. 15. 47. veriusque capitis discriment his verbis expressit: Primue homo de terrà terrenue, secundae homo de culo calestin. Catestis enim Christus dicinut, non quòd caro eius calesti constarer materià, ve impiè Valentinus, & Apostinarius cum Gnosticis asseruere, sed quòd

cœlesti Verbi diuini hypostasi copulata nil terrenum saperet, sed coelestia opera iugiter eliceret, cum contrà caro primi hominis planè terrestris sir, quod terrenis affectibus obnoxia caduca præferatæternis. Tum quod caro Christi sui participatione coelestes homines efficiat, & terrenis corporibus gloriosæ resurrectionis germen inserar, quo in cœlum aliquando transferentur, primi verò hominis caro mortis iis causa sit, qua de terra formati in terram pariter, ac cinerem reuertuntur. Tum quod yt ait Hieronymus in hunc locum Apostoli Christus non humana fragilitatus run, sed diuina maiestatu nutu & conceptus est, & enixus; Ac proinde caro ipsius è virginali vtero efflorescens cœlestem anhelet fragrantia, & puritaté angelicam redoleat, cũ è contrario caro prmi hominis peccato corrupta libidinis mephitim exhalet, & ad carnales illecebras animam cœlestem, & diuinæ auræ particulam incliner. Audiendus Fulgentius l.de fide ad Petrum c.a. de Christi carne sie eleganter disserens: Sie eum verum hominem crede, vi eius carnem non calestis, von acrea, nen aquea, non alterisu cuiufquam putes effe mature, fed eine cuius est hominum caro, id est, quam ipse homini primo de terrà plasmauit, & cateris hominibus plasmat, quos per propagationem ex hominibus creat. Sed licet caro Christi, & omnium unius eiusdemque nature sit; bac tamen quam Deus Verbum ex Maria Virgine sibi unire dignatus est, sine peccato concepta & nata est, v pote secundum quam Deus aternus & iustus conceptus & natus ளு,கு Dominus gloria crucifixus. Quibus autem verbis explicabitur carnis illius excellentia singularis, cuius diuina ex ipsa sui conceptione persona, cuius origo nativitatis insolita? Quemadmodum igitur duo Amphisbænæ capita, quamuis opposita spirent, non desinunt

vnius esse naturæita caro Christi & Adæ, imò ipsimet vnam camdemque naturam humanam participant, etsi Adæ caro venenum asset, caro verò Christi remedium. Vt enim Adæ caro corrupta nos ad mortem & corruptionem impellit, ita, inquit Cyrillus Alex. 1.3. in Ioan. c. 37. Viuisicat corpus Christi, & ad incorruptionem sua participatione reducit. Non enim alterius cuiusdam, sed ipsius vita corpus est, virtutem incarnati V erbi retinens, & plenum potestate illius, quo vniuersa viuunt & sunt.

3. Equidem Adæ caro via feminali propagata

nobis omnium malorum origo est, ratione duarum cum anima vnionum, quarum altera naturalis & omnino necessaria in vtero materno perficitur, dum corpus animatur; altera moralis & libera contingit, cum anima prauis carnis motibus libenter obedit. Vi prioris vnionis prius damnamur, quam nascimur, quoniam infusà in corpus libidine conceprum anima, nascimur filij Adæ, eiusde inobedientiæ rei,quam in ipso & cum ipso comisimus,quando ille vnus erat nos omnes, & nos omnes eramus ille vnus: vnde fit vt à Deo primum, originali peccato separemur, &in nobis ipsis funestam divisionem patiamur dum caro spiritui reluctatur. Vi posterioris vnionis moralis & liberæ, ad quæuis vitia proni reddimur, & opera carnis exequimur, quæ Paulus ad Gal. 5. enumerat. Iusto quippe Dei sudicio contigit vt anima perduellis quæ legitimi principis detrectauit imperium, ancillæ carnis patiatur iugum tyrannicum. Hinc oritur discordantibus aduersus se inuicem quotidiano congressio, dum Spi-

ritus Diuina appetit, & caro terrena concupiscit; hinc & cum frattibns rixæ & contentiones, dum eosdem honores, eadem commoda non sine zmu-

latione sectantur. Prima igitur carnis cum anima connexio, malorum origo est, secunda vipore voluntaria cumulus scelerum, vt proinde nullus ambigat lethiferum virus ex hoc capite mortalibus inspirari. Verum hac omnia carnis Adamica damna cum fœnore refarcit caro Christi, duplici pariter ipsius nobiscum vnione, altera Sacramentali quæsit per realem ipsius, cum nostro, corporis vnionem, altera spiritali, quæ sit per charitatem, ado vt si caro Adænos constituat filios iræ, filios gehennæ, Caro Christi nos efficiat Dei filios eius gloriz hzredes, eius naturz consortes; nos intime Deo copulet, mentem Deo, carnem menti subiiciat, bellum intestinum extinguat, charitate nos cum fratribus vniat, denique corpori & anima vitam pariat immortalem. Quippe, vt cum Chrysostomo Ioquar ho. 24 in 1. ad Corinth. Cum prior carnu natura è terrà formata, à peccato mortalis effecta, & à vità deserta esset, aliam, vi ita dicam, massam & fermentum induxit, hoc est, carnem suam, naturà quidem eamdem, sed à peccato liberam, & vite plenam, quam omnibus tribuit ve participes fierent, ve ea nutriti, & priore abiectà que mortua erat, per hanc massamin vitam immertalem commisceremur. Vides vt eiusdem naturæ caro in vno capite mortis toxicum afflet, in altero pharmacum immortalitatis. De carne Adæ scriptum est Gen. c. 6. Non permanebit spiritus meus cum bomine, quia caro est. De carne Christi Ioan.6. Qui manducat meam carnem, in me manet, & ego in eo: quod prioris esu carnales, posterioris, essiciamur spiritales. Adæ caro Spiritum extinxit; Christi caro Spiritumiexcitauit. Adæ carni dum infunditur anima, moritur; Christi carni dum vnitur. exoritur. per carnem Adæ nascitur iræ filia; per

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

carnem Christi renascitur filia gratiz. De carne Adæ dicitur Matth. 16. Beatus es Simon Bar jona, quia caro & sanguis non reuelauit tibi: De carne Christi nunc dici po test: beatus es quia caro reuelauit; quod Christiano verè sit diuinarum sons reuelationum. De carne Adæ pronunciat Apostolus 1. Corinth. 6. Caro & sanguis regnum Dei non possidebunt; de carne & sanguine Christi: caro & sanguis regnum Dei iam possident, nobisque possidendum dabunt. Adæ caro suit homini vitus; Christi caro virtus est & antidotus; ac proinde eadem Amphisbæna vno capite spirat toxicum mortis, altero pharmacum immortalitatis. Ab eadem virus & antidotus.



# EMBLEMA LXXIII. BASILISCI CORPVS,

TEMPLVM AB ARANEIS, ET

MVSCIS EXIMENS.



Nde fit ut toto secedat aranca templo; Et procul à sacris territa musea volet? Num Basiliscai prasentia corporis aram Turpibus insettis purificare potest?

Ergo venenatis immunem animantibus aram Conservare anguis corpus inane potest. Sacrilegum furis illasam altare tueri, Nec prasens Deitas nec care viua queat? Importuna animi distractio, quid nisi musca? Nec prasente tamen Numine pulsa sugit. Quid mortale scelsus, nisi turpis aranea? at illam Nec fugat ex aris inuiolata caro. Luxuria infames violant altare ministri, Templa profanantur conspiciente Deo. Si non sacra mouent, moueat prasentia Christi, Cuine imago olim pendulus anguis erat. Pallet, inhorrescit, trepidat rem ante tribunal Iudicis : accumulas crimina, teste Deo? Si quod in orbe scelus venia caret, illud opinor, Qued reus ante sui indicis era patrat.

#### FONS EMBLEMATIS.

Réfert Solynus in suo polyhistore, Pergamenfes magnam pecuniæ summam pro Basilisci cadauere numerasse, quod de summa Apollinis templi patte suspenderunt; ne vel aues, vel araneæ, aliaque insecta eò appropinquare possent, quasi eadem extincti forer, quæ viui virtus, de quo scribit Lucanus lib. 9.

Sibilaque effundens cunctas terrentia pestes Ante venena nocens, laté sibi submoues omne Vulgus. & in vacua regnat basilise es arena.

Verba iplissima Solini ea sunt: vis tamen ne desuncto quidem deest. Denique Basilisci reliquias amplo sestertio Pergameni compararunt, & vt ædem Apollinis manu insignem nec aranex intexe-

rant

rent, nec alites involarent, cadauer eius reticulo aureo suspensum ibidem locarunt.

#### INTERPRETATIO:

1. D vlchre S.P. August. expendens illud Ps. 64. I Sanctum est templum tuum, mirabile in iustitia tuâ sic enim legit: Ista sunt, inquit, bona domus Dei. Non dicit; templum tuum Sanctum, mirabile in columnis, mirabile in marmoribus, mirabile in tectis auratis sed mirabile in iustitia. Duo itaque templo Dei competunt, & quod sanctum sit, & quod in institià mirabile lit. Quid est esse sanctum? Respondet idem Pater 1.2. de sermone Domini in monte c. 31. San-Etum est, qued violare, atque corrumpere ne fas est, cuius utique sceleris conatus & voluntas tenetur rea; quamuie illud sanctum natura inuiolabile atque incorruptibile maneat. Sanctum est ergo templum, quod illud violare nefas sit; sed si hæc sanctitas conuenit cuilibet Dei templo, maximè illi vbi sanctus sanctorum delitescit in tabernaculo; vbi à Christianis adoratur, quia creditur in Sacramento; vbi semel in cruce sancitum Deum inter&homines à summo Sacerdote fædus, quotidie renouatur, & resancitur in Missa mysterio: Non enim dubium est à sanciendo san-Etitatem nominari, inquitidem Doctor l. de fide & symbolo c.9.ac proinde templum nostrum verè sanctum appellatur, vhi immortalis agni sanguine nouum testamentum quotidie in ipsa immolationis horà fancitur. Nec minori titulo templum dicitur mirabile in iusticià. Qua instituà? Sacerdorum viique in templo ministrantium, qui summi Sacerdotis secundum ordinem Melchidech nequeunt veri censeri ministri, nisi iustitizstola sint induti. Siquidem teste eodem August. 1.2. contra Petilian. c.

30. Vt sit quisque verus Sacerdos, oportet ut non solo Sacramento, sed iustitià quoque induatur, sicut scriptum est: Sacerdotes tui induantur iustitia. Sed longe mirabilius templum iustitia Christi veri Sacerdotum principis, qui summum elicuit opus iustitiæ, dum femerifp fum holtiam pro peccatis offerens, ad fummos iuris apices satisfecit vltrici Dei iustitiz; cuius quidem operis iustitiz noua fit in altari commemoratio, quoties eiusdem victima à Sacerdoribus incruenta perficitur immolatio. Vnde quoties sacratissimam hostiam Sacerdos eleuat, & exponit fidelibus adorandam, toties Christum in crucem pro salute hominum exaltatum repræsentat, vtmeminerint illius sententiæ Dominicæ: Sicut exaltauit Moyses serpentem in deserto, it a exaltari oportet filium

hominis Ioan. 3,

2. Et hinc oritur in astantium cordibus ingens timor, & reuerentia, qua quæuis ab altari repellitur indecentia; quoniam tunc maximè recolitur memoria seuerissimæ illius iustitiæ quam Deus Pater in filium exercuit in Caluaria, dum propter scelus populi sui vnigenito suo non pepercit, sed eŭ in crucem, sicut olim Moyses serpenté, exaltauit. Reuera ficut serpens aneus à Moyse erectus serpentis habebat effigiem, non virus; ita Christus peccatoris, in cruce assumplit formam, non malitiam, vt illius iè ·ligno penduli conspectu ab ignitorum anguium, id eft, Damonum morsibus sanaremur, ve inter alios Patres asserit Tertull. I. de idololatria c.s. his verbis: Effigies anci serpentis suspensi, siguram designauit dominice crucis, que à serpentibus, id est, ab angelis Diaboli nos erat liberatura, dum per semetipsum diabolum, id eft, serpentem interfectum sufpendit. Equidem si Basilisci corpus exanime de summa templi parte sus-

pensum, araneas, muscas aliaque id genus insecta longius ab altari abigit & eliminat, vt olim experti funt Pergamenses; quis ambigat mystici nostri serpentis viuum & immortale corpus in aram exaltatum; impudicarum cogitationum araneas, importunarum distractionum muscas, & actus quoslibet templi sanctitati repugnantes arcana posse virtute dissipare? non ignoro quod scribit August. in .Pf. 85. Orationes impediri vanis cogitationibui, ita vt vix stet cor ad Deum suum; & vult se tenere vt stet, & quodammodo fugit à se, nec invenit cancellos quibus se includat, aut obices quosdam quibus retineat auclationes suas, & vages quosdam motus. Verum & scio nihil esse ad illas cordis auolationes cohibendas, & abigendas distractionum muscas porenrius profunda præsentiæ Christi meditatione. Si enim, inquit Basilius q. 21. in regulis breuioribus, principem aliquis ant prasidem intuens, aut cum eo loquens, ocules ab eo dimouere non solet, qui non tandem credibilius eft intentam mentem habiturum illum qui Deo preces adhibeat? Sanè quisquis fidei oculo Christum in Euchariltia præsentem, eumque inexorabilem suturum culparum suarum vindicem intuetur, non per futiles cogitationes diuagatur, sed dispersas huc illuc animæ facultates recolligit, vt nihil intellectus cogiter quàm diuina, nil voluntas desideret quàm Dei absconditi gloriam, nihil memoria voluat quàm ipsius beneficia.

3. Eapropter S. Bernardus ser. de quatuor modis orandi, vt impudicarum cogitationum araneas abigat, & cordis auolationes quasi muscas cohibeat, præ cætereis Domini in suo tabernaculo residentis præsentiam inculcat: Quid asud cogitare debes frater intrans ad orasionem, quam propheticum illud: ingrediar

Digitized by Google

Kkij

in locum tabernaculi admirabilis, víque ad domum Deit omnine siquidem oportet nes orationis tempore curiam intrare colestem, illam utique curiam in qua rex regum stellato sedet solio, circundante innumerabili & ineffabili beatorum (pirituum exercitu Vnde & ipse qui viderat. quia maiorem numerum non inuenit, millia, ait, millium ministrabant ei . & decies centena millia assistebant ei. Quanta ergo cum reuerentia, quanto timore, quanta illuc humilitate accedere debet à palude sua procedens, & repens ranuncula vilis? quam tremebundus, quam supplex, quam densque humilis & sollicitus, & toto intentus animo maiestati gloria, in presentia Angelorum, in concilio iustorum, & congregatione assistere poterit miser homuncio! Neque verò necesse est mente cælos transcendere, Empyrei triumphalem aulam penetrare, vt ibidem Trinitatem in gloriz solio sedentem contempletur, & ex istà dehinc contemplatione ad expellendas ineptas cogitationes excitetur: quandoquidem in templo, in altari, in sanctissimo Sacramento, totam hanc Triados maiestatem præsentissimam habeat. Quippe vt vtar verbis Chrysostomi ho. 24. in 1. ad Corinth. Dum in hac vita sumus, ut terra nobis calum sit, facit hoc mysterium. Ascende igitur ad cali portas, & diligenter attende, immo non cæli; sed cæli cælorum, & tum quod dicimus intueberis. Etenim quod summo bonore dignum est, id tibi in terra oftendam. Nam quemadmodum in regiis non pa. rietes, non tectum aureum, sed regium corpus in throno sedens, omnium prestantissimum est; ita quoque in cœlis regium corpus, quod nunc in terrà tibi videndum proponitur: Neque enim Angelos, neque Archangelos, non ealos, non calos calorum, sed ipsum horum omnium Dominum tibi ostendo. Procul ergo ab isto corpore regio in aras exaltato turpes araneæ scelerum, procul muscæ distractionum, procul ineptarum insecta cogitationum, ptocul à sacris sacrilegium. Qua enim segnitia est, inquit Cyprianus I.de orat. Dom. alienari, & capi ineptis cogitationibus, & profanis, cum Dominum deprecaris, quasi sit aliud quod magis debeas cogitare, quam quod cum Deo loquaris. Basilisci cadauer templum insectis expurgat, Dominici prasentia corporis aram expiat.



Kk ii

# EMBLEMA LXXIV. CROCODILVS CATV-

LVM EX PRIORIS PRÆDÆ STYDIO EMPLORANS.



On licet exiles crocedile educere fætus, Ni prius eliciant nobilitatis opus. Qui primum exclusus vehementius appetit escam, Sanguine magnánimo creditur ille satus. Degener est fostus, prada quem nulla cupido Excitat, hinc patrio saucius ungue cadit. Viuit at ingenum generosa gloria stirpis. Matris amore, immò dignus honore patris.

#### APODOSIS.

Legisimos probat alma parens Ecclesia fætus,
Quos auide sponsi carni inhiare videt.
Respuit ve spurios, quibus, ex torpedine cordis,
Nulla cupido Dei carne, cruore frui.
Indolis est index plane regalis & alta
Prada ardens studium, nil mouet escanothum.
Nec patris ergo Dei, matrisue mereris amorem,
Cælestem ad pradam ni vehementer hies.
Diuina facile est tibi nobilitate micare;
Si bene edendo Dei, silius esse potes.

#### FONS EMBLEMATIS.

Rocodili cumex sesse pepererunt, hoc experimento legitimum à spurio internoscunt; vt si quid catulus simul atque exclusus est rapuerit, in reliquum tempus in crocodilini generis numero locoque à parentibus ducatur; sin ignauia eum ipsum tardauerit ad comprehendendam alicunde aliam prædam, vt lumbricum, aliamue bestiolam, eum parens tanquam à se degenerantem, nihilque ad se pertinentem lacerat. Atque vt ad solis radios aquilæ suorum ingenuitatem experiuntur, sic celeri alacritate prædam capiendi crocodili suos probant; vtrique scilicet non temeratio affectu, sed ratione suos amantes. Ita Ælianus l. 9. de Animal.c. 3.

#### INTERPRETATIO,

Pluribus titulis filij hominum in Dei filios adoptantur ; primo quidem titulo pacis cum

Kk iiij

120

fratribus seruatæ, iuxta illud Matth. 5. Beati pacifici, quoniam fily Dei vocabuntur. 2. ratione dilectionis inimicorum, iuxta illud ibidem: Diligite inimicos vestros, & c. ve sieis filip Patris vestri, qui in calis est. 3. ratione gratiæ sanctificantis quâ fiunt naturæ Diuinz consorres, ac proinde filij, iuxta illud 2. Petri, I. Vt efficiamini dinina consortes natura. Quartò ratione receptionis Christi vnigeniti Patris, quod maxime fit in Eucharistia quæ filiorum panis est; iuxta illud Ioan. 1. Quotquot autem receperunt eum, dedit eis potestatem filios Dei sieri. Denique vt plures alios titulos prætermittam, ratione reciprocæ dilectionis: iuxta illud, in hoc cognoscent omnes quòd Discipuli mei estis, si dilectionem habueritis ad inuicem. Si Discipuli, ergofratres Christi, hoc enim nomine discipulos appellat; si fratres, igitur eiusdem patris filij. Nimirum quia de filio Dei fecit Des filium hominis, ipsiusmet gratià, facere voluit Dei filios ex hominum filiis; ve iam ille, per quem illos adoptarat, non esset vnigenitus, sed potius in multis fratribus primogenitus, qui deinceps vi suz adoptionis fierent patris hæredes, & filij vtpote fratris sui promogeniti cohæredes; quos ille habere non extimuit, quoniam ipsa hareditas possidenrium numero non minuitur, sed augetur; cum ab immortalibus filis suis cohæredibus ita possidean. tur hæreditatis bona, vt sint & omnium singula, & omnia singulorum. Audiendus August. 1.2.de ciuit. C. 15. Quicumque Spiritu Des aguntur, y sunt fily Dei :non natura, sed gratia. Vnicus enim natura filius Dei, propter nos misericordia factus est filius hominis; ve nos natura fily hominis, filij Dei per illum gratia sieremus. Manens quippe ille immutabilis, naturam nostram in qua nos suseiperet suscepit à nobis, & tenax Divinuatis sue, nostre insirmitatis particeps factus est, vi nos in melius commutati, quod peccatores & mortales sumus, eius immortalitatis & iusticia participatione amittamus; & quod in natura nostra bonum secit, impleti summo bono, eius natura bonitate seruemus.

2. lam verò omnes istos diuinæ adoptionis titulos, digna Eucharistiæ perceptione comparari, nemo Catholicus ignorat. Nunquid enim primum Spiritu Dei ibi fideles aguntur, vt legitimi Dei filij, qui virtute sacræ Communionis fiunt corpus Christi, ac proinde ipsius spiritu animati, iuxta illud Augustini tract. 26. in Ioan. Qui corpus . Christi sumere volunt, siant corpue Christi, si volunt viuere de Spiritu Christi 2. Nunquid in sacra synaxi fiunt pacifici, ac proinde filij Dei, qui Sacramentum pacis, & Christum ipsum, qui est paxinostra, dignè suscipiunt ? quo pacis beneficio frustrantur haretici, & schismatici ab vnitate corporis Christi separati vt illegitimi filij: quia vt ait August. 1. 21. de ciuit. c. 22. Non sunt in eo vinculo pacie, quod in illo exprimitur Sacramen-80. 3. nunquid Eucharistiæ virture fiunt inimicorum dilectiui, ac proinde filij, qui Dominica benignitatis, ac clementiæ memores, quam erga fauiores inimicos admirabilem in hoc mysterio exhibet, malunt iniurias non agnoscere, quam ignoscere, nec volunt vindicari se, quia Dominum quem excipiunt, probè sciunt nondum vindicatum esse ? siquidem illorum auribus inclamantem audiunt August. ser... de temp. Qui se scit vel unum hominem odio habere, nescio si adaltare Domini securus possit accedere, cum pracipue B. Ioannes Euang, terribiliter clamet, & dicat : qui fratrem shum odit, homicida est. 4. Nunquid in hac

mensa fiunt naturæ diuinæ consortes, ac proinde filij; quandoquidem, vt cum S. Leone loquar ser. 14. de passione: Non aliud agit participatio corporis, & sanguinis Christi, quam vt in id quod sumimus transeamus? Enimyerò quid expressius authoritate S. Cyrilli Hierosol. Catech. 4. mystag. Sic Christophori erimu , boc est , Christum ferentes , cum eius corpus & sanguinem in membra nostrare-Ceperimus, atque ita, vt beatus Petrus dicit, dinina nature consortes efficienner. 5. Si Deus iis qui filium suum susceperunt, dedit potestatem silios Dei fieri; quibus magis ea potestas conuenit, quam iis, qui Sacramento desitescentem quotidie cordis & peccatoris hospitio recipiunt? & ve vear verbis Cypr. de nat. Christi: Qui Sacramentali gustu viuisicie mysteriie inharentes, una caro & unus Spiritus sunt, dicente Apostolo, qui adharet Domino, unus spiritus est. Sic hi ad quos sermo sit, dicuntur Dei, & fily Excelsi omnes, & bereduatis, & aternitatis participes. Quid clarius? ecce enim vi Sacramentalis vnionis, Spiritui Domini adhærentes, eodem animantur & aguntur Spiritu, pacem & vnitatem cum fratribus observant, inimicos illius exemplo diligunt, divinæ fiunt confortes natura, Dei & filij Excelsi, ac proinde harediratis participes. Quis ergo deinceps ambigat nos digna Sacramenti participatione, in Dei filios adoptari, & in frattes ac coheredes Christi, ac consequenter ex illius desiderio, legitimos à spuriis fi lios facile posse discerni?.

3. Equidem ve crocodilus legitimum catulum à notho, prioris prædæ vehementi cupidine, internoscit; eodem sere experimento Christus in Euangelio nobiles discipulos ab ignauis & degeneri-

bus discreuit: quippe Ioan. c. 6. vt eos exploraretz corporis sui prædam vtrisque proposuit, dicens Caro mea verè est cibus, &c. Verum degeneres filij, ignobiles discipuli, septuaginta ferme, prædam dedignantes recesserunt, dicentes : durus est bie formo quis eum perest audire? noluerunt pradam popolitam apprehendere, aut sensum verborum Christi comprehendere, & idcirco ve spuris rejecti sunt. Carnaliter illud cogitauerunt, inquit August. in Ps. 98. & putauerunt, quod pracisurus effet Dominus particulas quasdam de corpore suo, & daturns illis, & dixerunt : durus est bic sermo. Ipsi erant duri, non sermo. Etenim si duri non essent, sed mites, dicerent sibi, non sine causa dicit bec, nisi quia ibi est aliquod Sacramentum latens: manerent cum eo benes, non duri, & discerent ab illo, quod illie discedemibus, qui remanserunt didicerunt. Nam cum remansissent cum illo discipuli duedecim, instruxit ess, & ait : Spiritus est qui viuificat, &c. Qui ergo Dominica carnis prædam firma viuaque fide apprehenderunt, qui Magistri sermonem spiritaliter intellexerunt, ad primas Ecclesiæ dignitates, vt filij nobiles & legitimi sublimati sunt; cæteri vt degeneres abdicati, quia ad prædam nauseantes, diuina se nobilitate probauerunt indignos. Pulchrè igitur August. in Ps. 121. fic Christianum alloquitur: Noli dicere , filius Dei fame , si degeneras. Si , inquit, fily Abraba estis, opera Abraba facite Inde illes negauit filios, quia opera non faciebant. Filios igitur non agnoscit Christus, nisi quos suz virtutis viderit imitatores, & eadem auiditate carnis suæ prædæ inhiantes, quâ eidem ipsimet inhiauit. Desiderio, inquit, desiderrui hoc pascha manducare

#### ORPHEYS EYCHARISTICYS

vobiscum. Sil pari illius edendi flagremus deside rio, paternæ nobilitatis indubi-tum specimen edemus. Contemptum solum non vult iste cibus sicut neque manna fastidium, ait August. ep 118. ad Ianuar. Nemo igitur nauseans accedat, nemo remissus, sed excitati, incensi, ac feruentes omnes, clamat Chrysost. ho. 83. in Matth. merito quidem, quoniam probat arder edendi legitimes.



# EMBLEMA LXXV. CHAMÆLEO ANGVEM

DEMISSA IN CAPVT EIVS



Hostiles colubros pendente chamaleo silo,

Cuim in extremo est lucida gueta, necat.

Quempiam apricantem frondente sub arbore nacim,
scandit, co inuisum saucias inde capus.

526

Mirum! de minimà monstrum crudek perire Stillula: at in minimis vis quoque magna latet.

#### APODOSIS.

Tartarem crucin ante pedem tunc aftitis anguis,

Cum penderet in hoc ftipite nostra salm.

E cruce distillans pretiosi gutta cruoris,

Hoc scelm attriuit quod caput hostis erat.

Vna trucidando si stillula sussicit angui,

E cratere sluens quid ernor omnu aget?

Quot biberis guttas tot huis potes addere plagas:

Pendula verborum stamine gutta necat.

Cur hostem timeas, calicis qui vincitur haustu?

Sponte peris, si nec fata, bibendo, sugis.

### FONS EMBLEMATIS.

Tenenatorum ferpentum hostem esse acerrimum chamaleonem aiunt. Is ex illis vnum quempiam speculatus in vmbra captantem auras, aut in radiis apricantem, in eam scandit arborem quæ illi imminet: vnde ex ore silum demittit araneorum more, in cuius sili extremo guttula sit margaritæ splendore; ea tactum in vertice serpentem mori. Illud etiam admirabilius, si ad perpendiculum nequeat silium demittere, quòd minus ad amussim respondeat ramus in quo est, inferiori loco vbi cubat serpens; ita silum corrigere pedibus anterioribus, atque eius tractum temperare, vt ad lineam quasi catheton descendat. Ita Scaliger de subtilitate ad Cardanum.

# INTERPRETATIO.

1. VT per chamæleonem codi rore victitantem, anguesque veneniforos naturali odio pro-

sequentem, non incongruè Christus adumbratur. tra serpentis hieroglyphico Dæmon aptissimè figuratur. Hinc vt observauit August. 1.14. de civit.c. II inter ceteras animantes colubrum, animal feilicet lubricum, & tertuosis anfractibus mobile, & opere suo congruum, per quem loquereretur elegit, coque per angelicam presentiam, prestantioremque naturam spiritali nequitià sibi subiecto, & tanquam instrumento abutens. fallaciam sermocinatus est famina. Huic porro pluribus asturiarum spiris, & sinuosis suggestionum voluminibus complicato serpenti, nihil fatalius & exitialius pretioso Domini sanguine, quo facilius opprimitur, quâm coluber stillatà in ipsius caput, Chameleonis ore, guttula splendida. Equidem hunc liquoré maxime perniciosum esse necesse est, cuius non dico stillulam, sed nec ymbratilem figura ferre possit aduersarius: quis enim vnquam vidit toxicum adeo præsentis noxæ, vt vmbrá sola mortales inficeret? at divini sanguinis vires sic exhorrescit Diabolus, vt ad folam illius vmbram timore concutiatur. Audiendus Chryfost. ho.26.in c. 11.ad Hebr. Timuit illum sanguinem (Agni paschalis) Angelus; sciebat enim cuius effet typus. horruit, dominicam mortem intelligens, quæ per agni sanguinem viuacius, quam per agnum ip sum repræsentatur: propterea non tetigit postes. Dixit Moyses, tingite, & unxerunt, & securi fuerunt i vos autem ipsius agni habentes sanguinem, non confiduis. Quod autem hic valtator Angelus primogenitorum Ægypti interfector, malus fuerit, affirmant Rupertus, Lyranus, & Abulensis, & euincunt ex c. 12. Exod. 23. vbi dicitur: non sinet Dominus percussorem ingredi domos vestrus, & ladere. Ergo Dei populum cum Ægyptiorum primogenitis promiscue percutere moliebatur, quod &

libenter egisset, nisi Deus obstitisset, quod de Angelo bono sentire prorsus improbabile est. Quem igitur terrorem verus agni immortalis & gloriosi cruor nostris stillans è calicibus Damonibus nunc incutier, quam exitiales plagas auernalibus colubris insliget; quando vel vmbratilis illius typus ita principem corum externit, vt nec postes Hebraorum, quorum cædem spirabat, auderet attingere?

2. Prætereà nullus hunc sanguinem inferni serpenti lethiferum esse dissitebitur, cuius gutta alterius sanguinis fluuio permixta, ita saporem immuter, ita illius virtutem adaugeat; vt deinceps non minus toto illo sanguinis sluuio crucietur inimicus, quam ipsissimo Domini sanguine: atqui Dominicus fanguis confesioribus martyrium subituris in sacra mensa propinatus, & cum ipsorum sanguine confusus, tantam aduersus stygios angues contulit virtutem, vt illius è laniatis visceribus difflui fulgorem sustinere non possent, quasi admixti Domini sanguinis glorià & fulgetris excacarentur. Ita docer Chrysost. hom. de sanctis martyribus : Sapè numerò, inquit, sub auroram solem orientem vidistis, & quasi croceos radios emittentem ; talia sanctorum erant corpora, dum velui quidam crocei radij viui sanguinis undique illis diffluerent, eorumque corpus multo quam cœlum sol ipse splendidius illustrarent. Vidit bunc sanguinem, horruitque diabolus: recordatus quippe est alterius sanguinis dominici, qui propter illum sanguinem hic effluxit: ex quo enim Domini latus apertum cst, sexcenta deinde latera effossa contueris. Cur verò ad martyrum sanguinis aspectum, illico cruoris dominici recordatus est inimicus, nisi quia non prius suum sanguinem effundere solerent martyres, quam ex Eucharistico calice gloriosum Christi cruore hau-

sissent, vnde mirabilis in suum sanguinem sulgor deriuabatur. quo serpentis pupilla pestringeretur? Sic enim asserit Cypr. ep. 54. Quomo docemus, inquit, aut prouocamus eos in confessione nominis sanguinem suum fundere, si eis militaturis Christisanguinem denegamus? Feruebat igitur & fulgebat martyrum sanguis è vulneribus effluens, quia feruido fulgidoque Christi cruore temperatus; nec eum sic temperatum aspicere poterat Diabolus, quin Dominici sanguinis, quo triumphatus est, remini sceretur. Id etiam satis insinuat Chrysologus ser. 154. vbi sic de Protomartyre disserit: Stephanus purpuratum duxit exercitum, qui pro Domini sui adbuc catente sunguine sanguinem suum auidus bellator effudit. Cur enim inuincibilis leuita tam alacriter suum effudit sanguinem, nisi quia eodem die Dominicum hauserat, quem ex officio, Diaconi fidelibus solent porrigere, prius auidus calicis Eucharistici potator, quam auidus bellator, prius intus Domini cruore russatus, quam extus proprio purpuratus.

3. Quòd si sanguis martyrum Dominico permixtus adeò stygium serpentem excruciat, quid de puro descatoque & nulli alteri consuso cruore sentire par est? nisi quod illius stillula qua sussieit ad omne scelus abluendum, sussiciat pariter ad eius caput conterendum. Caput enim serpentis peccatum est, quod adorando cruore deletum est. De quo August l. 3, de verbis Domini: Fusu est sanguis Redemptoris, és deleta est cautio debitoris: ipse est sanguis qui pro multis essus est in remissionem peccatorum. Vt igitur Chamaleo quempiam colubrum in arboris vmbra speculatus, contestim in arborem ascendit: vt inde stillata guttula commodius hostile caput inficiat, & perimat; ita Christus infernalem

anguem & nobis & ipsi insidiantem intuens, arborem crucis conscendit, vt essus sanguine lethalem plagam insigeret. Quod & quotidie rursus exequitur, dum in ineruentas aras exaltatus exitialem diabolis sanguinem è sacro cratere distillat, cuius gutta sussiciat ad caput illius conterendum. Quod est caput eius? disce ab August. in Psal. 48. Caput illius est inquim mala suggessioni; quando incipie mala suggerere, tunc repelle, antequam surgat delestatio, of sequatur consensus; itaque virabis caput eius. At quid potentius divino sanguine ad impediendum suggestioni consensus? Nempe una opprimit hostem guttale.

# EMBLEMA LXXVI. LACERTVS COECV-

TIENS A SOLE ORIENTE



Onga senectusis perpessus damna lacertus.

Caligante oculo vix alimenta vides.

Dottus as instinctu natura, solis adorat

Lumen, o hac senebras dissipas arie suas.

L1 ij

Cœcus an ille miser, cui Sol dignatur amicà Collyrium excellens suppedicate sace?

### APODOSIS.

Obtuso fidei visu peccator in arâ

Pronus, ad aterni lumina Solis hiet.

Gratia inexaustâ depromet origine lucem

Mentis, & athereas ebibet ore faces.

Ambiat his rabiis oculari cœcus, vt vmbras

Numinis occulti lux pretiosa suget.

Illustres tenebra, qua pelli hoc Sole merentur,

Quo procul, in tenebris aula superna foret!

Fatales tenebra, quas nec Sol ille repellit,

Quo perit vmbra soli, quo nitet aula poli.

# FONS EMBLEMATIS.

Vum lacerti in senectà oculi excœcantur intrat in foramen parietis contra Orientem, & ad ortum solis intendens illuminatur. Ita Isidorus relatus à Gesnero in lacerto. Hoc si verum est, inquit Albertus M. obtenebrationis oculorum causa fuerit frigiditas constringens humorem oculi, quem calor lucis solaris dissoluit, & attenuat, & sic visum restituit. Audiendus S.Epiphanius: Lacerta folaris, ait in Sampfæis ha reticis, v bi per tempus hebetem visum habiit, per conuersionem ad solem oculos rurfus leuat, dum in latibulo ad Orientem conuerso seipsam apprimit, & ieiuna se ad Orientem conuertit. Certe Plinius 1.8, c. 27. scribit ferpentem hyberna latebra visu obscurato, marathro herbæsele affricantem oculos inungete, ac refouere. Anguibus enim diuturniori latebra folet visus obscurari, vr plerique etiam excæcentur.

#### INTERPRETATIO.

Vod agit instinctu naturæ lacertus cæcu-tiens, vt hybernâ, verno tempore, prodiens latebra, primum aliquandiu ieiunet, mox apricans sesentis solis radiis exponat, quorum ardore dissoluatur oculorum humor diutino gelu constrictus; idem fere caliganti animæ ad visum interiorem recuperandum, faciendum censeo, vr primum ieiuniis scelera sua, ex quibus nata est cæcitas, expiet; deinde solis Eucharistici iubar auida mente suscipiat & adoret. Omnis homo cæcus nascitur, quia culpæ originalis tenebris inuolutus concipitur ; quibus si funestiores actualis peccari tenebræ succedant, quis eum duplici cecitate percussum inficietur? eapropter vt cum Augustino loquar in Ps. 56. Veritas carne contecta venit ad nos, & sanauit per carnem suam oculum interiorem cordis nostri, ut eam postea facie ad faciem videre possimus. Si per carnem fuam interiorem cordis fanauit oculu, igitur czcutientes animas ad solis Eucharistici, in quo gloriosa caro fole splendidius rutilat, hiare radios conuenit; vt ex iis cœleste sibi collyrium componant. Quòd enim sacra ipsius caro secretam illuminandi vim habeat, cæci nati illuminatione satis expressit, dum luto de terra, saliuaque sacto caligantes oculos invnxit, terra siquidem carnem, saliua Verbi hypostasim adumbrabat, vt observauit August. 1.50.hom.43. Totus mundus, ait, cecus est, ideo venit Dominus illuminator, quia Diabolus fuerat excacator: omnes cacos nasci fecit, qui primum hominem decepit. Currant ergo ad illuminatorem, currant, credant, accipiant lutum de saliuâ faltum. Saliua quasi Verbum est, terra caro est. Cui accinens S. Chryfologus fer. 176. ait: Dominico Ll iii

sputo vacuas oculorum replet lacunas, diuino ore luciferam dat saliuam; vi santti roris gutta baptisaret oculos peccatoris; vi aportat venia, quos clauserat culpa. Itaque gloriosa ipsius humanitas vetè est excorum illuminatrix, quamuis non illuminet, nisi prius à Verbo, quod illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum, illuminetur. Vnde ipsa lumen illuminatum est; Verbum verò lumen illuminans, omnis sons luminis, sine quo quavis creatura tonebrescit.

2. Porrò verumque lumen tam illuminans Verbi, quam illuminatum carnis complectitur sol Eucharisticus, quod in eo resplendeat hinc illuminans diuinitas; hinc illuminata humanitas, de quo idem ac Augustinus de Deo ser.256. de répore, pronuntio: Deus est lumen, nos sine illo tenebra; se ab eo recesseris, in tuis tenebris remanebis: si accessiris, non de tuo lucebis. Fuistis enim, ait Apostolus, aliquando tenebræ, nunc autem lux in Domino. Si ergo lux in Domino, ergo tenebra sine Domino, Accedire ad eum or illuminamini. Si natura tenebra simus, Christi gratià lux erimus: si caci nascamur, solis Eucharistici afflaru collustrabimur, si cæcutientes accedamus, videntes recedemus. Sed accedamus cum verâ fide, vt flammeis eius radiis accendamur charitate; quisquis enim ad illum non vr sanetur, sed vt illum scrutetur accedit, non illuminatur, fed excacatur; non inardefeit, fed infrigescit. Si quidem teste Cypriano de Cana Domini: Veritas ab erroneis bominibus comprehendi non potuit, & chin in solem vellet sigere ocules, vim luminis non ferens, cacata est non illuminata humana prasumpeio, & aspettu eius lipputudo inhasit. Vident hac Sa-Gramenta pauperes spiritu. Hinc est quod illi Discipuli qui,vr referrur Ioan. 5. Domino corporis & san-

guinis sui mysteria prædicante scandalizati receslerunt, istius solis intuitu excecati sunt, quòd curiosius illum scrutari maluerint, quam ab eo sanari. Apostoli verò quia tantum lumen mirari maluere, quam rimari, ab eodem illuminari meruerunt, & illius intelligentia percipere. Nec enim illud intelligere meruissent, nisi prius mente docili credidissent; quod fides debeat præcedere intellectum, vt sit intellectus sidei præmium. Cæci quodammodo erant, quia mysterium à Domino prædicatum non intelligebant; sed illuminari meruerunt, quia simpliciter crediderunt, & fides iis aperuit intellectu, quam aliis infidelitas clausir. Sic etiam illi duo discipuli euntes in Emaüs quodammodo cæcuties bant, quandoquidem tenebantur eorum oculi, ne Dominum agnoscerent; quia tamen ipsius verbis crediderunt, in fractione panis Eucharistici, dinini solis assaru illuminati sunt. De quibus ita disserit August. tract. 2. in epist. Ioan. Discipuli ergo eum non agnouerunt, nisi in fractione panis. Et verè qui non sibi indicium manducat & bibit, in fractione panis Christum agnoscit. Meruò carnem ipsam cum commendaret, panem fregit, & meritò in fractione panis aperti sunt oculi discipulorum, & agnouerunt eum. Vtique solis Eucharistici lumine collustrati, quo destituti cæcutiebant.

3. Enimuerò quis Christum nunc inenarrabili glorià in Sacramento coronatum, iustitize solem esse ambigat, cùm vel cruci assixus, spinis redimitus, sputis opertus, denique crudeli laniena desormatus, nihilominus ab Athanasio soli comparetur. Causam eniminquirens prodigiose illius eclipsis, que Domino in extremis agente contigit, non aliam profert; nisi quod externo gratize sole surgente, minus materialis solis iubar cedere debuit maio-

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

ri. Sic enim loquitur expendenshac verba: Omnia mihi tradita sunt à Patre meo. Solis instar Dominus exoritur illustrans uniuscuiusque animum. Quocirca in salutiferà passione non apparuit sol, indicans finem prioris creatura, & principium alterius qua diluculum in Salnatore consecuta est, unde Zachar. 6. dicitur: Ecce vir ariens. Quod si Christus inter lethiferas conuulsiones solis instar essulsit in Caluaria, & innumerabiles excos erumpentibus ex hiulco corpore radiis illuminauit; que glorie fulgetra, quas amoris faces vibrabit in Eucharillia, quam Honorius terrius cap, sanà cum olim; de celebratione Missarum emphatice vocat, Candorem lucis aterna. Itaque quoties interior mihi mentis oculus caligat, quoties refrigescere incipit charitas ad hunc solem non minus feruidum, quam splendidum, illuminandus & inflammandus accedo, ac instar lacerti cacutientis osculari ardoribus eius ambio.



# INSECTA. EMBLEMA LXXVII. BOMBYX SVOIN OPE-

RE DELITESCENS.



H Vmani feruore sinus exclusus in auras
Prodit vos bombyx, paruaque membra meuet.
Transit in erucam sensim, morique tenellà
Fronde satur, ligno pendulus vrget opus.

Materiem sed vincis opus, pars extima villis
Aspera, sericeas intima claudit opes.

Mirus nendi opisex telam conformat in ouum,
Vnde sibi thalamum construit. & tumulum.

Delitet eximius pretios in vellere textor,
Artem prodit opus, condit at artisicem.

#### APODOSIS.

Ad mortem properans Iesus, Bombycis ad instar,
Exiguo immensas cortice clausit opes.

Vela Sacramenti ceu stantia fila tetendit,
Abstulit & fulcrum, quò mage mira forent.

Telam orditur amor, quam consummaret amoris
Victima, sub tenui tegmine tota latens.

Ars divina patet saclis miranda suvuris,
Authoremque suum nobile celat opus.

Hôc opus est mirabilius, quò detegit artem,
Atque suum velis integit artisicem.

#### FONS EMBLEMATIS.

Permes sericei opisices in conaculo amplo, super mensis tersis & mundis arborum fronde
constratis collocantur, alunturque renouatis quotidie foliis ac recentibus. Qua in re videndum est,
vt quam mundissima sit sedes, quoniam eleganti
nitidoque domicilio potissimum hoc animal gaudet. Transactis aliquot diebus, cum iam frondis &
pabuli satietas est, appositis ramalibus genista
præsertim, quibus ob scabritiem filum tenacius adhærescit, per ea repentes, è pabuloque discedentes,
nere incipiunt, ac velut in solio quoda ac sepulchro
se recondere. Filum verò ex eorum corpore prodit,
vt in araneis. Exterior pars eius structuræ, villis
sericeis luteis congestis semper hirsuta est, perinde

ac si circundata foret lana hispida, interior spissatur, & durescir ad corticis modum, complanaturque ouatâ figurâ, ad animalis intus iacentis, & papilionem vt pariat, sese componentis capacitatem & formam. Si corticem cultello discindas, erucam compressam pellucidà membranà contectam effigie quadam puelluli in vtero concepti aspicies.Lanificium cum est absolutum, neoquicquam prætereà velleris speratur; artifices ouatos illos folliculos ad apricum folem & astuosum expandunt, vt eius feruore pereat eruca intus delitescens, vel in furno torrent: sic enim lana tenuior delicatiorque carpitur; crassescens & lautioribus texturis inutilis, si expectatur quoad pennatus vermis exeso conditorio prorumpat. Post quadragesimum diem quam eruca se abdidit, & in bombylium mutata est, subnascens papilio nimirum cornutus vermis, & quatuor alis pennatus, tum succum exhaurit qui mollitiem velleri prabet, tum exeso solliculo ve exitum sibi quærat, velleris extrinsecus incumbentis filum proscindit Papiliones necydalos vocat Aristoteles, veluti rediuiuos, morte liberatos, ac vitæ restitutos. Vbi prouolarunt necydali, & per aliquot dies huc illuc lustantes, coeloque reddito fruentes sunt euagati, corum tum quisque alterise applicat, mas, vt arbitror, fæminæ, quo complexu aliquandiu coharentes, oua edunt nigra rotunda, minuta, quæ in prouentum & fætum anni proximi seruantur. Hoc semine reddito, à partu mox contabescunt, ac pereunt. Atque hæc est prorsus admirabilis, ac paucis explorata Bombycum procreatio. Hactenus Dalechampius annotatione in c. 23. lib. 11. Plinij.

#### INTERPRETATIO.

Vis in Bombyce peregregium non depre-I hendat Christi tum nascentis, tum patien. tis, tum resurgentis, potissimum verò sub Eucharisticis speciebus delitescentis hieroglyphicum? Vermiculus subnascens adeo minutus vt conspectum fugiat, illum exprimit qui de se dixit: Ego sum vermis & non homo, quippe conceptionis instanti ita tenuis apparuit, vt de eo Magister 1.3. sentent. dist. 3. scribat: Membrorum illius Dominici corporis distin-Etio in ipso momento conceptionu, & unionu Dei & hominis, adeotenuis erat & parua, vt humano visui vix posset subiici. Bombyx humani tepore sinus excluditur: Christus Virginei sinus calore castifico conceprus nascitur. Vermiculo recenter edito, folia & herbæsubiiciuntur; Nato Domino fænum in præsepi substernitur. Bombyx paulatim grandescit, donec sericeus euadat opifex : sensim creuit lesulus, donec Paterna voce declararetur Dei filius. Bombyx eleganti nitidoque gaudet domicilio: Christus mundum corpus, nitidam animam exigit. Bombyx cum tam cibi, quem in amplo cœnaculo super mensâ tersâ, mundâque sumplit, fatietas est, illico ramale, vnde se suspendat, ascendit, moxque se sepulchro recondit: Christus in grandi stratoque conaculo, proprio corpore pastus, super Eucharistica mensa, ramale crucis ascendir, deinde nouo tumulo reconditus est. Post quadrage simum diem è sericeo cortice candidus erumpir papilio quatuor alis pennatus: post quadraginta horas è tumulo prodiit Christus rediniuus, gloria candore splendidus, quatuor niueis impassibilitatis, agilitatis, subtilitatis & claritatis alis conspicuus, quibus Empyrei

apicem quadragesimo die inuolauit. Sed prestat audire Basilium hom. 8. in hexaem. Quid dicitiu vos, queso, qui diuo Paulo non creditis, de eâ mutatione, quam in resurrectione fore dicit, qui plerasqué videtin aeris animantes formas permutare; qualia de verme quoque illo Indico cornua protendenti gemina narrari solente. Hinc in erucam vertitur primum, sit deinde temporis progressi quod bomby: appellatur: at neque hacin forma persistit, sed illis pramollibus corniculorum bracteolis sese sensim prolatantibus in alarum speciem, ita demum sit volucris.

2. Verum tribus potissimum immoror à Dalechampio supra memoratis. Primu est quòd in amplo conaculo super mésa tersa nutriatur bombyx,quòd nitido gaudeat domicilio; quo nihil aptius ad magnificum institutionis Eucharistiz apparatum exprimendum. Iustit quippe Dominus Luc. 12.12. duobus discipulis, vt in grandi stratoque conaculo, super mensa mundissima pascha sibi præpararent, regalem non figuræ, sed veritati præexigens apparatum, quod eleganti nitidoque delectetur habitaculo. Ad cuius munditiem Christianum his hortatur verbis Laur. Iustinianus de triuphali Christi agone C. I. Seltare virtutes, concupice calestia vasa orationis, landis exolue sacrificium, vt spirituale cœnaculum sias de ipso omnem elimina sordem, cuntrasque maculas absterge, vt stratum sit. V trinque conueniunt, ambo sibi inuicem famulantur puritas & charitas; vbi enim meniis est puritas, ibi frequens exultatio est, denotionis gustus, fraternisatis dilectio, animi tranquillitas, sanctarum cogitatio num ag gregatio: & perpetua charitatis dulcis inhafio. V bi verò dominatur charitatis incendium, ibi vitiorum rubigo consumpta est, ibi castitatis pollet dilettio, innocentia rutilat candor, supernorum cantica celebrantur, letitie riuus or puritatis fonsemanare non desinit. Ista nempe sunt ornamenta mentis, hac est spiritalis ocenaculi acceptabilis praparatio. Secundum est quod si quis cultello sericeu corticem discindat, bombycem pellucida membraná contectum, effigie quadam puelluli in vtero concepti conspiciet. Quod aptissime quadrat in Dominum sub accidentium corrice delitescentem. Etenim si viux fidei gladio hunc corticem aperias, Christum ibidem quiescétem intueberis, qui sæpius pracipuis Sacramenti cultoribus sese sub infantis pulcherrimi specie videndum præbuit. Sic apud Paschasium I. de corpore Christi c. 14. pio cuidam Sacerdoti, Christus se in speciosissimi pueruli tormå tractandum & amplectendum præbuit, moxque se eius conspectui subduxit, & priorem hostiæ formam resumpsit. Quamuis enim talis ac tantus in Sacramento sit, qualis & quantus in cœlo, in istis tamen apparitionibus infantilem formam virili præelegit, vrpote fuauiorem, amabiliorem, & puerilis innocentiz, candoris, simplicitatis, manfuetudinis aptiorem præconem.

3. Postremum est in ipso Bombycis opere, patere quidem artem, at ipsum latere artificem; ynde eruta est huiusemblematis epigraphe. Mirabilis Eucharistici operis structura diuinam satis industria declarat, sed Dominu illius authorem occultat; qua in recatera diuinitatis opera transcendit. Quippe, secundum Apostolum: Inussibilia Dei perea qua satta sunt intelletta conspiciunur, sempiterna quoque virtus eius & Diuinitas. Vt enim si quis vidisset Archimedis spharam, opus esse rationis dixisset, etsi non vidisset artificem; ita quisquis huius vniuersi contemplatur ordinem, etiamsi Deum non intueatur, agnoscit nihilominus supremam intelligentiam illius esse opisicem. Sic olim Apellis tabelle facile ab alie-

nis,ex gratia quadam singulari, in qua vna neminem sibi parem haberet, dignoscebantur. Verum vnicum Eucharistiz opus id habet omnino singulare, quod ita Sacramentalibus vmbris suum inuoluat artificem, vt nullatenus agnosci possit à nobis nisi per fidem, cui proinde mirifice conuenit hæc Augu-Rini sententia tract. 28. in Ioan. Si non intelligis, crede: intellectus enim merces est fidei. Ergo noli quarere intelligere, ut credas, sed crede, ut intelligas. Opus Eucharistiæ omni ex parte admirandum, incomparabile summi opificis specimen, vrpote contractam totius Empyrei gloriam, ac maiestarem, verum Deum & hominem, quatuor Natura, gratia, gloria, & vnionis hypostaticæ gradus, virtutes & gratias, & excellentiora fidei mysteria complectens; sudatissimum diumi amoris opus, miraculorum planè maximum, cui Dominus moribundus tota mente, totà incubuit industrià. Quid enim in eo non præstans, & angelorum admiratione dignissimum? panis annihilatio, Christi reproductio, corporis quanti ad modum rei spiritalis positio, & eiusdem in pluribus altaribus replicatio, accidentium fine fulcro existentia, nonne mirabilia sunt,& cotidem diuinz sapientiz, potestatisque specimina? sed nisi fidei oculo corricem penetres, nunquam illius authorem deprehendes: quid enim quoad externam speciem vitius? Nimirum sub humili specierum cortice latere voluit eximius opifex, vt insignes viros edoceretsua magis tegere, quam prodere opera,latebram potius ambire,quam gloriam, vt sic illius exemplo, suis in operibus operarij delitescant. Crescit enim valor operis ex latebra opisicis, tantoque Deo est pretiosius, quanto suo authori videnir vilius. Appolite Bernardus ser. 2. de Epipha-

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

nià: Christus cum seipsum abscondebat, nunquid inanem gloriam metnebat? Quid timeret ab inani glorià, qui est gloria Patris? utique timebat, sed non sibi. Nobis timebat ab illà, quibus nouerat esse timendum, nobis cauebat, nos instruebat. Cui subscribens Gregor. M. 1.19. mor. c. 18. Seruis suis , inquit , exemplum dedit , vt ipsi quidem virtutes suas occulture desiderent, & tamen vt alu corum exemplo proficiant, prodantur inuiti, & bona ad proximos suos exempla transmittant. Oscultenturergo studio : necessitate publicentur, & corum occultatio sit custodia propria, corumque publicacio sit villitas aliena. Sic pateat igitur bonum opus coram hominibus, vt si fieri possit lateat operarius; sic de manifesto opere Deus exaltetur, vt de occulto authore homo humilietur. Sic in bono opere diuina reluceat industria, vinihil humana sibi tribuat superbia: vt de eo veraciter asseri possit : opus explicat artem, implicat artisicem.



# EMBLEMA LXXVIII. LEONTOPHONON

POLENTA INCRVSTATVM,

LEONEM INTERIMENS.



Arne Leontophoni rumpuntur saua Leonum
Viscera; quanta, animans paruula, monstra nocas.
Hinc subodorata latitans in carne venenum
Immanes laniant membra inimica fera.
Mm

Sparsa tamen Maurus leget , intrustatque farina; Vnde leonina stirpi inopina lues.

#### APODOSIS.

Iure Leontophonon Dominum sub pane latentem Dixeru : Inferni quem fera monstra timent.

Clausus in exili buccella viscera Iuda

Rumpit, Auernales exanimatque feras.

Carne perit Sathanas, hominem qui carne peremit: Carne triumphatus, carne triumphat homo.

Tartarei quid adhuc furias vereare Leonis?

Quando Leontophonon, quo laniatur, habes.

#### FONS EMBLEMATIS.

Eontophonon accipimus vocari animal par-Luum, nec alibi nascens, quam vbi leo gignitur; quo gustato, tanta illa vis, ac cæteris quadrupedum imperitans ilico expiret. Ergo corpus eius adustum aspergunt alij carnibus, polentæ modo, insidiantes feræ,necantque etiam cinere : tam contraria est pestis. Haud immeritò igitur odit leo, visumque frangit, & citra morfum exanimat. Ille contra vrinam spargit prudens, hanc quoque leoni extialem. Ita Plinius 1. 8. c. 38. eademque scribit Solinus c. 30. Aristoreles verò in mirandis narrationibus refert in Syrià esse animalculum, quod leontophonon vocatur, quod leonem in cibo sumptum enecer. Sumit autem leo non sponte, sed sugit hoc animal: at Venatores captum à se, tostumque albæ polentæ instar, alteri cuipiam animali inspergunt, vnde feram, si quæ guitauerit, perire aiunt continuò.

### INTERPRETATIO.

1. E Ruditè Greg. Nazianzenus orat 39. in sancta lumina: Quoniam, inquit, Damon vitij parens

& effector, ideo se inuicto quodam robore praditum esse existimabat, quia nos Dininitatis spe obiectà, tanquam illecebrà quadam, in fraudem induxerat : eà de causa ipso quoque pratextu carnis inescatur, vt dum quasi in Adamum impetum facit, in Deum incurrat, atque ita noum Adamus pristina saluti, atque incolumitati veterem asserat, sententiaque aduersus carnem pronuntiata rescindatur, mortenimirum à carne oppressà, atque extinctà. Hinc Tartareus leo Christi non minus quam leontophoni carnem sibi lethiferam exitialemque persentiens, & latitans in eâ venenum subodoratus, illam implacabili per sequitur odio, atque vt leontophonon leo pedum nisibus laniat, ssic per Sacramentarios facratissimam hostiam, citra morfum, vel vnguibus discerpsit, vel pedibus proculcauit, vel canibus lacerandam obiecit; vt olim fecere Donarillæ, & recentius Caluinista, qui referente Rossao lib.de iustâ Reipub. authoritate, in Ecclesiam diœcesis Carnotensis, vbi Sacerdos incruentum offerebat sacrificium, irrumpentes, proculcatâ pedibus hostiâ, effusoque in terram pretioso sanguine, calice loco matulæ abutentes, & Sacerdotem ad vrinam bibendam adigentes, mox eumdem simul cum crucifixi imagine fune colligatum multis sclopetorum glandibus transfixerunt. An non hæc execranda non sine horrore legens sacrilegia, tibi videre videris rabidos leones leontophonon vnguibus, citra morfum, discerpentes? An non haretici Inferni leonis vngues dici possunt, quibus exitiale sibi Sacramentum inaudita rabie lacerauit? meritò igitur Smidelinus Lutheranus ait: Spiritus Caluinisticus mendax est, homicida, aser, pessimus, sugrisuus, lubricus, diabolicus, falsus, furiosus, verbosus, crissus, cacus. Caluinismus, Arianismus, Mahumetismus fratret sunt, Mm is

Digitized by Google

tres calige eiusdem panni, camarina in quam multe hereses confluxerunt, vitima Sathana ira. Quô enim viterius pertingere posser ira Sathanz, quam vr hæc inaudita facrilegia perpetraret ? Smidelino subcribit Lutherus L. 1. contra Goldastum c. 12. Caluinista, ait, sunt fanatici, progenies viperina, animicida, impij, blashbe. mi, deceptores, sanguinarij, infernales molossi, Turca à Sathana missio obsessi, Mahumetani baptisati, perdiabolati, transdiabolati, superdiabolati. Nihil addo quia omnibus numeris Sacramentariorum iconem abfoluit. Nec mihi succenseant si eos stygij leonis ungues appellem; quandoquidem eiusdé Draconis squama ab ipsis Lutheranis nominentur. His enim verbis Augustanæ confessionis historiam terminant : Deo foli gloria, Diabolo & squamis ipsius Sacramentariis Zuinglianis, & Caluinianis perpetua confusio & ignominia.

2. Cæterum implacabilis illa leonis inferni rabies, & odium quod in adorabilem hostiam per impios exequitur, fatis indicat leontophonon in eius perniciem natum sub eadem delitescere, cuius carne, quali præsentis noxæ veneno, non secus ac perfidus Iudas disrumpatur, cuius odore longius abigatur. Quod olim Deus promiserat Leuit. 26. 5. Comedetis panem vestrum in saturitate, id est, Lyrano interprete, panem Eucharistia, qui dat hic plemitudinem grana, & postea satietatem gloria. Sed quid ex Eucharistici panis esu consequerur? Aufera malas bestias, es gladius non transibit terminos vestros, id est, ait Lyranus, aufferam Damonum furias , quorum per Christum restricta est potestas, & Demonum virtus non praualebit supervos. Nempe minima venerabilis hostiæ particula, veluti leontophoni cinere, laniatur immanis leo, ac sæuissimé cruciatur, quòd superbia turgidus, Saluacoris in Sacramento exinaniti non sustineat humilitatem, quantumque carnem nostram impuram, vt escam suo palato congruentem olim appetiit, tantum virginalem Domini carnem nunc execratur & abhorrer; nouit enim suum in ea latere exitium, & suarum suggestionum remedium, vt qui carne prius triumphauerat, modò carne triumphetur. Tertullianus l. ad martyres c. 1. eorum victorias exaggerat, quòd diabolum in propria domo, hoc est, in carcere gentilium Damonum & malefactorum domicilio conculcarent. Domus, inquit, Diaboli est & carcer, in qua familiam suam continet. Sed was idea in carcerem peruenistis, ut illum etiam in domo (na conculcetis: iam enim foris congressi conculcaueratis. Vetum eò gloriosior Christi & diabolo triumphus, quò nunc illum in proprià domo conculcet; quænam propria domus illius, nisi Adæ caro, qua velut carcere miferas animas captiuas tyrannice detinebat? at vbi à Verbo assumpta est caro, de propriâ domo eiectus est, & in ipsamet carne conculcatus, quâ posteros Adæ subjugarat. Enimuerò cur crudelis bellua à vinâ & immortali triumphantis Domini carne non abhorrerer, cum sic arida sanctorum ossa,& cineres exhorrescar, vt indè dirissimè torqueatur. Audi Chrysost. ho. 26. in 2. ad Corinth. Santtorum offa damones sistunt & torquent, cum nullus videatur, nullus immineat Demonis lateribus: audiuntur tamen clamores, dilacerationes, flagella, tormenta, Damone non ferente admirandam illam virtuem; & qui corpora gestarunt, incorporeas superant potestates. Puluis, offa, cineres inuifibiles illas affligunt naturas. Irane verò torqueretur fancti aliculus cinere, nec glorioso sancti sanctorum corpore cruciarerur?

3. Proptered D. Thomas expendens illud Ioan.'
Mm iii

Digitized by Google

13. 30. cum accepisset buccellam, demonem ait non permissse Iuda proditori, vracceptam buccellam stomacho susciper et, ne confestim ipse eodemloco cedere vi Sacramenti cogeretur, tanta est inter vtrumque antipathia. Diabolus, inquit, qui iam intrauerat in cor Iuda, timens ne si panem comederet, eum cedere oporteret, non valentem in eodem loco cum lesa consistere, non permisit I udam panem comedere: qua enim conuentio Christi ad Belial? Multa quidem in huiufce antipathiæ confirmationem huc adduci possent exempla. Vnicum profero à Pico Mirandul. lib. de strigibus relatum, de nonnullo simplici Sacerdote, qui viaticum corporis Christi collo suspensum, ad ægrum deferens, & cuiusdam obuij fraude, in conuentum strigum ilico deductus, in quo regina pro folio sedens, à præsentibus humi sese prosternentibus adorabatur: cum eam Deiparam esse putaret, accessit post reliquos adoraturus, & arculam sanctissimi Sacramenti collo detractam, in illius gremio deposuir. Quo facto omnis illa mirabilis spectaculi pompa confestim euanuir. Nimirum sicut gustata leontophoni carne, tata illa vis leonis, inquit Plinius, ac cateris quadrupedum imperitans ilico expirat: Ita leo stygius tot magis, & strigibus imperirans, ad adorabilis hostiæ contactum, protinus auffugit, erupit, expirauit. Nec indignum observatu censeo leontophonum no solum ex se leoné interimere, verum & eamdem vim habere alteri cuipiam animali inspersum, adeo vr si feram ipsius carne pastam leo deuoret, repentina morte corruat. Vi inde Christianus intelligat, dæmonem non tantum à nostris sacrariis, virtute corporis Christi ibidem præsentis arceri, verum insuper à quoliber diuina carne saginato profligari : nihil enim magis extimet, quam hominem Sacramento refectum, adeo ve non minus ab eius accessu, quam leo à leontophoni morsu abhorreat. Immò verò audacter assero Christi carnem magis excruciare dæmonem nostro pectore reconditam, quam in altaris solio residentem, quòd incredibilis illius virtus ipso potissimum vsu comprobetur. Rugire igitur poterit, & sidelem Christophorum à longè sollicitare, mordere nusquam audebir, ne latitante mystici leontophoni carne disrumpatur, qui sub pane latens euiscerat hostem.



# EMBLEMA LXXIX. PYRAVSTAIN CYPRIIS

FORNACIBUS NATA, FLAM.

MIS VICTITANS,



S ggeris igni genis fornax alimenta Pyraustis;
Prabuit his ortum, prabet & illa cibum.

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Cum diuina caro fornax fit amoris; in eius
Nascitur ardenis multa pyrausta sinu.
Feruentes animas, toridem tibi siuge pyraustas,
Quas immortali gignet, alieque foco.
Fornacis Deus iguis edax incendia musrit,
Esc reperis cunas, acque pyrausta dapes.
Ni stammatus amor te seceris ante pyraustam;
Fornacis rapidis immoriere regis.

#### FONS EMBLEMATIS.

Cribit Aristoteles, L. J. de anim. c. 19. fornaces Derarias Cypriz insula, vbi Chalcites lapis crematur, bestiolas pennatas paulò muscis grandioribus maiores incolere, medio igne securas; adeo qui omnia consumit, nonnulla viurficat; namque exules rogis percunt. Inimicum nature elementum, minutis naturis fauer. Est quod impune flammas violet. Cui subscribit Seneca, L. s. nat. quest.qu. 36. Plinius 1. 14. c. 36. ait vocari pyrales, à quibuldam pyraultas, & quandiu sunt in igne viuere : cum euaserunt longiore paulò volatu, emori. Verum Nierembergius 1. 4. c. 18. docer Pyraustas in igne quidem gigni, non tamenex igne; quoniam fornacum erariarum impurit gnie eft, rurbulentus vapore & halitu, quos fumus inuoluit, & quos emittunt metalla, & adusti lapides. Itaque ex aquea aut terrea substantià ista animalia erumpunt, in medio ignis.

#### INTERPRETATIO.

1. P. Augustimus 1. 21. de civit. c. 2. Ex pyraufis in igne nascentibus, nec nisi in igne viuentibus, probat viva reproborum corpora in æter-

norum ignium durare posse tormentis, ait enim esse animalia profecto corruptibilia, quia mortalia, qua tamen in medici ignibus visant : nonnullum etiam genue vermium in aquarum calidarum scaturigine reperiri. quarum feruorem nemo impune contrectat : illos autem non solum sine vllå sui lasione, ibi este, sed extrà esse non posse. Quippe nature, inquit infrà, conuenientibus Vegetantur illis, non cruciantur elementis. Quasi non incredibilius sit vegetari, quam cruciari talibus rebus. Mirabile est enim dolere in ignibus, & tamen viuere; sed mirabilius viuere in ignibus, nec delere. Si autem hoc creditur, cur non & illud? Quidni mihi liceat ex iisdem animantibus ignigenis argumentum eruere, quo probem electorum animas in ardenti Iesuanæ humanitatis fornace conceptas, non nisi in eadem posse viuere, aut aliunde quam diuini amoris igne posse nutriri; adeo vt longius ab Euc haristica fornace auolantes emoriantur?quandoquidem illis huiusmodi mortem Christus interminetur Ioan. 6.Nisi manducaueritis carnem filij kominis , non habebitis vitam in vobis. Vitam verd aternam, si eadem in tornace permaneant, polliceatur: Qui manducat mean carnem, habet vitam eternam. Est fanc charitatis fornax Eucharillia, vndique flammas amoris eructans, quibus pix mentes incalescunt & accenduntur: Nec id mirum, cum in ea delitescat Diuinitas, quæ ignus consumens Deuteron. 4. 24. & dicitur,& est. At si quis ad eam accesserit animam carpalium voluptatum tono plenam deferens, ilico voracibus incendiis absumetur; qui verò, aut charitate auream, aut castitate argenteam, aut patientia adamantinam detulerit, cœlestem inde splendorem mutuabitur, & zmulam futurz gloriz claritatem depromet. An nescitie, inquit apposite Chrysost. ho. de sancto Philogonio, quia hac mensa plena est igne spirituali; & quemadmodum fontes aqua vim exundant, ita hac flammam quandam arcanam? Ne igitur accesseris stipulam afferens, non ligna, non fænum, ne augem incendium, exuratque animam ad communionem accedentem : sed accedens affer lapides pretiosos, aurum argentumque, quò puriorem reddat materiam, multoque cum lucro discedas, & si quid mali est, abigas omnino, Nimirum, vt ait Apostolus 1. Cor. 3. Si quis superedificat supra fundamentum hoc, aurum, argentum, lapides pretiosos, ligna, fænum, stipulam; vniuscuiusque opus manifestum erit : dies enim Domini declarabit, quia in igne reuelabitur, & vniuscuiusque opus quale sit, ignis probabit. Si cuius opus manserit, quod superadificauit, mercedem accipiet; si cuius opsu arserit, detrimentum patietur.

2. Itaque fornax Eucharistica, quæ Pyraustas fouer & nutrit, paleas deuorat & absumit. Quid parit pyraustas, nisi Christi charitas? Quid facit paleas, nisi mundi vanitas? si Christiana charitas te pyraustam fecerit, securus ad fornacem accede, illius igne purgaberis, illuminaberis, accenderis. nutrieris. Si mundana vanitas te paleam fecerit, eodem igne deuoraberis, & nigresces. De hoc enim igne spiritali idem fere sentio, ac de materiali Augustinus L21. de ciuit. c. 4. Quo, inquit, quaque adusta nigrescunt, cum ipse sit lucidus, & pene omnia que ambit & lambit colore pulcherrimo decolorat, atque ex pruna fulgida carbonem teterrimum reddit. E contrario lapides igne candente percotti, & ipsi fiunt candidi. Silignum igitur aut palea fueris, igne Sacramentali quamuis candido & splendido nigresces; si virtutum soliditate lapis extiteris, eodem igne candesces, qui pro materiæ diuersitate diuersos & op-

positos sortitur effectus. Vt enim ignis fornacis Babylonicæ, tres admirabiles pueros, quos flammis crepitantibus coronabat, seruauit illæsos, Chaldæos ipsi pabula ministrantes, quamuis foris starent exussie & absumpsie: & ve cum Chrysostomo loquar hom. de tribus pueris: Furamer pastus alienos incendium, nam consumpsit quos prope innenie, quia iciunat in suis; custodiam suam vehementer horrescens, ne iam faciat vel spso fumo sanctis quos tuetur iniuriam, foris tantum ducit veere: Ita plane. flamma fornacis Eucharisticæ feruentes animas quasi totidem pyraustas, & seruat inuiolabiles, & nutrit samescentes, & radiis coronat; sacrilegos verò ipsam irritantes, quamuis foris circunstent, deuorat & consumit. Meritò igitur Author libri de salutaribus documentis apud August. to. 4. sic infert c. 43. Deus noster ignus consumens est, qui consumpturus est aduersarios. Accedamus ad Deum antequam consumamur ab illo; postulantes vri cor nostrum, & renes nefros. Et iterum : quoniam probasti nos Deus, & igne nos examinasti, sicut examinatur argentum. Apertissime enim patet, quia si bic ab illo non vrimur, illic velut adversary consumemur.

3. Sanctus Epiphanius I. de vitâ Prophetarum c. s. scribit quod quum Heliam eniteretur parens sisse, eiusinodi Sobac patri visso apparuit. Viri niueum quemdam pra se ferentes babitum pusionem salutabant, unatrisque uberibus in ignem alluebant, quin & slammam ignis, cibi loco, ministrabam. Unde nihil mirum si slamma pastus ab Angelis, totus igneus euaserit, & vt ait Ecclesiasticus c.48. Surrexerit quafi ignis, & verbum eius quasi facula ardebat, si ter ignem de cœlo deiecerie, & receptus fuerit in turbine ignis in curru equorum igneorum. Quid enim aliud

quàm faculas eructaret, flamma pastus? quid euomeret nisi quod prius deglutierat? quid aliud quàm ignem vir igneus efflaret? Porrò Eucharistia ignis est deuorans, quo quisquis alitur, non secus ac Helias totus igniuomus euadit, vndique diumi faces amoris eructans. Et ne dubites nos in sacrà synaxi slammà pasci, ac igne colesti saginari, audi S. Ephrem l. de natura Dei non scrutanda : Hoc sand excedit omnem admirationem. omnem mentem, omnemque sermonem quod fecit nobis, unigenitus filius Christus Saluator noster, ignem & Spiritum manducandum, ac bibendum prastitit nobis corpus scilicet & sanguinem suum. Quidni enim corpus, quidni sanguis ille censeatur ignis, cum innumeris gloria runlent ac corruscent fulgetris, ac sempiternos Empyrei ardores redoleant, eosque Eucharisticis cominis inspirent. Proinde mirari defino si plerique à facra Communione recedentes flammas ore & naribus efflare visi sint, cum amoris sornacem pectore gestarent, quin eriam B. Ida Louaniensis, vt in eius vita legitur, cap. 19. ita charitatis igne æstuabat hoc igne spiritali pasta, vt non solum ad eius præsentiam, sed vel ad solam illius memoriam toris artubus arderet. Siquidem aliquando conspiciens Virginem sacra complicantem corporalia, tanto seruore correpta est, ve omnia eius membra ardere viderentur. Iure igitur Chrysostomus hom. 61. ad pop. non ignarus nos igne pasci dum sacra mysteria percipimus, hortatur vt tanquam leones ignem spirantes ab hac mensa recedamas. Aquum est enim vt corde & ore flammam eructer, qui flammiuomo Christi

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

corpore saginatur. Felices igitur animæ, quæ in ardenti Dominicæ humanitatis natæ sornace, eiusdem igne spiritali souentur, & nutriuntur, quibusque veluti pyraustis in igne nascentibus & igne vescentibus, sornax dat illa cibum, qua prabuit ortum.



# EMBLEMA LXXX. VERMIS CANDIDVS

IN NIVE NASCENS, EIVSDEM ESV SENSIM PVRPVRASCENS.



Andida vermicule nix incunabula prabet,
Concolor hinc matri redditur, atque cibe.
Attamen hic sensim rutile se murice vestit,
Fulget on in medià purpura viua nine.

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Nix divina caro est niueu speciebus operea,
Languet vibi casto stricta libido gelu.
In niueis animus cunis candore resulgens
Nascitur, & nitida se niue carnis alit.
Paulatim nix purpureum parit illa colorem;
Quique niuescebat carne, cruore rubet.
Principio qui virgo suit, sit postmodo martyr:
Mens intacta nitet, membra cruenta rubent.
De niue virginea carnu noua purpura surgit,
Vnde triumphanti sit toga digna Deo.

#### FONS EMBLEMATIS.

Varunt physiologi, an nix possit viuentia generare? Assirmant Aristoteles, Strabo, Plinius, Agricola, Olaus & Scaliger posse gigni vermiculos in niue; quod in ea multum sit aeris, & spiritus, qui postea concalesactus illos generet. Ad hac humidum cum calore aliquo est, iuxta Aristotelem, quare nix titulo humiditatis non omnino friget. Gelu autem omnino insecundum puto. Has bestiolas niueas, vermes appellat. Appollonides, oripas, siue montanas teredines Theophanes. Sunt candidi hi vermiculi, & in vetustiore niue rutili: Nam & ipsa nix senio purpuratur. Tanti alboris canities rubor est. Ita Nierembergius l. 4. 21.

#### INTERPRETATIO.

r. Q Vod hîc Eucharistiam, & virginalem Chrithi carnem niueis opertam symbolis, niui comparem, nullus vi autumo damnabit, quandoquidem inter viramque parallelum instituere non ardui negotij sit. Nix, inquît Augustinus ser. de trans-

Digitized by Google

de transfiguratione, & candorem nimium habet, & catorem omnino non recipit: sie electi cum peruenerim ad claritatem Dei, obtinebunt mundivia candorem, & nullum sentient aliquando de criminis corruptione caloreme Sicille: ego verò aio; fic caro Christi candorem nimium habet, vipore que millies sole splendidior, & ineffabili gloriz claritate, quasi niuea stola ve-Aita, innocentia candore cateris beatis prafulgeati Et calorem omnino non habet, quippe que sancti spiritus obumbratione, que castificum frigus adue. xit, & libidinis ardorem extinxit, in vtero virginali formata fuerit. Nix est nubes friabili densitate conglaciata, ve aiunt Conimbricenses, vnde Plinius l. 2. c. 60. eam ex imbris humore mollius coa. ao gigni asserit. Christus imber suit cordis humani folum sterile cœlesti irrigatione fœcundás, cuius caro in Sacramentalium specierum nube mollius coacla in niuem transiit, cuius esu, & innata castitatis frigiditate fideles albescunt, vti frigidarum regionum incolæ, in quibus nix perennat, niuei funt coloris. Generatur nix potissimum hyeme, vel initio veris, & in montes frequenter decidit: Niuea Christi caro veris initio, videlicer die 25. Martis in finu Virginis genita est, & hyeme 25. Decembris decidit, at nube Sacramentali mollius coacta in montem Sion Eucharistiæ institutione celebrem,& deinceps in altaria labitur. Nix toro anno montes illos obfidet, qui longius à terra distiti cœlo viciniores existunt : nix Eucharistica jugiter & singulis anni diebus ifs mentibus insider, quarum converfario in calis est, quaque à rerrenis sor dibus secretæ, quæ sursum sunt sapiunt, non quæ super tettam. Niues in alto mari non cadere scribit Plinius L 2. c. 103. in fine: Nix Eucharistica raro, aut nunquam

in impios decidit, quorum cor velut mare feruens quiescere non potest, quique turbulentis vitiorum fluctibus, procul à terra viuentium, alto mundi zquore iactantur. Multitudo niuis, inquit Theo. phrastus initio lib. 2. de causis plantarum, magnopere prodest, v: paulatim colliquescens subeat solum, nec vniuersus humer influxu vnice ruens dilabatur. Ita enim & terra fermentari optime potest, calore circumoccluso, arque coercito, quod seminibus vehementer conducit : fibris enim subnixa sirmataque compressu frigoris, simul ac mitescere tempus inceperit, celeriter atque universa erumpunt: Electi mortalis vitæ tempore herbescenti frumenti segeti non absimiles, non mediocriter Eucharistica niuis beneficio pinguescunt, & augentur : duplici de causastum quod euanescentem charitatis calorem comprimat, & intus agat in bonorum operum radices; rum quod diurius, quam momentanea sancti Spiritus inspiratio, perseuerans, cœlesti gratiarum humore sensim distillante, teneras virtutum plantas quasi vbere nutrit, vnde celeriter in auream tritici messem dominicis inferendam horreis excrescant. Tandem t parallelum finiam, niui plurimum inest aëris, & spiritus, hinc candor eius eximius scarni Dominica tota incubat Spiritus sancti plenitudo, vnde præcipuus eius Splendor & virtus oritur: Spiritus enim eft qui viuificat , caro non prodest quicquam. Sine spiritu, quo spiritales, euadunt, quorquot Eucharistica niue cooperiuntur,

vermes oriuntur, & eâdem vescuntur; matri & alimoniæ sur concolores, hoc est, & angelicâ puritate. & innocentiæ candore conspicuæ, vrpote innocentis agni lotæ sanguine, qui candorem po-

tijiş, quam ruborem affundar. Siquidem vt fæminæ polt partum sanguis in lac immutatur, vt infantem quem sanguine concepit, deinceps lacte nutriat; ita postquam adoranda Saluatoris humanitas, animas in cruce sacro cruore peperit, idem cruor in lac transiit, quo deinceps ad immortalitatem alerentur. oponebat enim , inquit August. in Pfal. 33. Vi lactesceret & ad paruulos perueniret. Hinc Petrus regeneratos hoc lac concupiscere hortatur, ep. 2. C. I. Quasi modò geniti infantes rationabile sine dolo lac concupiscue; Cuius lactis en sit virtus, vt suprà niuem dealbet, quos intingita Quamobrem August. sermone de martyribus; expendens illud Apoc. 7. Lauerunt Stolas suas in sanguine agni, ait: Sanguis agni lauat, non maculat: habet quidem ruborem, sed non potest maculare candorem. Quare non potest maculare candorem, nist quia sensim amittit ruborem , & in lac transiens niueum induit cardorem. De animabus isto lacto lotis dixit Propheta regius pfal. 67. Nine dealbabuntur in Selmon, hoc est, candescent vt Selmon mons Ephraim perperuis albefcens niuibus, quamvis alioquin de se cauernosus, horridus, & vmbrosus, vnde & ei nomen ab vmbra; quod non caret mysterio; quod sic edisserit D. Th. opusc. 58. c. 24. Selmon mons Dei eft , & interpretatur um bra, & sicut dicit Glossa corpus Christi significat ; quia sicut umbra sit de lumine & corpore, sta in corpore Christi est lumen Dininicaris, & care humanicaris. In bac monte umbroso super niuem dealbabuneur sideles, quia virinte corporis Christi incomparabiliter à macula pescaterum emundantur. Adeo vt si peccata fuerint vt coccinum, id est, diuini sanguinis coccino respersa, quali nix dealbentur, à candore lucis ater-Nn ii

ecrtius.

3. Cæterum ve ipsa nix vetustate rubeseit, teste Plinio I. 11. c. 15. quod partes acrez, vnde candor oriebatur, in nine fensim extabescant; quin & in Armenia vitrò rubentes niues decidere scribir Eustathius in commentar. super a Iliados, ob esslatos è minio, quo regio illa scaret, exhalationes, qua acris præualentes partibus, natiui foli colorem niuibus inspergunt: ita nascentes in ea vermiculi, qui principio candent, paularim in verustione niue, cuius canities tubor est, purpurantur. Quid ad rem Eucharisticam magis appositum? quippe caro Domini que seorsim à san-guine, vi verborum sub panis specie ponitur, tota ninea videtur; vipore nullo cruoris rubore inspersa; verum quia natiua partium in viuo corpore connexio cruorem abelle non finit, continuò carnis divina nix, illius admixtione purpurascit. Vnde nil mirum si que prius genuerat virgines castiratis candore conspicuos, sensim pariat martyres proprio sanguine purputatos. Hinevetus Ecclesia mos suit, vt castissimis sidelibus sidem coram tyranno professitris Encharistia porrigeretur, ve qui prins illius esu canduerant liliati virgines, sensim eadem rolei martyres rusfarentur. Audiendus Cyprianus ep. 54. Nunc forsibus or viuentibus communicatio à nobis danda est, ve ques excitamus & hortamur ad prelium, non inermes & mudos relinquammu, fed protectione fungainis & corporis Christi muniamus. Et cum ad her fiat Euchariftia, ut pessit accipiemibu esse turela, ques tutes contra áduerfarium volumus, munimente dominica sacuritatia armemua, cro. Sic beata

Agnes de divinz carnis niue la cea, sensim sacta est de cruoris eius murice rosea: vnde & dicebat: Mel la lac ex eius ore susteps, & sanguis eius ornauit genas meas. lam corpus eius corpori meo sociatum est, quod cum amauero casta sum, cum tetigero munda sun, cum accepero virgo sum. Primum virgo niuea, deinde martyr purpurea, quæ proinde meritò huius Emblematis vsurpare potuit epigraphem: Cibi me sensim impurpurat albor.



# EMBLEMA LXXXI. APIS PALESTINÆ IN

RVPIS FISSVRIS



Sepe Palestina per florida rura vagantes
Fisfa sinu angusto petra receptat apes.
Illa vices alucaris obit, sibi credita seruat
Mella, nec hospitibus pabula lecta rapit.

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Scissa petra est lesus; fissuram cordis hiulci Turgida virtutum floribus intret apis. Hîc stipes secura sauos, non condita plagis

Mella, nec ingestas aufferes hostis opes.

Tutus ab insidiu Saihana est meritorius actus,

Quem sacra dinini emporia antra tecunt.

Mel fanctorum operum de vulnere hiante saporem

Fromie, ve inde famem temperet alma Trias.

#### FONS EMBLEMATIS.

IN Palestina & regionibus calidioribus, tanta apum copia esse solet, vi cum aluearibus capi non possint, in sylvas audient, & aut in arborum truncis, aut in rupium sissuris mellisicent. Ita Nierembergius lib. de maraculosis naturis terræ sandæc. 101.

### INTERPRETATIO:

In Madeo vi ex Plinians sententiis virius que parallelum contexere minime sit operossim. Apune coitus visus est nunquam, air Plinius I. 11° c. 16: plures existimauere oportere constit storibus compositus aput arque visiter. Cui Aubscribir Anti-lista harance afferir: Christus sine coitus solo sancti Spiritus incubitu, in florido Maria sinu, de virginali fanguine, & Virginearum virtutum floribus aptè compositis conceptus est, iuxta illud Bernardi ho. 1. de Aduentu, virginitate placuit, concepti humilitate. Vinde Virgo è flosculo humilitatis, diuinam prolem ore suo legisse visa est, dum Angeli verbis consentiens, Nn iiij

in hanc vocem erupit: Ecce ancilla Domini, fiat mihi secundum verbum tuum. Ex Plinio quod exclusum est, primum videtur vermiculus candidus iacens transuersus, adharensque: Christus in viero Pirginis quasi niueus vermiculus prodit, ei sic adharens, ve abipso Tertull, lib. de carne Christi c. 20, matri sue concarnatus & convisceratus dicatur; quin & is presepio iacuit quasi tenerrimus ligni vermiculus. Hinc Gaudenius edisserens illud psal. 21. Ego autem sum vermis, & non homo, air tract. 19. in Ioan. Vermi seipsum iam tunc per prophetam se comparare dignatus est, & hoc quidem non sine ingentis ratione mystery: constat enim sine coitu generantis, future apis vermem nesci, quem velut apem virginem permansurum, Virgo mater dedit. Ex Plinio L. II. c. s. Inter insecta omnia principatus apibus, & iuro pracipua admiratio, solic ex ao genere hominum causa genitis Quod, vt ait Ambros. loco cit. Fruetus eius ab omnibus desideretur, & indiscreta sui gratia, regibus pariter ac mediocribus aquali suanitate dulcescat, nec solum voluptati, sed etiam saluti sit: Christus hominum causa natus est, quippe qui ex Symbolo Niceno, propter nos homines, & propter nostram salutem descendit de Calis; cuius fructus, nempe mel Eucharisticum, non mediocribus duntaxat, sed etiam regibus delicias præber, & internis vitiorum vlceribus medetur. Apes ab arborum lacrymis opus suum ordiuntur ex Aristotele 9. hist. anim. c. 40. & Plinio L 11. c. 6. quibus accinit Virgilius 4. Georg.

Narcisi lacrymam, & lensum de cortice gluten Prima fauis ponunt fundamina.

Sic & Christus in præsepio vagiens, à lacrymis & gemitibus, labores suos auspicatus est. Ex Plinio e. 19. Apibus inimica est Echo resultanti sono, qui panidas alterno pulsat iliu. Nato Domino bostilis quoque suit Echo illa, qua in Magorum aduentu lerosolyma personuit, & quam audiens Herodes turbatus est: vnde subitanea pueruli in Ægyptum suga, tor alternis pulsati ictibus, quot satellitum gladiis in innocentes adactis. Cærera prosequi non libet.

2. Si tanta nascentis Domini cum ape similitudo, non minor iplius in Eucharistia latentis cum eadem affinitas. Apis succum conficit dulcissimum, ac saluberrimum: Sine ille sit ceeli sudor, sine quadam Syderups salina, inquit Plinius c. 12. sed aculeum haber, quo eumdem à furibus rueatur. Christus mel Eucharisticum plane cœleste, ad Angelorum hominumque delicias confecit, sed aculeum exeruit, quo fures sacrilegos arcerer, ore Apostoli, seucrissimum iis iudicium interminans. Quanquam, vt yerum fatear, apum regi videatur in hoc amoris Sacramento similior, qui ex Plinio c. 16. & 17. nitore multum à vulgo differt, cuique forma præstantior, penne breuiores, ingressus celsior, & in fronte macula quodam diademate candicans, quique proprià maiestate satis armato, natura quidem, licut cateris, aculeum dederit, sed eius vsum illi tantum negauerit. Christus enim in Eucharistiâ, corporis animæque glorià Angelos & homines longe supereminet, cui Diuinitatis forma pracellentior, cui pennæ breuiores, quod è sacris speciebus, dum incorrupta permanent, auolare nequeat, cui in fronte diuina Verbi hypostaseos diadema candicat, cui demum natiuâ maiestate tuto, insit quidem vitricis iustitiz; terribilis aculeus, raro tamen in impios exerendus, quòd

iustitia prapollens clementia iram eius inermem esse voluerit, vt de Apum rege censet Seneca l. 1. de clementia c. 19. Vt non solum magnitudine corporis prastet, & specie, inquit Ambrosius loco cit. fed ( quod in rege pracipuum est ) & morum man-fuetudine: IV am etsi babet aculcum, tamen eo non vitur ad vindicandum. Ideò Bernardus ser. 2. de Aduentu eumdem api comparans ita scribit: Apis habet mellie dulcedinem, habet & aculei punctionem. Attamen ad nos veniens, solum mel attulit, & non aculeum, misericordiam, & non iudicium. Nam filius hominis non venit vt indicet, sed vt saluet. Atque vrinam par Christianis inesset erga Dominum, quæ apum circa regem obedientia, fidelitas & reuerentia, de quibus ita Plinius 1. 1. c. 17. Mira plebei circa eum obedientia. Cum procedit una est totum examen, circaque eum conglobatur, cingit, protegit; sirca eum satellites quidamliotoresque assidui, custodes authoritatis. Cum processere, se quaque proximam illi esse cupit, & in officio conspici gaudet, fessur humeris subleuant, validius fatigatum ex toto portant; vbicunque ille consedit, ibi cunstarum castra sunt. Nonne ista legens tibi videris triumphalem Dei absconditi pompam intueri, dum quotannis magnifico per vrbium compita aulæis & floribus strata defertur apparatu, Sacerdotum humeris, quasi ex nimio erga homines amore fatigatus; conglobata circa illum fidelium turbà, & Angelis arcanz maiestatis custodibus iusti suroris aculeo munitis, ne quis impune suo principi vim inferat. Apibus, inquir Ambrol. in commune omnibus labor, communu cibus, communis operatio, communis vsus & fruthus est, communis volatus. Nonne Christo nobiseum omnia communia, communis mensa, communis cibus & porus, communis meritorum valor, communis gloria? vnde eum D. Thoma canit Ecclesia:

Se nascens dedit socium,
Conuescens in edulium,
Se moriens in pretium,
Se regnans dat in præmium.

3. Cæterum vt apis securius in rupis fissura, quam in vimineo alueari mellificat, quod ibidem fauos sciat à furibus immunes; ita Christus in foraminibus petræ, hoc est, in carnis suæ cicatricibus, quasi apis theandricorum operum floribus onusta, suauissimi cruoris mel reposuit, ad suorum annonam. Quaritur an apes mel conficiant? an è cœlo defluum tantum in aluearia exportent? negat Aristot. 5. de animal. c. 22. mel conficere; assirmant alij à Seneca ep. 84. relati, illas ingenità sibi proprietate collectum è floribus rorem in faporem illum immutare, prius ventriculis concoctum. Rosquidem melli conficiendo peridoneus Domini cruor, atramen mellis Eucharistici tune solummodo saporem mihi tune habuisse videtur, cum Domini stomacho in vltimà cœna multo charitatis ardore concoctus est, vt eum non ex vulneribus duntaxat, sed ex intimis etiam visceribus exugeremus; quod iis expressit verbis Cyprian. de Cana Domini: Ipsum Domini sanguinem sugimus, & intra ipsa Redemptoris nostri vulnera sigimus linguam, vtique vt ex mysticæ petræ fissuris, mel eius pectoris calore digestum eruamus. Christum ignur imitetur fidelis anima, & quasi apis solers con-

#### ORPHEVS EVCHARISTIGVS

fectos de virmitum floribus bonorum operum fauos sacrosancta humanitatis sissuris credat, certa
quod nec mundus, neque diabolus quasi lacertuli apum laboribus insensi, mel hisce foraminibus reconditum vsquam sussurari poterunt.
Hic tutò laboret, hic victitet, hic meritorum
secus congerat, & mellishus in sissuri bane credat apes.



## EMBLEMA LXXXII. ARANEVS LACERTVLI

OS FILO OBLIGANS, PRIVS-QVÂM ILLYM MACTET.



Ate lacertorum constringie Araneus ora,

Talibus infidius animas circumuent hoftu; Carne Dei vesci dem vetat, ora ligat. Faucibus obstructus, lethali sauciat ictu: Sauior est plaga qualibet ista sames. Mentus v.ta sita est diuina carnus in esu; Carnem adimens, vitam subtrubit, ergo necat.

### FONS EMBLEMATIS.

Raneus paruos lacertos aggressus, circundat os, & silis obducit, donec cohibeat; mox adharens morsum desigit; inquit Aristoteles, ex quo Plinius l. 11 c. 24. Venantur, ait, & lacertarum catulos aranei, hos primum tela inuoluentes, tunc demum labra viraque morsu apprehendentes. Amphitheatri spectaculo cum contigit, sunt ex eo & auguria.

### INTERPRETATIO.

Vemadmodum Christus probè intelligens admirabiles Eucharittiz fructus, passim nos ad eius participarionem inuitat, & cuandam in hoc alioqui tremendo mysterio audaciam inspirans, os præ timore obstructum aperit, tum ad carnem suam edendam, tum ad sanguinem bibendum clamitans: Venite comesure panem, & bibite vinum quod miscui vobis. Immò & insuitatui præceptum adnectens, ait: Hoc sacue in meam commemorationem. Nihil ardentius concupiscens, quam nobiscum vniri, & commisceris sic è contrario Diabolus haud ignarus nihil esse sibi hoc Sacramento sunestius, & exitialius, nihil hominibus, quorum glorie inuidet, ad salutem vtilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius su minima vilius su minima vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius su minima vilius su minima vilius; nihil non molitur, vt eos à sacra system vilius su minima vilius su min

naxi auocet, & intorto de repetitis criminibus stamine velut araneus hiantia famelicorum lacertulorum ora obstruat, vnde lethalis sequatur inedia, & plane damnabilis panis supersubstantialis, ac dominici calicis abilinentia. Hunc aduerfarij dolum, has insidias Cyrillus Alex. 1. 3. in Ioan. c. 37. his aperit verbis, ne fideles hostili fraude diu ieiuni macie conficiantur & intereant: Sciant baptisati homines, & diuina gratia participes facti, si rarius in Ecclesiam proficiscantur, & longo temporum spatio, propter simulatam religionem, myftice communicare Christo recusent, ab aterna se vita procul depellere. Sed varia sunt diaboli, multiplices. que ad decipiendum insidia: Nam primum ad viuendum turpiter inducit, deinde cum malis onerati fuerint, tunc abhorrere à Christi gloria persuadet, qua possent à turpitudine voluptais, quasi ab ebrietate renocari. Quid ad rem nostram accommodatius? ibi enim per gloriam Christi, dubio procul Eucharistiam intelligit, quam ante ipsum S. Ignatius epist. 14. gloriam Dei nominauerat. Hæc igitur astutia est infernalis aranei, yt primum sideles ad flagitia quæuis inducat, quibus filum exitiale deducens, eorum ora sensim ita obligat, & obducit; vt ad immorrales Eucharistica mensa epulas hiare non possint. Huiusmodi sibi filum ab inimico contextum agnoscit August. 1.8. conf. c. s. Velle meum tenebat insmicus, & inde wihi catenam fecerat, & constrinxerat me. Quippe ex voluntate peruersa facta est libido; & dum seruitur libidini, facta est consuetudo; & dum consuetudini non resistitur, facta est necessuas, quibus quasi ansulis quibusdam sibimet innexis ( inde catenam appellani. ) tenebat me obstrictum dura servitus.

2. Cur autem Christianis insidians aduersa rius, ex peccandi libidine, confuetudine, moralique necessitate, silum exitiale deducat, plures ei rationes suppetunt. Prima quident, quoniam nos à sacris mysteriis auerrens, & ora, ne quid ex iis degustemus, obstruens, vires eius inualescumt, qua ipforum participatione labefactantur; acuuntur ignita illius iacula, que Dominici corporis vmbone obtundunrur; suumque in animas nostras hac arte retorquer supplicium. Nouir enim veram esse hanc Ignatij ep. 14. sententiam: Date itaque operam, vi sapins congregemini ad gloriam Dei: quando enim sepius in idem loci conuenitis, labefactantur vires Sathana, & ignita illius ad peccata iacu-la irrita resiliunt: nostra enim concordia & consensus fidei, exitium illius, & satellitum eins supplicium est. Secunda verò, quoniam nos periculose saucios originalis concupiscentiæ iaculo probe sciens, dininæ carnis dictamnum sitbtrahit, quatenus hærens lateri fatalis arundo vitam nobis citius aufferat. Meminit enim Eucharistiam ex codem Ignatio esse pharmacum immortalitatis mortis antidotum, medicamentum purgans vitia; co omnia pellens mala. Et ex sancto Martiali ep. ad Burdigal. c. 3. hor solo remedio vitam nobis prastandam, & mortem effagandam. Terria vt toties mortis ichum nobis inferat, quoties nos à sacrà Communione retrahit. Quis enim ambigit, inquit Sanctus Basilius ad Cassariam parritiam, quin frequent vita participatio nibil alind sit, quam pluribus modis viuere ? Ac proinde ex oppolito, quin frequens vitæ neglectus sit pluribus modis emori, ac interire? sane, vt vita salusque

que animæ in crebra Sacramenti perceptione sita est, sichpellis eius, & interitus in diuturna illius abstinentia, si Chrysostomo credimus, hom. 24. in 1. ad Corinth. Vt frigida ad Eucharstiam accessio periculosa est, ita nulla mystica illius cæna participatio pestis est, et interitus. Ipsa namque mensa anima nostra vis est, nerui mentis, siducia vinculum, spes, salus, lux, et vita nostra.

3. Sunt & aliæ rationes quibus permouetur Infernalis araneus, ad obstruenda fidelium ora, ne miros Eucharistiz fructus, illius vsu, percipiant, quas mihi suggerit Hugo Cardinalis in c. 6. Ioan. Prima est, vt sic eos ab vnitate corporis Christi, id est, Ecclesiæ separet; quoniam ex Apostolo 1. Cor. 10. vnum corpus multi sumus, qui de vno pane & vno calice participamus. Quod his verbis expressit Cyprianus ser. 6. de orat. dom. Ne dum abstenti, & non communicantes à cœlesti pane prohibemur, à Chrifli corpore separemur. Secunda, vt ita nos diuini, ac regalis epuli contemptores efficiat, iisque homicidis similes, qui Marth. 22. summi regis seruos ad epulum inuitantes contumelies affetlos occiderunt. Parum est homicidis comparari, quos tanti contemptus Sacramenti verè deicidas essicit, vipote granissimi sceleris conscios. Terria, vr nos inhospitales, & erga Dominum humanissimum peregrina Sacramentalium Symbolorum veite indutum, prossus inhumanos efficiar, dum illum stantem ad ostium & pulsantem, inaudita barbasie sui pectoris hospitio suscipere detrectant; quibus proinde Christus, in iudicij die idem omnino quod

reliquis damnatis dicturus est : Hospes eram, & non collegistis me. Nouit enim aduafarius Dominum iis qui illum receperunt dedisse pote-statem filios Dei fieri; contrà verò filios fore diaboli, quotquot illum in Eucharistia peregrinum, peccoris hospitio recipere negligunt. Quarta, vt tremendi contemptu mysterij, in quo nouum & æternum testamentum quotidie renouatur, dum sanguis noui & æterni testamenti è calice funditur, convincantur eiusdem infractores testamenti, iisdem obnoxij supplieiis, ac si filium Dei conculcassent, & sangui-nem testamenti polluissent. Postrema denique vt à fonte plenitudinis gratiarum longius dif-fiti, quasi scirpi humore destituti confestim inatescant, iuxta illud Iobi 4. Nunquid virere porest stirpus absque humore? Ils ergo de causis callidus inferni araneus Christianorum veluti famescentium lacertulorum ora constringit, ne vitalibus inhient epulis, eosque fatali necessarij panis abstinentia perimit. Dici etiam po-test os nostrum obstruere, hoc est, feruens Eucharistiz desiderium, quod est os famescentis animæ, ne dilatatum vberi gratia repleatur; iuxta Domini promissum Psal. 80. Dilata es tuum, & implebo illud. Quod ad rem nostram slectit Richardus Victor. 1. 1. de Spiritu fancto: Si ad illam internam, inquit, & su-pernam dalcedinem inbias, si ad veram suanitarem suspiras, audi quid tibi dininiens pracipieur, & attende quid simul tibs promitistur : dilata es thum. & implebo illud. Cerve si terrena oblectamenta esurie, si terrenas voluptates sitis, melius tibi est

os contrabere, quam dilatara, desiderium tuton restringere, quam extendere, cum nusquam locorum imunias, vude illud satiare valias. Quiduam est illud os interioris hominis, nist desiderium cordis? Os ergo cordis obstruit inimicus, dum seruens Eucharistia desiderium extinguit. Vide sequitut, vt homo præ inediâ moriatur. Prius ora ligae, tum mastat.



Qo H

## EMBLEMA LXXXIII.

# FORMICA TRITICVM

QVÆRENS, IN TATI INSIDIAN-

TIS OS LAPSA INTERIT.



Rumento formica inhians pradonis in ora Labreur, & structiu interit insidius. Quid iunat ingemi granum vitale labore Colligere, hostili si perit illa dolo?

### APODOSIS.

Dum male frumentum sacris homo carpit in aris,
Damonis in sauces prada inopina ruit.
Quippe dolis, altaris iter pradator iniquus
Obsidet, vit viuens inferat esca necems.
Conuenit electis animabus trisicum, Auerni
Gutture sorptus obit, qui reus illud edit.
Saua est mors anima vitiorum inducta veneno;
Ast immortali est sauior orta cibo.

### FONS EMBLEMATIS.

Atus, Indis Aiotochelus, solertis ingenij monstrum, plurimum delectarur sormicis; inuenit modum quo sine labore, immò cum quiete sua illas venetur, vt in os concurrat præda. Cubat supinus in sormicarum grana conuehentium semiris, cauda super ventrem vsque ad os protensa, quæ crustata & rigens est; venter tamen longiusculis, & tenuissimis vestibus psiis, incommodam viam sormicis præstat. Quare per caudam procedentes, recta incidunt in insidias, & cibum hosti vitrò ministrant. Ita Nierembergius lib. 1. hist. nat. c. 18.

### INTERPRETATIO.

D'en formicas, messis temporé, per arua concursantes, cum obuiis quasi colloquentes, grana tritici sua in horreola ad annonam conuehentes, per otium mihi conspicere licuit, illico venir in mentem frequens osim Christianorum circa diuina altaris mysteria concursus, ve frumentum electorum, & granum illud frumenti, quod in terra semel mortuum multum fru-

O o iij

ctum attulit, non solum pectore reconderent, sed etiam in proprias domos, ad multorum mensium annonam, maxime persecutionis compore, comportarent, ve cestatur Basilius ad Casaream Patritiam his verbis: Omnes qui in eremo monuficum vitam degunt, vbi non est Sacerdos, communionem domi habentes accipium. In Alexandrik verd atque Ægypto, monsquisque stium ex bis qui ex populo sunt, ut plurimum babet Communicaem domi fue, & com vult per seipsum affamit. Verum ve formicis colle-& semina conuehentibus in viâ supinus Tatus exitiales struit insidias; quo sit vt dum triticum mira in opere sedulitate quaritant, in ipsius de prolaple pereant improuiso interitu : ita plerosque fideles alcaris frumento temere inhiuntes pari fraude circumuenit diabolus, & eodem tempore, quo vitale triticum in pectorum horrea comportant, immani gutturis hiatu crudeliter absorbet. Quod primum quidem execrabili Iudz contigit, qui temerè frumentum carpens Eucharisticum meruit à Sathana deuorari; de quo Ioan. c. 13. ait: Et post buccellam introinie in eum Sathanat. Vrique in facrilege Communionis vitionem. Quod enim cum reliquis Apostolis Eucharistiam sumpserit docet inter alios Patres August. tract. 62. in Ioan. & in Pfal. 10. ait: Christus traditorem suum tanta patientia pertulit, ve ei primam Eucharistiam confectam manibus suis, & ere sue commendatam, si-cut ceteris Apostolis traderes. Cui subscribunt tum Chrysoft hom. in Marth. initio tomi .. Cam proditor ineffabilibus mysteriu communicasset, idem permanfit, & dinina mensa susceptures in melies commuteri noluit, quia tali animo mysteriis susceptis, nec timore, nec beneficio, nec bonere melior factus eft : Tum S. Leo Icr. 7. de pass. Nec ab boc mysterio traditore submoto, ve nulla iniuria exasperatus offenderetur, qui in voluntaria erat impietate perstiturus. Ipse enim sibi fuie materia ruina, & causa perfidia, sequens diabolum

ducem, & nolens Christum habere rectorem.

3. Constat igitur ex Lucæ narratione Iudam eum reliquis Eucharistiam suscepusse, & qui. dem antequam buccellam intinctam de manu Domini reciperet, postquam introiuit in eum Sathanas. Nec operofum est Lucam & Ioannem ad concordiam redigere, dum ille c. 22. antequam proditor mensæ accumberet, ait in eum intrasse satanam ; hic verò post buccellam : primum enim ad Iudam accessir aduersarius, quasi obsidens vt ei proditionem inspiraret; postea verd sacrilege communionis reum plenissi me possedit, vt illo deinceps veluti re sua ad libitum abuteretur. Quidni enim eum inuaderet, qui Domini corpus indigne inuaserat? quidni eum occuparet, quem detestanda communio diabolum fecerat, cum Eccles. 13. omne animal diligat sibi simile? quidni illum deglutiret, qui non diiudicans corpus Domini, iudicium sibi deglutierat? Nemo repente sit summus, nec Iudas repente de Apostolo factus est diabolus, & diaboli cibus. Multis quidem piaculis sese antea obstrinxerat, pecuniam in vsum familia Apostolica suffurarus fuerat, cum Sacerdorum principibus de Magistri traditione pepigerat, neque pro-ptereà plenè diabolus deicidam animum occupauerat: verum vbi tot tantisque criminibus indignam Communionem adiunxit, vbi tam enorsacrilegium quasi coronidem omnis impietatis imposuit, tunc eum diabolus plenè Qo iiij

possedit. Quod haud dubiè voluit Terrull. I. de anima c. 11. Indam quoque, ait, aliquando cum electio deputatum, víque ad loculorum officium, etsi iam fraudatorem, traditorem tandem, nondum tamen diabolus intrauit. Donec videlicet proculcato Domini corpore malitiam consummasset. Nimirum callidus hostis velut imperator qui vebem munitissimam oppugnat, primum quidem aggere castrensi circumuallat, tum monia machinis tormentisque bellicis diruit, mox per laceri muri hiatum irruptionem tentat, tandemque per calcata ciuium cadauera victor arcem occupat; ita miserum proditorem suis dudum suggestionibus concusserat, & admissorum anreà criminum pilis, cordis arci labem, & ruinam intulerat; ast vbi per sacrilegam communionem legitima ruina facta est qua iustitueretur oppugnatio, confestim triumphator intus irrupit. Quod elegantibus verbis expressit Chrysolt. hom. 82. in Matth. Non (ubuò, neque sub uno momento; sed sensim, diligenter facte periculo hominem ingreditur : sensim enim ad eum accedens & pulsans, postquam apertum sibi esse habitaculum cognouerat, totus deinceps hic spirauit, & plane ipsum superauit. Quandonam verò Iudas pulsanti domum interiorem aperuit, nisi quum ad excipiendum Domini corpus impurum os reserauit? vnde & Tatus infernalis etiam os suum tune aperuit, vt male onustam cœlesti tritico formicam deuoraret.

3. Cæterum quod olim execrando proditori contigit, ve post bucellam à Sathana penitus occuparetur; idem omnino plerisque accidit, vbi sacra mysteria polluerunt, quos & ipsis Ener-

gumenis peiores censet Chrysost. hom. 60. ad pop. Dicam aliquid terribilius, inquit, non tam granes energumenos intus esse, quam istos, ut ait Paulus, ut Christum conculcent, & sanguinem testamenti communem existiment, & gratiam Spiritus afficiant contumelia. Damonium enim patiente peior est, qui postquam peccanit, accedit. At quorsum energumeno censerur peior, nisi quia persidi Iudæ imitatur impietatem, eiusdemque deicidij reus, eumdem meretur cruciatum, idem omninò supplicium? rectè siquidem dixit Beda relatus à D. Thoma in catena ad c. 22. Luc. Va homini illi qui ad mensam Domini indigne accedens, ad exemplum Iuda, filium hominis tradit, non quidem Iudais, sed peccatoribus membris suis. Itaque ne quis Eucharistico frumento, formica instar inhians, in hostis insidiantis os incidat, & ab ipso sorbeatur; prius probet seipsum, & sic de pane illo edat: quam probationem necessariam ita declarat Tridentina Synodus sess. 13. c. 7. Vt nullus sibi conscius mortalis peccati, quantumuis sibi contritus videatur, absque pramissacramentali confessione, ad sacram Eucharistiam accedere debeat; quod à Christianis omnibus, etiam ab ijs Sacerdotibus, quibus ex officio incubuerit celebrare, bac san-Eta Synodus, perpetuo seruandum esse decreuit, modo non desit illis copia confessoris. Omnis enim sceleris alicuius sibi conscius, nisi sic prius se probauerit & ponitentia lauacro fordes anima abluerit, iudicium intra viscera recondit, non diiudicans corpus Domini, non alimentum, sed tormentum; non vinum, sed venenum accipit, & cœlesti vitalique frumente inhians, cadit hostis in ora.

# ZOOPHYTA. EMBLEMA LXXXIV. PVRPVRA VNO ICTV

CÆSA FVLGIDIOR QVAM



Sanguine ve affundit imperiale iubar:
Sic minus illa micat longi qua sabe dolorie
Languit, & fulgor quò rutilabat, abit.

### APODOSIS.

Christin voi murex presioso sunguine surgens,
Non semel humano casm amore cadic.
Primum in monse Sion dinistu cuspide verbi
Corruis, & rutilo vasa cruore reples.
Tormenso mon frastu obis Caluaria in also

Culmine, tristem animam pasio longa rapit.

purior hie sanguis, que poenta sacra refulgene;
Flle minus purus, que crucis ana mader.

Pnice estim primue fluxis rutilantier illu,

Wee dolor expressis, sed violensus amor. Vique ad delicias d Numine nunquidamaneur?

Bis peris, we fiat purpura visua cruor. Quid dice bis? questidie cadie icine amoris Cuspide, we excernes fulgidime togit,

### FONS EMBLEMATIS

Ruoris Purpuræ præcipus dignatio lanis ringendis, si præsertim vno ictu lapidis cædatur; alloquin dolorem aliquandiu sustinens amutit colorem. Nierembergius l. de miraculosis terræ promisso naturis. c. 93.

### INTERPRETATIO.

r. V T purpure siue muricis caro, apud Romanos, in mensarum deliciis, & sulgidus
cruor nigrantis rose colore sublucens, tingendis
Principum vestibus summopere suit experitus; vnde huiusmodi conchylia sic de purpurato epulone
apud Martialem 1.13 conqueruntur.

Sanguine de nostro cinclas, ingrace, lacernas Induis, en non est hoc satis, esca sumus. Ita Dominus Iesus, & alimenti, & ornamenti vim obtinens, tum carne suauissima conuiuas suos ad immortalem vitam exaturat, & sanguine pretiosissimo ad inastimabilem gloriam exornar; quòd nihil carne ipsius sit dulcius ad saporem, nihil venustius ad decorem. Dilectus noster candidus, & rubicundus, qui rosas inter Martyrum, & Virginum lilia pascitur, vt sponsæ sui sanguinis murice miram affundit venustatem, sic eiusdem fulgore propriam illuminat humanitatem; nec aliunde, sed de suo pulchrescit. Pulcher quidem in circumcisionis musterio, pulcher in horto, pulcher in prætorio, pulchrier in patibulo, vipote inibi sui cruoris ornatus coccino: sed in sanctissimo plane Sacramento pulcherrimus, quod ibidem dilutiori, viuaciorique purpura sit indutus. Enimuerò sicut nullus olim triumphum agebat nisi purpuratus, ita nec Christus imperator noster vsquam triumphauit, nisi proprio se cruore prius impurpurarit. Primum quidem de tribus regibus gentium primitiis, suos ad pedes aduolutis, in stabulo Bethlehem, triumphauit gloriosius, quàm rex Ægypti Sesostris, capriuorum regum'quadrigis vectus; verum adhuc recenti cruentæ circumcisionis vulnere tunc erat purpuratus. Triumphauit in Eucharistia de mundi potestatibus, cum ab Eligio hom. 8. de Euchar. vocetur. Sacramenium quo subiugatus est mundus: verum & proprij sanguinis haustu largiori, tunc erat impurpuratus. Triumphauit in horto de militibus, quum fulminea voce perculsos humi prostrauit: at nunquid ille tunc sangnineo cruore madidus, & proinde purpuratus? triumpha-uit demum in cruce verè triumphali, vbi expolians principatus & potestates traduxit confidenter,

palam triumphans illos in semetipso: At nullibi magis, quam ibi purpuratus. Demum in cælum afcendens magnifice triumphauir sed: & tunc purpuratus apparuit: nisi enim purpura vestiretur, minime Angelorum exercitus apud Isaiam c. 63. sciscitaretur : Quis est iste qui venit de Edom tin-Etis vestibus de Bosra? & iterum. Quare ergo rubrum est vestimentum tuum sicut calcantium in toroulari? Quem locum edisserens Terrull. lib. 4. contra Marcion. c. 40. innuit triumphatorem nostrum non de hostili, sed de proprio sanguine fuisse purpuratum. Spiritus, inquit, propheticus veluti sam contemplabundus Dominum ad Passionem venientem, carne scilicet vestitum, vt in ea passum, cruen= tum habitum carnis in vestimentorum rubore designat, conculcate & expresse vi passionis tanquam de foro torcularis; quia exinde quasi cruentati homines, de vini rubore descendant. Iuxta illud, lauabit in vino stolam suam, & in sanguine vua pallium suum : Stolam & amillum carnem demonstrans, & vinum sanguinem.

2. At nunquid eriam regali Eucharistiæ epulo triumphator noster accubuit purpuratus? nunquid' Sacramentalis ferculi Salomoni nostro destinati ascensus omnino purpureus, vel vi Septuaginta legunt, eleuatio eius purpura? quis id neget? Cum Sacramentum istud instituens, calicem quem discipulis porrigebat prior ipse biberit, & proprij cruoris murice os, linguam, pectus & viscera imbuerit, & in sanguine vuæ stolam suam lauerit, iuxta prophetiam Iacob de Messia, in silij Iudæ persona loquentis Gen. 49. Lauabit in vino stolam suam, oin sanguine vuæ passium suam. Stola interior vestis est, pallium exterior; stola interiores humanitatis à verbo assumptæ partes, quæ Eucharistico vino

imbutæ fuerunt, denotat, pallium exteriores, que pluribus plagis purpurascunt. Stolam igitur suam in vitima cœna rex noster impurpurauit, dum hausto calice palarum, fauces & pectus divinum sui fanguinis imbuit murice, & vua fanguine rubefeciti Vt enim cum Cypriano loquar 1. 2. ep. 3. ad Cæcilium; Quo modo ad perandum vinum veniri non pereft. niss botrus calcetur ante, & prematur; sic nec nos sanguinem Christi possemu bibere , nisi Christus calcatus prime. fuisset, & prosin; & calicom prior biberet, quem gredentibus propinares. Portò in vltima cona vinum Eucharifticum cum discipulis bibit; ergo mysticus borrus iam calcatus fuerat, & pressus nondum quidem torculari crucis, sed torculari charitatis, quo expressus est vux sanguis, in quo stolam suam lauit, hoc est interiora impurpurauit, Relle enim, ait Gau dentius tract. 2. Vini specie fanguie eine exprimitur: quia cum ipse in Enangelio dicat: Ego sum vitis vera, fatis declarat sanguinem suum esse omne vinum, qued in figura passonie eius offertur. V nde santtissimus Patriarcha Iacob de Christo prophetaueras dicens : lauabis in vino ftolam suam, & in sanguine vua pallium suum. Quare doctrinam Brixiensis Episcopus, ex Tertulliano delumpsit 1.4. contra Marcionem, vbi sic disserit; Multo manifestius Genesse in benedictione Luda ser euius tribu, carnis consus Christi processimus, iam tune Christum in Luda delineabat : lauabis, inquis in vino folara suam, & in sanguine una amistum sum : stelam & amilium carnem demenstrans, & vinum sarguinem. Ne quis verò de Domini eruore in Calustia fusa vinum istud acciperer, non autem de eo quem in Eucharistică corna prior hausit, addie Septimius: Ita & nunc sanguinem suum in vine conferent, que sune vinum in fanguine figuresit. Igithe in vusc torcu-

lari amoris expresse sanguine, stolam suam lauir. hoc est, interiora pretioso sanguinis murice intinxit. Pallium verò, hoc est, exteriora corporis esus de vuæ torculari doloris expressa sanguine purpurauit. Audi Bernardum tract. de passione c.4. Non de. fuit purpura vestis irriforia: chlamydem enim coecineam circumdederune ei; quamuis ipse vestem corporis sui, san. guides sui pratiosissimi effusione multo nobilius purpuranit: propura enim non plus quam bis tingitur; ips verd purpuram corporis sui . non solum bis , sed etiam terriò, sanguineo torrente portinuit Ecce sponsus tuus , à sponsa, rubricatur in sudore, in flagellatione, in crucifixione. In Eucharistia igitur triumphator noster rubricatus est interius, in Caluaria autem exterius, illic stolam, hic pallium vuz sanguine lauit, vnde totus exirer purpurarus.

3. Verum Eucharistiæ purpura longe floridior & viuacior, quod in ea, quam in Caluaria fanguis effluxerit purior & fulgidior. Cur ita? quonium murex nolter mysticus vnico amoris ichi cassus est in epulo, ac proinde viuidior & fulgentior manauit purpura,quæ in patibulo fluxit turbida & languida quod diumnos ibi dolores sustinuisser. Quamus enim idem omnino cruor extiterit qui calicem imbuit, & crucem; calicis ramen defacatior fuir, quam crucis, quod hunc violentus dolor, illum spontaneus amor expresserit; hic à purpura diu passa, ille à viuidâ profluxerit. Nimirum in Sacramentali epulo repentino amoris quasi purpurarij tinctoris icu mactata procubuit, at in fatali patibulo repetitis acerbissimi doloris ictibus occubuit. In Eucharistia solo consecratorij verbi gladio cæsa est, in Caluaria clauis pluribus, post diuturnos cruciatus attrita est. Purpurz cruor pretiosus tingendis lanis experirus manar, non ex reliquo corpore, sed ex gutture: inest enim mediis faucibus vena candida, qua exsectà gladio fulgidus ille liquor effluit. Christi: sanguis qui in cruce solum de ipsius corpore fluxit, in cœna de ipsiusmet ore manauit: niss enim verba consecrationis calicis ore prorulisser, calix minime pretioso liquore spumasier, cuius natiuum fulgorem non mediocriter flammea, quâ tunc eius cor æstuabat, charitas adauxit. Hinc cant. 4. dicitur: Sicut vitra coccinea labia tua. Quem locum edisserens Gillebertus ser. 24. in cant. ait: Concepta in corde charitat quasi ignis flammigerans coccineo colore labia inficit, per que erumpis. Calor de excelfo missus in corde, germanum labiis prastat coloram. Quid enim aliud fibi vult quod coccinea dicuntur, nisi quod in boc slam-mea demonstrantur, eo quod coccus igneo rubet colore. Bene coccinea labia, que bune ignem non solum in terram, sed & in coelum mittunt, denique & ipsum Dominum cœli succendunt. Charitas vitta est, charitas coccus esti Quoniá igitut divinus cruor in Eucharittica cœna è Christi faucibus erupit, non ex manibus, aut pedibus vt in Caluaria; nec ex humanitate diu passa, pallida iam & languida; sed ex eadem multo amore feruidà, multo spiritu viuidà promanauit, vnico charitatis quasi Sacerdons immolantis ictu, proptereà magis tingendis & ornandis animabus nunc experitur, vipote purpura floridior & ardentior que pretiosa magis mactata repente.

**EMBLEMA** 

# EMBLEMA LXXXV. PINNA TESTA CON-

CLVSA, PISCES PROTENSA CARVICVEA ILLICIBNO.



Mais fait monstre de ses apas. (8)

Inna mari placido; concha so pandis hiatu; ou ...

By sinaque extremis retia sendis aquio.

Callida piscatrin lisitas, cara promines extra, a lit.

Dulce quidem incantis piscibia illiciumi.

### ORPHEVS EVCHARISTICYS

Quos vigil vt vidit mordere audacius affind Pinnophylav, prada tempus adesse monet. Is pinno comes er custos, er sedulus index, Cui bona captura portio iure venit. Pinna quidem pisces iuretit, er attrabit esca: Vt pradetur, eget Pinnophylacis ope.

### APODOSIS.

Escam aperit, seseque operit Seruator, hiantums
Ora cicatricum pandit, vi intme eas.
Carnis amatorem dulcedine carnis inescat;
Quid sugis insidias, quas Deus ipse struit?
Vmbra Sacramenti est tibi rete; caruncula, Christi
Corpus; hians Pinna conchula, plaga patens.
Nec tamen hic solus nos irretire valeret,
Huic niss mysta suam iungere vellet opem.
Vt monitis animas in tensa synaxeos veges
Retia, sic prada parte potitus ouat.
Non pudeat te carne capi, laqueisque teneri,
Sponte quibus Dettas illaqueata manet.

### FONS EMBLEMATIS.

Pinna animal marinum, de genere concharum est, pandit se hiatu testarum, & carunculam extra conchas prominentem ex sese prætendit, tanquam escam circumnatantibus piscibus. Cum cancro comparandi cibi societatem facit, eamque ob rem cancer, cum piscem quempiam adnatare videt, illam leuiter morsu admoner. Tum pinna magis ac magis suas conchas patefacit, intraque em piscem ina captum im eito consumir. Ita Elianus ha de anima captum im eito consumir. Ita Elianus ha de anima captum imam yeno se describit Bondelesias: mahus grandibus patula

est conchis, in arena assista viust, resta soris est aspecta, colore susco, intus natidi & argentes splendoris, ab inseriore & strictioni parte, in amplam latitudinem extenditur; illic arctissimo claudantur testa, inc sacile diducuntur, intus multumi est carnis: cuius onnes partes ex bysso alligantur: est autem byssus hic modissima sana & delicatissima, quam expandit permodum retis piscatoris, in quam vbi incautos pisciculos, & conchylia dosoè attra verit, iis vescitus. Pinna iconemhabes apud Gesnerum de Aquatisbus pag. 7370 Pinnophylacis verò apud cumdem pag. 1591 pinna verò gallicè Nitre dicitur.

### INTERPRETATIO.

1. Than peregregium mihi videtur Eucharistise I symbolum; nascieur iis potissimum in locis, vbi salsis oceani fluctibus dulcis fluctorant aqua commiscetur, vt scribit Gesnetus in corollario de pinna lit. F. eo loco, eoque tempore Euchari-Ria mara est, quo Christus fons aque saliencis in vitam aternam, ae proinde dulcissima, amarissime passionis sluctibus sele permiscure. Pinna drabus conchis clausa delirescir; Eucharistia geminis panis & vini speciebus. Pinna arena siemiter affixa viuit; Euchariftia aræ affixa viuet & vigeBir ad confummationem vigue faculi. Pinnæ telta foris aspera, & colore fusco, intus el nitidi & argentei splendoris; Eucharifia vilis extrinsecus & obscura, intus autem tora gloriz fulgore radiat; vnde quisquis sacramentales species fidei oculo penetrat, humanitatem gloria dotibus conspicuain, Verbum Patris gterni splendorem, demum ipsammet divinitatem immenso Pp ij

iubare redimitam illico deprehendit. Pinna ab inferiori strictiorique parte, in amplam latitudinem extenditur; Eucharistiz altera pars inferior & angustior, videlicet panis & vini symbola; altera superior & latior, nempe gloriosa Christi humanitas. Pinnæ pro testarum capacitare plurimum inest carnis; Eucharistica conchr , pro specierum cuantitate, multum inest diving carnis, cum sub exili hostiz particula, tora delirescat. Pinnæ caro dulcis, mollis & candida maxime fapit, si maceretur aceto, inquit Gesnerus; talis & Christi caro: quidni enim mollis agni mitissimi caro ? quidni candida, quæ verbo, quod candor est lucis æternæ, copulatur? sed ed fidelibus suauius sapit, quò sæpius prauiz contritionis aceto maceratur. Pinnæ caro, referente eodem Gesnero, valet aduersus dorvenij venenum quod strychm genus est, & drachmæ pondere datur, vt quis libi placeat & sese pulcherrimum existimet : duplicatum vero pondus maiorem insaniam creat, spectris vanis animo obuersantibus; triplicatum perperuas gignit furias, immò & morrem adfert : quo quidem ad viuum exprimitur amor sui Babylonem extruxit, vsque ad contemptum Dei. Vbi enim virus-istud cor nostrum occupauit, nostra suspicimus & admiramur, vitia virtures censemus; exinde fastu turgidi perpesuis ambitionis furiis agitamur. Nullum aurem aduersus hoc venenum e iicacius antidorum. carne Domini sacris in mysteriis ad nostram erudionem exinaniti. Quid enim ad deprimendam hominis ambitionem potentius, numinis abie-Ctione 2 .. 1:11

2. Pinna sese pandens in littore, & orbum luminibus corpus intus minutis piscibus offerens, cosdem circum natantes bessinis retibus sensim implicat, & protensâ carunculà suauiter allicit, vt audacius assultantes arripiat, & in propriam fubstantiam convertat. Id m omnino prastitit Dei Filius: siquidem allumptam carnem, & humanita-· tem. credibili pulchritudine vel barbaris amabileht, nostris, dum vixit, exhibuit aspectibus, vt peccatrices animas in conoso sæculi huius æquore natantes illiceret, & illecebrarum laqueis irretirer. Sic diuinitatis occultæ splendore, qui in ipsæ etiam facie relucebat, Matthæum attraxit; sie Magdalenam como libidinis immersam mira vultus pulchritudine, que nihil nisi diumum anhelabat, allexit, vt osculis sugentibus castisicam carnem prægustarer, & feruenris ore desiderij sacram Eucharistiam, vel ante ipsius institutionem, prælibaret. De qua sic eleganter disserit S. Paulinus epist. 4. Quia vocanda ex gentibus imaginem Ecclesia praferebat, omnia in semesipsa mystery salutaris insignia gessu. V nota est chrismate sui muneris, pounitentia laorymas habuit in lauacrum, viscera charitatis in sacrificium, & ipsum viuum viuisicantemque panem manibus & ore sumpsit: sangumem quoque calicis, antequam fieret calix sanguinu , osculis sugentibus prelibauit. Beata que Christum in carne gustauit, & in ipso corpore, Christi corpus accepit! An non piam hanc prenirentem dominicis affixam pedibus, & facratissimam ipsius carnem auidis osculis lambentem & sugentem intuens, tibi videre videris pifciculum e pinnæ testa pendulum, carunculæ mordenrem-illicium, & byssinis retibus implicatum? Nimirum vbi Magdalena speciosum forma præ Pp iij

filiis hominum vidir, sibimet periit, vt deinceps illi soli viueret, qui peccatricem animam deperibat. Vereiefficarest, air Gillebertus ser. 20. in Cant. & violente visio tua, bone lesu, que intuentium in se rapit affectus. Vis accipore quam sit efficax? cum exaltatus fuero à terrà, ompia traham ad meipsum. Quid verò, cum humiliatus fueris ad terram? nonne omnium ad to mahes animos? Saner, adeò potenter animas rapit Saluatoris in coluir Exaltatio, ac iplius in terram demissio. Verum nullibi pinna nostra mystica essicacius carnis suz prætendit illicium, quam in Sacramento altaris, vbi peccatores innumeros, quafi toridem carni inhiantes pisciculos irretit, irretitos absumit; & immenso charitaris ardore in sese convertir: aded vt alimentum felicites transear in alitum, nocens in innocentem, Christianus in Christum, verbo dicam, homo in Deum, qui homo factus est, vt homines Deos faceret Deus homo. Erenim animæ conuersio cibus eius est, de quo dixit Ioan. 4. Ego habeo cibum manducare, quem vos nescitie. Quem cibum edisserens; subjunxit: Meu cibus est, vt faciam volumatem eine qui misit me. Que porrò voluntas Patris est, nisi fanctificatio nostra, qua Ponitentia lauaero inchoata, Eucharistia Sacramento confummatur?

3. Verum vt Pinna nunquam prædarurfine comite pinnophylace, qui cancer dapis affectatator ab aliis nominatur, quique pisciculos audacius accedentes speculatus, pinnam morfu leui admonet, vt sese comprimat, & prædam cum eadem partitur: Ita nec Christis in Sacramento venatur animas, sine Sacerdote,

qui eas absolutione Sacramentali prius emacularas in Eucharistica retia piis exhortationibus impellat, sequutus hac in re mentem Trident. Synodi sess. 22. c. 6. optantis fideles in singulis missis, in quibus sese pandit pinna mystica, eiuldem cassibus irretiri, & carne saginari. Optaret quidem Sacresancta Synodus, ut in singulis Missis fideles adstantes, non solum spirituali affectu, sed Sacramentali etiam Eucharistia perceptione communicarent, quo ad eos sanctissimi buius sacrifici fructus oberior proueniret. Sedulus expetitæ venationis index, ac peruigil pinnophylax Sanctus Ignatius, Ephesios his ad facram synaxim verbis excitans: Date operam ve crebrius congregemini ad Eucharistiam, & gloriam Dei. Sedulus etiam pinnophylax Sacerdos ille, qui iuxta veteris Ecclesiz morem, vii refert Dionysius l. de Eccles. hier. c. 3. p. 1. sumpta prius Eucharistia, ad populum præsentem conuersus clamabat : Venite, fratres, ad Communionem. Item Sanctus Basilius sic ad Casariam Parritiam scribens: Communicare per singulos dies, & participare de sacro corpore, & sanguine Christi pulchrum est, & valde ville. Ideirco & prædæ partem, hoc est, frequentis Eucharistiæ vsus fructum & meritum iure suo sibi vindicat Sacerdos, cuius ministerio & hortatu fideles quasi pisciculi in pinnæ latentis, siue Dei absconditi casses suauiter pertrahuntur. Neque verò feliciter succederet huiusmodi venatio, nisi specierum testis inclusa delitesceret. Quis enim gloriosam ipsius carnem inaccessibili luce circumfusam attingere præsumeret, nisi sese Symbolis occuluisser? Panis quidem &

### ORPHEYS EVCHARISTIGYS

vini species ostendit, quibus delectantur homines, & alliciuntur; at ne terreat, diuinitatem simul, & humanitatem abscondit; Patet illicium, sed delitet illex.



# EMBLEMA LXXXVI. OSTREI INDICI SAN-

GVIS TRANSIENS IN

GEMMAS.



Strea fixa folo presioso sanguine manant;

Boss & opes gutta cruenta parit.

### APODOSIS.

Tot gemmas peperit, quot guetas corpore fudit Saucius innumeris Christus acuminibus. Exceptus cratere liquor fulgore pyropos Vincit, & extremo quicquid in orbe micat. Gratia habes gemmas divini sanguinis haustu; Gloria inextinctum gutta dat una inbar. Ille mori nimià pra paupertate meretur. Qui nec opes; calices cuacuando, velit.

### FONS EMBLEMATIS.

Streum quoddam Indicum stylo traiectum faniem emittit, quæ excepta laterculo concrescit in margaritam, vri refert Philostratus in vità Apollonij lib. 2. cap. vltimo.

### INTERPRETATIO.

r. Vor guttæ diuini sanguinis, tor gemmæ presij inæstimabilis; quot stillæ calicis Eucharistici, tot pyropi & carbunculi slammeo Iesuanæ charitatis sulgore conspicui. Quid enim eo sanguine pretiosius, cuius gutta, propter hypostaticam ipsius cum verbo connexionem, & abluendis totius mundi criminibus, & exoluendo redemprionis humanæ pretio, si Clementi sexto smumo Pontifici, & Angelico Doctori credimus, plusqua sussiciate Pretiosa certè sacris in codicibus pleraque legimus: pretiosum Dei sermonem 1. Reg. 3. Sermo Domini erat pretiosus. Pretiosam, in Dauidis oculis, Saülis animam, eiusdem lib. c. 26. 21. Eo quòd pretiosa fuerit anima mea in oculis tuis. Pretiosiorem cunctis opibus & gemmis, sapientiam, Prouerb. 3. Beause bomo qui inuenit sapientiam, Prouerb. 3. Beause bomo qui inuenit sapiene

tiam: pretiosior est cuntin opibus; Vnguenta pretiola Eccles. 7. Premosam in conspectu Domini sanctorum mortem pfal. 115. Pretieja in conspettu Domini mors sandorum eius. Inter que pretiola, mors ipsa sanctorum facile præcellic. Quippe pretiosus sermo Domini, ad pretiosam mortem, vt medium ad finem collinear; ve igitur quicquid in medis elucer amabilius, à finis ordine derivatur, ita quicquid duino sermoni pretiosum inest, à pretiosiori bonz mortis fine promanare videtur. Pretiosa nuidem hominis anima, vtpore & indelebili Trinitatis charactere signata, & immortalitate suppar Angelis, & Christi sanguine veluti regali murice impurpurata: sed ei san-Cam pretiosamque mortem adime, quid, amabo, supererit, aut natiux venustatis, aut superni splendoris, aut gratiz cœlestis, aut gloriosz immortalitatis? Immò verò laruis Erebi deformior, diuinique mox furoris victima, flammæ inextinguibilis cedet in pabulum. At fortasse vivis sapientibus sapientia sanctorum morte videbitur pretiosion? Vos omnes quorquot nunc in Inferis ardetis Philosophi iudices hic interpello, sapienriamne bonâ morte pretiosiorem ducitis? nisi vobis residuam naturalis iudicij scintillulam tenebrosi carceris horror extinxerit, vel gehenna hanc veritaris confessionem extorquente, felicem mortem inflanti & inflammanti sapientiz præcellere vna voce clamabitis. Puderet me sanctorum mortem cum gemmis vnguentisque protiosis componere: quot enim reges gemmis rutili, quot pontifices in sua inauguratione balsamo delibuti, illius fragrantiam scelerum sœtore corrupere? non ita quos semel previose mortis viguentum inunxerit, cuius odor fuauissimus triumphalem cœli curiam implet, & perfundit. Itaque mors sanctorum inter pretiosa superius enumerata censetur pretiosissima. At vnde suum illud incomparabile pretium, nisi à pretiosiori Christiania. sti sanguine mutuatur? de quo S. Petrus 1. ep. 1. ait : Non corruptibilibus auro & argento redempts estis, sed pretioso sanguine quasi agni immaculati Christi. Huius sanguinis incomparabile pretium, pretiosam reddidir mortem sanctorum. Audi Augustinum tract. 92. in Ioan. Sanguine Christi comparaes estis, agnoscatis pretium vostrum : ille quippe emit, qui pretiosum sanguinem sudit. Pretiosus san-guis est illius sine peccate : fecit tamen ipse suorum Sanguiuem pretiosum, pro quibus dedit sanguinis pre-tium. Nam si suorum sanguinem non faceret pre-tiosum, non diceretur: pretiosa in conspectu Domins mors sanctorum eius. Cum igitur de pretioso Christi sangu ne suum mors sanctorum trahat pretium, relinquitur iuxra Aristotelis esfatum propter quod unumquodque tale, & illud magis diuini cruoris guttas quibuslibet rebus pretiosis esse pretiofiores

2. Neque verd summum infinitumque huiusce sanguinis pretium ignorat Ecclesia; vnde
sub grauibus prenis cauet, ne quid illius è sacro calice in altare dessua, quod periculosior
sit vnius guttulæ iactura, quam omnium Indiæ
gemmarum. Hinc Pius Aquileiensis Pontisex
poenam statuit in Sacerdotem, cuius negligentia de sanguine Domini aliquid stillauerit. Pavitentiam, inquir, agat quadraginta diebus, si in
terram aliquid deciderit: si super altare, tribus diebus: si super linteum superius, quatuor: si in info-

vius defluxerit, nouem diebus : se vique ad quarum, vigini diebus : vbicumque ceciderit , si recipi potest, lambatur : fin aliter, aut laueinr, aut radatur : quirquid lotum aut rasum est, comburatur, & cinis in sacrarium metatur. Er Termilianus I. de Corona militis ci 3i quantum gemmis orientis Eucharistici calicis guttas præferret satis, his innuit verbis : Culicis aus panie etjam nostri aliquid decuti in ierram, anxiè patimur. Meritò quidem, cum sub minima calicis guitula, panisque particula pretionores coelorum gaza delitescant. Altè etiam de Eucharistia sentiebat Tharsicius Acolythus: qui ab Ethnicis maluit lapidibus grandinari, quâm inastimabilem tanti Sacramenti iis prodere margaritam ; de quo sic scribit Romanum Martyrologium die decima iquinta Augusti: Reme S. Tharficy, acolythe, quem pagani cum inuenife. sent corporis Christi Sacramenta portantem, capetuna disquirere quid generet : at ille indignum iudisans porcis prodere margaritas, tandin ab illis mattatus est fustibus, donec exhalaret spiritum, & revoluto eius corpora: sacrilegi discussores, nihil Sacrameneorum Chrifi in manibus , aut in vestibus eius innenerum, Igie run aquius rerum ponderator Tharlicius Sacramenta corporis & sanguinis Domini, margaritas æstimauit, quas ne porcis obiiceret, & sacrilegia discussoribus proderet, maluit è saucio corpore la pidibusque grandinato, sanguinis guttas in totidem vniones conuertendas profundere, quibus regis marryrum ornarer purpurami& coronam imperialem illuminaret.

in margaritas, nisi prius stylo traiiciatur sira nec nobis ex Eucharistico calice diuini cruo,

ris vniones colligere licerer, nis Christus spiuis, clauis & lancea transfigeretur. Quippe huiusmodi margaritz non Erythrat maris conchis, fed hiulcis Sacrofancta humanitatis agnoscuntur vulneribus; nec mireris sangumis guttas conterti in vniones nitteo candore iplendidos, cum potius deberent transire in carbuneulos igneo fulgore rutilos, flammasque imitantes pyropos: quoniam diminus cruor ita rubet, ve femul etiam candicet, & ve martyres impurpurat, ita virgines exalbar. Rationem profert Sanctus Bernardus fer. 1. pafchæ; quia exiuit cum eo, & in eo etiam aqua dealbans, & testimonium perhibet ipse qui vidit. Aut certe candens in sanguine agni nouelli, sanguine lacteo, candido & rubicando; sicut babes in Camico cancicerum: Dilectru meus, air spansa, candidus & rubicundus; electus ex millibus. Itaque Dominici fanguinis gurtz facile in niueos transeunt viriones, quod ua sint ex cruore rubex, vt ex aqua permixtà fint candidæ. Vnde & consecrando vino calicis aqua permiscetur, vt vtriusque profunium ex hiulco Christi latere promanasse significatur; ne quis eriam dubitet Eucharistico ealici parem inesse animas exalbandi vittment, & ilhius gurtas totidem esse margaritas. Sanè Chris hi Domini cor conche margaririlere (compasar Doctor idem mellistus tract. de passione c. 3. quod lancel vuineratum rot gemuns pepererit, quat fanguinis gurras: effudit. Bona margarita cor tuum, bone lesu, quame fusso une tui corporit muentemus. Quis hane magaritam abiiciat? Quin potius dabo omnia, omnes togitationes est affectus mentis communato, & comparabo illum milita

### ZOOPHYTA.

607

Nouerat plane diuini cruoris guttas totidem esse margaritas beata Agnes, que de immortali sponso disserens, aiebat: Deximam meam collum meum cinxit lapidibus pretiosis, tradidit auribus meis inestimabiles margaritas, co circumdedit me vernantibus atque consscantibus gemmis. Vis ergo, sidelis anima Christi sponsa, iis dem gemmis exornari, Dominicum calicem ebibe: huius enim quot gutta, tot gemma.



### EMBLEMA LXXXVII. CONCHA MARGARI-

TIFERA FVRIS MANYM

AMPYTAN.



D'Egit in oceani fundo ditissima concha, Nec tamen hostiles effugit illa manus. At digitos testarum acie prascindere nouit, Vlta suas lass sanguine furis opes.

APG-

#### APODOSIS.

Concha Sacramenti turgescit dinite gemma, Nec patitur spurcas inniolata manus. Thesauro non cuique licet latitante potiri, Respuit insamem gemma padica sinum. Dinitias apent sustis, operatque scelestis; Innocuos disas, sacrilegosque necat. Illatam sibi vim sentit, vi vimque repellit: Vim sacies at vires experiene Dei.

#### FONS EMBLEMATIS.

Comprimit sese; operirque opes suas, gnara propter illas se peti: manumque si przueniat, acle sua abscindit, nulla instiore pœna, & aliis munita suppliciis. Ita Plinius l. 9. c. 35. subscribit Athenaus l. 3. Qui venantur margaritas, inquit, in periculo versantur, si in hiantes conchas manum recta immiserint: tunc enim comprimunt, ac sape digitos pracidunt, aliquando nonnullis statim morientibus. Qui verò à latere manum subsecerint, facile conchas à saxis auellunt. Quin & Hispani, ait Cardanus, reserunt pracisas quandoque manus à margaritiseris ostreis, & ob id edictum pietate plenum à Casare emanasse.

#### INTERPRETATIO.

t. Vid aliud est Eucharistia, quam concha margaritisera, que geminis Sacramentalium specierum testis, inestimabile Iesuane humanitatis margaritum includit, ad sidelium animazum ornazum & alimentum. Verum vt concha piscatoris manus præsentiens, suas opes testarum compressione confestim occulit, hostilesque digiros præacuta labrorum margine præscindir, non aliis iustioribus munita suppliciis, quibus infamem hominum puniat auaritiam: Ita concha Eucharistica sacrilegos arcano vnioni inhiantes sauciat, obscanis eorum manibus nonnunquam in sceleris vitionem pracisis. In cuius rei typum lib.1. Reg. c. 5. legimus, duas Dagonis palmas, ad arcæ Domini, quæ Eucharistiam adumbrabat,præsentiam abscissássíuisse.Quid enim per huius idoli manus nisi idololatriz operario designatur, si Hugoni Victor. l. 5. alleg. c.8. & S. Gregorio in eumdem locum, credimus: quæ quidem Dæmonis palmæ virtute sanctissimi Sacramenti præcisæ sunt, dum homines idolis offerre sacrificia destiterunt, & deinceps in eorum adoratione manus suas osculari detrectarunt. Quod luculenter docuit Cyrillus Hierosol. catechest 4. mystag. his Christum verbis alloquens: Ante tuum aduentum, Domine, Damones hominibus podutam mensam parabant : sed postquam aduenisti, parasti in conspectu meo mensam mysticam 🖝 spititalem, aduersariam ei qua parabatur à damonibus; cum hac communionem cum illis, ista cum Deo habeat. Reuera præcipua, ad idolis immolandum, illecebra fuit olim solemne illud epulum cui accumbentes Ethnici victimarum comedebant adipes, & vinum libaminum largius hauriebant, iuxta illud Mosis in suo cantico: De quorum victimis comedebant adipes, & bibebant winum libaminum: quas profanas epulas substituto cœlesti Eucharistiz conuiuio Saluator penitus aboleuit, vbi & incruentæ victimæ comedimus

adipem, & diuini cruoris haurimus calicem vino libaminum suauiorem. Radix insuper idololatriæ extitit innata homini, ad opus manuum fuarum adorandum, procliuitas; quam vt radicitus euelleret Dominus Eucharistiam instituens, Sacerdotibus opus suum, hoc est, ipsius corpus ab ipsis confectum adorare permisir, humanæ veluti propensioni suauiter acquiescens; & suzimmemor maiestatis, ad infelicis figmenti sele composuit arbitrium, quasi homini diceret : pronus es ad opus manuum tuarum adorandum, agedum, per me licer: corpus meum consecrationis sermone confice, & opus istud tuum cole, nec timeas illud adorando delinquere, immo delicum foret non adorare. Tibi etiam contingat quod ethnicis imprecatur meus propheta: similes illu fiant qui faciunt ea. Corpori meo, operi tuo similis esto; nec enim vlla deformitas, sed potius deiformitas ex ista resultabit similitudine. Hanc, ni fallor, à Deo postulabat gratiam misera gentilitas Cant. 1. 6. Indica mihi vbi pascas, vbi cubes in meridie, ne vagari incipiam post greges sodalium tuorum. Quippe veri numinis sodales non alij, quam Dij gentium, quos ne deinceps adoret, orat sibi indicari vbinam cubet & pascat verus Deus, videlicet altare incruentum, vbi tanquam sponsus animarum recumbit, easque proprio pascir corpore, in meridie suz em nos flagrantissimæ charitatis.

1. Itaque cum idolorum adorationes palmæ fint Dagonis, & manus dæmonis, ex S. Gregorio: fortè quod olimfimulachra colerentur manu verfus ea porrectà, eaque statim reuerenter ad osculum relatà, ita vt palma ad Deum conuersa, ea-

dem ad os reuerteretur; vt testatur Apuleius 1 4. de asino aureo : Multi admiratione stupidi. et admouentes oribus suis dexteram, priori digito in erectum pollicem, ut ipsam prorsus Deam Venerem religiosis adorationibus venerabantur, sequitur concham Eucharisticam, dum sacrilegam numinum adorationem sustulit, manus quodammodo dæmonis amputasse. Verum proh, dolor! nonnulli etiam Sacerdotes sublatam Eucharistiz virtute idololarriam restimunt, dum sese fornicatione, quæ ex Apostolo Ephes. 5. idolorum seruitus est, polluunt, & versus impudicam Venerem manus porrigentes, easdem postmodum adorabundi exosculantur. Num manus istæ præcidendæ, quæ sacro delibutæ oleo, quo tremenda, vt par est, tractarent mysteria, impudicis ta-&ibus violantur? Num in istos Sacerdotes meritò potest torqueri istud è Tertulliani pharetta spiculum 1. de idolol. c. 7. quod vibrat in idolorum artifices : Totà die ad hanc partem zelus fidei perorabit, ingemens Christianum ab idolis in Ecclesiam venire, de aduersaria officina, in domum Dei, attollere ad Deum patrem manus matres idolorum, his manibus adorare, que foris aduersus Deum adorantur, eas manus admouere corpori Domini, que Demoniis corpora conferunt. Et infrà : Proh scelus! femel Judoi Christo manus intulerunt; isti quotidie corpusatins lacessunt. O manus pracidenda! viderint iam an per similitudinem dictum sit : si te manne sua scandalizat, amputa cam. Que magis amputan\_ de , quam in quibus Domini corpus fcandalizatur? Hæc enim ministris altaris sacrilegis mirificè congruunt, qui ab aduerfaria Veneris officina in domum Dei veniunt, ab harâ ad aram; qui

his manibus adorant, quæ foris aduersus Deum adorantur, quandoquidem easdem manus quibus sacratissimam hostiam populo exhibent adorandam, scortis exosculandas porrigant. Quidni igitur manus iis præcidendæ vti perfidis à Christo ad Dæmonem transfugis? vt Quintum Fabium Maximum olim fecisse scribit Valerius Max. lib. 2. c. 7. qui militum, qui è Romanis prasidiis ad hostes transfugerant, captique erant manus abscidit, vr trunca brachia gestantes defectionis merum reliquis iniicerent. Quidni vbi sceleris admissi pœnitent, cum militibus à Iuliano Apoltata deceptis ad Christum clamitent. Manus amputa, quas scelerate porreximus, vt habetur apud Nazianzenum orat. 3. hac enim manuum præciso visa est Ethnicis iusta defectionis & facrilegis pœna. Quid igitur mirumsi concha Eucharistica simile de impiis furibus supplicium fumat. Vidi enim militem qui cum sacram pyxidem è templi sacrario aufferre nisus ellet, sequenti die explosa carapulta, disruptæ fistulæ fragmento dextra manu truncatus est. Noui & quemdam Sacerdotem, cui catapultæ fragmine facri digiti abscissi fuere, quibus contractui simoniaço pridie subscripserar, & sacram hostiam indignè contrectarat. Sed & earndem manuum abscissionem, mortisque pænam sacrilegis iura decernunt, quam Parisis anno 1645. quidam ciuis Carnotensis, ob miectas in Eucharistians manus, instissime luit. Nimirum ij omnes quasi fures dining carnis vnioni pretiolissimo inhiantes, à Conchâ nostrâ, manuum præcisione plecti meruerunt.

3. Dicet aliquis, si Sacramentalis margarits

Qq iij

venatio adeo periculosa sit, præstar ab ea deinceps abstinere. Verum periculosa non est nisi a-mantibus periculum: sicut enim, referente superius Athenzo, ij soli periclitanur, qui in hiantes conchas margaritiseras recta manum immiserint, tunc enim comprimunt sese, ac digitos præcidunt : qui verò à latere manum fabiecerint, facile conchas à saxis auellunt, & vnionibus poriuntur: ita ij solum in æternæ damnationis versantur periculo, qui lethalis sibi culpæ conscij, rectâ, hoc est, nullà contritione & confessione præmissa, concham Eucharisticam arripiunt. Verum longe absunt à salutis discrimine, qui à latere manum subiiciunt, hoc est, qui præmissa exomologesi ad latus Domini diuinæ fontem misericordiæ confugiunt, securi siquidem Dominici corporis inæstimabile venantur margaritum. Quaproprer Cyprianus epistolis 10. 11. & 15. & lib. de lapsis grauiter conqueritur nonnullos contra Domini præceprum & legem, ante peractam ab iis pænitentiam, ad communionem admitti, Cui consentit Clerus Romanus in eleganti ad hunc Africa Primatem epistolà, inter Cypriani epistolas trigesimâ primâ, vbi monet hoc non esse cogitatum nuper consilium, vt exomologesim & pænitentiam præmittant, sed antequam esse seueritatem, antiquam fidem, antiquam disciplinam, & euangelici vigoris tenorem illibatum. Quin & Fabianus Papa Philippum Christianorum Imperatorum primogenitum, ad facram communionem admittere renuit, donec humili confessione peccata expiasset, vt referunt Eusebius 1. 6. c. 27. & Nicephorus 1. 5. c. 25. quo seueritatis exemplo liquet quam stricte primis Écclesiæ remporibus seruata fuerit ea lex præmittendæ exomologesis, cum nequidem Imperator ab illà exemptus suerit, etsi alioquin metuendum esset, ne si cum eo seuerius ageretur sidem recenter susceptam abiiceret. Proinde peccator caucat, ne recta manum sacrilegam in Eucharisticam concham immittat; sed potiuseam à latere subiiciat, subiiciendo culpas suas clauibus Ecclesiæ, quæ conchæ nostræ testas ei facile reserabunt, vt interiori margarito potiatur, quod vltrò dignè suscipienti porrigit; at verò sur gemman operit, vindistam aperit.



Qq iii

# ARBORES. EMBLEMA LXXXVIII. ARBOR SANCTA INSV.

LÆ FERREÆ, PERENNI NE-BVIÆ RORE DIFFLVENS.



A Rhor adest celebris, lignorum gloria, de qua Torrida cœlestes insula promis aquas. Emines excelsi plansasa cacumine montis, Eternumque virens sollis ad astra capus. Nubis obambratur denfo velamine vertex;
Decidnoque comus ingiser imbre rigat.
Indigenis hac una sas est ad quossibet usiu;
Ceu manares apax souse perennia aqua;
Nubi debet aquas, etemm nis nube lateres;
Arida cælesti rore careres humas.

#### APODOSIS.

Nube Sacramenti laticans avenia Iesus
Corda superfuso sanguinu imbre rigas.

Non sloves fractusus vilos Ecclesia ferres,
Rovida ni nubes sacra sluenta daret.

Nec latices daret ille suos, nisi nube lateret,
Ergo Sacramenti gratia nube fluit.

Christus ve irroret, laticat sub nube; rigari
Rore merere, sub has si bene nube lates.

#### FONS EMBLEMATIS.

Dmirandum quoddam naturz arcanum in A ferri insula è Canariis, quas Fortunatas nonnulli appellant, observatum est, cuius omnes qui de ea insula scripsere recentiores mentionem faciunt: nempe hic arborem esse, que aquam potui idoneam subministret, non modo torius islius insulæ incolis, sed ipsorum etiam pecotibus & armentis necellarism: quandoquidem alioqui careant & fluminibus & lacubus, & fonribus & pureis, vnde aquam porui apram haurire possint. Est autem ea arbor ab Hispanis sanda, ab indigenis Garoë dicta, duabus à mari leucis versus seprentrionem dissita, in excelsi montis verrice, cuius trunci ambitus est duodecim pedum, diameter quatuor, altitudo quadraginta, ramorum circuitus centum viginti. Ra-

mi deorsum proni perennibus virentes foliis; paulò iuglandis maioribus propemodum terram lambunt. Cincta est muro ad fontis normam structo, vt aquam ex illa stillantem excipiat. Singulis enim diebus binis horis ante lucem tegitur arbor densâ quadam nebulâ, donec exorrus sol suo calore nebulam discutiat, & dissoluat: toto autem illo tempore, quo nebula arborem inumbrat, & obtegit, exsudat illa, atque ex trunco ramis & foliis multam aquam præbet in lacunam illam cırcum arborem factam guțtatim stillantem, quæ valde ab excellentia & bonitate commendatur Occupata porrò ab Hispanis primum ea insula, valde mirabantur se neque flumina, neque fontes, neque puteos inuenire: Interrogati autem incolæ vnde aquam peterent, respondebant se pluuialem in quadam vasa colligere ad vsum necessariam, prius tamen admiranda illa arbore arundinibus & alia materià contecta, vt facilius Hispanos eiicerent non reperientes aquam dulcem in totà illà insula. Sed fraus detecta fuit à muliere, cum qua Hispanus quidam consuetudinem habuit. Is rem vt erat statim tribuno suo aperit : ille ridere, & fabulam censere. Nihilominus arborem dere gere iubens, non fabulam, sed rem veram esse experitur. Sed primates incolæ intelligentes à muliere proditum aque arcanum, clam illam tollendam curarunt. Ouiedus rem esse certam assirmat, idemque testantur Linschotus, & Ferdinandus de Figueroa. Quidam hanc infulam pluuialiam Plinij esse censent, in qua scribit 1. 6. c. 32. nullam esse aquam, nisi ex imbribus. ita Hieronymus Benzonus in fine lib. tertij hiAoriæ noui orbis, in descriptione Canariarum.

#### INTERPRETATIO.

I. Q Vid insula ferrea, sterilis, inaquosa, & solis ardoribus torrida, nisi mundus? quid in ea arbor sancta, in montis apice, diuinæ prouidentiæ manu plantata, nisi Sacrosancta Christi humanitas, excelsissima Verbi diuini suffulta hypostasi ? quid densa nebula arboris verticem operiens, nisi niuea Sacramentalium nubecula Symbolorum? quid imber exorto fole iugiter è rorida nube desluens, nisi cœlestium pluuia gratiarum, ex Eucharistica nube iustitie solis radiis, & charitatis æstu resoluta decidens? Mundus quidem inaquosa huic comparatur insulæ: istud ab Augustino accipe ser. 8. de natiuit. Ioan. Bapt. Vacua Dei timore pe-Etora, & Spiritu santto arentia, deserto squallemis eremi comparantur. Deserrus enim erat hic mundus, ante Christi aduentum, & ab omni cultura Dei, sidei, & temoris alienus, peccatorum spinis obsitus Squallebat tanquam ager incultus, & nullum penitus fructum, nullam bonorum operum fæcunditatem obtulerat. Quam quidem comparationem fusius idem Doctor prosequitur in Psal. 62. his verbis : Saculum istud est desertum. Parum est terra deserta, vbi nullus hominum habitat, insuper & sine via , & sine aqua. V tinam vel viam haberet istud desertum ; utinam illuc homo incurrens , vel nosset qua exiret. Non videt hominem ad solatium, non videt viam qua exeat desertum. Ergo ibi diuertit, sed viinam esset vel aqua, unde resiceretur, qui inde non potest exire. In hac vasta mundi solitudine, in hoc sterili sæculo, quasi in arida ferri insula Deus misericors sanctam Vnigeniti humanitatem velut imbriseram conseuit arborem, in præcelso dininæ ipsius hypostaseos cacumine, vt aridum cordis humani solum supernis gratiarum imbribus irrigaret. Malum desertum, subdit loco cit. Augustinus, horribile & timendum; & tamen Deus misertus est nobis, & fecit nobis viam in deserto D. N. Iesum Christum, & fecit nobis consolationem mittendo ad nos pradicatores Verbi sui, & dedit nobis aquam in deserto, implens Spiritu sancto pradicatores suos, ut sieret in eis sons aqua salientis in vitam aternam. Felix arbor Saluatoris humanitas, quæ sitientibus potum, æstuantibus refrigerium, & solatium præstat; cuius in vmbra nullus libidinis ardorem, aut gehennæ patletur incendium.

2. Pulchrè & eleganter Plinius in proce-

2. Pulchrè & eleganter Plinius in procmio l. 13. de arboribus ait, primum hominum
cibum fuisse inde, & sic inductes cœlum spectare,
pascique & nunc ex se posse. Quod iure merentiori arbori nostræ Eucharistiæ congruit, vnde
præcipuus hominum non solum cibus, sed &
potus: quæque cum tota cælestis sit, & vsque ad Empyrei fastigium ramos attollens, animas in terram pronas, & cælestium inanes ad
cæli conspectum & cælestis gloriæ desiderium
inducit. Vnde & in eam quadrat, quod ibidem de se arbor pronuntiat: Plurimum homini
voluptatis ex me est. Ego succum vini, liquorem
olei gigno; Ego palmas & poma, totque varietates: neque, vs tellus, omnia per labores, aranda tauris, terenda areis, deinde saxis, vt quando
quantoue opere cibi siam. At ex me parata omnia,
nec curuo adornanda aratro, nec curà laboranda, sed

sese porrigentia vitro: & si pigeat attingere, etiam cadentia. Quis enim edisserat quantum voluptatis aut villitatis ex hac arbore mystica percipiamus? cum suauissimos nobis fructus vltro porrigat de se, si pigeat atringere, nostrum in sinum cadentes. Quibus enim nunc non licer digiris Eucharistiam attrectare, ills cadentem vitrò de manu Sacerdotis excipiunt, nullo labore, summa cum voluptate Verum nisi Sacramentalium nube specierum obtegeretur, non inde iugis gratiarum imber in arida mortalium pectora diffunderetur. Quippe sublatâ illa qua nostris attemperatur aspectibus, nebulâ, tot innatæ sibi gloriæ coruscaret sulgetris, ve nullus non dico attingere manibus, aut ex ea cibum porumue depromere, sed nequidem appropinquare præsumerer. Proinde ro-rida accidentium nubes miraculosam operiens arborem, facit vt vberior donorum cœlestium pluuia in arescentes animas defluat, qua sitibunda potantur, torridæ refrigerantur, incultæ fæcundantur: hinc Drogo Hostiensis de Sacramento Dominicæ passionis, Deum absconditum alloquens, ita disserit apposité: Que est nubes que precedit veros Israëlitas, nist verissimum & sanctissimum corpus tuum, quod in altari sumimus; in quo velatur nobis altitudo Dei, immensitas maiestatistua: snius & calorem & splendorem mortalis infirmitassustinere non posset, nisi mediatrix nubes interposita, & ardorem temperaret desuper, & tutam subtus te viam demonstrares?

3. Igitur Sacramentalis nubeculæ beneficio iugis gratiarum imber, in aridum Ecclesiæ solum dessuit, ex arbore sancta, unde igrigata

& facundata fit quasi hortus irriguns, & patadisus voluptatis, si D. Thomæ fidem adhibeamus, qui in optisculo de Sacramento altaris, quærens quænam sit spiritalis suauitas gratiæ, quæ de diuini sanguinis vsu exoritur? respondet: Quod facit animam tanguam Paradisum Dei. 1. Petri, 1. in aspersione sanguinis Iesu Christi, gratia vobis & pax multiplicetur, gratia virtutum fertilitas, pax, dulcedo cordis, atque serenitat, huius suauitatis gratia per irrigationem Anguinis Christi comparatur Paradiso Dei. De suauitate huius gratia Eccles. 40. Gratia sicut Paradisus in benedictionibus, id est, sicut horrus Dei in variis deliciis & fructibus, Ierem. 31. erit anima mea, sicut hortus irriguus. Proinde quisquis sitit & æstuat, ad hanc arborem imbriferam accedat, & mox refrigerabitur, quippe rore castifico libidinis ardorem temperat, & terrenarum voluptatum sitim extinguens, aternarum desiderium accendit. Nouerat hanc Eucharistiæ vim S. Ambrosius, hinc Christum sub facris speciebus delitescentem alloquens ait in 1. oratione ad Missam: Colesti rore benedictionis tua extingue in corpore meo totum fomitem ardentem libidinis, ut maneat in me tenor totius castitatis anima & corporis. Mortifica in me carnis stimulos, & omnes libidinis commotiones, & da mihi veram & continuam castitatem Nimirum ros ex hac mystica arbore extillatus in corda hominum, pudicum ac virginale fecum frigus aduehit, & Sacramentalis nebula nos obumbrans à concupiscentiæ tuetur ardoribus: quafi Christus sub ea laritans nos & ad vmbræ refrigerium, & adroris haustum his inuitaret verbis ! Sub nube latens fluo rore perenni.

### EMBLEMA LXXXIX. VITIS VLMVM COLLA.

PSAM AMPLEXV FOVENS, ET VVIS CORONANS.



C Lauiculis atase grauem pro viribus vimum Fulcis, & amplexu visis amica fouet. Palmisibus stringit moribundam, vuisque coronat, Mortis in extremâ sorte sidelis amans.

#### APODOSIS.

Talis adest efflanti animam seruator amico. Labensemque humers tollit ad aftra suis. semianimem calicis generoso roboras haustu, Suppositoque pium corpore gestat onus. Inuiolata fides, & amor post fata superstes Exhibet aterna pignus amicitia Zequid amiciciam mundi miserabilis ambis, Qui tibi in extremis ferre recuses opem? Deserit ille suos in mortis agone clientes, Quò fulcro fragili desiciente cadans. Projice te in Christum, non sese sidus amicus Subtrahet, ibit ouans desuper astra comes. Labenti innixum labi non stare necesse est: Innixus mundo labili in ima rues. Christus at in media labentem morte tenebit: Stans etenim stantes, quos tenet, ille facit.

#### FONS EMBLEMATIS.

Vites Italica ve plurimum vimis maritanture ve hoc fulcro firmata earum imbecillicate, fructus proferant vberiores, vuasque suauiores, ait Iuuenal. sat. 8.

Stratus enim palmes viduas desiderat vimos,

Vuaque plena mero facunda pendet ab vimo.

Vt canit Petronius Arbiter. quod ad mores transfulit Plutarchus lib. de adulatoribus vitandis: Vites, inquit, essus palmiribus proxima quæque arbusta clauiculis suis complexe lætiores siunt: sic plures per amiciviam sibi adiungere selicissimum est. Audiendus Ambrosius 1.3. hexam. c. 12. Nihil gratus storentis adore vitis: siquidem de store e arum suome expression poculi genus consicis, qued & neluprati sit & Caluti.

Iduti. Deinde quis non miretur ex acino vinaceo, vitem vique in arboris summum cacumen prorumpere, quam velut quodam amplexu, souet, & quibusdam brachiis ligat, & circundat lacertis, pampinis vestit, sertis vuarum coronat? quæ ad imitationem vitæ nostræ primum viuam desigit radicem; deinde quia natura slexibilis & caduca est, clauiculis quasi manibus quibusdam, quicquid apprehenderit, stringit, hisque se erigit, & atrollit.

#### INTERPRETATIO.

1. VT vitis flexilibus palmitibus, ac clauiculis vlmum stantem amplexa,&ita se sur sum erigens, Saluatorem in crucem exaltatum; ita eadem vlmo collapíæ qua i compatiens, & irrupta adhærens copula, eumdem Dominum Christiano in extremis agenti opitulantem, & facri corporis viatico sustinentem aptissime repræsentat. Gratior, inquit Bernard. tract. de pass. Domini c. 7. solet effe foliorum vitis umbra, cum ipfa leuata super quamdam struem lignorum huc & illuc distenditur: videamus si vera vitis nostra aliquando elenata fuerit & distenta, & si qua tunc ad nostram protectionem dulcium verborum folia emiserit. Quod eleuata fuerit testatur de se, dicens: Ego si exaltatus fuero à terrà, omnia traham ad meipsum. Hec exaliatio de cruce dicta est. Et vide quam apie lignorum strues, super quam vices eleuari solent, crucem signer: cancellantur enim, hoc est, ex transuerso componuntur, & sic super has vitis eleuata distenditur conuenientius. Cancellantur ligna Crucis, eleuantur, in illam distenditur brachiis, & toto corpore vitis nostva. In tantum enim in Cruce distentus fuit, ve dinumerari potuissent omnia membra eim. En vitis nostra super stantem Crucis arborem erecta, vr nos suorum vmbra Ŕr

Digitized by Google

ramorum à libidinis ardore protegeret. Nunc eam inclinatam, & cum fideli moribundo collapsam, eumque piis manibus quasi quibusdam clauiculis strictissime complectentem admiremur. Notum est, quantum Dominus adhuc mortalis humanæ naturæin Adamo lapsæ compassus fuerit, quàmque indissolubili charitatis nexu eidem adhæserit. Quod eleganter edisserit Doctor mellistuus lib.cit.c.s.Totum corpus ipsius vitis, inquit, alus arboribus & arbuftis deformine inuenitur, & quast penitus inutile videtur & abiettum, nec ipso aspettu amabile. Talis erat Christus per affectum compassionis, deinde per defectum passionis. Et quia verè susceperat affectiones nostras, videamus quemodo affici solent homines circa eos quos amant. Quis nesciat hominem circa amicum suum periclitantem Sape tanto affectu, & dolore moueri, vt corporis sui detrimentum incurrat? Si hoc prestat homo homini, quantum Deum bominem Iesum putas homini prastitisse? si tu pro uno homine per compassionem periculum corporale incurris, quid putas Dominum Iesum pro emnibus hominibus tolerasse? emnes enim sui erant, & omnes mortaliter infirmi erant. Si Paulus cum infirmantibus infirmabatur, quid benignus lesus, cum esset conseruus & frater, cum conseruis & fratribus? Quid Dominus & pater pro creatura & filiis? Ardebat Paulus quasi esset radio folis accensus ; quantum ipsum solem putas exarsisse ? s vique ad tantam infirmitatem per affectum compassionis accessit, qui scintillam charitatis habuit; quid sentiendum putas de ipsa charitate, de cuius plenitudine omnes acesperunt? Nec alique modo dubitandum, quin infirmitatem & exterminationem corporis incomparabilem sustinuerit, qui etiam venerat crucem sustinere, & pra cateris tantò magis fuerit confectus, quantò maior in eo fuit compassionis affectus. En quantum vitis nostra, humane nature quali vimo vetultate collapse com-

passa fuerit.

2. Nec minor nunc eiusdem Domini licet immortalis, erga moribundos fratres compassionis affectus, quauis enim auocet gloria, qua nunc sub Sacrameto fruitur, attamen renocat natura: non enim ita est impassibilis vt sit incompassibilis. Verus ille amicus est electus ex millibus, amicitiam ad extremű vsque dié seruans inuiolabilem,nusquá deserés nisi prius ipse deseratur, nobis proinde tanto debet esser pretiosior, quanto verus inter homines amicus rarior: cum quotquot hactenus essuxere sæcula, vix vnam aut alteram synceræ amicitiæ iconem absoluere potuerint. Siquidem vt Zeuxis quarentibus cur tardius logoque tempore pingeret respondit, se longo tempori pingere, id est, aternitati; sic perpetuam amiciriam conslare non licet, nisi longà vitæ consuetudine. Hinc Eccles. 6. dicitur: Amico fideli nulla est comparatio, & non est digna pondorasio auri & argenti contra bonitatem fidei illius. Et tur sus: amicus fidelis, medicamentum vita & immortalitais. Quis porrò mortalium alteri mortali queat esse medicamentum immortalitatis? sanè id Deo abscondito singulariter conuenit, cum S. Ignatius Eucharistiam vocet in ep. ad Ephes. Pharmacum immortalitatis, mortis antidetum, vitam in Deo cencilians per Iesum Christum, medicamentum purgans vitia, & omnia pellens mala. Ille primum cum homine eximium amicorum par composuir, vbi par esse cœpit; amor Deum inuenit, hominem fecit; amor imparem reperit, parem reddidit: quòd ea sit synceræ vis amicitiæ aut pares inuenire, aut facere. Nunquid enim nobis æquari voluit, qui frater noster esse & dicinon erubuit? Nulla verò strictior quam Rrij

inter fratres amicitia, quod deceat illos quos eiusdem vteri continuerunt angustiæ, nusquam sibi in quibuslibet ærumnarum deesse angustiis. Est amicus socius mensa, inquit Sapiens Eccles. 6. & non permanebit in die necessuais. Christus autem etsi socius mensæ Eucharisticæ, non desinit in die necessitatis permanere socius epularum, socius ærumnarum, & ideo fidelis amicus in die angustiz, quia prius extitit socius mensæ; fidelior in aduerlis, quàm in prosperis; cui sufficiat cum Lazari sororibus dicere: Ecce quem amas insirmatur. Non enim amai & deserit, ait August. tract. 49. in Ioan. de quo Prouerb. 17. scribitur : Omni tempore diligit, qui amicus est, & frater in angustiis comprobatur. Quid est omni tempore? in vita, & morte, post mortem, in æternum, quibus in angustiis fraternus probatur affectus, nisi in morris angustiis?

3. Sententiosè Isocrates apud Maximum ser. de amore fraterno, ait: Non decet fratres, ve lances in staterà, altero humiliato, alterum extolli. Christus autem & Christianus fratres sunt; altero igitur mortalis agritudinis pondere humiliato, alterum extolli minimè decet; imò potius, vti vitis vlmo maritata, ipsa labente collabitur, ita Christum Christiano in mortis lectulo decumbenti. compati conuenit, & quasi iacenti coniacere. Enimyerò omnia fidelis amici munia tunc exequitur, visitat infirmum, tristem consolatur, iter ad patriam meditantem sacri corporis viatico munit, cum dæmone luctaturum extremâ roborat vnctione, nec deest amico, cum omnia desunt: nouit enim suauiorem esse in aduersis amici præsentiam, qui mœrorem animi ærumnasque par-

tiendo faciat leuiores. Quæ porrò maior víquam necessitas, quàm in homine moribundo; quippe qui sit à medicis deploratus, mortis instantis, iudicij imminentis, gehennæ iudicium subsequentis horrore perculsus, Dæmonis tunc maximè sæuienis suggestionibus agitatus, omnibus fere sensibus destitutus; cui memoria admissorum recordatione scelerum, imaginatio spurcis phantasmatibus obturbatur, cuique mox cum tota xternitate siue misera, siue beata vnico decertandum est instanti? Equidem tunc maximè cum Dauide potest in has miserabiles voces erumpere: Cor meum conturbatum est, dereliquit me virtus mea, & lumen oculorum meorum, & ipsum non est mesum. Amici mei, & proximi mei aduersum me appropinquauerunt, & fleterunt, & qui inquirebant mala mihi locuti sunt vanitates, & dolos tota die meditabansur. Sic autem derelicto, omnique ope & solamine destituto adest amicus incomparabilis, iacentem erigit, mæstum sui cruoris haustu recreat, famescentem carne saginat, tota denique tum humanitate, tum divinitate communit. Nec inuiolabilis eius amicitia supremâ die limitatur, verum & post mortem animam in purgatoriis ignibus æstuantem sui corporis vmbræ refrigerat. Quineriam vereres vt amorem eius post fata superstitem designarent, fidelium cadaueribus Eucharistiam quasi futuræ germen resurrectionis alligabant. Que consuerudo postmodum abrogata est à multis Conciliis, Carthaginensi 3. c. 6. Placuit ut corporibus defunctorum Eucharistia non detur : dictum est enim à Domino; accipite & edite : cadauera autem nec accipere possunt, nec edere. Antissiodorensi Can. 12. Non licet mor-

#### ORPHEVS EVCHARISTICVS

630

tuis noc Eucharistiam, nee osculum tradi. Et Concilio quiniserto Can. 83. Nemo cadaueribus mortuorum Eucharistiam imperiatur. Ex hac tamen veteris Ecclesia praxi liquet perpetuam esse Seruatoris in Sacramento erga nos amicitiam, cum olim
frigida sidelium corpora suo soueret amplexu.
Nimirum ve vitis ramis & clauiculis camentem
vlmum sustinere nititur: siq vitis nostra mystica
quadentis amici perstat in amplexu.



## EMBLEMA XC. BALSAMVS VITRO

INCIDENDA, NON FERRO,

NE MORIATVR.



Balfamus incidi vitro splendente peroptat,
Duritie ferri lasa repente perit.
Elicit eximium vitri scissura liquorem;
Nulla sed è glady vulnere gutta fluit.
R r iiij

Digitized by Google

#### APODOSIS.

Carnis aromatica scisuris balsama lesus
Stillat, eas cuspis ferrea perdit opes.
Cordis durities suani est inimica liquori,
Quem vitreus promit virginitatis amor.
Mundities anima crystallo purior ipsâ
Attrabit in castum diues aroma sinum.
Balsameo quicumque cupis sudore perungi,
Abisce duritiem, suscipe munditiem.

#### FONS EMBLEMATIS.

Mnibus odoribus præfertur balsamum, vni terræ Iudææ concessum. Malleolis seri dicitur, properat nasci intra tertium annum sructum serens. Folium proximum rutæ, perpetua coma. Sæuiere in eamdem Iudæi, sicut in vitam quoque suam. Contra desendere Romani, & dimicatum pro frutice est. Semen eius vino proximum gustu, colore rusum. Ramus crassior, quam myrto. Inciditur vitro, lapide, osseisue cultellis. serro lædi vitalia odit. Emoritur protinus, eadem amputari superuacua patiens. Incidentis manus libratur artisici temperamento, ne quid vitra corticem violet. Succus è plaga manat, quem opobalsamum vocant, suauitatis eximiæ, sed tenui gutta. Plinius l. 12. c. 25.

#### INTERPRETATIO.

Agna balsamum inter, ac sanctissimum Sacramentum similitudo perfacile reddit viriusque parallelum. Omnibus odoribus præsertur balsamum, ait Plinius: Vnde Serrarius 1.2. in Iosue q. 4. in c. 2. putat jra nuncupari quasi

Baal-Schemen, id eft, Princeps unquentum, quod inter cetera principes partes obtineat. Reliquis Sacramentis pracellit Eucharistia, vipote eorumdem admirabile complementum, cuius fragrantia militans ouansque perfunditur Ecclesia. Ideo D. Th. opusc. 58. c. 4. de Eucharistia accipit illud Eccles. 49. Memoria Iosia in compositionem odoris facta opus pigmentary. Memoria lossa, inquit, est memoriale Saluatorie, vel facrificium altari: boo factum est opere pigmentary, scilicet ex operibus Diumitatu, & Humanitatis sua, vt suanissimo honestatis & pietatis odore, ad se trabat fideles Ecclesia, Cant. I. Oleum effusum nomen tuum. Hine omnes qui verè credunt, ob spem gratia & deuotionis, ad boc sacrificium videndum & adorandum ad Ecclesiam frequenter & reuerenter accurrunt. In balsamo, præcipua gratia lacrymæ, ait Plinius, secunda semini, tertia cortici: In Sacramento pracipua gratia diuino sanguini, cui generis humani redemptionem scriptura singulariter attribuit; secunda semini, id est, admirandis Fucharistiz fructibus; tertia cortici, id est, panis & vini Symbolis Ex Theophrasto 1. 4. de plantis e. 6. lacryma balsamo manat, tum in caudice, tum in apice, quum æstus maximè angit. E superiori Christi parte nempe Diuinitate fluxit vinionis hypostaticæ balsaminum, quo in summum Sacerdotem, & Regem inunctus est. Sed & inferiori parte, videlicet humanitate, sanguineis diffluxit lacrymis, cum nimiæ charitatis æstus angeret, vt amoris ardor dedignatus angustias pectoris, per poros hiantesque plagas foras erumperer. Balsamus aquis gauder, ex Solino c. 38. gaudet & lacrymis Eucharistia: quid enim auidius sitiat quam pænitentiæ latices, quibus

affatim irrigata vberiorem gratiæ succum extillat? hæc amarissimi slerus vnda dominico sanguini vtiliter admissetur; & fortassis, vt notat Arcudius, Græci Sacerdotes, ideo consecrato calici feruidam aquam immissent, vt innuant seruentes contritionis igne lacrymas pretioso cruori

permiscendas esse.

2. Balsami lacryma febres cum horrore venientes perunctis leuiores facit, ex Plinio: febres anima non solum leuiores facit, sed etiam omnino dissipat Eucharistiz balsaminum, illam potissimum quæ de mortis omnium terribilium terribilissimi horrore contrahitur. Multiplici siquidem horrore anima ex fatiscente corpore mox exitura percellitur, siue instantis iudicij men, siue ex zierni cruciatus formidine, siue ex scelerum recordatione quæ commissa nouit, remissa nescit; hinc oritur persculosæ febris tremor. Nihil verò aduersus eam Eucharistico balsamo potentius: quid enim tantopere iudicij timeat rigorem, quæ secum habet ipsum iudicem? Cur metuat gehennam, que possidet in ipsius accepto pignore gloriam? Quid vereatur mortem aternam, qua Christi carne saginata, eodem attestante, habet vitam æternam? quid adeo trepidet pro peccaris, quæ madet sanguine suso pro peccatis? Balsami lacryma rigores soluit: rigidum, & implacabilem animum ad clementiam flectit Eucharistia. Quis enim vel vindictæ cupidissimus agnini cruoris balsamo illitus, non illico mitigetur?

3. Demum aliis prætermissis, Balsamus vitro, lapide, osseisue cultellis inciditur; ferro lædi vitalia odit, emoritur protinus; vt supra ex Pli-

nio retulimus. Christus quidem primum lapideo cultro circumcifus balfamei sanguinis guttas è plaga manantes Ecclesiæ sponsæ obtulit, in arrham vberioris balsamini, quod inciso lanceà clauisque innocentis humanitatis cortice. feruenti charitatis meridie profusurus erat. Exhinc pridie quam pateretur, splendido sui erga nos amoris incifus vitro, calicem Eucharisticum balsameo liquore spumantem discipulis propinauit hauriendum: nec enim ambigi potest, quin in vltima coma mactatus amoris cultello pretiosum cruorem suderit, cum ex S. Luca, vt in calice contentus effusus fuerit. Denique myftica nostra balsamus ferreis vnguibus incifa copiosius quidem fragrantis cruoris opobalsamum effudit, verum protinus ferri impatiens, læsisque vitalibus emarcuit. An non ferrei vngues, scorpiones illi, quibus tenerum corpus à cohorte in Pilati prætorio laniatum est? An non serrei vngues claui illi, quibus artus innocui sæuissimè transsixi suere? sudat adhuc in tremendo altari rediuiua nostra balsamus, & ex amoris incifuris inæstimabiles cruoris guttas extillat, verum ibi ferro ladi vitalia odit, & ferrei cordis duritiem vtpote suauissimo liquori inimicam execratur. Quid ergo cor durum? inquit Bernardus l. 1. de Consideratione c.2. Ipsum est quod nec compunctione scinditur, nec pietate mollitur, nec precibus mouetur, minis non cedit, flagellis duratur. Ingratum ad beneficia est, ad consilia infidum, ad iudicia seuum, inuerecundum ad turpia. impanidum ad pericula, inhumanum ad humana, temerarium ad diuina, prateritorum obliniscens, prasentia negligens, futura non providens. Ipsum est cui

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

636

prateritorum, prater solas iniurias, nihil omnino non praterit, prasentium nihil non perit, suurorum nulla, nisi sorte ad vloiscendum, prospectio seu preparatio est. Et vt breui cuncta horribilis mali mala complectar, ipsum est quod nec Deum timet, nec hominem reueretur. Nihil verò hac ferreà cordis humani duritie Eucharistica balsamo hostilius; Liquori durities inimica mec.



### FLORES: EMBLEMA XCI: GRANADILLA INDICA

DOMINICÆ PASSIONIS

INSIGNIBUS CONSPICYA.



H Inc procul illecebris nati discedite stores;
Ite leues Flora luxuriantis opes.
Hinc procul impuro Veneris rosa tincta cruore,
Quique trucidatum sles hiacynthe ducem.

#### ORPHEVS EVCHARISTICYS

Delicia Granadilla mea mea sola voluptas, Pra Paradifais floribus una places.

Quippe mei plagas Domini, extremumque laborem Subitive ante oculos, flos presiose, meos.

Instrumenta necis, fixique insignia prafers

Numinis, & rubris vulnera picta notis.

Tortilis assurgit medio de flore corona,

Clauorumque trium , summa , nigredo tenet.

At calices fundumque color violacem ornat,

Magnificis regum congruns exequiis.

Quinque cicatrices diuina carnis adumbrat Purpura , & intingens paruula fila rubor.

Net fine re, firmum languentia mombra pedamen

Sustinet, erecta tristis imago necis.

Tota Dei patientis ibi est funesta Jupellen: Pictaque in exiguo passio flore niter.

#### APODOSIS.

Vinifica mortis flos Eucharisticus icon

Vulnera hiulca Dei , suppliciumque resert.

Mystica diuinum renouat granadilla dolorem :

Ifte sed est multo mixtus amore dolor.

Quem dolor in ligno quondam mactauit, eumdem

Quotidie verbi cuspide mactat amor.

Lancea seiunxit pretiosum à carne cruorem:

Lingua Sacerdotum par quoque prastat opus.

Ductibus eximis mors hic expressa theandri:

Hinc pia mens floris gestit odore trahi. Cordis humum divinus amor sic excolat, vt flos

Pullulet in casto tempus in omne sinu.

Et calices flos iste sues sic explues, ve cor Suaue salutifera fragres odore necis.

Angulus est cordi eroplex, wasm insere classum Cuiliber, & spinis for redumitue apex.

Crux medium teneat, centroque medullitus harens Passio; sic fieri cor granadilla potest.

#### FONS EMBLEMATIS.

Lorum omnium facile princeps Granadilla, Caluariæ fætus, flos passionis, omni Christi patientis supellectile conspicuus, & gloriosis, crucis, columnæ, spineæ coronæ, quinque vulnerum, trium clauorum, & ipsius lanceæ clarus insignibus accurate describitur à Rouillio in historia plantarum peregrinarum. At præ cæteris florem hunc admirandum gallicis versibus verè floridis elegantissime delineauit, & eius iconem dedit Cerizerius 1. 4. consolationis Theologiæ, poesi prima, quem consule.

#### INTERPRETATIO.

1. TOn mediocris floris & morris'est affinitas, vnde floris hieroglyphico hominis adúbratur mortalitas, qui quasi flos egreditur & conteritur, & instar herba solstitialis repente exortus, repentinò occidit. Eapropter Ambrosius 1. 3. hexam. c. 7. expendens illud Isaix c. 40. Omnis caro fænum, or omnis gloria eisu quasi flos agri; exsiccatum est fænum, 🕳 ce. cidit flos, ita differit: Viret gloria hominis in carne quasi fænum, & qua putatur esse sublimis, exigua quasi herba est; germinat vita viriditatem in specie, non in fructusoliditatem hilarioris vita, quasi slos pratendens incunditatem, breuiori spatio occasura, sicut herba fæni, quod prinsquam euellatur arescit. Qua enim sirmitudo in carne? qua salubritas potest esse diuturna ! bodie videas adolescentem validum pubescentis atatis virtute florencem, gratia spesie, suani colore; crastinà die tibi facie & ore mutatus occurrit. Flos igitur idoneum mortis futuræ

Digitized by Google

symbolum, vndenihil mirum si granadillæ morris sua notas Dei filius impresserit, cui adhue mortali ficur nihil vnquam occurrit mortis sux cogitatione iucundius, ynde & inter Thaboris glorias de eadem cum Moyse & Elia, summa cum voluptate disserebar: ita nunc eidem immortali, nihil magis, quàm passionis recordatio arridet. Idcirco illustria eiusdem monimenta tum in ordine naturæ, tum in ordine gratiæ reliquit, ne nostris excideret animis doloris eius & amoris excessus. In ordine natura, omnem passionis historiam viuis coloribus eximiisque ductibus in granadilla depinxit, vt quoties illius pulchritudinem admiramur, toties mortis eius recordaremur. Nihil enim Domino fuit antiquius, quam vt istud infinitæ suz dilectionis specimen, ab hominum, quos in finem dilexit, obliuione vindicaret.

2. Verum in ordine gratiz longe pulchrius suz passionis monumentum Eucharistico stori impressit, Fuit olim in more positum, vti in vita S. Ioannis: eleemosynarij legitur, vt eo die, quo quis ad imperij fastigium euectus, sceptro, diademate, purpurâ, cæterisque imperialis maiestatis insignibus induebatur, eidem à nonnullo sculptore vel architecto. quinque varij coloris lapides proponerentur, vt ex illis vnum seligeret, vnde sibi veller extrui mausolæum: quatenus audito tumuli nomine, mortis futuræ memoria, animi fastum temperaret. Magnificum vlrimæ canæ appararum cogitanti mihi, diuinus amor quasi solers architectus regi regum Christo inter paschales epulas, multiplicem mihi videtur obtulisse materiem, vnde sue iamjam imminentis passionis monimétum erigi maller, Christusque, quoniam inter epulandu huiusmodi data est optios panem & vinum in sux morris memoriale selegisse, adeoque Eucharistiam sux passionis expressiuam instituisse. Et verò nullam vinaciorem mortis suz imaginem nostris oculis subiicere poterat; cum in hoc Sacramento, vi verborum polito seorsim à carne sanguine, jugirer à Sacerdotibus immoletur, incruentà viique immolatione, qua primum invicima conà amoris sacreficantis ichu procubuit. Quòd enim tunc' quodam mortis genere occubuerit, ex iplius verbis Matth. 12. eninci potest: Sient fuit 10nus in ventre ceti tribus diebus, & tribus noctibus; sic erit filius hoeninis en corde terra tribus diebus, & tribus noctibus. Hinc enim liquet Dominum tribus noctibus vità functum in terre corde futurum. At quomodo tres noctes, immò & trium noctium partes inuenire poteris, nisi eumdem priusquam in cruce morte sensibili periret, in Sacramento morte my-Rica obiisse fatearis? constat enim ab hora nona qua sanctissimam efflauit animam, vique ad primam Sabbati, qua refurrexit, duas folummodo no. ctes effluxiste, ac proinde nisi nox institutione sanchi Sacramenti celebris iis duabus addatur, ternarium noctium numerum haberi non poste. Igitur pridie quam in cruce moreretur, iam mystica morte verbi consecratorij gladio immolatus occubuerat, Hec est eximia Gregorij Nyss. doctrina orat. 1. de sesuss. Si reipsa prefinitum horum dierum numerum plane vu perspicere , ( neque enion illi parum deest , se post boram nonam parascenes tempus consideres, qua quidem hord Deminus Patris manibus spiritum commendanit) paulisperattende, & fortesse quod queris inuentes. Qui enim potestate sua cuntta disponit, non ex proditione sibi impendentem necessuatem, non Indeorum quasi pradonum impatum, non iniquam Pilati sententiam expen

Etat, vt eorum malitia sit communis hominum salutis principium, & tausa; sed consilio suo anteuertit, & arcane facrificy genere, quod ab hominibus cerni non poterat, seipsum pro nobis hostiam offert, & victimam immolat, Sacordos simul existens, & agnue Dei, qui mundi peccarum tollit. Quando id prastitit i cum corpus suum discipulis congregatis, edendum, & sanguinem bibendum prabuit, tunc aperte declarauit Agni sacrificium iam esse perfectum. Nam victima corpus non est ad edendumidoneu, si animatum sit: quare cum corpus edendum, & sanguinem bibendum discipulis exhibuit, iam arcana & non aspectabili ratione corpus erat immolatum, vt ipsius mysterium peragentis potestati collibrerat, & anima in illis erat, in quibus eadem ipsa potestas illam deposuit, simulque cum dinina virtute, que cum illa erat consuncta, in ea regione cordis versata est.

3. Quæ autem aptior cruentæ Christi immolationis expressio, quam eiusdem incruenta nostris in aris immolatio: Eucharistia ergo Granadille non absimilis, cuius singulæ partes passionem Domini repræsentant. Siue enim consecrationem spectes, qua sanguis seorsim à corpore ponitur; seu Sacerdotis communionem, qua consumitur hostia, siue Missa ceremonias, nihil occurret quod non passionem spiret, quod non Caluariam redoleat. Siquidem in hoc admirabili Paradisi flore non tortilem quidem coronam aspicias, sed intextum è spinarum punctionibus quasi totidem carbunculis gloriz diadema, quo lesuani capitis illuminatur casaries; ibi non tres claui, sed illustres clauorum fixuræ etiamnum hiantes ad animarum azylum; ibi denique natiuis expressa coloribus tota Dei morietis historia, inxta illud Apostoli: Quotiescumque manducabitis panem hunc, & calicem bibetis, mortem Domini annuntiabitis, dones veniat: id est, interpretatur Theophylactus, eo affettu debetis esse imbuti, cum sumitis tucharistiam, perinde quasi in illa ipsa Christi essetis vespera, adesque cana, e idemque accumbereis thoro, es ab ipso Christo acciperetis sacrum illud. Illa enim ipsa est cana, es illam ipsam mortem annuntiamus, id est, demonstramus vique ad secundum e insaduentum. Facessant igitur carnalium rosa voluptatum, quibus impis sele coronare properant antequam marcescant, sola nobis fragret immarcessibilis Eucharistia granadilla, horti Ecclesiastici decus, & ssorum ocellus, ea cor nostrum coronemus, ne nostris vnquam animis excidat Dominica passionis memoria: Cum ipsa viussica sit vina expressio mortis.



### PLANTÆ. EMBLEMA XCII. RORARIA IVGI RORE

SVB ARDENTI SOLE
MADENS.



Perpetui voris nomen er omen habet.
Sel vbi languentes radio ardentibus herbas
Afflat, er aftiuo lumine torret agros.

In foliis rorella cauis argentes roris

Grana tenet nitido fplendidiora vitro.

Planta humilis, sed rore tamen samosa perenni s

Mirum ex atherea posse madere sace.

### APODOSIS.

Rore madent humiles anima, quas vulnere manans
Iugis adorandi corporis humor alit.
Quò magis interius sol Eucharisticus ardet,
Flammatoque magis lumine corda calent:
Hoc magis athereo storent persusa liquore;
Cælestesque souet sernidus astus aquas.
Gratia abundanti quicunque madescere rore
Percupis, hunc solem suspice, rore stues.
Nec supeas, si rore sinum sol ignens implet:
Rorida enim nebula delitet, unde pluit.

### FONS EMBLEMATIS.

Oraria paruula quidem planta, sed elegans, Neceribus forsan incognita, sed aduersus plerosque morbos esticax, potissimum verò contra tabem & phthisim saluraris, forma capillaribus herbis affini, nascens arenosis ac riguis locis, hac in re meretur admirationem, quod ardentibus meridiani folis exposita radiis, sua tamen folia instar pulilli cochlearis concaua roscido semper humore madida conseruar, adeo ve tenera foliorum lanugo diuersis roris guttulis instar vnionum pellucidis semper humecteur. Vnde roraria dicta est à recentioribus, à nonnullis rorella, à Dodenzo historiz stirpium, pempradis 3.1.5. c. 17. vocatur ros solis, à rore quo sub ardenrissimo solis æstu mader, quam & ibidem sic describit : parua & humilis hæc herba est, foliola haber in tenuibus pediculis pauca, exi-Sfiii

gua, rotunda, aliquantulum concaua, vnà cum cauliculis hirfuta, ac rubentia, ardentissimis temporibus, subque feruidissimo solis astu, ipsà meridie, ac post, rore humoreque madentia. Cauliculi inter hac surgunt quadrantales, aut minores, in quibus flosculi candiduli, tenuissima ac capillacea radicula sunt. Nascitur locis desertis apricis, sed riguis: colligirur cum Cali constitutio serenissima suerit.

### INTERPRETATIO.

Vid aptius per rorariam, humilem quidem, fed elegantem plantam, iugi rore madidam, ac niueo flore conspicuam, quam B. Virginem intelligam, quæ sub ardenti iustiriæ solis aspectu, colestem Verbi diuini rorem humili sinu suscepit, & illibatum Paradisi florem virginali radice protulit? Illa quidem instar rorariæ perhumilis, quæ Dei filium, quem Prophetæ sitibundi quasi rorem mellifluum his olim vocibus experebant: Rorate cali desuper, & nubes pluant instum, potentiori humilitatis, quàm integritatis illecebra suum in gremium attraxit. Nouerar enim editiora loca rore carere, quo humiliora madent; tum quòd vapor ex quo ros gignitur non nisi è locis cauis& humidis exhaletur, tum maximè quod venti sublimiora loca persantes vaporem dissipent, eiusdemque in rorem concretionem impediant. Si igitur, ait Bernardus ser. 1. Super Missus est, Maria humilis non fuisset, super cam Spiritus sanctus non requieusset: si super eam non requieuisset, nec impragnasset; quomodo enim de ipso semetipse conciperet ? patet itaque quia ve de spiritu sancto conciperet, sicut ipsa perhibet, respexit Deus humilitatem ancilla sua potisu, quam virginitatem: & si placuit ex virginiz

tate, tamen ex humilitate concepit. Unde conftat quia etiam ve placeret virginite, humilitas proculdubio fecie. Ideo igitur ambrosius Verbi diuini ros è cœlo in Mariæ sinum decidit, quia præ omnibus sese humilem exhibuit sicut enim roraria roscido nullatenus humore madefierer, nisi paruula folia cochlearis instar concaua, quibus ros adhærescit, explicaret; ita nec cœlesti rore Virgo innocens humectaretur, nisi prius humiliaretur, ea quidem humilitate quæ fœcundam integritatem, ad diuinam efferrer maternitatem. Vt autem rorella inter plantas humillima candidulis floribus turger, ita Virgo perhumilis niueum incarnati Dei florem protulit, Iesum, inquam, nomine & omine Nazarenum Audi Bern.ser. 2. de aduentu: Virgo Dei genitrix virga est, flos filius eius. Flos itaque filius Virginis, flos candidus, flos in quem prospicere desiderant Angeli, flos ad cuius odorem reniniscunt mortui, & sient ipse testatur, flos campi, & non horti: campus enim sine omni humano floret adminiculo; sic omnino Virginis aluus floruit; sic inuiolata Maria viscera tanquam pascua eterni viroris florem protulere, cuius pulchritudo non videat corruptionem, cuius gloria in perpetuum non marcescat. Itaque rorellæ planè similis candidum florem concepit, vbi feruentibus æternis solis afflata radiis, concauo humilitatis sinu, Dei filium quasi rorem excepit, cuius arcana generario, & occultus in terram virginalem illapfus; & quidem noctu, quo maximè tempore ros defluit: Cum enim quietum silentium contineret omnia, & nox in suo cursu medium iter haberet; omnipotens sermo tuus de cœlo in terram prosiliuit, Sap. 18. 14. Et vide si non virumque solem videlicet & rorem connectat Ecclesia; dum in vigilia Natita canit: Orietur sicut sol Sf iiii

Saluator mundi, & descendet in veerum Virginis saut imber super gramen. En rorda sub acdemi sole rore madida.

1. Quidni & huic plantæ fidelem animam affimilem, quæ solis Eucharistici irradiata fulgoribus, iugi gratiarum imbre,& margaritifero diuini cruoris rore perfunditur? Ros suauem & vitalem halitum animantibus aspirat, vt noxium calorem mitiget : idem præstat ros è sacro calice destuus, teste Chrysoft. ho. 46. in Ioan. Si quie uftuar, ad bunc funtem se conferat, & recreabitur: astus mitigat non solares, sed ques sonice sagites imprimum. Ros terram irrigando fœcundat, & herbescentem segetum viriditatem euocat ac nutrit: Nil etiam diuino cruore fœcundius, ab eo enimomnis Ecclesiæ sertilitas, cum omnia sanctorum merita inæstimabili illius meria to fulciantur. Ros orientis solis afflatu concrescens transit in manna, adversus plerosque morbos efficax: pretiosi liquor calicis charitatis ardore condensatus, nobis aduersus ægritudines animæ remedium fuggerit. Culin beneditione folemni fueratus, verba sunt Cypr. de coma Dom. ad totins hominis vitam fulutemque proficit, simul medicamentum & holocaustum ad sanandas instrmitates, & purgandas iniquitates exestens. Ros nonnisi nocte serena gignitur, cum cœlum tranquillum est, eo enim aut ventis, aut violentis imbribus intestato, vapor sursum euocari nequit, nec in rorem concrescere: Nisi tranquilla sit anima eà quiete perfruens que mitibus ac humilibus corde promittitur, nunquam rore cœlesti perfunderur. Duplicem in scripruris rorem subrilirer distinxit Gillebertus ser. 42. in Cant. expendens illud Cant. Caput meum pleuum est vore, & vincinni mei guttie nectium. Rorem videlicer noctis, cuius gutte

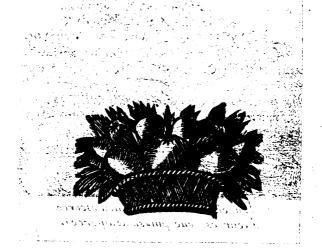
gelide fint & tenebrofe, & rorem lucis, cuius gutte splendida fint & feruida, iuxta illud Ifaia 26. Res sum, res lucis. Ros Eucharisticus gelidis & tenebrosis mentibus ros noclis est; iis verò quas & gratiz splendor, & iusticiæ sol illustrat, ros lucis à Christo velut à lumine exaltato desluens. Hinc August. enucleans hunc versum Ps. 132. Sicut ros Harmon qui destendie in montem Sion, vbi præmisit Hermon Hæbræis idem esse ac lumen exaltatum; subdit diumi eruoris rorem non aliunde, quam ab illo lumine exaltato in aram crucis promanare. Hermon, inquit, interpretari dicitur lumen exaltatum. A Christo ergo ros, nam nullum lumen exaltatum, niss Chri-Stus. Quomodo exaltatum est? Primo in cruce, postea in cale. Ergo lumen exaltatum Christus; inde est ros Hermon, opeate rorem istum, compluimini inde. Quem verò alium quam lucis rorem, ab isto lumine rorido nostras in aras exaltato expectare libeat, cuius illitu mentis cæcitas, mortis vmbra, errorumque tenebræ dissipentur? Apposite Laurentius Iustinianus in fasciculo amoris c. z. Apernie, inquit, in conaculo posita, atque in suoreme Dei sapiontia connentu Discipulorum confituta es finne, indeque dilectionis pracepta, tanquam Divinitatis imainaris, & amoris emisti iacula, quatenus unmerfan illuftraret Ecclefan, samque saluberrimo transfigeret vulnere churitatis. Nimirum ros è Sacramento defluens, ita est de iustitiz solis splendore lucidus, vt de eiusdem ardore sit seruidus, vnde mentem simul illuminar & accendit.

3. At vnde rorariæ foliis ros iugiter adhæret, nisi quia riguis & imis nascitur locis, ex quibus vapor ardore solis euocatus in rorem facile concrescit? vis ergo cœlestium imbre gratiarum irrigari, & diuino cruore iugiter irrorari, esto planta humilis

### ORPHEVS EVCHARISTICVS

610

fecus fontem Saluatoris, secus decursus aquarum in vitam æternam salientium. Non enim destuet ros salutaris, non descendet irrorans Dominus, nisi prius per synceram humilitatem descendas, Audi Augustin ps. 33. v. 19. Altus est Deus, humilis est Christianus: si vult ve altus Deus vicineturilli, ille humilis sit. Magnamysteria, fratres, Deus super omnia est crigis te, co non illum rangis, humiliat te co ipseadte descendie. Superbis enim resistit, humilibus autemdat gratiam. Itaque si rorariæ instar coram Eucharistico solo deprimar, si concauo humilitaris sinu rorantes ipsius radios, excipiam, tunc assuet, mihi ros supero ex ardore perennis.



### FRVCTVS. EMBLEMA XCIII. PEPO NIVEVMAGNVM

INTRA CORTICEM INCLVSVM

HIATV PRODENS.



La chair que couvre mon escorce Leur est une puissante amorce.

93

Andidus erumpensagnellus hiante peponis Cortice, Tartaria regibus esca datur, Vellere splendenti vessit, quos carne saginat; Vnus & ad vesses sufficit, atque dapes.

Cortice sub niueo specieram candidus Agnus
Delitet, Agnetis martyris vinus amor.
Non nisi regales animas hac nobilis esca
Addecet, angelicis difflua deliciis.
Vindilla cupidos molli nec vellere vestit,
Carne nec infames integer agnus alit.
3i cupis his nutriri epulis, rex esto, rebelles
Cordis & affettus relligione doma.
Ni prius integritas niueum te secerit agnum,
Non agni nitida carne mereris ali.
FONS EMBLEMATIS.

D Eatus Odoricus in itinere quo perrexitad ma-Dgnum Cham Tartarorum, referente Rhamusio: rem, ait, admirabilem scribo, non à me visam, sed ab hominibus verè fide dignis auditam, asserentibus in quodam regno esse aliquos montes nomine Capescos, vbi nascuntur permagni pepones, qui maturescentes aperiuntur; & intra eos reperitur animal, ad instar agni pusilli, quod habet peponem & carnem simul. Et rursus in alio loco: quodam die, inquit, vidi belluam ad magnitudinem agni albam ad instar niuis, cuius lana zmula gosiypij facile à cute vellebatur. Circunstantes interpellati dicebant, datam à magno Cham cuidam Baroni pro carne optimâ humano victui inter alias omnes, ad regum delicias. Subdiderunt montem esse Capesci nomine, in quo pepones nascuntur magni, qui maturescentes hiant, & huiusmodi bestiam exerunt.

### INTERPRETATIO.

I. Inter eximia Eucharistiæ Symbola, vix fortasfis occurrer elegantius eo, quem tabula repræ-

sentat, pepone singulari, cuius hiatu niueus agnus erumpit : constat enim Christum in scripturis passim agni nomine designari, cuius ea vox ex Ierem. 11.19 Et ego quasi agnus mansueus qui portatur ad villimã, cuius cádido vellere vestimur, carnibus alimur, cruore mebriamur; quem S. Andreas omnipotenti Deo immolabat quotidie, cuins carnem postquam omnis populus credentium manducauerit, ipse qui sacrificatus est integer perseuerat & vinas. Nec mysterio vacat perpetuum illud duorum agnorum holocaustum, quorum alter mane, alter vespere, ex Dei præcepto Numer. 28. offerebatur, cæteris omnibus Mosaicæ legis præcelluisse facrificiis: id enim non aliunde ortum habuit, quam quod iuge nouz legis holocaustum, agnum, inquam, Eucharisticum vinacius adumbraret. Huic enim sempiterno duorum agnorum holocausto relique omnes, sue ex auibus, siue ex pecoribus victime, quasi appendices adiungebantur; quo nobis infinuarecur omnia impropria bonorum operum sacrificia, & omnes eleemosynarum, ieiuniorum, ac orationum hostias, ab agno Eucharistico quali principe victima vim præcipuam, valoremque mutuari. Eapropter in veteri testaméto gratior Deo semper extitit ex agno, quam ex quauis alia animante hostia, vt patet in Iusto Abel ouium primogenita videlicet agnos immolante, in Abraham agnum masculum loco filij ingulante, in Hebræis agnum paschalem in Ægypto Dei iussu mactantibus, eiusque cruore superliminaria domorum illinentibus quod huiusmodi mite, simplex, castum & innocens animal, agni Eucharistici puritarem, mansuetudinem, innocentiam, caterasque virtures ad viuum repræsentaret, cuius nunc sangnine domus interioris superliminare linimus, dum in sacra

fynaxi passionis eius recordamur, vt exponit Gregor. M. ho. 22. in Euangelia, his verbis: Que sit sanguis agni non iam audiendo, sed bibendo didicimus, qui sanguis super verumque postem ponitur, quando non solum ore corporis, sed etiam ore cordis hauritur: Nam qui sic Redemptoris sui sanguinem accipit, vt imitari passionem illius nondum velit, in uno tantum poste sanguinem posuit. Quid verò est illum ponere in superliminaribus domorum mens nostra domus est, suius domus superliminare est ipsa intentio, qua praeminet astioni: qui igitur intentionem cogitationis sua ad imitationem Dominica Passionis dirigit, in superliminari domus agni sanguinem ponit.

2. Christus igitur sub accidentium cortice velut agnus delitescit, quem eo nomine ter in Missa veneratur Ecclesia, ex Sergii Pontificis instituto anno 701. decantans: Agnus Dei qui tollis peceata mundi miserere nobis. Iure quidem Agnus Dei, tum quod soli Deo offeratur, tum quod ita sit homo, vt Dei sit filius : filij autem agni vulgo nuncupantur, ve observanit Clemens Alex. l. 1. Pædag. c. 5. Quoniam inquit, scriptura pueros & infantes agnos vocat, Deum qui est Verbum, qui propter nos homo factus est, qui nobis in omnibus assimilari volebat, vocauit agnum Dei, filium Dei, infantem Patris, vtique quatenus hominem. Quò respexit S. Paulini musa dum pueros à baptismo recentes, & vt loquitur, niueos corpore, mente, habitu, agnos appellauit, vipote Dei agno pastos, iuxta morem veteris Ecclesia:

Circunstansque rudes festis altaribus agnos Cura, salu: seris imbuit ora cibis.

Vt autem ex agni Emblematcii lana go Typij zmula vestes regiz confici solent; sic ex agni Eucharistici vellere, animz nuditas operitur: quippe qui, vt cum Hieronymo loquar, non solum panguine suo nos re-

demit, sed & lanis operuit, ve algentes insidelitate, sua veste calefaceret, vt audiremus Apostolum nobis loquentem: quotquot in Christo baptisati estis, Christum induistis. Sic ille in c.53. Isaiæ, quam doctrinam videtur hausisse ex Gregor. Nazianz. oratione in san-Aum pascha, vbi siç disserit: Agnus sumitur ob innocentiam nempe, & veteris nuditatis indumentum :talis etenim hostia propter nos oblata incorruptibilitatis est & vocatur indumentum. Portò sicut agni nostri caro, præ omnibus regiæ mensæ ferculis sapida, solis præbet delicias regibus, iis, inquam, qui domitis cupiditatibus, triumphatisque vitiis sibimet gloriosè & feliciter imperant; ita vellus eiusdem aureo Iasonis vellere pretiosius, non nisi regales animas induit & exornat, quæ diuinæ confortes naturæ, Deoque ipso saginatæ, nil nisi diuinum spirant, nil nisi præcessum & illustre moliuntur.

3. Tandem vt agnellus Symbolicus peponis hiatu proditur, quem aliàs sub eius cortice delitescere nemo suspicaretur; ita fidei lumine penetratosacrarum cortice specierum, Agnus Dei intus latitans fidelibus aperitur, qui facrilegis & infidelibus operitur. Hiabat plane cortex Sacramétalis, suoque latentem agnum hiatu prodebat Pio Petri Damiani parenti, qui cum factus monachus Abbati suo sacrum facienti singulari deuotione ministraret, quadam die, vri refert Damianus 1. 6. ep. 24. perlecto Euangelio, cum cœlestes ille victimas immolaturus esset, agum inxta altare vidit assistere, quem cum voluisset repente corripere, tremefactus expauit, manumque in eum extendere non prasumpsit. Cumque adid peruentum esset, Ut corpus Dominicum frangeretur, prafatum agnum super mensam altaris vidit quem cum defixis obtutibus denuò miraretur, repente disparuit. Quod dum V enera-

### ORPHEVS EVSCHARISTICVS

616

bilis Abbas ex relatione ilius qui hos viderat, agnouiffet, occultandum esse precepu. Cum igitur sub Sacramenti cortice viuus & verus agnus lateat, cuius
vellere induimur, cuius carne pascimur, cuius sanguine potamur: quotquot refrigescente iam charitate algemus, quotquot ex diuturniori inedia samescimus, quotquot interni peccati somitis astu
sitimus, ad hunc Agnum niue candidiorem, amabilem Agnetum sponsum ardenter hiemus ipsius lana
vestiendi, ipsius carne sagimandi, ipsius cruore inebriandi. Nostra quidem nuditas, sames, & sitis, satis superque nos ad illum ore ac pectore suscipiendum mouent & excitant: sed etiams huiusmodi
deesset inuitatus, suauiter nos, ac fortiter sub Sacramenti cortice care latitans inuitat ad esum,



ASTRA

## ASTRA. EMBLEMA XCIV. STELLA NEBVLOSA

CANCRI, EX QVINQVE STEL-LVLIS CONFLATA



D'Euribus ex fiellis, queis confiellatio Cancri splendicat, una magis, qua nebulofa, placet. Quinque subobscuro constances lumine stellas Conciner arcano nubila stella sinu.

Τt

### APODOSIS.

Inclusum nebulis Satramentalibus astrum
Fulget in altari, quinque minora ferens.
Quinque cicatrices totidem nebulosa videntur
Astra, quibus Domini splendet hiulca caro.
Sub specierum vmbrā magus astuat ignis amoris:
Erumpunt mediu sidera vulneribus.
Vulneribus mihi, Christe, tuis ve sidera donas;
Sic instige tuis vulnera sideribus.
Qua mihi sulgureis instiges vulnera stellis,
Vulnera amoris erunt; vulnera amoris amo.

### FONS EMBLEMATIS.

IN vnica stella nebulosa cancri, spectantur per tubum opticum quini stellarum tumuli, ex nubi-lo constantes lumine, aliquot intermicantibus stellis; inter quas & circumcirca candidum assusum lumen, albæ instar nubis. Ita Nierembergius l. 2. hist. Natur. c. 15.

### INTERPRETATIO.

1. Polichre Sapiens c.7. sapientiam increatam, incarnatamque describens, ait: Emanatio quadam est claritatis omnipotentis Dei sincera: & ideo nibilinquinatum in eam incurrit. Candor est enim lucis aterna, & speculum sine macula Dei maiestatis. Quippe Christus in Sacramento delitescens plane sincera est diuinæ claritatis emanatio, nihil tenebrosum, nihil inquinatum admittens, & verè candor lucis æternæ etiamnum quoad humanitatem, quæ ibidem niueo incomparabilis gloriæ splendore redimita, tum militantem, tum triumphantem illuminat Ecclesiam, soli suppar, qui vt cum S. Dionysio

loquar c. 4. de divininis nominibns, totus lucens & splendidus semper, omnibus etiam qua eius lucem capere possume collucet, habetque lumen per omnia diffusum, sursum & deorsum; ac si quid est quod ei non participet, id eins luminis tenuitati aut paruitati non est tribuendum, sed iis qua quia apta non sunt ad capiendum lumen, ad illud capiendum non explicantur. Itaque illisu radine immensa Splendoris magnitudine penetrat, ad vitam excitat, alit, auget, absoluit, purgat, renouat, colligit, connertitque ad le omnia. Quibus verbis nihil ad rem Eucharisticam accomodatius. Christus enim in Sacramenti nebula sursum in calis, deorsum in templis gloriæ quidem lumen comprehensoribus, gratiz verò radios viatoribus diffundit, vipote ad capiendam eius lucem idoneis:quòd si qui sint qui dissulum vndique lumen non excipiant, id non luminis renuitati, sed prauæ corum dispositioni tribuendum; quòd lethalis culpæ, vel infidelitatis catena constricti, ad splendorem eius capiendum non explicentur. Quos enim suz claritatis capaces inuenerit, illos ad vitam immortalem excitat, gratiam, quæ animæ vita est, adaugendo, illos alit vitali suz carnis, & sanguinis influxu, illos à peccatis plerisque sæpius absoluit, illos purgat & renouar affusa spiritus nouitate, & ampliori gratia illos colligit, & per terrena dispersos ad vnum & totius vnitatis centrum, vi sacræ Communionis, reducit; illos denique non solum ad se, verum & in se convertit.

2. At vnde ista immensa diuinæ carnis claritudo, & admirabilis sideris nostri splendor? nisi ab eius occasu,à quo præclariores glorias sæneratur? Vnde non nisi vergente passionis occasu, in Ecclesiæ cælo Sacramentali inuolutum nebula ortum est, vt mortalibus innueret se præcipuos ab instatis mortis oc

Tt ij

casu mutuari sulgores: nisi enim prius in cruce oci cubuisset, non iam immensam ex hiulcis cicatricibus,quasi totidem stellarum intermicantium tumulis, circumquaque spargeret claritatem. Cui proinde mirè conuenit quod de sole Zeno Veronensis fer. de refurr. disserir: Sol quotidie nascitur, eademque die qua nascitur, moritur; nec tamen instantis sinis sorte terretur suos ve répigret cursus, ve horas as momenta producat, vt saltem paulo diutisus diei sui demoretur in vita, sed fidelis semper, semper intrepidus, ad sepulchrum nottis cognata contendit, scissi in ipsa se habere quod visit. Denique adimitur ei ortus, si ei auferatur occasus. Quid pulchrius? quippe sidus nostrum eadem die, hoc est, intra 24. horarum spatium, qua in Eucharistia oritur, in Caluaria moritur; nec tamen instantis finis sorte terretur, quin imò alacrius ad mortem immortalis gloriæ obstetricem contendit, haud nescium se in ipsa habiturum quòd beate viueret, quòd ex quinque cicatricum stellis gloriz radiosvibraret: adeo vt ei prorsus ademptus foret ortus, si talis ei fuisset ablatus occasus. Siquidem ab huiusmodi occasu ortus est beatæ immortalitatis splendor, quo nunc sub specierum nebulâ, sole micantius effulget, & in sacri corporis vulneribus caperunt radiare quinque sydera, ex quibus stella nebulosa coalescit. Nimiru diuinus noster triumphator plagaru cicatrices in rediuiuo corpore seruare voluit, vrindelebiles victoriarum suaru notas, & augustos vberioris gloriæ suæ characteres ; Quasi , inquit Augult. ep. 48. ad Deo gratias q. 1. si quisquam vir fortis pro patrià dimicans, multa aduersa vulnera exciperet, & peritissimo medico qui hac ita curare valeret, vt & cicatrices nulla apparerent, ipse potitu diceret, sic se velle curari, ut magis essent in corpore suo vestigia vulnerum, tanquam tituli gloriarum.

3. Vulgò docent Astrologi sidera non folius lucis & morus interuentu, sed per alias etiam occultas vires aliarum qualitatum effectrices, quas influentias vocant, in mundum sublunarem influere: adeo vt non folam lucem motu circumuectam, ad omnia effecta que ipsis ascribuntur susticere existiment; sed insuper speciales cœlestium corporum exigant afflatus quibus subscribunt D. Th. quodl. 6. art. 19. & D. Bonauent, in 2. dist. 14.q. penult. Nebulosa quidem Dominica humanitaris stella, micantibus quinque cicarricum stellulis, in ipsos cœlites accidentalis gloriæ influit augmentum, & nouis in dies illustrationibus, piisque affectionibus fideles animas illuminat & accendit : verum insuper per arcanam virtutem martyribus militaturis inuictam fortitudinem inspirat, dum ad sacrorum vulnerum aspectum, inflicta sibi vulnera incredibili tolerant alacritate. Quod eleganter edisserit Bern. Ser. 61. in Cant. Vult benignus dux denoti militis vultum & oculos in sua sustolli vulnera, vt illius ex hoc animum crigat, & exemple sui reddat ad tolerandum fortiorem. Enimuerò non sentiet sua, cum illius vulnera intuebitur. Stat martyr tripudians & triumphans, toto licet lacero corpore, & rimante latera ferro, non modo fortiter, sed & alacriter sacrum è carne suà circumspicit ebullire cruorem. V bi ergo tunc anima martyris? nempe in tuto, nempe in petra, nempe in visceribus Iesu, vulneribus nimirum patentibus ad introcundum. Si in suis esset visceribus, scrutans ca ferrum profecto semiret, dolorem non ferret, succumberet, & negaret. Nunc autem in petrà habitans, quid mirum si in modum petra duruerit? Ergo ex Christi vulneribus martyris fortitudo, inde plane potens ad bibendum calicem Domini, & calix hic inebrians quam praclarus est! Tr iij

preclarus inquam atque iucundus, non minus imperatori spectanti, quam militi triumphanti. Vide quantam martyri fortitudinem stellæ nostræ nebulosæ sacrarum cicatricum stellulis intexmixtæ conspectus influat, vt non sentiat sua, dum sui imperatoris gloriosa vulnera contuetur. Idcirco Dominus per niueam accidentium nebulam quinque plagarum stellulas oltendir, vt. earum influxu & intuitu martyrij candidatus animetur, nec refugiat calicem mortis, dominico prius calice inebriatus: Immò potius ducis exemplotriumphales plagas ambiat, quibus caro rediuiua stellis micantius in colo sulgebic. Non enim, inquit August. 1. 22. de ciuit. c. 20. deformitas in eis, sed dignitas erit, & quadam quamuicin corpore, non corporis, sed virtutis pulchritudo fulgebit. Vis ergo diuini sideris Sacramentali nebula inuoluti afflatu inter aduersa roborari? quinque cicatricum stellulas intuere, nubem, fidei acie penetra: quinque latent bac sidera nube.



### METEORA.

### FVLMEN INTRA NV

BEM SVIS SE PRODENS

FYLGETRIS.



L'esclair foudroyant nous reuele, Ce qu'en son sein elle recele.

Sie vibi visceribus terra expiratus in auras Halisus intrause nubis inanelatus: Carecris algentes crebro velus ariete muros Consutis, ardorem frigidus auges obex.

### 664 ORPHEYS EXCHARISTICYS

Terrifico reboans mugitu concaua nubes,
Fulminea prolis pondere presa gemit.
Fit via vi, prodit soboles ruptoque parentis
Ventre, reluthantes dissipat igne notos.
Seque cauâ firnace rotans stagrantibus alis
Aislat, & campis, qua data porta, furit.
Ignea declarant arcanum sulgura sulmen,
Proditur & proprio lumine stamma latens.

### APODOSIS.

Fulmen inardescit Sacramentalibus umbris: Nube coarctatum fulgetra crebra vibrat. Nubibus e sacris erumpens gloria carnis, Angelicas acies luce micante beat. Nubibus è sacris erumpens fulgur amoris, Vrit adorandà corda pudica face. Nubibus è sacris crumpens flamma furoris Destinat aternis impia corda rogis. Sacrileges terrore quatit, recreatque sideles, Fulget iis, illis fulgurat atque tonat. Angustà nunc nube latens euadet hiulco Ventre minax, summi tempore iudicij. Proque tribunali residens, in nube coruscâ, Vlcor inextincto puniet igne reos. Non furor illius fatali fulmine perdet, Ques mode vitali fulmine aduret amor.

### FONS EMBLEMATIS.

Fulmen est exhalatio ignita, que sepius intra nubem in lapidem concrescit, qui tanquam bombarde globus truditur. Incenditur verò talis exhalatio, que admodum sicca esse debet, vel per motum, vel per antiperistassim, se quia accensa rerest, magnoque conatu exitum è nube frigida se

densa ac diu reluctanti quarit, dum eam tandem rumpit, horrendum edit tonitruum. Porrò fulmen intra nubem latitans siue sit subtile & penetrans, siue crassius & ad modum cunei terebrans, antequam è nube magno impetu excutiatur, crebris solet sese prodere sulgetris, siue pramisso sulgure. Fulmen autem à sulgure differt, quia spiritus sulguris & rarior ac minus compactus, sparsim & per intervalla incenditur; sulminis verò vno icu ac totus contertim. Deinde quia maiori vi ad sulmen opus est, quàm ad sulgur: vnde vult Seneca sulgur nihil aliud esse, quàm slammam suturam sulmen, si plus virium habuisser. Hac carptim ex Conimbricensibus tract.

2. in lib. meteor. c. 5. vide plura c. 4. vbi de sulgure disputant.

### INTERPRETATIO.

1. L'Vlmen Verbum Patris, cuius coruscationes 🖵 illuxerunt orbi terræ, cuius Euangelium quafi vox tonitrui in rota: vt ait Pfaltes Pf. 76. 19. quod de colo diuinitus intonans mundum rotæ designatum hieroglyphico concusserit. Scribit Pierius 1.30.c.27. Clearchum Heraclez tyrannum eò deuenisse dementiæ, vt & fulmen ferret, & filium tonitruum appellaret. At Pater æternus verè altitonans, verbum suum quasi fulmem sœcundæ memoriæ sinu concepit, quod iuxta Isaiz votum c. 64.1. colos dirumpens, in hæc ima descendit, motu quodam irregulari, quo solent ruere fulmina. Sicut enim illa ideo feruntur oblique, quod hinc natura ignis sursum euocet, hinc verò vis qua impelluntur è nube deorsum premat: vnde neutra vi alteri cedente, necesse est vr mediá ferantur vià, donec fracto ignis sursum nitentis conatu, in infima labantur; vnde

etiam oritur vt montes & editiora loca primum feriant, quòd eis oblique ruentibus primum obuiam fiant: ita planè Verbum Patris è cœlis obliquo, vt fic loquar, motu descendit : quod hinc sursum illud euocaret ignea erga Angelos charitas, illinc deorsum deprimeret vehemens erga homines pietas: vnde contigit vt Mariam Virginem quasi montem excellissimum afflarer, immò & inregra illius viscera penetraret. Olympias Alexandri mater priori nocte qua se viro adiunxit, existimanit facto tonitru, in vrerum sibi fulmen illabi, ex cuius ictu magnum excitatum est incendium; verum id somnium inane extitit: At B. Virgo Dei filium quasi fulmen è cœlo lapsum, immensum divini amoris vbique excitaturum incendium, verissime castis suscepit visceribus, sine vlla virginalis vteri scissura, qui subrilissima fulmineæ prolis slamma penetratus est, non terebrarus. Hoc fulmen intra Mariani sinus angustias conceptum, nunc inter Sacramentalium nubem specierum magis ac magis inardescit: quippe sicut exhalatio aduersus vrgentia gelida nubis latera vnito robore obluctans, & ex pugna inualescés ignescit; ita Christus pridie quam pateretur, hostili Iudaicz inuidiz frigore circumobsessus, sese intra angustam accidentium nubem recepit, quasi sparsas vires recolligens; vnde factus validior in flammas infinitæ charitatis, qua silos in finem dilexit,& amoris fulgetras exarsir, quibus fidelium corda ad consummationem vsque fæculi collustrabit & accendet.

2. Seneca l. 2. natur. quæstionum c. 40. tria facit fulminum genera, primum quod terebrat, alterum quod dissipat, postremum quod vrit, quæ quidem in se collecta complecti videtur Eucharisticum ful-

men. Primum terebrans admodum subtile, flammæ tenuitare, obuia quæque sacile penetrat: ita Deus absconditus suauiter in coelestes animas illapsus, præcordia purissimo dilectionis igne permeat & peruadit. Secundum fulmen dissipans ex coacto fulphuris halitu concretum rumpit id omne, in quod impingit, & vt aiunt Conimbricenses loco cit. Per id foramen quo ingressum est regreditur: Non absimile fulmen Eucharisticum, siquidem impia rumpit pectora, ac per os facrilegum, quo ingressum est, illicò regreditur. Appositum ex Cypriano l. de laptis exemplum accipe: Puella paruula que panem mero mixtum de idolorum immolatione gustauerat, vbi de manu diaconi paululum sanguinis Dominici accepit, illico sequuteu est fingultus & vomitus. In corpore atque ore violato Eucharistia permanere non potuit, sanctificatus in Domini sanguine potus de pollutie visceribus erupit. T anta est potestas Domini, tanta maiestas. Quid autem aliud est Sacramentum ex ore violato erumpere, quam fulmen dissipans per idem foramen, quo introiuit, confestim exire? Postremum tandem fulmen magis igneum est, quàm flammeum; vnde & magnas ignium notas percussis inurit, quas tribus modis imprimit: vel enim vrit tantum, vel accendit tantum, vel etiam comburit. Quippe potest aliquid vri,non tamen comburi: & comburi aliquid potest, non tamen accendi: Nihil tamen accendi potest, quod non vratur, licet fieri possit vt accensum non comburatur. Vrit Eucharisticu fulmen incipientes, accendit progredientes, comburit perfectos. Primus igitur infusæ dilectionis gradus vstio, secundus accensio, tertius combustio. Vrit incipientes inchoatæ charitatis ardore; progredientes accendit vberioris gratiz flamma. Sie Xauerium vehementius accendit, vt fulguris instar tot Indiæ regna peruolaret, & eo quo stagrabat incendio succenderet:
Hinc interioris stammæ præcordia depopulantis
impatiens clamabat: Satis est Domine, satis est. Sic
B. Monicam accendit, vt à sacra mensa surgens nil
nisi cœlestia spiraret, & amore nimio languida diceret: Volemus in cœlum. Denique perfectissimos
comburit: tantum enim in cordis altari dilectionis
incendium excitat, vt victimam simul & aram omnino consumat. Sic Virgo Deipara filij corpore iugiter pasci solita, voraci mystici sulminis stamma
penitus combusta, præ nimio erga Deum amore creditur extincta. Sic Apostolus clamitans: Vino ego

iam non ego, vinit verò in me Christus.

3. Cærerum fulmen nostrum, Sacramentali nube coarctarum, tribus potissimum sese prodere soler fulgetris; primo gloria, altero gratia, tertio gehennæ. Primum è gloriosa Christi erumpens humanitate, quoslibet beatorum spirituum ordines afflat, & ad tanti venerationem mysterij inducit. Audi Chrisost. ho. 83. in Matth. Ea re nos alimur, quam Angeli videntes tremunt, nec absque pauore, propter fulgorem qui inde resilis aspicere possunt. Merito quidem, quis enim fulmen suis se prodens sulgetris intrepidus intueatur? Secundum gratiæ fulgerrum fideles animas in tanri contemplatione Sacramenti defixas pleno venerationis horrore percellit. Ab hoc fulgetro charitatis ardores, & scientiarum lumina tum Angelicus, tum Seraphicus Doctores deprompsere. Ab hoc B. Ioannes Saguntinus Eremitani noîtri Ordinis iubar, & Salamantica patronus. cœleflum arcanorum notitiam singulis diebus hauriebat. Postremum gehennæ fulgetrum facrilegos vltrici flammâ deuorat & absumit, de quibus Cyprianus l. de lapsis: Nec hic esse sine pana possunt, quamuis necdum dies venerit pana. Plettuntur interim quidam, quo ceteri corrigantur. Exempla sunt omnium tormenta paucorum. E multis vnum seligam. Cum quadam mulier arcam suam in qua Domini sanctum fuit, manibus indignis tentasset aperire, igne inde surgente deterrita est, ne auderet attingere. At, amabo, quid aliud extitit ignis iste fulgureus ex arca prosiliens, quam vindictæ fulgetrum? Similiter nefarius ille sictor, qui Olympij Exarchæ iussu, S. Martinum Papam Missam celebrantem occidere nisus, emicante sanctissima hostiz fulgure confestim excecatus est. Appositè Chrysost. ho. 24. in Acta Apost. sic in eos qui consecrationis hora garriebant inuchitur: Non effet mirum, si fulmen emitteretur, non solum in eos, sed etiam in nos: digna enim fulmine sunt hac. Quando hi qui horrendà borâ rident abstinebunt à risu? quando abstinebunt à nugis, qui in tempore benedictionis garriunt, nec Deum timent. Denique sententia illa iudicialis; Ite maleditti in ignem aternum, quæ sacrilegos omnes obruer, Eucharistici fulminis sulgetrum erit. Proinde in Samentali nube quid lateat sat fulgetra produnt.



### MONTES. EMBLEMA XCVI. ÆTNA NIVOSO VOR-

TICE FLAMMAS IVGITER
ERVCTANS.

Qualis nineo fub tegmine fornax! Quella fournaize devorante Soubs vne blancheur attrayante!

Tha suo secreta souens insendia damno
Sulphur inexhaustum feruido ab ore vomit.
Quod mirere magis, glacies hiberna cacumen
Occupat, in media inuiolata rogis.

Iuratumque hyemi seruant incendia sædus,

Flammaque cognatas lambit amica niues.

Pacificos hostes in codem culmine cernas,

Sulphuris hinc imbres, hinc volitare niues.

Viuis inextintis niueo sub tegmine fornax

Ignibus; ardentem nix alis alta socum.

### APODOSIS.

Sub niues Deus orb: latens incendia nutrit,
Sidereasque vomit cordis in ima faces.

Quo magis exterius premitur, magis astuat intus,
Hostia & in puncto clausus anhelat amor.

Quos mini feruores slammatus anhelisus asslat!

Nempe teperet amor, ni lasitaret amans.

### FONS EMBLEMATIS.

Laudianus I. 1. de taptu Proserpinæ, Ætnam montem de seribens, inter alia hiec ad rem nostram opportuna & accommodata habet:

Sed quamuis nimio feruens exuberei astu,
Scie niuibus servare sidem apariterque familis
Durescie glacies tanti secura vaporis,
Arcano desensa gelu, sumoque sidels
Lambit contiguas innexia slamma pruinas.

### INTERPRETATIO.

I. PRaclare D. Dionysius I. de coelesti hierac. c.15.

Sancti Theologi, inquit, superessentialem, & qua formari nequit essentiam in igne sapenumerò describunt, tanquam qui multas quodammodo visibiles (si dictu sas est) divina proprietatis imagines pra se ferat. Necenim mediocris inter ignem & Deum absconditum intercedit affinitas, vi ideiro sapius ignis nomine S. Patres Eucharistiam expresserint. Hinc in S. Ia-

cobi liturgià Sacetdos ita populum alloquitur: Dos minus nos benedicat, & dignos nos faciat, qui puris forcipibus accipiamus igneum carbonem, & imponamus in ora fidelium, ad purgationem & renouationem animarum ipsorum, & corporum. Amen. Cui Damascenus accinit 1. 4. orthod. fidei c. 14. Accedamus desiderio ardenti, manus in crucis modum formantes Crucifixi corpus suscipiamus, & apponentes oculos & labia & frontem, diuinum carbonem concipiamus, ut ignis in nobis desidery co ex carbone comburat péccata nostra, & illuminet corda nostra, & participatione diuini ignis igniamur, & deificemur. Carbonem vidit Isaias 3 carbo autem simplex non est, sed vnitus igni i sic panis communionis simplex non est, sed vnitus Dininitati. Itaque facra Christi humanitas vi hypostatica cum verbo, quod ignis consumens est, vnionis, tota ignescit & inflammatur: adeo vt altaris nostri diuinus ignisæquiorititulo illustria illa mereatur epitheta, quæ Vestæ igni Romani veteres attribuere: quippe peruigil est, semper durans, æternus, sempiternus, inextinctus, immortalis, perpetuò ardens, & víque ad fæculi confummarionem nostris in aris perseueraturus, ad defignandam non tam imperij, quam Ecclesiæ Romana perennitatem. De quo iure possit assirmari, quod de vulgari igne scribit Plinius l. 2 Nat. hist. c. 107. Se ipse parit, & minimis crescit scintillis, cum Christus quotidie seipsum in sacris mysterijs generer, sanctissimum corpus suum, quod de divinitate ignitum est, creando, vt ait Cypr. ser. de cœnâ Dom. post medium.

2. Memorat Arist. 1. 2. de cœlo c. 13. tex. 73. Pythagoræos ignem in terræ centro constituisse, eumque totius mundi focum appellasse. Quod etiam testatur Plutarchus 3. de placitis philosophorum c. 12.

Digitized by Google

Eucha-

Eucharistia totius mundi socus iure merentiori diei potest, in Ecclesiæ cetro, hoc est, in incruento altari diusitus constituta, quo quidem soco destituta frigesceret, oc innumeri sideles paulatim euanescente deuotionis ardore, prænimio superuenientis culpæ gelu tandem interirent. Ad hunc perennem socum incalescunt satis alioquin ex se ardentes Seraphini, nouumque charitatis videntur concipere seruorem, quoties ad hanc slammiuomamæterni amoris sornacem propius 'acedunt. Inardescunt ocalegidissideles, oc prosilientibus inde scintillis vehementer accensi verè dicere possum, quod olim poeta Ethnicus:

Est Dem in nobis, agitante calescinum illo.

Vnde si mirum videatur nonnullis philosophis igné in cœli lunaris concauo constituentibus, qui fieri possir, ve immensa illa ignis moles, & vis Vulcania, profunditatis 120578. milliarium catera elementa non absumat, cum ipsius voracitati proxima quæque cedere soleant : multò videtur mirabilius quod immenía charitatis fornax ingiter in altari ar deat, nec tamen astantium corda voracibus slammis consumat. Ardebant olim Ancyrani ciues, quibus inter manus S. Martyris & Pontificis sui Clementis facram bostiam eleuantis, globum igniuomum circumquaque fulgetra iaculantem intueri licuit. Ardebat & Catharina Senensis que flammiuomam fornacem in altari, tremenda loco victima, non semel aspexir. Quidni & intimis medullis inardescant fideles quoties globum illum igneum in mille faculas distilientem pector ibus excipiunt; quoties in hanc amoris fornacem, vr idonea cœlestis ignis alimenta conficiuntur? reuera vt varia metalla si quis in accensam tornacem inficiat, videbit illice

illius calore congregari homogenea,&heterogenea disgregari; ita propemodum eadé fornacis Eucharisticæ essecta licet admirari:homogenea siquidem, hoc est, fideles eiusdem secum diuinz naturz confortes, viuaque eius dem mystici corporis membra congregat & vnit, cum sit pacis Sacramentum, & charitatis fraternæ vinculum; ad quam expressius designandam, Christus corpus & sanguinem sum in eis rebus commendauit qua ad unum aliquid rediguntur: ex multis namque granis unus panis efficitur, & ex multis racemis vinum confluit, vt loquitur August. tract.26. in Ioan.& tractatu sequente explicat quænam sint illa homogenea, quæ fornax nostra congregat: Manemus auteminille, cum sumus membra eine; ut autem simus membra eius unitas compaginat, ut compaginet unitas, quid facit nisi charitas? Quomodo verò disgreget heterogenea, mortua nimiru membra à viuis secernens, rursus his verbis edisserit: Hac dicuntur vt amemus vnitatem, & timeamus separationem. Nihil enim sic debet formidare Christianus, quam separari à corpore Christi: si enim separatur à corpore Christi, non est membrum eisu, si non est membrum eius, non vegetatur spiritu eius. Vtrumque ignis Eucharistici effectum his verbis eleganter complexus est S. Dionysius I. de Eccles. hierar. c. 3. V nicum illud ac simplex, arcanumque lesu Verbum dininissimum, per assumptionem humanitatis nostra, in compositionem simul & aspectum, sine vllå sui immutatione, pro sud bonitate benignitateque processit, nostrique secum viuisicam communionem benigne excogitauit, ea que in nobis humilia sunt, dininissimis suis vniens excellentiis, vt & nos ipsi tanguam membra corpori, per eiusdem immaculata ac dinina vita identitatem congruamus; ne corruptibilibus necati passionibus, dininis istis sanissimisque membris incongrui, vitaque incapaces existamus.

3. Ne multa, quemadmodum in Ætna perpetuis famoso incendiis, inextinguibilis ardet fornax, sub illæsis cacuminis niuibus, ita sub intacta triticearum niue specierum flagrat immense charitatis fornax Seraphicorum ardorum inexhausta Icaturigo. Siquidem ibi flammata Christi præcordia tanto feruore exæstuant, vt nisi per hiulcarum foramina cicatricum exundanti intus incendio via paterer, necesse foret sacri corporis latera disrumpi. In hac amoris fornace facile est nos in Christian transformari, & deificari; vt deinceps illins vita viuamus cui intimè copulamur. Sicut enim ferrum in fornacem iniectum ita ignis qualitates poris imbibit, vt ipso igne etiamnum acrius vrat: lic & nos ita diuinæ fornacis igne penetrabimur, vt non folum Christophori, verum & dij, vt ita 10. quar , efficiamur. Qualis nineo sub tegmine fornax !



Yų ij

# FONTES. EMBLEMA XCVII. PHIALA IORDANIS INSCRUTABILIS PROFUN.

DITATIS Hac phiala inscrutabilis. Cette couppe mest admirable Par sa profondour infondable.

Das Iordanis aquis fons inscrutabilis ortum, Cui phiala nomen forma rotunda dedit. Musquam deprimisur, nec restagnante redundans Vottice, se labits contines upse suis.

Quanta per arcanos hue influit unda meatus.

Tanta per occultas effluit inde vias.

### APODOSIS.

Iure calin Domini est phiala inscrutabilis, intus
Ore sub angusto grandis abyssus inest.
Iugiser hine manat caelestis gratia: quippe
Iugis in hane supero dessus ane latent,
Quid stiens mundi cisternam quaris hinleam?
Est sodanda sieis sonce peronnis aqua.
Nulle exchauriour sons inscrutabilis haussu;
Cisterna arescet, ingiser ille sluce.

### FONS EMBLEMATIS.

DHiala dicitur fons ex quo Iordanis fluius, vt I losephus & Hegesippus reltaneur, duest originem; qui quidem litus est in regione Trachonitide, non longe avia qua à Cafarea Philippi, seu Paneade, inter Orientemes Authri, in Trachomitide sicendirur, à qua cinitate ad 120 fladiu fius quindecimmille pullibus distat. Proprie quidem à cofundicate phiala dicitur, rote fecciem prefetens. Estautem sons hic imperscrutabilis profunditaris, ac femper intra labra fua cobibet undam, perpetua aqua plenus, nec vnquam deficiens, nec vnquam exuberans, fed quarum aque featurigine initcirur, tantum per abditos subterraneos meatus in Dan, sine Paneadem fontem lordanis eiicit, atque transmittit. Multo tempore ignoratum fuir hoc esse lordanis principium, quod tande à Tetrarcha quodam Trachonitidis Philippo hac arte deprehensum est: Is namque missis in phialam paleis, invenit eas apud Panium in fontem Dan redditas, vnde ansea flunius lordanis nasci credebatur. Ita Nierem-

678

bergius lib. de miracul. Naturis terræ promissæ cap. 1.

### INTERPRETATIO.

1. Non abs re Tertull. de resur. carnis c.16. carnem Domini terræ promissionis assimilat, his verbis: Ipsam terram sanctam Iudaicum propriè solum reputant, carnem potius Domini interpretandam, que exinde in omnibus Christum indutis, sancta sit terra, verè sancta per incolatum Spiritus sancti, verè lacte & melle manans per suauitatem spei ipsius, verè ludaa per Dei familiaritatem. Nec enim ideo folum huic terræ comparatur, quòd sancta sit, aut lacte ac melle manet, aut Deo sit familiaris & affinis; sed quod in ea sit phiala Iordanis inscrutabilis, diuinus, inquam, cruor Eucharistico cratere conclusus, cuius vndâ fidelium corda subterlabente, iugiter Ecclesiz paradisus irrigatur, iuxta mentem Alberti M. dist. 3. tract. 1. c. 7. ita scribentis : Fons delectationis est corpus Christi, & rius derinati à fonte sunt que singulis viribus & potentiis, & membris diriguntur: & ad quacumque non venit hoc nutrimentum pietatis, hac arescunt . & marcescunt. Ifte est fons de que dicitur Gen 1. fons ascendebat de terrà, boc est, de torreno corpore Domini in Sacramento, irrigans universam superficiem Paradist. Paradisus enim locus deliciarum est in nutrimentis Ecclesia, in quem locum iste fons delectationis influit, & omnia irrigat interiora anima & corporis ad que deriuatur. Nec mirum si corpus Domini pretioso manans sanguine cum Paradisco fonte conferatur, cum in eo omnis plenitudo Diuinitatis inhabitet, & ipsum Verbum Patris, verè fons sapientiz in excelsis, cuius latices ad-

mirans S. Bernardus exclamat in fine ser. de passione: O aternum, substantiale & inaccessibile, clarum & dulce proflunium fontis absconditi ab oculis omnium mortalium, cuius unda sine ortu, cuius profundum sine fundo, cuius altum sine termino, cuius amplitudo incircumscrutabilis, cuius puritas imperturbabilis! Erustauit te cor Dei altissimi de sua impenetrabili abysso, & de plenitudine tua nos omnes accepimus. Tu enim largissime fons omnis boni, septemplicis gratia pretiosum flumen de thefauris tuis emittis, cuius suani dulcore huius nostri maris, id est, nostra instrmitatis salsuginem mitigare dignaris. Flamen olei latitia, flumen vini meracissimi, torrens voluptatis qua gloriosam ciuitatem Hierusalem que sursum est, ingiter potas, & latabunda ebrietate facis astuare, cuinsque desiderabilibus guttis refocillari stibunda fauces exulis populi tui iugiter à te expeltant, Domine.

2. Porrò si Christus fons huiusmodi sit, cuius profundum sine fundo, cuius altum sine termino, cuius amplitudo incircumferutabilis; idem audacter asservero de calice diuini sanguinis, verè phialà inscrutabilis profunditatis, cuius liquor immense diffunditur, cuius pretium infinite extenditur, cuius incomprehensibilis altitudo credenda sit, non discutienda, cuius arcanas virtutes mirari licear, non rimari. Cum enim ad pleraque Dei opera, scrutabunda mentis nostra cogitatio peruentre nequeat, multo minus inscrutabilia poterit Eucharistiæ mysteria penetrare, aut Dominici sanguinis fundum perscrutari, ne ab immensa abysso sorbeatur, Hinc S. Ephrem lib. de natura Dei minime scrutanda, temerariam tanti Sacramenti scrutationem prohiber, & Christianum sic alloquitur: Quid somtaris inscrutabilia? Si ita curios èrimaris, non iam fidelis vocaberis, sed curiosus. Esto fide-Vu iiij

lis, atque innocens, participa immaculato corpori Domini tui, fide plenissimà certus quod Agnum ipsum integrum come dis. I gnis immortalis sunt mysteria Christi, noli temerè ea perscrutari, ne in ipsorum perscrutatione comburaris. Dicam ego ad propositum: phiala diuini sanguinis inscrutabilis est, non secus ac phiala Iordanis; noli temerè cam perscrutari, ne in ipsius perscrutatione submergaris. Sicut enim fertur Aristoteles in scrutando multiplici Eurippi accessu & recessu periisse, cum hac voce: O abysse cum te capere nequeam, tu me cape; ita in huius inscrutabilis phialæ curiosa inuestigatione, mens humana sidei bolide destituta naufragatur. Quorsum enim curiosius explores qui fieri possit, vt in admirabili hac phiala, rotus Christi cruor qui nunc in venis. & arteriis gloriofi ipsius corporis fluit, sub minima vini contineatur guttula, & sub eadem non solum integrum corpus, & immortalis animasfed & persona Verbi, totaque delitescat Diuinitas, immo & tota Trinitas ? inscrutabilia sunt ista, & planè inuestigabilis huius phiala profunditas, altitudo eius caret termino, profunditas fundo. Fide percipe, inquit Chrysol. ser, 141. quia ne minima quidem operum Dei assegui poteris sine fide, dicente scripturà, omnia opera esus in fide, psal. 32. sed tu hêc totum vis - de ratione constare, vbi cotum consistit ex side. Quod tamen non sine ratione subsistit, sed ratione Dei non tuâ, homo. Quid tam rationabile, nist vt Deus quioquid voluerit possit ? qui quod vult non potest, Deus non est.

3. Nemo igitur mortalium præsumat sine sidei bolide inscrutabilem explorare phialam, nemo audeat huic horrendo scrutinio sese propriis intricare conatibus, & importunus scrutator tremenda illius pertentare mysteria: at vitro & hu-

militer concedat Deum aliquid potuisse facere, quod se fateatur inuestigare no posse, quandoquidem in huiusmodi pauendis arcanis, tota ratio fa-Ai sit ipsa facientis omnipotentia. Quamuis enim fidei lumine possit nonnullas huius mysterij veritates vicunque penetrare, caueat tamen ne se comprehendisse existimet, aut fundum inuestigabilis crateris explorasse. Nemo enim, ait S. Leo ser. 9. de Nat. Dom. ad cognitionem veritatis magis propinquat, quam qui intelligit in rebus dininis, etiamsi muleum proficiat, semper sibi superesse quod quarat. Nam qui se ad id in quod tendit, peruenisse presumit, non quesita reperit, sed in inquisitione desicit. Quemadmodum ergo scrutator phialæ Iordanis inani labore consumitur, quòd ipsasit inscrutabilis; sic & qui scrutator est altitudinis Eucharistica, ab inscrutabili colestium arcanorum absorbebitur voragine, non secus ac innumerabiles Sacramentarij, qui temerariè diuini calicis profunditatem explorantes lamentabili naufragio perierunt. Et vnde istud nautragium, nisi quia scrutari voluerunt inscrutabilia, & prius intelligere, quam credere ? quare infidelitas intellectum clausit, quem fides aperuisset. Absit igitur vt diuini calicis profunditatem scrutari przsumam, cum sit phiala inscrutabilis.



# FLVVII. EMBLEMAXCVIII. ALPHÆVS SVBTER

MARE FONTEM ARETHVsaconveniens.



A Mplexus Alphae tuos Arethusa recusat s

Quid vis in resuga Naidis ire sinum?

Nonne vides ab amante maris te vortice amaro

Dividi? an hunc obicem vi superare putas?

Forte per escultos succensus amore meatus
Ibis, amabilibus clamque frueris aquis?
Perge, dolos intermedium non sentiet aquor:
Si palam nequeas, clam frui amante licet.

#### APODOSIS.

Christe lates, niueoque libens inuolueris orbe;
Carne latente tuus se mage prodit amor.
Sic anima diuinus amant vniris amanti,
Complexuque potes commodiore frui.
Nemo cicatricum radios. & fulgetra ferret,
Non vibrata tuis lumina luminibus.
Clam tete insinuas in pellus amabile: fodis
Hos tibi cuniculos ingeniosus amor.
Si latitas, magis hac vehemens amor arte patescit:
Neco passisset amor, ni latuisset amans.

# FONS EMBLEMATIS.

A Lphæi & Arethusæ amores nemo nescit, qui vel quintum librum Metamorph. Outdij, vel caput 21. lib. 8. mythologiæ Natalis Comitis legerit. Alphæus enim venationi deditus incidit in Arethusæ venantis amorem, quam cùm nimis vrgeret, ope Dianæ delata est in Ortygiam insulam, iuxta Syracusas, ibique in sui nominis sontem conuersa, sicut & Alphæus in sui nominis shuuium ob nimiam desiderij vehementiam; qui vel ipsum sontem magno licet maris Adriatici diusium spatio subter mare delapsus conuenit, è Græcia Syracusas vsque decurrens, & Arethusæ alueo impermixtas vndas immiscer. Scio Strabonem l. 6. Geographiæmultis aduersus Timæum Philosophum, & Pindatum verbis contendere, sieri non posse, vt Alphæus per cuniculos aquas suas subter mare in sontem

Arethusæ inuehat, quod os habeat palam in mare irrumpens, nec vllo telluris hiatu absorbeatur. verum & oppositum euincunt ea oraculi Delphici carmina:

Trinacriam supra medio iacet insula ponto, Ortygiam dicunt, vbi cana fluenta refundit

Alpham, Siculabine Arethusa er inng tur unda. Et quod constet peculiarem cursus huius fluminis esse naturam, vt modò sub terram sese occulter, modo è cauernis foras prodear, idque szpius, donec Adriaticum mare subterlapsus, in Ortygia insula fonti Arethusæ immisceatur, teste Nicanore L. 3. de fluminibus. Ex quo mirabili fontis & flunij confluxu, orta est de amoribus Alphai & Arethusa fabula. Alphæus enim fluuius cum primum è Phylase Symbolisque emanauir, sese in agrum Tegeatarum abscondit, postea in Aszum erumpens cum aqua Euroræ communi alueo per spatium viginti stadiorum deferrur; rum rursus in cuniculum quemdam ingressi dolabunturi sub terram, donec erumpat Euroras in agrum Laconicum. At Alphaus in fines Megalopolitanorum, inde verò Olympiam præterlabens prorumpir in Nauale Elæorum supra Cyllenem, mareque intrat Adriaticum. Fieri verò potest vt pars Alphai, per cuniculos illos quibus absconditur, subter mare Arethusam conveniat. Breuiter Solimus c. 11. de Arethusâ & Alphao verum est hactenus, quad convenerum fors, & amnis.

# INTERPRETATIO.

r. Christus Dominus antonomastice sponsus triplici titulo nuncupætur, quod & humanæ naturæ in nupriali virginalis vteri thalamo, quasi sponsæ charissimæ copulatus sir, æ Ecclesæ genrium

quasi coniugi, relica matre Synagoga, adhæserit, & cuilibet animæ fideli amore coniugali in sacrà fynaxi societur.De prioribus huius incomparabilis sponsi nupriis sie breuiter S. August. in Ps. 18. In virginali vtere, inquit, Dem nature bumane, tanquam fonfus sponsa copularm est. De secundis nupriis fuse passim idem Doctor disserit, maxime l. de verâ innocentià c. 327. vbi exponens que ratione legem matrimonialem Genes. c. 2. latam observauericait: Reliquit Christiu Patrem, quia cum in forma Doi effet, non rapinam arbitratm est esse so aqualem Deo, sed semetipsum exinanimit formam servi accipiens : bec oft enim, reliquit Patrem, non quia desernit & recessit à Patre, sed quia non in ea forma apparuit, que equalie est Parri. Reliquit autem & matrem relinquendo Synagogam Indeorum, de qua secundum carnens natus est, inharenda Ecclefie, quam ex omnibus gemibus congregauir. Vbinam verò huius castissimi matrimonij consummatio sa-Ca est, nisi in cruce, quam pre nimio amore languidus, & pra vehementi dolore moribundus, in hang vocem erupit: Confunmatum off: hinc August. eiusdem lib. c. sequenti subnectit : Dormit Adam ; ve fiat Eua : moritur Christus, vi fiat Ecclesia. Dormienti Adam. fit Eua de latere : mertue Christe , lanced persutiter latur, et profluant Sacramenta, quibre furmeur Ecclefia. De posterioribus eiusdem sponsi cum anima fideli nupriis iterum ita disserit idem Parer fer. 6. de verbis Domini: Concupiuit ponsuvester animam quam fecit : quoniam ve pulchram faceret, fædam adamauit : pro infideli & fooda sanguinem fudit, sidelem ac pulchrans reddidit, dona sua in te amauit. Quid enim sponso tue contulisti? quid in dotem in priere patre, & priere populo accepistis: Nonne luxuriam & punnos peccacorume abiesit pannos tues, discidit cilicium mum, misersus est ut ornaret, ornauit ut amaret.

2. Priores nuprias celebrauit Dei filius in vtero Virginis, ex eodem August tract. 1. in epist. Ioan. In veero virginali, velut in sponsi thalamo consuncti suntduo sponsus & sponsa, sponsus V erbum, caro sponsa. Secundas in thalamo crucis, iuxta eumdem î. de Symbolo ad catechum. c.s. Ascendat sponsus noster thalami sui lectum, id est, crucem, dermiat moriendo, aperiatur latus eius, & Ecclesta prodeat Virgo, ut quomodo Eua fasta est ex latere Ada dormientie, ita etiam Ecclesia formetur ex latere Christi in cruce pendentis. Posteriores quotidie celebrati in Sacramento altaris, verè nuptiali thalamo animæ fidelis, quam his idcirco verbis compellat idem August.to.9. tract.de quarta feria c. 6. Tu anima Christiana, que ascensura es ex sacratissimo fonte, rubore atque decore perfusa, nimis speciofa, & nimis candida, serua decorem tuum; agnosce quid fueris, & quid eris, vide ne deseras mensam sponsi tui. V t pulchra permaneas, carnem eius quotidie manducabit; vi vitam aternamhabeas, sanguinem eius potabis. Vide ne deseras hanc mensam. Nempe fidelem animam salutari lauacro emaculatam hortatur, vt in nuptiali Eucharistiz thalamo quotidie sponsi corpori, casto copuletur amplexu, nec floridum illum lectulum deserat, vbi cœlestibus inter amantis oscula potiri possit deliciis. In prioribus nupriis virginis Dei Patris virgo filius virginem duxit, videlicet humanitatem Spiritus sancti obumbracione virginaliter formatam, de virginali Mariæ sanguine materiatam, nullà peccari labe, nullà libidine violatam. Quod enim inquit August.l. 2. de pecc. meritis c. 24. carnis suscepit, id profecto suscipiendo mundanit. Idea Virginem matrem non lege carnic peccati, id est, non concupifcentia carnalis motu concipientem quam elegerate

Greauit, de qua crearetur elegit. In posterioribus nupriis, de meretricibus virgines fecit, ve virgo cum virginibus nuberet. Quòd enim Ecclesia gentium meretrix, extiterit antequa Christo nuberet, docet idem August. ser.119.de tempore: Magna est sponso com fingularis dignatio, meretricem Ecclefiam inuenit, virginem fecis. Quia meresrix fuit non debet negare , ne obliniscasur misericordiam liberantic. Quomodo non erat meretrix. quando post idola & damonia fornicabatur? Et venit, & virginem fecis. In fide virgo est; in carne paucas habes virgines santtimoniales; in fide omnes virgines debet habere 👉 fæminas, & viros. Num vultu nosse quam virgo sit? Apostolum Paulum audite amicum spons , audite Zelansem sponso non sibi: Aptaui vos uni viro virginem castam exhibere Christo. Virgo ergo est Ecclesia, virgo est, virgo sit; caucat seductorem, ne inueniat corruptorem. Di-Eturus es forte, si virgo est, quomodo parit silios? Aut si non paris filios, quomodo dedimus nomina nostra, ut de eine visceribus nasteremur? Respondes, & virgo est, & parit, Mariam imitatur qua Dominum peperit. Quòd si meretrix extitit Ecclesia, ergo & anima ex quibus ipsa coalescit, quod in Adamo præuaricante sese Damoni prostituerint, & à Deo legitimo sponso recedentes fornicatæ sint. Sed quas meretrices inuenit, per baptismum virgines secit, easque deinceps proprio corpore & sanguine dotauit, vt sponsis virginibus virgo sponsus in æternum adhereret.

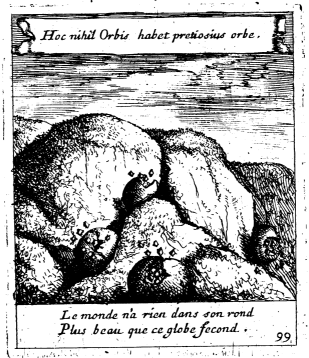
3. Porrò in his diuinis & regalibus nuptiis latebras ambiuit Dei filius, vt suis facilius & strictius copularetur amantibus, atque vt de priotibus taceam, in quibus Diuinitatem suam humanitatis assumptæ velamine contexit, ne mortalium oculos intolerabili gloriæ sulgore perstringeret: constat in posteriobus ita Diuinitatem & humanitatem suam Sacramentalibus operuisse Symbolis, vt vtriusque tremenda maiestas plane delitescat. Iure quidema quis enim vel solius humanitatis, gloriosique corporis inestabile iubar, inconniuenti palpebra sustineret, nisi intermedià specierum nebulà radiorum obrunderetut acies? quis regum regem maximum vili pectoris rugurio securus exciperer, nisi exura gloriz fulgurante purpura, nostrz pannos indueret egestatis, & in altaris Sacramento, vbi divitias omnes sui erga nos amoris esfudit, stupenda trophæum erigeret humilicatist sanè niss sub accidentium velo delitesceret incredibilis sponsi claritas, nunquam ipsius erga sponsam tantopere patesceret charitas, nec tam archa inter amantes intercederet affinitas. Later igitur de industrià, ve sponsæ tantum suis latebris inspiret amorem, quantum olim suis fulgerris incusserat horrorem. Siquidem Exodi 19. & 20. cum in apicem montis Sinai magnifico descendisser apparatu, terribilis buccina sonitus, horrificus vocum fragor, & erumpens quasi ex succensa fornace flammeus vortex multa permixtus caligine, tanto filios Ifraël pauore concussir, ve crebris præsentis numinis perstricti ful. guribus, procul à montis fumantis radicibus recederent, clamitantes : Non laquatur nobis Dominus, ne forte moriamur: quod ad tantos fulgores imbecillis corum pupilla conniuerer. Nec dubium est, quin maiori nunc percelleremur formidine, fi nostris in factariis maiestaris suz pompana omnem explicaret; unde vt fidelem animam vti sponsam dilectifimam fuos allicerer in amplexus, & coniugalem fiduciam eidem inspirarer, radiantem vultum in Sacramento operuit, inbir abscondie. latebras affectauit, hand nescius amorem & maiestatem iestatem vix in vna sede diu commorari posse; quidfi igitur amet, eum, qui ne plus formidaretur, quam amaretur, innatæssibi gloriæ insignia exuit? Quidni præamantem sponsum redamet? quandoquidem teste Augustino l. de catechizandis rudibus c. 4. Nulla maior est ad amorem inuitatio, quam prauenire amantem, & nimis duras est animus, qui si dilectionem nolebat impendere, nolit rependere. Amet ergo amabilem sponsum, qui sub speciebus Eucharisticis latet vt melius iungatur amanti.



# GEMMÆ. EMBLEMA XCIX. GLOBVS GEMMEVS IN

VARIOS LAPIDES PRETIO

SOS DISSILIENS.



Emmeus ecce globus, solis pulcherrima proles,

E gemitu erumpit parturientis humi.

sub terra latebris quum iam maturuit, voltrò

Subsiliens matris prodit hiante sinu.

Grandine gemmarum pretiosum soluitur onum; Eximiasque operit quas premit intus opes-Ad gemitum gemmu inhians celer aduolat Indua; Et radiosa legens frustula; diues abit.

# APODOSIS.

Sub sacris latitat globus excellentior tembris,
Quo nihil immensus rarius orbis habet.
Quanta coarctatur gemmarum copia stricto
Lamite! quale iubar, quantaque gaza poli!
Virtutum gravidus gemmis, quot frustula spargis;
Chrysolithos totidem, sardonichasque vomit.
Delitet in nitidi fragmento quolibet orbis,
Tota Trias, totus Christus, & alma caro.
Nonne Trias adamas adamabilis omnia supra?
Non splendens Iesus, vinio, onyxque caro?
Accurras quicunque cupis ditescere, gemmas
Virtutum omnigenas conferet iste globus.
Nec, nisi dissiliat poterit ditare; dolore
Cor tibi dissiliat, dissilietque globus.

# FONS EMBLEMATIS.

Terrestres quos dam globos (quos coccos vocant) terra parit in occidentali India; ego dixerim illos oua solis: creantur sub terra, ad statum tempus maturescunt; tunc edito ingenti strepitu disrumpitur terra, & globus subsiliens, spargens inip sa fractione varias gemmas, quibus infectus delitebar, amethystos, topazios, & alios laoides crystallinos. Notus iam Indis gemitus ille parturientis humi, statim quarunt, qua sonus venerat, grandinem pretiosam. Ita Nierembergius lib. 16. Natur. c. 1.

# INTERPRETATIO.

Lobus gemmeus adorabilis Iesus orbiculari conclusus hostia, cuius gloriosi corporis quot partes, tot censentur adamantes; cuius pretiosi sanguinis quot guttæ, tot gemmæ; cuius beatæ humanitatis quot radij, totidem chryfoliti. Globus iste ab æquis rerum ponderatoribus supra omnes vtriusque Indiæ diuitias æstimatur, quoniam non est digna ponderatio auri & argenti in comparatio. ne illius; ab iniquis verò & infidelibus vulgo despicitur, nec pro merito suspicitur, quoniam non fidei, sed carnis oculo conspicitur, cum nihilominus folà fide pretium eius agnoscatur. Omnis gloria eius ab intus, vnde à piis fidelibus, pro dignitate ponderatur, quod illius dignitas fidei lumine penetretur. Ita verò inæstimabilibus gemmis infertus est intus, vr quoliber illius frustulo omnes vnà diuitiz delitescant. Verè siquidem cecinit Doctor Angelicus in Eucharistica prosà:

Fracto demum Sacramento, Ne vacilles, sed memento Tantum esse sub fragmento, Quantum toto tegitur.

2. Quis autem gemmas, quibus grauidus est, explicet? núquid triangularis adamas, sanctissima Trinitas? nunquid incomparabilis margarita Diuinitas, cuius pretiosa frustula, gloriosa sint attributa? Nunquid beata Saluatoris anima gloria lumine persusa, & beatifica charitatis ardore succensa, carbunculus est slammeum iubar anhelans? an non eius venerandum caput & corpus tor rurilat sardonicibus, quot spinarum, verberum, clauorumque cicatricibus? An non diuini cruoris stillula, toti-

dem non maris Erythræi, sed Empyrei gemmulæ? neque tamen gemmeus Eucharistiæ globus omnes promiscuè locupletat, quia nemo illius fruitione ditescit, nisi cum dissilit; iis autem solummodo dissilit, quibus corda verè dolore contrita, prænimio charitatis æstu dissiliunt. Illo verò in pretiosa dissiliente frustula, nullus est qui non breui euadat opulentus, nisi forfan in iis colligendis nimium extiterit lentus: cuius enim amor prorsus est violentus,illico de sparsarum collectione gemmarum esticitur opulentus. Nonne de illius frustulo, hoc est de sacratissima hostia fragmento, supra modum ditatus est Seraphicus Doctor, innumerabiles in eo margaritas adeptus? Proinde minime deinceps opus est Indias peruagari, aut terrarum orbem circuire ad varias vtriusque solis opes comparandas, quandoquidem vnicus Eucharistiz globus cuilibet obuius excellentiores coli gazas angulto sinu coerceat. Hoe nil orbis habet pretiosius orbe.



# AROMATA. EMBLEMA CENTESIMVM. STACTE MYRRHÆ

CORTICE SPONTE FLYENS,



M'Irrha perexiquis hirsuta arbuscula spinis, Correcis incisi vulnere sudat opes. Inter aromaticos Statte preciosa liquores Non violenta adamat vulnera, sponte fluito

Digitized by Google

17677 27.

Suauius hac lacrymâ condita cadauera spirant, Vel minimas sordes purus abhorres odor.

# APODOSIS.

Myrrha Redemptoris corpus; frontanea statte est
Dinini calicis fusus amore liquor.

Dulcius emanans sanguis sine vulnere fragrat;
Aptior hac nostris gutta medela malis.

Quas suror hostilis lacrymas expressit hiulco
Cortice, non tanti duco, nec inde linor.

Horrorem incusium virga, crux, lancea, claui;
Quo spumant calices gratior ille cruor.

Eequid inhorrescis crebros ad sanguinis haustus,
Quem tibi manantem sponte propinat amor?

## FONS EMBLEMATIS.

IN Arabiæ saltibus myrrha prouenir, cuius radices, vt vitium, rastris proficiunt, absaqueationibus gaudent, nudatæ pinguiore sluunt lacryma: sponte manans pretiosior ex ea sudor est, elicitus corticis vulnere vilior iudicatur. Cortex in vertiginem slexus, & spinis hispidus, folium oliuæ simile. Ita Solinus c. 36. sequutus magistrum Plinium l. 12. c. 15. de myrrhæ arbusculis ita disserentem: Inciduntur bis & ipsæ, iisdemque temporibus (id est sicut thuriseræ arbores, quæ æstare & hyeme inciduntur ad autumni, verisque vindemiam) sed à radice vsque ad ramos, qui valent. Sudant autem sponte, priusquam incidantur, stacten dictam, cui nulla prafertur.

#### INTERPRETATIO.

i. VT Stacte, quam myrrha sponte sua, priusquam incidatur, exudat, huic præsertur la-X x iiij crymz, quam violenta corticis scissura elicit: Ita plane cruor Dominicus qui sponte sua, feruenti diuinz charitatis zstu, in Eucharisticum calicem effluxit, suauior ab Ecclesia iudicatur, eo, quem verberum, spinarum, clauorumque cuspides, ex inciso myrrhænostræmysticæcorrice violenter elicuere. Prior cruoris essuso in epulo, deliciis assuir, quia spontanea; posterior in paribulo horrescit suppliciis, quia violenta. Sponte in Eucharistica coma sanguinis sui stacten sudauir, Diuini amoris austro aromaticum propriz humanitatis hortum perflante, suaui tepidoque flabello: violenter in Caluariæ laniena turbidum è scissuris aroma profudit, sæuiente Iudaici furoris Aquilone. Porro vt amoris auster, furoris aquilone iucundior; ita prorsus spontanea Eucharistiz stacte, violento Caluariz aromate videtur Ecclesiæ gratior, suaujor, & fragrantior. Hinc amabilis sponsa Cant. 4.16. optat. hostilis furoris Aquilonem surgere & abire longius; diuini verò amoris austrum hortum suum iugiter perflare,vt sponte fluat diumi sanguinis aroma: Surge Aquilo, & veni Auster, persta hortum meum, & fluent aromata. Violenta igitur cruoris effusionis Author furor Iudaicus, spontanez amor Christi infinitus, quo suos in finem dilexit: in hoc enim vehementiam sui erga nos amoris ostendit, quòd antequam clauis corpus eius incideretur; sponte sua cruorem essudit. Audi Chrysostomum ho. 24. in 1. ad Corinth. Non tantum sanguinem effudit, sed nos eius participes effecit. Quid hoc admirabilius? dic queso? quid amabilius? boc & amantes faciunt, cum amatos intuentur alienorum cupiditate allectos, propriis elargitis suadent, ut ab illis abstineant: sed amantes quidem in pecuniis, vestibus, possessionibus hanc oftendunt cupiditatem, in

proprio sanguine nemo vnquam. Christus autem & in hoc curam & vehementem in nos dilectionem ostendit. Inenarrabilis enim amoris argumentum exhibuit, dum nulla vi, sed sponte cruoris stacten exudans, eamdem nobis ad bibendum propinauit.

2. At, inquis, nonne eadem myrrhæ arbuscula in monte Sion, & Golgotha plantata? nonne idem Iesus in epulo, & in patibulo? nonne vtrobique idem aromaticus liquor? idem omnino cruor? qui fit igitur, vt sponte fluens sit suauior & pretiosior? Reuera quamuis idem planè sit sanguis, quo sacri spumant calices, & quo Golgothici rubent silices, eiusdemque valoris & pretij, nimirū infiniti, ab eadem Verbi persona necessario sluxu deriuati, gratiorem tamen fragrantiam exhalat sponte stillatus in Eucharistia, quam violenter elicitus in Caluaria. Quippe liquor iste alioquin purissimus & suaueolens, quandam, vr ita loquar, graueolentiam ex funestis passionis Dominice circunstantiis, ex Iudxorum liuore, gentium furore, Sacerdotum blafphemiis conuitiisque, quali quibusdam admixtis fæcibus contraxerat, adeo vt luto permixtus, equorumque ac carnificum pedibus proculcatus non mediocrem haurire cupientibus horrorem ingeneraret. At verò qui sponte, nullo prius inflicto vulnere, de venis arteriisque Domini manauit, longè purior, ac defæcacior, ac proinde suauior ac fragrantior extitit, quòd folius amoris iaculo fuerit elicitus, non de lacero, saucio, & semianimi corpore, sed viuido, & vegeto, & paradisæum suffitum exhalante. Siquidem Christi cruor in Eucharistica cœna quasi botrus Cypri in vineis Engaddi, non torculari crucis expressus, non vindemiatoris pede protritus, sed præ nimia musti copia sponte disruptus, pretiosum calicem, quo deinceps anima sideles inebriarentur, impleuit, cuius potus in posterum non horrori soret, sed honori; iuxta illud Eccles. 24.23. Ego quasi vitus frustisicaui suauitateme odoris, & flores mei frustum bonorii & honestatis. Hoc est, interprete D. Thoma opusc. 58. vinum bonorii ortum de store vitis est sanguis Christi pretiosiu, natuu de virginitate. Multum itaque commendat sanguinis Christi pretiositatem & nobilitatem, quod à nullà, vt alius sanguis, corruptione, sed à virginali store sumpsit exordium.

3. Equidem vt humanum sanguinem in propria specie de vulnere recenti mananté exsugere barbarum prorsus & inhumanum est: quod prima fronte videatur horribilius sanguinem auidis labris haurire, quam fundere: Ita sanguinem Domini verè diuinum & humanum sub aliena vini specie bibere non folum humanum est sed etiam diuinum. Nemo sine horrore dominicum cruorem è latis profundisque manuum, pedumque vulneribus fluentem bibere posser, quem nunc summa cum voluptate è pretioso calice distillatum bibit. Vnde hoc, nisi quia violenter in cruce promanat, sponte autem ex Eucharistico calicedistillat nullis facibus turbidus, fed limpidus, proindeque magis ad potú idoneus? Fuerit igitur violenter effusus humanæ redemptionis pretium, at non nisi sponte stillatus potuit Ecclesiæ sittentis esse poculum. Apposite B. Laurentius Iustinianus ser. de Euchar. Semel pro te datum est pretium, sed quotidie consecratur poculum, tibique apponitur, ve bibas. Bibas, inquam, ve inebrieris, non vino in quo est luxuria, sed amore, sed exultatione, sed iubilo. Inebriat profecto calix iste sanguis Domini, ex toto corde dilizentem alienat à se, & copulat Christo quem sumit. Ipsum Dominum audi per Prophetam dicentem: Et calixe

mens inebrians quam preclarus est. Fæcundum namque sapientia, facundum virtutibus, moribus redimitum & sanctitute conspicuum reddit cum dilectione bibentem. Certe B. Magdalena crucifixos dilectifimi magistri pedes amanter osculans, nunquam de lambendo illius calido sumantique sanguine cogitauit: quippe nouerat tunc illum dari in pretium, non ad potum. Eumdem verò postmodum ab Apostolis sibi propinatum ingenti cum delectatione auidissimè bibit, vipote limpidiorem, fragrantiorem, fuauiorem.Quis enim ineffabiles explicet delicias quibus fideles anima nectareo calice madida perfunduntur, quibus bibere sit viuere, mori verò à potu abstinere? Hinc B. Maria Oegniacensis, vt refert Iacobus de Vitriaco, nonnunquam cum stim vitalis sanguinis Domini diutius ferre non posset, post Missarum solemnia, petebat sibi copiam sieri, vel nudi calicis in altari din conspiciendi. Nimirum vt illius aspectusitientis, desiderantis, anhelantis ardor vicunque temperaretur. Cœlestis enim epuli nectar, & beatæ immortalitatis ambrosiam redolet calix Eucharisticus, & supra omnia regum pocula sapit vel minima aromatici liquoris guttula, vtpote non vi, sed sponte, solius amoris vulnere, qua stacte, do myrrhæ nostræ cortice deflua: pracellit qua sponte fluit.

# FINIS CENTURIA prima Emblematum.

Si quid in hoc primo Orphei Eucharistici volumine humana deliquit infirmitas, S. Matris Ecclesiæ Romanæ correctioni lubens subicio. Si quid laude dignum Deus absconditus suggessit, eidem vitro consecro.

Soli Deo honor & gloria.

Digitized by Google

# COPIE DV PRIVILE GE du Roy.

OVYS par la Grace de Dieu Roy de France, & de Nauarre, A nos Amez & Feaux Conseillers les Gens tenans nos Cours de Parlemens, Maistres des Requestes ordinaires de nostre Hostel, Baillifs, Senechaux, Preuosts, leus Lieurenants, & à tous nos Iusticiers, & Ossiciers qu'il appartiendra, SALVT. Nostre bien-aymé Frere AVGVSTIN CHESNEAV, Professeur en Theologie, Religieux Augustin de la Communauté de Bourges, Prouince S. Guillaume, Visiteur & Prieur des Augustins reformez de Poictiers de la mesme Prouince & Communauté, Nous a fait remonstrer qu'il a composé vn Liure latin intitulé orphem Encharisticus, sine Dem absconditus Humanitatis illecebris illustriores mundi partes ad se pertrahens, ultroneae arcana maiestatie adoratrices. Divisé en plusieurs Tomes, chacun contenant cent Emblemes historiques, en tailles douces, expliquées en vers & profes latines, à la gloire du Tressaint Sacrement de l'Autel, duquel ouurage les tailles douces peuuent eftre separez. Mais craignant qu'apres le trauail de plusieurs années, & grands frais employez, tant pour les desseins nouueaux, & graueure desdites tailles douces, que l'impression du Liure, quelques vns ne voulussent entreprendre de faire imprimer ledit Liure, & coppier lesdites tailles douces, pour les vendre auec ledit Liure, ou separement, ou mesme par intelligence qu'ils auroient auec les estrangers, leur faire imprimer ledit Liure, & coppier lesdites

tailles douces, pour en faire en suitte le debit dans nostre Royaume, ce qui tourneroit au grand preiudice de l'exposant, s'il n'y estoit pourueu de nos lettres necessaires, humblement requerant icelles. A ces causes desirant bien fauorablement trai-Cer ledit exposant, luy auons permis & octroyé, permettons & octroyons, de grace speciale, par ces presentes, de faire imprimer lesdits ouurages en plusieurs Tomes, & grauer lesdites tailles douces, par tels Imprimeurs, Libraires, & Graueurs que bon luy femblera, en tels Volumes, characteres, & tant de fois que bon luy semblera, comme aussi de traduire, oufaire traduire en langue Françoise lesdits ouurages, durant le temps & espace de dix ans à commencer du iour que chacun Volume sera acheué d'imprimer. Deffendons à tous Imprimeurs, Libraires, & Graueurs, & autres persones de quelque qualité qu'ils soient, d'imprimer, grauer ou faire Imprimer & grauer vendre & distribuer d'autre impressió&graueure, que de celle de l'Impr. & Graueur, ausquels ledit exposant aura transporté ledit Priuilege. Come aussi de debiter lesdits ouurages, &tailles douces imprimées ou copies par les estrágers, par toutes les terres & seigneuries de nostre obeyssance, sans le consentement dudit exposant, ou de ceux ayant charge de luy, sur peine de confiscation des Exemplaires, & de trois mil liures d'amende, le tiers à nous, vn tiers aux pauures enfermez, & l'autre tiers audit exposant, & de tous despens domages, & interests enuers luy, à la charge d'en mettre trois exemplaires, à sçauoir deux en nostre Bibliotheque à present gardée au Couent des Cordeliers, en nostre ville de Paris, & le troisiesme en celle de nostre cher & feal le sieur Se-

guier, Chancelier de France, auant que les exposer en vente, à peine de nullité des presentes. Si vous mandons que tout le contenu en ces presentes vous fassiez souffrir, vser & jouir pleinement & paisiblement ledit exposant, & ceux qui auront pouvoir de luy, sans souffrir qu'il leur soit fait, ou doné aucun trouble, ou empeschemet. Mandons au premier nostre Huissier ou Sergent sur ce requis de faire pour l'executió desdites presentes tous actes, saisses, & exploits necessaires, sans demander autre permission, nonobstant oppositions, ou appellations quelconques, clameur de Haro, Charte Normande, & autres lettres à ce contraires. Voulons qu'en mettant au commencement ou à la fin vne coppie des presentes, ou extraict d'icelles, elles soient tenuës pour deuëment signifiées. Car tel est nostre plaisir. Donné à Paris le vingt-huicties. me jour d'Aoust, l'an de Grace mille six cent cinquante six, & de nostre regne le quatorziesme, signé par le Roy en son Conseil Ceberet, & scellé du grand Sceau de cire jaune à simple queuë.

Ledit R.P. Chesneau a traicté dudit Privilege auec Florentin Lambert Marchand Libraire à Paris, comme il apert par acte passé pardeuaux Noraires le 30. Aoust 1656.

Registré sur le Liure de la Communauté le 20, Feurier 1657. conformement à l'Arrest du Parlement du dixneusiesene Auril 1653, à condition que le present Priuilege sera transporté à un Marchand Libraire ou Maistre Imprimeur.

BALLARD Scindic.

# APPROBATIO LECTORY M in facta Theologia ex Ordine S. P. Augustini.

Nos infrascripti sacræ Theologiæ Lectores Communitatis Bituricensis Ord. Erem. Sancti P. Augustini, sidem sacimus, Nos de mandato Reuerendi admodum P. Theophili Daguindeau, eiusdem Communitatis, & Ordinis Prouincialis, librum perlegisse, cui titulus est orphem Eucharisticus, & c. à R. P. Augustino Chesneau, Priore Pictauiensi, ac Prouinciæ nostræ Visitatore compositum, in quo nihil quod sidei orthodoxæ, aut bonis moribus aduersatur reperimus; ac proinde prælo mandari posse in bonum publicum censemus, in quorum sidem subsignauimus, datum Pictauij die prima Nouembris anni 1656.

F. SIMEON LE PAGE Lector facræ Theologiæ.

> F. A. Pir o v s T Eremita Augustinianus & Lector in facra Theologia.

# APPROBATIO R. ADMODVM P. Prouincialis eiusdem Ordinis.

Nos Frater Theophilus Daguindeau, Auguftinensium Prouinciæ sancti Guillelmi, aliàs Communitatis Bituricensis Prior Prouincialis, visa attestatione Patrum Theologorum, quibus examen commismus Libri, cui Titulus, Orpheus Eucharificus, &c. editi à R.P. Augustino Chesneau; Conuentus nostri Pictauiensis Priore, & Prouinciez nostræ Visitatore, libenter annuimus vt prodeat in lucem, & typis mandetur: datum in Conuentu nostro Barroducæo die 14. Februarij 1657.

F. THEOPHILVS DAGVINDEAV Provincialis.

# APPROBATIO DOCTORUM in facraT beologia ex alma Facultate Parifien fi.

Parisiensi Doctores, vidimus & legimus librum, cui Titulus est, orpheus Eucharisticus siue Deus Absconditus, & c. Tomus primus. Authore P. Augustino Chesneau Victreensi, Communitatis Bituricensis Ordinis Eremitaru sancti Augustini sacra Theologia Lectore, quem luce dignissimum iudicauimus, vi qui eruditione pietate plenus, & ad venerandu, colendumque Sancta Eucharistia Sacramentum Lectoribus viilis. In cuius rei sidem subscripsimus, die 1. Martij 1657.

L. BAIL.
I. Dymets Doct. Sorbon.





# SERIES EMBLEMATVM FMBLEMA PROCEMIALE

Vsinianus Imper. contractam in mensa totius nature maiestatem, in sancta Sophia templo, Christo consecrans
pag.
Prafatio Generalis totius operis, de ratione instituti, & idea
operis.
Selecta quadam sanctorum Patrum de testimonio creaturarum
testimonia.

I. Emblema totius Operis idaa, Orpheus illustriores natura
partes lyra modulis pellicieus.
61.

#### Humana sacra.

| us         |
|------------|
| 7.<br>ns   |
| 4.         |
| ο.         |
| m          |
| 4·<br>;#\$ |
| 8.<br>eri  |
| 2.         |
| ıi-        |
| 0-<br>0-   |
| ine        |
| :6.        |
| ifi-       |
| 2.<br>n-   |
| 8.         |
|            |

Digitized by Google

| VIII C Honvicus temperatar alahum seresi misunani tes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| XIII. S. Henricus Imperator, globum aureum imperij inflegne, de manu summi Pontificie suscipiens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| XIV. Antiochus Rex, daiis hoftis Iudeos ad deditionem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| adigens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Humana profana.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠ |
| X V. Thespiensis Athleta, ante pugnam amori sacrificans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • |
| pag.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| X V I. Sceletus Egyptiorum mensis inferri solitus. 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| XVII. Vir Macedo olim prius a pricida quam conviua. 156<br>XVIII. Agnus Tanagraorum vrbis excubitor, & custos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| x IX. Exercitus olim oue sandidâ lustrari selitus. 162.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| XX. Sponsus ipso nuptiarum die velamine obnuptus. 176.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Aues.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| XXI. Phanix redivisus pristini corporu reliquias ore con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |   |
| globans. 182.<br>XXII. Apus indica in finuoso mariti dorso, oua sua pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | • |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| riens, fouens, & excludens.  XXIII. Aquila Murfulitas, vnico carnis frusto gemnii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | * |
| grando, locupletans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| XXIV. Aftur patrem fenio confectum selectic alens carni-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | : |
| bus. 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| X X V. Accipiter, esu columba vino pota, ad pradam ani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ż |
| mandus. 208.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| X X V I. Falco eandem auem iterum capiens fit and acior. 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5 |
| XXVII. Tinnunculi corpus occultum columbas sedem mu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | , |
| tare prohihens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • |
| X X VIII. Alcion nidulo clausa hyeme elementa tranquil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - |
| lans. 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • |
| XXIX Pelecanus præ sanguinis effusione nido se mouere impotens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| XXX. Pauxis auu Indica gemmam mirabilem ore pro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٩ |
| The state of the s |   |
| XXXI Aus pennipulchra malens emori, quam pollui. 252                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| XXXII. Turdus Chiappa pinnas roftro perforans, glandes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • |
| que ziscrias comedens. 258                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| XXXIII. Coruus piscator ligato gutture prædåsuå fru                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | i |
| impotens. 264.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| XXXIV. Accipiter anis capta corpus lanians, corde ab-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ; |

| kinet. 270.                                                   |
|---------------------------------------------------------------|
| XXXV. Aquila cygnaa, inter Alpinas niues, è nigrâ sen-        |
| Generaldeliens 274.                                           |
| XXXVI. Cynchramus coturnices ad optatam regionems             |
| redusens. 280.                                                |
| XXX VII. Cornix pullos suos implumes alere detre-             |
| tans. 287.                                                    |
| XXXVIII. Turtur vidua, præ comparis desiderio,                |
| agyam ad patum turbidans. 292.                                |
| XXXIX Columba cruor, è venâ cordi viciniori, ad ocu-          |
| iorum medelam efficacior. 298.                                |
| X L. Coturnix estiui feruoris amans prima pruina disce-       |
| 4)+                                                           |
| XII. Aquila senex, petra attritu, clausum os ad cibum         |
| aperiens.                                                     |
| XLII. Ciconia adultera fonte ad scelus celandum abu-          |
|                                                               |
| 1CH3.                                                         |
|                                                               |
| rentes.<br>XLIV. Cinnamomus carnís comportata ponderi imparem |
|                                                               |
| nidum subruens. 327i                                          |
| X L V. Dacuis epulantium capiti illigata , nequid in mensa    |
| indecens agant, pungendo prohibet. 333.                       |
| X L V I. Aquila sine flexionibus retta in pradam inuo-        |
| lans.                                                         |
| Oriodermodae                                                  |

# Quadrupedes.

X L V 1 I. Leo furens , operto sagi iniectu capite , immobilis fit, & vitrò vincula subit. Panthera torum caput feris operiens, odorife-X L VIII. ram pellem detegens. ġςī. Capra cultrum que mactaretur, Sacerdoti porri-XLIX. Agnus supra scrobem ligno pendulus, lethale leonibus 363. illicinm. Dasypus ex arboris cacumine feras ad occulta prada esum inuitans. Leopardus venaticus, ab bero faciem auertente,quum furit, frusto carnis mitigatus. Elephas furibundus . ad agni conspectum mansues-LIII. cens. Leand adultery odorem fonte prius abluens, quam LIV. ãij

Digitized by Google

| ad conjugem accedat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 3873    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| LV. Monoceros mitescens virginis velo obuolutus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 393.    |
| LV I. Ceruus anguibus pastus, non ante bibens, qua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | m la-   |
| crymatus sit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 399.    |
| LVII. Formica Indica auro congesto minime vientes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 406.    |
| LVIII. Camelus humi vltrò procumbens vt berum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | s ∫e∬o- |
| rem admittat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 412     |
| LIX. Alce in pascendo retrogrediens, ne seipsum lada                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | t. 418  |
| LX. Venator orbatam catulus Tigridem, vitrea forma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ima-    |
| gine deludens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 424.    |
| Pisces.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| The second secon |         |
| IXI. Delphinus à troctis non inuitatis conuiuis la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| ths.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 430.    |
| LXII. Glaucus trepidos fætus ore hiante, orta temp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| recipiens. LXIII. Polypus famelicus propria membra come                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 438.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| pag.<br>LXIV. Squilla lupum marinum, dum voratur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 444.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| perimens.<br>LXV. Fasten cuius in ore aqua marina dulcescit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 451.    |
| LXV. Fasten cuius in ore aqua marina dulcescit.  LXVI. Piscis Metensis piscatori maximum tremore.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 456.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 462.    |
| cutiens.<br>LXVII. Tiburo suffixa carnis desiderio è cæno sursui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| ••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 468.    |
| liens.<br>LXVIII. Echeneis nauem ventis impulsam sistens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 474.    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | & ad    |
| littus deferens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 481.    |
| Serpentes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 407.    |
| ocipentes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
| LXX. Domina serpentum furens, linteo conuoluta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | i       |
| tescit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 489.    |
| **************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 496.    |
| LXXII. Amphishana uno ore fundens virus, altero                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| bens antidotum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 504.    |
| LXXIII. Basilisci corpus, templum ab araneu & n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | mulcis  |
| eximens.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ſII.    |
| LXXIV. Crocodilus catulum ex prioris prada fiudi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| piorans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 518.    |
| LXXV. Chamaleo anguem demissa in caput eius gu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ttul&   |
| enecans.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 525.    |
| LXXVI. Lacertus cocutiens à sole oriente illuminatus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |

#### Insecta.

| LXXVII. Bombix suo in opere delitescens. 537.                |
|--------------------------------------------------------------|
| LXX VIII. Leontophonon polentâ incrustatum leonem in-        |
| torimens. 545.                                               |
| LXXIX. Pyrausta in Cyprius fornacibus nata, slammis          |
| nistitans. 5;2.                                              |
| LXXX. Vermis candidus in niue nascens, eiusdem esu sen-      |
| Gm nurnurascens. \$59.                                       |
| TVVV T Apic Palesthina in rupit fillurus mellisticans. \$66. |
| LXXXII. Araneus lacertuli os filo obligans, priusquam        |
| allum mastat                                                 |
| I. X X X I I I. Formica triticum querens, in Tati insidian - |
| tis os lapsa interit. 580.                                   |
| Zoophyta.                                                    |
| in a continuation of the second                              |
|                                                              |
| paya.                                                        |
|                                                              |
| egia iniciens.                                               |
| LXXXVI. Oftrei indict sanguts transiens in gemmas.           |
| LXXX VII. Concha margaritifera furis manum ampu-             |
| tuns.                                                        |
| Arbores.                                                     |
| T TO TO THE T T AND IN CONSTRUCTED FORMA DEPONDE NO          |
| LXXXVIII. Arbor sancta insula ferrea, perenni ne-            |
| oute rore a flinens.                                         |
|                                                              |
| XC. Balsamus vitro incidenda, non ferro, ne moriatur. 631.   |
| A.C. Baijamus viiro initaenaa, non jerro,ne morratur.        |
|                                                              |

# Flores.

XCI. Granadilla Indica Dominica paffionis insignibus con-Hicua.

Plantæ.

XCII. Roraria iugi roresub ardentisole madens. 644

# Fructus.

XCIII. Pepo niueum agnum intra corticem inclusum hia-

#### Astra.

XCIV. Ssella nebulosa Cancri, ex quinque stellulis canflata.

Meteora.

XCV. Fulmen intra nubem suis se prodens sulgetris. 663.

#### Montes

XCYI: Etnaniuose vortice flammas jugiter erutians. 670.
Fontes.

XCVII. Phiala Iordanis inscrutabilis profunditatis. 676
Fluuij.

XCVIII. Alphaus subter mare fontem Arethusa conueniens. 682.

XCXI. Globus gemmeus in varios lapides pretiofos disfiliens.
690.

C. Statte myrrhatortice fponte fluens, pretiofior

694





# INDEX RERVM.

Væ hic subijeitur posterior tabella, de thefauro Dei absconditi, compendio quodam diuirias profert. Quibus vt fruatur candidus Lector, qua sequuntur notet & aduertat. 1. Hic non esse observandos paginarum numeros, vt in priori Indice, sed Emblematum ordinem sequendum cum suis numeris. 2. Vocabula quædam sic breuiata, vt E. significet Emblema. M. metrum seu poësim. F. fontem seu ea quæ in fonte iacent. I. interpretationem; quæ littera, si sola reperiatur, designat ea quæ requiris, per totam interpretationem sparsa esse. Item numeros post Stel-Iulam additos pertinere ad interpretationem Emblematis proximè notati. Denique vbi habetur E. per totum, recurrendum esse ad longiorem titulum in præcedenti indice politu, & tunc per totum Emblema tam proprietates rei quæ inuestigatur, quàm allegoriam & historiam explicari. Idem per proportionem iudicandum de oratione panegyrica designată per has literas Pan. & Præfatione per istas Præf. additis numeris conuenientibus.

A

# Accipiter.

A Ccipiter esu columba animandus. E. 25 per totum.

Accipiter corde abstinens. E. 34. per torum.

a ilij

# Adamus.

Adami & Euæ nuditas & cæt. E. 4. per totum. Lamentabilis status Adami & naturæ humanæ post peccatum. E. 24. M. I. numero 1.

Secundus Adam, idest Christus, quam pius in subleuan-

da primi miferiâ. ibidem n. 2.

Qua ratione dicitur Christus descendens ab Adamo. ibid. ADONIDIS. Idolum & lucus. E. 9. M. F.

A D O RATIO. vide v. Euchar. dignitas.

ADRIANVS. Vide v. Bethlehem.

# Ætna.

Ætnæi incendij descriptio, causæ. E. 12. M. F. Ætna mons cum niue flammeus. E, 96. per totum.

# Agnus.

Pueri Chirstiani sunt agni E. 93. M. I. n. 2. Agnus Paichalis, vide v. Ecclefia Genuenfis.

Agnus reuinctus. E. 2 per totum.

Agnus excubitor E. 18. per totum.

Agnus pendulus. E. 50. per torum.

Agnus Eucharisticus, sirmum præsidium aduersus tartareas potestates, Angelum exterminatorem eliminat. E. 18. M. I. & E. so. M. I.

Animosacuit ad pugnam. E. 19. \* 3.

Victoriam confirmat. ib. n. 4.

Christus agno Paschali, & Agno in Pepone incluso comparatus. E. 93. M. I.

A G O N I A. Vide v. Amor. Pericula animæ, morte instante, vbi de præparatione ad mortem. E. 69. \*. 2.3.

# Album.

Animalia Albescentia ob frigus vel niuem. E. 35. M. F. A L c E retrogrediens, E. 59. per totum. ALCION Elementa tranquillans. E. 28. per totum.

# Alimentum.

Suas imprimit qualitates nutrito. E. 35. per totum;

Differentia alimenti spiritalis à corporali. ibid. n. 1.

Altare, Vide cor I s v.

Altare nostrum refert Præsepe Bethleemiticum. E. 9.M.I. Christus altare viuum. E. 11. M. \* n. 2.

Coa hominis viuum altare. ibid. n. 3.

Altare nostrum columbarium ac domicilium animarum. E. 27. M. I.

ALPHEVS fluuius. & Arethula fons. E. 98. per totum.

# Amicitia, amor.

Vide v. Christus.

Amicitiæ Elogia & qualitates. E. 89. \* 2.

Amicitia Christi erga homines, syncera, fraterna, & immortalis. ibid. M. I. n. 2 & 3.

Perseucrans in Purgatorio. ibid. n. 3.

Amor Christi erga infirmos & moribundos. ibid. M. I. Duo amores de corpore Christi morientis dimicant. Pan. n. 5. & seq.

Amor præcipuus operis Eucharistici artisek. E. 2. M.

F. I. n. 2, 3, 4,

Amoris catenz. ibid. n. 3.

Amoris vindicta. E. 6. M. F. & E. 71. \*. 2.

Cur dicitur præses armorum. E. 15. M. I. n. 1. & 3.

Amoris Diuini erga homines miracula & Elogia. E. 29. M. I. n. 2.

Amoris languor. ibid. M. I. n. 3.

Ignis dilectionis beatorum dilectioni sanctæ Sionis comparatur. E. 40. \* z.

Cor ampliat. ibid. n. s.

Timor necessarius ad charitatem. E. 45. \*1.

AMPHISBENA. E. 72. per cotum.

# Angeli. -

Angelorum reuerentia erga SS. Sacramentum: E. 45.n. 2. & 3. & E, 66. \* 2.

Verbi diuini seucritas in Angelos rebelles. E. 55. \*. 1.

Angelus Christum confortans, missus etiam ad tutelam Apostolorum. E. 62. \* 1.

An Angelus percutiens primogenita Ægypti bonus, an

malus? E. 75. \* 1.

ANTIOCHI pia industria. E. 14. per totum. APRI descriptio & venatio. E. 17. F. I. n. 2.

# Apis Palestina.

E. 81. per totum.

Apis proprietates & varia Symbola, ibid. Apvs Indica E. 22. per totum.

# Aquila.

Murfulitas locupletans. E. 22. per totum. Aquila cygnza candescens. E. 35. per totum. Aquila senex. E. 41. per totum. Quo pacto dicatur renouata aquilæ iuuentus? ibid. F. Aquila rectà inuolans. E. 46. per totum.

ARABICA mulieres foras proditura faciem velabant.

ARANBUS os lacertuli obligans, E. 82. per totum.
ARBOR sancta, E. 88. per totum.
ARDBA stellaris, E. 43. per totum.
ASTURIS pietas, E. 24. per totum.
ATTRITIO quam vtilis ante Communionem. E. 41. pertotum.

#### B

# Balfamus?

E. 90. per totum.
Euchar. Balfamo comparata. ibid. M. I.
BASILISCYS, E. 73. per totum.
BELZAAR Antidotum pretiofissimum. E. 56, F.

#### Bethleem.

vide v. altaro.

Bethleem profanața. E. 9. per totum.

Domus Panis. ibid. M. I. n. 1. & 3.

Eadem quz Ephrata, domus furoris. ibid. 3.

Deuotio S. Paulz ad Bethleem. n. 2.

B o M B IX. E. 77. per totum.

S. B o N A V S N T V R A. vide v. Eucharistiz dispositi o.

# - Non

#### Cæcus.

Omnis homo czeus nascitur, vbi de czeo per Christum illuminato. E. 76. \*1,

#### Calix Eucharisticus.

Vide v. Diaconus, sanguis phiala inscrutabilis. E. 97. M. I. n. 2.

Implis fit calix furoris. E. 7. M I. n. 2.

Amaritie Passionis diluendus. E. 10. M. I. n. 2. & 5.

Illius deliciæ, ibid. n. 3. & 4. E. 100. M. I.

CALVINVS, Videv. hæretici.
CAMBIVS E. 58 per totum.
CAPRA cultrum porrigens. E. 49. per totum.

#### Caro.

Caro Christi velamen diuinitatis E. 70. \* 2. Non est caro peccati esti mortalis: & eiusdem naturæ cum nostra. 72. M. I. n. 1. & 2.

Caro Christi antidotum carnis peccati. ibid. T.

Caro & humanitas Christi, fons Iordanis & paradisi, ac terra promissa. E. 97. \* 1.

CARTHYSIANORYM laudabilis consuctudo. E.

CHAMBLEO, E. 76. per totum.

#### Christus.

Videv. Amor: cor I z s v, Adamus, Filius, Pinna. Christus Orpheo seelicior & potentior. E. 1. M. I. n. 1. 2. 3. 4. vide v. lyra.

Christi cum pisce comparatio. E. 66. \* 1.

Cum gallina. E. 21. \* 1.

Cum Bombyce. E. 7.7. M. I. Cum Pelecano. E. 29. M. I.

Christis Ionas mysticus mare tranquillans. E. 28. \* 2. Christi præmatura senectus, & labores. E. 21. M. I.

Christus verus Sacerdos , hostia & altare. E.11. M.I. n. 1.

Cur positus in præsepio. E. 35. \* 1.

Christus in Cruce & in ara omnia serenans & concilians. E. 28. M. I. n. s. & 2.

Cur dicitur à discipulis auulsus. E. 62. \* 1.

Explicatur eius desiderium de edendo Paschate. E. 63.\* T Christus diuino amori sacristicans vt de hostibus triumpharet. E. 15. M. I. n. 2.3.

Christi lenitas in peccatores. E. 54. \* 3. & E.71. \* 23.

Quanta erga homines & vnde. É. 55. M.I.n. 2. & E. 70. \*2. & E. 71. \*3

Humanitatis Christi à Verbo assumptæ excellentia. E.55.

### Christus in Eucharistia.

Vide v. præcedens & v. Amor, Agnus, caro Christi. Christus nobilissimum amoris mancipium, & obedientiæ victima. E. 2. per totum.

Magnificentior erga fractes Patriarchâ Iosepho. E. 6.M.I. Non minus hîc mirabilis quàm in dexterâ Patris. E. 23. \* 39

Christus in Euchar est Emanatio diuinæ claritatis, quæ ab occasu suo splendidiores glorias mutuatur. E. 94. \* 1. 2.

Christus in Euchar. fulmen varios exhibens effectus pro varietate subiectorum. E. 96. M. I.

Gratiz, gloriz & gehennz fulgetris fe prodit. ibid. n. 3. Patris fragrantia, mirabili arte animas trahens. E. 48. M I

Vnguentum exinanitum. ibid. n. r. Christus in Cruce & in Euch. Sol illuminans. E. 76. M.I.

Amabilis animæ sponsus. Pan. n. 8. & seq. E. 98. M.I.

Non folum amans, sed etiam amor. E. 29 \* 3.

Triplici titulo sponsus. E. 98. I.

Verbi diuini Sacramentalibus velis operti elementia, eum seueritate ipsius ante Incarnationem comparata. E. 47. M.I. & E. 70. M.I.

Christi mansuetudo maior in Eucharistia quam in Passione, ad similem nos inuitat. E. 70.n. 3.E. 71. M. I. 53. \*1.& 2.

Christus invitima cœna seipsum communicauit. E. 63.\* 2.
Christus excubans ad vigilantiam nos prouocat. E i8.\*.2.

Christus agnus mansuetissimus exterret & sugar Cacodæmonas. E. 27. M. I. n. 2. E. 10. M. I.

Animam suo modo satiat ac stabilem reddit. E. 27. \*2. & 3.

Christi sidelitas, persidiz mundi opponitur: E. 36. M. I.

Sapientia Christi maiestatem & carnis gloriam cælans ad amorem & ad latebras nos prouocans. E. 48. \*1. & 1. E. 52. M. I. E. 77. \*3. E. 98. M. I.

CICONIA adultera. E. 42. per totum.

CINNAMOMVS. E. 44. per totum.

S. C. L. A. R. A. nullum firmius Eucharistia propugnaculum experta. E. 18. M. I. n. 3.

SS. CLAVORVM globo Imperiali infertorum symbo.

lum. E. 13. per totum.

CLEMENTIE Elogia. E. 14. M. I. n. 1. E. 47. M. I. n. 3. E. 71. \* 3.

CLODII Histrionis luxus. E. 23. \* 1. Symbolum Christi. E. 25. \* 1.

### Columba.

Lucida S. Malachiæ apparens. E. 27,\*1.

Columbæ cruor. E 39. per totum.

Concha margaritifera. E. 87. per totum.

Confessio vera & imperfecta. E. 41. \*2. &3.

Commynio Vide v. Euchar. susceptio.

### Conuiux. Conuiuium.

Magnum habet cum morte commercium. E. 16. M. I. n. 1. & 2.

Solos amicos Christus inuitat, alios pro deicidis haber. E. 61. M. I. n. 2. & 3.

### Cor IESV.

Altare sacrum & domicilium sponsæ fidelis. E. 22.M. I. Maria Deipara Christum excordauit, quod etiam præstar anima fidelis. E. 34. M. I.

Qui fideles cordis I s s v appellatione digni? E. 43.\*3. CORNIX pullos implumes non alit E. 37. per totum. CORONA cur ferrea infigniti Imperatores? E. 13. \* 2. CORVYS PISCATOR. E. 33. per totum. COTVRNIX. E. 40. per totum.

Creaturæ.

Creaturarum amæna descriptio Pan. n. 25.

Sunt pretiosi characteres in mundo tanquam in libro, nec non in isto opere Dei & Christi pulchritudinem exprimentes præf. n. 2, 3, 4, & 5.

Absconditum Deum in Cruce & in Euchar. agnoscunt.

ibid n. s. 6.

CROCODIL VS E. 74. per totum.

### Crux.

Vide v. claui.

Altaris sacrificium à Cruce vim omnem & saporem mutuatur E st. M. I.

Vtilitas ac necessitas signi Crucis. ibid. n. 1. & 2.

CYNCHRAMYS coturnices deducens, E. 36. per totum.

### Ď.

DACNIS. E. 45. per totum.

### Dæmon.

Vide v. Agaus. Sanguis. Hostia sacra qu'àm sit illi exitialis. E. 78. M. I. Terretur ad reliquias Sanctotum ibid. n. 2.

Infidiatur communicantibus. E. 83. M. I.

A divinæ mensæ frequentia reuocat. E. 82. M. I.

DAGONIS manuum præcifarum Symbolum. E. 87. \*

DASYPYS E. st. per totum.

DELPHINYS à troctis laceratus. E. 61. per totum.

### DEVS.

Dei facies codex æternus Beatorum præf. n. 4. Cor humanum solo Deo clarè viso impletur. E. 15. M. I. a. 1. & 2.

Beatorum desiderium. ibid. I. n. 2.

Dei pronidentia voluptates sæculi amaritudine permiscens. E. 61. \* 1.

Deus ignis consumens. E.79. M. I n. 1.2.

DIACOMI quondam ex officio calicem. Euchar. minifirantes, E. 7. \* 1.

ECHENEIS E. 68. per totum. ELEPHAS E. 53. per totum. ELIAS Totus igneus. 79. \* 53.

ELOQUENTIA cordis quam præstans præs. n. i.

B. E L Z E A R I V S in vulneribus Christi domicilium ele-

ENCAVST VM quid sit. E. 8. M. F.

## Eucharistiz dignitas.

Vide v. Agnus. Christus in Euchar. Missa, sanguis? Eucharistiæ illustriora Epitheta & Elogia. Paneg. per to-tum. E. 66. \* 2.

In ea maiestatis & amoris admirabile commercium, Pa

neg. n. 3

Euchar. lucis Cona, Paneg. n. 15.

Aurum ignitum & probatum. E. 13. \* 1.

Toti mundo præferenda. E. 13. M. I. n. 1.

Thesaurus omnium divitiarum. E. 23. M. I. & E. 44.\* 13. Gemma seu torcois pretiosissima. E. 30. M. I.

In Euchar, quæ & quanta contineantur, ibid. M. I. n. 34

E. 66. \* 3. E. 45. \* 2. É. 77. \* 3.

Virginea puritas Euchar. E. 42. M. I. n. 1.

Verbum diuinum, cibus Angelorum, lac paruulorum in Euchar. E. 11. \* 2.

Euchar, fons Paradisi E, 56. \* 1.

Corpus Christi in Euchar, adorandum cultu latriæ late conuincitur, E. 18. M. I.

Euchar, ferculum Deo homine dignum. E. 63.M. I.n. 1.
Corpus Christi augerur, dum à fidelibus manducatur,

ibid. n. 3.

Euchar, omnium Sacramentorum consummatio. E, 66.\*2.

Gloria Dei & Christi. E. 82 \* 1. 2. Abystus inscrutabilis. E. 97 M. I.

Euchar, nihil est suauius. E. 21. M. I. n. 2.

Eucharistia globus gemmeus Indicus. E. 99. M. I.

Vnicum Euchar, fragmentum gemma incomparabilis.ibid. Eucharistia ros Hermon. E 92. M. I. n. 2. 3.

Eucharistia fornax seu ignis ardens sub niueo regmine. E. 96. M. I.

Huius ignis proprietates. ibid. n. r. 2.

# Eucharistiæ productio.

Corpus Christi substantialiter reproducitur in Euchariftia. E. 30. \*. 2.

Euchar.sermone Christi efficacissimo conficitur.ibid. n.t.

& E. 40. M. I.

In productione Euchar, vi eiusdem sermonis sit mystica separatio, verumque sacrificium, ab eoque manat potestas. Sacerdotum, codem. E 49.

# Eucharistia susceptio, & dispositio ad illam.

Vide v. lacrymæ. Amor, attritio, conuiuium, peccata in Euchar.

Syncera ponitentia & confessio dispositiones necessaria ad Eucharistiam. E. 41. \* 2. & 3.

Quam exacte olim obseruata lex de præmittenda pœnitentia

Euchar. E. 87. \* 3.

Eucharistica mensa non admittit peccatores maximè publicos, nisi verè pœnitentes. E. 17. M. I n. 1. & 3.

Post laborem suauior, & post sudores Pænitentiæ.ibid n. E Euchar. dignè sumens regnum Dei intra se possidet. E. 23.

Quantam puritatem & charitatem exigat. E. 3. M. I. E. 31. \* 1. E. 77. \* 2.

Triplex dispositio necessaria ad Communionem. E. 59.

L per totum.

Euchar. vita & esca cordium, ore & corde purissimo suscipienda. E. 34. \* 12.

Qui aliter suscipiunt, corpus Christi laniant, nec corde ipsius fruuntur. ibid. & in M,

. Îmitatio Christi optima dispositio ad Euchar. E. 35. \* 3. E 37 M. I.

Euchar. mensa virtutum ornatum ac vestitum exigit ibid.

Charitatis feruor hospitium Christo parat euusque detinit. E. 40. M. I.

Qui non adhæret Christo & corpori eius mystico non libenter pascitur & viuisicatur ab eodem E. 43. M. I.

Quibus modis Christo adhæremus. ibid,

Domus

Domus inverior quæ & quomodo disponenda. E. 44. M. I. n. r.

Absque charitate & humilitate impar est ædificium spiri-

tale magnitudini Euchar, ibid. per totum.

Cum reuerentia & tremore accedendum ad Altare. E.66. M. I. n 2 & 3 E. 45. M. I.

Recta intentio omninò requisita. E. 46. M. I.

# Frequens Euchar. Susceptio.

Vide v. Dæmon.

Euchar non vii, quodammodo est abuti, E. 57. M. I. n. s. & 3.

Cur aliquando abstinendum à Communione, E. 19. M.I. Etiam ob grauiora venialia ibid. n. 2.

Melius accedere cum amore, quam recedere ex immodico simore. ibid. n. 3.

Exemplum & authoritas S. Bonauenturz.ibid.

Frequentis Communionis fructus, E. 16. M. I. E. 57. \*

Frequentis Comm. vius in Primit. Ecclesia, maxime ob persecutiones, E. 83. \* 1, E. 26.1.

### Peccata in Eucharistiam.

Vide v. seq Dæmon. Iudas.

Indignà Communione mors iterata Christo optabilior, E. 31. M. I.

Pœnæ exa æ ab indignè communicantibus, E. 42 \* 3. E. 56. \* 5 E. 64 M. I. n. 1. E. 87. M. I.

Indigna Communio triplicem mortem infert, & Iudicem Christum habet, E. 64. M. I.

Cordis duriries & iniustiria inimicæ Euchar- E. 90. M. I. n. 2 E. 61. \* 1, & 2.

Indigne suspicientes sunt inhospitales in Christum & in-

Pejores Energumenis, E. 83. \* 3.

Sacerdos impurus fimilis idololatræ, cui manus præscindendæ, E. 87. \* 2.

Peccarum velur turba comprimens impedit fructum Commun E 33, \* 2.

Qui contemnunt & profanant Euchar. Deicidis similes, E. 32. M. I n. 1. E. 82. \* 3.

Mira & Prodigia per Eucharistiam.

Vide v. exercitus S Clara Columba & v. præcedens. Præf. n. 7. E 68. \* 1 & 3 E 95. \* 2.3. Puerulus apparens in Euchar. E. 77. \* 2. De Strigibus & Damonibus per Euchar. fugatis, E. 78. \* 3.

Euchar, effectus.

Vide v. filius, Agnus. lyra.

Eucharistica victima Christus de se ipso triumphat Pan. 10. & feq.

Totum mundum subiugat, ibid. & E. 14. \* 3.

Euchar, homines præponit Angelis. Pan. n. 21. Sedat concupiscentiæ motus, E. 12. M. I. n. 2. E. 68. M.

I. n. 2. & 3.

Carnalium illecebrarum nauseam parit, E. 25. \* 3.

Bellatrix & annona præliantium, E. 15. \* 3.

Vetiti fructus damnum refarciens, E. 24. \* 1.

Conuiuij cœlestis esuriem acuens, E. 25. M. I. E. 67.\* 2.

A como voluptatum ad cali desiderium erigens, ibid. n. 2. & 3.

Eucharistica suauitas, prægustatio gaudij cœlestis, vitæ amaritudines mitigat, E. 65. M. I.

Eucharistia pacatrix omnium rerum, Angelos hominibus fociat, E. 28. M. I.

Balfamum suauistimum vindicta auidos demitigans, E. 71. M. I.

Viaticum ad cœlestem Patriam progredientium, E. 89.M.

I. n. 2. & 3. E. 36. M. I. n. 1. 2. & 3. E. 69. M. I. n. 3. Euchar. Sacram. vnionis, E. 43. \* 2.

Per Euchar. Christus omnia amici munia implet, E. 69.

Eucharisticum alimentum homines facit divinos, E. 36. M. I. n. 1. & 2.

Vis Euchar. sumpræ ab Energumenis, E. 10. \* 3. Euchar. przsentia vanas cogitationes abigit, E. 73. M. I. n. 2. & 3.

Accedentes cum fide illuminantur, cum præsumptione ma-

gis cacutiunt, E. 76. \* 2.

Euchar. fornax ardens, aureas animas purgans, alias ab?

fumens, E. 79. M. I.

Euchar. nix vetustate rubescens è virginibus martyres efformat, E. 80. M. I.

Præsentissimum antidotum aduersus amorem sui ipsius; E. 85. \* 1.

Arbor imbrifera hominum eibus & potus, E. 88. M. I. Quo ardore & lumine Sancti accensi ad præsentiam Euchar. E. 96. M. I. n. 2. E. 95. \* 2.3.

## Ritus ad Euchar. pertinentes.

Euchar. olim seruata in turriculis argenteis, & columbis aureis, postea in altari sub Crucis titulo Pan. n. 13. & E. 27. \* 1. E. 25. \* 1.

Euchar. contactu nobiliores corporis partes olim munitæ,

E. 18. M. I. n. 3.

Euchar. domum delata maximè tempore persequutionis, E. 26. \* 2. E. 33. \* 1. \*

Pœnitentibus publicis qua de causa concessa . E. 26. \* 3. Proclamatio Diaconi ante Communionem , E. 37. \* 3.

Mos quorumdam Euchar. fidelium cadaueribus alligantium, postea reprobatus, E. 89. \* 3.

Sacerdotes Græci cur feruidam aquam sacro calici immis-

ceant, E. 90.\* 1.

Mos antiquus decantandi Agnvs Dri, in Missa, E.

### Exercitus.

Vide v. Ouis.

Fuchar. Exercituum Christianorum robur, E. 19. M. I. n. 2. & 4.

Exempla Henrici Imperatoris. Mascesilis, Ramiri, ac Simonis Montissortij, ibid.

### F.

FALCO repetita præda audacior, E. 26. per totum. FASTBN, E 65. per totum.

FIDES necessaria ad mysterium Euchar. F. 93. \* 3. E. É ij

#### Filius.

Variis modis dignitatem filiorum Dei assequimur, sed maxime Eucharistia, E. 74. M. I. n. 1. & 2. Spurii à legitimis per Euchar. distinguuntur, ibid. n. 3. Christus Dei filius non timuit habere cohæredes, ibid.n. 1.

#### Formicæ.

Formicæ Indicæ auro non vtenteš, E. 57. per totum.
Formicæ in os Tati delapíæ, E. 83. per totum.
FORNICATIO spiritalis, E. 42. \* 3.
FVLMBN intra nubem, E. 95. per totum.
Videv. Christus in Euchar.

### Genuensis Ecclesia.

Agnum Paschalem Smaragdinâ gerens in Paropside, E. 3.

per totum.

Mysteria huius paropsidis in qua postrema Agni Paschalis manducatio sacta est, ibid.

GLAVCVS, E. 62. per totum.

### Globus

Aureus imperialis, E. 13. per totum. Globus gemmeus dissiliens, E. 99. per totum. GLOTTIDIS proprietates, E. 36. M. F. I. n. 1.

### Granadilla Indica.

E. 91. per totum.
Passionis, cordis deuoti, & Euchar. Symbolum, ibid, M. I

H.

### Hæretici.

Sacramentariorum sauitia & astutia, E. 60, M. I.

Quàm ingens sit furtum ab eis commissum, ibid. n.1. & 2 Hæreticorum furor in Euchar, E. 78. I. \* 1. Henricorum furor in Euchar, Globus. Henricorum vide Exercitus. Globus. Hostia vide v. Euchar, species Sacramentales. Humilitas vide v. Christus in Euchar.

# Hypocrisis.

Eò peior, quo sanctiori mysterio abutitur, E. 42, M.I, Hypocrisis meretrici comparata, ibid.

I

INTENTIO RECTA oculus mentis, & basis omnium virtutum, E. 46 I.

IN VIDIA indigna viro præstanti, præs. n. 12.

IOANNIS EVANGEBIST & cor, spengia apposita

IONAS Vide v. Christus.

IORDANIS Vnde ortus, 97. F.

# Iosephus.

Iosephus, Vide v. Christus in Euchar. Iosephus magnificus, E.6.per totum.

### Iudas Iscariotes.

Cum cateris Apostolis Euchar, recepit, E. 83. \* î. & 2. Cor illius indigné communicantis occupatum à damone, & quare, ibid. \* 1. & 2.

Ivstiniant Imperatoris donarium metro & prosa exornatum, in Exordio Operis.

L.

Lacertus illuminatus, E. 76. per totum.

### Lacrymæ.

Lacrymarum effsio optima dispositio ad Euchar, E. 38. M. I. & E 56. M. I. n. 2. 3.

Digitized by Google

é iij

Cur lacrymas emittunt anima fideles n. 3.
Lacryma sponsa ponitentis preces oculares, E. 54. M. I.
n. 23.

#### Leana.

Agni pellem afferens, E. 5. per totum.

Leznz adulterz industria, E. 54. per totum.

Leon is ira mitigata, E. 4. per totum.

Leon tophonon incrustatum, E. 78. per totum.

Leopardici symbolum, E. 52. per totum.

Libertas Videv. Servitus.

S. Luciani pectus ara, E. 11. per totum.

Lystrand of exercitus mos, E. 19. M. F. I. n. 1.

### Luxuria

ø,

LVXVRIA igni sulphureo comparata, E. 12. M. I. n. 1.
LVXVRIOSI non syncerè pœnitentes agnum castum
periculose comedunt, E. 17. \* 3. Vide v. Superbia.
Luxuriosi conuersio, opus arduum, E. 67. \* 1.

# Lyra.

Christi humanitas lyra mystica percusta in cruce, E. i.M. I. n. 2. 3.

Suaui charitatis concentu discordes creaturas etiam angelicas conciliat, ibid. n. 5. & 7.

Artem Eucharisticam edocet, ibid. n. 8.

In Eucharistia iracundiæ motus temperat, ibid.

Apposite exponitur locus Habacuc Cornus in manibus
sius, ibid. n. 7.

### M.:

Donum S. MACHARIO factum à lezna, E. s. per totum.

Vir MACEDO Apricida, E. 17. per totum.

# S. Magdalena.

Sacro carnis Christi contactu mundata, E, 67, \* 3;

sus, nutrimenta ignis incendat. Sic ille.

# INTERPRETATIO.

I. Vllum aprius libidinis hominem interius & exterius fœtido ardore confumentis Hieroglyphicum, quàm sulphureum Æthnæi montis incendium. Quid enim est aliud sulphur, inquit, S. Greg. 1. 14. mor. c. 10. nisi fomentum ignis? verumtamen sic ignem nutrit, ut fætorem gravissimum exhalet. Re-: Ele igitur in Sulphure peccatum carnis accipitur, quod dum peruersis cogitationibus quasi quibusdam fætoribus mentem replet, aterna incendia praparat; & dum foitoris sui nebulam in mente reproba dilatat, contra cam, flammis subsequentibus, quasi nutrimenta subministrat. Quòd enim per sulphur fætor carnis signetur, ipsa sacri eloquy testatur Historia, que contra Sodomam pluisse sulphur & ignem, Dominum narrat; qui cum carnis eius scelera pu nire decreuisset, in ipia qualitate oltionis notauit maculam criminis: sulphur quippe fætorem habet, ignis ardorem. Qui itaque ad peruersa desideria ex carnis fætore arserant, dignum fuit ot igne ac sulphure perirent. Equidem vt Æthnæ solum bituminosum ventorum flatibus permeabile generadis nutriendisque ignibus peridoneum est; ita caro nostra tenuis ac fragilis, interno peccati succensa fomite, facilè flante nequissimo spiritu exardescit in libidinem, & infamis luxuriæ mephitim exhalat.

2. Quem verò potentiorem obicem grassanti intus incendio homo fætido ardore cinere scens opponat, quam virginale Dominicæ carnis velum, quo diuinæ gloria maiestatis nostris attemperatur aspectibus, ad cuius splendorem mortalis oculus conniueret, nisi interpositum humanitatis & Sacramentalium specierum velum, emicantia gloriæ

[ 1]

### ORPHEVS EVCHARISTICYS

fulgetra retunderet? Velum illud est Virginis & martyris, vtpote quod non folum adorandam Triadem, qui ex Gregorio Nazian. Prima virgo est, sed & ipsam Christi humanitatem, quæ simul mar+ tyr & virgo est, obuelat. Hoc velum aduer sus libidinis incendium frequenter opponere didicerat S. Alexius, cuius ope inuiolabilem, inter innumera Veneris incentiua, seruauit integritatem. Nimirum Eucharistiz velo obumbratus, inter coniugalis amoris rædas miraculose frigescebat. Sedat enim Eucharistia sauientem membrorum legem, ex S. Cyrillo Alex. l. 4. in Ioan. c. 17. & vt ait Ambros. fer. 19. in Pfal. 118. expendens illud Threnorum 4. 20. In umbra tua vinemus in gentibus: V mbra tua caro fuit. que nostrarum afins refrigerauit supidetatum, que compescuit insolentiam vitiorum, qua restinxit ignes libidinum, que auaricie dinersarumque passionum incendia temperanit. Scilicet, sacrie cedunt incendia velia.



adductum, qui ante portas stabant, & ad templum adduxerunt. Ipse autem tradità Sacerdotibus hostià, & amplissimà militibus annona in castra rediit. Regis clementiam & religionem admirati Iudæi, sesso peracto, depositis armis, vitrò se in illius sidem dederunt. Quippe Hyrcanus laudans eius modestiam, & animaduertens studium ipsius erga Deum, petiuit ab eo vi patriam eis conuersationem restituerer; qui ad omnem pietatem slexus, legatis id concessit, & obsidionem soluens discessit.

## INTERPRETATIO.

i. C Ententiosè Seneca l. 1. de Clementia Nullum, inquit, ornamentum principis fastigio dignius, pulchriusque est, quam illa corona ob ciues seruatos, non hofilia arma detracta victis, non currus barbarorum sanguine cruensi, non parta bello spolia. Hac dininapotentia est gregatim, ac publicé seruare, multos autem occidere indiscretos, incendy ac ruina potentiae st. Id alta mente reposuerat Antiochus rex, qui religiosus dictus est, dum memorabili pietatis, & clementiæ exemplo, maluit Iudæos humanitate sibi denincire, quam armorum vi vincere, & iubiugare, ac de corum potius cordibus, quam de vrbibus triumphare. Hoc illustrius præstitit Rex regum Dei filius, ab assumptæ humanitatis instanti, non solum homo, sed & humanior factus erga homines. Quippe cum in veteri testamento mor tales perduelles læsæque diuinæ maiestatis reos, diluuio, sulphureis imbribus, incendiis, bello, fame, peste, cædibus, ad spontaneam deditionem adigcre vix potuisset, maluit deinceps amorequam furore pugnare, & illustriorem triumphis omnibus victoriam magnifică sui Corporis Hostia reportare. Mirum equidem est, ac stupendum, quot olim machinis cordis humani propugnaculum oppugnarit, vt veluti ruinosa muri laceri labe tandem intus irrumperet. Etenim hostilem exercitum æmulabundus, qui vbi fulmineis glandibus muros rebellis cuiuspiam ciuitatis euertere nequit, flumini vrbem alluenti moles ingentes obiicere assolet, diuque frementes vndas, quasi carcere coercere, vt. rupto demum aggere vehementiùs irruetes, muros euertant; aut ciues fatali vortice submergant. Primam hanc obsidendi viam tentauit, immisso Cataclysmo; fed irrito conatu: perstitit enim suo in facinore homo peruicax, diluuij licer fluctibus propemodum obrutus & submersus. Iterum humani cordis arcem nouis concutit machinis Deus exercituum, & vltionum Dominus, sulphureosque imbres quasi ignitas glandes, fulmineosque globos in infamem pentapolim vltrice dexterà iaculatur: sed frustraneo rursus imperu. Durius quippe ipsis adamantibus cor humanum, nec flammis colliquefieri, nec ardentis sulphuris torrente potuit vnquam emolliri. Quid hic agat aut moliatur Dei filius ? circumspicit animo qua sir in perduelles impressionem fa-Eturus; collatis omnibus cælestis exercitus copiis inuadit & oppugnat; plurimas Chiliades Angelorum, gladio cædir, bello, peste, sameque dinexat, neque tamen tam valida oppugnantium impressione, arce potitur. Tamdem diuturnioris oblidionis pertæfus, carnis humanæ trabea indutus, armorum vi indomitos, blanditiis flectere nititur, fidem ten. tat, ad deditionem hortatur, iamque imminente Paschalis solemnitatis die, magnifico apparatu semetipsum immolans, victricem Propris Corporis

Ponitentie conviuium exhibens . ibid. Prelibauit Eucharistie ante institutionem , E. 85. \* a.

# Maria Deipara.

Vide v. Cor Insv. Roraria.

Christum quasi fulmen è cælo descendens excepit, E. 95. \*i. Marie Oegniacensis deuotio erga san Aissimum Sacramentum, E. 100. \* 3.

5. MARTINI reuerentia ergadinina mysteria, E. 45.

MASCESIE. Vide v. exercitus.

MEL Vide v. apis.

PISCIS METENSIS, E. 66. per totum.

### Missa.

Missa sacrificium imago mortis, E. 16, M. I. n. 1. Cæcas mentes illuminat, E. 5. M. I. Eucharisticum est 1 ibid.

MONICA, qualis à facra mensa surgebat, E. 95. \* 23 MONOCAROS mitescens, E. 55. per totum.

Mosis manus contra Amalecitas erigentis allegoria, E. 19. \* 4.

### Mors.

Mons Christi vide v. Granadilla.

Quomodo computandi tres dies & noctes quibus Christus fuit in corde terræ, E. 21. \* 2. 6

Euchar. est monumentum Passionis & mortis Christi.

M v n D v s mari comparatus, E. 67. \* 1. Deserto, E. 88. \* 1.

### Nix.

vtrum animalia in niue generentur, E. 80. F.

De causis & quibusdam adiunctis niuis; ibid. & I. n. 1. 3. Nupriæ vide v. Christus in Kuchar.

Vnde dicta, E. 20. M. I. n. 1.

Sponsus & sponsa obnupti, E. 20. per totum.

ORATIONIS DOMINICA quarta petitio explicatur. E. 36. \* 2. 3.

## Orpheus.

Vide v. Lyra:

Orpheus creaturas pelliciens, E. r. per totum?

S. Clemens Alex Christum cum Orpheo confert ac eidem

præfert, præf. n. 6. E. 1. \* 1. 2. & 5.

Hic liber Carminum modulis creaturas ad Deum absconditum listens, inscribitur Orpheus Euchar. præf n. 5.6.

OSTRBYM INDICYM, E. 86. per totum.
OVIS candida exercitum lustrans, E. 19. per totum.

#### Ρ.

POENITENTIA Vide v. Euchar. dispositio. PANTHERA odorifera, E. 43. per totum. PAVXIS Indica, E. 30. per totum.

### Peccator. Peccatum.

VIDE peccata in Euchar.

Anima peccatrix adultera, E. 54. M. I. n. 1. 2.

Eius impudentia, ibid, n. 1.

Humanitatem Christi quodammodo constuprat, ibid.

PELECANVS immobilis, E. 29. per totum.

PENNIPVLCHRE auis mundities, E. 31. per totum.

PEPO includens agnum, E. 93. per totum.

PHIALA Iordanis, E. 97. per totum.

PHOENIX rediuiuus, E. 21. per totum.

PIETATIS Elogia, E. 24. I. \* 2.

### Pinna.

E. 85. per totum. Pinna Symbolum Christi delitescentis & allicientis, ibid. M. I.

POLYPVS famelicus, E. 63 per totum.
PROFANA quomodo in facris vsurpanda præf.n.8.& 9.

## Purpura.

E. 84. per totum.
Christus non triumphat niss purpuratus. ibid. n. s.
Ter in Passione purpuratus, ibid. n. 2.
Christus lauans in vino stolam suam, & interiora sua purpurans, ibid.

PYRAVSTA E. per tosum. 67.

RAIA pia erga naufragos, E. 69. per totum. RAMIRYS, Vide v. Exercitus.

### Roraria.

E. 92. per totum. Maria Deipara verè Roraria, ibid. \*1. Item anima fidelis, ibid. M. 1. n. 2. 3.

#### Sacerdos.

Munditia vasorum sacrorum Sacerdotes ad puritatem inuitat, E. 3. M. I.
Sacerdos indignus verè conficit Sacramentum, E. 33. M. I.n. I.
Inter epulas diuinas misera fame perit, ibid. m. 2.
Rarò celebrans auarus auro abutens, E. 57. M. I. n. 3.
Indignos à commun. debet arcere, E. 70. \* 3.
Inuitare fideles ad freq. Commun. E. 85. M. \* 3.
SACRIFICI V M. Vide V. Missa.
Ratio & finis Sacrificij, E. 63. \* 2.

## Sanguis Christi & Martyrum.

Vide v. Calix & purpura.

Quanti sit pretij, E. 8. M. I. n. 1. E. 86. M. I.

Pretio superat pretiossssmanuaque de quibus in scriptura Sacra, ibid.

Quâ cautelâ semper seruatus, ibid. n. 2. Sanguis Christi animas dealbat, ibid. n. 3. Clamat aduersus peccatores, E. 8. \* 1. Vnguentum est pretiosum, E. 29. \* 2. Potentissimum collyrium, E. 39. M. I.

Quàm horrendum damnari pretio sanguinis, E. 8.

De latere Christi prior exiuit aqua quam sanguis iuxta quosdam, E. 38. \* 2.

Quò magis Christi cordi vicinior, eò esticacior, E. 39.M.
I. n. 2. & 3.

De Eucharistico Galice sponte profluus, ibid. n.3. E. 100. M. I.

Sanguis Eucharisticus expressus vnico amoris i Au fulgidior, E. 84. M. I. n. 1. 3.

Sanguis Christiquam exosus diabolo, E. 75. M. I.

Idem præstat Martyrum sanguis sanguini Christi conium

cus, ibid. n. 2.

Christicruor in lac transit, lauans non maculans, E. 80. 2.

Scaletys mensis Ægyptiorum illatus, E. 16 per totum.

Selmon, quid mystice designet, E. 80. \* 2.

## Serpens.

Serpentum domina mitescens. E. 70. per totum. Serpentis à Mose exastati symbolum, E. 73. \* 1. & 1.

Seruitus.

Vide v. Christus in Euchar,
Regum splendida seruitus, E. 2. \*1.

\$1 M O N Montissortii Comes.
Vide v. Exercitus.

S M A R A G D I vis ac proprietas, E. 3. M. F.
S O D O M A cur igni sulphureo addicta, E. 12. \* 1.

# Species Euchar.

Mmutua dependentia inter illas & corpus Christi, E.

Cur specierum velo se se occulrat Christus, E. 27. M. I. Hostiæ triticeæ rotunditas quid designet, E. 20. \* 2.

# Spongia.

Spongia fellea recondita in Calice, E. 10. per totum. Tincta Ch. sanguine ibid. n. 1. & 2.

SQVILLA, E 64. per totum.

De reuerentia Templi debita ob Christum Iudicem in Euchar. E. 73. M. I. n. 2. 3.

S. THARSICII reuerentia erga Euchar. E. 86. \* 2.
THESPIENSIVM Athletarum consuetudo, E. 15. per totum.
THEODORVS Papa, E. 8. per totum.

THEODOSIVS Diaconus, E. 7. per totum.

S. THOMAS Apost Abyssus dubietatis inuocauit abyssum Christi, E. 62. M. I.

TIBVRO saliens, E. 67. per totum.

Tigris delusa à venatore, E. 60. per totum.

TINNVNCVLVS, E. 17. per totum.

Iniusti Tributorum Exactores qui ? E. 61. \* 1. 2.

Electi inebriantur Tritico, E. 6. \*1.

Triumphus.

Triumphantium habitus, currus, & alia adiuncta Paneg, n. 11. 12. & feq.

Triumphus Euchar. Pan. 10. & feq. Trocte delphinum lacerantes quid defignent, E. 61. Tvrvs Chiappæ, E 32. per totum. Tvrvr vidua, E. 38. per totum.

### Velum

S. AGATHÆ, E. 12. per totum. Vide v. Species Eucharisticæ. V er m is Candid vs, E. 80. per totum.

### Vestis'

Nuptialis ad Communionem necessaria gratis datur, E.

Humiliter confitenti datur, E. 41. \* 3.
VICTIMA Videv. Missa, Eucharistia, Christus,
VINDICTA viperino veneno comparata, E. 71. M. I.n. 1

# Viperæ.

E. 71. per totum. Viperæ venenum qu'am exitiale, ibid. F.

# Virginitas.

Trinitas prima virgo, humanitas Christi virgo & Martyr, E 12. M. I. n. 2.

Virginitas verbum diuinum attraxit, & velis Euchar. obuoluir, E. 55. M. I. n. 2.

### Vitis

Vlmum fouens, E. 89. per totum. Christus comparatur viti propter passionem & compassionem, ibid. M. I.

### Vulnera

Christi coelestem exhibent alimoniam. & regia fercula, E. 32. M. I. n. 2. & 3.

Quinque sydera radiantia, benignas qualitates influunt, E. 94. M. I.

Asyla & ciuitates resugiorum, E. 22. M. I. E. 62. M. I. In die iudicii terrorem incutient reprobis, ibid. n. 3. Ex vulneribus agnoscitur Christus, ibid. n. 2.

### FINIS.

## TYPOGRAPHICA CORRIGE. legendo ve fequetur.

D Agina 19. linea 21. lege fiiauius. pag. 26. lin. 14. Eucharistiam. pag. 39. lin. 27. quam de pag. 42 lin. 8. S. Laur. lin. 16. Rhetorica pag. 56.lin. 1. quod acceperant. I quam de pag. 42 lin. 3. S. Laur. lin. 16. Khetorica pag. 56. lin. 1. quo wacceperante pag. 61. lin. 6. pelliciens. pag. 62. lin. 1. abruptis. pag. 65. lin. 21. ninl 69. lin. 10. Pretatione. pag. 7. lin. 20. qued. pag. 81. lin. 22. Indomum. pag. 87. lin. vlt. emunde. pag. 91. lin. 9. cumque. pag. 99. lin. 0. primogenz lin. 12. agunt. pag. 103. lin. 16. protanati 108. lin. 8. vindofam pag. 109. lin. 22. prodebaoris. pag. 109. lin. 16. protanati 108. lin. 8. vindofam pag. 109. lin. 22. prodebaoris. pag. 137. lin. 12. vindofam pag. 109. lin. 12. prodebaoris. pag. 137. lin. 10. lin. 100. lin. 140.110.16. ett. 138.110.31attnegis 101.110.20.110 macuta.1.10. requentishius sitxuatiofi furaum. pag. 165.110.1 transiecit. pag. 175.110.14. 121 totam lin. 27. examina pag. 188. lin. 22. gaudet ali. 189. lin. 26. videas. pag. 194. lin. 20. in hune modum im 23. deineeps ab. 196. lin. 26. synaxi. pag. 104. lin. 1. ad mortem properate. pag. 205. lin. 25. cin. 25. lin. 26. lin. 27. lin. 27. lin. 26. lin. 27. lin. 27. lin. 27. lin. 27. lin. 27. lin. 28. lin. 29. lin. 29. lin. 29. lin. 29. lin. 26. lin. 27. lin. 29. lin. 26. lin. 27. lin. 27. lin. 28. tam. pag. 198. curat Sanguants, pag. 199. tin. vit. collyrii, pag. 394. lin. 6. igneus alget amor 5. pag. 309. iin. 16. aperire. pag. 116. lin. 20. vnde. pag. 334 lin. 2. angurire. pag. 349. lin. 7. Quid, lin. 21. quirque pag. 396. lin. 16. quam pag. 332. lin. 2. fir. pag. 349. lin. 7. Quid, lin. 21. quirque pag. 396. lin. 18. quam pag. 332. lin. 5. exinances pag. 385. iin fine-querimoniat pag. 388. lin. 11. Felices ibid. culpze. pag. 407. panlo ame finem/pectus. pag. 403 lin. 28 gig. pag. 407. lin. 4. per dere, pag. 425. lin. 8. effigie pag. 437. paulo ante finem colosibus pag. 463. lin. 11. fultentare. lin. pen. grze cam. 467. lin. 15. ichthris pag. 470. lin. 13. à collutione. pag. 481. verfi expugnatam. 467. lin. 15. ichthris pag. 470. lin. 15. collutione. pag. 481. pag. 482. lin. 282. pag. 483. pag. 283. lin. 283. pag. 483. pag. 284. lin. 283. pag. 284. lin. 284. pag. 284. lin. 285. pag. 284. lin. 284. pag. 284. lin. 285. pag. 284. lin. 285. pag. 285. lin. 285. pag. 2 eam. 407. III. 15.1017101 pag. 470. III. 3. a continione. pag. 495. Iin. verii expugnata.pag. 482. Iin. 3. vita. pag. 494. Iin. 10. lenita: em. pag. 495. Iin pen. niii pag. 503. Iin9.aliaque.pag. 502. pailo ante finem. quotidiana pag. 522. Iii. 14. petcortis. pag. 544. nobitatts indubitatum pag. 535. Iin. 13. quem aliis. pag. 546. Iin. 1. legit pag. 549. Iin 15. dediabolo. pag. 569. Iin. 23. cuique proprià. pag. 613. Iin. 16. precifio. pag. 614. Iin. 4. perichtantur. Iin. 26. antiquam. 634. In fonce primus verfus ad luuen , fecundus ad Petron. pertinet. pag. 654- paulò ante finem , Emble matici. pag. 691- paulò ante finem , lapides. 699- paulò ante finem , quia fracte. Secundus locus pag. 695. citatus, don omnitats obuins, intenitur etiam tract.

9. in Euang. Ioan post medium.
Alios minores defectus, numero paucos, nullo negotio supplebit Lector ve white aut alterius littere, accentus, virgule, diphthong immutationem, additionem, omifionem vel innerfionem; notabit etiam dictiones vuo aut altero loco per-

peram ynitas aut diuifas.

vbique & jugiter, sancissimum Altaris Sacramentum.