

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

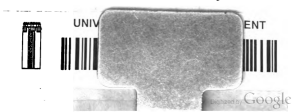
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



wal. 944

This 947



## ANIMI

### TRANQUILLITATE

DIALOGUS.

FLORENTIO VOLUSENO, Austore.

EDINBURGI:
Apud Hamilton, Balfour, et Neill.



Digitized by Google

#### GENEROSISSIMO DOMINO

#### ROBERTO CARO

#### Comiti de Ancram:

Carolo Magnae Britanniae, Franciae, et Hiberniae Regi, ex intimis a Secretiore Cubiculo.

Uantum debeat Voluseno, non modo parens Scotia talium ingeniorum ferax, sed et quotquot usquam terrarum sunt gentes, idoneus profecto testis, amplumque monumentum extat vel hoc unum opusculum; sive scribendi argumentum spectes, sive artificium tractandi. Cum enim plerique hodie scriptores, in re levinscula leviorem gloriolae auram captantes, nihil aliud, quam et suam, et legentis operam ludant, cum jactura bonarum horarum; noster hic materiam selegit, cum tanto philosopho dignam, tum lectori in primis perutilem, imo necessariam. Quid enim, quaeso, in universa hac rerum universitate, post mentes illas aethereas, excellentius aut sublimius? Quid divinius, quam Anima humana, ipsius Divinitatis expressa imago? Quid autem felicius, quid beatius, quam ejusdem in mediis hujusce peregrinationis fluctibus serenitas, et tranquillitas? Jam hoc argumentum eo versavit agitavitque ingenii acumine; instruxit, et locupletavit dostrinae supellectile; interflexit.

interflexit, imo refersit, sententiarum gemmis; ornavit, et expolivit orationis cultu; denique, quod caput est, Christianae pietatis indiciis, veluti vivo charactere ita insignivit, ac prope dicam animavit; ut mehercle, omne ferens punctum, scrinia Socratica Tullianis coloribus pinxisse videatur. Quo magis deplorandum, tot tantosque in campo gravissimo exantlatos labores jam procul dubio perituros fuisse, nisi Deus humani generis misertus impendenti cladi communi coelitus providislet. Quid igitur mereatur ille, qui Volusenum e faucibus Orci eripuit? Nempe tu is es, mi, multorumque me meliorum Maecenas, undequaque vere Nobilis Ancramie; qui dialogum hunc, cum vix unum aut alterum blattis exesum superesset exemplum, denuo reviviscere facis. Nec quicquam hic sine numine Di-Nam Volusenus statim in principio operis, conjectura optimae rationi consentanea auguratur, bella hujus Insulae intestina, non prius finem habitura, quam e duo-Tum tu apud Carolum pribus regnis unum confletur. muni, post Jacobum Pacificum, utriusque regni Regem, tranquilli animi exemplar fine exemplo, locum tenes non mediocrem, utpote ex intimis ipsi, et melioris ordinis Cubicularius. Quippe ut Monarchia Britannica alter terrarum orbis, sua Amphitrite circumscripta, suos limites transgredi dedignatur; ita magnanimus Carolus, suis ditionibus, satis alioquin amplis, abunde contentus, trans-Britannica ut se minora contemnit; tantamque, ad omnes omnium affectuum insultus, animi tranquillitatem prae se fert, ut rupe firmior nulla inde tempestate dimoveri queat. Sic Plato Respublicas tum demum beatas fore praedixit. quum Reges saperent, aut sapientes regnarent. Ac Volusenus quidem, si in hace tempora incidisset, de regnorum unione, quod tam fausto praenunciaverat augurio, Regi procul dubio gratulatus fuisset, ipsique lucubrationes suas inscripsisset. Tu auctoris institutum, mentemque supple : ipsumque ab Inferis tuo Marte, id est, (rumpatur quisquis rumpitur

rampitur invidia) heroice revocatum, super Animi Tranquillitate quam diserte dilucideque disserentem, Regi Carolo tranquilli animi prototypo Da, Dica, Dedica: omnique adeo posteritati per se satis commendatum, quantum potes, potes autem multum, commenda. Nihil, mihi crede praestare queas, aut Majestati regiae gratius, aut manibus defuncti optatius, aut doctis omnibus bonisque desiderabilius, aut Scotiae nostrae plausibilius, aut genii tui magnitudine dignius. Caeterum, cum ab omnibus ubicunque gentium non possit non praedicari praeclarum hoc civica corona donandum facinus, tum mihi praesertim in singularem et sempiternum necesse est cedat honorem; quem propinquitas fanguinis, mutua animorum benevolentia propinquior, cum tam splendido atque illustri civis tam egregii et eximii restauratore arctissime colligavit. Me itaque Voluseni vere tui tecum vere amantem, ut hactenus, praeter unam generis, et, quae mea gloria, avorum communionem, nullo meo merito semper solitus es, usque ad extremum semper ama.

> Patrocinio tuo plus quam plurimum Devinctus ac Devotus, DAVID ECHLINUS.

MARIAE, Mag. Britanniae, Fran. et Hiber. Reginae Medicus.

Reve-

# REVERENDO ADMODUM TET DOCTISSIMO VIRO

### GULIELMO WISHART, SS. T. P.

Academiae Edinensis Praefecto,

JOANNES WARDUS S. P. D.

ANNI bene multi jam elapli sunt, Vir amicissitranquillitate dialogum, tua commendatione in manus
adsumptum, hand minori voluptate quam fructa perlegi. Etenim sive argumenti commoda et utilitatem,
sive locutionis nitorem et elegantiam consideremus; id
hic scriptor in se habet, quo lectores suos facile ad
se allicere, mentesque desinere valeat. Quis enim adeo rerum humanarum imperitus est, ut in tot tantisque molestiis et perturbationibus, quibus vita nostra
undique est exposita, sedato et tranquillo animo sirui
ante omnia non exoptet? Qui rationem igitur hanc
magnam selicitatem comparandi ostendere, viamque ad
eam munire, in se recipiat, humano genest optime

consulere merito censeri debet. In re autem hac tra-Standa viam sane rectissimam institisse videtur Volu-SENUS. Primum enim, omnium fere, tam apud Graecos quam Romanos, qui cum laude in eodem argumento ante ipsum versati sunt, scriniis philosophorum excussis; quidquid ad propositum suum facere existimabat, summo studio ac diligentia collegit. Deinde vero, cum nulla corum dogmata et instituta ad finem istum consequendum sufficere probaverit; ad sacras nos literas mittit, unde solummodo certe et indubie comparari posse, non docte minus quam pie demonstrat. Dicendi genus lene, aequabile, et argumenti sui naturae maxime accommodatum, fecutus est. enim propriis purus est et elegans, in translatis venustus et concinnus, in conjunctis denique planus ac perspicuus. Voces tamen aliquot rariores ab eo usurpatae nonnunquam occurrunt. Id autem studiosae juventutis gratia praecipue factum existimare licet; quo nimirum mentes corum acuere, attentionem conciliare, et ampliorem Romani sermonis copiam ils suppeditare posset.

Sin autem formam operis et constructionem reputamus, longior forsan videatur disceptatio, quam ut uni continenti sermoni commode satis conveniat. Per totum enim diem continuatur; nec ulla tamen, vel ad animum, vel ad corpus reficiendum, discessionis alicubi mentio sacta est. At enim Cicero, in hoc scribendi

bendi genere artifex peritifimus, longiores suos dialogos, aut in plures dies, aut in diversas saltem ejuschem diei partes, separat plerumque et disjungit. Veruntamen cogitare oportet, illos, qui apud Ciceronem inter se disserunt, non tantum doctos esse homines rerumque usu peritos, sed illustres etiam et dignitate pracstantes; quibus fere mos est tamdiu sermonem continuare, dum animos relaxandi, non fatigandi, occasionem praebcat. Contra autem, qui cum Voluseno in hac disputatione versantur, duo sunt juvenes, maximo tum discendi tum percontandi studio flagrantes. Itaque nihil mirum est, si partim de re tam grata ipsis et expetita colloquendi opportunitatem nacti; partim etiam Voluseni orationis vi et elegantia, summaque humanitate, qua eos tractat, et scrupulos eximit, capti et deliniti; sine ullo taedio aut fatigatione cum cupidissime audientes, ad sermonem per totum diem producendum summopere illum excitent. Neque is sane, quo minus tam laudabili corum desiderio obsequeretur, munusque a se susceptum absolveret. iuste recusare potuit. Quin et Ciceronis De natura deorum disputatio, etsi longiuscula quidem, sine ulla tamen intermissione conficitur; quam ut alibi, sic in fine. imitatus est Volusenus. Illic enim apud utrumque verbo advesperascit tempus idoneum ad sermonem siniendum venisse indicatur.

b

Rinas

· Binas aedes, alteram philosophiae, alteram Christianae fidei cultoribus designatam, ex diversa earum natura et usu graphice atque eleganter depingit. enim eximiam, speciosam, et in colle positam : hanc vero partibus infinitis pulchriorem, et in loco editiori extructam fuisse dicit. Prior etiam ut amplior, spatiosior, et universo hominum generi exposita; posterior ut arctior, accessu difficilior, caeloque propinquior describitur. Ad hanc autem omnibus accedere, qui veram felicitatem expetunt, omnino necessarium esse, pla-Quinetiam candide et ane ac luculenter oftendit. mice de reformata religione tunc temporis eum sensisse, ex iis, quae de Bernardino Ochino, Petro Martyre, et Paulo Lacisa scribit, manifesto apparet. Nec illam opinionem deinceps unquam mutasse verisimile videtur. Etenim non diu ante mortem in patriam rediturus, quemadmodum inter partes de religione illic dissentientes se gerere deberet, Jacobum Sadoletum, Carpentoracti episcopum, veterem suum amicum ac patronum, quasi nutans et dubius, per epistolam consultavit : cujus responsum hodie extat, quo catholicae, ut appellat, ecclesiae adhaerere, majorumque vestigiis insistere, eum hortatur. Quanquam alioquin et ipsum Sadoletum benigno in Lutheranos fuisse animo testatur illustris ille historicus, fideque dignissimus, Jacobus Thuanus.

Quod

Quod scribit autem Thomas Dempsterus, Volusk-NUM duos De consolatione libros confecisse, nulla interim hujus dialogi mentione facta; in eo hallucinatum fuisse, quod alterum opus pro altero ceperit, ut autumat Vir doctus, non improbabile videtur. que rectius forsan clarissimus, et de patriae antiquitatibus optime meritus, Thomas Tannerus, episcopus Asaphensis, in Bibliotheca sua Britannico-bibernica, haud ita pridem edita, utrumque opus jam dictum tribuit VOLUSENO. Jacobus enim Sadoletus anno 1502 longissimam epistolam, justique voluminis magnitudinem habentem, ad Joannem Camerarium, pontificem Vormaciensem, ut de matris obitu eum consolaretur, scripserat; quae anno 1577, post Sadoleti demum obitum, illa inscriptione praefixa, Philosophicae consolationes et meditationes in adversis, lucem aspexit. Hanc autem epistolam in VOLUSENI manus quondam venisse, ex dialogi quibusdam locis cum ea collatis fas est coniectari; unde etiam fieri potuit, ut error iste in auctoris nomine ortum habuisset. Sed extra oleas fortasse ferri videar: in viam itaque redeo.

Postcaquam de nova hujus dialogi editione cura tua adornata, brevique lucem conspectura, certior factus sum, id institutum tuum non potui non valde laudare. Eadem enim opera egregii et elegantis scriptoris famae, patriae honori, reique literariae emolumento prudenter consuluissi. Quotus enim quisque est, qui vel

#### [ xii ]

fando aliquid de Voluseno hodie inaudiverit? Ne igitur is tenebris obscuratus diutius jaceret, in lucem denuo vocare, tanquam novum Scotiae decus, optimo jure tibi placuit. Adolescentibus autem academicis, qui sub tuis auspiciis in collegio vestro Edinensi disciplinis liberalibus operam navant, rem sine dubio fecisti gratam admodum et jucundam; quippe qui tam fidum ipfis consultorem paraveris, cujus diligenti lectione et doctiores et meliores evadant. Neque intra fines istos hoc beneficium continetur; sed ad omnes ubique terrarum, qui in Musarum castris militant, pariter se extendit. Hace sunt, quae in praesentia de VOLUSENO tuo, ut tempus et alia negotia finebant, scribenda habui. Valeas, VIR praestantissime, atque animi tranquillitate, quae ex recte factorum conscientia profluit, perpetuo fruaris. Dabam ex Coll. Gresh. Lond. ipsis Idibus Novemb. 1750.

FLOR.

#### FLOR. VOLUSENI

ORTUS, VITA, ET MORS.

FLORENTIUS VOLUSENUS, (vulgo Wilfon, aut Wolsey) natione Scotus, parentibus ingenuis in Moraviae provincia natus, ad Lossaeum amnem amoenissimum, haud procul ab Elgino oppido; ad cujus templum, omnium quae tum in Scotia erant longe pulcherrimum, dum Tranquillitatis aedem, p. 101. et deinceps, describit, alludere videtur. Disciplinis liberalibus primum in patria in Gymnasio Aberdonensi imbutus: deinde Lutetiae Parisiorum eruditior factus est; ibique Eboracensi Cardinali Thomae Volsaeo, aut Voluseno, innotuit, qui fratris sui filium ei erudiendum commisit; a quo multis beneficiis honorifice cumulatus Post, cum patrui mors a puero illo Florentium distraxisset, ad Bellaium Parisiensem Episcopum se contulit. Cum quo, itinere in Italiam, Romam versus proficiscens, Jacobum Sadoletum Cardinalem, tum Episcopum Carpentoractensem, visendi studio ductus, et ab eodem humaniter acceptus est. Haud multo post tempore, Praesul ac Consules Carpentoracti, ob singularem viri virtutem, accensi funt omnes desiderio retinendi hominis, ad publicam liberalium artium professionem obeundam. Res pacta, tanta civium voluptate et gaudio (teste pio Praesule) ut omnes novam felicitatem urbi exortam existimarent. Postquam autem

autem complures annos in Italia, Gallia, aliifque exteris regionibus transegisset; tandem in patriam rediens, anno Salutis humanae 1546, Viennae in Delphinatu ad Rhodani ripam fatis concessit. Unde Buchananus noster hoc carmine ei parentavit:

Hic musis, Volusene, jaces carissime, ripam Ad Rhodani, terra quam procul a patria? Hoc meruit virtus tua, tellus quae foret altrix Virtutum, ut cineres conderet illa twos.

Doctorum aliquot virorum de FLOR. VOLUSENO ejusque scriptis Testimonia.

JAC. SADOLETUS Card. Lib. vi. Epist. 16.
JOAN. LOTHARINGIO Cardinali.

Non putavi molestum tibi me facturum, si eum hominem tibi commendassem, quem in primis dignum tua benevolentia esse arbitror. Florentius Volusenus, na. tione Scotus, elegantia morum et literis Latinissimus: de quo homine sane agendum paucis tecum est; quippe qui tibi probe notus fit, et tuae bonitatis ope ac subsidio literarum studiis Lutetize aliquantum tempus operam dederit. Is cum superioribus mensibus urbis Romae visundae studio flagrans, de tua voluntate, cum collega tuo foanne Bel-·laio, viro ornatissimo, in viam se dedisset, atque Avenionem usque esset pervectus; ibi adversa valetudine et inopia rerum necessariarum subsistere est compulsus: pauloque post ad me se contulit. Quem ego, quanquam pertenuis, et magnis rei familiaris difficultatibus affectus, jucunde tamen comiterque accepi : cognitoque mox hominis ingenio,

nio, et natura ingenua liberalique perspecta, etiam in honore deinde habui. — Et paulo post: — Sed ut eo redeam unde diverti, Florentius mecum nunc Carpentoracti est, maximoque animo et incredibili assiduitate optimis literis, praesertimque Philosophiae dat operam: mihique in quotidiana consuetudine admodum jucundus et gratus est. Te porro dominum et patronum praedicat ipse ac prositetur. — Eum ergo tuae sidei, bonitati, liberalitatique commendo: et abs te vehementer peto, ut quando ipse non minus hic studia doctrinae persequitur, quam si Lutetiae esset, velis pro tua praestanti liberalique natura, eam mercedem annuam illi salvam abs te esse, quam jampridem constituisti. Hoc cum tua amplitudine, generisque tui ac virtutis gloria maxime dignum est, tum mihi certe sacturus es gratissimum.——1536.

#### Idem, ad PAULUM SADOLETUM, Epist. 3.

Octorem huic juventuti et magistrum abs te quaeri. non puto fore amplius opus. Narrabo enim tibi, fimulque tu agnosces, quanto plus saepe fortuna polleat, quam hominis confilium. Receperam me forte in bibliothecam nudius quartus, cum effet jam nox: ibique attentius libros quoidam volvebam; cum cubicularius nuntiat. esse qui me conventum velit. Rogo quis homo? Togatus inquit. Jubeo intromitti: Accedit. Interrogo quid fibi velit, quia illa hora adeat ad me. (Cupicbam enim absolvere ocius hominem, et ad studia me referre.) Tum ille. repetito altius principio, ita apte mecum, ita accurate et modeste locutus est, ut mihi curam injecerit cognoscendi interius, et percontandi. Itaque clauso libro, ad cum totus conversus, sciscitari incipio; cujas sit, quam disciplinam profiteatur, quid fibi quaerens in has regiones venezit? Ac ille:



ille: Scotus sum, inquit. Ex ultimane, inquam orbis terrae natione? Etiam. Ubi ergo disciplinis liberalibus operam dedisti? (Quod ideo interrogavi, quia ejus sermo et Latinitatem et ingenium redolebat.) In patria primum, inquit, complures annos Philosophiae operam dedi : deinde Lutetiae sum eruditus; ibique Eboracensis Card. fratris filium in disciplina mea habui. Post, cum patrui mors a puero illo nos distraxisset, ad Bellajum Parisiensem Episcopum me contuli: eramque cum illo Romam, profecturus. nisi morbus me gravis in itinere ab eo disjunxisset. ergo tibi hic expetis? inquam. Cupiditas, inquit, primum tui visendi, quod maxime optabam, hic me compulit. Deinde cum Avenione esset mihi dictum, te alicujus hominis indigere, qui juventutem tuam hanc erudiret, si forte ego essem isti negotio aptus, osserendum tibi ego me duxi: non tam onus illud appetens quidem, quam tibi gratum facere studens; et simul intelligens, fore mihi laudi. quodcunque munus apud te, et tuo jussu hortatuque susce-Quid quaeris? Usque eo mihi placuit, ut primo mane Glocerium consulem, atque Heliam accersierim: exposui de homine quid sperarem, et quae mihi in eo egregie complacita essent omnia narravi. Certe enim ejusmodi modestiam, prudentiam, compositionem oris atque vultus, vix in Italo homine talem expectare potueramus. hoc contentus, ad prandium invito cum Florentium ipsum, (hoc enim illi est nomen) tum medicum nostrum, de quo scripseram ad te antea; itemque Heliam, una cum Consu-Post prandium statim disputationes me cohortante inductae funt : argumenta physices assumpta : certatum a medico nostro acriter, obtorto vultu, magnisque anheliti-Ille alter, modestus, placidus, nihil non ad rem, nihil non accurate et sobrie, sane quam perite omnia et intelligenter. Quin cum ego conclusissem argumentum quoddam adversus medicum, tortuosum ac difficile, in quo erat enodando magnus illi labor: iste, petita venia, solutionem

tionem protulit quam maxime fieri potuit docte atque aecommodate. Quid quaeris? Accensi omnes desiderio sunt retinendi hominis, Consulesque eum sevocaverunt. Res pacta est aureis nummis centenis: tanta cum voluptate civium, sicuti ego audio, ut omnes novam quandam felicitatem huic urbi esse exortam putent. Quin circumferuntur sermones, quos cum Consulibus habuit, ita liberales atque ingenui, ut nil possit supra. Quamobrem spero huic negotio et muneri optime provisum fore. ——Habet autem isse, quod mihi maxime voluptati est, Graecarum etiam literarum quod pueris imbuendis sit satis. Quocirca de eo sine cura esse potes, &c.

#### Idem, Epist. 13. Lib. xvi. FLOR. VOLUSENO.

EUm, qui superioribus diebus tuas ad me attulit literas, testimonio tuo adductus, libenter vidi: onemone illi testimonio tuo adductus; libenter vidi: opemque illi et studium meum detuli, ut multum apud me valuisse commendationem tuam facile intelligere potuerit. Nec te tua fane, quam de me habes, fefellit opinio. Sumus enim, semperque fuimus, ad bene de doctis et probis hominibus merendum, si minus opibus et facultatibus instructi, at certe natura studioque propensi ac parati. Te quidem. quem et optimis artibus eruditum, et in his de religione dissentionibus optime sentientem semper judicavimus, eo quo debemus studio atque amore prosequimur. quod sententiam exquiris nostram, quam viam, cum in patria tua constiteris, in qua maximas de religione contentiones esse scribis, insistere debeas; nos id tibi consilii dabimus, quod et amore nostro erga te, et virtute et pietate tua dignum'sit; quod tamen a te jampridem captum esse minime dubitamus. \* \* \* \* Sed haec, ut voluntati tuae obsequerer, non quo te putarem de his rebus non optime

eptime et sentire et tecum statuisse, jam attigi. Tu velim benevolentiam erga me tuam conserves: tantumque de animo et voluntate mea tibi polliceare ac spondeas, quantum virtus et probitas, et vetus tuum erga me studium postulat. Vale. Romae, 1946.

THO. DEMPSTERUS Hift. Ecclefiaft. gent. Scot. Lib. xix.

Lorentius Volusenus, vir ingenii exercitatissimi, Jacobo Sadoleto Carpentoractensi Episcopo, et S. R. E. Cardinali familiaris, ut ille testatum reliquit, lib. vi. Epist. Romam invisit cum Joanne Bellaio Cardinale. Avenione in morbum incidit, et cum adversa fortuna diutissime luctatus est. Scripsit \* Philosophiae Aristatelicae synopsia. lib. iv. De consolatione lib. ii. Quo opere nihil legi Latinius. Commendat mirisce Geor. Buchananus lib. ii. Epigramm. Hic Musis &c. Floruit anno 1536. fortunae adversae et novercantis injuria exercitatissimus. Obiit Viennae in Delphinatu.

Julii

\* Horum alterum nunquam typis fuiffe mandatum admodum probabile eft; eo quod in clariffmarum Bibliothecarum, aliisque (quas nos quidem vidimus) librorum nomenclaturis. nufquam compareat. In alterius vero titulo, argumenti fimilitudine Dempsterus ballucinatus; atque bos de Consolatione libros, pro eo, quem bic exhibemus, DE ANIMI TRANQUIL-LITATE DIALOGO, posuisse videtur. Neque boc injuria existimare licet, tum quod idem saepius viro alioqui dollissimo usu venisse compertum est, tum praecipue ex eo, quod optimi bujus, atque unici, qued sciam, superstitis, libelli nulla apud eum sit mentio. Reperi quidem in Catal. Biblioth. Thuanae Flor. Voluseni opusculum, cui nomen est, Commentatio quaedam Theologica, quae eadem praecatio est in Aphorismos dissecta, 8vo. Lug. per Seb. Gryphium 1539. Que autem in angulo delitescat, an penitus interierit, nibil certi possum statuere: neminem equidem novi, qui de eo quidpiam vel fando audiverit.

# Julii Cuspii Calabri ad Lectorem Decastichon.

P<sup>Auca</sup> tibi, Lector, dicam, quae pakca notato: Me certe invenies non nist vera loqui.

> Magna quidem, ut nosti, res est sacundia, major Dostrina est, pietas vincit utramque tamen.

Haec simul, ut cernis, tria per se singula magna, Hoc, licet exiguum, quam bene jungit opus.

Singula fic magna cum fint dignissima laude, Sat, liber bic laudis quid mereatur, babes.

Sed quia vix habitant tria, quae modo diximus, una Vix erit et judex qui queat ese libri.

FLOR-

Digitized by Google

•

•

.

•

#### FLORENTIUS VOLUSENUS

FRANCISCO MICHAELI Patricio Lucenfi S. D.

ROXIMIS bifce diebus in bortis vestris, qui sunt in clivo ejus collis, qui Lugduno imminet, positi, multis (ut scis) verbis est inter nos de animi tranquillitate Sermo ille omnis buc (ut vides) temere congestus, atque in dialogum utcunque inclusus, nunc, sub tuo nomine prodit in lucem. Quod si in bominum reprehensionem, pro eo ac meretur, disputatio rudis atque inculta incurret: inscitiae meae culpam in festinationem tuam conferam; qua sane effectum est, ut implumes adbuc, quod aiunt, pullos passus sim evolare de nido; vel potius ut ipse eosdem illinc ante suum diem temere atque injuriose deturbarim. Tuo enim impulsu, eo ipso pene quo primum conscriptus est die, libellus bominum est expositus conspectui. Non me sugit, cam esse facultatis meae tenuitatem, ut etiamsi vehementer et quam diutissime advigilem, nibil a me confici possit, quod doctissimae bujus actatis censuram non magnopere reformidet. men, nisi valde fallar, non adeo a literis inopes sumus, aut ingenio (est Deo gratia) defecti, ut non meliuscule instructa. . atque culta, si vel in paucos adbuc dies premi potuisset, disputatio ipsa fuerit proditura. Sed quid tantopere de lectorum gratia vel calculis sum folicitus; maxime ipse qui toto pene sermone contemnendam gloriam, et frangendas cupiditates inculco? τίτλιξ μέν τίτλιγι φίλος, μύρμακι δέ μύρμαξ, et semper, ut babeat proverbium, spoior spoir iquirai. Quo fit, ut plerumque semidosti nos, atque imi, quod dici solet, subsellii scriptores, plures quam classici ipsi, quibus lucubra-6 2 tiones

tiones nostrae placeant, inveniamus. Siquidem quae a dostis multa cum cogitatione sunt elaborata, non temere aliis. quam doctis, quorum exiguus admodum eft numerus, satisfaciunt. At indoctorum, et rudium, quis nescit omnia esse plena? Verum, ut libere quod sentio dicam, ipse eos nunquam ut idiotas fastidiendos, aut in rudibus babendos censebo, qui quamvis disputandi subtilitatem non teneant, nec Graecorum sint imbuti scholis, aut in aliquam denique philosophiarum familiam recepti, praecipuam tamen operam in praecipua nostri parte, boc est, animo excolendo, posuerunt. Omni mente in ea cura cogitationeque versor, ut buic hominum generi complaceam. Hos pro virili juvare, mihi immortale est atque sempiternum Hisce banc nostram disputationem non omnino contemptum iri mibi persuasi. Ea si me fallet spes, nec cuiquam suscepta baec a nobis opera bono futura videbitur, ja-Aura praecipue ad Sebastianum Gryphium pertinebit; qui, qua est semper tum humanitate tum eruditione, etiam nobis minus dottis, saépe vel cum olei atque operae suae dispendio, gratificari non gravatur: et in illo Typographiae fuae coelo, non tantum praecipuis illis fulgoribus, et primae magnitudinis stellis, sed etiam minutis luminibus vult effe locum, Vale.

QUO

UO utilior studiosae Juventuti sit Aureus hicce Libellus; placuit non tantum summa rerum Capita praeponere, sed et Indicem Alphabeticum (ut vocant) subjungere: in utroque, quo promptior sit usus, non tantum paginas, sed et lineas, ut plurimum, notare visum est: Romani, itaque, numeri paginas, Arabici lineas indicant. Prosuerit etiam Studioso, in unaquaque sui Exemplaris pagina, decimam quamque lineam numero, vel tali lineola (—) in margine notare: ita facilius quicquid quaerit reperiet.

# SYLLABUS eorum quae in hoc Libro continentur.

PROLUSIO. a pag. i—xvii. 31—xix. 24. Dialogi Occasio. i.—vi. Tranquillitatis Idea. p. vii. 1. 10—14. Parabilem eam esse. viii. 19—25. Qui fit ut tam pauci eam assequintur? viii. 26—x. a. Ars eam acquirendi. x. 3—xii. 25. Difficultas ejus minuenda. xii. 26—xv. 4. Nec ulla hic est Impostura. xv. 5—Consuetudinis vis. xv. 15—Argumentum de Tranquillitate tractandum proponitur. xvii. 27—Scriptores Veteres de ea re laudantur. xviii. 22—Auctoris Modessia. xviii. xix.

ARGUMENTI TRACTATIO. 2 pag. xix. 25—fin. I. Tranquillitas Animi quid sit? xix. 25—fin. Momentum omne in Affectibus sedandis positum est. xx. 8—de iis itaque in vestibulo disserendum. 14—

1mo. De Affechium natura, causis, sede, et distinctione. a pag. xx. 24—xlvii. 3. Rerum genera varia. xxii. 5—xxii.

kali. 10. Homo minor quidam mundus. xxii. 11. ejus Natura et facultates. ib.—xxv. 5. Belluarum Instin-Ctus. xxii. 27. 28. xxiv. 17-19. Affectus quid sit? xxv. 5-fin. Duplici scrupo occurritur. xxvi. 1-xxxiii. 10. Affectus quomodo conveniant Deo? xxvii. 10xxviii. 11. et Angelis. xxviii. 11-Animalis Appetitus in homine Victoria, unde oriatur? xxix. 14-xxxiii. 2. quomodo el medendum-18. Adamus quomodo potuit ab officio recedere. xxxiii. 23-xxxiv, 12. Affectuum Causae et Varietates. xxxiv. 16-xxxv. 20. Naturae pravitatem honestis Studiis corrigi. xxxvi. 7-exemplum Socratis. 8 - Consuetudinis vis. 16-xxxvii. 30. Educationis momentum. 31-exemplum Lycurgi. 32-xxxviii. 10. Educatio quamprimum curanda. 11-22. Aristoteles quare Juventutem a Moralis Philosophiae studio aberceat? 12-Parentum in Educandis liberis cura. xxxix. 27xl. 8. Affeltuum Sedes. xl. 9-xliii. 15. Affeltuum Distinctio et Recensio-xlvii. 3.

2do. Affectuum Qualitas; et an Moderandi, an funditus Tollendi fint?-lxxii. 18. Stoicorum Doctrina. xlvii. 4-19. absurda-xlix. 14. Aristotelis et Peripateticorum potior-l. 2. Cicero Stoicis favet-24. anabea. ib. confutatur. 25-Affectus necessarii sunt. xlviii. 10-13. lii. 23-fin. an omnes Morbi fint? liii. 24-lvi. 10. Perturbationum impetum potest Ratio comprimere. 5-Tranquillitati non officiunt leviores flatus. 10-quid Stoicos in eam sententiam induxerit : et pro illis Apologia. 28-lxvi. 25. nulla Philosophorum factio suis caruit Maculis. lvii. 1 - ad Mediocritatem perpetuo collineandum. 28-Punctum est illud Medium, facile transiliendum. 32-quo minus affuerit Perturbationum, hoc minus Erroris in Delectu intervenit. lx. 5-lxii. 27. major est Officii Puritas, cum abest Affectus animalis. lx. 7. lxii. 28 - lxiii. 18. Affectus qui sequantur consilia non adeo Judicii puritati officiunt, quam qui antegrediuntur. lx. 31-fin. lxiv. 3-Affectus nonnulli laudabiles. lxvi. 25-Honesta propter se Amanda; Turpitudo ipsa per se fugienda. lxviii. 17-lxx. 2. si ob sola Turpia perturbemur, non est quod diu, vel magnopere id fiat. 9-lxxii. 10. Honestum genus Ægritudinum solidam animi Voluptatem procreat. 103tio. De Compescendis & Moderandis Assectibus.
1xxii. 23— GENERALIS Medicina—xcix. 21.

Hie quisque sibi Medicus. lxxii. 32—Amorem qui direxerit, reliquos facile moderabit. lxxiv. 4— Omaes enim ex Amore oriuntur. 8—Voluntatis directio pendet a Ratione. 28—lxxv. 25. Opinionum, ergo, prima debet esse cura. 25.

Voluntas quomodo Libera? Queftio accurate tractata. 26-xciv. 19. Nemo quicquam Appetit nisi quod Bonum ei apparet. Ixxvii. 1-Ixxvili. 4. Nemo Gratis Peccat: sed propter utilitates, aut suavitates quasdam. Voluntas quomodo Prava dicatur? 12---- lxxix. 11. Fertur in rem Malam, sed non quatenus mala est. 16-Nec prius in Voluntatem, quam in Rationem, cadit Error. 30- Ignorantia varia: Juris; Pervicax et Affectata, supina: Facti. lxxx. 4-34. Perturbatio Judicium corrumpit. lxxxi. 3- celerrimus est Cogitationum discursus. lxxxii. 16. Malitiose Peccare qui censentur? 32-Malitiofi inexcusabiles. lxxxiv. 11-lxxxv. 3. Sicca Ebrietas. cavenda. 5. Angeli, qui potuere peccare? lxxvi. 6-18. lxxxv. 31-lxxxvi. 30. Excusationes pro Peccato pulchre delineantur. lxxxvii. 3-33. cavendum ne quis in Judicio fit Error; et semper Amor honestus erit. lxxxviii. 2-12. Scrupo obviam itur. 23-xciv. 19. Voluntas nunquam discedit ab eo quod in praesentia et particulatim sit Tudicio. xc. 11 - Nulla tamen Coactio in electione. 15-Voluntatis et Rationis, in officio tum conservando tum violando, conspiratio. xcii. 8-Virtus, an Naturae beneficium? xciii. 4.- Natura Virtutum notiones et principia in animis confignavit. 19-xciv. 10. Unde est quod Acutissimi homines ad turpia delabuntur. 22-xcv. 6.

Tranquillitatis, et omnium cupiditatum domandarum, Fundamentum politum esse in indubitata et vehamenti Persuasione de Honesti specie et praestantia; egregie illustratur. xcv. 30—xcix. 21. Natura nos Φιλοκαλούς sinxit. xcv. 31. Oculi in Amore duces. 33. Pulchritudo Animi xcvi. 4—Vitium fallit specie Virtutis. xcvii. 26—Scientiam Socrates omnes Virtutes esse dia dixit. xcix. 12.

Ad Tranquillitatem obtinendam, Praeceptiones Speciales. xcix. 21——cclvii. 19.

Voluseni Somnium singulare: in quo illi obversatur TR'ANQUILLITATIS ÆDES, ex Pario lapide, amacnissime nissime sita. ci. 5 — Senex ad fores. 32 — Porticus, prae Ædis janua, octo Columnis nitens. cii. 23. Columnarum Inscriptiones Graecae. ciii. 19. cxi. 20. cxxix. 25. cxxxvii. 3. clv. 13. clxvii. 1. ccxxiv. 27. ccxxxix. 3.

Pracceptio ima. Flagrans studium bene merendi de seipso, et seipsum perficiendi: illustratur. ciii. 14—cxi. 18.

Qui non cogitavit de summa vitae, nunquam composite vivet. civ. 4—22. Natura nostra exploranda. 23—cv. 22. Personarum distinctiones variae.—cvi. 16. Honestatis persona naturalis, et omnium hominum communis—cvii. 19. Ætas Tenera curanda—cviii. 30. Omnes quodam sui Persiciendi Amore tenentur; verum coeco plerumque, et languido—cix. 19. Bonitatis magna pars est, toto pectore velle se sieri bonum—28. Comperendinatio inepta, turpis, periculosa—cxi. 12.

Praeceptio 2da. OPORTET NOS VERORUM BONO-RUM AGNITIONE INSTRUCTOS ESSE: illustratur. CXI. 24—CXXIX. 23.

Bonorum agnitio necessaria, exi. 28-cxii. 7. siones variae. 8- Expetenda propter seipsa. 12-Aliorum gratia. 9-- Utilia. 10. Fortunae, Externa. 32- Corporis. 35-Animi. exiii. 3- Stoicorum sententia; honestum solum Bonum. 9- Peripateticorum sententia. 15- Bonitas Rerum. 27—Actionum. 31—cxiv. 14. Bonorum Corporis et Fortunae exilitas-19. Caduca sunt. 20-cxvi. 14. Possessores bonos non reddunt; quin potius corrumpunt-cxvii. 8. Speciatim expenduntur, Regnum-cxviii. Laus, gloria, nobilitas-33. Valetudo corporis, robur, voluptates, species—cxix. 18. Vita ipsa—cxx. 12. Vera Bona, Animi-cxxii. 10. Eorum Praestantia -21-cxiv. 10-14. Aurum verum-32. Potentia -cxxiii. 24. Gloria-cxxiv. 1. Nobilitas-17. bur-29. Sanitas-cxxv. 9. Forma-18. Voluptasexxvi. 8. Animi Bona ad Deum referenda esse. 17exxviii. 2. Animi Bona amitti non possunt. 14-cxxix. 2. Virtus ipsa sibi Merces—9. Libertas animi. 16—21.

Pracceptio 3tia. NE QUAE ALIENA SUNT, PRO-PRIA, AUT NOSTRA ESSE PUTEMUS: illustratur. CXXIX. 30—CXXXVII. I.

Externa

Externa Aliena sunt. cxxix. 32— Mutuo accepta, qua visum est hora, et quomodo libet, Domino repetenda. cxxx. 25— Nostra Bona, Libera. 2. 3. Socratis Animi leniendi ratio. cxxxii. 1—11. Virtus non curat externa praemia. cxxxiii. 23. Caecus nostri Amor nobis imponit. cxxxiv. 32—cxxxvi. 5. res praeclarae, quae ad animum pertinent—13. Modestiae ratio respersa per omne officiorum genus—16. Candor Animi—33.

Pracceptio 4ta. Turpiter et frustra ab externis requiem petes: illustratur. cxxxvii. 12 clv. 11.

1mo. Plerumque tam stulta sunt nostra Vota, ut corpori, vel animo, vel utrisque Nocitura sagitemus. exxxvii. 22—exxxix. 18. Fortunae indulgentia Animis officit. exxxviii. 19. Pugnantia optamus. exxxix. 19— et quae ad conjugationem duci non possunt. exl. 26—exli. 13.

2do. Externa celerrime auferuntur. 20—cxlii. 25. Fortunae inconstantia. cxli. 28. Fortuna Caeca. cxlii. 10. 3tio. Externis bonis non expleveris Animum. cxlii. 25.—cxliv. 11. Externa ad Vitae tutelam necessaria—16. Modice appetenda—cxlv. 22. et cum Exceptione—cxlvi. 7. Spes angustae plurimum praesidii afferunt contra animi infractiones. 7—16.

410. Externa magnopere quaerere, est Inopis et Mendici animi documentum. exlvii—el. 28. Natura ad hoc ferimur ut Deformitatem contegamus. exlvii. 7—Pudor generosus. exlviii.21— Mendicitas haec Simultatum causa. cl. 10—28. Objectioni occurritur. 29— non solis nobis Nati sumus. cli. 1—Utilitates Communes, vel Amicorum, non negligendae. 14—Laudandi tamen qui se, Studiorum utilium gratia, a turba removent. 24—clii. 10, quorundam vitae ratio Lucem reformidat—33. Honestorum consiliorum Nausragium nunquam luctuosum. cliii. 19—Animi Bona quaerentes Frustrari non possunt. cliv. 24—30.

Praceptio 5ta. Non magnifice sentire de seipso, aut placere sibi-ipsi; neque alios despicere: illustratur. clv. 30—clxvi. 33.

Animi Inflatio pacem focietatis humanae conturbat; et ad omne Injuriae genus impellit. clv. 28—nobis omnia, aliis pauca aut nulla licere volumus. clvi. 17. ex aliorum virtutibus Vitia facimus; nostris Vitiis virtutum nomina d 2 imponimus,

imponimus. clvii. 2—29. Moderatio magna adhibenda in Vituperando. 30— Inflatio animi nosipso laedit. clviii. 20—nascitur ex Ignorantia sui. clvi. 4. clix. 1. omnia ex Deo prosecta. 6— Gratus et Submissus animus. 27— Superbia et Deum et homines a nobis abalienat. clx. 3—Laudibus homines lucrifacias. clxi. 5—13. Modestiae ratio —clxii. 14. clxiii. 17—clxiv. 20. Occulta Jactatio sui. clxii. 19—clxiii. 7. Nimietas nunquam vitio vacat. 16. Virtutis est Glorian non consectari. clxiv. 19. Gloria sequitur sugientes. ib. Sequentes sugit. 17. Simulata non durant. clxv. 2—13. Gloria omnis uni Deo debetur. —25. Voluseni fabula de Virtute et Laude. clxvi. 16—33.

Praeceptia 6ta. Postquam Providentiæ servus es, non dominus; pare volens atque alacer: fuse illustratur. clxvii. 7—ccxxiv. 25.

Natura ab Asperis refugit. clxvii. 10-conquirenda, ita-

que, Auxilia, quibus ea lenire valeamus. 12-16.

1110. Dispiciendum est qua Conditione nati sumus. 18. 32—clxxiv. 2. Vita haec omnibus Fortunae telis est exposita. clxvii. ult.—Sapienti nihil Novum, aut inopinatum accidit. clxviii. 14—Turpitudo ubi abest, nullum est dedecus. clxx. 28—a Musica Similitudo. clxxi. 6—Objectioni occurritur. 17—29—Epicurus malorum praemeditationem damnavit. clxxii. 1. Animi vigor ex Ignoratione prosectus non est laudabilis. clxxii. 16—& clxxiii. 23. gravior fit Plaga ex non opinato. ult.— Futuri incommodi meditatione, Animus excitatur ad comparanda Praesidia. clxxiii. 8—

2do. Statuamus, Mundum hunc omnem Providentia regi. clxvii. 10. clxxiv. 2— Singula particulatim. 12—fin. Adversa placide toleranda. clxxv. 6—Fabula haec Vita est. 29—Germani hospites aiunt, quaere aliud diversorium. clxxvii. 17—Dura Animi vires firmant; Deliciae frangunt. clxxvii. 2. ea velimus Fieri, quae fiunt. 21—Animi excellentis est Suavitates vulgares aliis permittere, Honestum sibi reservare. clxxix. 1— Amor sui-ipsus, rectus. clxxx. 13—Certamen de veris Bonis ad pacem ducit. 17—Injuriae ab hominibus aequo animo tolerandae. clxxxi. 7—non nisi Perturbati nocent. 16—Animus nocendi negligendus. clxxxii. 3—nemo, nisi a seipso Laeditur. 14—nihil non Divinitus immissum. 19—

Ægritudinis.

Ægritudinis leniendae rationes speciales. clxxxiv. 2—
1 ma. Interpretationis Candor. 7—cxcv. 5. Ærumnae sunt
Pharmaca, contra Voluptatum toxica. clxxxv. 3—clxxxvi.
1 r. praestant ut ipsi nobis explorati simus. 12—viii. 18.
Solida animi Virtus non paratur, nis perpessionibus acerbarum rerum. vii. 24— Compensatio facienda. clxxxviii.
19. non tam in Mala quae adsunt, quam in Bona, intueri debes. ib.— anneste et Praeterita Beneficia. 29— et Futuras commoditates appone. clxxxix. 5— adversus homines, cum injuriosi sunt, utendum est Candore. 27— Iracundia efficit ut injuriae majores videantur, quam sint. cxci. 13—
Magnus animus accipit Ossensones in meliorem partem.
33— Sapienti etiam priores lapsus bono cedunt. cxciv. 1.
Absentium Cupiditas ingrata est; ut cui non tam jucundum est multos post se, quam molestum ante se vel paucos

aspicere. 17-

Doloris leniendi rationes. cxcv. 6-ccix. fin. Dolor omnis vel longus, vel brevis. exev. 18- Contemne Mortem. 31-cexxii. 30. Mors malum non est: animi ex corpore discessio. excv. 33- Personae, non res, nos terrent. exevi. 29- nunquam potest esse vita jucunda, ubi ingens est Mortis vel Timor vel Odium. exceii. 7- Futurae Vitae Felicitas. 27-cxcviii. 20- Corpus male gratum domicilium. exeviii. 20-exeix. 23. Mortis contemptus laudabilis. 31-cc. 14. non protinus a natura. 15- Animus in corpus iterum detrudendus. cci. 6. Corporis revivifcentis diversa natura. 11- Morte duo magna mala deponimus: peccatum et inscitiam futurae vitae. 31-ccii. Terribilia omnia ab hominibus superata. 32-Christianae pietatis ardor. cciii. 20- Christi similitudo. 32- Ethnicorum excelfus animus, unde. cciv. 13- Homo Animal biforme. 28 - Superior nostri pars interdum dat Specimen'sui. ccv. 21- Secessio et peregrinatio animi plurimum facit ad Dolorem minuendum. ccvi. 3-ccix. 3r. explicatur. ccvi. 23 - nec propterea tollitur Fortitudinis laus. 14- Animus adsuefaciendus ut se abducat ad cogitationem rei amabilis vehementem. ceviii. 3- Deus ipsa pulchritudo et bonitas. 11- Atrae bilis vis. 33-

Contemptus voluptatum. ccx. 1—ccxv. fin. Voluptatis noxa. ccx. 5. ccxiii. 30—ccxiv. 25. Voluptates verae. ccx. 19—Suavitas non Finis; sed res suaves. ccxi. 4—30. Dolor cum felicitate una stare non potest. ccxii. 2—unde in Tactu et Gustatu maxime peccatur. 10—eorum sensum functiones

Kunctiones maxime communes, quare? 16— Voluptatis contemnendae rationes. 27—ccxiii. 10. exempla. ccxiv. 27— Coelibum fodalitates. ccxv. 8— Religionis Christianae laus. 16—

3tio. Statuendum est Arcanas esse Divini consilii rationes: et tempus item et locum, post finitam hanc vitam, ubi quisque pro ante-actae vitae ratione tractabitur, ecxvi. 30cexxiv. Plurima fiunt in hac vita perturbatè. cexvii. 1hine quidam statuerunt, Deum orbem hune negligere. 14- quod non meminerunt Divinorum confiliorum Altitudinem. 30- Rusticus subiens aedes Principis cexviii. 4-Deus huius Orbis, et Mundi totius, Architectus. 30. - Concentum absolutum omnis hujus orbis solus Auctor intelligit. ccxix. 5- Homo hic debitam naturae suae dignitatem non assequitur: est ergo alius aliquis locus ubi absolvendus sit. ccxix. 21. Appetitio Immortalitatis, a natura infita: non fupervacua. ccxx. 26-ccxxi. 8. Animus incorporeus. ib. inter Homines et bruta immensum intervalkum. 18- Natura progreditur Gradatim, ab imis ad summa, et contra a summis ad ima. 33-cexxii. 31. Indocta. ccxxiii. 2-et Demens, 15-quorundam arrogantia. Qui semel omnia ut essent effecit, omnibus extinctis, ut rursus fint, cur non idem dare queat ?29.

Per nos folos stat quo minus Beati simus, ccxxv. 12. &c. et 26- et ccxxviii. 6- Beatus, qui se beatum judicat. ccxxvi. 18- quod omnis Hominis praestantia sit ex animo. 23-'et non pendendum sit ex Vulgi opinione. ccxxvii. 20- et ccxxxi. ult - Objectioni occurritur. ccxxvi. 24omnis Stultitia laborat Fastidio sui. ccxxvii. 16- interna Bona Fastidium sui afferre non possunt. 22 - Divites non vere felices. ccxxviii. 8- Virtutum nexus necessarius. ccxxix. 1 — Felicitatis internae et externae comparatio. ccxxxiii. 1-ccxxxv. 5. omnis fordidus Affectus nos ad turpem et miseram adigit Servitutem. 6-34. quam praeclara et laeta sit interna Victoria; et pulcherrimarum rerum Conscientia—ccxxxvii. 21. Placere sibi, qui dicuntur. ccxxxviii. 6- Divina Munera agnoscenda, et magni faciunda; modo Laus omnis illius esse intelligatur. 14-Praeceptia Pracceptio 8va, multiplex. Exercitatio, Conversatio, et potissimum Cavere a seipso. illustratur. ccxxxix—cclvi.

1mo. Exercitatio. ccxxxix. 8—ccxlvi. 30. Usus nisi adhibeatur, Praeceptiones omnes supervacaneae. ccxxxix. 8— Consuetudinis vis, illustratur. 12—ccxli. 14. Philosophandum promiscue est omnibus. 15—veri Philosophi qui? 25—ccxlii. 23. quae Vires Assuefactionis capaces?—ccxliv. 18. Exercitationis fructus. 21—ccxlv. 12. Exercitatio Quotidiana. 12— Pensum eruditionis exigere. 13—24. Nihil sit inopinatum. 25— Virtutis Tirocinia. 12—ccxlvi. 29.

2do. Conversatio. ccxlvi. 31—ccli. 6. Convictores probi deligendi. ccxlvi. 31— proni sumus ad Imitanda prava. ccxlvii. 20— Recreationes honestae. ccxlviii. 27— Austores legendi. ccxlix. 17— Recentiorum scriptorum censura.

29 — SS. Literarum propria laus. ccl. 22-29.

3tio. Cavendum a seipso potissimum: et quare? ccli. 6—cclvi. 33. quod nemo, nisi a seipso, Laedatur. ccli. 8— Ferae truculentissimae intra nos concluduntur. 33—superve niendum nobis ipsi incautis. ccliii. 32—Vanae Cogitationes depinguntur. ccliv. 3—32. Bellum secum gerendum. cclv. 7— videndum quae Ferarum sit maxime indomita. 13—quod et aliis sint suae ferae, ideo nobis magis cavendum: 24—cclvi. 28. et Solis, et in Turba. 29—

Praeceptionum efficacia. cclvii. 2-

Volusenus ingenue fatetur, se desiderare aliquid coepisse. 19— Naturalium Virium Defectus ad Tranquillitatem inveniendam. 23— et cclxii. 9. ejus Ratio. 10— quod non Certam spem Immortalitatis nobis dent. cclix. 1——cclx. 16. Volusenus Deum praecatur. cclxi. 11. Coelestis Eruditionis necessitats. cclxii. 8.

Collis alter, editior: Ædes infinitis partibus prioris magnificentiam superans; cujus Speciem nulla humana facundia explicare potest. cclxi. 19. Sti. Pauli majestas, et infignis Oratio. 30—cclxv. 18. et cclxix. 2—ult. Inscriptio supra fores Graeca, BEATI QUI HABITANT IN DOMO TUA. cclxiii. 8. Columnae duae. 10. Inscriptiones Graecae. 11, 12.

Agnitio sui, et Animi demissio. 28—cclxv. 18. Voluseni de Bonorum operum Merito sententia. 24—cclxvii. ult. deponenda ex Operibus Fiducia. cclxvi. 20— de spe Mercedis.

#### [ xxxii ]

Mercedis. cclavii. 10. non suis Meritis, sed Christo nitendum. 10.

Agnitio Dei. cclaviii. 5- opus est itineris Dux et Precator, ad Deum. 6-14. Christi imago, in arcu qui columnas jungebat, Voluseno conspecta. 14- Capiti imminebat inscriptio, Graece; HIC EST FILIUS MEUS ILLE DILECTUS, IN QUO MIHI COMPLACUI: IPSUM AUDITE. Ad Pedes erat Inscriptio, Ego sum VIA, VERITAS, ET VITA. 21-31. Christi Laudes. cclxix. 1-30. Volusenus, somno solutus, Deo gratias agit. cclax.

Ouomodo Certi reddamur de vera Tranquillitate per Christum obtinenda. cclxx. 7-cclxxxiii. 22. Christi Doctrinam esse ex Deo, certo constat. 12- 1mo. Afflatu numinis, quo erigit Animos nostros ad se tum agnoscendum tum amandum. cclxxi. 12, 16-cclxxii. 4. 2do. Ec. clesiae, h. e. tot praestantium Virorum, summo consensu. 4 - nemo, tamen, Superbus Christianae eruditionis capax est. 13- 3tio. Christi ipsius Vita, sanctissima, moderatissima, populari, simplicissima. celxxiii. 3-celxxiv. 3. ato. ejus Doctrina: (1.) de Praeceptis vitae; 9-16. (2.) de Bonorum Finibus-20. (3.) de Mysteriis, ad humanae Salutis consilium pertinentibus. 21 - 5to. prodigiosis operibus, vel Miraculis, Christi, et Discipulorum eius, celxxv. 34. Christus nos gratos efficit adversus Deum. celxavi. 28 -- Virtus quae nos Gratos efficit, Mater reliquorum omnium. 30- quantas Deo debemus Gratias. cclxxvii. 5-cclxxviii. 28. Beneficium Christiani magnum et illustre. 29- qui Certi reddi possimus de Salute acterna. cclxxix. 9-cclxxxii. 12. Amor adversus Deum potius fuadendus quam Timor. cclxxx. 26-cclxxxi. 13. Vera in Christum Fides, num cum turpi aliquo proposito possit esse conjuncta? cclxxxii. 18-fin. Instinctus Divinus. qui Fidem praestat, parandus. cclxxxiii. 30- Precibus. cclxxxiv. 6- Lectione affidua SS. Literarum. 9-21. praeterito priore Templo, licet in editiores illas Ædes ingredi: non tamen Rationis praecepta inutilia. 25- Franciscus et Demetrius gratias agunt. cclxxxiii. 23. et cclxxxv. 22. Voluseni Modestia. 31 - Conclusio, cum Carmine.

## A N I M I

### TRANQUILLITATE:

#### INTER

Franciscum Michaelem, Florentium Volufenum, et Demetrium Caravallam,

#### DIALOGUS.

FRANC.

OC mane, Florenti, nobis intermittendae funt lectiones: fentio enim valetudinem ab eo, qui nos heri perflavit, Argeste, nonnihil labefactatam.

Quocirca, si non est quod te alio vocet, ascendamus in hortum, et coelo hoc sereniore, levationis nonnihil, ut spero, allaturo, aliquantisper fruamur.

FLOR. Eamus quo voles: nam et me quoque juvat, ex amoenis hisce collibus formosum hunc rerum vultum, quo me cunque vertam circumfusum, liberius contemplari. Verum, si molestum non est, interea dum vestem accipio, tu prior ascende: ipse te evestigio consequar.

A

FRANC.

FRANC. Jam clivosae hujus viae difficultas est superata: proximum est, ut, donec quam ascensus attulit lassitudo sit depulsa, opaco hoc in loco in herbosis hisce sedilibus propter hanc pergulam considamus: post, cum erimus sedendo fessi, nos dabimus in ambulationem. Tu interim, si quid habes auditu dignum, (habes autem semper), ne nobis tempus inaniter clabatur, in medium afferre non gravere.

FLOR. Heri cum me, ut mihi mos est, trans Ararim in librarias illas tabernas, quas haec urbs habet et multas et instructissimas, contulissem; duas de spectatae fidei viro res intellexi; quarum utra me pejus habeat, non facile di-Et, ut te interrogandi labore levem, earum prior xerim. est, gentes Britannicas esse in armis, et ingentem Anglorum exercitum, qui in Scotos ducatur, nuper esse con-Popularibus meis, hoc est, Scotis, quos Latine tractum. Caledonios populos dicas, non possum non bene cupere. Nihil enim patria dulcius, ut est apud Homerum, ειπερ χ τὶς ἀπόπροθι πίονα οἶχον, γαίη ἐν ἀλλοδαπῆ ναίει. Anglorum semper in me singularis fuit humanitas, et corum plerisque beneficiis, non vulgaribus, sum devinctus. Praetereo florentissimi Regis gratiam, per quam fane non stetit, quo minus ipse jamdudum omnibus eis ornamentis, quae a fortuna proficisci possunt, sim ampliter collocupletatus. Impia illa atque intestina bella, quibus infula omnium quas Sol (quod fatis constat) videt, sive soli genium, five gentium praestantiam spectes, longe princeps et clarissima, assidue concutitur, non prius, quantum conjectura auguror, finem invenient, quam ex duobus regnis unum confletur; aut certe gentes ipsae utrinque in eam, quae Christianos decet, hoc est, in sanctam atque indissolubilem quandam adducantur concordiam. Cur autem hoc utriusque populi intersit, et cur utrisque optandum sit, et quid me in hanc mentem impellat, nisi intempestivum effet.

esset, priusquam ulterius progrediar, clarissimis argumentis commonstrarem. De altera illa re, quae ad religionem pertinet, te jampridem certiorem factum effe arbitror: quemadmodum videlicet non ita multis ab hinc mensibus, praestantes aliquot ex vestra Italia viri, se ad Germanos cos contulerunt, qui Romani antistitis dignitatem, et recepta quaedam apud nos de religione dogmata, multos iam annos, non minore successu quam studio, oppugnant. In his est Bernardinus Ochinus, vir in concionandi facultate, quantum ad facra pertinet, longe omnium facundiffimus; idemque apud vos religiosae cujusdam factionis, Scapucinos vulgus vocat, olim facile princeps. Sunt item et Petrus Martyr, et Paulus Lacifa, viri cum linguarum multarum, tum philosophiae variae atque multiplicis cognitione insigniter instructi. Et, quod rationibus nostris majorem in modum officiat, quodque facile praestet ut, quaecunque scribant, secundos habituri sint Italiae populos, et in suam plerosque adducant sententiam, sunt omnes natu grandes. nec non fanctitatis nomine vulgo mirifice commendati. Hic a cordatis viris antistitum desideratur officium, qui & ea quae sustiment munera fideliter obirent, hoc est, si fastu atque luxu positis, evappener puriter docerent, et Christi rationes cariores suis ducerent, non existerent eiusmodi defectiones: nec praeclara hoc genus ingenia ad eos, qui pietatis hostes Pontificum atque Regum edictis sunt denuntiati, tam facile se aggregarent.

FRANC. Etsi istud tuum in patriam studium, et te, qui officium et memorem erga bene meritos animum libenter praestare soleas, majorem in modum collaudo: non tamen propterea video, cur te tam sollicitum habere debeant res illae, quas constituere aut dirigere in te positum non sit. Scis sapienti praeter culpam nihil esse praestandum; qua cum vacat, caetera illi aequiter et moderate sunt perserenda. Hanc ergo, quae bellorum exitum respectivam praesta sunt perserenda.



spicit, curam permitte superis. Tibi sane, qui in do-Arinae studiis pene ab ipsis incunabulis versatus es, non licet ut te existimes popularem esse alicujus definiti loci; quin potius, cum Socrate et Stoicis, omnis hic orbis, qui ab hominibus incolitur, tibi patriae, imo vel unius urbis loco esse debet : in qua, si ratione aliqua ossensus illi vico, unde ortus es, ingenii tui dotibus usui esse non potes, proximum aut alium quemlibet pro viribus orna. tibi haec Gallia, patet et Italia nostra, in qua jamdudum multos tibi amicos habes; plures profecto, si eo te rursus conferas, habiturus: qui quidem in te amando atque ornando, neque Anglis, neque Caledoniis tuis, dicere ausim. fint ceffuri. De religione porro, quod secundo loco retulisti, viderint ipsi antistites, qui certe non diu impune auferent, si quam obtinent provinciam incuriose admini-Nos, quod fatius erit, istiusmodi ordinum insectatione omissa, in nosmetipsos, quod aiunt, descendamus; et an ipsi nostrum praestemus officium sedulo dispi-Non enim illorum negligentia causam nostram, si mala erit, adjuvare poterit. Neque tamen hacc eo dicta accipi velim, tanquam ipse pro improbis ac nefariis hominibus propugnationem suscipere cupiam, aut quod de tuo candore quicquam addubitem: sed quod nescio quomodo pracpostera hac quorundam caritate offendar, qui aliena vitia acutissime cernunt, in suis sunt talpis caeciores. Si quid ab aliis delictum est, id magnae religioni habent, accusant graviter, et vehementer, ut videri volunt, indolescunt; de sua ipsorum vita, etiam ut inquinatissima sit, corrigenda nihil interim folliciti. Itaque ab odiofis his rebus, imo et ab aliis item vernaculis atque quotidianis, ad praestantem aliquam materiam, et quae aliquid solidae utilitatis sit allatura, sermonem traducamus.

FLOR. Sunt ista tibi, Francisce, et sapienter et humaniter dicta, quibusque ipse audiendis non mediocriter mehercule hercule sum confirmatus: quocirca magnam a me fateor tibi deberi gratiam. Quod si oratio mea, ea parte, qua religionis antistitum desidiam carpsit, tibi paulo acerbior visa est, ita superstes sim, atque ita mihi propitius sit Christus, ut ego quod in hac causa vehementior sui, atque gravius in eum ordinem invectus sum, non malevolentia, aut atrocitate aliqua animi, sed publicae salutis atque dignitatis ipsorum studio sum commotus. me ad id quod tu flagitas accingo, et quidem lubens: quandoquidem eo abs te vocor, quo ipse prior sponte mea cucurrisse debueram. Macte tu interim animi, qui non folum quod a curis necessariis superest tempus, sed etiam hoc quod valetudini curandae impendendum est, in hoc aetatis flore, conculcatis juvenilibus desideriis (quod, adulandi suspicionem inter tot rei hujusce testes nihil reverens, dico) in praeclarissimis hisce studiis, quibus animi decus acquiritur, immortali tua cum laude libenter confumis. Verum age, in quibus nos sermonibus vis versari, et qua de re vis verba faciamus?

FRANC. De quacunque, quae proprie ad componendum animum pertinebit, me sane auditorem habebis; sie jampridem assection, ut opus suturum non sit apparato aliquo exordio me docilem reddere, vel attentum. At cum ex auditoris usu sit, si quid aliud, quoties animum dubitatio subit, percontandi libertas: illud oro, ut ne grave tibi sit, si vel·ego, vel ille noster Demetrius, qui huc, ut cernis, quo consuetudinis nostrae particeps sit, properanter accurrit, te dissertem interdum interpellet: alius, quod sciam, interventor erit nemo.

FLOR. Tu mihi nunc eas das partes agendas, quas tibi ipsi servasse debebas. Nam in te ad naturae felicitatem, quae plane singularis est, accessit copiosa praecocis cujusdam sapientiae penus, quam tu perpetua vitae moderatione.

one, quae philosophandi ratio est praestantistima, tibi parasti. 'Sed quia ad qualecunque ingenium videor ipse tibi doctrinae aliquid atque artis adjunxisse, vis ut ipse disserentis personam sustineam: faciam id equidem, modo sciam poteroque; neque eam, ad quam accedere me cupis, (etsi ingenii agitur existimatio), disputationem defugiam: ca tamen lege, ut tu argumentum suppedites. Tantum vero abest, ut mihi molestum futurum sit, orationis meae cursum interpellatione vestra impediri, ut vix quicquam gratius accidere possit. Nam etsi vos satis alioqui scio cupidos docti atque utilis sermonis, crebro tamen a vobis interpolitae quaestiones majorem facient constantis cuiusdam attentionis fidem. Adde, quod contradictione tempestiva, ut ferrum ferro acuitur, excitatur acumen difoutantis, et veritas ipsa elicitur facilius, si adhibita altercatio modum non excedat. Quare, si quid usus venerit, facite ne interfari, neve contradicere, aut arbitratu vestro percontari omittatis. Sed quid hoc sibi vult, quod protinus in altam quandam cogitationem mihi defixus, atque propemodum jam demersus videris?

FRANÇ. Nunc mecum tacitus hodierni coeli faciem cum hesterno confero, atque eas res quas oculis hausi ad animi statum traduco. Quod dum facio, casu in id incidi argumentum, (nam hujus afferendi curam nostram esse voluisti), quo ego nullum vel uberius, vel fructuosius, (etiam si anxie quaeratur), inveniri posse existimo, et quo nullum mihi occurrisse malim.

FLOR. Aveo quam primum scire, quodnam istuc sit tibi tantopere gratum.

FRANC. Heri dum nubibus, pluvia, et molestis illis ventorum siatibus omnia confusa essent et conturbata, quam ingratus et coeli suit aspectus? Rerum extinctus decor decorvidebatur, et naturam ipsam luchus quidam occupasse. Hodie nec imber cadit, nec fragor aliquis violentior exauditur, nec interposita nubes Solis officit fulgoribus, et pristimus tandem rebus restitutus est nitor. Unde sit, ut animi etiam nostri, reducis atque velut postiminio redeuntis, hilaritatis sint participes. Hune ipsum ad modum triste, atque in primis inamabile quiddam esse apparet mens ignorationum tenebris obdusta, atque surioso isto curarum strepitu jactata: et contra,

Felix ille animi, divisque simillimus ipsis, Quem non mendaci resplendens gloria suco Sollicitat, non sastosi mala gaudia luxus. Sed tacitos sinit ire dies, et paupere cultu Exigit innocuae tranquilla silentia vitae.

Versus hos, etsi sunt recentis cujusdam scriptoris, (Angeli, ni fallar, cujusdam Politiani), recitavi tamen libenter, tum quod ad propositum pertineant, tum quod tute cos ipsos nudiustertius, si mennini, mihi luculentis verbis dilaudaveris: illud interea, quod mihi magnopere probatur, affirmans; non tam quo tempore, quam quid, et quo modo quis scripserit, referre.

FLOR. Ista commentandi forma animum proculdubio philosophiae natum resipit, estque inter ea indicia, quibus se quis in probitatis studio nonnihil promovisse dignoscat, a Plutarcho auctore sane non ignobili relata; non solum videlicet ex libris, aut sapientum sermonibus, sed etiam undelibet, et ex quavis re obvia, quantumlibet ea minuta sit, conferendis similitudinibus et exploranda rerum convenientia, locupletandae atque exaugendae virtutis ansam arripere. Sic Socrates rixosae uxoris jurgia, propter liberos qui suscipiuntur, perferenda collegit; non secus ac molestos ac nimium vocales illos gallinarum strepitus, propter ova. Sic Diogenes, dum puerum forte conspicatente.

retur e manu in poculi effigiem conformata bibentem, ad paupertatem instructior abiit, et poculum quod in pera circumferre solitus erat, ceu rem supervacaneam abiecit. Sic Plinius, naturalis historiae clarissimus auctor, ex eo. quod a lacrymis et nuditate vitam auspicemur, coarquit eorum dementiam, et vanitatem castigat, qui se ab ejusmodi initiis ad superbiam genitos esse existimant. Seneca nos excelso atque erecto animo contra mortem esse debere contendit; propterea quod forices, et ignavissima id genus animalcula, a natura ipsa ad fugam generata, ubi non patet effugium, se convertunt ad hostem; et quamvis corpore sint imbelli, nihilominus se ad pugnam animose In summa, omnium sapientum libri referti funt hujusmodi collationibus. Et est sane ista tua concinna in primis, atque ab illustri ducta principio, dum horrifico et perturbato rerum vultui follicitum animum, et contra laeto atque fereno eundem cum est tranquillus. comparas. Sed quorfum evadas expecto.

FRANC. Scire ex te cupio, an ista animi tranquillitas, nullo, ut mihi quidem videtur, non redimenda pretio, sit ratione aliqua in hac vita parabilis?

FLOR. Parabilem cam esse omnino, etiam dum hic vivitur arbitror: et si non persectam, gradum tamen aliquem ejusdem illustrem et minime poenitendum, si ad eam laudem gnaviter incubueris, tibi pararis.

FRANC. Qui fit ergo, ut in tam numerosa mortalium turba tam pauci eam assequantur? Quotus enim quisque est, qui non laboret sastidio sui, qui non inexplebili votorum cupiditate torqueatur, qui sua sit sorte aut conditione contentus? Neque opinandum est, quenquam usque adeo sibi ipsi invisum, ut querulum vitae statum deponere, aut aerumnis carere nolit.

FLOR.

FLOR. Expetunt quidem hanc omnes ad unum, nee aliud tot sudoribus, et tam laborioso vitae cursu quaerimus omnes, quam tranquillitatem. Est enim ea tanquam jucundissimae cujusdam requietis portus. Ita enim statuere necesse est, cum omne negotium otii alicujus causa suscipiatur. Verum, quia, vel propter ignorationem non satis nobis constat qua in re posita sit tranquillitas, aut unde ea nascatur; vel propter infractionem atque debilitatem animi, viam quae ad eam ducit, etiam ut nota sit, firmis vestigiis non insistimus; sit ut rarissimi sint, qui ad eam perveniant.

DEMET. Quomodo eam petunt, si ignorant? Num fieri potest, ut rem incognitam appetamus?

FLOR. Norunt quidem omnes generatim, tranquillitatis voce fignificari abfolutam quandam animi, nihil ultra, vel certe anxie quaerentis, pacem: caeterum quorum ex bonorum adeptione ea constet, aut ea ipsa bona, ex quibus illa procreatur, quemadmodum fint paranda, non ita vulgo est intellectum. Qui morbo affligitur, scit quid sit sanitas: verum idem quibus ea rebus paretur, et quo modo sit facienda medicina ignorat. Puer matrem domo clam se egressam sequitur, sed cum ventum est ad trivium, atque illa nusquam apparet, jam animi dubius, et consilii inops, se ad clamores et lacrymas convertit; nunc huc, nunc illuc, iratus et ejulans, furiofa et incerta erratione se proripit, ut inveniat. Scit aliquo abiisse matrem: verum cum neque quo neque qua sit eundum expedire aut constituere possit, ipse se inaniter excruciat. Et profecto nos non multum distimiliter, non satis in promptu-habentes tranquillitatis adipiscendae rationem, nunc ab hac, nunc ab illa re frustra animi expletionem petentes, tota (quod aiunt) erramus via, et nos ipíos perpetuis angoribus conficimus: imo, similes illis qui in labyrintho properant, quo sumus in praepostero В

práspostero cursu (ut ait Seneca) celeriores, boc ab eo quod petimus loneius abscedimus.

FRANC. Est ergo ars aliqua, cujus praeceptionibus in tranquillitate acquirenda dirigamur?

FLOR. Est sane. Nam in hoc totius philosophiae moralis munus positum est, atque versatur, ut intelligatur, quae fint nobis bona maxime expetenda, quorum fructu absque interventu moeroris oblectemur; et quibus rationibus compesci possint assectuum tumultus, per quos animo non licet inoffense persequi ea, quae vera esse bona jam a ratione definitum est. Sed singularis est in hac philosophiae parte colenda hominum oscitantia et supinitas. Pauci funt, quorum intersit aut logicen, aut sermonis expoliendi artificium didicisse. Naturalis pars tota propemodum opiniosa est, niss quum de metiendis corporibus, aut numeris fit mentio. Hic certius quiddam expromitur; reliqua propemodum sunt (ut facete dixit Lucianus) # [p] THE TE ONE oxías pugnae. Et ut indagatio naturae sit pulcherrima, partis tamen hujus absolutio in hac vita sperari non potest. Una moralis pars reliqua est ad omne hominum genus sine ulla exceptione pertinens. Nemo enim est, cujus non referat placide et tranquille vitam degere : quod cum non aliunde, quam a moralis disciplinae (quae et bonorum finem, et iter quod eo ducat demonstrat) cura sperari possit, statim ab incunte aetate hoc scientiae genere imbuendi sunt adolescentum animi, et utilissimis vitae praeceptionibus assidue personandae funt juventutis aures. Sic enim facilius reliquae aetatis partes, atque totius vitae cursus, in persequendis officiis confirmari possunt. Nunc quotusquisque est (quo quid indigraius aut deploratius cogitari potest?) qui non prius ad vitae terminum veniat, quam quemadmodum degenda fuerit vita intellexerit; qui non prius ex luce hac demigret, quam

quam cur in lucis hujus possessionem venerit perspectum habeat; et ante in ipso cursu obruatur, quam potuerit portam conspicere? Diligenter ergo in hanc artem totius vitae atque officiorum magistram incumbendum est: studiose discenda est haec via, cujus ignoratione, aut desertione, non modo non ad illud otium, quod quaeritur, pervenis; sed etiam in aerumnas et ineluctabiles quassam difficultates incidis. Opus est autem hic praemonstrator dexter, et itineris dux percommodus. Adeo enim jejune atque frigide, hoc est, absque omni suavitate, atque absque ullis aculeis orationis, a plezisque traduntur morum praecepta, ut is qui legit aut audit, plurimum inanis, nihil permotus, et absque ullo fructu discedat.

DEMET. Finge me eum esse (atque utinam re ipsa non forem) qui propter inscientiam hactenus a via aberrarit. Nam puero mihi, vel mea, vel parentum culpa, non suerunt haec studiorum genera magnae curae; neque propter negotia unquam habui sepositum tempus ad discendum, et ad dandum operam philosophis. Verendum est igitur, ut videtur, ne si nunc, hoc est, tam sero, coner meipsum a vulgari vitae ratione ad hanc sapientem et selicitatis essectricem disciplinam traducere, laterem (quod aiunt) lavem aut Æthiopem studeam dealbare; neque, usque adeo digresso, in viam redeundi facultas sit ulla. Quis enim dedoceri possit, quae tam diu didicerit? Quid tu hic faciundum censes?

FLOR. Ego te, Demetri, neque politioris literaturae, neque humanitatis expertem scio: imo ut magni usus, nec hebetis ingenii hominem suspicio. Sed quia tibi libet modestiae causa praestantiam tuam dissimulare, tecum in praesentia colloquar, ac si unus aliquis esses ex vulgo. Attigisti tu quidem isto tuo extremo sermone, magna ex parte, quid facto opus sit: sed quo res sit dilucidior, ad eas ipsas



quas tute attulisti, me referam similitutiires. Ac illud primum te rogo, sitne consentaneum, ut postquam vulgaris via illuc, quo tu tendis, non ducit, alia quaedam sit tentanda?

DEMET, Istuc sane non minus necessarium est, quam consentaneum.

FLOR. Dic et illud; anne aliquando tibi iter facienti usu venerit, ut offensus aqua aut salebris, a publico et detrito itinere in pratum aut agellum diverteris; atque ubi in viam redeundum suit, jam toto emenso spatio, coactus sis incitato equo retro, unde veneras te reserre?

DEMET. Usu venit quidem hoc saepissime, et interdum non sine comitum rifu, qui me animi causa, commodioris viae specie salli passi sunt: cum vel agger, vel praealta sossa, vel densior aliqua sepes jam longius provecto exitum negaret.

FLOR. Haud secus ei, qui in vitae tranquillitate inquirenda cursum ab initio male instituit, saciundum est. Neque enim eo ducit iter, in quod se valgus assidue dat; neque ejus est generis hace tranquillitatis via, ut ab illa valgari in hanc, desultoria aliqua transitione, commigrare queas: sed oportet, ut ad ipsum viae caput te referas, et a calce (quod aiunt) ad carcerem revertare. Nam in ipso principii puncto aberratio plurimum contingit; et in eo totius pene prosectionis momentum positum est. Quod si consiliorum atque opinionum mutatione ipsum viae caput tenere poteris, res omnis est (mihi crede) opinione facilior: et quod paulo ante insuperabile videbatur iter, jam se tibi commodum et confectu facile exhibebit. Vide nunc, ut iniquiter per difficultatis causam, vel officium deseritur, vel inquirendae tranquillitatis sudium intermititur.

FRANC.

FRANC. Hic mihi temperare non possum, quin contra dicam. Semper ego accepi hanc esse communem sapientum omnium sententiam, quaecunque praeclara essent, eadem continuo esse et dissicilia. Luçae, dam nobis pueris in literario ludo Ciceronis epistolae praelegorentur, illud Hesiodi, quod Cicero epistolae cuidam insarsist, mihi auditum est.

Της δ' άρετης ίδρωτα θεοί προπάροιθεν έθηκαν.

Quibus, ut opinor, verbis significatur sudandum esse iis, qui ad aliquam virtutis excellentiam contendunt. autem et difficultas, etsi aliquid differunt, sunt tamen omnino finitima. Videsis nunc, an recte abs te factum sit, qui in tranquillitate animi rerum omnium facile clarissima, quaeque, quod tute non diffitebere, non niss per virtutem parari possit, acquirenda, non dubitaris facilitatis inferre mentionem. Quid, per Deum immortalem, vel praestabilius vel admirabilius cogitari potest, quam humanum animum in hoc imbecillo corpulculo etiamdum habitantem. ita esse constitutum, ut etiam septus ab omni parte miseriis, atque undique fortunae telis impetitus, non modo sibi constare possit, sed etiam intrinsecus, hoc est, ex sese incredibiles qualdam, quibus sese sustentet atque soletur, gignat fuzvitates? Nam hoc, ut opinor, in ratione tranquillitatis Et nos, si superis placet, quiescentes et securi clauditur. ad excelsissimum hoc rerum fastigium feremur? Quid decantatius est illis Romani poetae versibus?

Facilis descensus Averni.

Nottes atque dies patet atri janua Ditis.

Sed revocare gradum, superasque evadere ad auras,
Hoc opus, hic labor est. Pauci, quos aequus amavit
Jupiter, aut ardens evexit ad aethera virtus,
Diis geniti, potuere.

Quid? quod et CHRISTUS ipse (si hominum te non frangit



git auctoritas) ait, cam, quae ad vitam ducit, viam angustam esse, eet non ab ita frequente turba detritam.

FLOR. Hoc tibi non invitus largior, neque virtutem, neque hoc quod quaerimus mentis otium, neque ullam omnino rem praeclaram, fine labore aliquo parari. enim minus verum quam pervulgatum est illud, ra xand γαλιπά. Do item et illud; non nisi virtutis ductu ad tranquillitatis arcem scandi posse. Semita namque tranquillae per virtutem (ut ait Juvenalis) patet unica vitae. Verum. vel virtutis, vel laboris nomen auspicantibus obtrudere, ex usu esse non arbitror. Est virtus, fateor. res pulchritudinis incomparabilis: sed quamadmodum mores duriusculi in insigni forma solent procos absterrere, ita ipsa duritas, quam prae se virtutis fert vocabulum (est enim virtus, quae cum difficultatibus luctatur) efficere posset, ut novitii ipsius cultores animum despondeant. terum rem ipsam atque vim virtutis tradendam omnino arbitror, et quidem diligentissime. Itaque, ut qui pucris, vel qui grandiusculis, qui delicatiore sunt palato, medentur; si in pharmaco, vel medicata potione multum insit absynthii, mellis nonnihil admiscent, vel poculum a labris dulci quopiam liquore oblinunt, ne ingratus sapor deprehensus, salutiferi medicaminis sumtionem impediat: sic virtutis qui apparet horror, est ipsa tranquillitatis specie obvolvendus, ut non tam ad virtutem, quam ad perpetuam quandam etiam praesentis vitae jucunditatem, multa ad hace facilitatis spe injecta, invitari se intelligant mortales: sic enim et confluent cupidius, et in incepto constantius persi-Inest enim in ipsa tranquillitatis appellatione dulce et illecebrosum quiddam, quodque animos ad se attrahat atque pelliciat. Habent item et artis praeceptiones, si commode tradantur, suas quasdam rationes, a quibus, nisi fero et immani sis ingenio, valde abhorrere non possis.

Et ut illa quae medicis dicuntur avisura, tum praecipue habent gratiam, cum ipsa nullum interim afferentia doloris sensum, dolorem depellunt; ita praeclararum rerum difficultatem imminuisse, plane res est antiquae laudis.

FRANC. Quomodo te hic nobis de vanitate atque impossura (quod pace tua dictum sit) purgabis? Nonne istuc est alienam credulitatem mendacii astructione ludisserai, si in negotio, in quo plurimum sit sudandum, facilitatem polliceare? Fides, et simplicitas philosophos, hoc est, morum magistros, praecipue decent. Ingredere ergo ad plenius hujusce sententiae rationem explicandam.

FLOR. Nihil est hic omnino fraudis aut imposturae. Primum, quod ejusmodi ratione illius consulatur commodis, quem adjuvandum susceperis; qui propositam rerum dissicultatem alioqui fortasse refugisset. Deinde, quod virtus ubi adaucta suerit, ne vestigium quidem dissicultatis relinquit in eis actionibus, quarum ipsa est auctor. Dissicile est initio obsistere libidinibus, refraenare cupiditates, irarum ardores refrigerare; maxime si ab usu sirmitudinis aliquid acceperint. Verum postquam ad tempus aliquod consueveris ejusmodi sapientiae muneribus sungi, libens et sponte tua praestabis, quod aegre antea tibi, et non nisi invito extorqueri poterat. Hoc et Hesiodus in eo ipso affirmat loco, cujus tu nunc nuper principium citasti:

— ἐπὴν δ' εἰς ἄκρον ῖκηται,

"Pniðin δ' ἤπειτα πέλει χαλεπή περ ἰῦσα. Hoc est,

— Ubi in ipfa cacumina ventum eft,

Jam facilis fasta eft via, quae fuit ardua dudum.

Haec dum incipias (ut est apud Terentium) gravia sunt, dumque ignores; ubi cognoris, facilia. Postremo loco, et il-

Ind expendendum est; etiam quae est in principiis disticultatem mirabiliter imminui, si legitime, et unde oportet, occoeperis. Si non in limine impingitur, facilis est rerum progressus. Tolle inscitiam, tolle exitiosas de rerum pretio persuasiones, totius errationis sontem; et expeditus erit ad omnem excellentiam cursus. Jace sidelia virtutis sundamenta: hoc est, tanti unamquamque rem aestima, quanti ipsa aestimari debet ac meretur, et non pluris; et tum quod reliquum est molis, videbis pene sponte sua consurgere. Nusquam vel justius vel verius quam hic, illud ejus ipsius, cujus proxime commemini, poetae usurparis, ἀρχὶ ημισυ παντὸς: quod tantundem est, ac si dicas.

Dimidium fasti qui bene coepit habet.

Caeterum quod ex Virgilio allatum est, solis iis, qui Diis geniti funt, concessium, ut ab inferis redeant (hoc est, ut equidem intelligendum arbitror, ut corporum, et periturarum rerum amore posito, ad purum et stabile illud animorum decus assidue rapiantur) sententiae nostrae non admodum officit: eo quod nemo nostrum non sit ex Divorum genere. Siquidem divus Paulus in Apostolorum historia, illud ex Arato profert hujusce rei testimonium, το γαρ & γένος εσμέν. Animus tamen saepissime culpa fua, et propter corporis societatem degenerat: quapropter illi soli Diis geniti videri possunt, qui corpori quam minimum indulgent. Postremus ille, quem ex sacris deprompsisti locus, ad majores res pertinet : et singularem esse virium nostrarum imbecillitatem, in iis quae Christiana pietas exegit praestandis, demonstrat. Sed et hic quoque, nisi me falsum habent, quaecunque ad hanc sententiam confirmandam occurrunt, multo maxima pars posita est in ipso limine. tamen tollit divinus quidam afflatus: qui ubi contigerit, quanta protinus, bone Deus, existit animorum alacritas, etiam

etiam in summis doloribus perferendis. Hujus rei argumento sint Apostoli, primi Christianae pietatis conditores; atque alii, quorum mentas semel sacrosancta illa de Christo persuanto imbuerat: qui (ut in nascentis religionis annalibus proditum est) tum potissimum gaudere soliti sint, et hoe nomine se maxime deputare felices, quam digni habiti essent, qui pro Christi Servatoris nomine contumeliis afficerentur.

FRANC. Eft, ut ex sermone tuo colligo, quaedam parandae tranquillitatis ars, quamvis ea non ita multis fit explorata. Est et eadem, sententia tua, multo quam vulgo exishimetur facilior, si recte tradita sit, et idonea cautio in principio adhibeatur. Hactenus bene habet, et pulchre huc usque processisti, et nos sane in magnam singularis cujusdam fructus spem erexisti, facta jam side imminuendi laboris. Nam rerum est difficultas, quae nostram alacritatem in virtutum stadio decurrendo retardat. Faxit Deus. ut caetera tam speciolis principiis respondeant. Nune ipse. tit quid querar in finum tuum deponam, quanquam id do operam, ut inter hos curarum strepitus, in quos non tam de voluntate mea, quam corum quibus quicquam negare mihi fas non sit, sim conjectus, utcunque mihi constem : nullo tamen studio hactenus sic mentis angores, et tanquam vulnificos quosdam ictus declinare potui, quin. quamvis non confodiar, pungar tamen acriter interdum: et ab optato tranquillitatis portu, tanquam vento quodam reflante, prohibear. Quocirea illud te etiam atque etiam oro, ut expeditiorem istam portus hujus contingendi rationem nos doccas: atque hoc existima a nobis afferri argumentum, in quo tractando occuperis. Quae huc usque dicta funt, perquam accomodatae cujusdam prolusionis locum obtinere videntur. Quod si praestiteris quod quaerimus (ut omnino praestaturum confidimus) praeclare sane apud attrumque nostrum (ut etiam pre Demetrio, quem nondum.

dum in Jovis sinu positum arbitror, pollicear) te postarum, tibi persancte confirmo. Posse autem te aliquid hac in parte, vel inde ut credam adducor, quod videam te in egregia ista fortunae tenuitate perpetuo placidum, atque hilarem, et externum hunc rerum splendorem magno atque excesso animo despicientem. An istuc divinitus, et extra communem hominum morem acceperis, haud scio: hoc satis constat, rem tantam nemini fortuitu contingere. Naturae item beneficio attribuere non ausim, cum temperatio tua (quod me diuturnus noster convictus, atque domesticus usus abunde docuit) acris sit in primis, et earum rerum, etiam quae vulgo praeclarae habentur, percupida. Sed tu eam in ordinem cogis, atque velut fraeno quodam moderationis reprimis. Consequens ergo est, ut istam animi aequabilitatem arte ac industria sis consecutus.

FLOR. Ut verum est illud Ciceronis, naturae bonitatem doctrinam imitari; ut distribute atque ex arte collegisti. Sed ad rem veniendum est. Quum eis praesidiis, quae argumenti dignitas postulat, satis instructus, atque ad rem tantam idonee comparatus non sim (magna enim hic requiritur ingenii vis, magna multarum artium disciplina) effetis mihi in praesentia vos ad illos relegandi scriptores. qui hanc ipsam rem ex professo et nominatim tractarunt: ad Senecam, inquam, et Plutarchum, imo et ad Ciceronem ipsum, qui hisce de rebus in Tusculano suo copiosissime disseruit. Verum quia fides semel data liberanda est. quod vultis efficere conabor; atque apud vos, si non eruditionis, certe studiosae voluntatis qualecunque pignus deponam. Dolet mihi hoc, sed sero, me non tantum studii in bonis literis posuisse, ut possim quod petitis cumulate praestare. Sed cum ipse, quicunque tibi videar, Francisce, communibus hominum infirmitatibus plus satis haud dubie sim obnoxius, atque me mei multo quam vellem saepius poeniteat; me magistrum ad hanc rem sine summa arrogantia profitere

Itaque non quae tibi via tenenda profitere non possem. fit, sed quam, ut ad istam quam jamdudum es adeptus animi conftantiam pervenires, coelesti quodam ductu, et ingenii felicitate adjutus tu tenueris, communiter tecum inquiram. Interea dabis veniam homini barbaro, hoc est, in alia lingua, atque aliis moribus, nempe inter ultimos Britannos nato atque educato, atque doctrina ista quae nobis transmarina est et adventitia, sero et leviter tincto, si in tanto argumento inscientius versetur: si cruda sit, et peregrinitatem redoleat dictio: et, ut summatim dicam, in crimine mihi non pones, si in festinato opusculo apparebit (apparebit autem omnino) vel rerum vel sermonis egestas. Haec eo mihi praedicenda sum arbitratus, quod, quamvis ingenii opinio nunquam sit studiose quaerenda, non tamen propterea est negligenda omnino.

FRANC. Modestiae isti tuae tandem aliquando modum impone Florenti; et bonis, quod aiunt, avibus orationis tuae vela ventis quam primum expande. Ipse tuapte natura jejunitatis atque inanis orationis, ut semper observavi, osor es; et ipse ornatum non magnopere requiro, contentus eo sermone qui apte et congruenter rem explanet: quapropter, fore spero, ut pulchre inter nos conveniat. Nec illud ignoro, tibi proprium hunc esse morem, ut plus praestes quam pollicearis.

FLOR. Tranquillum, ut arbitror, Romani sermonis consuctudine dicitur mare (aut si quid aliud est, quod similiter agitari solet) cum tumidi illi sluctus, quos violentior aura concitavit, conquieverint. Ejus instar, ut tute principio recte animadvertisti, animi tranquillitas est placida ipsius perturbationum tumultu vacans constantia. Vel si brevior placet definitio (in more enim positum est, et disputationis natura exigit, ut a definiendo principium sumatur) est acquabilis et rationi consentaneus animi status. Hujus definitico onis

país vien von Gracca ivênuia fignificantes admodume exprimit. Existit ergo tranquillitas ex affectum sedatione, tanquam ex causa effectrice. Ipse affectionum animi ordo quietus et constans, est ipsa tranquillitas, ex qua continuo perennes vulgoque ignotae voluptates pullulant.

FRANC. Apparet ergo perturbationum esse status, per quos non licet animo esse quieto.

FLOR. Est sane ut censes. Nam momentum omne in iis sedandis positum est: iis viribus atque opibus est omnibus repugnandum, si volumus hoc, quod datur, brevissimum vitae spatium tranquille placidoque traducere: sic, ut neque ab ira, ut Ciceronis verbis utar, ignescat animus, neque instammetur libidine, neque deliquescat voluptate.

FRANC. Operae pretium igitur erit, in ipso institutae disputationis vestibulo, priusquam in praecipuae partis explicationem ingrediare, de assectium ingenio, atque discrimine disserere; et quas habeant sedes, unde veniant, quis eos denique Æolus immittat; quod commodum atque opportunum erit explicare.

FLOR. Faciundum est haud dubie ut dicis: sed quoniam quas proposuisti disputationes, potius ad naturalis philosophiae genus, quam ad morale, in quo nobis versandum est, pertinent; erunt illae obiter duntaxat, et tanquam in transcursu attingendae. Ergo, quo res omnis sit dilucidior, primum generatim quid sit Affectus explicabitur, unde item manet, et quod habeat domicilium. Mox, quot, qualesque sint; et profligandine sint penitus, an duntaxat moderandi. Ad extremum, quae sit moderandorum ratio, et quas ex ea re utilitates capiamus. Hae partes, ubi ut decet absolutae suerint, institutarum inter nos scholarum cursus, non incommode, ni fallar, consectus erit. Principio illud

illud intelligendum eft. Boctium, (virum, quod ad rerust cognitionem pertinet, longe doctiffimum), ea quae Gracel rain vocant, Passiones, sed minus Latine dixisse. cum Cicerone et Ouintiliano, Perturbationes, Affellus, aut Affectiones, dicamus. Ut autem liquido constet quid sit Affectus, operae pretium erit rerum partitionem ab ipso capite arcessere. Eorum, igitur, quae extrinsecus et aliunde perfici apta funt, cujulmodi sunt omnia praeter Deum ipfum, alia funt cognitionis omnis prorfus expertia; ut elementa, et inanimum omne ex his conflatum: his et stirpes addas licet : quae quidem omnia naturali quadam pronitate, absque ullo rei congruentis sensu antecedente, ad ea quae conveniunt feruntur. Naturalis hic appetitus nonnullis vocatur. Hujus vi faxa, et quaecunque pondus habent, sidunt; levia tolluntur in altum; planta item succum haurit ex humo; et in summa, res omnis illud, a quo perficiatur, requirit. Hic cogitatione potius, quam re ab eo cui inesse dicitur, est distinctus. Aliae funt res cognitione praeditae, et hae quidem triplicis sunt generis: quaedam sensu duntaxat valent; cujus officium est circa res crassas, et corpora duntaxat versari : idque fit absque collatione similitudinum, atque co discursu qui rerum ordinem aut nexum videat; quamobrem exiguis quibusdam finibus totum eius munus est circundatum. Ad hunc ordinem pertinent belluae, quibus omnibus adest appetitus, qui Animalis dici potest, vulgus Sensitivum vocat, sed minus, ut credo, Romane. Est autem is facultas ea, qua animans id, quod jam per sensum exploratum est, persequitur aut Alia sunt intellectus praestantia atque puritate usque adeo instructa, ut nihil quicquam corporeum in eorum natura insit: quod genus res volas nexupioneivas. hoc est, Essentias, si tamen ita loquendum est, separatas, imo et Deos philosophi interdum vocant; nobis Mentes, Intelligentiaeque dicuntur: et pro religionis consuetudine, quae ad nos ex facris defluxit, Graeca voce Angeli vocantur.

In iis inest simplicis cujusdam naturae appetitus, ouem Voluntatem vocamus. Tertium cognoscentium genus est corum, quae a natura et sensus, et rationis sen intellectus dono sunt locupletata; cujusmodi est solus Homo: qui quidem ut per sensum quod in corporibus crassum est percipit, sic rationis atque ingenii beneficio corporum rationes atque ordinem, quaecunque vel supra vel subter sunt. imo et res incorporeas, ac sub sensum minime cadentes. sagaciter pervestigat, atque aliquousque assequitur. Huic. propter variam et multiformem naturam, (est enim, ut recte a Platone animadversum est, Homo minor quidam mundus, rerum omnium quae in boc majore clauduntur particeps), praeter inclinationes illas ac pronitates, quas Naturales diximus, inter quas famem sitimque referas licet, adfunt altera illa duo appetitus genera; Animalis, inquam, qui senfus comes est, et Rationalis, quae Voluntatis vocabulo est Hujus munus est, rationem quocunque ea duinfignita. cat sequi, atque illi perpetuo obsecundare. Est autem inter posteriores has duas appetendi facultates, (nam de naturali atque infima illa ulterius verba facere non attinet), non leve discrimen, tum in ipsis quae expetuntur rebus, tum in ipso expetendi modo; quod tamen onine ab ea quae antegreditur cognoscendi ratione varia, et imparibus judicii terminis dimanat. Nam ut sensibus corporum duntaxat agnitio. atque ea quidem crassa, concessa est: sic qui ex illo manat appetitus solius corporis commoditates consectatur, nec ultra se porrigere potest. Unde fit, ut omnis belluarum cura in persequendis corporum commodis atque suavitatibus sit posita. Intellectus, contra, non solum res sensiles agnoscit, (nam semper superior in cognoscendo facultas comple-Citur omnem inferioris virtutem, cum auctario non levi) sed etiam sensilium praetervectus fines, et supra ultimas corporum oras volitans, ad res corporaturae prorfus expertes, imo ad inaccessum illum rerum principem, quae ipsa puritas atque divinitas est, quodammodo penetrat. Et hae funt

funt res, circa quas excelsior illa appetendi facultas proprie se exercere debet : haec illi constituta est arena : hic attributus campus, in quo exultet. Modus autem utriusque facultatis diverfus est, ex eo quod animalis appetitus inconsiderato impetu et exultatione necessaria, ac libertatis experte, ad definitas cupiditates efferatur: Voluntas vero, postquam ad rationem de re expetenda aut gerenda relatum est, libere se in quandam bonorum immensitatem essundit: quorum alia ad corpus, alia ad animum pertineant; alia fint praesentia, alia futura; et alia oculis, alia animo duntaxat cernantur. Est enim Voluntas ipsa, quemadmodum et Intellectus, cujus est comes, materiae sua ipsius natura ex-Materiae vero peculiare, (quod iis qui in interioris do-Stringe studiis sunt versati satis liquet), hoc est, ut formarum amplitudinem ad particulares rationes et angustias quasdam adigat. Nam rerum apud nos numerus et partitio est ex mole dissecta: et materiae divisionem sequitur distinctio rerum in eandem speciem convenientium, ut Aristoteles noster non uno in loco subindicat. Itaque quo facultas aliqua a materia longius abscedit, hoc liberior est: hoc porrectiorem habet ad excursus ambitum: ut nihil mirum sit. si homo, qui per rationem a materia suapte natura quam longissime remotam, rerum omnium capax est, in rem quamlibet citra vel temporum, vel locorum metas, studio atoue voluntate feratur : nec ad ullam rem se necessario applicet, nisi tale aliquod sit propositum bonum, quod intra se manifeste illam bonorum infinitatem complectatur. Nam in hujus generis bonum, quam Felicitatem vocant, repudii ratio non cadit. Et hoc sane non contemnendo argumento est, nos ad majora, atque praestabiliora, quam in hac vita consequamur bona, imo ad immensum quiddam esse natos. Ab his distinctionum exordiis est acris illa et perpetua in homine inter sensum et rationem conflictatio. Sensus nos ad id quod adest praesens corporis bonum abripit : ratio contra suadet, ut usque tueamur dignitatem nostram,

firam, fervennis decorum, quod fenfus videre non potuit : et ut ad immortalium rerum praestantiam nulla facta intermifsione feramur. Aristoteles in suis de Anima commentariis tradit, hanc appetituum dimicationem in ea duntaxat animante reperiri, quae temporis certum habeat judicium, et quae, quid inter instans et futurum intersit, internoscere queat. Hominem haud dubie vult intelligi, qui saepe contra quam praesens corporis affectio suadet, propter speratas in posterum commoditates, praesentium rerum difficultates atque dolores contemnit. Sic morbis laborantium fanitatis spes alios amaras exhaurire potiones, alios sectiones et cauteria perferre, alios ferro membra crudeliter laceranda tolerare instituit. Atque utinam apud nos tantundem posset acternitatis recordatio, atque immortale illud animorum decus, quantum saepe posse solent exiles hujus vitae suavitates, non certo venturae, atque ubi venerint certo et brevi periturae. Caeterum belluae (ut illo unde digressi sumus redeamus) ad praesentis doloris perpessionem, venturae alicujus commoditatis spe, nunquam excitari possunt : proptorea quod nulla sit iisdem futurorum provisio. quidem nidos aviculae, canis odoratu ferae vestigia persequitur, et penus condit inopi (ut poetae verbis utar) metuens formica senectae: ac ne infinitatem persequar, sexcentas id genus astutias, et multiplicem, tam in terrestrium quam aquatilium genere, ejusmodi industriam deprehendas. rum, ut philosophorum doctissimis placuisse video, frunt haec omnia, non ratiocinatione aliqua, aut confilii alicujus de futuro folliciti providentia, sed caeco quodam superioris impulsu atque instinctu naturae. Appetitus tam exacte. quam nos jam fecimus, diltinxisse priscis illis philosophis curae non fuit: nobis tamen, qui non tam ratione, quam religionis auctoritate adducti, animum a corpore difsociabilem, et separatae cuinsidam esse naturae, certo nec immerito constituimus, secus facere non licet : ne cum is corpore liber crit, suis videatur spoliatus facultatibus et instrumentis.

mentis, atque adeo ad inertiam quandam et sepulturani. quam natura maxime in praestantibus rebus refugit, adactus. Nunc appetituum diffinctione (quae quidem neces-Sario commemoranda fint) absoluta, ad Affectus definitios nem veniamus. Vox ipfa Affeltus, eth latius patet, tamen fignificatio, quam nos in praesentia tractandam fisfeepimus, aliud non est, quam appetitus humani ex rei alicuina jucundae vel molestae sensione suscitata commotio. Etenim ut in visu, quod exempli causa dicitur, admoto colore. non desit hux, exurgit ea vel actio vel affectio, quae visio nominatur; sie eo, quod vel convenit vel disconvenit animanti, per sensum aux rationem proposito, protinus existunt in appetitu motus quidam adlubescentiae aut averfationis; hoc est, amores, irae, gaudia, metus, aegritudines, reliquique sub hos subjecti, aut iis finitimi perturbationum greges. Usurpare cogor interdum voces fortaffe apud principes illos Romani sermonis authores non temere inventas: sed hoc facio, ut quam maxime significem quid velim, et rerum declaratio atque intelligentia sit facilior: quandoquidem illa effectus atque fructus est sermonis omnis. et ad quem tanquam ad scopum omnis tum dictio, tum scriptio jaculari debet; et a qua si aberres, etiam si infa sis facundia, infacundus es. Erit ergo operae pretium interdum subtilitates cogitationum communibus verbis et usitatis explicare; quanquam, ut ingenue quod verum est fatear, licentiosum sermonem, maxime qui a forma Romanse orationis valde aberrat, non existimem esse probandum. Sunt ergo in hominibus, ut illo unde abii me referam, duplices affectus: alii crassiores, homini cum belluis communes, quos animales dixi; akii subtilioris cujusdam naturae, qui proprie funt ejus facultatis, quam voluntatem dicimus : qua parte est nobis proxima cum separatis illis mentibus cognatio.

D

FRANC.

FRANC. Duplex hie me habet scrupus, uterque quident ex tuis verbis ortus: Prior est, ex eo quod amorem atque gaudium inter affectus, dum obiter quosdam recenseres, retuleris. Hoc si verum est, cum affectus idem sit quod perturbatus quidam animi motus; qui fieri potest, ut in Deum, aut in eas quae secundum Deum primae sunt dignitatis, mentes amor aut gaudium cadere possit? Magnus est (ut a vobis, quos perpetua habet naturae perferutatio, accepi) eruditorum in eo consensus, atque inter philosophos omnes constare illud audio, principem illum motus auctorem necessarie prorsus, et ab omni parte immotum esse, adeoque et perturbationis omnis immunem. Gaudium autem aut amorem, si Deo, aut reliquis coelitibus detraxeris, atque eos hominum gratia et caritate teneri negaveris, non solum facrae, sed et profanae quoque literae, si tamen ullae profanae sunt, te mendacii et coarguent et damnabunt. rior est enim illis (ut profano cuidam poetae, sed minime profane dictum est) homo, quam sibi. Unde nobis est vita ipfa, unde nobis funt tot animi atque corporis infignes dotes, nisi Dei immortalis beneficio atque concessu?

DEMET. Quae posset vel Deo, vel cuiquam esse vita, quae nulla sit vel amoris vel gaudii suavitate respersa?

FRANC. Alter hujusmodi est: Postquam voluntas praestantioris animae, quippe ejus quae rationalis dicitur, facultas est; qui sit, ut perpetuo tam turpiter succumbat, et in omni pene lucta ab appetitu illo animali vincatur? Apparet igitur, aut nullam esse, aut certe otiose adjectam, cum a suo sibi munere perpetuo serietur, nec nobilem illam et praeclaram suam vim expromat usquam. Quotusquisque est in hominibus, qui splendidas illas immortalitatis rationes persequatur; qui non vel totus sit in libidinum cocaum demersus, vel a ventosis laudibus in inanitates abreptus; qui non denique sic praesentis temporis commoda quaerat,

et virtus, ut probitas, ut superi inania videantur vocabula, et quibus nulla prorsus solida subsit significatio; sed tantum philosophorum commentatione supervacua sint in hominum sermonem industa?

FLOR. Vos abundantia quadam acuminis me obruitis: et, ut mihi quidem videtur, uterque alteri constituistis in me oppugnando esse subsidio. Danda ergo mihi terga forent, nisi nobis pueris degustata esset Dialectica, a qua non parum est adjumenti ad argumentationum difficultates tollendas. De Deo breviter sic habitote, nam me hic tanquam dilemmate quodam tenere visi estis: Affectuum alios esse, qui illi non nisi μεταφορικώς, hoc est, per translationem quandam atque similitudinem tribuantur. Sic et irasci, et furere quoque dicitur; quod genus locutiones etiam in facris admodum funt frequentes. Nam cum ii in se difformitatem quandam cohibeant, proprie in illum convenire non posfunt. Recte itaque illud a Theologis praeceptum est ; ut quoties quippiam apud nos inventum, oratione nostra in Deum transfertur, si vox una secum deforme aut imperfectum aliquid afferat, cogitatione animi omnis deformitas amputetur atque detrahatur. Ira ergo, aut furor, in illo non funt turbidi motus, sed sedatissimae justitiae cogitationes, quibus ex poenae acerbitate irae atque furoris nomina impo-Alii funt qui proprie in illum competunt : cuiusmodi funt, quos proxime commemorasti, amor et gaudium: et quaecunque ejusmodi sunt voces, nihil secum indignitatis Verum tanta est rerum omnium illius exuperantia, ut tam hi, quam superiores illi, quorum translatitiam esse rationem diximus, alienissimae cujusdam sint a nostris, cum illi tribuuntur, naturae; atque ab omni eo, quod mobile aut turbulentum est, penitus segregatae. extra Deum in se varium quiddam habent ac multiforme. Deus ipse simplex quaedam est, et uniusmodi res, nihil in illa rerum infinitate concretum habens, coque Theologi vo-

D 2 ccs

ces Deo hominibulque communes, inter eas quae o moruma dicuntur, hoc est, quae diversae sint in significando rationis, reposuerunt. Nostri sermonis inopia non potest attingere ineffabilem illam Dei omnipotentis majestatem : et tanto intervallo ab illa rerum excelsitate abest haec nostrarum rerum humilitas; ut nostra, si cum illo componantur, pictufarum aut imaginum, vel verius umbrarum, quam rerum solidarum locum teneant. Quocirca prae illius gaudiis. atque ea vitae beatitudine qua ille fruitur, quicquid est apud nos vel voluptatum vel lactitiarum, moeroris atque doloris pene rationem accipit. Et, ut finitima illa de Angelis quaestio paucis absolvatur, (nobis enim propositum est. non mentium illarum ingenium aut mores excutere, sed animi nostri vitiis mederi) observandum est illud, quod Peripateticae factionis philosophi concorditer tradunt, motus rationem proprie non nisi corporibus convenire : proinde affe-Etus tunc, et non alias, motus rationem accipere, cum in ea infunt re, quae ex animo corporeque conftat. Inferiores ergo illae mentes, etfi infinito intervallo a principis illius mentis puritate absunt, quia tamen corporaturae prorsus funt expertes, Subtiliter et illae, atque citra ullam motus turbulentiam, afficiuntur. In nobis vero utrique affectus motus induunt rationem : fed alteri, hoc est, animales, id ex sua natura habent : voluntarii vero non item. enim affectio animalis, sensilem quandam corporis immutationem habet adjunctam: in gaudio sanguis et spiritus quidam alacres suaviter circa praecordia disfunduntur: in metu et aegritudine, contra, eorundum fit molesta contractio: quam et oris pallor comitari solet : in ira inest biliosus quidam fervor, et immodica sanguinis excalesactio; unde et vultus existit figura minax, atque oris torvitas: verecundantibus facies rubore perfunduntur : neque in caeteris est dispar ratio. Adde quod ipse appetitus animalis, unde hi motus proxime fluunt, confiltere non potest, nisi corpori sit affixus. Voluntas vero, quamadniodum et intellectus, cujus

jus ductu nititur, non sic est in corpus demersa, negoe inter appetendum necessarie fecum affert has corporum commo-Siquidem ut quisque est prudentissimus, atque animo maxime sedato, ita minime est ciusmodi turbulentiis obnoxius: ut cernere sit interdum quosdam, in quibus nullum, etiam dum ulcifcuntur delinquentes, irae appareat vestigium : et qui in magna rerum trepidatione de pristini vultus constantia nihil remittant. Verum quia plurimum. cum voluntas ipfa vehementius concitatur, nexu atque redondantia quadam prope naturali, contingit et animalem appetitionem una cieri; etiam voluntatis affectiones non funt prorfus motus et perturbationis expertes: quod si eacdem rationis praescriptum suerint praetergressae, tunc et morbi Rationem autem deseri inter appetendum sere nfu venit, propter res eas, in quas fertur proprie animalis appetitus, hoc est, propter fuavitates corporis, cujus facibus ad omne nefas inflammari folemus: ante enim dictum est, animalem appetitum ea quae ad corpus pertinent quaerere: quod dum facit, cupidius pro corpore contra rationem pugnans, saepe etiam voluntatem ad fidem sceleratae consensionis mirifica quadam societate abducit. eum affectus nostri non temere vacent motu, et motus non fit nifi in corpore, cujus contagione etiam animus impellitur ad turpia, non immerito Plato peturbationes morbosque smimi omnes in corpus, tanquam in fontem et originem confert : sic ut tum primum perturbari incipiat animus, quum in tam infolitum et perturbatum immigrat domicilium; et tum demum, et non aliter, beatus futurus sit, cum relicto corpore, cupiditatum atque aemulationum erit expers. Hac ipfa de re infignis est ille apud Virgilium locus qui ex Piatonis officina totus est depromptus:

Igneus est ollis (de animis loquitur) vigor et coelessis.

Seminibus quantum non noxia corpora tardant, (origo
Terrenique bebetant artus moribundaque memira.

Hing

Hinc metuunt, cupiuntque, dolent, gaudentque, nec auras Respiciunt, clausae tenebris et carcere caeco.

Huc pertinet, quod Socrates jamiam cicutam devoraturus jussit Phaedoni, ut persoluto Æsculapeo gallo, se voto liberaret: nimirum sensit, non longe abesse sanitatis beneficium; cum jam corpus, unde vitia scatent, relinquendum Et profecto quadam naturae acerbitate factum videri potest, ut nobilissimus hominis spiritus putri et infecto corporis trunco tam misere jaceat obstrictus. Eodem pertinere posse videtur et illud divi Pauli, etsi longe divinior hic ratio subest : Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore mortis bujus? Sed video me nimium diu in hujus loci tractatione habitavisse. Nunc veniendum est ad pudendam illam animalis appetitus victoriam; atque unde illius calamitatis ortus sit, explicandum est. Qui totus ex humana pendet sapientia, nec divinitus et ex oraculis est veritatem edoctus, id eo, ut opinor, accidere dicet, quod cognitio veritatis, et incorruptum de veris bonis judicium, non nisi post longum tempus, et per plurimam mentis exercitationem Hac enim una ratione apparantur animi lumina; quibus purgatissimis opus est, ut conspiciamus incredibilem illam pulchritudinem quae in honesto inest: quae nisi nos rapiat, ad falsam bonorum speciem necesse est delabamur. Jam vero nos, simul atque in lucem editi et suscepti sumus, corrupta excipit educatio; folius corporis suavitatibus adfuescimus: vulgi et ad vitia consentientis multitudinis exempla, et foecunda haec culpae fecula nos corrumpunt; effieiuntque ut pecorum ritu sequamur antecedentem gregem; non quo eundum est, sed quo itur pergentes: falsissimis, de iis quae expetenda fugiendaque funt, protinus imbuimus opinionibus; sic ut errorem (quamadmodum ait Cicero) cum ipso nutricis latte suxisse videamur. Sensim enim usque adeo a via deflexit, eoque deducta est consuetudo, ut omnes hominum coetus, omnis hic orbis, quocunque eas, selerum

terum ludus et nequitiae quaedam communis officina videatur. Ouid hic facias, ubi prius improbitas callum duxit, quam quid probitas esset ratio potuit dijudicare? Itaque maturescentibus annis, quamvis ratio admonitionibus sapientum excitata paulum expergiscatur; voluntas tamen, sensus imperata facere jamdudum adsueta, jugum difficulter excutit, et tardis admodum rudimentis ad nativum coalescit vigorem. Videmus ut medicata lana colorem alte imbibitum, se salva, exuere nequit : sic profecto contracta ab incunte actate vitia acgre curationem admittunt: nec facile est rationem in regno suo, in cujus possessionem jam olim sensus involarunt, e servitute assertam denuo collocare. Num Ætbiops, ut est in sacris, mutare queat colorem suum? Sic et vos recte facere qui potestis, quum male agere didiceritis? Hinc est, quod conspicimus cos, qui ad rectorum consiliorum rationes se convertunt, mirifice in initiis laborare; quemadmodum et illi qui diu aegrotarunt, etiam dum sanari incipiunt, vacillant. Languet igitur in nobis illa voluntatis potentia; rationis vires sunt consopitae, et vulgi prius oppressae opinionibus, et vinculis depravatae consuetudinis impeditae, quam ratio ipsa somnum a quo cum primum in corpus ingrederetur est correpta, potuerit excutere. Adde quod haec corporis bona, ex quorum appetentia omnis dignitatis nostrae ruina existit, praesentia et ad manum adsunt : animi vero bona vel futura sunt, vel alte reposita. Et cum ad hoc, ut aliquid expetatur, non parum intersit futurumne sit, an adsit praesens (languidius enim nos comparare solemus ad ea, quae non ostenduntur, aut apparent praemia) desertis illis alte positis, aut futuris rebus, praesentia amplectimur. Consistentiae enim perfectio adauget appetitionis rationem, hoc est, ipsam bonitatem. Sed haec disputatio subtilioris cujusdam est curae. Responsum hoc. etsi physicae explicationis plenum est, nec a veritate omnino alienum, tota tamen rei ratio non inde est. Aliam oportet esse mali hujus originem; cujus vis tanta est, ut mortalium

mortalium nemo a generis ortu inventus sit, a quo pure sit officium cultum, aut qui quicquid humanitatis leges poscunt praestiterit. Multae sane sunt res, eacque opinione praeclariores, quae ad honesti absolutionem concurrunt: neque ulla potuit unquam institutio, quamlibet studiosa. nec poterit, hoc homini largiri, ut non in intima natura resideant quaedam perversitatis fibrae, unde perpetuae cujusdam impuritatis pus profluit. Christiana igitur disciplina sola nobis qui essent hujus mali fontes ostendit. Hac magistra intelligimus, principem illum nostri generis parentem. posthabita ea, quae Deo omnium regi et Domino debebatur, obedientia, cupiditatem quandam praesentem (quod nos facere intermittimus nunquam) scelarate secutum. Hujus autem temeritatis vis atque contagio tanta fuit (ne quis existimet leve Dei immortalis imperata parvifacere) ut omnis ab eo ducta posteritas sit a primo illo vulnere saucia atque proftrata. Hinc funt haec naturae nostrae toxica: hinc funt calligines animi, per quas non licet Dei vel magnitudinem, vel bonitatem expendere: hinc est pietaris oblivio atque neglectus: hine est praeposterus, imo impius nostri amor: hinc est virium nostrarum infirmitas et debilitatio: hinc est rationis error: hinc item est et languor Negare autem in nobis inesse has omnes defectiones atque imbecillitates, imo et impietatem, qua ribil est execrabilius, perpetuam, est negare Solis lucem. Deus enim ipse, hoc ipso quod Deus est, suo sibi jure illud vindicat, ut in eo amando atque colendo omnis pene nostra opera atque cogitatio ponatur. Esse enim praesfantem aliquam aeternamque naturam, et cem suspiciendam ebmirandamque hominum generi, pulchritudo mundi, ordoque rerum coelestium (ut ait Ciecro) cogit confiteri. Quod si per nos id praestare potuissemus, extitisset aliquando in tanto hominum numero, et tam longo seculorum decursu, ejusmodi aliquis vir, qui ad hanc officii integritatem pervenisset. cum nemo ejulmodi extiterit, ciera peculiare numinis auxilium

But (quod facile Annales te docere potertint) qui vitte innocentiam cum vera pietate conjunxerit : omnino confitendum est, naturam ipsam modo aliquo vitiatam esse et insita mam. Non tamen humano generi divina defuit bonitase quae per eum ipsum CHRISTUM, cuius beneficio morbus agnitus est, morbo ipsi medetur. Sed doctring hace non penitus invadit, nisi in illorum animos, qui omni sui fiducia abjecta, se totos ad coeleste convertunt auxilium. Hie mihi in mentem venit non inutilis illius narrationis de quodam, qui in profundum puteum ceciderat, qui ab alio quepiam casum miserante interrogatus, quomodo illuc decidisset, respondit: illud non referre: hoc potius agendum, qua ratione posset educi. Ita in praesentia nobis praecipue ad hoc enitendum est, ut postquam nos sentimus fractos, atque usu ipso certo comperimus magnitudinem imbecillitatis nostrae in eo quod potissimum praestare nos convenit, studeamus CHRISTI auxiliis niti, atque undique rationes conquirere, quibus nostri muneris integritas constare possit.

FRANC. Sic quas proposui quaestiones dissolvisti, ut in praesentia nihil amplius requiram: hocque gratior certas suit rerum explicatio, et auditio jucundior, quod, quemadmodum pium hominem decet, in religionis laude desiveris. Sed illud priusquam ad institutum redeas dic, princepa ille nostri generis auctor Adamus, quomodo potuit tama turpiter ab officio recedere, cum nondum natura illius esset vitiata: ab illo enim naturae vitium dessuisse ais.

FLOR. Sane non fuit ante lapsum ejus natura vitiata, ut nostra est: sed infirmum est omne quicquid est extra Deum, maxime si suo sit permissim ingenio: et ut aperte tibi, quod mihi quidem verissimum videtur, dicam; illa nascentis mundi, et de Adamo historia, huc tendere videtur, ut intelligamus, etiam eas res, quae praestantissimae apparent, et quarum gratia aliae conditae sunt (ne quid nobis arrogantes E assumanus),

assumanus) in loco maxime lubrico consistere, et devinate opis potissimum egere, et ad divinum auxilium assidue confugere debere. Dii enim esse cupimus, et nobis videmur, et tales existimari petimus: (Quis est, qui non postulet se primum esse ubique, quod in singulari quadam divinitatis participatione positum est?) et si cum rebus brutis comparemur, pene tales sumus: sed hae ignorationes et lapsus nostri, qui clam nobis (si vel paululum oculos aperuerimus) esse non possunt, satis declarant, nos frustra vel divinitatem, vel magnitudinem ullam veram, nisi in illo, qui solus vere magnus vereque Deus est, agnoscendo atque reverendo, sperare.

FRANC. Istuc mihi et physice, et Christiane, hoc est, pie, dictum videtur. Sed (ut idem, qui tibi aberrationis sui, sim et reditus auctor) nunc illud declara, an praeter res ipsas, et appetendi facultates a rebus ostensis permotas, sint aliae affectuum causae?

FLOR. Sunt sane; sed quae eos augeant potius et confirment, quam efficiant. Est crasis, hoc est, corporis temperatio, quae elementorum qualitatibus potissimum nititur: est et consuetudo, sive habitus homini ex consuetudine ingeneratus. Quid hac in parte polleat crasis, indicio est corum, qui adusta bile redundant, in iram proclivitas singularis: sanguinis multa hilaritas ad lactitias et amores impellit: pitnita hebetudinem et tarditates parit: quibus plurimum est atrae bilis, suspicionibus et timoribus urgeri so-Imo animi mores a corporis manare temperatura, edito etiam ea de re libello. Galenus auctor est. Accipiunt et affectus pro aetatis gradibus mutationem. enim illo aetatis vigore, qui àxuè dicitur, et fracto intenso illo mediae aetatis calore, senescunt ardores libidinum, et, ut Horatius ait, Lenit albescens animos capillus: crescunt tamen una cum annis pleraequae aliae sordidae aviditates: ſic

fic ut nulla fit aetatis pars, five adolescentia fit, five juventae flos, sive senium, hoc est, avi faeces, quae non fuis quibusdam sit irretita vitiis, et affectibus obnoxia. Huic sententiae finitimum quiddam habet poeticum illud figmentum, tam ab Aristotele, quam Platone in scriptis relictum, quo quorundam hominum compositioni auri plurimum admistum esse traditur; alios vero esse, quorum massa ex argento potissimum constet; alios denique reperiri, qui Hujus allegoriae vis in hoc, ferro plumboque onerentur. ut arbitror, posita est, ut alii aliis in rebus a natura intelligantur esse habiles, et magnas esse ingeniorum dissimilitudines. Huic ambitiofa est et irrequieta indoles: huic sedata et facilis : hic est ex eo sanguine, in quem cadit sapientia, atque ad magnas res gerendas est idoneus: hic ad quandam rerum mediocritatem est aptus: hic ad opificia et functiones humiliores est ablegandus. Cicero statuit quosdam ita naturae muneribus ornatos esse, ut non nati, sed a Deo aliquo ficti videantur. Et sunt illi ipsi,

---- quibus arte benigna, (ut Juvenalis ait), Et meliore luto finxit praecordia Titan.

Qui astrorum notionem profitentur, praeter suam cuiusque ex elementorum confusione emergentem constitutionem: aliam quandam afferunt, quae ab ipso siderum positu, eo ipso quo in lucem edimur momento, in corpora nostra defluat. Et cum coelum sit elementis potentius, inde iidem effici volunt, ut is, quem elementorum mistura avarum, mulierosum aut imbellem effecerat, ab horoscopo, hoc est, a natalitii sideris aspectu habeat, ut sit benignus, ut sit belli studiis deditus, ut se castum integrumque servet, et quam minima sit illi cum corporibus contagio. Non inficior equidem ad plerasque res astrorum valere positum, atque ea re in singulis vel minui vel augeri cupiditates. Verum hic nobis duo sunt constanter retinenda. Prius est, neque Crasim, neque Astra vim animis nostris afferre posse, et eam E 2 quae

Digitized by Google

quae est in rerum delectu, tollere libertatem. Quamvis enim corpus nos astrorum subjiciat dominatui, et corporis temperatio propensiones acres nobis indiderit; ratio tamen asserit nos manu (ut Terentii verbis utar) liberali causa, ut non in naturalibus causis, sed in voluntate positum sit, ut ad hoc vel illud ipsa se applicet.

Alterum est, naturae pravitatem piis et honestis studiis potius, quam sideris cujusquam beneficio corrigi. Zopyrus physiognomos (quod est apud Ciceronem) Socratem hominem stupidum, bardum, et petulantis ingenii dixit: quod cum rifu ab Alcibiade et aliis, quibus viri integritas et sapientia explorata erat, exciperetur; ipse Socrates, ad quem offensio pertinebat, Zopyrum humanitus sublevavit, ingenueque fassus est, se talem a natura factum, qualem digerat Physiognomos; sed industria se alium evalisse, et vitiosam naturam a se edomitam atque compressam doctrina. ut ad eam partem veniatur, vim quandam suam obtinet in ciendis affectibus. Hanc Aristoteles, ex Eveni cujusdam poëtae sententia, πολυχρόνιον καὶ τελευτῶσαν φύσιν ఊναι, hoc est, diutissime permanere solere, et tandem in naturam abire statuit. Etenim, ut ea quae a natura insunt funditus talli, atque extirpari non possunt; sic et illud depulsu est difficile, quod a diuturno usu inolevit. Et, ut nihil est nobis negotii aut sudoris in visione, auditione, caeterisque id genue actionibus, quas naturae vis profert; ita consuetudo in omni re gerenda tum facilitatem, tum firmitatem praestat singularem. Siquidem ex consuetudine, hoc est, iteratione actionum ad aliquod prolixius tempus, existit ea qualitas quam Graece Egir, nos habitum vocamus. Etenim quemadmodum tangendis crebro ut oportet fidibus, aut ducendo penicillo, manus promptitudinem quandam accipit ad fidium vel pingendi scientiam pertinentem : sic et uterque hominis appetitus habilitatibus quibusdam ex ipsa assuetudine informatur, unde facile et expedite operatur. gre se in offensionibus reprimunt, quam sunt inexorabiles, quam

cham facile item irritabiles, quibus nunquam fuit curat einsmodi furores compescere. Et contra, alios videas, qui. quamvis ingenio sint iracundo, quia tamen soliti sunt sapientiae praeceptis seipsos fraenare, nullo negotio aut dissimulent aut contemnant injurias. Nec aliter se res habet in amore caeterifque animi perturbationibus. Est ergo habitus. si vitiosus fuerit, sceleris, si ad probitatem pertineat, virtutis tanguam quaedam maturitas. Et quoniam ex habitu forma aliqua necessitatis in actionibus existit, summo adnitendum est studio ne turpitudini alicui adsuescamus. Agrotus non potest pro arbitrio sibi fanitatem restituere; nec qui semel lapidem projecit, jactum revocare: quem sane ad modum, ut ait Aristoteles, qui vitioso aliquo babitu imbusus eft, non potest se ad bonam frugem recipere. Non tamen propterea necessitas haec vitio patrocinatur: eo quod de principio homini integrum fuit, se ad probitatem vel improbitatem applicare; sicut lapidis erat jactus, priusquam e manu esset emissus; et morbus ipse culpa ejus contractus, dui legitimam et praescriptam a medico victus rationem neglexit. Hoe tamen, quod hie ab Aristotele de necessitate dictum est, per intelligendum arbitror, et necessitatem difficultatem interpretor. Nullus sane est habitus humana partus industria, quem non pari ratione, si ad hoc totus incumbas, demoliare. Nemo tam alte in vitiorum coenum est demersus, ut non possit emergere, atque ad bonam frugem se recipere: quandoquidem et naturae malignitatem pertinax opera vincit. Affert quidem ut in corporibus, sic et in animis quoque, inveteratio difficultatem : citius enim repentinus oculorum tumor, quam diuturna lippitudo sanatur: improbo tamen studio nihil hic non est expugnabile. Sub confuetudine continetur educatio: cuius quantum sit ad virtutem adipiscendam momentum, Laconicarum legum conditor Lycurgus, noto illo catulorum exemplo abunde declaravit. Duos is educaverat, quorum alper crat ex ignobili canum genere, quales funt qui ad acdium

aedium ahuntur custodiam, hunc ad venatum exercuit; alter generosus erat, quem domi passus est inter ollas otiosum et inertem desidere: utrumque spectante populo produxit in forum, in quo hinc spinae positae erant, illinc ollae escis refertae. Cumque emisso lepore, uterque canis ad assucta procurreret; Videtis, inquit Lycurgus, educatione nobilem naturam degenerasse; et contra ignobilem essectiam generosam. Quamobrem hoc vobis persuassissimum sit, esti genus ab Hercule habetis, nisi res ejus gestas assiduo studio imitemini, vos brevi turpiter per ignaviam degeneraturos. Itaque ex Platonis sententja statim ab infantia instituendi sunt ad virtutem omnes. Corrigit enim ingenii pravitatem educatio resta; et ingenitam malitiam si non stirpitus evellit, mirifice tamen eam retundit ac debilitat. Et quoniam, ut ait Horatius,

Quo semel est imbuta recens servabit odorem Testa diu:

teneri illi, atque quocunque volueris (ut arbufcularum rami)
flexiles anni accurandi funt, ut fupra dixi, diligentissime;
et ad hoc instituendi sunt, priusquam se proferat lanugo,
adolescentes, ut animum inducant credere, Honestatem
semper pluris quam vitam ipsam faciendam.

DEMET. Accepi ego, Aristotelem vestrum juventutem a civilis, atque totius moralis disciplinae studio abercere; tanquam parum idonei sint, qui in illud, ubi mores traduntur, admittantur auditorium. Quod sane non tam cum doctrina tua, quam cum ipsa veritate pugnare videtur.

FLOR. Aristoteles, vir plane maximi atque acerrimi judicii, non censet negligendam eam aetatem; quin potius studiosissime, etiam ex Platonis sententia, in secundo eorum qui sunt ad Nicomachum libro, colendam statuit. Ejus verba sunt haec: อับ นุเมอุอัง ขั้น อังสอุร์อุเร ซอ ซัซอร์

ξυθύς εκ νέων εθίζεσθαι, άλλα πάμπολυ μάλλον ή το πάν hoc est, Non parum, imo plurimum, interest; vel potius in es omne momentum consistit, nos ab ipsis protinus incunabulis sic aut secus assureri. Quod autem in corundem librorum limine statuit. Juvenes non esse idoneos moralis scientiae auditores, alio perinet: nempe huc, ut intelligatur, illos propter rerum imperitiam non assequi rationem praeceptorum Nam paulum admodum adhuc temporis illis in vitae. vita consumptum est. Efficit item affectuum impotentia, ut in ejus doctrinae ludo non libenter versentur. Etenim, cum adhuc recens sit in illis natura, in eo duntaxat (ut docte scribit Eustratius) occupata est, ut sit, non ut bene sit. Quare omnes ejus aetatis cogitationes consectantur solum eas res, quae vitam hanc communem cum belluis stabiliant: perinde atque ingenii fructus non adhuc, sed jam constituto corporis habitu sit sperandus. Itaque cum adhuc (ut ita dicam) semibelluae sint, nihil mirum est, si prae libidinum furore, sapientum de instituenda recte vita praecepta con-Et quoniam interea quidam callus malitiae ducitur, post multum facessitur negotii praeceptoribus, qui aegre vel confiliis, vel contumeliis, vel denique verberibus adhibitis, eos ad diversam studiorum rationem traducere possunt. Quapropter, quo illa aetas vehementius a falutaribus confiliis abhorret, hoc funt vigilantius admonendi, et solicitius adhortandi. Paulatim enim cura mitescent, et dicto audientes atque bene morati evadent. Plutarchus in libello de liberis educandis, quamprimum optimos magistros accerssendos censet: Platonemque adducit vetantem, ut ne nutrices frivolas aut turpes fabellas in puerorum aures, instillent; quod inde aliqua animi corruptela in illo ineuntis aetatis pudore existere possit. Verbosior, fateor, in hac parte fui, sed non omnino ab re: propterea quod pene tota consequentis vitae ratio ex educatione dependeat. Priusquam tamen hujusce rei mentionem desinam, hoc addam: Me vehementer cupere, eam adesse induffriam sinfirium parentibus, ut cos liberis eligant praeceptores, eni ca fint ingenii dexteritate, ut Laconis illius paedagogi more hoc practare studeant, ut sidei suae commissi pueri a teneris etiam unquiculis, et delectentur honestis, et offendantur turpibus. Tantum enim nobis natura suavitatis studium indidit; ut si aliquis ejus gustus accesserit, puerorum mentes multo facilius ad virtutem, atque ad omnem humanitatem fingantur. Hactenus de affectuum causis dizimus: nunc corundem fedes et nidi oftendendi funt. turales appetitus per omne animantis corpus sparsi sunt: verum illi, qui ad animam, unde vivendi vigor est, peculiariter perinent, certis in locis liquidius se proferunt. Fames enim et sitis tum existunt in ventriculo, quum hepar inde folitum alimenti pensum flagitat, quod mox in venas, et deinde in membra distribuatur. Libido naturalis etsi alibi se exerat, hepati tamen a plerisque tribuitur. Animales affectiones omnes in cor, et pperde, hoc est, praecordia sunt conjectae; propter manifestum illum, qui illic inter appetendum, ut supra commemoravimus, intervenit strepitum. Voluntatis motus funt in animo rationali; nec certam aliquam corporis partem, quemadmodum nec Intelle-Aus, aut Voluntatis ipsa, unde proxime fluunt, sibi vindicant. Ne tamen nimium a vulgata fermonis consuetudine discedamus, possunt et ii in corde collocarl. Sed hic observandum, quasdam esse actiones, quae non proxime a voluntate manent, sed ab ea duntaxat imperentur: cujusmodi est Incessus, aut Auditio, Cogitatio item : hae pertinent ad vires, vel organa unde proprie oriuntur : pedibus enim incedimus, auribus audimus, per rationem meditamur. Aliae sunt, quas ipsa ex se elicit : cujusmodi est ipfum Velle, aut nolle; quorum ipsh, ut nuperrime dictum, est sedes.

FRANC. Postquam et ipse animus corporis quaedam forma est atque perféctio; quae vel ratio, vel religio vetat corporis còrporis partes etiam a praestantissimis illis animae viribus perfici ? nisi fortasse dicere velis, animae vires, hoc est, Intellectum et Voluntatem, purioris et dignioris esse naturae quam sit ipsa anima. Cur non rationem tribuimus cerebro, et voluntatem cordi ? Plane nec cor nec cerebrum habere videntur, qui concisim inanitates quassam persequentes, vulgatam statuendi consuetudinem reformidant.

FLOR. Acutis istis tuis quaestionibus pene efficis, ut credam te Patavii, aut Bononiae, in florentissimis illis Italiae Academiis in scholasticis concertationibus eruditum. Sed id agamus quod instituimus. Hic se nobis offerunt plurimae tes quae in disceptationem quaestionemque vocantur. Plato quicquid est praeter animum, id omne extra hominis essentiam (ut voce utar philosophica) hoc est, veram ipsius naturam esse autumat : eumque corporis esse hospitem duntaxat statuit, atque inibi tenere locum, quem in navi navarchus obtinet. Aristoteles ex animo et corpore hominem componit : verum quoties de intellectu aliquid statuendum est, timide dubitanterque incedit : et licet passim + vvv, hoc est, mentem, aut intellectum magna veneratione dignetur : implicatae tamen orationis forma, in qua plurimus ille esse solet, lectori non mediocres offundit tenebras. necesse fuit novas Peripateticorum tandem aliquando proseminari familias, et crebra doctrinarum fieri divortia. Itaque ex recentioribus nonnulli tres, in uno codemque homine. animas inesse statuerunt: quarum suprema, quae rationalis dicitur, non fit proxima atque intima hominis forma; fed hospes, et perfectio quaedam adjuncta, atque exemptilis. Duas reliquas, hoc est, eam unde sensus venit, atque eam unde vivendi vigor est corporibus, formas esse statuunt in corpora altissime demersas, et cacteroquin non superfuturas. Alii qui A'ριςτοτελικότεροι videntur, unam duntaxat animam fingulis tribuunt hominibus, quae tamen trium munere fungatur; hoc est, Vitam, Sensum, et Intelligentiam, homini pracstet.

praestet. Verum neque istis inter ipsos convenit, cum de plerisque aliis rebus, tum de hac, quod alii non re, sed cogitatione, aut paulo admodum grandiore discrimine, Intellectum atque voluntatem ab ipsa anima distinguunt. Alii animae vires inter ea, quae Graeci συμβεβηκότα, hoc est, accidentia numerant, et in qualitatum classem rejiciunt. tamen iidem se torquent in eo explicando, ut res materiae prorsus expers propria queat esse corporis forma. Sed illud nos recordari atque expendere volunt, animam, non quatenus intelligit, sed quatenus sensum motumque suppeditat. corporis esse formam: coque nihil mirum videri debere. si intellectus nulli definitae corporis parti (ut videndi facultas oculis, atque audiendi auribus) sit tributis. Non autem esse absurdum, res molis expertes etiam in corpora imprimi, docent illae exuviae atque species, quae a corporibus ad sensus assidue dessuunt : idemque non paulo liquidius constat in illis rerum imaginibus innumeris, quarum citra ullam loci occupationem, aut de sedibus contentionem, conditorium et thesaurus est ipsum cerebrum. huc ipso orationis cursu pervecti sumus, hanc ipsam ob caussam non gravate fateamur, Cerebrum esse ingenii sedem, et Cor voluntatum. Sunt fane haec multis involuta difficultatibus, et vix mihi hic impero, ingenii quadam ambitione invitatus, quin me diutius in hoc argumento volutem. quia rerum tanta est obscuritas, ut non possit facile verbis illuminari; neque res ipfae ab illis concifis et angustis disputationibus, quibus illigatae tenentur, ad liberiorem et popularem orationis formam, et velut ex vepribus in apertum campum evocari queunt; non invitus eam tractationem praetermitto, quae etiam praeterquam quod intempestiva est, plus ostentationis habet, quam utilitatis. Hoc tamen non reticere visum est, triplex illud animarum genus se gradatim supra corpora attollere, atque eadem sensim velut exuere. Vegetatrix facultas in profundum demerfa, paulum se profert auctibus quibusdam rerum atque defectu innotescens.

notescens. Sensus mediocriter sunt erecti, et accipiendis subtilibus illis et corporaturae expertibus rerum simulacris. incipiunt cum incorporeis rebus habere commercium. Intellectus ipse jam prorsus in aethera emersisse videtur, et tanquam puncto tenus (ut ita dicam) subjectum corpus contingere. Sane imaginum usus in causa est, quo minus divinitatis cujusdam libertate fruatur. Sed quid tandem refert, qua in parte agri nostri delitescant hae populatrices ferae: ubiubi sunt, extrudendae sunt, aut certe a damnosa depastione compescendae. Poterat sane totus hic locus, qui est de Affectuum sedibus, sine vitio praetermitti : nisi quod ut iucundissima est ea naturae tractatio, quae morale quiddam interdum admistum habet; sic et mores dum traduntur libenter interim naturae loci aliquid concedunt. Jam prima totius institutae disputationis pars est absoluta. secundam, hoc est, Affectuum tum distinctionem, tum recensionem. tum qualitatem, accedamus. Et ne infinitatem. aut superfluas partitiones consectemur, corum praecipui duntaxat brevibus quibusdam descriptionibus a nobis percurrentur. Distinctio generalis, quae et supra attacta est ex Aristotelis sententia, sumi potest ex subjectis viribus, e quibus oriuntur, et in quibus conquiescunt. Nam alii sunt voluntatis. alii sunt animalis appetitus: hos Aristoteles duabus vocibus Irae atque Concupiscentiae complectitur omnes, illis dat insum Voluntatis nomen. Alia est distinctio, quae ex rebus obiectis, circa quas versantur, accipienda. Et hoc perpetuum est Peripateticis, virium animae atque facultatum difcrimina ex officiis et proposita materiae varietate derivare. Sic Gustus sensus est qui sapores discernit, ut Auditus sonos, et colores Visus. Affectuum ergo alii sunt, quibus in id quod est, vel apparet saltem, bonum ferimur : Alii funt, quibus a malo resilimus. Sed ad hanc confusam distributionem addenda est ea, quae tum ab arduitate boni vel mali, tum a temporum differentiis proficiscitur. Hanc rem, quas jamjam subjiciam descriptiones, melius explica-F 2 bunt.

bunt. Sit itaque Amor prima illa appetitus commotio, ex rei bonae atque complacitae approbatione nata. Desiderium pars quaedam amori subjecta apparet : aut enim amor est: aut animi ad rem amatam, nondum tamen adeptam, adlubescentis, atque tanquam ad complexus se comparantis, procursus. Gaudium videtur esse titillationis cujusdam suavitas, ex rei adamatae praesentia, vel certe indubitata spe, quae praesentiae instar est, in animo nata. Odium est affectio amori contraria: cum animus post ingratae rei aspectum frontem velut contrahit, atque corrugat. Alborritio, atque Fuga, ex odio existit; dum malum nondum inhaerescens, sed impendens, solicite devitamus : Et est haec affectio contraria desiderio aut cupiditati. Ægritudo, seu Trititia, est animi dejectio, ac velut luctus quidam ex praesente malo natus; et opponitur gaudio, sive laetitiae. Spes est appetitio boni, praesertim ardui, quod aliquando affore sibi animus persuasit. Desperatio contra est, cum malum insuperabile videtur, aut bonum adeo difficile adeptu, ut inde animi desponsio quaedam exoriatur. Timor est animi contractio levior quam desperatio, cum malum impendens difficultatem praefert; et est tanquam quaedam mentis praemolestia. Fidentia aut Fiducia est quaedam animi firmitas. ex mali superandi opinione profecta. Ira est affectus mistus ex tristitia et ultionis studio, cui opponi potest animi lenitas. Reliqui affectus omnes cadunt sub hos quos jam recensui, et pene singulis partes ejusdem generis plures sunt Verbi gratia: Invidentia sub tristitia collocatur; est enim moeror ex alterius rebus secundis nihil quicquam incommodantibus veniens: Et hand scio, an sit quicquam in homine ignobilius. Miscricordia quidem et ipsa tristitia est, sed minime vituperabilis, ut quae sit saepissime cum humanitate et studio opitulandi conjuncta. flictatio est aegritudo cum vexatione corporis. Exanimatio est sub metu. Superbia ad amorem pertinet : est enim ea immodicum propriae excellentiae studium, ex ignoratione

fui profectum. Finis non erit, si singillatim fint explican-Cicero, qui multus est in hac parte, ex Stoicorum sententia quatuor facit praecipuos: ex opinato quidem bono praesente Laetitiam; ex opinato bono futuro Lia bidinem : ex opinato malo praesente Ægritudinem : ex opinato malo futuro Mctum. Duo ex toto grege superfunt. qui sui cuiusdam videntur esse ordinis atque naturae, Dolor et Delectatio. Reliqui pene omnes animum videntur propius attingere, ex eo quod una cum opinione atque cogitatione mentis et sumi et deponi possunt. Hi non nituntup opinionibus, quod ad eos pertineat sensus, qui omnium funt crassissimi; hoc est, aurium, oculorum, tactionum, odorationum, saporum. Neque enim, ut sola mali opinio metum, vel boni spem affert; sic cruciatus opinio auda dolorem arcessit, aut deponenda cruciatus opinione cruciatum ipsum sustuleris. Dedit enim nobis natura animos usque adeo corporum doloribus congruentes, ut in potestate nostra non sit, fodicante cruciatu, diffimulatio, vel oblivio. Hujusce rei ratio in hoc posita est, quod quo propius ad mentis naturam accedit affectio, hoc aptior fit ut rationis imperio corrigatur. Metus sane oritur ex cogitatione, ideo et cogitatione depelli potest: Dolor non ex cogitatione, sed! ex tactus fensus infimi, et qui nulli non animanti inest, quique saepe in eo invenitur in quo nulla sit cogitatio (ut in tineis et vermiculis cernere licet) offensione fit. ergo animi regnum paulatim abscedunt sensus, ut mirum non sit, non esse illius libertatem ubique parem. Est autem Delectatio aut Voluptas jucunda externi sensus affectio, ex convenientia temperamenti rei admotae ad sensum ipsum In Dolore contra est, cum quod admotum est temperamenti modum egreditur: unde consequitur in sensione offensio, et nonnunquam sensus, aut organi dilaceratio. Inest enim in crassis hisce sensibus, vel, ut verius dicamus, in corum organis, quae sensoria nonnulli vocant, modus quidam qualitatum earum, quae ad organorum compositionem adhibentur:

adhibentur; hoc est, calidi, humidi, frigidi, sicci, et similium, si quae sunt, a natura ipsa praescriptus. dum atque contemperationem objectae rei exuperantia corrumpere solet. Sic oculorum aciem Solis fulgor hebetat: sic illa Nili Catadupa aecolis auditionis sensum extinguunt: sic ignis fervor proxime admotus tactionem demolitur. Verum in Intellectu (ut ait Aristoteles) contra usu venit. Nam is a quamlibet praestantium rerum meditatione vegetior exurgit, neque unquam in suo munere delassatur. contingit cogitationum debilitatio, hanc sensuum famulantium, quibus est corporaturae aliquid, infirmitas efficit. Siquidem quo quodque a corpulentia longius abscesserit, hoc minus est illi periculi ab eis affectionibus, quae corruptionem aut interitum afferunt; hoc propius ad vigoris infinitatem accedit. Ex quo manifeste consequitur, omnem libertatem atque dignitatem hominis esse ex animo: et contra servitutem atque abjectionem ex corpore. Sed deerationi modus Non clam me est, plerasque ex eis vocibus quas jam definivi, multiplicem et ancipitem admittere significationem: ex quo factum est, ut a Ciceronis definitionum formis etiam interdum de industria discrepemus. Voluntas vocatur quae quid cum ratione desiderat : Libido est cupiditas effraenata contra rationem. Est Amor et motus ille appetitionis brevi abiens, qui proprie est affectus: est item et habitus in ipso amante ex multa appetitionum iteratione generatus: accipitur et interdum pro ipsa re adamata; ut quum poëtae dictum est,

## Nymphae noster amor Libethrides.-

Odium item nunc est brevis aversatio alicujus rei ingratae; nunc est inveterata ira: dici solet et odium is cui vehementer invidetur ab omnibus. Atque hoc modo saepe idem vocabulum et assectio, et habitui, et rei circa quam habitus aut assectio versatur, est commune: quod genus loquendi formas passim apud omne scriptorum genus, et in omni sermonis

monis censuetudine invenias, quarum ratio atque excusatio ex Grammaticorum atque Rhetorum schematis est petenda. Hucusque de numero dicum sit. Nunc nos affectuum qualitas ad se vocat. Stoici in ea funt haerefi. ut affectus nihil aliud esse statuant, nisi depravatas de rebus expetendis atque fugiendis opiniones. Quod si verum est, necessario consequitur, omnes non quidem moderandos esse, (quis enim possit esse in ipsa ignoratione modus?) sed funditus tollendos. Avaritiam (ut est apud Ciceronem) definiebant vehementem opinionem, et penitus insitam, de pecunia. tanquam de re vehementer expetenda; lactitiam, opinionem praesentis boni, in quo efferri rectum esse videatur; metum, opinionem impendentis mali, quod intolerabile appareat, et in quo contrahi consentaneum sit. sententiam conati sunt astruere Socratis, et similium eius exemplo, quibus mors terroris nihil, quod tamen vulgo folet, incuffit; propterea quod mortem non fint opinati esse malum. Timor ergo mortis apud hos est opinio fallax, quae mortem in malis numerat. Verum hoc instituto, (si ad verbum accipiatur) nihil est absurdius; neque quicquam illarum argumentationum laqueis quibus id colligunt est fragilius. Etenim, ut alia facultas est intelligentiae, alia voluntatis: ita aliud est nosse, aliud velle aut Opinio autem manifeste pertinet ad intellecum; est enim intellectus assensio imbecillior. Et quis est tam caecus, ut non videat, aliud esse nosse, aliud amare? Sed neque illud, quod de Socrate allatum est, plus habet dialectici acuminis. Non enim ex eo, quod illi volunt; sed contrariam, atque id quod nos sponte nostra confitemer, consequitur. Opinio enim statuens mortem esse malum, non est mortis timor, sed timoris origo atque causa. Et sane vitiosi affectus omnes ex depravatis manant opinionibus. Socrati adversus mortis terrores pectus communitum fuit praeceptis philosophiae. Nihil ille in malis ducendum, aut magnopere extimescendum existimavit,

praeter unam turpitudinem : at mors turpitudo non est. sed dissolutio fragilis hujus commissurae, quae irrevocabili quodam naturae decreto suo tempore provenit. Scivit item idem bonos viros Deo curae esse, et nihil mali illis accidere posse; eo quicunque sunt sapientes viri, Socratis instar, ad has fatales necessitates se hilares atque libentes accomodant. Jam quod de iisdem non circumcidendis aut amputandis, sed penitus extrahendis praecipiunt, non minus ridiculum est. Nihil enim tollendum est prorsus, praeter id quod malum est. Affectus autem non per se malos esse, hoc argumento sit certissimo, quod illos nobis natura inseverit atque ingeneraverit (sunt enim et Plutarcho auctore σύμφυτα τά πάθη) naturam autem mali auctorem quis nisi impudens dixerit? Sed quid hic opus est auctoribus? Nonne usus ipse nos abunde docet, eos vel invitis nobis erumpere solere; neque quemquam esse ca sapientia praeditum, ut non exorientes illos animi motus vel nolens perferat? Non inficior omnes turpificati animi foeditates in affectibus sitas esse: attamen multitudinem promiscue propter quosdam facinorosos damnare, et eodem crimine insontes cum sontibus involvere, crudele est et in primis iniquum. Nostra itaque ratio sic est: vocum alias esse, quae vel auditae continuo turpitudinem indicant; ut stuprum, furtum, idque genus aliae complures. Aliae contra funt, quae officium praeferant; ut pietas, moderatio, et reliquae virtutum appellationes. Aliae tandem mediae funt, et indifferentis fignificationis; hoc est, quae pro materia, consilio, ac temporibus, nunc in laude, nunc in vitio ponantur: cujusmodi sunt vigilia, sermo, incessus: contingit enim et recte et secus incedere, ac loqui. Brevior si placet explicatio; Ægrotatio mala habetur, Sanitas in magnis bonis ducitur; valetudo et bona dicitur, et mala. Sic affe-Etuum alii ipso auditu sunt turpes, ut superbia, invidia; quibus, cum suapte natura modum non admittant, frustra modum, ut Aristoteles ait, adhibere coneris. Omnis enim, etiam minima, superbia in vitio est: neque quisquam appolite

posite dixerit, honestam meretricem. Alii sunt quibus et ipsa appellatio gratiam conciliet; ut sunt, humanitas, lenitas. misericordia, caritas. Alii in utramvis partem sunt inclinabiles; cujusmodi sunt generales hae voces, amorspes, gaudium, ira, timor. Quae quidem affectiones nudae, nondumque vestitae temporibus, quas vulgus circumstantias vocat, neque bonae neque malae censentur. Et fi probe accepi, hujus generis est officium medium apud Ciceronem: cui depositum reddere, ad officium commune pertinet; recte reddere, ad recte facta, et perfectius officium. Mediae ergo cum sint aliquae, ut res et actiones, itidem et appetitiones; ferendi non sunt Stoici, qui promiscue affectus omnes in turpitudinis parte collocant. Multo igitur aequior atque humanior est Aristoteles noster. qui nos ad ejusmodi naturae ignotas angustias non adigit: nec hic cepious, hoc est, privationem, sed merpiornra, hoc est, mediocritatem, retinendam praecipit. Tantum vero abest, ut hoc nomine de natura queri possimus, tanquam ea nobis res damnosas indiderit : ut eodem auctore affectus utiliter adjecti sint, velut materia quaedam, in qua trastanda atque fingenda vires suas ipsa animi virtus expromat. Ouod si materiae naturam parum tractabilem esse causere, in mentem tibi veniat, ea ratione maxime inclarescere artificis ingenium; et catulos etiam ferarum disciplina cicures fieri. Plurimae funt arbores, quae absque cultura degenerent, nihil non acidum et agreste proferentes; eaedem, si cultoris accedat industria, suavissimos fructus suppeditant. Quocirca et virtutibus aliquid auxili esse ab affectibus, ab Aristotele Homeri testimonio confirmatur: dum Dunov, hoc est, iram cotem esse fortitudinis, et aculeum ad adeunda pericula, ostendit. Exprobrant hic Stoici Peripateticis bellatricem iracundiam, et rabiofam quandam fortitudinem, qualem et vinolentia praestare solet : sed sane non acceperunt quod Peripatetici statuunt. Vinum quidem utile est, etiam ad res fortes gerendas, sed 11.02 G٠

non vinolentia: et profecto alacrius exequimur quod ratio imperat, cum ea corporis impetu adjuvatur. Cicero hic impensius Stoicis favet, et Peripateticorum (quibus tamen nihil uberius aut eruditius esse fatetur) tum rationem, tum orationem, mollem et enervatam vocat, quae perturbationum mediocritatem persuadere frustra conetur: eoque ait, oratorem irasci non debere, sed histrionum in scena more iratorum atque dolentium gestus atque voces imitari et simulare debere; et ad eum demum componi modum, quo ipse fuit, cum transactis rebus orationes irarum plenas fine ira scriberet. O levem gravis viri vocem! num ve-Titas tam imbecilla est, vel potius fallax, ut ipsa imposturae ac vanitatis patrocinio defendi postulet? Hic procul dubio Cicero calamo nonnihil indulfit. Siquidem idem, dum oratorem informat, ex Antonii sententia ostendit, non parum interesse ad causam obtinendam, atque ad judicum permovendos animos, si ipse orator prius misericordia sit captus, quam judicibus misericordiam commovere adnitatur. Neque parum refert, ut est apud Terentium, ex animo omnia, ut fert natura, facias, an de industria. et idem Cicero, Democrito atque Platone auctoribus, fine inflammatione animorum, et quodam afflatu quali furoris, bonum poëtam esse neminem. Non suit ergo Ciceroni illa Stoicorum anadea, tam acriter propugnanda.

FRANC. Est mihi crebro exaudita ista vox, Graecama esse arbitror, ea quid sibi velit explica.

FLOR. Vacuitatem ab affectibus ea significat, et imperturbationem, si Romani sermonis usus toleraret: Imperturbatus enim Romane dicitur; Imperturbatio, ut ego quidem arbitror, non item. Eam propriam esse sajunt Stoici, qui nihil neque cupiat neque metuat. Ex desiderio enim atque metu necesse est oriri aegritudinem; quae cum mentis quaedam sit insanitas, in sapientem, ut illis

illis videtur, cadere non possit. Eum, enim demum sapientem esse statuunt, qui (ut poetarum verbis utar) nec doluit miserans inopem, nec invidit habenti: quemque etiam, si frastus illabatur orbis, impavidum seriant ruinae.

FRANC. Haec saxi, aut stipitis, vel certi Dei cujuspiam, non hominis esse apparent. Christus unus procul dubio omnis officii atque sanctitatis magister, vult nos more patris nostri, hoc est, Dei, rerum omnium regis et domini, misericordes esse; atque reverentia tum adversus se, tum adversus homines uti.

FLOR. Quaedam hic paulo altius repetenda funt. Plotinus ex Platonis familia philosophus non ignobilis, quatuor constituit virtutum ordines. Primus est civilium. quarum officium est affectus moderatiores reddere. est τῶν καθαρτικῶν, hoc est, earum quae purgatrices dicuntur; quarum munus est omnes cupiditatum flammas Tertium genus est animorum usque prorfus extinguere. adeo purgatorum, ut ne memoria quidem cupiditatum Postremae dicuntur exemplar quoddam divinitatis exhibere, et individuam cum Deo praestare conjun-Magnifica sane est haec oratio, et satis consentanea iis, quae a Paulo nostro de futurae vitae conditione ac dignitate disseruntur: qui fore ait, ut animale hoc corpus aliquando fit πνευματικόν, hoc est, subtilioris atque divinioris cujusdam naturae. Apparet hunc Plotinum, aut Christianae doctrinae codices evolvisse, aut certe a religionis antistitibus multa didicisse: neque temporum ratio repugnat; ut qui Galieni, Claudii, Taciti, et Probi temporibus floruerit. Vir fuit singulari continentia, adeoque, Porphyrio ejus auditore teste, quaecunque ad corpus pertinerent est aversatus: adeo hujus vitae illum puduit, ut nunquam aequo animo sit passus exaudire parentes, aut patriam se in terris habere; quippe qui se totum ad ani-G 2 morum

morum dignitatem converterat. Inerat sane in eiusmodi instituto rarae cujusdam excellentiae species, sed quae. me judice, multum habuerit delirii admistum. Postovam enim ita divinae providentiae ordo fanxit, ut animus hic noster aliquandiu in hoc corpore vel exulet, vel habitet: nostrum est, ubique aequanimitatem praestare, toleranterque ferre quae praesentis vitae conditio affert, ne munus humanum affignatum a Deo defugisse videamur. Ouocuncunque nos ille mittat, ubicunque collocet, nihil est musfandum: imo ingentes illi semper non solum pro prosperis et ad votum fluentibus, sed etiam pro adversis gratiae funt agendae. Etenim ille pro sua immensa, tum sapientia, tum bonitate, rebus nostris longe melius prospicit, quam ipsi vel cogitare vel exspectare possimus. Sapientius igitur multo fecit ille nostrae, hoc est, verae pietatis signifer Paulus, qui quamvis ad Christum abeundi desiderio vehementissime flagraret, neque illius spes ullam haesitationem in se clauderent; tamen prae humanae salutis atque propagandae religionis studio dubius animi fuit, essetne hic in terris fibi diutius commorandum, an abeundum extemplo ad Christum, κ τι αιρήσομαι, ε γνωρίζω, inquit, hoc est, utrum eligendum sit, non possum satis constituere. aberrans ad fuum callem est oratio revocanda. ab animali (ut fatis constat iis, qui vel primis philosophiae rudimentis imbuti funt) ne cogitatione quidem distraxeris. (Sciunt enim et pueri, hominem esse (Gov λογικόν) ex animali autem natura necessario suppullulant affectus. Quamobrem tres posteriores illius Plotinicae distinctionis ordines hujus vitae non funt. Neque ipfi Stoici negare possunt, visiones et subitarios formidabilium rerum occursus nonnihil concutere etiam sapientem. Non enim ex silice nati sumus, et, ut ait Pindarus, εν γάρ δαιμονίοις φόξοις φεύγυσε 2 παίδες Segy · quod est, in panicis terroribus fugiunt et divorum filii. 'Aδύνατος ergo est, ut inquit Plutarchus, τὸ απαθές επί ανθρώποις. Non est inficiandum tamen, extitiffe

titisse aliquot heroas, qui vel divinitus adjuti, vel rara quadam naturae felicitate praediti, etiam primos illos concitati animi motus (quod ad secundum supra allatae distinctionis ordinem quidam pertinere volunt) multo tardiores Ad Heroicam hoc arbitror pertinere virtutem : cui et Aristoteles immanitatem vel feritatem contrariam facit: medium idem locum dat virtutibus huma-Supergreditur ergo aliquando homo communes humanae facultatis metas, dum mirifice studet eam excolere partem, qua nobis est cum superis cognatio. ejusmodi hominum praerogativa et laude singulari, non sequitur vituperatio eorum qui moderate civiliterque vivunt. Etenim naturae ingenium exuere, hoc est, primos animorum praestare impetus, et ne commotiunculas quidem ullas sentire, divinae cujusdam facultatis res est. Sed cum jam fatis superque Peripateticorum disputationibus explosa atque profligata sit hacc Stoicorum àndbea, supervacaneum erit contra hanc diutius pugnare.

FRANC. Si vera sint ista, non est (ut apparet) quod speremus animi tranquillitatem.

## FLOR. Quamobrem?

FRANC. Tranquillitas mentis quaedam est quies: ex quietis autem ratione potius esse videtur, prorsus non commoveri, quam aliquousquam commoveri. Adde, quod aegritudo, metus, et reliqui affectus, morbi mentis esse dicuntur: et, ut morbi non sint, certe mens tranquilla non est quae in metu aut moerore est. Si mihi das, affectus morbos esse (quod vel gallus Æsculapio a Socrate persolvi jussus ostendit) quis non videt, vel levissimum morbum accurate depellendum; et multo satius esse, omnino non aegrotare, quam leviter, et ad praescriptum aliquem terminum aegrotare? Quaecunque enim crescentia perniciosa sunt.

funt, eadem funt et vitiosa nascentia. Ægritudo ergo, caeteraeque perturbationes, cum amplificatae pessisferae sint, etiam susceptae continuo in pessis parte versantur. Neque unquam is sanus dicendus erit, qui vel leviter aegrotat: dicitur enim ira insaniae initium. Ergo qui irassicitur, insanitatis aliquid habet. Hic tibi vigilandum ess, ne susceptam Peripateticorum causam deseras, vel admittas; intelligis tibi cum valentissimis philosophis, hoc est, Stoicis, esse lustationem.

FLOR. Attigisti zu quidem breviter penè quicquid pro Stoicis dici potest. Verum praecipua propositio, qua totius pene argumentationis ductus nititur, veritate subnixa non Sic enim corum incedit argumentatio, tanquam confessium sit, affectus omnes morbos, hoc est, vitia esse. Ita enim si haberet se res, esset illis victoria in manu, Quocirca ut res omnis sit dilucidior, quaedam altius paulo sunt repetenda. Hoc itaque in primis nobis constituendum est, Vitii aut virtutis rationem non cadere nisi in actiones Actio untem humana censcri ea nequit, ubi humanas. nullum potuit rationis (quae homini propria est) officium in-Nunc illud assumendum est, eum esse in appetitionibus ordinem a natura inducum, ut prius res in sensum, quam in rationem incurrant. Ex eo autem incursu statim excitatur animalis appetitus: et quamvis mens ipsa natura sua sit velocissima; propter tamen imaginum, quae in sensibus insunt, conformationem, sine qua judicium a ratione reddi non potest, morae aliquid omnino interponitur, priusquam quid facto opus sit, mens constituere possit. Offert se oculis (ut res exemplo colliquescat) blanda aliqua species, quae tamen nisi cum dedecore appeti non potest; ea ad se pellicit: inimicus a quo insigniter laesus sis occurrit, statim sequitur sanguinis quaedam commotio: verum nec haec commotio, nec celer ille animi ad rem blandam appulsus, ante natus quam delibertioni locus effet,

esset, humana, hoc est, voluntaria actio, esse dicetur: cum nihil, ut jam dictum est, voluntarium sit censendum, de quo ratio ante cognoscere nequivit. Sed faciamus esse rationi spatium se colligendi, atque dijudicandi otium; adhuc tamen nec voluntatis, nec animalis facultatis appetitiones vitii rationem accipient, nisi adsit rationis aspernatio. Rationem autem affectus dicuntur aspernari, vel cum ad res turpes se accomodant, vel cum negliguntur tempora, vel cum animi confilium fine aliquo inhonesto proposito est corruptum. Si propter amorem puellam ad stuprum solicitas, amor turpis est: si amicum aut sodalem beneficio afficis, ut tibi sit socius vel adjutor in aliquo scelere, amicitia abuteris: si propter metum enuntias commissium, aut in generoso incepto conscios, vel officium quodcunque prodis, etiam ut capite pericliteris, metus in vitio est. Et contra, affectus si ad res honestas observatis temporibus se applicant, quantumlibet intenti etiam sensiles illi cordis motus fint, in laude ponentur.

FRANC. Si intensionem affectuum in rebus honestis recipis, fieri posse videtur, ut motus magnitudine oblivio quaedam adducatur officii; et caeco quodam velut impetu raptatus, rationis terminos vel invitus, vel insciens praetervehare.

FLOR. Et haec Stoicorum est objectio, quam Plutarchus exemplo diluit: hoc perinde esse dicens, ac si quis cursum vituperaret, quia posset intervenire lapsus; ac jactum, quia contingat ultra scopum jaculari. Voluerunt quidem Stoici nos, cum irae, aut cuicunque perturbationi indulgemus, non amplius esse spontis nostrae. Num lapis (inquiunt) ubi semel projectus est, potest revocari? aut ubi quis se ex edito loco praecipitem dedit, se cum velit sustinere? Sed non sunt satis aptae hujusmodi similitudines. Feruntur gravia natura sua deorsum; neque rationis aut voluntatis

luntatis imperium exsudire nata funt : motus vero omnes cordis nostri et in nobis insunt, et ex opinionibus nostris Et quoniam integrum est rationi, opinionum pravitatem cum volet corrigere, semper sub rationis ditionem cadunt affectus. Atque, ut qui equo insidet currenti, fraeni adductione cursum inhibere potest; sic perturbationum impetum semper poterit ratio ipsa comprimere. Non me praeterit, supra cum de habitus viribus mentio fieret, illud de lapidis (postquam semel e manu emissus effet) jactu necessario, etiam ex Aristotelis sententia allatum esse: verum quomoda illa necessitas temperanda sit, eo ipso in loco est demonstratum; et infra, cum res postulabit, finitimum quiddam tractabitur. Ergo ut tota hace ratiocinatio concludatur, soli illi affectus, qui turpes sunt, in morbis sunt numerandi: quod iis solis violetur illa mentis integritas, quae in hoc posita est, ut nihil nisi quod honestum est, saltem consulto et cogitato, vel geramus vel ap-Quocirca si turpitudo abest, semper pacati esse intelliguntur animorum motus. Porro autem tranquillitati non officere leniores flatus. fatis nos docet hic fuaviter inter has quae nos tegunt frondes spirans Favonius, qui lucis hujus jucunditatem non imminuit quidem, sed, ut videtis, exauget. Elysii illi campi, quos Homerus, ingeniorum fons habitus, beatitudinis voluit esse domicilium, non norunt nivem, aut hiemem, aut imbres, and aed (tφύροιο λυγυπνείοντας απτας hoc est, Sed semper Zepbyri Spirantes molliter auras.

FRANC. Ego quidem manibus pedibusque, quod aiunt, in sententiam tuam eo: verum (ut credere convenit) non de nihilo est, quod tot praestantes viri deinceps rem supra hominum captum, tam studiose nobis commendarint. Neque enim credibile est eos sugisse, quanta esset humanarum virium infirmitas. Quid hic causae suisse putas?

FLOR.

FLOR. Nulla unquam extitit philosophorum factio, citius doctrina non fuerit suis quibusdam tanquam maculis respersa, imo et gravium quorundam errorum denigrata Pythagorici suam habent μετεμθύνωσεν Lapsionibus. Platonici ideas, numerorum compositionem, et monstrosas Reipub. formas: Peripatetici infinitam seculorum aeternitatem, et vacillantes de animorum duratione sententias: Academici in contrarias partes de omni re disputant, ridicule etiam a manifeste veris assensionem abstinentes. oxex-Nec ego nunc de his loquor philoso-TIXO idcirco dicii. phis quorum dogmata cum natura, aut virtutis dignitate pugnant, cujusmodi fuerunt ex voluptariis illis philosophis nonnulli: sed de iis, qui praecipuae sunt apud omnes dig-Nihil ergo mirum videri debet, si et Stoici. sanctum sane philosophorum genus, suas habeant doctrinae Sed cum complures infignes viri ex ea familia extiterint, in quibus funt Zeno, Cleanthes, Cato Uticensis, Epictetus, et gravissimus ille morum magister Seneca: infignium autem virorum errores et lapfus, semper sint cum aliqua honoris ac reverentiae significatione refellendi; imo, ubi pietatis non interest aliter fieri, excusatione aliqua liberali elevandi: quid eos in eam sententiam adduxerit, breviter (ut mihi quidem videtur) aperiam; et eum me in praesentia esse facio, cui illi causam suam agendam vel ludo permittant.

FRANC. Rem et nobis gratam, et ingenio atque confuetudine tua dignam facies.

FLOR. Mediocritas ista, quae a Peripateticis in perturbationibus praecipitur, signum est ad quod perpetuo est collimandum, et scopus ad quem omnis morum disciplina studia sua dirigit: nam in eo attingendo virtutis perfectio consistit Verum quum medium illud punctum inter duo extrema, hoc est, inter plus et minus positum, indivisum

fet, atque ex accurata rerum circumstantium expensione aestimandum : aberratio (ut quae ultra citraque late pateat) facilis est, scopi vero attactus difficilis: non secus ac in iis videmus, qui fagittas dirigunt, aut jacula ad fignum aliquod contorquent. Abjectis armis mortis metu signa de-Multi sunt qui rabiosa feritate in ferere in proclivi est. nihil commeritos incurrant: sed animo praesenti, ubi, quantum, et quando ratio postulat, (quod ad fortitudinis laudem pertinet) pauci funt qui utantur. Praeter vero communem hanc difficultatem, ex indivisa medii puncti ratione magna ex parte ortam; accedit alia, ex eo quod nemo nostrum non sit in alterutram partem pro ingenii qualitate propensior. Quamobrem si codem voluntas tendit, quo naturae fert impetus, facile (quod aiunt) ύπηρ τα εσκαμμένα πηδωμέν, hoc est, ultra septa transilimus : jam enim inclinatis adventitia vis incumbit. Sic iracundus. quum non ira sibi interdictum, sed nimietate ejusdem intellexerit, ingenio fretus, ultra punctum medium, hoc cst, rationis metas effertur, et pro virtute vitium amplexatur. Quod si quis ita esset a natura factus, ut quoties inambulare instituisset, ad cursus raperetur celeritatem, huic haud dubie perpetuo testudineus quidam gradus esset conandus. Profuerit igitur non mediocriter ei, qui iracundo se esse sentit ingenio, cum lacessitur injuriis, stupiditatem aut lenitudinem conari: ei, qui in amores est proclivior, non modo formarum vitare aspectus, sed etiam se in formarum odium adducere tentare: ei, qui liguritionibus, temulentiis. et cupediis est deditus, se fame atque siti interdum excruciare. His rationibus fiet, ut dum ratio a complacitis rebus prorsus avocat, et affectus alio nos vehit (nam affectus aliquid interea lucrifacit) medium a ratione propolitum Est et haec disciplina Aristotelis; qui in cupiditatibus moderandis nos idem facere vult, quod illi, qui (ut illius verbis utar) τὰ διαςραμμένα τῶν ξύλων ὀρθῦντες worder. Hi enim ligna incurva in contrariam partem deflectunt,

defiectunt, ut tandem in medio, unde figurae aequabilitas est, cum id ab extremis non extumescit, consistatur. enim nimio semper nos ad enervatas, et eas quae affectibus nostris blandiuntur sententias nos dociles praebemus; et multo facillime in hac parte, quae cum natura nostra conspirat, peccamus. Sed quorsum haec? aies. Audite: Hoc mihi et Stoici dabunt, affectus quo vehementiores fuerint, hoc periculofiores effe; et quo turpiores fuerint, hoc solicitius tollendos. Illud rursus satis constat, flagrantiores in nobis esse cas quas affert temperatio, et nos in illis dirigendis potissimum delinquere solere. His jam addamus id, quod ab Aristotele de dessexione ad alterum extremum est consultum; aliis verbis, sed pari pene sensu, a Stoicis praecipi, dum perturbationes has prorsus exterminatas vo-Natura tibi indidit perpetuam cursus celeritatem, quae tamen sit refraenanda; Aristoteles vult, ut tarde incedas: Stoici volunt te quiescere, ut acerbitate quadam praeceptionis augeatur in praecavendis vitiis industria. Verum hanc excusationem fortasse non omnes accipient; quamobrem aliam afferam, quam fortasse Stoici ipsi non repudiarent: sed eget illa subtilioris atque longioris explicationis.

FRANC. Nos ejusmodi de rebus percupide, ut vides, audimus. Tuum erit, pro ingenii dexteritate perficere, ut ne rebus vel obscuris lux, vel prolixis compendium desit.

FLOR. Faciam equidem, non quantum vos petitis, id enim majoris est cujusdam facultatis; sed quoad ipse possum, et temporis ratio sinit, vel quod in buccam venit essuminos. Nam si occasio sineret, ut studiosius in causam incumbam, et qualiscunque industriae vires in rem intendam, satisfacerem vobis plenius. Igitur, ut ad rem aggrediamur, sic statuo: Si quod Stoici de ponendis omnino assectibus praecipiunt, de animalibus illis perturbationibus accipiatur, plus habet illorum causa aequitatis quam vulgo existimetur. Et

profecto, dum ipse mecum rem totam reputo, perpauculis me sentio passibus in corum academiam deductum. est autem hic ratio duplex, quarum tamen utraque aurificis ipsius potius, quam populari statera (ut Ciceronis verbis utar) sit examinanda. Prior in hoc posita est, quod quo minus affuerit ejusmodi perturbationum, hoc minus in ipso rerum delectu erroris soleat intervenire. Altera hujusmodi est, tum majorem esse officii et puritatem et laudem. cum abest in officio praestando ille commoti corporis impetus. Haec ut dilucidiora faciamus, mutuanda sunt nobis quaedam ex instructissima illa Peripateticorum officina. vos habeat admiratio ulla, si me videtis frequentem in citando Aristotele. Non nego illum interdum lubricum et obscurum, interdum redundantem, interdum vanum denique deprehendi : fed certe acumine atque methodo in excutiendis subtiliter rerum naturis, longe omnibus qui hactenus vel in Graeca vel in Romana lingua sunt exorti, (nescio quid habeat ultima Indorum barbaria) praestitit. Huic, in de Anima commentariis, et in eis libris, qui principem philosophiae partem, quam ille ra μετά φυσικά vocat, tractant, νῶς πᾶς ὀρθός ἐςιν. ὀρέξις δὲ ἐς φαντασία, ἐς ὀρθὰ ἐς ἰκ ὀρθὰ. hoc est, Intellectus ubique rectus est : appetitionem vero et Imaginationem contingit et restam esse et secus. verba (ut Themistius et Ioannes Grammaticus celeberrimi ejusdem interpretes enarrant) huc tendunt, ut intelligamus, intelligendi vim suapte natura erroris non esse affinem : adeoque quicquid uspiam ab homine delinquitur, corpori ac sensibus, quibus intellectus alligatus est, assignandum esse. Siquidem assidue sussitum quendam noxium et tenebricosum ad mentem usque exhalat corpus, cujus interventu livescit plurimum ingenii fulgor, et judicii acies hebetatur. hic intelligendum est, hanc perturbationum vehementiam interdum consequi solere mentis deliberationes : quod dum fit, hominem duntaxat in pristina sententia, sive ea studiofa, sive prava fuerit, confirmant affectus; itaque in haç parte.

Darte minus est periculi. Eadem interdum antecedit confilium, et tum dupliciter animo noceri contingit ; hoc est, tam in ipso judicationis initio, quam progressu. quidem, quia semel excitati hi motus animantis corpus varie afficiunt, animanti vero aliter affectac alia conveniunt. Nam nunc flagrante canicula umbram quaerimus, frigidis potionibus indulgemus; qui dum sol in brumali fertur signo focum accendimus copiosum, parcius, quod sitis absit, bibentes. Et cum plurimum ex praesente corporis affectione ratio, dum commoditates vitae quaerit, bonam judicii partem mutuetur; fit ut ea pene semper amplestamur, ad quae nos propellit ipía corporis affectio. Juveni tibi (verbi gratia) se offert insignis aliqua forma, vel jam rem attentius curanti aurum, aut amoenus atque fructuosus ager: hic protinus pro temperationis modo celerius, vel tardius saepe, vel ex fola ea vi quae φαντασία dicitur, existunt animales illi motus, qui rationem, jam tum de optione ambigere incipientem, ad sententiam a se absque prorogatione dicendam importunis advocationibus folicitant. Itaque, ut quod per vitrum colore aliquo infectum conspicitur, vitro concolor apparet, (hinc pupillae nullus est suus color, qui si esset, unius omnia viderentur coloris); sic nos res illae fallere solent, de quibus cum vehementer affecti sumus, et velut praejudiciis corrupti, statuimus. Huc pertinet illud Charini adolescentis apud Terentium, Facile omnes, cum valemus recta confilia aegrotis damus: tu si hic sis, aliter sentias. ergo, cunque externa rerum species nos afficit et delectat, omnia nobis suspecta esse debent, tantisper dum maturrima accedat judicatio; ipfique nobis interea subinde sumus admonendi notis illis Virgilii versibus,

Qui legitis flores et humi nascentia fraga, Frigidus (o pueri! fugite hinc) latet anguis in herba.

In progressu vero nocent assectiones, propterea quod, cum wehementes sunt, adeo hominem sibi surripiunt, ut aliam rem rem nullam extra eam, ad quam illi ferunt affecto cogitare libeat. Hinc temporum, et corum quae ad officii integritatem concurrunt negligitur ponderatio, et omnia inconsiderata temeritate geruntur. Faceti sunt illi Martialis versiculi, de Ruso quodam Naeviam efflictim depereunte; et, quia ad propositum nostrum faciunt, afferre non gravabor:

Quicquid agit Rufus, nibil est nist Naevia Rufo: Si gaudet, si stet, si tacet, banc loquitur: Coenat, propinat, poscit, negat, innuit, una est Naevia: si non sit Nacvia, mutus erit, Scriberet besterna patri cum luce salutem, Naevia lux, inquit, Naevia lumen ave.

Hinc funt et apud Virgilium incensae illius Didus solicitae cogitationes, dum,

Multa viri virtus animo, multusque recursat Gentis honos, haerent infixi pestore vultus, Verbaque; nec placidam membris dat cura quietem.

Hujus rei gratia rhetores praecepta tradunt de perturbandis judicum animis; maxime si orator causae ejus, quam agendam suscepit, aequitati diffidit. Sic enim fiet, ut in judicibus perpaululum loci sit rationi, et veritas ante praeterlabatur quam sit recepta. An autem id fiat oratori ex aequo et bono, non est praesentis disquisitionis: hoc satis constat, omnes qui de rebus dubiis consultant, hoc melius munere suo suncturos, quo longius ab irae, amoris, odii, gratiae, et simultatum vehementia, abfuerint. Jam quod de officii puritate dixi (fuit enim hacc altera extirpandorum affectuum ratio) hoc nititur fundamento. quod postquam judicium illud de re gerenda non est prorsus (ut ita dicam) indigenum, hoc est, non totum a ratione proficiscitur; sed partim a corporis affectu, et perinde ab adventitio coque bruto impulsore; minorem obtinet dignitatem.

nitatem, et propter nonnullum corporaturae interventum impurius esse censetur. Haec autem ipsa judicii impuritas deinceps redundat in delectum; fic ut minus liberum habeatur illud, quod non est ex pura ratione profectum : unde manifeste in actione tum bonitatis, tum malitiae, adeoque et laudis ac vituperii, imminutio quaedam consequitur. Finitimum quiddam huic sententiae versabat (ut opinor) in animo Cicero; cum statueret ea beneficia. quae temeritate et repentino quodam quasi vento atque impetu incitati animi in aliquem conferuntur, minoris acstimanda esse, quam ea quae judicio et constanter considerateque sunt delata. Et ut ratio omnis paucis concludatur verbis, non possum vituperare virilem atque animofam Stoicorum sententiam ; qui volunt, ut postquam divinitatis non mediocriter fumus participes, perpetuo studio conemur deserere id quod nobis cum belluis est commune corpus, et divorum confortionem atque similitudinem perpettio meditari.

FRANC. Sane aequitatis aliquid habet tam generosa excusatio: attamen cum permulta sint cur eam non accipiam. ex permultis pauca quaedam commemorabo. Si affectus antecedens judici puritatem, atque adeo arbitrii (ut tu mihi statuisse visus es) libertatem impedit; apparet, nec mala vitio nobis verti debere, nec bona laudi esse, quae affectibus impulsi gerimus. Tum enim vel te, vel certe Stoicis auctoribus, non ire fed protrudi videmur. accedit, quod in hominum more positum est, voluntatis, adeoque et facinoris magnitudinem, ex illis indiciis quae affectus intensionem indicant, metiri. Ex vultus enim inflammatione, ac torva figura, colligitur ardor voluntatis; ex ejusdem dejectione, perpetua desperationis cujusdam of-Et fortasse vocis irumologiav si perscrutemur, Vultus vocem a volendo ductam inveniemus; quando et Cicero vultum tacitum quendam mentis sermonem appellat:

It; quod fane constare non posset, si assettus, ex quibus vultus varietas existit, voluntatis rationem impedirent.

FLOR. Affectus, qui sequuntur consilia et deliberationes, non adeo (ut jam dixi) judicii puritati officiunt, ex eo anod jam superveniant judicio facto; verum ex iis documentum capitur et pravae et studiosae voluntatis: propterea quod voluntas flagrantior etiam in animalem partem aliquid fervoris sui infundere soleat. Oui vero antegrediuntur, si adeo vehementes sunt, ut prorsus omnem mentis usum tollant (quod in furiosis ac mente captis usu venit) adimunt pariter et laudis et reprehensionis rationem. quidem qui ita affectus sit, eum dominum esse rerum suarum XII tabulae (ut ait Cicero) vetant, et leges plurimum culpa Potest et haec nimia atque monstrosa inflammati animi potentia etiam post consilia exsurgere; sed semper ejus vis fere uniusmodi est, hoc est, ut ex homine pene belluam factam intelligamus. Sed quoniam plurimum interest, an lucidum fontem immanis saxi injectu funditus conturbes, an lapillo leviter demisso undam ad tardos quosdam circulos adigas: ita multum est discriminis inter eam mentem, cujus tota lux sit extincta, et functio ingenii omnis impedita: et eam, cui offusa sit duntaxat nubecula quaedam praetenuis, et nullius prope corpulentiae. certe, ut doctissimis quibusque placere video, mitiores hae perturbationes, quae paulum ingenii luminibus officiunt, si non sint de industria accersitae, quamvis libertatem prorsus non tollant, detrahunt tamen aliquid ponderis crimini, et veniae aliquid delinquentibus conciliant. Itaque corum. qui perturbatione victi peccarunt, facilius miseremur. Non enim in caede par esset Ajacis et Ulyssis conditio: et in iis ipsis quoque, qui animi sunt impotes, naturae impetus major expendi solet. Verum cum humana conjectura non semper ad amussim assequi queat, antegressane sit perturbatio confilium, an post accesserit (Deo enim soli haec nota

nota funt) certum de principio flagrantis voluntatis documentum non semper ex ea, aut ejustem indiciis capi potesta Hoc tamen satis confessum est, in eo qui a natura insigniter factus est ad perturbationem aliquam, solere illam non solum consequi, sed etiam antevertere judicium, unde est illa libertatis supra commemorata imminutio. officio quoque praestando, qui puro mentis ductu, et non suavitate temperaturae ad humanitatem fertur, egregiam sane et singularem meretur laudem; et praestantior (ut videtur) est eo habendus, quem natura prope officiosum fecit. Nam videas quosdam tanta ingenii bonitate, ut simul atque aspexerint aliquem in calamitate positum, humanitus condolescant, et quamprimum subvenire cupiant: more illius Menedemi Terentiani, qui hominem se esse meminit, et humani a se nihil alienum putavit. Alios cernere est, qui ad aerumnas alienas ne hilum quidem com-Hi si ratione alio non ducuntur, sed ingenio obsequi pergunt, et miseris aut victis insultant, immanis et deterrimae sunt naturae homines. Possem huc, ad confirmandam hanc sententiam de imminuta per perturbationem libertate, afferre acutos aliquot Theologos; qui ideo censeant actiones ex habitu profectas minus esse liberas, quod habitus naturae instar sit ad turpia vel honesta ferentis: fed modus est rebus omnibus adhibendus.

DEMET. Si recte observavi quae tibi proxime dicta sunt, vitandi sunt (ut apparet) hi sensiles cordis motus, et ratione duntaxat pura utendum est, cum succurrendum est afflictis, vel pie aut humaniter aliquid faciundum. Siquidem liberales esse possumus, et opem ferre sine illa tali, qualis inter miserandum intervenit, aegritudine. Quorsum enim ipsi propter alios suscipiamus inutiles aegritudines, si in promptu sit sine aegritudine subvenire? praesertim cum et alios, si possimus, levare aegritudine debeamus?

1

FLOR.

FLOR. Subit animum recordatio dicti cujusdam nobilis in primis, et Equestris ordinis viri Francisci Briami; quod quidem mihi acutum visum est, et cum argumentatione tua concordare. Cum CHRISTI celebratur Natalis dies, luditur alea apud Britannos prolixius: jam fors ipfa (ut interdum fit adversante fortuna) Gulielmo cuidam Picringo, homini sane generoso, et qui Regi ipsi merito carus erat, perierat. Hoc Rex ubi rescivit, aegre sibi esse, atque se Picringi dolere vicem dixit. Tum Briamus, qui cum Regefamiliariter colloqui consueverat (est enim Rex ipse, ut omnibus aliis virtutibus, ita et comitate affabilitateque ornatus) Nostrum, inquit, O Rex, est, qui cupientes subvenire non possumus, non tuum, condolescere: neque tibi ob aurum illi deperditum tristitia ulla suscipienda est, cui in promptu sit illum vel Croesum quendam jam nunc efficere: aurum ubi illi largitus fueris, sublata erit aegritudinis causa. Probat Rex, ut est prudentissimus, Briami ingenium; et Picringum paulo post munificentissime et ad honores et opes evexit. Nunc (ut ad institutum redeam) hujusmodi euriofitatis me, nec auctorem nec fuaforem habebitis. re ipsa cum in utramque partem disputari posse vidissem, tantum oftendere volui, Stoicos non omnino temere rigidum illud τὸ ἀπαθές in hominum sermonem invexisse : quamobrem quae pro illis a me dicta funt, definitionis aut sententiae vim ut habeant non postulo. Leniorem illam viam tenendam arbitror: et cum vestro nutu in laudatam aliquam rem propendebitis, accipite quod natura dat, remittite fidenter fraenum, exultate audacius, et ad illud unde flatus oftenditur vela dare ne formidetis. ratione in fingulis electionibus utatur, equidem phoenice rariorem existimo. Atque utinam mihi natura copiosissime largita effet illam ingenii suavitatem, ac φιλανθρωπίαν illam. quae etiam corporis temperatione adjuvatur; ut facile a-Bos perferam, nemini temere sim adversus, nemini me invidiose praeseram. Amabo me et misericordia deliquescere.

sere, et opitulandi omnibus pro virili studio me capi ntibi multo erit jucundissimum. Tanta enim est in officiis praestandis nostra infirmitas, ut nunquam nimium multis vel rationibus excitari, vel excitati praesidiis confirmari Habeat itaque nos amor quamlibet vehemens. dummodo sit rerum praestantium atque honestarum. Expavescamus, sed id potissimum, ne in turpitudinem aliquam delabamur. Irascamur item; sed nobis ipsis, si quando nos sentimus scelerum blanditiis ignavius obsistere; aut ea cupide consectari, quae cum hominis dignitate pugnent. Hac enim ratione tandem aliquando fiet, ut omnes affectuum cohortes, qui libentius fortasse in turpitudinis castris militant, ad honestum transfugiant, atque sub virtutum signis faciant stipendia. De Xenophonte quodam Lagi, si bene memini, filio proditum est, ut cuidam timiditatem exprebranti, quod secum tesseris decertare non auderet, responderit; Se nihil laborare, quam timidus esset ad ejusmodi res aggrediendas, quae vel inutiles, vel indignae essent : imo id sibi unice in votis esse. Quam praeclarum est illud Agesilai, qui cum malesicum constanter tolerasse cruciatus intellexisset, perquam miserum eum hominem esse pronunciavit, qui ejusmodi animi vigorem non in patriae aliquod tempus et res honestas, sed in flagitiosas consumplisset. Quae ideo recitavi, ut liquido constare possit, affectus plerosque non suo sibi ingenio, sed nostra culpa exitiosos et vituperabiles esse.

FRANC. Isthaec fi ut tu dicis se habent, eodem, ut apparet, identidem revolvimur; eodem urgebimur incommodo; ac in id, quod remis velisque (quod aiunt) effugere studemus, perpetuo incidemus. Nam isthac ratione non modo non tolluntur perturbationes, imo ne imminuuntur quidem; sed in eo ipso, quo esse solent, intensionis gradu atque magnitudine alio derivantur. Permittis mihi, ut meis ipsius vitiis irascar, ut extimescam ne quando mihi

laedatur officium, ut honesti conscientia gaudeam et exultem: justiores, fateor, sunt hic multo irarum, formidinum et exultationum causae: interea tamen in iris atque formidinibus non desunt molestae illae contractiones et angores, quibuscum mentis otium commode copulari nequit. Siquidem et vulnus fortiter, et pro patria acceptum, ingratum quendam doloris sensum secum affert. Improbabilis ergo apparet hic, quem tu instituis, perturbationum usus.

FLOR. Ego te co ingenii acumine et memoriae fidelitate praeditum scio; ut inse tuam objectionem, licet acuta sit, ex iis quae nobis supra dicta sunt, facile, si velis, Sed fortasse extrahendae disputationis queas infringere. gratia, novos semper argumentationum nodos innectis. Dicendum ergo et hic erit aliquid, praesertim cum objectio tua occasionem praebeat explicandae cujusdam scitu atque explicatu profecto non indignae difficultatis. voluntatis bene institutae hoc proprium est, quae honesta sunt propter se, vel certe ideo ut Dei immortalis voluntati mos geratur; et non propter utilitatem aut voluptatem aliquam adjunctam complecti (quanquam ita a natura cautum est, ut nunquam solida et confirmata bonitas animi jucunditate vacet, nec vera jucunditas a bonitate sit divulsa) et contra, turpiditudinem fugere non damni aut doloris metu, sed quia ipsa per se fugienda sit; vel potius, quia cum eis, quae divinitus sancitae sunt legibus, quibus nos omnino parere convenit, ex diametro pugnat. Ita secum statuat oportet, cuicunque solida probitas cordi est. enim est omnium officiorum fons; hoe fundamentum est omnium, quaecunque ex aequo et bono fiunt, adeo stabile et illustre, ut nemini vel exiliter erudito ignotum sit illud.

Oderunt peccare boni virtutis amore: Oderunt peccare mali formidine poenae.

Hec

Hot patrium est potius (ut est apud Terentium) con-Ruefacere filium sua sponte rette facere, quam alieno metu. Et Seneca timidos, non innocentes vocandos censet, qui propter timorem cessant a malis. Idemque vult nos colere amicos; non ut habeamus qui nobis infirmis affideant et succurrant; sed potius, ut sint quibus a nobis assidea-Semper enim virtus magis propter tur et succurratur. suam dignitatem, splendorem et puritatem; quam propter fructum, voluptatem, aut mercedis aliquod lenocinium expetitur. Et ut exemplo res prope manu tentetur: Tu patrem tuum praestantissimum civem et magnum Reipub. vestrae ornamentum Bonaventuram, non tam studiose colis propter commodum ullum, ac tam amanter observas; nec quam diutissime salvum vis et incolumem; quia ille longiore vita rem familiarem auctiorem, aut patrimonium locupletius sit relicturus; aut quia ex domestica cum illo confuetudine sis percepturus voluptatem: sane iningenor quiddam effet hoc, et tuum agere negotium; teipfum, non patrem adamare, et tuis tandem velificari commodis; quae omnia nefarie fierent, et accusabilem quandam turpitudinem continent. Cur ergo? Quia officii et pietatis fructus in ea re positus est, dum illam virtutum quae in eo inest praestantiam, in quocunque inveniatur admirandam, veneraris; dum suus origini habetur honos, et divinis obtemperatur legibus. Sed quorsum, aies, tam longa propositio? Ut intelligatur, pari ratione voluntates et animi studia, aut res ad quas illa ferunt, nec persequendas propter utilitates aut laetitiam, quae in suavi cordis moto consequi solet; nec sugiendas propter doloris quosdam morsus. quos praecordiorum affert contractio. Resipit enim hoc (ut diximus) delicatam Epicureorum disciplinam, atque animi mollitiem, ab ipsa virtutis dignitate maximopere abhorrentem. Erit ergo et ratio cur refugiendae sint hae corporum commotiones, non molestia aliqua corporis, quam illae afferre queant; sed quod nos solicitent interdum.

## [ 70 ]

dam, ut flagitiose ab honesto descileamus; quod nos ad turnitudinem, nisi vigilemus, adducant. Itaque quantaecunque fint, si absit turpitudo, intelligendum est, commotiunculas illas esse nihil quicquam tranquillitati illi, quae humanitus parari potest, officientes. Sed hic operae pretium est observare, quam benigne nobiscum hac in parte natura egerit. Hic vos, ut attentiores sitis, et animum diligentius advertatis, nisi id jam sponte vestra faceretis, majorem in modum adhortarer. Dixi extimescendas esse turpitudines; dixi irascendum nobismetipsis, si ad officium desides inveniamur: concessi aegritudinem suscipiendam. cum nobis incuria nostra aliqua turpitudinis macula inusta est aut accrevit: porro metus, ira, aegritudo, affectus sunt, qui cum tranquillitate manifestius pugnant. rum, si ob ejusmodi res duntaxat, quae sane solae sunt, propter quas merito suscipiendae sunt quas recensui perturbationes, perturbemur; nunquam profectu erit usus, ut vel diu id, vel magnopere fiat. Et cur ita, inquies? Quoniam semper in nobis situm erit, primo quoque tempore arbitratu nostro ejusmodi affectiones, adeoque et molestias cordis ex eis prognatas deponere. Ratio locuples et firma admodum in promptu est: cum, ut in te haereat turpitudo, vel honestate spolieris, ex voluntate tua proficifcatur. Siquidem in voluntatem, ad quam unam proprie et virtus et vitium pertinent, nulla cadit coactio. Nam, ut est apud Horatium,

Justum et tenacem propositi virum
Non civium ardor prava jubentium,
Non vultus instantis tyranni,
Mente quatit solida: neque Auster
Dux inquieti turbidus Adriae,
Nec fulminantis magna Jovis manus,
Si frastus illabatur orbis,
Impavidum serient ruinae.

Ergo

Ergo ut ratio concludatur, ejusmodi dolores honesti mod strae sunt ditionis, et nostro tum accipiuntur, tum deponuntur arbitrio: unde nihil est ab illis animi tranquillitati impedimenti. Multo secus est in tristitia, temere et praeter rationem suscepta: nam si amissam destes pecuniam, id defles, quod non potes ipse tibi, cum voles, vel dare, vel adimere. Hic tibi negotium est cum fortuna, atque eis rebus, quae non cadunt intra fines ditionis tuae. Hic alia quaedam medicina adhibenda est, de qua nobis His ipsis de rebus in Episteti Enchiridio. infra dicetur. quod Arrianus conscripsit, utiliter quidem, sed nimis concisim disputatur. Quapropter volo ipse vobis in praesentia locum quendam ejus libelli, qui statim a principio occurrit, quadam explicationis luce illustrare. "Ay mey yy μόνα έκκλίνης τὰ παρά φύσίν τῶν ἐπὶ σοί, ἐδενὶ ὧν ἐκκλίνες. περιπεσή. νόσον δ' αν έκκλίνης, ή Βανατον, ή πενίαν, δυσυ-ציחספוב. \* Αρον ων την εκκλισιν από παντων των ώκ έφ' ήμων, κ μετάθες επί τα παρα φύσιν των εφ' ήμεν. Haec ut perspicua sint, opus est illud meminisse, quod idem in capite statuit : eorum quae sunt, alia in nobis esse, alia non item. In nobis esse dicit (hoc est, in nostra esse potestate) Opiniones, et Appetitiones, atque declinationes rerum; quae sunt functiones ammi, quarum alterae sunt ingenii, alterae voluntatis. Quiconid est praeter has, hoc est. quaecunque vel ad corpus pertinent, vel a fortuna dependent, extra nos funt; neque cuiquam mancipio dantur. Nunc Epicterum Latine explicemus. Si igitur ea fola declinas, quae sunt praeter naturam eorum quae sunt in te: hoc est, si solum sugis atque extimescis opiniones depravatas, atque indecoras appetitiones (funt enim hae utraeque praeter naturam, cum ejus integritatem dissolvant; funt item et ex numero corum quae in nobis funt) nunquam futurum est, ut in illorum aliquod incidas; propterez quod tibi sit in eas res imperium. Quod si morbum, mortem, vel paupertatem fugis, continuo es infortunatus: nam

haec cum fub dominatum tuum non cadant, tibi vel invito accidere possunt. Aufer igitur declinationem ab omnibus quae in nobis non funt; hoc est, ne magnopere fuge, aut extimesce haec externa; quoniam sic eris in perpetuo metu, et tibi ipli struis iter ad miseriam, cum illa perpetuo impendeant, atque accidant vel nolentibus nobis: et transfer eam ad ea quae funt adversaria naturae corum quae in nobis funt, hoc est, turpes appetitiones, et perversam rerum aestimationem devita. Videtis ut hic locus consentaneus sit iis, quae a nobis paulo ante sunt definita. Addite quod honestum hoc genus irarum et aegritudinum, quod vobis indulfi. semper soleat solidam quandam animi voluptatem procreare. Quis enim tam stupidus invenitura qui non laetetur conscientia dignitatis suae? Cuius hoc profecto argumentum est minime fallax, indigne atque iracunde ferre, se labe aliqua turpitudinis deformari, et semper metuere, ne nativae nobilitatis florem vitii marcor aliquis corrumpat. Sed video me jam in illud Chrysippi et Stoicorum incidisse vitium; qui (ut scribit Cicero) de animi perturbationibus disputantes, magnam partem in iis definiendis ac partiendis sunt occupati; orationis paulum admodum ad animorum curationem, quae sola in morali disputatione quaerenda videtur, accommodantes. fum igitur nunc flectamus, et ad tertiam totius tractationis partem aggrediamur; quae tota compescendis ac moderandis his, quos jam definivimus atque distinximus, animi tumultibus jure erit tribuenda. Ineptum sane est illud medicorum genus, quod coram aegroto flente, lachrymofque levationem poscente, subtiliter de morbo disputat, eruditionis venditandae gratia; et in Hippocrate, Galeno, Paullo, Celso, et Avicenna citandis tempus consumit, quod fuit in adhibenda medicina terendum. Verum in hac de curandis animis disciplina prodest proprio enrsu excuti, atque a scopo remotiora quaedam tractare; quod hic, secus atque est in corporum morbis, quisque sibi medicus

dicus est, nosque ipsi necesse est ut teneamus artis praecepta, si animos probe curatos volumus.

FRANC. Non est quod te excursionis cujusquam poeniteat. Nam sic semper in excutienda perturbationum natura et causis es versatus, ut oratio tua perpetuo Ethologiam resipuerit: neque mihi unquam vel argumenti, vel personae immemor es visus. Perge itaque ad extremam hanc partem absolvendam; in qua si talem te praessiteris, qualis es in superioribus visus, certe (ne quid amplius dicam) nobis abunde satisfeceris.

FLOR. Multi sunt (ut constat) vitiosi affectus, quorum quisque suam medicinam exposcat. Porro de singulorum remediis separatim scribere, res esset operis propemodum infiniti; nec nos provinciae huic idonei sumus. Generatim vero ea ipsa de re praecipere, et utiliter simul, multo est difficillimum. Quis enim uno pharmaco cujuscunque generis morbis medeatur? Nisi forte se hic nobis offerat herba illa Ulyssi a Mercurio contra omnia Circes venescia data; quam, ut est apud Homerum, μῶνυ δί μιν καλίνοι διοί, aut tale aliquid, quale est apud Galenum illud Philonium ad tot usus accomodum, pharmacum invenire possimus.

FRANC. Quis est, qui non mallet illo quo cupit compendio, quam longo itinere, modo periculum absit, pervenire? Quamobrem oramus, ut si tibi sit communis aliqua ratio, qua omnes animi morbi depelli possint, ne istam diutius clam nobis habeas.

FLOR. Ne gratis exspectationem vestram producam, jamjam vobis compendium citra anxiam disputationis partitionem, cui etiam nec lux desit, commonstrabo. Pleusitis morbus est vulgo satis notus: in hoc qui costarum K insamma-

inflammationem (ut a medicis accepi) morbi causam sustulerit, una cademque opera et δύσπνοιαν, hoc est, respispirandi disficultatem, et sebrem, et tussim, agnatos et appendices morbos profligabit. Non fecus in affectibus (animum huc advertite studiosius) qui unum amorem ad rationis normam direxerit; in reliquis omnibus moderandis paulum admodum, aut nihil prorsus est habiturus negotii. Ex amore enim alii omnes, quotquot funt, non aliter atque rivuli ex fonte, oriuntur. Desideramus bonum, sed quod antea sit complacitum, hoc est, adamatum: fugimus et extimescimus mala, et irascimur iisdem; propterea quod sint inimica et contraria bono adamato, aut quia ab ejusdem adeptione nos prohibeant. Speramus bonum adamatum: moeremus, et in luctu sumus, abducto aut oblacio bono adamato: exultamus vel fola spe potiundi bonum adamatum. In sumnia, insanimus et usque fatigamur, non ob aliud, quam bonum adamatum: neque malum ipsum nobis displiceret, nisi in natura positum effet ut placeat bonum. Quisquis igitur rivos in canales excurrentes purgatos cupit, necesse est ut a fonte incipiat: et profecto illud hoc in loco non ab re usurpatur,

Arte leves currus, arte regendus amor.

FRANC. Tu sic Amoris hujus leges et disciplinam trade, ut cum eo ipso poëta, quod ille dixit in re infami et vetita, ipse in laudata dicere queas,

Typhis et Automedon dicar amoris ego.

FLOR. Ei, qui non suo sibi ductu et consilio, sed aliena sententia fretus, rem aliquam est gesturus, opus est eo duce atque consiliario, qui in eo genere, cujuscujus modi sit, sit sapiens et sidus: quoque caecior est qui ducitur, hoc oculatiorem oportet esse ducem. Nunc cum voluntas per se bruta sit, omnisque cognitionis expers, e-

jus

sus directio atque ductus necessario pendet a ratione: atque ut appetitus animalis est duntaxat animantis propensio ad res sensibus arridentes; ita voluntas hominis est propensio ad id quod rationi placet. Quapropter, si volumus, ut ad nihil voluntas feratur, hoc est, ut nihil adametur, nisi quod re vera bonum est; gnaviter ad hoc est incumbendum, ut nihil probetur a ratione pro bono, nisi quod re vera bonum est; et ut nulla interveniat caligo, aut insirmitas aciei, quae essicat, ut id quod malum est, bonum videatur. Ex rationis enim incolumitate tota prope salus actionum humanarum existit: neque hic incommode illud Virgilii dici potest,

-----Rege incolumi mens omnibus una est, Amisso rupere sidem.

Nam menti et rationi totius animi regnum a natura tributum est: ideo qui exisse e potestate dicuntur, ideirco dicuntur, quia mentis judicio atque sapientia non regantur. Quod si ratio in dijudicando non aberraverit, nunquam (ut Aristoteli & Peripateticorum doctissimis placere video) a voluntate peccabitur, nunquam se voluntas ad rem turpem applicabit. Atque, ut cum sanguis est corruptus, aut pituita redundat, aut bilis nondum est extracta, morbi aegrotationesque in corpore nascuntur; sic opinionum pravitas atque repugnantia est, quae animum spoliat sanitate. Opinionum ergo vel prima debet esse cura.

FRANC. Dixisse mihi visus es voluntatem nunquam discrepare a sententia rationls. Quid ego hic audio? Quomodo tunc voluntas libera dici potest, et sui juris, si ea solum imprimat vestigia, quae sunt a ratione praescripta; si se non possit, etiam contra rationis judicium, tam ad malum quam ad bonum applicare? Nullum hoc pacto apparet esse voluntatis regnum; imo servitus et necessitatis

Digitized by Google

enfussem augustia in illius rationibus versatur. Illane till contra quam sentiret velle videtur, cui dictum est,

————aliudque Cupido, Mens aliud fua et: video meliora, proboque: Deteriora seguor.

Deinde, qui potuit existere in coelestibus illis animis, quos Angelos vocamus, illud execrabilis superbiae vitium; si peccatum omne ab ignoratione, vel a depravata opinione, proficiscitur? Quomodo potuit coelestis illius ingenii splendor ad eam mentis perduci obscuritatem, ut sperare posset rem cum tota natura maniseste pugnantem, hoc est, parem cum immensa illa divinitatis infinitate dignitatem? tam superba rivalitas? Quomodo cecidisti de coelo Lucifer, qui mane oriebaris? Certe non, ut apparet, ignoratione id factum eft. Et si tu tibi constare vis. necesse est hoc fateare; qui supra ex Aristotele tuo docueris, in intellectum illum, qui a corpore sit segregatus, nullum cadere erroris genus. Postremo, ut a doctis accepimus, scelerum alia funt quae in ignorationem, alia quae in perturbationem, alia quae in malitiam, conferantur. Quae fane diftinctio locum, ut videtur, non haberet, si in omni peccato interveniret ignoratio. Neque ergo omnis voluntatis error est ex ratione; neque voluntas sic rationi est obstricta, ut non possit aliorsum ab ea dessectere. Haec tibi ante explicanda funt, quam ad illud quo intendis proficiscare.

FLOR, Vos, molibus quibusdam in via, quas necesse sit superare, dispositis, properationem meam impeditis. Sed quia ad sidem meam pertinet boni istam vestram industriam consulere; locum hunc ignorationis, quo vix alius in morali philosophia vel uberius vel acutius tractari postulat, cursim attingam, Prius tamen sententiae nostras rationem afferam: mox ad ea quae objecta sunt breviter respondebo. Sed et hic sundamenta quaedam jacienda sunt;

funt: quorum hoc sit caput: Neminem quicquam appetere posse, a quo non vel vere, vel opinionis errore perfici posse videatur. A natura enim nobis tributum est. illud quaerere quod conveniat et incolumitatem tueatur: et fugere id quod corruptionem aut interitum afferat. Hoc naturae ingenium non citius, quam naturam ipsam exueris. Nunc, cum a malo nihil perfici possit (nisi forte tam plumbei aut stipites sumus, ut credamus nos ab ipso frigore calescere, aut nigrescere ab albore) malum cur appetatur, nihil quicquam in se claudit; quin potius tanta eius est indignitas, ut procul ab se appetentiam omnem absterreat. Hoc Plato in Phaedro, ex Socratis sententia profixe demonstrat; qui vocis "rumor curiose exquirens, xaxòr, id est, bonum, vel pulchrum, a nanio, quod voco, vel unnios quod mulceo fignificat, dictum putat. Unde est proverbium, xópoc iddic ray xaxay. magna enim bono, magna item et pulchro, et in pelliciendo et in deliniendo, incantationis vis inest; imo incredibilis, nisi nos usus doceret. in quae se dent pericula, qui vehementius aliquid amant, Ideirco apud philosophos iperor & ayator, hoc est, expetendum et bonum acquabiliter diffunduntur, et mutuam atque reciprocam quandam obtinent conversionem: sic ut quicquid bonum et pulchrum est, idem continuo expetendum sit; et contra. Epictetus cum vellet commonstrare, in rerum natura non inesse malum, sed solum in nostris perversis voluntatibus, hac usus est similitudine, worse oxonos & riberai, meos to aneruyen; utus 38' κακό φύσις εν κόσμω γίνεται hoc cft, Quemadmedum scopus non figitur, ut ab eo deficiatur; ita nec mali natura Quicquid enim fit in rerum orbe, fit in in mundo elt. usum aliquem; adeoque ad illud tanquam ad scopum aliquem aliquo modo collineandum est. Et cum res se ad hunc modum habeat, perridicula est illorum doctrina, qui hic ingenio et literis abutuntur; dum captiofius, quam verius ostendere conantur, voluntatem etiam ad malitiae amplexus

amplexus se extendere posse. Quisnam illud appetit, quod non aliquo modo judicet appetendum? Si appetendum videtur, certe continuo idem et bonum (quemadmodum ex superioribus liquet) apparet.

DEMET. Quid ergo eligunt illi, qui peccare eligunt; qui furta, qui fraudes, qui interdictas libidines moliuntur, qui impietates meditantur? Hace si mala non sunt, quid quaeso malum est? Non deesse autem qui ejusmodi implicati sunt cupiditatibus, quis ignorat?

FLOR. Haec objectio et Francisco, verbis paulum mutatis, est commemorata: quamobrem commune erit re-Nemo adhuc post homines natos, neque impos, neque compos animi conspectus est, qui gratis omnino peccaverit; hoc est, qui nullo adductus emolumento, aut nulla evocatus suavitate, animum atque consilia ab honestarum rerum cursu, ad improbitatem et scelera traduxerit. Non enim avarus quaerit fraudem, quae est in turpi quaestu; sed aurum aut facultates, quod ex illis adeptis copiam sibi quandam, atque quietem, licet falso, polliceatur. Nec adulter, aut scortator, turpitudinem quae est in stupris et libidinibus, sed sensuum voluptates requirit; quas licere vellet, atque improbitate, si fieri posset, vacare. Itaque, quicunque se ad improbitates applicant, hoc faciunt propter utilitates aut suavitates quasdam; res sane per se bonas, sed quibus sit aliqua turpitudo adjuncta. Cernere est, fateor, quosdam, qui gaudeant inferendis injuriis, etiam gratis: sed inde voluptatem capiunt, dum depravatione quadam naturae fit inferenti opinio excellentiae cujusdam, dum videt se alium impune conculcare: cum tamen ad veram magnitudinem non obesse alii, sed prodesse pertineat. Neque hoc est ex ratione libertatis, ut possit voluntas in bonitatem et malitiam juxta ferri: sed quod infinita bonorum varietate propolita

proposita, ad id quod lubet se accomodat, nulli uni rel (ut nobis ante est explicatum) addicta. Rem exemplo declarari si requiritis; videte, ut gustus praeter saporem nihil agnoscit: variae tamen sunt saporis species, quarum discretio ad gustum pertinet; cujusimodi sunt dulce, amarum, acerbum, salsum, austerum, acre, acidum, unctuosum. Par ratio est in visu, qui non nisi lucem aut colores cernit: at colorum variae sunt formae: verum id quod nec lucidum est, nec coloratum, ut videatur est ineptum. Solum ergo quod vel vere bonum est, vel boni specie vestitum, nos permovet.

DEMET. Cur ergo voluntas prava dicitur, si semper bonum appetit? Non enim malum est appetere bonum; cum in natura positum sit, ut bonum appetatur, et ut voluntas id quod bonum est appetat.

FLOR. Voluntas dum peccat in actionibus, fertur in rem malam: sed non quatenus mala est. Malum enim in moribus plurimum nihil aliud est, nisi claudicatio quaedam in actione; quae si esset directa, ad officium perti-Haec autem claudicatio, hoc est, desectus eius ordinis qui fuit adhibendus, tanti est momenti, ut actio ipfa, quae in se alioqui bona est, nunc mala censeatur. Certe et honores, et facultates, et conjunctiones naturales expetere, contingit citra vitium : sed cum praetermittitur ordo quem honestatis leges instituerunt, turpitudinem et clauditates accipiunt actiones. Expetit ergo voluntas, etiam dum delinquit, res quae bonitatis aliquid habent; quae tamen, propter adjunctas foeditates, malao funt et respuendae. Quod vero voluntas in ea re non omnino discrepet a judicio rationis, nec prius in voluntatem quam in rationem cadat error, vel inde agnoscere potes, quod nihil amplectimur, nisi quod aliquo modo placet; quicquid autem placet, boni rationem quandam accipit? neque

neque quicquam ufquam expetimus, quod non prius, ut jam dixi, expetendum videatur. Sed operae pretium est hic considerare errorem judicii, qui inter peccandum intervenit, non esse uniusmodi. Alia enim est ignoratio, quae vulgo juris dicitur: cum quis inscius est, et rudis praeceptorum, quae necessaria sunt ad vitam honeste degendam : ut si quis nescit scortationem in turpibus esse. Et haec bimembris est: nam interdum adest quaedam pervicacia animi, contemnentis inquirere quid ad officium pertineat. Hoc ignorationis genus, quod affectatum aut sponte arcessitum dicitur, haud dubie criminis rationem Interdum ignoratio a desidia quadam animi, ab eo labore qui est in veri inquisitione abhorrentis, proficiscitur. Atqui hace supina ignorationis forma non prorsus culpam tollit; cum honestarum rerum scientia in primis sit accuranda: tamen aliquid de pondere crimini adimit, et paulum veniae maleficio impetrat. Alia est ignoratio, quae quidem non sit juris, sed facti; quae quidem in optimum et sapientissimum quemque cadere potest: cum nulla hominum diligentia sit tanta, ut eventum praestare queat, aut omnium meminisse. Haec erat ignorantia Æmylii (ut est apud Plutarchum) adolescentis; qui delitescentem inter vepres uxorem, cervum suspicatus esse, fagitta confixit. Hac ignoratione tenetur, qui oblitus diem esse eum, qui Veneris dicitur, avem esitat inter nos Christianos. Ouod ab hac ignoratione manat factum. nunquam cuiquam ponitur in fraude capitali; eo quod invitus fecisse existimaris, quicquid non fecisses, si affuisset rei gerendae cognitio; qua tamen nulla tua supinitate aut culpa carnisti. Argumentum autem locuples, eas actiones non esse voluntarias, hoc est; quod simul atque constat de errore in poenitentias incidimus. Siquidem Æmylius ille, ipse sibi prae moerore, ubi quid accidisset rescivit, manus intulit. Caeterum, qui perturbationibus impulsi delinquint, praediti esse possunt omni et juris et facti agnitione.

gnitione. Consilia item issuem resta, et deliberationes honestae sunt: sed cum ventum est ad usum, labascunt; propterea quod superveniens perturbatio judicium corrumpat. Eficiunda bercle baec mollities animi; nimis me indulgeo: Tandem ego non illa caream, si sit opus, vel totum triduum? ait Phaedria apud Terentium. Egone illam? quae illum? quae me? quae non? sine modo: mori me malim: sentiet qui vir siem. Sed baec verba una falsa ressinxit lacrymula: totusque tremit atque horret, ubi assexit hanc, mosque continuo gerundus suit Thaidi. Sie et Medea, cuius verba recitasti.

Dixit, et anté oculos tectum, pietasque, pudorque Constiterant, et victa dabat jam terga Cupido, Et jam fractus èrat pulsusque tesederat ardor; Cum videt Æsonidem; extinctaque samma reluxit.

Hoc genus errantem Aristoteles axparn, hoc est, impotentem, vocat; quod nequeat affectibus imperare. ubi, dices, intervenit error? Habet hic multiplices atque involutos, imo et contrarlos svllogismos: atque animum (ut poëtae verbis utar) nunc huc celerem, nunc dividit illuc. Scit fugiendum esse stuprum; eoque et illud quod in praesenti offertur, cum ad stuprum pertineat. o-Sed hic occurrit protinus alia mnino devitandum esse. quaedam ratiocinatio adversaria; dum statuitur, quaecunque suavia sunt convenire naturae; adeoque et praesentem stupri voluptatem amplectendam. Hic affectus, qui interea in homine dominatur, efficiet, ut illo syllogismo de fugiendis turpibus omisso, assumptio ad eam propositionem pertineat, quae statuit suavia convenire: dum statim colligitur, hoc stuprum in suavibus esse, adeoque persequendum. Quae syllogismi complexio est postrema, a qua statim ad facinus profilitur.

L

FRANC.



FRANC. Hie, ut apparet, in eodem animo insunt contrariae et pugnantes assentiones: quod tamen non posse usu venire ratio ipsa docet. Nemo enim eundem hominem et sanum et aegrotum una esse fatebitur; aut eandem aquam calidam et frigidam. Hie tamen impotens hoe facinus turpe esse statuit; quia stuprum sit, coque sugiendum: et bonum esse statuet idem, adeoque persequendum, quod sit voluptarium.

FLOR. Vera contradictio et pugnantia esset, si in eodem temporis puncto animus apud se statueret, candem rem aut actionem, nihil immutatam, et bonam et malam Verum hoe nusquam accidit. Nam dum is fluctuat, et imagines celeriter mentem percutiunt, nunc in hanc, nunc in illam partem, inclinat victoria: itaque, non nisi post intervallum aliquod contingit contraria sta-Sed quia celerrimus est cogitationum ultro citroque discursus, hace temporis intercapedo non apparet. Atque Aristoteles confitentes se improbe facere, et res pravas sectari, eo ipso momento quo prave eligunt, deliros esse censet : et eorum instar facere δι έν τοῖς πάθεσι οντες αποδάξας, ή επη λέγεσι εμπεδοκλέυς; qui (ut Latine reddam ejus verba) infania laborantes, demonstrationes, et versus repetunt Empedoclis. Ergo, illo auctore, non serio et ex animo fentiunt ad malas se res applicare; sed contra statuunt pro co tempore bona et expetenda esse quae expetunt : quod cum secus sit, manifestum est mentis intervenire errorem. Hi eidem non plane improbi sunt, quod, etsi patiuntur humanum quiddam tantisper dum affectus remittant; facile tamen, ubi fractus erit perturbationis impetus, ad se redeant, et lapsiones suas detestentur; et generalia honestatis praecepta cum fide aliqua atque observantia colant. Malitiose vero peccare censentur aliqui; non quod per se malitia placeat (ostensum est enim rerum naturam hoe non pati) sed quia apud se, nullo in praesentia perturbaperturbationis exortu perpulfi, constituerunt persequi res, ouas malas effe, aut legibus vetitas norunt. Verum horum mihi videtur biformis esse ratio. Deteriores sunt illi. quibus certum est, per omnem vitam, quo jure, qua iniuria, quod infis videbitur utile procurare. Nihil hi, vel perpaulum, virtutis aut religionis auctoritatem reverentur. dummodo id clam aliis fore, et se impune ablaturos spe-Apparent hi perditissime, hoc est, circa ipsa salutis principia errare. Nam plurimum Deo non esse res mortalium curae, animos totos interire, et virtutem denique nomen esse inane credunt : et his freti tenebris, in animum induxerunt, perinde esse utut vivas, dummodo kegum humanarum multas effugere possis. Longe minus mali sunt alteri, qui habitu et depravata consuetudine tracti, vitae hujus jucunditates, etiam cum injuria conjunctas, afsidue consectantur: vacant tamen illis pestiferis erroribus, et a maximis sceleribus temperant; nec omnem honestatis speciem aut rationem abjecerunt: imo interdum ingemiscunt, se non posse ex illa dissolutae vitae ratione, et vitiorum coeno emergere. Hi proximi funt ab illis, qui impotentes vocantur; et Aristoteli sunt (ut opinor) axodasos hoc est, intemperantes. Hos habet hic error pene perpetuus, quod plus tribuendum voluptatibus aut utilitatibus censeant, quam honesto: .et sunt multo difficiliores curatu quam impotentes; tum propter judicium perversius, tum propter habitus necessitatem quandam. Siquidem in his pravitas est velut παθητική ποιότης, hoc est, durabilis affer Elio aut qualitas; quae in impotentibus πάθες, hoc est, effluentis et minime diuturnae commotionis habet rationem. Videtur mihi Juvenalis, poëta sane elegans et sentententiofus, utrumque hoc proximum genus hisce versibus complexus:

Sunt qui in fortunae jam casibus omnia ponunt, Et nullo credunt mundum restore moveri,

L 2

Natura

### [ 84 ]

Natura volvente vices et lucis et anni;
Atque isco intrepidi quaecunque altaria tangunt.
Est alius metuens ne crimen poena sequatur:
Hic putat esse Deos, et pejerat, atque ita secum:
Decernat quodcunque volet de corpore nostro
Isis, et irato seriat mea lumina sistro,
Dummodo vel caecus teneam quos abnego nummos.
Ut sit magna, tamen certe lenta ira deorum est.
Sic animum dirae trepidum sormidine culpae.
Consirmat.——

Jam ex his, quae nobis dicta sunt, liquere arbitror, periculosiorem esse inscientiam ejus qui malitiosus est, quam
ejus qui vel per impotentiam, vel etiam per ignorationem
labitur. Itaque vel nullum, vel leve est eorum crimen,
qui per ignorantiam non arcessitam, aut eam quae facti est,
delinquunt. Perturbatis item ignoscitur facile. Sed malitia illa, quae plurimum contemptum adjunctum habet,
severiter et gravissime est vindicanda. Et sane hic contemptus videtur esse illud quod malitiosum ab impotente
disseparet; etsi a malitia absit etiam subito nata illa perturbationis suria. Hanc ignorantiae distinctionem facile ego
praeterissem, nisi vos mihi principes atque auctores sussetis hujussmodi sermonis ordiendi.

FRANC. Postquam passim intervenit judicii error, cur non, ut his qui impotenter labuntur in errore est aliquid praesidii, itidem et illis sit quos malitia occaecat?

FLOR. Non potest, ut saepe jam diximus, industria nostra praestare ne cooriantur perturbationes, nec ubi coortae fuerint, de repente cohibere. Itaque cum ante natum motum deliberatio esset honesta, et co abeunte ad honestum facile redeatur, ab illa rationis caligine aliquid est auxilii lapso. Verum secus se res habet in eo, qui meditatus

meditatus et cogitato turpis fit. Abest ab hoc perturbatio, et ad rem sceleratam non protrudi ut ille, sed ire sua sponte quodammodo videtur.

FRANC. Perturbatio omnis quafi ebrietas quaedum apparet rationis. Hinc (ut opinor) admonemur, de sicca ebrietate carenda. Verum si ebrietas ad punctum temporis durans maleficio nonnihil patrocinatur, videtur illud ipsum majore de causa convenire debere ebrietati quae sit perpetua. Jam is qui malitia fretus delinquit, videtur perpetuo et assidue perturbari nimio amore sui, et quadem temperaturae perversitate. Praeterea adest illi et habitus, qui novae perturbationis vice esse possit.

FLOR. Et immodicus sui amor, et temperationis pravitas etiam in illo impotente inest. Sed fortaffe inflabis. ut inaequabiliter statuantur esse participes pravae tempera-Ad haec dico, condonari nonnihil posse pravitati naturae: miseretur enim et nostri Deus, non ignarus cuiusmodi figmentum sumus. Sed quia temperatura non adeo nobis molesta est, ut, perturbationum vehementium more, tollat pene mentis usum (vides' ingeniosissimos esse malitiosos, atque acutissima mente uti in studiis suis) et semper resideant in animo generales quaedam sententiae de honesto, unde eliciendi veri copia fit prolixa; non potest hic interveniens ignoratio sceleri suffragari. habitu vitioso additum est, satis ex superioribus constat. quonam sit pacto dissolvendum. Hic ego non nego, ab una pietate Christiana corruptae naturae purgationem exspectandam: tantum id obiter attingo, quod contra desidiam nostram afferri possit, dum naturam nostram potius quam voluntatem aut rationem gravius, quam par sit, accusamus. Sed jam veniendum est ad malum illud Angelorum facinus; cujus ut modum et rationem explicent, mirifice se torquent Theologi nostri, qui Peripateticam philotophiam

philosophiam cum religione copulare conantur. dum aliquem aut crassum errorem illis non largiuntur, sed tantum inconsiderantiam quandam; qua effectum est, non ut omnino Deo pares esse concupierint (nam hoc erat nimium absurde sentire) sed ut conjecti sint in quandam mentis elationem sua insorum specie ac dignitate expendenda, abique hoc, quod quam primum Deo auctori quod acceptum est sit relatum. Hisce de rebus si curiosius scire vultis, adite Theologos ipsos. In hujusmodi enim altissimis atque difficillimis quaestionibus, cujusmodi sunt et illae de ineffabili Triade, de aeterna immutabilitate divinorum confiliorum circa falutem hominum, quam praedestinationem populariter vocant, de modo quo humana natura sit in CHRISTO divinitati conjuncta, qua ratione animi corporum expertes torqueantur ab ignibus, aliifque hujus generis compluribus, libenter me cum Paulo abdo in illam ignorationis confessionem; et exclamo, O altitudinem divitiarum sapientiae et scientiae Dei! Quam incomprehensibilia sunt judicia ejus, et viae nulli pervestigabiles ! Hoc nobis satis sit in presentia; illud solius ejus rei, quae ipsa norma cst, (nec erubesco bis dicere, quod nunquam satis dici potest) id esse proprium, ut a recto nusquam de-Norma enim si enormis sit, jam non amplius At Deus ipse norma est; caetera autem onorma est. mnia, cum ex iis nihil sit ipsa norma, neque ejusmodi sunt, neque ejusmodi esse aut fingi possunt, ut non suapte natura sint labentia et caduca. Eatenus ergo integra consistunt, et recta permanent caetera omnia, quatenus ab ipso Deo, nunquam fine religiosissimo tremore nominando rerum principe, et conservantur et diriguntur. Sed quomodocunque habeant mentium illarum separatarum res, nos homines re ipsa experimur nostri fundi calamitatem esse ex ea pugna, quae est inter το λογικόν ε το άλογον, hoc est, inter intelligentem et brutam nostri partem; ut nobis amplius dubium esse non possit, voluntatis pravitatem ex ratione

ratione per corpus infecta manare: cum nihil quicquane unquam appetamus, quod non aliquo pacto expetendum. adeoque et bonum judicetur. Videte quaeso, quantum foleamus obtendere velorum; quantum praetexere excusationum; quoties ipsi nobis indulgere volumus; et, si superis placet, uno codemque tempore et turpes et honesti Neque ego hic de perditissimis illis ingeniis loquor. quibus pro ludo est et fuperos contemnere: sed de iis, a quibus multum, ut apparet, tribuitur honesto. nostra ratio est. " Quod me nunc ad se vocat, res est " commoda et fuavis: plerique hanc accurate quaerunt, " nec adipiscuntur: imo principes viri et magistratus, tam " facri quam profani, magno ad hanc ambitu contendunt. " Turpitudo fi qua in ea inest, non ita magna est. " peri sunt faciles, et ignoseunt libenter: aetas et oc-" casio praeceps ut ita faciam suadent: neque ego solus " in crimine ero; quis non ita factitat? In tot laboribus " necesse est ut persentiscam aliquod praesens praemium: " arduum nimis est, ad sola futurae vitae solatia inten-" dere: desinam aliquando, et quod contractum est culpae " resipiscentia diluam, et damnum datum multis rationi-" bus quae in promptu funt compensabo. Aliquid facul-" tatum in monachos aut egenos erogabo: extruam a-" ram alicui divo: redimam numnis fidem, hoc est di-" ploma Pontificis; unde mihi integrum erit eligere sacer-" dotem, a quo non folum sceleris, sed etiam poene com-" meritae (ubi confilium mutare, et ad poenitentiam con-" fugere visum fuerit) condonationem spero. " rationibus aevum molliter exigam, et paucarum hora-" rum cura ad extremam vitam (quod fatui isti, et stipi-" tes, et ad fallendam Nemesim parum ingeniosi, con-" fequi nequeunt) perficiam, ut ex deliciis ad delicias " transferar." En ut vetulum et putidum scortum, hoc est, actionem turpem, tot oblinimus fucis, tot ascititiis ornamentis, ipli nobis (quod indignissimum est) imponentes.

tes, convestimus; ut facile pro speciosa virgine, quae in primo sit aetatis store probet. Quocirca, quories est deliberandum, omni (quod aiunt) pede standum est; et ad hoc omni contentione incumbendum, ut ne aliquis in judicio sit error; et ut non solum ubi plus est mali quam boni, sed etiam ubi quicquam omnino mali, hoc est, turpitudinis est, id totum abjudicemus atque rejiciamus. Nam sic nihil jucundum aut formosium apparebit, quod re ipsa tale non sit. Hucusque si semel scandere poterimus, rem omnem ex sententia consiciemus. Semper amor rectus et honestus erit: qua una ex re, ut supra constituimus, aliorum affectuum omnium et bonitas et pax dependent.

FRANC. Non tam saepe te properantem retardarem, nisi (ut mihi apparet) haec disputationis pars ad ipsam officiorum stirpem pertineret. Quocirca ut res penitus sit excussa, mihi libet aliquot, quae superesse videntur, dissiputates afferte.

FLOR. Nihil jucundius est animo bene constituto earum rerum indagatione, quae ad bene beateque vivendum pertinent: neque ulla disputatio poterit esse nimium prolixa, unde perpetua quaedam utilitas essiut. Quamobrem die quaeso, quis hie te scrupus habeat?

FRANC. Quamvis ratio exacte teneat quae sint vera bona, neque quicquam in judicando labatur aut vacillet; non tamen propterea consequens erit, voluntatem ad illud bonum se necessario applicare. Concessi quidem tibi propter superioris disputationis vim, voluntatem neque malitiam propter se amplecti, neque in candem cadere lapsionem aliquam, nisi falsum aliquod rationis judicium praecedat: attamen adhuc, ut nullus sit error in deliberatione, potest voluntas procursum suum suspendere atque refrenare: alioqui appareret illam naturaliter, non libere in

in rem ferri. Jam isthuc illa si poterit, étiam judicii integritas non tanti esse apparet, quanti tu eam videri postulas. Deinde item et illud tibi veniat in mentem, quod superioribus proximis diebus, dum super mensa quaereretur unde esset tanta judiciorum varietas, non solum in constituendo summo bono, sed etiam in singulis pene rebus quae ad vitae usus assumuntur (alios enim alia dele-Ctant) productus est a te Aristoteles, statuens talem unicuique finem videri, qualis ipse jamdudum evasisset. latum est et exemplum de sanis, quos non nisi salubria delectant, cum interim infirmis etiam noxia placeant: eoque fieri dixisti, ut studiosi propter habitum virtutum jam partum recte dijudicent; et improbi, contra, scelerata consuetudine infecti, in rerum delectu hallucinentur. Haec si vera sunt, apparet non voluntatis rectionem et incolumitatem a ratione; sed contra, rationis rectionem et incolumitatem a voluntate, aut eo qui in ea inest habitu pendere. Postremo, fac abesse omnem et habitum et perturbationem; si deliberationes honestae ex judicii integritate existunt, et hace ipsa rursus aut a doctrina, aut ab ingenii nativa quadam felicitate proficiscatur, et ingenium denique sit a natura; verisimile est, non nostra opera sed naturae beneficio, et acerbitate, quae mentis acumen huic negat, illi largitur, nos tum probos, tum improbos fieri. Atque ita voluntatum causae erunt naturales, et nihil erit in nostra potestate. Etenim, ut cui a natura contigit oculorum vigor eximius, is multo rectius de coloribus aut rebus longe positis pronunciat, quam qui luscus est, aut lippientibus oculis; sic ingenii praestantia, vel hebetudo, efficiet. ut recte vel secus de expetendis sugiendisque statuamus.

FLOR. Tu ingenii similitudine in eadem cum doctissimis hominibus vestigia incurris; atque cum in praesentia ostendis disputationis campum, in quo si pro rei merito M decurrero

decurrere siti essemus, extrahendus in multos dies esset fermo, qui nos non fine voluptate quadam a propofito Sed eundum est ad explicationem earum quas proposuisti difficultatum, quam fieri possit brevissimam. Et, sicut a te ordine quodam oppugnata est nostra sententia, ita oppugnationes ipfae ordine propulfabuntur. Primo loco objecisti, non tantum posse esse momenti ab ipso mentis judicio; ex eo, quod quamvis voluntatis studium ab eo non discrepet, non tamen propterea voluntas id sequatur quod a ratione est comprobatum, cum possit ipsa se abstinere a cujusvis rei appetitione. Sane voluntas, etsi (quod in perturbatis cernere est) saepissime a cognitione ea generali, quae perpetuo in animo refidet, se segreget: nunquam tamen vel unguem, quod aiunt, latum ab eo quod in praesentia et particulatim fit judicio discedit: neque tamen necessitatis ejus, quae coactio dicitur, hic pars aliqua admiscetur in electione: ex eo, quod etiamsi summum bonum aperte proponatur, voluntas ad illud rapietur cum incundissimo quodam, tanquam ad rem maxime congruen-Violentia enim tum intelligitur, cum adest reluctatio, propter naturarum discordiam atque pugnantiam. Et hoc est, quod poëtae scriptum est,

# Te Corydon, ô Alexi, trabit sua quemque voluptas.

Sed est hic motus alacrior, aut remissior, pro opinione ea, quae est de rei ostensae praestantia, atque convenientia. In aliis autem a summo bono rebus, voluntas summa cum sucilitate se a quovis ad quodvis traducit; nisi aliqua res salis sit, ut sine ea summum bonum consistere aut parari nequeat: tum enim et forma quaedam necessitatis inest in ejus rei appetentia: ut, si cui certum sit in Britanniam ire, postquam intelligit insulam esse, consequens omnino est, ut navigare instituat. Sane quemadmodum in disciplinis naturalibus, ut principiis, quae atiamara vocantur, necessario.

mecessario assentimur: itidem facimus et complexionibus ordine inde ductis. Et, ut exempla tibi nota afferam, Francisce, qui ante paucos dies, non sine voluptate quadam. Astrologiae et descriptionis orbis audimenta nostra opera adjutus didicisti: qui dedit omnes ejusdem circuli quadrantes esse aequales, et reliqua permanere aequalia si ab aequalibus partes aequales adimantur; cogitur quodammodo fateri, spatium, quod est inter verticem coeli ere-Etum et finitoris ambitum, par esse illi, quod est inter aequatorem circulum et coeli punctum quod nostri capitis vertici respondet. Item qui novit lineam quae recta sit in alteram incidentem, duos conficere angulos qui recti fint, vel duobus rectis aequales; atque externum angulum paris esse spatii cum duobus inclusis, qui sunt oppositi; continuo dabit, omni triangulae figurae necessario esse tres angulos. qui pares sint duobus rectis. Jam, cum eum locum in moribus et vita obtineat (ut Aristoteles docet) finis, quem principia in speculatricibus disciplinis, hoc est, eis quae solam consectantur veritatis contemplationem; quisquis necessario fertur in aliquem finem, non potest non ea appetere, sine quorum ductu finem se adipisci posse non videt. Verum quemadmodum multae funt conclusiones, quarum fluxio ex principiis habet obscuritatem et ambages; ita plurimae funt res, quarum ductus est incertus, et sine quibus felicitas acquiri posse videtur. Ideo fluctuatio appetitionum nostrarum modum non habet; sed semper-pro re nata ab aliis ad alias res affectum traducimus. vis nullam rem voluntas necessario appetat (nam potest ab omni appetitione quiescere) dum tamen vigilat, et munere suo fungitur, nihil appetet, quod non sit quodammodo a ratione comprobatum: neque multis rebus propositis, alia deserta, ad alius amorem se transfert, nisi prius sit quaedam translationis ratio in re explorata per ingenium. igitur translationis infinitas, citra ullam violentiam aut coactionem, fatis est ad tuendam voluntatis libertatem. M 2 Nec

Nec ego nunc theologico more de arbitrii libertate disputo. et an homo suis viribus possit divinis legibus satisfacere, aut a scelerata vitae ratione ad piam et salutarem se con-Haec non funt hujus loci: nam hactenus me intra quosdam philosophiae cancellos conclusum esse volui, quos fine veniae praefatione non egrediar. Nunc adeo ad alterani illam acutam fane, et moralis scientiae propriam objectionem. Tanta est rationis et voluntatis in officio tum conservando tum violando conspiratio, atque altera alterius sic (ut Horatii verbis utar) possit opem res et conjurat amice: ut vix rationis fine voluntate, et nunquam voluntatis fine ratione constare possit integritas. niam voluntatis munus est consequi, rationis anteire in rerum delectu; natura ita comparatum est, ut origo directionis atque salutis sit ex ratione. Quapropter, ut demus voluntatis jam praviter affectae vitium (quod haud dubie fit) derivari atque redundare in rationem; fuit tamen aliquando tempus, cum nondum generati essent illi habitus, nec libertas quicquam imminuta esset, aut virium puritas exotico aliquo habitu vitiata. Etenim ipsa anima cum viribus suis, Aristotele auctore, de principio est tanquam tabella, in qua nihildum descriptum est: nostra culpa acerescunt vitiosi habitus mentis; qui ad pravitatem judicii faciant, et qui depulsu sunt difficiles: iidem tamen labore et contentione, sed majore, adhibita depelluntur. Idcirco Timotheus musicus, qui ab aliis antea prave instituti essent non rejecit quidem a ludo suo, sed ab iisdem duplum exegit stipis ejus quod ab integris discipulis accipere solitus erat. Et ut id demum tibi largiar, judicii integritatem non parum a voluntatis habitu vel juvari, vel laedi: non tamen propterea obtinebis, voluntatem a praesente rationis judicio discrepare, aut ab ejustlem incolumitate non ex multo maxima parte pendere. Quae tertio loco est abs te allata difficultas, soritis in speciem composita, Aristoteli in tertio corum qui funt ad Nicomachum moralium libro tractatur.

tur. Verum, quia non est ab illo ea ratione explicata. quae nobis in praesentia magnopere usui esse possit; nos in ea ipfa declaranda viam nonnihil diversam ingredi statuimus. Non omne momentum, sed plurimum in judicii integritate positum dixi: sed neque haec ipsa integritas tota est a natura. Ingenium fateor esse naturae beneficium, quod et vocis ductus demonstrat : dicitur enim quasi ingenitum, et ex docilitate atque memoria tanquam partibus constat. Veram doctrina quae est ingenii cultus, partim Acquiritur enim assiduitate et inetiam a voluntate est. dustria; quam oportet imperari a voluntate. Ea propter Isocrates sciscitanti culdam, quid opus esset filio, quem in ejus ludum erudiendum mittere decreverat, Sa, son, yeaeedis, & ve, hoc est, ftylo, inquit, opus eft, et mente. Adhaec opus est et perpetuis mentis excubiis, ne quid in deligendo nos effugiat: quod fane non contingit, nifi voluntatis jussu atque imperio; adeoque et ipsa laudis ejus, quae in recte judicando inest, est etiam et hac ratione particeps. Et rurfus, eundem ad modum, neque in malis culpa omnis est assignanda naturae, vel hebetudini ingenii: co quod nemini usque adeo natura noverca fuit (nisi forte mente prorsus captos proferas, in quorum actiones non cadit laudis aut vituperii ratio) ut non in animo habeat generales quasdam sententias de moribus insculptas; quibus excutiendis omnis veritas, quae ad vitam hanc civiliter degendam pertinet, elicitur. Quis ignorat unamquamque sui partem, ut ea maxime praestans est, ita maxime et caram esse debere, et curandam atque excolendam esse maxime? Nec illud obscurius est, nostram dignitatem positam esse in ea parte, qua superamus belluas, et proxime ad superos accedimus: quibus constitutis, protinus consentaneum et consequens esse videmus, ut animus se exerceat in investigandis et persequendis assidue suis bonis, quibus et exornari et perfici possit: quod si facit, statim occurret illi pietas, quae nos gratos adversus Deum et pamentes facit: occurret temperantia; gisam asmofcet effe moderationem in eis actionibus quae ad vitae suavitatem pertinent: occurret item et humanitas, quae ad justitiam, hoc est, convictus tranquilli et pacificae societatis genitricem colendam nos instituet. Has ergo notiones cum natura in animis nostris confignarit; sicubi in officio claudicamus propter opinionis errorem, non accusemus naturam, sed ignaviam nostram, qui non praestitimus id quod in naturae viribus politum erat, in occupando ingenio in zerum luce atque veritate eruenda. Iple hieme noctu in-Cum expergiscor, terdum exfurgere soleo ad lectionem. postquam adest et silex unde ignis excutiatur, et chalybs quo excutiatur, et assulae sulphure infectae, si lumen desit, quid hic est praeter inertiam meam quod accusari possit? Et fortasse vix alia in re aeque luculenter libertatem suam ostendit voluntas, ac in rationis usu facit, dum illam ad quamlibet rem intuendam atque explorandam adhibet : unde dictum opinor Epicteto, Nibil tam effe in posestate nostra, quam sit usus cogitationum.

FRANC. Responsiones tuae sane mihi acres videntur in primis; acuminis et rationis sane non inanes: superest tamen semper nescio quis scrupus. Si ista praestantia ingenii adeo sacit ad puritatem judicii, ex qua voluntates honestae oriuntur; unde est quod acutissimi sensus homines, et interdum iidem docti, ad turpes et infames vitae rationaes delabuntur?

FLOR. Existimo tales nunquam exercuisse legitime ingenium in virtutis specie exploranda. Nec absurdum est, aliquem Astrologiae aut Medicinae peritissimum este, absque hoc quod recte sentiat de moribus et de summo bono. Nam (quod dici solet) ubi intenderis ingenium, ibi valet. Quod si aliquem proferas insigniter turpem, cujus sermo atque doctrina sanctitatis plena videatur; tibi respondebo illud, illud, quod Aristoteles de perturbatis dixit, Non ex amb mo illum, et serio ita sentire; sed delirii esse speciem. Potest item et vis mentis quamlibet acris occasione aliqua prius impediri, atque occupari erroribus, quam vel illa prima virtutum semina, quae animo inclusa habet, perspecerit: quibus de rebus supra est disputatum.

FRANC. Faciamus esse aliquem adeo benigne a natura ornatum, ut acutissime cernat honesti speciem, et qui jam inde ab ineunte actate semper viderit persequenda ea bona (rejectis aliis omnibus) quae animum persiciunt: is si propterea sibi constat in officio persequendo citra adjutorium doctrinae, apparet esse naturae (ut jam dixi) benesicium; si officii desertor est, et ipsa judicii integritas, etiam quae est ab excellentia ingenii, etiamdum insirma apparet.

FLOR. Adeo-acriter urges, ut pene confugere cogar ad dogmata religionis, quae funt de illo quod originis vocatur scelere, atque illud ipsum errorum causam statuere. Sed quia adhuc philosophiae patrocinium deserere nolo, dicam tibi, si possis talem aliquem mihi proferre, me illum veluti semideum adoraturum, qui nunquam hallucinetur, nusquam labatur in judicio: hominum enim est et falli et labi: in iisdem tamen positum est, inspectis illis philosophiae regulis, quas in animo custodiunt, se ad meliorem recipere frugem; et liberalem aliquam honestatis saltem speciem (nam solida honestas extra religionem non est) Caeterum haec postrema tua argumentatio, effecit, ut ventum sit ad disputationis hujus (nimium fortasse prolizae) de judicii et opinionum puritate fructum explicandum: in qua quidem parte ita philosophabimura ut omnia sint admodum cum religione consensura. ' Natura nos piaoxades, hoc est, honestatis atque pulchritudinis cupidos finxit: verum oportet pulchritudinem luminibus esse admotam. Nam oculi funt in amore duces.

Quod si admota illa nihil prorsus in se labis habet, sed augescit semper, formae decus, quo propius stas hoc te capiet magis; et quo penitius introspexeris hoc flagrabis vehementius. Jam hoc nemini, qui se hominem esse profiteri ausit, dubium esse potest, tanto animi pulchritudinem ea quae corporis est praestantiorem esse, quanto ipse animus corpore est nobilior. Pulchritudinem autem animi esse ejusdem statum, quem ratio a divina voluntate manans praescribit, nemo mentis compos negabit. Ex his colligas licet, sapientiam, pietatem, moderationem, humanifatem, reliquasque his conjunctas virtutes, conficere pulchritudinem animi; et ad hoc nobis vigilantissime incumbendum, ut harum rerum speciem inspiciendi non strictim et per transennam, sed coram et proxime nobis sit potestas. Habet enim illa immensitatem quandam dignitatis, non modo non vilescentem, sed semper quo melius aspexeris, hoc se commodius explicantem, et potentissimae cujusdam incantationis vi nos ad se rapien-Conquirendae erunt igitur rationes undique, quibus persuasio de virtutis specie atque praestantia, et contra de vitiorum et libidinum foeditate, assidue augescat et confirmetur; imo altissime et tanquam trabalibus clavis in animum defigatur, atque medullitus (ut Plautina voce utar) nobis inhaerescat. Semper illud animorum decus sese nobis vel importune objectet; semper incurrat in oculos, nusquam nos quiescere patiatur. Ex hac autem persuasione, quae apertam et pertinacem verae pulchritudinis, hoc est, honestatis visionem consequitur, pene necessario manat continentissima et jucundissima simul vitae ratio. dem, ut veritas quo apertior atque illustrior fuerit, hoc firmiorem in intellectu assensum generat; ita quo fuerit honesti species exploratior, hoc efficacius animi studium in officiis persequendis proliciet. Sumus sane natura (ut sit Cicero) appetentissimi honestatis: cujus si quasi lumen quoddam aspexerimus, nibil est quod, ut ea potiamur, non parati

parati fimus et perferre et perpeti. Plato item ait, fabientiam et virtutes mirabilem sui concitaturas amorem, si oculis. hoc est, aperte cerni possent. Et profecto, quemadmodum balistae lapidum, et reliqua tormenta telorum eo graviores emissiones habent, quo sunt contenta atque adducta vehementius; sic pro modo persuasionis ejus de honesto. quae in ratione inest, erit et voluntatis ardor atque contentio. Languida itaque assensio, et tanquam opinio haesitane de virtutis dignitate atque praestanția, frigidos parit voluntatis motus, cum aliquid pie aut humane est faciundum. Et contra, intenta atque indubitata rerum fides, quid tam est difficile quod non perfacile ea superet et conculcet? Ouid Socrati, quid Leonidae, quid Deciis, quid Mutio. quid Regulo, caeterisque, quorum Graecae et Romanae literae meminerunt, dolorum et mortis contemptum fecit: nisi virtutis fulgor, et magnarum rerum spécies, quae radiis suis assidue mentis lumina feriebat, corumque animos ab omni alia cogitatione atque studio avocabat? Hoc si potuit in illis virtutis bractea quaedam et leviter adumbrata imago objecta; nihil mirum est si heroes illi, qui nostrae religionis veritati sanguine suo subscripserunt, admirabilem illam animorum alacritatem etiam in exquifitissimis tormentis praestiterint; ut quibus non umbra virtutis, sed ipía virtus effet propolita; et divina quaedam phasmata, facem sacro praeserente spiritu, sint usque conspecta. que sane quicquam a nobis res turpes, ut supra ostendimus, impetrant, nisi cum personatae occurrunt,

Fallit enim vitium specie virtutis et umbra.

Sic sane cum nobis erit vehemens et indubitata de virtutis dignitate persuasio; atque adsuefecerimus animum aperte cernere magnitudinem ejus speciei, quae in servando decoro et conservanda nostra nobilitate inest; quando occurrent fallaces hae rerum species, et libidinum irritamenta, quibus vulgus incautum, imo caecum, capitur; statim nos

ad folidam, quae est in animo inclusa, honesti specient convertemus: et tum facile videbimus, quantum absint quotidiànae hae formae, imo formarum umbrae, ab hac nostra; et quantae sit dementiae tenebras luci, vel rebus mmbras anteferre. Ut ergo vage excurrentis orationis fit epilogus, et tibi pro acervali argumentatione acervalem reddam, sic habeto. Postquam pulchritudo conspecta a ratione est, quae movet voluntatem virtutis species, si propius visa fuerit, mirifice inflammabit eandem. ipsa semel inflammata naturae quodam nexu, (ut in coelestibus globis, ubi superior inferiorem vel obluctantem secum rapit) cor et animalem ciebit appetitum: animalis autem appetitus sic inflammatus atque occupatus, prius erit in rationis partes pertractus, quam nubem aliquam (quod folet) rationi possit offundere, atque adversarios illos instruere syllogismos. Quod si quiequam tenebrarum offuderit, propter vehementiam quae est in voluntate, id discussi erit facillimum: quemadmodum videmus interdum Solis, cum rapidus est, fulgorem solere nubes momento dispergere atque dissipare; flammam potenter coortam subito fumum omnem fugare. Sed cum communes veritaris notiones, nisi ad singulas applicatae sint actiones, minus procul dubio fint efficaces; quotiescunque libido vel turpis utilitas nos ad defectionem solicitat, ita nobiscum ratiocinemur atque statuamus oportet : non solum videlicet perpetuam vitae honestatem, sed etiam hanc unam actionem ab honestate profectam, praesentem libidinis hujus victoriam, hoc pusillum quod nunc praestandum est officii in reprimenda cupiditate, plus in se decoris et dignitatis, adeoque et solidae voluptatis habere; quam si ex ejus desertione nobis omnes totius orbis et opes et honores, imo etiam et voluptates accrescant. Hoc vel veriffimum esse quis dubitat, cui agnitum sit, honestum immenso intervallo antecedere utile? Quod si verum est, cum utile nudum proponitur; quanta fit veritatis accessio, ubi utilitas meilitas turpitudinem habet adjunctam, qua fit, ut bomi nomen jam penitus utilitati extinctum sit et perierit. Nunc cum rem ita se habere luce ipsa sit illustrius, eur non ita esse nobis indubitanter et vehementissime persuadeamns? Si autem semel ita persuasi simus, non est magnopere verendum, ne tanta rerum pulchritudine atque praestantia sloccipensa, sordes et eurpitudinem amplectamur. Huiusmodi sane svllogismis in vitae usu si fuerimus adfueti, consciemus nobis pulcherrimas victorias, et eas quidem crebras; quae nobis non solum veras voluptates suppeditabunt, ex officii conscientia necessario nascentes; fed etiam nos coelitibus ipsis admirandos atque venerabiles (nam homines conscios esse nihil interest) efficiant. hujusmodi mentis usum opinor esse scientiam, quam Socrates omnes esse virtutes dixit. Nunc (ut opinor) aditum aperui ad caetera; et ostendi omnium cupiditatum domandarum, imo totius tranquillitatis atque salutis sundamentum, caput totius fanitatis, positum esse in indubitata et yehementi persuasione de honesti specie atque praestantia incomparabili: ne cui mirum jam sit, si multus fui in ignorationis atque scientiae rerum locis tractandis. Verum, quia plus fructus nos relaturos arbitror ex disputatione, si generalis haec sententia in praeceptiones quasdam sit distributa; referam vobis quoddam meum somnium, quod rem pene totam particulatim complectetur. Neque institui ipse in praesentia singulis perturbationibus suam adhibere medicinam; res enim esset immensae operae, et profecto etiam supervacaneae: eo quod ea sit sutura praeceptionum nostrarum ratio, ut iis commode acceptis, et omnes et singulas perturbationes profligare, et perpetuo honestatis honore slorere sit in promptu. Verum cum fidem aut approbationem audientium, somniorum visa non facile inveniant; talem velim intelligatis eam mihi vifam nocturnam informationem, ut ego illam multorum dierum meorum vigiliis anteponam: neque ne vos secus sensuri si-N 2 tis

Lis vereor; eum auditione ipsa comperturi sitis, non commentitias res, sed veras vobis exponi.

FRANC. Quaesumus uterque, ne nobis utilitatis hujus communicationem invideas; neve nos quacunque de re celes, ex cujus notione accessionis aliquid probitati adjungi posse special per en en persuasum habemus, istud tuum somnium, postquam tu illud referre pro indigno non habes, non esse ex vulgari genere, sed singularem quandam asserre utilitatem. Observavi enim semper, te, ut ab impietate, ita (ut mihi quidem visus es) a superstitione quam longissime abesse.

FLOR. Annos abhinc aliquot, priusquam ex patria hue in Galliam trajecissem; dum ego et Joannes Ogilvius, qui nunc apud Scotos Crodanam regit ecclesiam, vir, ut generis claritate, ita literis et moribus ornatissimus, una (nam multum una esse solchamus) in ripa Lossaci amnis deambularemus, principium illud sermonum Horatii (nam Horatius prae manibus erat)

Qui fit, Maccenas, ut nemo, quam fibi fortem Seu ratio dederit, seu fors objeccrit, illa Contentus vivat; laudet diversa sequentes?

nobis occasionem dedit, inter nos de aerumnosa hac humanae vitae conditione commentandi. Tum ille ad me conversus, Quid sibi vult hoc, Florenti, quod neque cupiditatibus nostris satissieri potest; nec nos ipsas, ne se in immensum extendant, comprimere valeamus? Quid sibi vult haec aegritudinis carniscina perennis, quae animum exest atque conficit? Tu jam totum quadriennium philosophis operam dedisti, solent illi hujusmodi res tractare: me tui nosti studiossissimum: tu si nos vicissim amas, sac cras a prandio inclinante jam Sole hunc ipsum ad socum redeas; ipse te in hoc tumulo exspectabo: interea philosophos

phos confules; ut possis explicare, nostrone, an rerum vitio hace vitae anxietas contingat. Me certe primus iste ingenii tui calor majorem in modum delectabit. enim taedium illud, quod a tempore esse solet, nec honestius nec utilius poterimus. Ea ipsa nocte sub auroram. priusquam somno solutus essem, visus sum mihi per amoenissimum quoddam pratum, quod vario slorum genere pulcherrime distinctum erat, incedere. Solent enim nocturnae visiones lucis studia et curas, maxime si sint acres, quae pridie antegrediuntur, referre : et est sane ille extremae Britanniae angulus aspectu atque fructu multo jucundissimus, propter frondosos colles vicinos et lacum oloribus habitatum, haud procul ab Elgino oppido, ubi templum est magnifice exstructum. Prato vicinus erat collis leviter, et modice editus. In colle posita erat aedes eximia; eaque in templi formam, ut mihi quidem visum est, exstructa. Circum collem ad radicem decurrebat amnis lucidus et vadosus, in quo cernere erat varii generis pisces colludere. Post ripam, priusquam ad collis clivum ventum esset in planitie quadam, et in ipso quoque clivo, arbores erant, praeter vulgares, myrti, lauri, cupreffi, terebinthi: nec procul inde malorum, et nucum, omnifque generis fructiferarum arborum genera varia, mihique prorsus ignota. Virgultis et arboribus passim insidebant canorae aviculae: fontium item in collis latere scaturgines aliquot erant, et lenem quendam fibilum inter frondes aura suaviter spirans concitabat. Hic ego eo lubentius spatiabar, quod nullum locus ille anguem aleret, aut noxium quodvis animal. Ædes ipfa ex Pario (quantum conjectura assequi potui) constabat lapide, ratione illa quidem atque arte summa exaedificata, claudebatur murorum ambitu amplo et specioso. Ad sores senex quidam considebat, cultu plane et gestu philosophico; Democritus mihi videbatur, aut aliquis qui ex ejus ludo prodiisset. Hoc ex sermone quem post habuimus intellexi. Nam ille, ut ek apud apud Diogenem Laertium, summum bonorum sinem statuit esse ivθυμίαν ῦ τὴν ἀυτὴν ὖσαν τῆ ἀδοτῆ, hoc est, non eam, quae sit cadem voluptati; sed eam, per quam animus composite degit perturbationis expers. Huic (ubi propius accessission) gestu ad venerationem composito, salutem dixi. Ille nutu duntaxat reddidit; sed eo sane amico, et placido. Tum ego; si superbum aut incivile non est, inquam, δ venerande senex, percontari; valde aveo scire, quaenam sit ista aedes tam speciosa, et, ut mihi quidem videtur, numinis alicujus domicilium. Haud perperam conjectas, inquit ille; et sermone usus Romano, quamvis sonus Graecitatem praeferret, justit ut inscriptionem, quae supra fores posita erat, inspicerem. Erat autem hujusmodi,

# O THE ETOTMIAE OIKOE,

## Hoc est,

#### TRANQUILLITATIS ÆDES.

Cumque rursus interrogarem, an fas esset eam subire. Rem, inquit ille, arduam affectas: quandoquidem hue semel admissi hominum exempti miseriis poterunt quodammodo cum superis ipsis de felicitate contendere. Verum. cum te videam rerum honestarum studio non mediocriter flagrantem, tibi de hac re quam petis gratificari non gra-Tum me manu apprehensum intra ambitum introduxit, et ad porticum quandam admirabiliter substrucham, quae pro aedis janua erat, sistit. Nitebatur autem ea columnis octo, quarum singulis sua quaedam paulum infra epistylium energeant fuit. Mox ad me conversus hunc ad modum fermonem est exorsus. Ut in hoc Tranquillitatis domicilium ingrediare, opus est ut prius illas columnarum inscriptiones intelligas, et intellectarum in omni vita sis tenacissimus: earum enim usu tibi facilem aditum ad tranquillitatem munieris. Cumque me ad ca omnia paratissimum etle professus essem, et quaenam ifthacc

Ahaec essent praecepta sciscitarer, me propius ad columnas admovit. Hic mihi in mentem venit ille aureus et foliis, et lento vimine ramus, quem Æneae in subterranea illa manium regna descendenti Sibylla sacerdos ex opaco memore carpendum docuerat. Nec ille aliud, ut opinor, quam fapientiam fignificat: cujus auspiciis atque ductu, etiam ut omnem vim suam atque impetum in nos fortuna convertat, ubique dum apud inferos, hoe est, in hac vita agimus, salvi et incolumes esse possumus, et perturbationum mitigare feritatem. Egregie sane comparata est illa Plutarchi similitudo, qua statuit, efferatos animorum motus, sapientiae praeceptis et sententiis (quas semper in promptu esse oportet) audiendis, et (ut ita loquar) ruminandis, sic compesci atque mansuesieri; ut truculentos canes, qui ad agnitae vocis agnitionem rabiosos ponunt la-

Primae igitur, a finistra incipienti, columnae inscriptio haec erat,

ΠΟΘΟΣ ΣΦΟΔΡΟΣ ΤΟΥ ΕΥΠΟΙΕΙΝ, KAI TEAEIN EATTON,

boc eft,

FLAGRANS STUDIUM BENE MERENDI DE SETPSO,
ET SEIPSUM PERFÍCIENDI.

Hujus, et reliquarum deinceps inscriptionum explicationes breves adjecit senex; quas ipse, quoad memoria suppetet, imitabor. Apparet hace praeceptio primo occursu supervacanea: cum nemo quisquam sit, qui non vel naturae instinctu ad hoc feratur, ut se quam praestantissimum esse velit, et perficiendi sui procurationem vel in primis suscipiat. Sed habet illa reconditam intelligentiam, atque attilitatem in omni vitae cursu latius opinione patentem. Includit enim praeceptio et tranquillitatis studium: nunquam enim conquieturum est quicquam, quoad adeptum

se persedionem sibi ex naturae ordinatione debitam : magis quam faxum, quod a coelo decidens confistere nequit. quoad ad terram communem gravium sedem sit perventum. Et quoniam, ut ignoranti portum nullus est suus ventus: ita quisquis non de summa vitae cogitavit, sed casu quo praesens fert libido nunc in hanc nunc illam partem fertur, nunquam composite vivet, nec eum adhibebit, quem adhibitum oportet, actionibus ordinem. Multos invenias, quibus propositum sit potentiae, honorum, aut divitiarum, aut voluptatum denique studium : sed hoc non est studere se praestantem aut persectum virum esse, sed minimas quasdam et deterrimas vitae partes cogitare. Quod si quis est qui secus existimet, is profecto pessime de seipso meretur, qui non de principio studiose inquisivit. quibus in rebus posita sit hominis summa dignitas at. que perfectio. Nam caeteris in rebus, sive praetermissum, five ignoratum est quippiam, (ut ait Cicero) non plus incommodi est, quam quanti quaeque earum rerum est, in quibus neglectum est aliquid. Finis autem humanae vitae, et quae sit summa persectio si ignoretur, vivendi rationem ignorari necesse est: ex quo tantus error consequitur, ut in quem portum nos recipere debeamus, scire non possimus. Sed quia de perficiendis nobis ipsis commode statuere non possumus, nisi prius nobis constet, cujusmodi res simus: prima rationis cura haec esse debet, ut naturam nostram penitus perspectam habeamus. Jam qui se explorat, sentiet sibiipsi inesse divinum quiddam, ingeniumque suum sicut simulacrum aliquod dedicatum (ut inquit Cicero) putabit; tantoque munere Deorum semper aliquid dignum et faciet et sentiet : cumque ipse perspexerit, seque totum tentarit, Intelliget quemadmodum a natura subornatus in vitam venerit; intelliget quo a belluis differat, et ut omnis hominis excellentia sit ex ratione. Ex hoc autem perlevi ingenii labore, statim eruitur clarissima illa sententia; Infinitis partibus majorem curam ponendam in inquirendis ingenii

penii ac rationis perfectionibus et ornamentis, quain eis commoditatibus quae ad corpus et praesentis vitae usum duntaxat pertinent. Belluis quidem soli sensus dati sunt. quibus ea inquirant, quae ad animalem vitam tuendam pertinent. Dati sunt et nobis sensus, cum in eum ipsum finem, tum etiam ut rationi inserviant, in colligenda praestantium rerum agnitione. Verum nos (quod fingularis est dementiae) non solum sensibus, sed etiam ipso ingenio abutimur: dum omnem etiam mentis vim atque laborem huc convertimus, ut potientes simus earum rerum, quae nobis cum belluis sunt communes. Merito profecto nobiscum natura parens optima expostulare potest; qui tam praeclarum eius munus in fordes abjicimus. Quod fi non rerum dignitate permovemur, ut ingenium ad altiores res perscrutandas accommodemus: faciamus tamen id saltem, vel nostra ipsorum commoditate impulsi; cum non magis manifestum sit, coelum ac sidera moveri, quam supremum nostrum honorem atque perfectionem ad mentem pertinere. Hoc officiorum fonte patefacto, consequens est, ut perpetuo versari debeamus in eis cogitationibus, quae nos ad nostram praestantiam atque absolutionem quam facillime perferant. Sed haec res ut dilucidiot sit, expendendum est, nos duabus a natura ipsa (Cicorone teste) indutos esse personis: quarum una communie est, ex eo quod omnes participes sumus rationis, praestantiaeque ejus, qua antecillimus bestiis: altera est proprie attributa singulis, quae quidem ex ingenii et temperaturae varietate proficiscitur; ex quo fit, ut non omnes omnia acqualiter deceant; neque Demea, quantumlibet affabilis et benignus esse meditetur, Mitionem plene exprimat aut exacquet. Adjunguntur item et duae aliae personae, quarum priorem casus vel tempus nobis imponit, posteriorem nos nobisimetipsis nostro judicio accomoda-Regna, imperia, nobilitates, honores, divitiae, 00 pes, eaque quae sunt his contraria, in casu sita tempozibus

ribus gubernantur. Ipfi autem quam perfonam gerere velimus, a nostra voluntate saepissime proficiscitur: quo sit, ut alii se applicent ad philosophiam, alii militiam sequantur; alii mercaturam, alii advocationes et causas sorenses amplectantur; alii ad agriculturam aut opissium aliquod mercenarium se applicent; alii religionibus quibusdam se dedant. Et in iis consilium est maturum ex natura capiendum,

Ac prius ignotum ferro quam scindimus aequor, Ventos, et varium coeli praediscere morem Cura sit, ac patrios cultusque habitusque locorum, Et quid quaeque ferat regio, et quid quaeque recuset. Hic segetes, illic veniunt selicius uvae.

Non enim nos minus dilígentes esse debemus in animorum cultura et dirigenda vita, quam fint in agris accurandis agricolae. Has personarum distinctiones ideo attuli, ut intelligatur, primam illam, hoc est, honestatis personam naturalem esse, adeoque omnium hominum communem. Quapropter omne confilium, quod vel sua cujusque natura, vel fortunae, vel nostrae voluntatis studium nobis suppeditat, ad illam est referendum, sicque temperandum, ut a communi virtutis ratione nunquam recedatur. in hac persona gerenda vel sexus, vel ordinis, vel conditionis exceptio. Omnium hominum interest, virtute atque sapienta colendis, acceptam saltem a natura dignitatem perfortiter tueri. Quo magis stolidi et ridiculi sunt nonnulli, qui propterea quod non sint in Flaminum ordinem cooptati, aut quod non habeant verticem derasum, aut quod extima vestis non sit linea vel prodigiosa, aut quia non fint cucullo obvoluti, pietatem ac vitae moderationem Plerique, quod majores ad se pertinere non arbitrentur. habuerint opulentos aut claros, omnia sibi licere volunt. Alii, quos loci dignitas ad virtutis excellentiam excitare debet, ut sunt Antistitum religionis nonnulli, opulentia quama

quam ex CHRISTO habent freti, multa palam dedecorofa facere non verecundantur. Alii, quod milites sint, nihil tam est sceleratum, quod non sui officii esse credant. temporum caecitatem! O doctorum religionis, hoc est. Antistitum desidiam: imo crudeles animos, quos nulla pereuntis prae ignorantia gregis misericordia tangit! Sed hos missos faciamus, quum se ne admoneri quidem velint. Verum num tu illos ipsos censes communis personae meminisse, qui propter voluntariam, aut privatam illam, vel fortunae indulgentiam aliquam, sibi turpe aliquid licere putant? Num rationem habent, quid dum facro admoverentur lavacro promiserint? Sed quid ego Christianismi facio mentionem? Ea enim professio nos in diviniorem quadam includit religionem, quam animus pene vel cogitando assequi possit. De his duntaxat loquor, quae naturae lege praestare jubemur, et de eo quod nobis faciundum sit, non quatenus Christiani, sed quatenus homines sumus, et quod sacramentum commune tum nobis cum vitam acciperemus dictum requirit. Jam vero cum reliquus vitae cursus magna ex parte derivetur ab hoc proposito, quod in ipso florentis aetatis limine complectimur; ad hoc (ut supra attigi) vigilantissime debent eniti et parentes et magistratus, ut simul atque in puero eluxerit aliqua ingenii aut comprehensionis vis, instilletur illi' in animum, Quanti pretii animans sit, quo belluas vincat, cur vitam acceperit, quod sit a Deo hominum generi munus assignatum, quis sit tum bonorum tum malorum fi-Dici non potest, quantum reliquae vitae intersit, in illa exorientis judicii velut aurora, et cum nobis se bivium illud Pythagoricum offert, rectas de humanii generis nobilitate atque rerum pretio imbibisse opiniones. quorum animis, jam protinus a prima lanugine, non insedit illud?

O cives, cives, quaerenda pecunia primum, Virtus post nummas.

Unde

# Unde babeas nemo quaerit, sed oportet habere.

Vivamus, mea Lesbia, atque amenus, Rumoresque senum severiorum, Omnes unius aestimemus assis, Soles occidere, et redire possunt, Nobis, cum semel occidit brevis lux, Nox est perpetua una dormienda.

Hacc discunt omnes ante Alpha et Beta puellae.

Theologi aliquot, iidemque sane acuti, non dubitant hominem capitalis atque mortiferi damnare criminis, si non, primo quoque exerentis se rationis momento, finem sibi vitae et actionum honestum praestituat : idque pertinere aiunt ad obligationem quandam naturalem. mum hoc jus, ut non usque adeo probem, efficit conditio fragilitatis nostrae: tamen quia saepe incuria educationis, et defectu doctrinae tenera illa aetas, in vitiofas vitae rationes delabitur; facri magistratus, quibus propterea a populo suppeditantur ea, quae ad vitam degendam pertinent. nt piae vitae ratio omnibus sit exposita, debent, si aliter commode fieri non potest, urbem vel domesticatim circumire, explorantes, an legitima fit juventutis institutio. Sic enim omnes, tanquam in codem probitatis ludo cruditi, offendentur turpibus, delectabuntur honestis: neque ulla poterit intercedere irarum atque discordiarum acerbitas, ubi omnes in easdem praeclaras voluntates consenti-Sic parentes filios, et magistratus populum et cives dicto audientiores habituri sunt; neque ex illustribus illis tirociniis aliud exspectandum est, quam obedientiae, dum honesta imperantur, alacritas; ex qua ordinum, et totius societatis humanae stabilitas existit. Neque sane diffitendum est, omnes quodam perficiendi sui amore teneri. Nam et qui laqueos, et exitia quaerunt (ut scribit Cicero et ille apud Terentium, έαυτον τιμφρύμενος, qui decrevit , tantisper se minus injuriae suo nato facere, dum miser siat)

et enicunque in mala scientes irruunt. Doc faciunt ob quandam fui caritatem; et quod ita illis (ut existimant) sit usus. Verum caecus est ille plerumque amor; propterea quod affiduis cupiditatibus élati, honestum necne sit quod expetimus bonum, non referre putamus. Et si, quid quisque nostrum apud se instituerit, fixius introspicere velimus, intelligemus, in hoc perficiendi sui proposito insigniter delingui: nosque verbo tenus quae honestant, re ipsa quae turpificant confectari. Nemo quidem nostrum interrogatus non respondebit, Sibi illud in primis in votus esse, ut sit bonus, perfectus, et absolutus : sed postea excussis illis involueris distimulationum, inveniemur alius villam, alius illa quinque boum juga, alius uxorem, (ut CHRISTI Servatoris habet parabola) meditari. Sed neque et illud fatis crit etiam, te liberum esse carum rerum cupiditate quae turpificant; nisi hoc perficiendi tui studium serio et gladiatorio (quod aiunt) animo capessas. Steriles enim funt plurimum languidae illae voluntates: fervoris constantia est quae fructus affert, Magna sane bonitatis pars est, toto pectore velle se fieri bonum; et praestantiae itidem, magnopere velle se esse praestantem. Opus est igitur studium. et ardor quidam amoris, sine quo nihil quicquam egregium in vita assequi posse cuiquam est concessum. Socrates solitus erat dicere, perfectum sibi opus esse, si quis esset satis concitatus cohortatione sua ad studium cognoscendae percipiendaeque virtutis: quibus enim id persuasum esset, ut nihil mallent se esse quam bonos viros, iis reliquam facilem esse doctrinam censebat. Priusquam hanc partem definam, operae pretium erit nonnullorum fingularem ineptiam commemorare. Sunt quidam, qui secum in animo deliberarunt, interea dum aetatis flos praeterlabitur. omnis generis voluptatibus se dedere; atque ubi ad ultimum aetatis tempus perventum est, dare operam virtuti, et seipsos praestantium rerum studiis cohonestare. Verum hic dupliciter erratur: Primum, qua syngrapha producenda

conda oftendere possimus, nos superum concesso vel unum diem superfuturos? Quis nobis Deus haec longiora vitae spatia promisit? Quis, niss plane stolidus, sibi crastinum polliceatur?

Non eft, crede mihi, (inquit Martialis) sapientis dicere, vivam.

Sera ninus vita est crastina, vive hodie.

Nunc expendite, quantum iniquitatis habet ea distributio t Quod nostrum non est, nec unquam fortasse erit, dare honesto: et instans, quod nostrum est, turpitudini. Debet nos scilicet pro tam praeclara gratia honestas ad se vocare, et caput tanquam egregie de ea meritis amanter demulcere. Deinde et illud succurrat, quam turpiter illi rei proferantur dies et comperendinatio concedatur, propter quam unam omne vadimonium esset deserendum, quam unam quamprimum complecti par erat, et prae qua caetera omnia fint fine mora relinquenda. Sane adeo hic maturato opus est, ut sustinendum sit potius vita ipsa primo quoque tempore spoliari, quam vitae momentum absque hopestatis contubernio degere. Ergo cum praesentes cupiditates suadebunt, ut sibi nos totos dedamus, et honestae vitae rationes in ventura tempora differamus; ponderabimus diligenter, quantum ea res contineat indignitatis: quas nobis inuramus, si ita fecerimus, maculas: et quam male de nobis ipli mereamur, qui turpes et perituras res speciosissimis et immortalibus praetulerimus. hic nobis talaria funt induenda: et in hoc laudis cursu neque remi, neque venti nobis satisfacere debent. Ipsi nobis sedulo ita admonendi sumus:

Heu fuge crudeles terras, fuge littus avarum.

— Heu regni rerumque oblite tuarum.

Non fugis bine praeceps, dum praecipitare potestas.

Eia age rumpe moras.——

Sera



Sera (ut proverbio tritum est) parsimonia est in fundo. Et, ut inquit Hesiodus,

Μεσσόδι φάδεσθαι, δανή δ' ένὶ πυθμένι φαδώ.

Parcendum in medio est, gravis est res parcere fundo.

Siquidem illic non solum quod minimum, sed etiam quod deterrimum est, consistere solet. Nullam Itaque, cum de honestae vitae instituto agitur, moram interponamus. Nam ita demum (ut ait Seneca) vita benesicium erit: alioqui mora est, et quidem turpis inter soeda versantibus. Id agamus, ut nostrum onne tempus sit; quod erit, cum nos nostri juris esse coeperimus, et assectus sub arbitrium adduximus. Sed jam satis diu in hujus columnae tractatione habitavimus; resque omnis sic nobis est (ut arbitror) explicata, ut nihil prorsus vel dissectus est dissentaneum imperare videatur, qui hoc solum imperavit generatim, Ut velimus ex animo et re ipsa nobis ipsis bene esse, et nos eis praeditos esse ornamentis, quae nos non salso, sed vere perficiant atque illustrent. Ad secundam deinde columnam accessimus, cujus haec erat inscriptio:

#### ΓΝΩΝΑΙ ΔΕΙ ΤΑ ΑΛΗΘΙΝΑ ΑΓΑΘΑ.

Hoc eft,

OPORTET NOS VERORUM FONORUM AGNITI-ONE INSTRUCTOS ESSE.

Postquam enim prima informatio pertinet ad serium perficiendi sui votum; haec autem perfectio non constet, nisi verorum bonorum adeptione et fructu, et declinatione malorum; jure proximus a primo locus boni vestigationi tributus est. Studia enim praeveniendi aliquo nihil prosunt, nisi illud quod eo, quo intendas, ferat deducatque cognoris. Et pictori, ubi constitutum est, cujusmodi imaginem exprimere exprimere velit, colores apti funt conquirendi. Nec levis huc afferenda cura est, quod difficile sit in eo appetendo tenere modum, quod bonum esse credideris. Et prosecto absque certa et illustri expetendorum fugiendorumque agnitione (nam hace bona sapientiae pars est) vitam hanc traducere, est, quod dici solet, absque filo ingredi in Labyrinthum. Bonum itaque cum illud dicatur, quod fit expetendum: Bonorum ut et expetendorum duplex est divisio. Quaedam enim sunt, quae non propter seipsa, sed sliorum gratia expetuntur: quae utilia dicuntur, eo quod horum usu ad majora quaedam deveniatur; ut pecunia et alimenta quibus vitam et incolumitatem tuemur. sunt quae propter se expetantur: et haec rursus bipartita Quaedam enim tantae sunt dignitatis, ut merito propter se semper sint expetenda: cujus generis est omne quod honestum est, et quod quidem suapte natura hominem in quondam excellentiae gradu constituit; ut sunt sapientiae et virtutum functiones. Alia quidem sunt, quae quidem propter seipsa ab appetitu recto, hoc est, ratione gubernato, non primum appetuntur; tamen adjuncta esse solent potissimum iis, quae propter se sunt expetita: cujusmodi funt voluptates. Sunt quidem et hae interdum cum utilibus copulatae; sed propius attingunt finis rationem, eo quod quo praestantius fuerit bonum, cujus sumus capaces, hoc (nisi insit in nobis quod obstet) suavius ex natura sua nos afficiat. Verum quisquis voluptatem recte atque ordine appetit, non tam eam appetit, quam rem convenientem; ex cujus adeptione assectatione quadam et naturae nexu sequitur sensionis cujusdam jucunditas, quae tum gaudium, tum voluptas dicitur. Alia est ex rebus ipsis cum hominis partibus comparatis bonorum ducta divisio. Et est haec tripartita. Vocantur enim alia Fortunae bona; cujusmodi funt res externae, opes, illustre genus, potentia, gloria: quibus contraria sunt inopia, generis obscuritas. impotentia, contemptus. Alia ad Corpus pertinent; quo in genere genere funt, fanitas, vires, forma; quibus et voluntas adfungi potest: cum his pugnant infanitas, five morbus, infirmitas, deformatio aut pravitas corp oris, et dolorum cruciatus. Tertium et fummum bonorum genus est eorum, quibus animus nobilior hominis pars perficitur : et sunt illa quae jam dixi, propter se expetenda: quibus contraria funt omnia illa, quae animum turpificant; quod genus funt. ignoratio rerum praestantium et convenientium, vitium omne atque omnis immoderatio. Stolei nihil in bonis numerant praeter ipsum honestum : reliqua genera, hoc est corporis dotes, et res extraneas προηγμένα, id est, praelata vocarunt : et mala alia a turpitudine anonpony usival hoc est, postposita, vel rejetta. Inde est quod Seneca scribit, nos boni nomine abuti atque projicere, cum illud polentae, pani, et caeteris quae in diem utilia sunt, communicamus. Sed hic potius est verborum, quam rerum concertatio : quandoauidem et apud Peripateticos tantum excellit hoc quod decorum et honestum appellamus, quod idem interdum virtutis nomine explicatur; ut omnia praeterea, quae bona corporis et fortunae putantur, perexigua fint et perminuta, et nulla pene aestimatione dignanda. Faciunt pro Peripateticis sacrae literae, quae ab ipso mox principio valde bona vocant quaecunque funt a Deo condita. Unde fit. ut ridicula sit censenda illa, in boni nomine communicando, Stoicorum scrupulositas. Sed hie animadvertendum est aliam esse bonitatis rationem in rebus, ab ea quae est in nostris actionibus. Res bonae dici possunt singulae, vel ob id tantum quod fint; vel certe quod nihil fit in toto rerum machina quod non sua quadam utilitate, etsi ea plurimum clam nobis est, fit instructum. Verum haec bonitatis ratio mire generalis est et latissime patens. Actiones vero nostrae bonae dicuntur, cum eum ordinem conservant, quem honestatis leges adhibere jubent. Atque hoc est magnum illud bonum, quod vocatur Honestum. Verum sunt actionum honestarum aliae quae ad civilem vitam pertinent.

nent, et repressionem cupiditatum; quarum tamen omnium fons est prudens animi cogitatio: aliae in sapientiae sudiis politae sunt, dum mens occupata est in divinarum rerum commentatione; ex qua aeternitatis admiratio quaedam atque amor exfurgunt. Nunc quamvis utrumque genus honestum sit, sapientiae tamen studiis primae partes dantur, eo quod hisce proxime Dei immortalis vitam referamus. Quod vero de actionibus hisce dico, communicari volo et habitibus unde illac oriuntur. omnes aut mentis aut voluntatis habitus funt. Sunt ergo haec propria animorum bona atque ornamenta; tanto pracstantiora iis quae ad corpus pertinent, quanto res incorporea et intelligens, animus, corpore, quod crassum est et suo sibi ingenio brutum, est excellentior. Sed ut planius intelligatur, aut nullam, aut sane perexilem bonitatis rationem in corporis et fortunae bonis inesse, si cum illis animi bonis comparentur; rationes aliquot perbreves afferam, ex philosophorum quidem schedis depromptas, ad popularem tamen captum attemperatas: quarum haec erit Apud eos, qui cogitationes et aetatem in philosophiae studiis consumpserunt, hoc indubitatum est; nihil posse boni rationem accipere, quod non sit: et quodque quo perfectius est, hoc et melius esse. Nunc illud affumendum est, omnia fortunae ornamenta, atque adeo corpus ipsum cum omni sua gloriosa supellectile ejusmodi esse, ut vix ad temporis punctum durent, et interea dum habentur effluant; quamobrem ne esse quidem censenda sunt. Sane tota temporum fluxio, etiam longissima, si ad aeternitatem respicias, vix puncti instar obtinet; nec aliter si Tithoni, Nestoris, aut Mathusalae annos superes, longacvus esse censebere, quam aliqua ex illis bestiolis apud Hypanin fluvium natis, quae occidente Sole exspirat. illis vita (ut ita dicam) diaria; quare illae diutissime vixisse videri possunt, quae sub Solis occasum, maxime si folstitialis sit dies, emoriuntur, collatae illis quae octava

aut sexta hora sunt extinctae. Verum nobis, qui lumina non in aeternam seculorum seriem, sed in angustias vitae nostrae dirigimus, pauci Solis anfractus reditusque ingentia aetatis spatia concludere videntur. Cum tamen, ut sapientissime a Cicerone (qui etiam proxime commemoratam. bestiolarum similitudinem, Aristotelis auctoritate fretus, affert) dictum est: Quid est omnino boc ipsum Diu, in quo est aliquod extremum, quod cum venerit, omnis voluptas praeterita pro nibilo est, quia postea nulla futura sit? Merito itaque haec corporis aut extranea bona, quae nos tanquam praestantissima persequimur, non övra, sed à miorra, hoc ett, non entia (si tamen Romanus sermo hanc vocem admittit) sed abeuntia esse censenda sunt :

Festinat enim (ut ait Juvenalis) decurrere velox Flosculus, angustae miseraeque brevissima vitae Portio: dum bibimus, dum serta, unquenta, puellas Poscimus, obrepit non intellecta senectus.

Et. ut ait Gregorius ille Nazianzenus,

'Αυτό δ' όσον πνέω ποταμώ βόος ώκα δέοντος,

nbi de vitae nostrae defectione celeri loquitur: quod sic reddi posse arbitror.

Spiritus hic rapidae nibil est nisi transitus undae.

Homerus hominum genus φύλλοις, hoc est, foliis, aut frondibus simile esse ait: in quam eandem cogitationem inciderat praeclarissimum illud tolerantiae exemplum Jobus; cum illud scriberet, Contra folium quod vento rapitur oftendis potentiam tuam. David Hierosolymorum Rex, et Esaias, natum longe nobilissimi bominem florem agri dicunt, atque omnem ejus quae ex carne est gloriam perinde ac foenum subito exarescere. Pindaro poetae exide oxap est homo, hoc est, umbrae somnium: Jobus fugere eundem ait velut um-Breviter, cum non possent invenire vocem quae Gtis

Digitized by GOO

fills apte vanitatem rerum hujus vitae fignificaret, qued proximum fuit, ad inanissimarum rerum vocabula confuserunt. Sed quid esus est, citandis quibuscunque huiuscs veritatis testibus, tempus extrahere; cum oculis quotidie viz deamus, quam cito nobis pereat hace rerum facies? Sed nos cacci et dementes, nunquam fixe et serio studiorum nofrom inanitatem ponderamus, quoad veniat illud extremum vitae momentum, in que misella haec anima est efflanda; et cum deserta haec temporum suxione pervenimus ad illam aeternitatis januam, tunc (sed serius) incipimus agnoscere rerum nostrarum vanitatem. illi prudentes sunt, qui ante periculum ipsum, animum id quod verissimum est credere induxerunt, Omnia esse vae nitatem, et nihil quad sub Sole sit permanere. Altera quae bonitatis pretium iisdem detrahat ratio ex eo ducatur, quod boni appellationem iis, qui ea possident, non conciliant. Non enim, ut a forma formosum, aut a divitiis divitem, sic ab illis fortunae bonis quempiam vel esse vel nominari bonum usu venit. Quod si de opibus sermo sit; quemque ut pessimo est ingenio, hoc est, maxime vafro, et ad fraudes apposito; ita maxime florere divitiis videas: et contra, optimum quemque rei familiaris difficultatibus la-Nam, ut versiculus ille Graecus habet,

Οὐ πάνυ τοῖς ἀγαθοῖς τύτων πολύ μοῖρα δίδωσε. quod fic, ut opinor, vertas licet,

Fortunam raro bonus experiere benignam.

Non nego opes, et copias in se nihil prorsus habere vitil; et inveniri viros graves, qui in media opulentia singulari sint integritate; et qui divitias, vel relictas, vel honestis rationibus partas, tum in inopum, tum in amicorum et Reipub. tempora conferant. His sane facultates sunt bonitatis et magnificentiae materia: sed magna est hujus generis hominum raritas, qui rerum abundantia non insolescant.

lescant. Philosophorum nonnulli, inter ques numeratue Crates, aurum et patrimonium omne sponte vel reliquerunt, vel abjecerunt; ut expediti et liberi curis commodius philosopharentur. Cicero, longe clarissimus Latini generis scriptor, majorum quodam in loco requirit prudentiam, qui haec imbecillia et commutabilia pecuniae membra vel solo verbo bona putaverint: cum re ac factis longe aliter judicassent. Et, ut cursim reliquas bonorum ejusmodi partes attingamus, primum Regnum expendamus, fummum inter homines potentiae genus: hoc, si quam oportet moderationem retinet, singulare, imo divinum quoddam, bonum est: sed bonitas ea a sapientia animi splendentis et excelsi proficiscitur : quae sane non temere in eam cadit fortunam, ubi non fuffragiis populorum aut sapientum fiunt, sed nascuntur Reges. Sed hoc regnum quid quaeso aliud est, nisi perpetuus labor pro publica salute susceptus? Sunt enim legitimi Reges, ut ait Homerus, ποιμενές λαών, hoc est pastores, quibus populus moderandi, regendique sui, non conculcandi potestatem, et quasi habenas credidit. Itaque non secus se gerere debent, quam tutores fideles; imo quam boni folent parentes, quorum maxima cura est, ut filiis bene sit; et tum demum beatos se existimare debent qui rerum summae praesunt, cum industria et vigiliis suis populum et legibus et pace slorere, et necessariis non defici vitae praesidiis vident. quotusquisque Principum est, qui non malit principatu excidere, quam talem se praestare, qualem loci ejus rationes exposcunt? Quod si populorum sudoribus, et provinciarum tributis, ad luxum et tyrannidem abutuntur; atque omnia non fidei suae commissorum, sed suis commodis metiuntur; ex pastoribus fiunt, δημοδόροι, hoc est, populorum voratores, imo publicae pestes, hoc magis perniciosi, quo plus possunt. Sed non est quod sibi magnopere propter fortunae vel magnitudinem vel indulgentiam placeant; nam, ut hominum manus effugiant, brevi arud pud posteritatem infamiam sibi inuri sempiternam efficient; atque illi meritas dabunt, propter personam male gestam, poenas, qui unus atque idem totius orbis et Rex est immortalis, et aequissimus judex. Laudes item et gloriae et magnitudinis praeconia,

Humanis (ut ait Juvenalis) majora bonis creduntur:
ad baec se

Romanus, Grajus, et Barbarus Induperator Erexit; causas discriminis atque laboris Inde habuit.———

Werum illa ipfa, si alicui non sua virtus, sed stulta opuma admiratio conciliat, vel metus extorquet; quid aliud sunt, pisi merae assentationes, et mendacia sub laudis persona imponentia?

At qui favoris gloriam veri petit,

Animo magis (ut inquit Tragicus poëta) quam voce
laudari volet.

Agesilaus tam in laudibus quam vituperationibus, non tam laudati, quam laudantium mores et ingenium spectari oportere censuit: ut qui veram laudem esse non crederet, aut honorem, quem vulgus non tam virtuti quam opibus deferre solet. Et vulgaris ista nobilitas quid aliud est, nisi opinio quaedam praestantiae majorum ex oblivione nata? Cum nemo ne Regum quidem sit, ut inquit Seneca, cujus majorum series non alternatim ex splendidis sordidisque con-Hanc si avitae pararunt divitiae; quid nobile habere potest id, cujus origo tam vilis est, et cum sordibus, fraude, injuria, atque omni indignitate plurimum conjuncta? Si majorum hanc pepererunt virtutes; ut illae meae non funt (non enim propagatione generis, sed industria propria virtus paratur) ita nec majorum nobilitas. Necesse est nobilitatem, ut mea sit, ex mea esse virtute, et non ex aliena. Corporis valetudinem quamlibet firmam. mam, robur; volupfates, ac speciem omnem, tum actas, tum levis morbus, aut oblacsio, demoliuntur; mors, quae semper impendet, totam superbi cadaveris gloriam momento extinguit. Finge animo aliquem vel hujus vel exacti temporis Narcissum, aut Adonida, aut Ganymedem, vel Helenam, vel Venerem ipsam; num a funere iissem alia est species, quam sit excarnissicatis illis ofiibus, qui ex latronum surcis dependent? Niss forte pulchriora esse putes cadavera, quae sub terra, et ab oculis nostris remota, jam vermium nidi et pabula, quam quae ad ventos suspensa computrescunt. Et tamen hujusmodi rea sunt, propter quas tam dulciter insanire juvat, et si superis placet,

Οὐ νίμισις τρῶας ζ ἐνανἡμιδας ἀχαιὖς Τοιῆ δ' ἀμφὶ γυναικὶ πολύν χρόνον ἄλγια πάσχαν. Hoc est,

Nec fuit indignum Danaum Troumque catervas Tot mala pro tali longum tolerare puella.

Vita quoque ipsa tandem, quae rerum carissima esse solet, num aliud est, quam perpetuus ad mortem cursus? Et tamen miramur atque indignamur, cum ad sinem cursus est perventum, qui perpetuo currebamus. Etenim, ut clepsydram non sola quae ultima excidit gutta, sed etiam priores exhauserunt; sic non tantum supremo die, sed toto etiam interjecto tempore emorimur. Sed quia cursus terminum, hoc est, supremum diem, opinionis errore longe adhuc abesse nobis persuasimus; vel quia animum ab eo cogitando avertimus; sutilibus laetitiis fassum animum delinimus, incredibiliter consternati cum cursum inopinato intercipi sentimus. Sed certe jam lata est sententia, ducit nos omnes lictor, adempta est omnis esfugii spes,

Serius aut citius sedem properamus ad unam.

In

In hoc tentum eft discrimen, quod tu cras, ego fortaffe hodie extinguendus fum. Doctifimus meus Vintonienfis Antistes Stephanus, perinde nobiscum agi dicere solet, ut fi hic ad primum ab urbe lapidem, alius ad fecundum. et ita deinceps ad certum aliquem terminum fit strangu-Quae ergo dementia est, rem tam fragilem, et ex cuius productione tantum haurimus calamitatum, tanti facere et tam perdite adamare? Animishe instabimur pretarii spiritus animalcula, et longas inchoabimus spes, maguaque nos facturos minitabimur, cum ex tam tenui filo omnis hacc inflatio atque rerum nostrarum superbia dopendeat? Ergo cum tanta sit bonitatis exilitas in iis, quae tum ad corpus, tum ad fortunam pertinent; ab lis et animum et oculos ad coelestia et sublimia attoliamus: et σωμα, hot est, corpus, σημα (quod est sepulchrum) esse intelligamus mentis: ex quo tamen sapientiae beneficio adjuti caput proferre postumus, et supernarum rerum qualicunque aspectui adsuescere, non aliter (ut inquit Seneca) quam opifices folent, qui ex alicujus rei parum conspicuae in luce maligna inspectione, ubi oculos defatigarunt, prodeunt in apertum illustrium rerum intuitu oculos recreaturi. Hunc ad modum nisi nos sedulo exerceamus, semper cum illis, qui in specu Platonica vincti has rerum umbras admirantur, commorabimur. Plato, sane philosophorum longe religiossimus, corpora omnia rerum incorporearum umbras esse duntaxat statuit, et corpus cum affectibus suis obscurae specus et vinculorum vice esse; quo fit, ut verarum rerum aspectum perferre non possimus. Ac, ut dormientes fallacia illa fomniorum visa deludunt : itidem et nos vigilantes circumfusa haec corporum species. canem Æsopicum, qui abjecto eo carnis frusto, quod dentibus tenebat, se demersit in aquam, umbram captans quae majuscula apparebat. Ridemus item et aves ad uvas, quas Zeuxis pinxit, devolantes: et non animum adwertimus, nofinetiplos longe turpius a circumfulis his verarum

rarum rerum umbris decipi; et unamquamque rem hoe esse pretiosiorem, quo longius a corpulentia abscesserit. Socrates apud Xenophontem hoc argumento satis evidenter ostendit, omnem hominis dignitatem esse ex animo: quod simul atque is corpus deseruit, etiam carissimorum aspectum surre amplius non possumus, sed statim tumulo cadavera obruimus.

DEMET. Fac quaeso iterum audiam versus illos, quibus juvenem tibi amicum in amores prolabentem ut se contineret nuper admonuisti. Nam tale aliquid, quale auper explicasti, mihi complexi esse visi sunt.

FLOR. Nimium longe evagarer, si isthuc facerem: fed ut ne omnino frustra rogaveris, corum paucos recitabo.

Ecquid amas, qui corpús amas, nist putre cadaver, Quod tegit in paucos blanda sigura dies?
Negligis inselix animum, licet omnis in ipso Sit positus nostrae nobilitatis bonos.
Hic sapit, bic potis est rerum cognoscere causas, Et terris positus se super astra vebit.
Nec levis baec, quam adsert animo sapientia, laus est, Si rerum expendas callidus ingenium.
Non babet boc quicquam, quamvis babet omnia, majus

FRANC. Ne Demetrio nostro in amandis tuis studiis cedere videar, referam singularis illius tui carminis, quod recens composuisti, partem, hue proprie pertinentem: adeo enim ea delectatus sum, ut ad verbum tenesm: ita

enim scribis:

Quicquid luminibus vides, Et quicquid manibus tangis amabile,

Aurea qui coeli dirigit astra Deus.

Cunfte



# [ 122 ]

# Cunsta haec pulvis et umbra sunt, Et nostis brevis hujus mera somnia.

FLOR. Habeo profecto gratiam utrique vestrum: sed tibi praecipue Francisce, qui nostra haec, licet humilia fint, studia eo sis dignatus honore, ut etiam scriptionis nostrae partem ediscere ad verbum, et memoriter pronuntiare te non piguerit. Sed ad rerum explicationem redeamus. Jam vidimus quae sint fallacia et exigua admodum bona: nune breviter nobis quae vera et magna funt percurrentur. Est autem hoc commune omnibus animi bonis, ut propter excellentiam fuam hominem bonum reddant et perficiant. Horum ipsorumque altera ad ingenium pertinent, quae sunt sapientiae studia: altera pertinent ad voluntatem, quae praeclaris quibusdam habilitatibus instructa nullas habet appetitiones, nisi honestas. Et quoniam callidi rerum aestimatores, at ait Cicero, prata et areas magno acstimant, eo quod buic possessionum generi minime quasi noceri possit; merito nobis plurimi ea sola facienda sunt, quae sunt supra tempus, atque fortunam posita: qualia diximus ea esse, quae ad animum pertinent. Et ut in pristinis vestigiis quodammodo perfiftamus, verum Aurum animi credamus esse fapientiam; quod cum ex facris libris, tum ex Platone discere licet: apud quem in Phædro Socrates sic votum concipit; Amici Pan, et alii qui locum hunc colitis Dii, date mibi ut intus pulcher efficiar: et quaecunque extrinsecus babeo intimis sint amica. Divitem autem sapientem solum existimem: tantum vero mibi sit auri, quantum nec ferre nec trabere queat alius, nist vir temperans. Hoc extremum dictum puto, quod Dei sit immensa sapientia, quam nesas est optare: intemperantium nulla, vel nimium exilis: temperantium magna, et quam conveniat a Deo postulari. Veram item Potentiam, et verum Regnum existimemus, affectus habere in potestate, et barbaras cupiditatum gen-

tes rationis frenare imperio; et sic animum virtutum communire praesidiis, ut nullis possit fortunae telis debellari. Nullam turpem, aut damnosam esse servitutem ducamus, praeterquam dum divina nostri pars obsequitur affectibus. Non enim externus hic strepitus, aut fortunae fulgor, sed invicta animi virtus est, quae veram conficit excellentiam. Nemo, inquit Seneca, ex iis, quos purpuratos vides, magis felix eft, quam ex illis, quibus sceptrum et chlamydem in scena fabulae assignant. Homines si ascititiis ornamentis et fortunae mendaciis detractis aestimes, solus ille magnus est, qui erectis luminibus gladios micantes videt, et scit sua nibil interesse, utrum per os anima, an per jugulum exeat: qui admonitus corporis instare tormenta, et formidines eas quas tyranni injuria attulerit, securus illud fecum repetit,

O virgo, nova mi facies inopinave furgit.

Hinc est illud poëtae cognominis Senecae in Tragoediis:

Mens regnum bona possidet: Hoc regnum sibi quisque dat.

Et perquam appositum est, quod Plutarchus scribit; cum stulti existimant divites selices, perinde esse, ac cum pueri beatos putant nebulones miseros, cum in scena saltant aureis induti vestibus. Vera Gloria est, re ipsa niti; non pendere ex vulgi et imperitae multitudinis opinionibus. Ad eam resta et compendio, quemadmodum Socrates praecepit, ibimus; si tales esse studeamus, quales haberi volumus. Sed quoniam ea, quae ab hominibus etiam ex merito contingit, et temporum et locorum angustiis est definita, et statil quodam interitu evamescit; opera danda est, ut colenda virtute nos superis gratos essiciamus, ex qua una re solida et sempiterna claritas existit. Cur autem neaninem habere debeat magnum studium nominis sui in honorem

adducendi, infra, cum erit locus, latins explicabitur. Wera Nobilitas non est, summo inter homines nasci loco: neque is vere illustris est, cui nihil sit praeter id, quod ex bulga matris attulit. Verum, si quis magna animi contentione mentis defendit dignitatem; et solicite cavet, ne degeneri sordium hujus vitae amore natalium claritati. hoc est, coelesti animorum origini obscuritatem aliquam offundat, is demum vere et serio nobilis est. Et quoniam omnis verae nobilitatis fundamentum est virtus; quisque ea praeditus est, est praecipue nobilis. Merito itaque apud Sallustium queritur Marius de impudentia quorundam, qui cum ipsi ignavi et socordes essent, nobiles tamen baberi poftulabant, propter majorum suorum virtutes; et tamen iltud ipsum Mario non concedebant propter suum, quod sibi sumebant ob alienum. Vulgi bic error eft, nec baec nomina. (ut ait Seneca), Eques, Servus, Libertinus, sunt nata, nift aut ex ambitione aut injuria. Verum Robur est animi magnitudo, nihil praeter turpitudinem extimescentis, et indigne quodammodo ferentis se diutius intra abjecti hujus corpusculi angustias concludi; in quo nihil sit aspici dignum praeter artificis ingenium. Et profecto erumpere conaretur, nisi naturae id legibus vetitum esset, excelsus et fortis animus. Luctari item assidue cum fortuna, et non succumbere; et non modo non timide, sed etiam cupide, cum res postulat, se periculis offerre; neque mortis metu ullas defugere difficultates, quae sint cum honestate conjunctae; magni roboris, et generosi animi indicia sunt illustria: et contra, ut Poëta ajt,

# Degeneres animos timor arguit.

Vera Sanitas est, cum non labesactatur salutaris illa animi constitutio; quae sunc adesse intelligitur, cum sensus et appetitiones non discrepant a ratione: cum mens Deo paret, affectus item menti: sic, ut nulla sit in illis anticipatio, quae rationis judicium non exspectet; neque traditas aut mora, mora, cum imperata funt faciunda. Hace obedientia est. quae conficit harmoniam illam virium, quam fanitatem vocamus. Ea si desit, quantascunque corpus vires habeat, non aliter quam furiosi, aut phrenetici, Seneca validum esse ait. Et quemadmodum corpus aegrotum, dum non admittit quod suum est, multarum absurdarum rerum gignit appetentiam; ita aegrum animum vel ex hoc deprehendas, quod votorum novitate semper inquietetur, et curis distrahatur variis. Formam item hominis ex animi luce atque figura aestimandam judicavit Socrates: qui postquam diutius puerum praestanti forma silentem contuitus esset ; Loquere, inquit, adolescens, ut videam te : perinde ac exuvium duntaxat hominis fit corpus hoc, aut figura, quae digito demonstrari potest, et mens cujusque fit ipse. Formofi ergo sumus, cum nulla morum pravitas animae partium convenientiam laedit; nulla ignorationis obscuritas, aut corrupti affectus livor cum, qui ex virtutibus est, colorum vigorem inficit. Voluptas ipsa cum ex adeptione atque sensu boni nascatur, consentaneum est, ut tum maxima sit, cum id quod est optimum, parti illi, unde omnis sensus atque cognitionis vigor est, conjungitur. Deum enim beatissimum esse nemo negat; cui tamen non aliae, quam mentis adfunt voluptates: quod etiam philosophi magno consensu statuunt, dum in seipso aspiciendo Imaginem ejus fibi dat animus aeternam degit aetatem. noster, dum se sublimium rerum cogitatione et veritatis indagine pascit et oblectat. Cogitur idem interdum ob domicilii hujus ingenium quiescere, aut in rebus versari humilioribus. Sed quemadmodum radii Solis, quanquam terram contingunt, haerent origini suae; ita nobis sic terrena funt inspicienda, ut perpetuo coelestis originis memores, nos a praestantium rerum complexu divelli non patia-Falsa ergo est homineque ind'gna ea sententia, iv to undiv pronen adisos Bios. hoc est, in sapiendo nibil vivitur dulcissime. Tanquam ipsa sapientia, quae una folidi

Blidi gaudii mater est, veris voluptatibus officiat. Nemo tam mente captus est, ut etiamsi illi id integrum esset, omnibus per omnem vitam corporis voluptatibus sine interpellatione ea velit lege frui, ut nullum interea rerum sen-Sum habeat, praeter eum qui in belluis vel pueris inest: quod sane luculenter ostendit, deliciarum praestantiam ex ratione nasci. Sed quia mentis qualiscunque usus nobis est perpetuus, eum multo minoris quam oporteat aestimamus. Facta jam est de veris bonis (ut opinor) fides: et ostensum est quantum insit inanitatis in istis fortunae ludibriis. quorum fulgor exoticus atque adventitius eorum duntaxat oculos perstringere solet et decipere, qui sapientiae sunt inanes, nec se totos aliquando in rebus contemplandis perspiciendisque posuerunt. Constat item, veris et solidis illis bonis onerandum complendumque esse pectus. Nunc si pauca aliquot verba, tanquam coronidem, addiderim, columnae hujus explicationem desinam. Haec quae vere bona sunt, sapientia, moderatio, et magnitudo animi; etsi inter ea alia aliis praestant; omnia tamen ob id unum bona et excellentia sunt; quia illorum possessione atque usu, proxime referimus illud summum atque unum bonum Deum; talemque ipsa animo nostro status dignitatem conferunt, ut ille interim nihil evariet ab illa quae in Deo inest, imo quae ipse Deus est, bonitatis sorma, quae idia Ad hunc quo propius unumquodque, tanquam pulchri atque boni πρωτότυπον accesserit, hoc venustius est atque amabilius. Ex hac autem notione, quae in promptu est, evestigio consequitur; illa etsi magna, imo ingentia bona funt, non tamen prorsus et absolute esse propter scipsa expetenda, sed referenda esse ad Deum i-Nisi forte tam vecordes simus, ut hic imaginem potius, quam rem (quod quidem fine fummo scelere non fit) complectendam putemus. Multo haud dubie, imo extra comparationem, generossus atque sanctius senserunt Philosophi illi, qui in scientia aut virtute summum bonum collocarunt.

collocarunt : quam minutali illi et plebeii, quibus placuit in externis quiescere. Veruntamen eosdem ukterius progressos fuisse conveniebat, donec perventum esset ad insum omnis boni fontem Deum; unde omne aliud, quod vel est, vel bonum est, et ut sit, et ut bonum sit, habet. Nonne delectatio quam ex luce aspicienda percipimus, ipsi luci unice accepta referenda esset; si lux ejus esset generis, ut ipsa nobis una et oculos conferret, et sese pro arbitrio tum offerre, tum subducere posset? Quocirca et ipsa visionis ejus, quae beatitudo dicitur, dignitas omnis ex re objecta, hoc est, ex Deo est. Animus itaque noster, qui magnitudinis et excellentiae perpetuo atque incredibili ardore tenetur, ita secum statuat oportet: ecquidem mentis particula quaedam sum duntaxat; quamobrem omne meum bonum in te uno, magne Deus, qui tota, imo infinita mens es, agnoscendo, venerando, atque amando positum est: imo verius ipse omne meum bonum es: atque hoc ipsum quod te agnosco meum bonum esse, ideo bonum est; quia puriter tibi id, quod tibi jure debetur, tribuitur: imo hoc ipsum quod jure fit, ideo jure fit; quia tu jus atque rectum omne es. Haec procul dubio officii ratio omnino necessaria est iis, qui se serio perfici cupiunt; dum summopere vitatur illa laudis communicatio, qua mentis nostrae corruptio et superbia communiter cum Deo uti perpetuo conatur; et dum nullam in nobis partem gloriae haerere volumus. Huc fortasse pertinet, quod mystica illa amatrix in Canticis, postquam lustrata omni urbe dilectum invenisset, tenuit; nec dimisit, donec introduxiffet in domum matris suae, et in cubiculum genitricis suae. Siquidem postquam videmus Deum ipsum omnis boni fontem esse, imo solum omne bonum esse, cur non uni illi omnis boni laudem permittemus; neque unquam sistimus gradum, donce ad omnis praestantiae originem atque auctorem sit perventum? Nec vereor, ne hic procul extra philosophiae septa sim egressus: cum nihil hic

hie mihi dictum sit; quod non philosophi ipsi, si sitis prins eipiis atque institutis stare velint, sint facile confessivi. Sed Demetrius noster se (ut video) comparat ad difficultatis alicujus propositionem. Quid subhaesites, Demetri, libere essare?

DEMET. Etsi tibi de bonorum animi dignitate facila affentior; ca tamen ipsa amitti possunt. Neque enim inficiabere, saepe ex studiosis pravos fieri. Et ut perpetuo duret cum vita probitatis studium; omnia tamen videtur ipsa mors extinguere. Quod idcirco dico; quia tu visus es bonorum animi exaggerasse praestantiam, quod secus atque est in corporis suavitatibus perpetuo et aeternum permaneant.

FLOR. Fac illud tibi in memoriam redeat, quod supra dixi de animi divitiis, ut fint supra fortunae dominatum: possumus quidem nos sponte nostra deserere officium: sed ad ejus diuturnitatem hoc nobis satis esse debet, quod nihil inviti contra officium facimus. Et haud scio, an quisquam qui de principio recte de virtute sonserit, aliquando ejus studium omne prorsus deposuerit. Interveniunt lapliones quaedam etiam in praestantissimis ingeniis: sed non Nec temere obdurescit is, qui temere adest pervicacia. semel perfecte tenuit quid esset honestum. Nec me fugit, proverbio etiam laudatum illud Neronis quinquennium, quo ille toto incomparabilis continentiae Principem praestitit; post nihil unquam natura crudelius aut monstrosius vidit. Verum interdum desunt occasiones proferendae malitiae, ut dum (ut est apud Terentium) aetas, me-Ostendunt item se ingenia; sed tus, magister probibent. non nisi post aliquod tempus: ut arbores quaedam sunt, Itaque ipse nunquam Neroquae ferius fructus edunt. nem aliquem ne principio quidem vere bonum fuisse autumo, aut solidum habuisse de virtute judicium. Sed homo

stio animal est appositissimum ad simulationes; quibus facile est hominibus imponere, qui penitiores animi partes et cor non vident. Verum faciamus virtutem prorsus amitti posse: faciamus item eandem (quod tamen falsissimum est) cum vita extingui: certe tamen nunquam non sapientissimis quibusque probabitur illa sententia,

Ipsa quidem virtus sibimet pulcherrima merces.

Debet enim (ut ait Cicero) nos ipsa suis illecebris trabere ad Et quamvis extinctis nobis, ad nos fut verum decus. quidam falso putant) nihil pertineat, quid de nobis homines loquantur; nunc tamen certe dum hic vivimus (ut idem apud Caesarem in senatu verba faciens divinitus inquit) pertinet, nos tales esse, ut laudes nostras nulla unquam obscuratura sit oblivio. Sed quaestio ista pertinet ad durationem animorum; de qua nobis nonnîhil infra dicetur. In summa, si magnanimis omnis pro libertate contentio esse debet, conveniet nos libenter sidem habere iis, quae de bonorum animi praestantia sunt exposita: quandoquidem simul atque aliquis aliud praeter honestum magnum bonum esse judicat, in fortunge venit potestatem, et alieni Nihil ergo difficultatis in se habet haec perfuafio: et firmissimis est subnixa rationibus, et incredibiles parit utilitates. Ad tertiam deinde columnam adductus fui; cujus inscriptio haec erat,

#### OT NOMIZEZ OAI TA AAAQ-TPIA IAIA EINAI.

qua admonemur,

NE QUAE ALIENA SUNT, PROPRIA AUT
NOSTRA ESSE PUTEMUS.

Ex proxima rerum explicatione constitit, corporis et fortunae bona, vel bona non esse, vel certe non esse magna bona. Jam demus illa esse qualiacunque bona: sed quid hoc nos juvare potest, cum nostra non sint, nec nobis mancipio et R

nexu proprie data; sed semper pro alieno arbitrio ultro citroque ab hoc ad illum commeantia? Nostra itaque bona funt, cogitationes appetitionesque honestae. Haec libera funt; nec aliunde impedimentum admittunt. Opes, valetudo, gloria, et reliqua id genus, ideo fortunae esse dicuntur: quod nobis imprudentibus tum adveniant, tum Si igitur (ut docet Epictetus) id folum, quod tuum re ipfa est, tuum esse existimabis; et aliena etiam quae sunt, aliena esse duxeris; votis tuis (quod sane non parum est) ob/tare nemo poterit; neminem culpabis; totius vitae tuae cursus incredibilis cujusdam libertatis plenus erit. Sin errore aliquo mentis, quae aliena funt tua esse tibi persuasisti: in perpetuas teipsum conjecisti angustias: certo exspectabis quae ventura non funt; plurima tibi promittes quae ex animi sententia non sunt processura: unde protinus animi existunt acgritudines, debitum sane stultitiae tuae praemium. Tum Deum, tum homines, iniquos esse querere: aut rerum imperitos, qui non pro tuo arbitrio tui rationem habuerint: cum tamen ipse et stolidus et iniquus sis, qui, contra quam ratio postulat, quod tuum non est, tuum esse aut putaris, aut volueris. Praedium aliquod tibi vi extortum est, pecunia fraude adempta, arca expilata est: his acceptis damnis graviter ingemiscis. obsecro, nisi quia falso tuum esse existimabas id, quod re vera fortunae, et non tuum fuit? Reposcit illa quod dedit: reddidisti tu quod mutuo aut commodato paulo ante At dices, Etsi mutuo acceptum possederim; non conveniebat tamen id aut tam cito reposci, aut per fraudem vel vim eripi: idque multo indignius est, si amicus sit habitus, atque ex sinu fuit is qui fefellit. lide, an illud te fugit, nullum fuisse condictum tempus, nullum praescriptum diem ad quem redderes; quin potius rem ea tibi creditam lege, ut qua visum esset hora, et per quos, et quomodolibet repeteretur? Et quid tua refert (ut ait Epictetus) qualis sit is, per quem creditor commo datum repofeit,

reposcit, aut nomina exigit; improbus scilicetne an probus sit de reputundis ad te missus nuntius? Extra enim causam haec funt: in fortunae, quae credidit, arbitrio haec posite funt: tu tantum nomina aequo animo expedi. Alius te fortasse, etiam nullo tuo merito, vituperat, et existimationi illudit: alius in exitium tuum, pessundatis humanitatis legibus, iracunde incurrit. Hic tu protinus excandesces, quod jamdudum honores tibi ab omnibus deberi, adeoque et eos tuos esse tibi persuaseris: quare illum, qui non defert, aut qui obsistit gloriae, aut claritatem oppugnat, pro hoste et plagiario habes: nec consideras, id quod petebas, ex corum numero, quae extra te, quaeque aliena funt, esse: eoque inconsulte et temere abs te factum, qui aliena, et quae incerti sunt eventus, certo exspectaris. Hic te ut stupidum aut deformem irridebit: quid tum? Ille contemnet ut inopem, aut ignobilem: quid tum? Alius infamabit, et ad plebem traducet: quid tum? Num tu adeo confilii inops es, ut propterea teipfum totum ira conflagrare patiare? et non potius aliena fruere improbitate atque insania? Ita fortasse illi apparet ; loquitur ut sentit. Nae tu ridiculus es, si idcirco succenses, quia ille non pro arbitrio tuo de te statuit, nec tanti te facit quanti tu tibi videris, aut quanti fieri postulas. Num in manu tua est, rerum imagines in illius cerebro conclusas sic conformare, atque alienas cogitationes in eam syllogismi formam disponere, ut inde, si superis placet, anoteles aliqua, et necessaria laudum tuarum assensio exsurgat? Hunc dominatum in cogitationes ne Deus quidem ipse sibi sumit, Proficiscuntur (fateor) injuriae a stultitia. Sed num illud in arbitrio tuo est, ex stultis sapientes reddere? Hoc vix in te ipso praestas: vide sis tunc, qui id in alio possis. stultis autem quid est exspectandum, praeter stulta et iniqua? Legum metus, et poenarum acerbitas, reprimit interdum erupturas alioqui injurias, hoc est, stultitiae fructus: verum arborem, aut radicem, hoc est, stultitiam tol-R 2 lerç

lere nequeunt. Socrates, apud Xenophontem, in eiusmodi offensionibus aliam quandam leniendi animi rationem at-Is cum amicum quendam indignabundum conspexisset, causam est percontatus. Tum ille prolixe questus est apud Socratem de quodam non ita pridem a se officiose salutato, qui tamen videns et prudens officium non agnovisset, neque resalutare sit dignatus; quin potius contemscrat, quamvis vetus alioqui sibi necessitudo cum eodem intercessisset. Es, inquit Socrates, tu somacharis, propter quod te plurimum gaudere operteat, ut qui alio officiosior et humanior sis inventus? Ad hanc normam debemus nos improbitates et injurias alienas in nostrum commodum convertere. Cato ille Censorius dicere solitus est, Stultos sapientibus majori emolumento esse, quam contra sapientes sint stultis : propterea quod saplens inspiciendis fatuis facile videt, quam pudendi sint illorum errores: coque sedulo cavet, ne quando similis corum fiat: sed stulti non eo sunt sensu, ut ex sapientum vel sermone vel exemplis fructum aliquem capere possint. Sed ut ad suum iter calamus aberrare incipiens revocetur, familiaria et quotidiani usus exempla tractemus. Vocaris ad convivium vel epulum, ubi tibi locus ex dignitate tua non conceditur; is inquam quem vel genus, vel opes, vel ingenium, vel virtus, vel meritum, vel alia quaecunque tua excellentia, propter quam tibi places, requirit. Alius, qui tecum comparandus non apparet, accumbit honoratius, tibi praelatus est. Pulsas item fores aedium principis, aut alicujus primarii viri: non admitteris; negligeris: interea superveniet homo teruncii, cui mox et ipsum conclave patet. Hic tu indignabere? Nescis quanti hic facilem sermonis vel aedium aditum, aut ille potiorem in accubatione illa epulari locum emerit. Alii cognatio intercedit cum aedium domino, aut convivatore illo: alius mercedula adductus se praebuit ministrum sceleris: alius adulatione, alius perjurio, alius arcano, et saepe turpi ministerio, ad ejusmodi gratiam atque

que honores scandit : et tu, qui nullo tali obsequio vel ratione principem, vel convivatorem demerueris, nec maleficium ullum ejus gratia faciundum fusceperis, paria cum illis, qui quo jure, qua injuria, vel demeruere, vel suscepere, exspectabis? Cum in forum cupediarium, aut macellum venis; si non avem, olus, aut cupedias domum aufers, ut illi qui pecuniam dedere; te qui nullam dederis. non nisi mente captus sis, ea res male est habitura. ergo tibi aegre est, si in re aliqua, pro qua pretium non dederis, ille tibi antepositus est, qui pretium persolvit? At tu fortasse, tecum interim mussans, virtutes tuas aut alia quaedam tua merita, quae tibi majora videntur, jactas apud temetipsum, propter quae nihil non tibi deberi arbi-Illud tecum etiam expendas velim, cum te in forum contulifies, gamaros aut turdos in coenam comparaturus, num eo gladiolum aliquem quem domi habebas egregie fabrefactum, aut phaleras, aut exquisitae suavitatis citharam defers, et non potius nummos quorum usus est eupedinariis? Ita ille, a quo te injuria spretum quereris, non virtutibus fortasse, sed certis quibusdam obsequiis tibi negatos largitur honores. Sed tu rursus hoc vitium esse dices; et improbitatem causabere ejus, qui virtutis rationem primam non habuerit. Primum virtus non curat ejusmodi praemia: deinde fortasse majora tua esse merita apud te statuis, quam sint re ipsa: postremo, ut ille improbus sit, tu te in praesentia non ad illum conferebas, ut illius castigares vitia; sed vel ut coenares, vel ut aliquem, qui cum tibi agendum erat, convenires. Videndum quoque hic tibi est et illud, illius esse vitium, non tuum : eoque te angi non oportere cura ejus rei, cujus directio Sed certe quod male te habet, si te penitus excuties, est tui contemptus.

DEMET. Vere ilitusmodi considerationes magnum habent in omni vita usum. Vidi et ego saepe magistratus, non non tam profanos, quam sacros et Antistites, qui beneficium, et sacrarum curationum doctrinaeque stipendia, multo facilius conferant in lenonem aut propinquum alicujus scorti, quam in praestantissimos viros, et ad sungendum munera tam publica quam privata appositissimos.

FLOR. Et tu Demetri, qui nuper, fretus ista formae dignitate et suavitate ingenii, operam nonnihil amoribus dare visus es; incidistine aliquando in mulierem, quae. Thersitem aliquem tibi praetulisset, quaeque nullius pretiinebulonem per saxa et per ignes esset secuta?

DEMET. Diu est quod istue militiae genus deserui, ipseque me rude donavi. Vidi tamen prosecto nonnullas ejus ingenii, easque et formosas, et loco satis honorato natas, quae procos vel Helena dignos sastidirent: quas nec munera, nec preces, nec tinstus viola pallor amantium (ut Horatii verbis utar) curvasset: quae tamen eaedem miserum aliquem et desormem homuncionem; eumque vel morbo quem populariter Gallicum vocant obnoxium, vel podagricum, nulla samae ratione habita, tantum non adorarent.

FLOR. Quid causae fuisse putes, nisi sortasse quod merita quaedam antegressa essentia estentia quaedam essentia essentia utrobique ingenii a temperamento vel ab astris profecta, quae mentes et assectus alio, quam sperari posset, derivaret; et essectut Mopso Nisa daretur? Insipienter ergo admodum faciet, qui ob ejusmodi ineptias angetur; aut qui alienum assectum, eumque natura sua vagum, temereque descris solitum, in se traducturum sibi promiserit. Plurimum itaque inest sapientiae in ejusmodi cogitatione, quae solerter inter appetendum ponderat, quid nostrum sit, quidque alienum. Hic nobis mirisice imponere solet caecus nostri amor. Nam, quia

quia fi qua in nobis inest (inesse autem nemo non putat aliquid etiam magnum) vel corporis vel ingenii dos, pro eo quo nos ipsos amplectimur affectu, cam magni pendimus, semper in oculis serimus: neque hoc contenti, itidem ab aliis sieri, aut certe sieri debere existimamus: nec illud nobiscum expendimus; alios interea suis quibusdam non absimilibus ad suam ipsorum excellentiam cogitationibus pertinentibus, non secus atque nos in nostris esse occupatos. Siquidem non minus aiii sibi et cari sunt et placent, quam nos nobis et cari esse et placere soleamus.

\*Η μῶνοι φιλίνσ' ἀλόχυς μερόπων ἀνθρώπων Ατρώδαι,——inquit Achilles: hoc est, Uxoresne suas soli ex mortalibus ardent Atridae.——

Ex hac agnitione corum quae nostra non sunt, reprimitur vulgaris hacc superbia, quae ex forma, viribus, opibus, aut natalibus existere solet. Notum est illud,

Fastus inest pulchris, sequiturque superbia formam.

Alius illud secum reputat,

Ast ego Cecropides:
qualis fuit et ille apud eundem poëtam,

---- Inflatus plenusque Nerone propinquo.

Graecis item proverbium est, τίκτει κόρος μὲν ὕδριν ἀπαιδευσία δὲ μετ' ἔξισίας ἄνοιαν. Quod est, Parit fatietas ferociam: et imperitia, si potentia sit adjuncta, infaniam. Verum (ut Epictetus ait) si equus, qui forma, viribus ac cursu valet, superbiat, rationis aliquid subesse apparet: sed si equi dominus eo nomine sibi placeat, et de se magnissice sentiat, ridiculus erit; cum in equo, non in domino, dotes illae insint, propter quas supercilium attollit. Non secus sane corporis et fortunae bona non nostra sunt, sed animi sapientia et virtutes. Sic vitis propria virtus est ubertas, non alligari ligari aureis viminibus. Equi item robur et agilitas ; non sella aut phalerae : gladii, aciei subtilitas et firmitudo : non baltheus deauratus, aut vagina gemmis distincta: navis, velocitas, forma folida et tractabilis: non argenteum rostrum, aut tutela ebore caelata. Ouare si superbire aut animo inflari fas effet; id tum faciundum foret, cum nobis conscii sumus alicujus rei praeclarae, quae ad animum pertinet : cujulmodi est, perpetuo agnoscere et revereri aeternam illam divini numinis maiestatem: nihili pendere hujus vitae suavitates: mortem non magnopere existimescere: bene mereri libenter de quovis, cum occasio datur: non commoveri injuriis: animo non efferri ob ullam ex-Verum, quia sapientiae ratio, et modestiae cellentiam. item respersa est per omne officiorum genus; stolida illa et intemperans animorum inflatio locum illic non invenit. ubi vera virtus habitat. Ex codem item fonte adjuvatur ille animi candor; cujus cursus in nobis debet esse perennis. Videbis plurima adesse aliis, quae nec ipse tibi dare possis, neque tibi sint a quoque exspectanda. Huic erit ingenii aut eruditionis excellentia: illi natalium claritas et ditionis amplitudo: illi opes et formosa uxor: illi laudes ex rebus domi, vel militiae gestis. Nihil est quo hic cuiquam invideas, cum multis aliis de causis, tum ob banc, quod intelligas ea commodata esse, non propria eorum qui possident: quamobrem illi se tibi illis nominibus praeserre non possunt: quod si faciunt, jam ipsi se humiles et miserandos efficient, et plane indignos quibus invideatur; ex eo quod gravis illos jam corripuerit stultitia, qui ob exilia et non sua bona intumescant. Tu contra persistis excelsior in tua magnitudine, qui illud animi bonum possides (hoc est, exilium rerum contemptum sapientem) quo non aliud praestantius homini contingere potest, et in quod fortuna jus non habet ulium. Merito itaque et facile fidem invenire debet haec tertiae columnae doctrina; cum nihil illa tradat, quod non omnium, qui vel fenfus communis munis aliquid habent, confessione sit comprobatum. Post se nobis obtulit columna quarta; cui haec inerat sententia.

ΑΙΣΧΡΩΣ ΚΑΙ ΜΑΤΉΝ ΠΑΡΑ ΤΩΝ ΕΞΩΘΕΝ ΤΗΝ ΗΣΤΧΙΑΝ

AITH E E I Z.

Hoc eft.

TURPITER ET FRUSTRA AB EXTERNIS RE. QUIEM PETES.

Tam oftenfum est, oportere flagrans perficiendi sui studium adesse. Ostensum est item, et quae vera sunt bona, quibus quod volumus effici possit: et quae sunt, quae quamvis bonitatis aliquid habeant, nostra non sint. Jam jure proxime sequitur admonitio; ne, contra quam passim fit, tantum operae ponamus in quaerendis illis externis et alienis bonis. ex quibus nulla unquam futura fit animi expletio aut fatu-Eoque intelligendum est, plane animo intrinsecus esse quaerendum id, unde tranquillior effici queat; et in mentis penetralibus id positum esse, unde absoluta requies sit exspectanda. Est autem in promptu quadruplex ratio, cur animus ab erraticis istis et mendicis excursionibus cessare, et domi suae se continendo, inde unde petenda sunt vera bona quaerere debeat. Primum, quod plerumque tam stulta sunt nostra vota, ut ea, quae vel corpori, vel animo, vel interdum utrisque sint nocitura superos flagite-Rem hanc Juvenale non facile alius melius expli-. cavit: ita enim scribit:

----Nos animorum

Impulsu, et caeca magnaque cupidine dusti, Conjugium petimus, partumque uxoris: at illis Notum qui pueri, qualisque sutura sit uxor.

Profert deinde exempla et ruinas maximorum Principum, S quos quos fortuna in hoc altius extollere visa est, ut postea gravius praecipitaret.

Quid Crassos, quid Pompeios evertit, et illum Ad sua qui domitos deduxit stagra Quirites? Summus nempe locus nulla non arte petitus, Magnaque numinibus vota exaudita malignis.

Profert item duos oratores, alterum Graecae, alterum Romanae facundiae longe principes; quorum utrumque

Largus et exundans leto dedit ingenii fons.

Fabulantur poëtae de Theseo, ut iratus inter alia de Neptuno avo optaverit, Hyppolitum filium a noverca stupri accusatum perdi: quod dum impetrasset, post, ubi falsum novereae crimen patesactum est, in maximos luctus incidit. Jure igitur, ut est apud Horatium,

Terret ambustus Phaeton avaras Spes, et exemplum grave praebet ales Pegasus terrenum equitem gravatus Bellerophontem.

Animis autem officere indulgentiam fortunae, notius est quam ut multis explicandum sit verbis. Nemo nostrum tam feliciter natus est, ut non plurimum sit illi stultitiae ingeneratum: fortunae benignitas adjuncta plane ex stultis insanos facit. Quam prudenter poctae dictum est,

Nescia mens hominum fati, sortisque suturae, Et servare modum, rebus sublata secundis.

Quam item apposite dictum est Horatio, Fortunaque dulci ebrius. Praestat itaque non raro fortuna tenui et obscura, quam opulenta et illustri uti: nisi forte nos ea habeat dementia, ut probine, an improbi simus, nihil interesse putemus. Istud si bonis contingit, ut fortunae illecebris frangantur; prosecto qui malis addit opes et gloriam, is sebricitan-

febricitantibus ministrat vinum, biliosis mel, eceliacis opsonium. Suppeditant hic annales exemplorum vim insinitam. Sed quid opus est annalibus, cum ipsi nostris oculis quotidie cernamus, ad quantam passim voluptatum et
vitae insolentiam eos deducere soleat fortuna, quos amanter amplectitur? Omni igitur tibi pede (quod aiunt) est
standum, ubi illa blanditer arriserit. Timeas Danaos, et
dona ferentes. Imo (quod de amore sugitivo Moscho
dictum est)

—— Καὶ ἢν ἰθίλησε φιλᾶσαι, Φεῦχε· κακὸν τὸ φίλαμα, τὰ χάλεα φάρμακον ἔντί. Ην δὲ λίγε, λάθε ταῦτα, χαρίζομαι ὅσσὰ μοι ὅπλα. Μήτι Ͻίγης πλάνα δῶρα τὰ γάρ πυρὶ πάντα βίθαπται.

Quod si oscula tentet,
Oscula prava procul fugias, sunt labru venenum.
Cuncta precor capias, tibi do mea, dixerit, arma.
Dona dolosa cave, tota baec ferus insicit ignis.

Deinde et illud molestum est, quod saepe optamus quae sunt pugnantia, et copulari nullo pacto queunt: ut cum quis magnam vitae partem vult in conviviis, et libidinibus, atque inter citharas degere, et nihilo minus praestans in philosophia, aut re militari haberi. Hac de re non incommode nos admonet apologus ille de corvo; quem arbori insidentem vulpecula ad radicem posita falsis laudibus sinsavit, atque impulit ut de cantu etiam cum cygno certaret. Corvo dum canere occipit, praeda, quam ore tenebat, decidit: quam mox arripiens vulpecula, corvi glorioso irrisit conatus. Finitimam sententiam complectuntur versiculi quidam, qui adolescenti mihi lecti sunt; quos tamen non satis sideliter custodivi. Sed hi sunt, vel non longe diversi:

Rusticus ex malo dulcissima poma legebat, Unde dare urbano dona solebat hero.

S 2

Αſŧ

## [ 140 ]

Aft berus illettus fructus dulcedine, molum
Transtulit in laribus proxima rura suis.
Sed guia malus erat senior, traustata repente
Aruit, et proles cum genetrice perit.
Tunc sua tristis berus sera vota improba dumnans,
Ulterior fructus spes ubi nulla suit,
Et merito et superum justa mibi contigit, inquit,
Hoc, cui non suerat carpore poma satis.

Nam ut in disciplinis pleraque sunt enuntiata, quae per disjunctionem prolata manifestam praeferunt veritatem; eadem si conjuncte enunties, absurditate rerum aures continuo offendis: ut si vel luce, vel tenebris aëra compleri dicas, res nullam admittit dubitationem: si et luce et tenebris una compleri dicas, statim te omnes hominum coetus sunt cum irrisione explosuri. Ita in moribus multa separata consistunt, quae frustra copulare studeas. est quod sacrum Evangelium dicit, Neminem simul posse duobus dominis, hoc est, Deo et Mammonae (est vox hacc a Judaica lingua ducta) infervire; Christo et hominibus Hinc est quod laudes et praemia volumus sine labore: in tumultuosa hac mundi parte degere sine cura: homines esse, et perpetuo hic vivere: sapientes simul et amatores esse; et Christiani et scelerati. Hic semper nos ponderare conveniet, quid postulet decorum; ut summopere vitemus stultam hanc pugnantium rerum cupiditatem. Sunt pleraeque res, quarum in naturis nulla sit pugnantia; quae tamen ipsae ideo ad conjugationem duci non possunt; quia vel vita brevis est; vel infirmitas humanae facultatis est tanta, ut vel artium percipiendarum, vel munerum explendorum varietati, aegre sufficiat. Non enim magna et interior philosophiae cognitio respuit multarum linguarum peritiam; imo plurimum ab ea adjuvatur. Nec medicina et poetica pugnant : nec fortasse pontificatus et sceptrum. Verum haec non facile in eodem invenias: propterea quod ea fit praeclararum artium ac illustrium munerum in homine difficultas, ut singulae prope ut integrae consistant, totum sibi vindicent animum. Poëta assidue se abdit in nemora et specus, inter Musas versans. Medicus corporum nostrorum lapsionibus pervestigatis, remedia comminiscitur. Pontisex totus est in animorum curationibus: ad quas ex tranquillae contemplationis portu subinde egre-Profanus magistratus de civilibus causis cognoscit, et in praesentis vitae rationibus versatur. Quo fit, ut cum nemo alterutrum plene praestare possit, superfluo sibi quis utrumque usurpet. Et hic ergo contrahenda est votorum immensitas, et intra quosdam rationis terminos includenda. Postea et illud considerandum est, nos saepissime frustrari illis spebus, quas tam ardenter et ambitiose feouimur. Ouis nostrum tam stupidus est, ut ignoret, verissimum esse, quod ait Homerus,

Αλλ' ή ζεῦς ἄνδρεσσε νοήματα πάντα τελευτά.

Hoc est,

Jupiter baud semper facit ut potiare cupitis.

Verum nt eventus ex sententia (interdum quod sit) procedat, atque optatorum pars aliqua contingat: usu venit tamen saepe, ut rursus opinione celerius auseratur; imo ut longe in diversum cedat, et gaudium breve in sempiternum luctum convertatur. Celebratissimum est illud apud Herodotum, et apud Plutarchum item, Solonis ad Croessum responsum. Rex ille ob opulentiam incredibilem existimabat se a Solone praedicatum iri beatum. Verum ille, cui semper fortunae inconstantia (quod sapientis est) ob oculos erat, pronuntiavit, Neminem ante hanc vitam exastam beatum dici posse. Quod postea stelidus Rex a Cyro bello victus et captus, usu ipso verum esse comperit.

- Regem

Regem pertranseo Ponti (ait Juvenalie)

Et Croesum, quem vox justi facunda Solonis

Respicere extremae justi spatia ultima vitae.

Neque tamen propterea jure cum fortuna exposulare possumus: quandoquidem, ut proverbium habet, improbe Neptunum accusat, qui bis naufragium facit. Quis nostrum non periculo suo doctus est, quam levis, quam lubrica, et quam denique perfidiosa sit illa? Quem non illa bolo etiam aliquando e faucibus erepto delusit? Et nos ulterius ab eadem quicquam certo exspectabimus? depingi solet, et ita vulgo apparet, propter iniquissimam munerum ipsius distributionem. Sed certe non illa caeca est; sed nos, qui compertum habentes illius ingenium quicquam illi confidimus: perinde itaque facimus, ac si caecus in eum qui videt impingens videntem caecitatis insimulet. Sapienter itaque Senecae scriptum est, Ludos facere fortunam; et in bunc mortalium coetum bonores, divitias, gratiamque projicere : quorum alia inter diripientium manus scissa sunt; alia infida societate divisa; alia magno detrimento accipientibus fuerunt; quibusdam aliad agentibus inciderunt; quaedam quia nimis captabantur amissa sunt. Nulli, cui rapina feliciter cessit, gaudium diu duravit. Itaque cum in theatrum ab ea spargi munuscula vides, suge. Nemo manum conseret cum excedente : nemo feriet exeuntem : circa praemium rixa est; demus raptoribus locum. Sed adhue restat haec omnium potissima doctrinae hujus ratio. Fac tibi asse Tantali opes, vel Arabum gazas: fac terreni orbis esse imperium: fac virgulam illam esse divinam, omnia pro nutu suppeditantem: non tamen sic cupidinum hiatus, aut egestatis lacunae compleri poterunt : non desideriorum restingui ardores; quin potius adauxeris: et quantacupque fiet accessio, erit quod dici solet, τῶ ἐλαίω πύρ σδεννουειν, hoc est, ignem oleo extinguere. Vides id quod ait Cicero, Homines his rebus circumfluentes maxime desiderare quae habent.

Dent. Siquidem ut scabiosum membrum semper eget srictu; ita cupiditas nunquam satiatur. Hujusce rei rationem si requiris; illud tecum reputa, animum incorporeum esse; adeoque ex verorum tum entium tum bonorum genere: quapropter hunc non magis externis bonis (quae supra verarum rerum umbras esse docuimus) expleveris; quam vacuum et esurientem ventriculum eo epulo, aut πανδαισία, ubi omnis generis depista duntaxat esculenta apponantur. Tantum tibi sit auri atque gemmarum, ut ea pedibus conculces, ab ea ipsa luxuria majora semper discere concupisces. Et, quemadmodum Narcissus, ad sui umbram in sonte visam inhians,

Speltat inexpleto mendacem lumine formam, Dumque sitim sedare cupit, sitis altera crescit.

Ita quicunque spem sine corpore amat, a redivivis cupiditatibus, atque aqua intercute, cujus sitis perenniter renovatur, est detentus. Alexandrum illum, cognomento verius quam re Magnum, illacrymasse fertur, cum audisset Anaxagoram de mundorum multitudine disserentem. Fletus causam ab amicis rogatus, Non videor (inquit) vobis merito siere, qui cum mundi sint plurimi, nondum unius sim fastus dominus?

Æstuat infelix angusto limite mundi, Ut Gyarae clausus scopulis, parvaque Seripho.

Cernere est et actatis nostrae Monarchas, divina humanaque miscentes regnandi libidine, hoc est, ambitionis explendae gratia. Non vident majus jam onus humeris suis impositum esse, quam sint serendo: eoque potius rationes quaerere debere, cur alios in oneris partem aliquam admittant, quam tam iniquis et crudelibus modis imperium propagare. Non debent magistratus suis deesse, cum vis externa adhibetur: sed cavendum est, ne sub praetextu juris, cupiditati aut privatis rationibus serviatur. Ergo, quod Seneca praecipit, oportet spes effrenatas, et animum nunquam praesentibus aut suis bonis contentum, sed semper in futura entinentem, velat sub vinculis babere; et id agere, ut divitias, voluptates, et bonores, et quaecunque in expetendis baberi solent, a nobis ipsis potius, quam a fortuna petamus. Sibi confidat animus, seipso gaudeat, sua suspiciat, recedat quantum potest ab alienis, ut se sibi applicet: illud quod est apud Plutarchum persuasissimum habens, non magis animorum molestiam fortuitarum rerum affluentia levari; quam calceo aureo articularem morbum, aut annulo rediviam, aut diademate capitis dolorem. Sed, cum a natura nobis tributum fit, ut vitam hanc tucamur: atque haec tutela fine externarum rerum usu consistere non possit; tantum hoc praecipitur, ne immodice et cupidius ad externa efferamur, tanquam illinc saturitas aut requies aliqua animi veniat. Tantum quod aequum est moderate speremus, ad ea etiam quae iniquissima sunt nos comparantes. Hoc certe magni est animi, magna ista contemnere, et mediocria malle quam nimia. Naturam sequamur ducem, quae sane paucis et parabilibus contenta est. Fines quosdam frugalitatis ipsi nobis constituamus: aliis suas copias, aut excellentias istas vulgares minime invidentes. Neque enim uni alicui superi omnia concedunt: sed, ut de Achille dictum est Homero.

Τῶ 8° ἔτερον μὲν ἔδωκε πατὴρ, ἔτερον δ' ἀνένεὐσε ; Quod est,

Annuit boc illi divum pater, abnuit illud.

'Nec immerito Platoni placuit illud Hesiodi, Νήπιοι εδδ' Ισασιν δσω πλίον ήμισυ παντός

> \*Οὐδ' ὅσον ἐν μαλάχη τε χ ἀσφοδέλω μέγ' ὅνειαρ; Ηος est.

> Insipiens toto quanto plus dimidum sit Nescit, et asphodeli quae sint vel commoda malvae.

O vitae tuta facultas (inquit Lucanus)

Pauperes angufique lares: ô munera nondum

Intelletta deum.

Quod si non gravabimur ab externis, hoc est, illis quibus vera religio ignota erat, frugalitatis exemplum sumere; audiamus eundem poëtam, Catonis, magni plane spiritus et ingenii hominis, mores nobis describentem.

— Hi mores, baec duri immota Catonis
Secta fuit: fervare modum, finemque tenere:
Naturamque sequi, patriaeque impendere vitam.
Non sibi, sed toti genitum se credere mundo.
Huic epulae, vicisse famem: magnique penates,
Summovisse hiemem tecto: pretiosaque vestis.
Hirtam membra super Romani more Quiritis
Induxisse togam: venerisque buic maximus usus,
Progenies: urbi pater est, urbique maritus.
Justitiae cultor, rigidi servator bonesti:
In commune bonus, nullosque Catonis in actus
Irrepsit, partemque tulit sibi nata voluptas.

Multum sane apposite Horatius auream dixit Mediocritatem: quae tamen eadem ita accipienda est, ut ad paupertatem potius, quam ad opes vergat. Et, ut res nostra omnis sit in vado, etiam dum pauca illa et parabilia consectamur, non inutile suerit, nihil nobis unquam suturum polliceri, nisi illa Homerica moderatione adjecta,

Α"ικε θεοίχ' εθέλωσι τον θρανον ευρύν έχοντες ;

Diis ita visum fuerit quos gestat Olympus.

Navigantes ita demum se in portum perventuros considunt, si per ventos liceat: ita et tu omnibus in rebus, si sapis, fortunae verebere inconstantiam: et quae tibi laeta videntur (ut Nasonis verbis utar) dum loqueris, sieri trissia posse puta. Repentini enim et inopinati casus provertio de la consideration de la consideration

bio huie, Multa inter os et offam, fecerunt locum. Quo circa sapiens (ut ait Seneca) nibil sibi promittit de fortuna : sed dicit, Navigabo, nisi quid inciderit: Praetor siam, aut Conful, nist quid obstiterit. Hoc sapientis est, non casibus. sed erroribus hominum liberari : 'quod ille multo sit aequiore animo, postquam fuerit destitutus, qui sibi successum non promisit. Consequens ergo est, ut angustae spes, quantum attinet ad praesentis vitae facultates, plurimum pracfidii afferant contra timores, aegritudines, caeterasque id genus animi infractiones. Sunt equi nonnulli usque adeo alacri et vegeta temperatura, ut, si iis in itinere faciundo habenas remittas, ipli se nimia celeritate conficiant: ita et nos nihil est quod celerius ad animi molestias pertrahat, quam votorum nimietas: dum nunquam iis quae adsunt contenti, semper ad nova et majora cursu infrenato dementer proruimus. Vultis vos nostram adversus Deum iniquitatem, et ingratos animos manu prope ipsa contingere? Qualem vos eum beneficiarium, et quibus tandem dignum esse praemiis statuitis; cui, cum multa et plurima etiam gratis acceperit, injuriae loco est plura accipere potuisse; qui semper ad accipienda inhiat, acceptorum oblitus? Tales profecto nos effe diffiteri non possumus : ut quibus perpetuo futura et aliena plus placeant, quam praesentia et nostra. Sed quid ego diutius in hifce sermonibus versor; cum ea hic se passim offerat rerum copia, ut usu ipso comperiam, non minoris ingenii atque curae rem esse, ampla et dissusa concinne contrahere, quam quae per le sterilia et angusta sunt argumenta, copiosa et florente oratione, dilatare atque amplificare. Et profecto jam claudenda mihi foret inscriptionis hujusce explicalio, nisi interca dum calamus ipse velocissime properat, nova quaedam, nec ca contemnenda (ut mihi videtur) ratio animum subiret, cur nunquam exspectando et desiderando animis pendere debeamus.

FRANC.

FRANC. Superior quidem disputatio, ets subtilior paulo visa est, plurimum tamen placuit: haec vero, quae in praeceptis posita est, quod propius animorum curationem attingat, vix credas quantopere nos delectet; quare ne disferas novam istam rationem proferre: de te nihil quod non sit utile exspectamus.

FLOR. Natura duce ad hoc ferimur, ut, si qua in nobis vel animi vel corporis deformitas infit, eam accurate contegamus; ne, si prodita sit, nostri existimatio, aut collecta prius gratia minuatur. Hinc est, quod etsi re ipsa divites non sumus, amamus tamen eo cultu incedere, qui divitias potius, quam paupertatem indicet. informes et decolores, quae gratiam captant amatorum, se comunt, colunt, et fucant studiosius. Et ~qui indocti funt, in hominum coetu et docti haberi petunt, clamo-In fumma, ostentamus ea unde laus, et fius disputant. celanius libenter unde vituperatio, aut nominis obscuritas, oriri possit. Attamen nescii et ignari praestantiae animi tueri opinionem, id quod fuit multo amplius et pudendum et celandum, inclusam pectore miseriam, bonorumque omnium inopiam, aperte et impudenter in cupiditates proruentes ad folem educimus; et, quod forices folent, nos nostro indicio quales simus prodimus. Non est insigniter divitis, parvas utilitates et exilia lucra consectari. is, cui domi in vinaria cella magna lectissimi vini copia est reposita, vappam aliunde quaerit. Qui assidue et cum lubet inter infignes formas versatur, non capitur vulgari aliqua specie. Qui exquisite musices est peritus, indoctam et numeris vacuam cantionem contemnit. Carolus Caesar (ut auditione et sama accepi) cum nuper Veneti obtulissent, se illum, si vellet, conscripturos inter patritios suos; Satis, inquit, hucusque putavi mihi esse ad generis nobilitatem Austriacam domum; quo fit, ut istam westram accessionem non magnopere morer. Perspicuum T 2 quidem

guldem est hoc, et in vulgari prudentia positum, Neminem eas res magnopere aut admirari, aut exambire, quibus jam abundat: sed contra, suspicit quisque et quaerit Quoties ergo nos vel voluptates, vel opes, auod deest. vel honores extrinsecus quaerimus, nonne proferimus manifesta avidi atque egentis animi signa? Docemus homines, res nostras, sine externa ope, non consistere : et magnitudinem non recta affectantes, parvitatem nostram ostendimus. Quod potest esse illustrius et certius documentum inopis, mendici, dissipati et disgregati animi; quam furiolis cursitationibus nunc huc nunc illuc deferri, nunc hoc nunc illud forinsecus flagitare, seipsum perperuo fugere, sui contubernium ferre non posse? Nonne haec satis declarant, nos plurimarum rerum domi laborare inopia, atque intra animi nostri conclave molestum quendam fumum pravarum cupiditatum inclusum, qui nos perpetuo extrudat ad externa? Et certe, ut in morbis, cum corpus non admittit quod proprium est, multarum absurdarum rerum gignitur appetentia; sic animus, qui suis bonis non capitur, variis et insanis curis distrahitur. Ergo nos mendicitatis hujus abjectae pudor quidem generosus habeat; et formarum, honorum, voluptatum, atque opum vulgarium contemptu animoso, ostendamus esse nobis domesticam quandam opulentiam, quam certe cum volumus reprae-Quid mihi opus est honoribus tuis, sentare possumus. fortuna, cum ipsa animi virtus etiam superis me honorabilem efficiat? Quo mihi forma aut voluptas aliqua tua, puella? Nihilne mihi formae est in sapientiae splendore, atque affectuum omnium symmetria? Nihilne pulchritudinis est numini, quod ipsa pulchritudo est, quam animo conclusam circumfero? Nullumne pretium est nativo mentis decori? Nullane voluptas est praeter hanc, quae nobis cum suibus et asinis est communis? Illud non est divitiae seipsum habere? Imo Deum, immensum illud bonorum pelagus? Sed quid façio? Semper quo fixius contemplor excurlum

excursium aniani, hoc invenio majorem in eo inesse vanitatem. Num mendicus a mendico egestatis levationem petam, et demens e pumice aquam postulabo? Egent et illi, unde satietatem peto. Nec Regibus, qui tibi opes largiuntur, desant suae egestates: nec formis, quae tibi falso voluptatem promittunt, et quibus potiundis beatum te fore speras, desunt sui dolores: mendicant et illae, miferae sunt. Quocirca frustra extra animum tuum, aut aliunde quam a Deo, qui nunquam non intimus, idemque, nisi tu nolis, suavissimus est, quietem requires. Sed, ut est in aureis illis (quae vulgo Pythagorae dicuntur) carminibus,

> Τλήμονες διτ' άγαθῶν πελάς ὄντων ωκ ἐσορῶμεν; Hoc est.

Hac bona, quae petimus miseri (nec cernimus) adsunt.

Bene profecto dictum est Aristoteli, hominem qui solitariam vitam degeret, aut belluam effe, ut qui propter sensus inopiam incommodus et ineptus effet ad convictum; vel Deum, ut qui animi intima quadam magnitudine fretus, turbae non egeret. Quod idcirco retuli, ut intelligatur; quemque ut praestantissimus est, ita minime de externis esse solicitum: et contra, perpetuam curarum varietatem ad mentis inopiam pertinere. Divorum est (inquit Socrates) nullius cujusquam rei indigere; bominum, qui ad eos proxime accedunt, quam paucissimorum. Idem, cum aliquando in foro magnam venalium rerum et varietatem et copiam conspexisset, comiti, O Jupiter, inquit, quam multis non Nimirum erat illi dives animus, et regnum quoddam domesticum, quod omnia suppeditaret, multo splendidius eo, quod in media copia esurit. Diogenes servum, qui aufugerat, neglexit revocare: cumque ab amicis rogaretur, cur id faceret; generose respondit, Indignum esse illum posse carere Diogene; et contra Diogenem absque illo

illo vivere non posse. Anaxagoras quum renuntiatum esset illi de exilio, et quod perpetuo carendum foret Athenis; et Athenae (inquit) me perpetuo funt cariturae. quos commemoravi viri humiliores videntur (quanquam nunquam est humilitas rerum, ubi adest sapientia) quam ut imitari debeamus; (solet enim vulgo irrideri philosophica professio) attamen propter nostrum commodum debemus amplecti libenter eas rationes, quae nobis animi magnitudinem, camque et fecuram et tranquillam largiun-Mendicitatem hanc si dedignari atque semel deponere possemus, nullae existerent inter homines simultates. et turbae: sed commune quoddam dignitatis tuendae studium in humanis rebus versaretur. Verum quia hic vivimus ambitiosa paupertate omnes, strepitus vitae et tumul-Tu communiter mecum idem autuum nullus est finis. rum petis. Tu locum aut honorem hune ambis; et ego Tu vel folus vel primus vis esse apud eam, culus specie atque amore caperis; et ego itidem. communis quaedam mendicitas, et, ut est apud Hesiodum, πτωχός πτωχω φθονία, egeno egenus invidet. si alii permittis vulgares cupiditates, atque te ad tuas et veras divitias revocaris, vicisti, vere magnus et maximarum rerum potiens es : ille turpiter deceptus, putans se laute accubare, turpiter et misere inter ferculorum et deliciarum umbras politus, perpetua esurie excruciabitur. Hae funt rationes quibus tegimus, imo depellimus turpitudines nostras: haec est divitiarum soliditas: haec funt certissima, et nullis involuta lenociniis, divini animi pignora.

DEMET. Recedendum est ergo a turba, neque capessionada est Respub. neque adjuvandi sunt necessaria aut amici, aut ullum cum hominibus est commercium habendum. Nam domestica ista animorum opulentia sibi sufficere videsur.

FLOR.

FLOR. Quoniam non solis nobis nati sumus, illud non solum videndum est, an ipse aliis, sed etiam an alii te, atque opera tua egeant. Certe qui ad persectae humanitatis laudem aspirat, debet cum Catone (ut est apud Lucanum)

Non sibi, sed toti genitum se credere mundo.

Quapropter nobis integrum non est, ut laborem nostrum hominum periculis sublevandis non impertiamur; nisi (ut ait Cicero) non reformidemus inhumanitatis aut superbiae culpam suscipere. Fuga sane laboris inertiam, repudiatio supplicum superbiam, neglectio amicorum improbitatem coarguit. Animi certe stupor est et duritia, nihil dare amicitiae. Imo ne vitae quidem dimicationes pro Republica defugiendas esse, a sapientissimis quibusque definitum est. Quicquid igitur facultatis in auxiliando, vel a natura, vel a fortuna accepimus, ad communes primum conferamus utilitates : et deinde in quemque separatim, ut maxime opis egebit, atque ut erit conjunctissimus. Grandis sane, me judice, dica impingenda est illis, qui ex contemplationis portu non se dant aliquando in negotiorum sucrus. Neque profecto industrii, misericordes aut officiosi esse possumus, si sic nos in literarum studia abdamus, et umbratilem vitae rationem sectemur, ut slagitantibus patriae aut amicorum temporibus opem nostram denegemus. Non tamen illi vituperandi funt, imo fingulari laude funt digni, qui cum ingenio valeant, se a turba removerunt, nec se negotiis admiscent; quo possint commodius inclusas animis veritatis commentationes, ac ab ipsis inventa subtiliter et sapienter excogitata, in lucem aliquando proferre, et literarum mandare monumentis. Horum enim studia, si in rebus utilibus et cognitione dignis versantur, maxime juvant humani generis consociationem. Sed et illud hie videndum est, aliud esse hominem tempore a capessenda Repub. excludi, aliud voluntate sua feriari. Otium sanctum sut apud

and Augustinum memini me aliquando legisse) quaerts caritas : negotium justum suscipit caritatis necessitas. farcinam si nullus imponit, percipiendae intuendaeque veritati vacandum est; sin imponitur, ferenda quidem est alacriter: sic tamen, ut subinde recursus sit ad illam contemplationis suavitatem, ne animus nulla placidae quietis intermissione recreatus, oneris magnitudini succumbat. Verum si quis posset esse totus abreptus in illam divinze contemplationis lucem; huic ego tanquam numini cuidam affurgam, et supra humanas res hunc esse fatebor. Nunc fi propter naturae contemplationem non licet deesse publicis commodis, multo minus id est liciturum propter privatas aliquas rationes; si tamen is sis, qui vel opera, vel consilio allis prodesse possis. Sunt qui se abdant in secreta quaedam loca, ut liberius et sine interpellatore fruantur voluptatibus. Inutile est hoc, imo et iniquum hominum genus, qui sibi potius quam virtuti vivunt : quanquam non is continuo sibi vivit, qui coetus hominum vitavit. tendere solent hi vela quaedam, et causantur pericula eorum, qui versantur in rerum luce, et in turba. iidem penitus essent introspecti, esset saepe videre alias causas: ut, quod non potuerant alios videre florentiores: aut quod ratio vitae illorum talis est, ut lucem reformidet. Ejusmodi suo seculo fuisse Servilium Vaciam, virum praetorium, scribit Seneca. Is, quamvis vir esset in primis opulentus, nulla re notior fuit, quam villae otio, quam prope Cumas possidebat. Inde factum est, ut occupati aliquando clamarent, O Vacia, solus scis vivere: cum tamen ille lateret potius, quam viveret. Seneca cum illac iter faceret, dicere solitus erat, Hic situs est Vacia: tanquam de aliquo fepulto fermo esset. Neque pervulgatum illud, Aa'de Biwaas, hoc est, sic vive, ut vixisse te nemo sentiat. torquendum est ad intertiae aut inutilis otii praesidium. Sed hoc tantum admonemur, ne temere, aut ardelionum more vitae strepitum sectemur. Aliud enim est, civiliter negotiari: negotiari; aliud, in inanes demergi folicitudines. Sed faciamus, multum esse laboris in juvanda Repub. aut amicis, aut quibuscunque, qui opera nostra sublevari poterunt: (amplianda enim semper et proferenda sunt humanitatis pomoeria) non tamen est illustris animi, defugere laborum difficultates, quae sint cum officio et honestate conjunctae. Neque profecto tranquillitas animi magna res etset, si (ut ait Plutarchus) illam vel desidia alere posset, vel laudata aliqua exercitatio tollere. Destituit saepe (fateor) fortuna etiam praeclarissimos conatus: verum non propterea desinere oportet ad scopum jaculari, quia hunc non semper attingimus; cum nunquam possit esse luctuosum honestorum consiliorum naufragium. Si praestitimus quod debuimus, quamvis secus atque speraverimus res cedat, plurimum consolationis in ipsa officii conscientia positum est: maxime cum (ut ait Cato apud Lucanum)

Laudandaque velle
Sit satis, et nunquam successu crescat honestum.

Virtutis laus omnis (ut scribit Cicero) in actione confistit. Quamobrem untiquisque ad hoc vitae inftitutum se conferre debet, in quo tum sibiipsi tum aliis commodissimus esse possit. Res molestae nusquam deerunt : verum aegritudines propter molestias, nisi velis, non suscipies. Fui hic fortasse verbosior : sed certe (ut videtur) non ab re : tum quod labor, qui est in negotiis, cum tranquillitate pugnare videatur; tum quod passim, et in urbibus et in pagis, cernere fit magnificos nidos extructos ventribus, quos propter pietatis speciem sudoribus suis stolidum vulgus saginat. Et, ut tota ratio paucis absolvatur, nos illud, quod Ciceroni de sola aetate dictum est, ad res varias non inepte accommodabimus : dicamusque, non solum omnem aetatem, sed ctiam omnem locum, omne contubernium, omnem folitudinem, omne otium, omne negotium esse molestum

molestum its, quibus nihil est in ipsis ad bene beateque vivendum opis: et contra, quibus ea animi virtus est, ut a seipsis et non a fortuna stabilitatem et salutem rerum suarum petant, iis quaecunque contingat vitae conditio tolerabilis est; iis tempus omne laetum est et sloridum. Hoc igitur jam pro constanti relinquamus: Intrinsecus, non extrinsecus quaerendam requiem; et animi bona, quae vera sunt, summo studio quaerenda: extranea vero vel nihil quicquam, vel modice admodum appetenda. Poteram huc attulisse parem utrobique laboris in quaerendo magnitudinem, et fortasse in fallacibus illis majorem: quam rem eleganter poëtae in Tantalo fugientia flumina frustra captante, et Sysipho perpetuo immane saxum apud inferos laboriose volvente, expresserunt. Et sane, ut juvenes interdum injuriis aut superbia adamatae mulierculae paullatim victi elabuntur, alioque amorem transferunt; ita et nos hic labor, cujus finis dolor est futurus, commovisfe poterat ad breve illud laboris genus amplexandum, quod mox sempiternam adferat quietem. Sed malui nos rerum turpitudine et inconstantia ab incepto stolido, quam difficultate deterreri.

DEMET. Sed nunquid etiam fieri potest, ut, animi quaerentibus bona, opera et impensa pereat?

FLOR. Tantum vero abest, ut studiose animi quaerentes bona decipi aut frustrari possimus optato; ut hoc ipsum appetere (quod diligenter intelligi cupio) ingens quoddam bonum sit, eoque studiosa voluntas semper secum affert operae suae pretium inaestimabile. Adde quod (ut supra vobis dictum est) huc non intervenit vis externa. Adde item et Beum libenter hoc studium adjuvare. Et contra, cupiditas illa, quae ad extranea sertur, et facile destituitur; quoque suerit slagrantior, hoc et turpior est et cruciabilior.

eruciabilior. Jam absoluta est hujus columnae praeceptia onis explicatio: ex qua (ut opinor) liquidissime constat, votorum vulgarium contractionem, et traductionem animi ad sua bona, necessario requiri ad quietem mentis comparandam. Et nos in tam liquida rerum veritate haesitabimus, vel in tanta rursus necessitate cunctatione utemur, aut ullam causabimur difficultatem? Si ab altera parte vel veritas ulla esset, vel spes aliqua quietis, hic tardatio difficultatem aut obscuritatem rerum posset excusare. Quod cum contra sit, insignis stupor est, si amplius cunctamur. Ad quintam deinde columnam ventum est; cui inscriptum erat,

ΟΥ ΔΟΞΑΖΑΣΘΑΙ, Η ΑΡΕΣΚΕΊΝ ΕΑΥΤΩ: ΟΥΔΕ ΚΑΤΑΦΡΟΝΕΊΝ ΤΟΥΣ ΑΛΛΟΥΣ.

Hoc eft,

Non magnifice sentire de seipso; aut placere siblipsi: neque alios despicere.

Iam visum est, oportere nobis esse stagrans studium bonorum nostrorum, citra inutilem illam et turpem mendicitatem. Sed cum animi inflatio, ex qua saepe plurimum turbae nasci solet, non solum existit ex fortunae indulgentia; sed etiam interdum ex ingenii dotibus, et doctrinae atque sensus praestantia, quae videntur in veris bonis esse; haud ab re adjectum est de moderando sensu et mentis elatione cohibenda praeceptum. Tumor item animi prorumpit in gloriosos sermones et contemptiones allorum; a quibus merito nobis propter immodestiam nostram negotium facessitur. Et quamvis pleraeque sint aliae immoderationes et injuriae, quae pacem convictus et societatis humanae conturbent, et plurima incommoda, quibus alius alium afficimus; nulla tamen tam late serpit, et gravius offendit superbo hoc hominum fastidio et contemptu. Imo inflatio ista animi est, quae pene nos ad omne injuriae genus impellit. Quapropter fuit de hac separatim traden-U a

dum. Priusquam praecepti ratio plene teneatur, non mediocris in eo difficultas inest. Proditum est. Chilonem quondam interrogatim, quid in vita effet difficillimum? respondisse, Nojle seipsum. Ex ignorantia autem sui nascitur illa exauria, hoc est, immodicus amor sui, animis alte admodum imbibitus. Inde autem fit, ut laudes, utilitatefque, quas coelestis providentiae dispensatio communes esse vult, et nullius cujusquam peculiares, in nos folos velimus esse derivatas : nos item unice gloria et beneficiis dignos judicemus: non tam ab aliis, quam a nobis irsis nos adulari libenter patiamur: in quamcunque partem nos demus, volumus principes omnium primarum artium videri; neminemque nobiscum dignitate exaequari: in summa, quicquid vel honoris, vel emolumenti aliis adjicitur, id nobis quodammodo detrahi putamus. Ex eodem est fonte, quod si quid nobis delictum est, statim culpani in alium conferre parati sumus: nobis omnia, aliis pauca vel nulla licere volumus. Quod aliis vitio datur, id nobis (fi superis placet) petimus honori esse. Alienas libidines, aut mala facinora quanta cum religione etiam oculis ad sidera fublatis indignantes, atque admirantes tale aliquid accidere potuisse, execramur. Vestigamus sedulo, et audimus libenter quod carpamus in aliis; et, quod longe pessimi est ingenii, interdum confingimus ipsi. Hunc ut deformem aut stolldum sannis excipimus. Hunc ut fordidum, mulierosum, aut decoctorum contemnimus. Hunc ut arrogantem odiose insectamur: et, quo nihil est dementius, etiam in arcanas et tacitas animi cogitationes, tanquam in hominum pectoribus habitemus, interdum invadimus; atque hoc modo traducere folemas. Hic non credit purgatorium: hic esitaret avem etiam solennis jejunii diebus: hie non numerat septem sacramenta: et magnae est nobis religioni aliena cogitatio; vaideque folicitos nos ea habet cura, ne Deus aliorum sceleribus irritetur: veremut ne terra dehiscens vivos absorbeat: et nos probe functos nostro

munere

munere nobis persuademus, si alienos errores fortiter acicusemus. Verum hoc prope ferendum esset, si in alionum duntanat vitia debaccharemur: nunc non contenti odiolis Illis criminationibus, fi aliquis fapientia quadam animi fretus, paullo est turbae fugientior; nec nobis ad convivia aut lupanaria euntibus se comitem adjungit, superbiam ac dedignationem interpretamur. Si dissimulat, vel contemuit injurias, vel propter Christum condonat; si a fraudibus abhorret; meticulosum, et Christianulum stupidum per contemptum vocamus. Si non utitur venere: temperaturae frigus, aut fordes atque avaritiam caufamur. Si liberaliter facit sumptum, unde ad nos nihil veniat, prodigus; sin venit aliquid, liberalis est. Et ne singula persequamur, ex virtutibus ipsis vitia faciamus quadam naturae depravatione: ad nostram protinus excellentiam pertinere persuas alioorum depressionem quamlibet iniquam. Et contra, quid manticae a tergo sit nunquam conspicimus: qui profecto. si conspiceremus, non tam facile in irrisiones et contemptum aliorum prolaberemur. Sed, ut quos ridemus moriones, moriones se esse nesciunt: sic nostra nos stultitia sugit. Quid dixi fugit? imo et vitiis virtutum nomina indimus: et cum oculos ad nostra convertimus, protinus, bone Deus! quam formofi funt naevi, verrucae, polypi, imo et clauditates? Arrogantia animi, est magnitudo; fordes, frugalitas; libidines amorum, ingenii suavitas; pertinax divinarum rerum ignoratio, pietas et religio. Et est istuc profecto datum, ut grata sint nobis omnia quae facimus ipsi. Cum tamen contra conveniret candide excusare aliena, et nostra extenuare libenter.

DEMET. Hoc non vis, crede, non licere vituperare facinorosos; cum et tute interdum in summos ordines invehare.

FLOR. Minime hoc volui: sed magnam dico oportere moderationem adhiberi, maxime cum nominatim aliquem vituperas.

vituperas. Primum cavendum est, ut ne id fiat obtre-Standi studio: tum ita observanda sunt tempora, ut utilitas aliqua inde segui posse videatur: ut cum juventus audita improborum vituperatione, minus animi induit ad im-Tum ut nunquam res, quae occulta est, prodatur: atque ubi prodita est, tum demum est auctor vituperandus; cum quod factum est, tantum habet manifesti sceleris, ut in meliorem partem accipi non possit. Adde item, quod ad candorem pertinet et ingenii humanitatem, quae ad laudem pertinent exaggerare; et contra vituperationes imminuere. Non desunt autem imminuendi atque elevandi rationes, nisi desit humanitatis candor. Illud quod me fecisse profers non contravenit: eo quod longe aliud sit nominatim, et libidine adducendi alium in invidiam, aliena errata proferre atque amplificare; quam generatim tantum, et publicae salutis studio, apertam illorum coarguere negligentiam, per quam stat, quo minus Christo immortali et vero Deo debitus honos sit incolu-Sed redeundum est ad illud unde divertimus. illa autem cogitationum inflatione, saepe ad tantam devenitur insaniam; ut non modo non cum aliis, imo ne cum nobis quidem ipsis commode habitare possimus. Strangulat nos invidia inclusa, coelo ipsi tacite, licet frustra, irascimur, si quid aliis magnificum adesse cernimus, nos deficimur; si alii nobis anteponuntur; nec expendimus incivilis esse convivae, esculantissima quaeque in convivio apposita ad se proprie vel maxime pertinere arbitrari. Non enim secus facit, qui praeterita communis societatis ratione, omne id quod illi bonum ac commodum erit accidere cupit, atque sibi passim primas arrogat. tur Platoni scriptum est, oportere omnem hominem oruγαν το σφόδρα φιλάν αυτον; hoc est, fugere immodicum illum sui amorem. Decipit enim nos amor. in eo contingat, quem suscipimus adversus alios; quanto id magis in proclivi est in eo quem erga nos ipsos habemus.

mus. Nascitur vero haec immodestia amoris atque animi elatio ex eo, quod celebratissimum illud praeceptum,  $\Gamma v \tilde{\omega} \theta$ ,  $\sigma' \dot{\alpha} u \tau \dot{\sigma} v$ , negligitur: perpetuo enim illud meditari convevit, nos, ut Regum Reges simus, quisquilias esse, et precarii spiritus animalcula: commodatum esse quicquid possidemus: omnia ex Deo profecta; nihil nos nisi de illius voluntate ac permissu facere: superbos hosce spiritus, dum nos magna sacturos minitamur, momento comprimi: spes omnes inopinato intercipi; incepta in diversum cadere; et vitam denique ipsam, ex qua reliqua pendent, in hoc ipso, quo maxime turgescimus, puncto extingui posse. Cui, haec secum attente reputanti, non protinus cristae cadant, animique residat tumor? Hoc vidit ille, qui eo a superbioloquentia temperandum censuit, quod

Hoc eft.

——Nemo cognoscere possit
Quidnam homini nox, vel quid ferat ipsa dies.

Quid habes (inquit magnus ille Christianae sanctitatis interpres et magister Paulus) quod non accepisti? Quid ergo gloriaris, quasi non acceperis? Finge cum animo tuo (quod tamen adhuc aegre cuiquam extra Deum est concessum) te omnes alios, omnibus in rebus quae ad laudem pertinent, longe anteire: non inveniri, quocum conferare; atque ut velut Deus aliquis inter mortales videare. Tua hia intererit, non solum munerum tantorum auctorem grate agnoscere; sed etiam quo sueris excelsior, hoc te gerere submissius: et in hoc raritatem illam splendorum te assecutum existimare, non ut alios fastidiose contemnas, aut superbe conculces; sed ut perferendis atque sublevandis aliorum infirmitatibus illius imitere praestantiam, qui quo est major hoc est et melior: quique tanta in te ut nullo

to merito contulit; ita collata, cum volet, auferre potest. Gratissimus est hic moderationis odor; neque quicquam est humanitatis mollitudine popularius. Superbia, contra, et fastidium mirifice et Deum et homines a nobis abalienant. David, Hierofolymorum Regum fanctiffimus, cum reprehenfus effet ab uxore fua, Saulis filia, quod faltans vulgo cum turba promiscue conspectus esset ante mysticam illam arcam : castigavit muliebrem vanitatem; professus illam regni adjectionem, quam ex Deo agnovit, sibi materiam potius modestiae quam fastus futurum; Jam, inquit, postquam praesectus sum dux toti Ifraeli, solito vilior cro, et mibi semper parvus atque humilis videbor, et cum ancillis Taxiles, unus ex Indorum Regiiffis gloriofior apparebo. bus. Alexandro jam victori occurrens, verbis sane non minus sapientibus, quam generosis est illum affatus. voco, inquit, te non ad armorum, fed ad aliud longe gloriofius certamen : fi inferior es, a nobis accipe beneficium; Vidit facile excellentis infin Superior, nobis benefacito. genii Princeps, quemque ut maximus est, ita maxime beneficium et popularem esse debere. Nec gravabor commemorare fingularem illam Ptolemaei Regis Lagi filii modestiam. Is cum grammaticum quendam inscitiae notare vellet, de illo percontatus est, quis esset Pelei pater. Tum ille impudenter convicium regerens, die tu prior, inquit, & Rek, quis Lagi pater fuerit? Regi majorum objecit obs-Fuerat enim Lagus gregarius sub Alexandro Tantum abfuit, ut amicis ad contumeliosae vomiles. cis vindictam cohortantibus morem Rex gesserit; ut seipfum potius quam grammaticum procacitatis damnarit. Si regium eft, inquit, non pati se a quequam vel dicto attingi: illud certe non minus regium est, neminem ne dicto quidem lacessere. Mire ergo ad vitandas offensiones et conciliandam gratiam conducit, vitare ne quenquam con-Nemo est, qui non quodam naturae instin-En sentit sibi inesse divinum quiddam, et quod plane sit venerandum. venerandum. Quocirca quantumcunque sit ille magnus qui despexit; qui despicitur aut contumeliose est dimissus, quamlibet sit abjectus, dolet et indigne fert contemptum sui; ut cui imminutio quaedam naturalis illius, quam dixi, magestatis appareat. Atque ut nulla re citius quam vituperatione aliquem caleseceris; ita contra laudibus quoscunque et maxime praestantis ingenii viros facillime lucrifacias. Hinc est, quod Socrates apud Xenophontem, Laudationes philtri et incantationis vim habere ait; et propterea Sirenes bis usas, cum ad se attrahere vellent Ulyssem. Nam ita sunt apud Homerum exorsae;

Δευρ' άγ' ίων πολυαιν' όδυσσεῦ μέγα κῦδος άχαιῶν.

Huc ades, ô generis Graii decus inclyte Ulysses.

Nunquam ergo simus mordaces Momi, aut criminosi: nunquam tetris invidiae dentibus alienae dignitatis flores discerpamus: non solum inveterate alienae laudi, sed etiam nascenti faveamus. Si quis nos in laudis cursu praevertit. cursum adjuvemus ipsi. In censendis ingeniis, vitia virtutibus pensemus. Condonemus multa infirmitati: et in fata aut casum interdum alienos errores conferamus. Caeterum, ubi ventum erit ad res nostras, animi modestiam orationis par demissio comitetur: neque unquam de nobis ipsis, asciscendae laudis causa, sublatius dicamus. diosa res est jactatio sui, atque alios a nobis multo maxime disjungit. Favetur ab omnibus iis qui se demittunt : qstentantibus invidetur; eo quod communis juris aequabili... tatem laedere videtur, qui praestantia dignitatis et fortunae communes metas audaciter supergredi et transire stu-Hujusce rei Quintilianus, etsi rhetor, rationem tamen affert philosophicam. Tradit enim (et ita se res habet) mentem nostram habere sublime quiddam et impatiens superioris; eoque nos libenter allevare abjectos aut demittentes se, quod id facere videamur tanquam majores:

et contra, invisos esse qui se jactant, aut supra modum extollunt; quod ea ratione non tam se majores, quam caeteros minores efficere conantur. Nulla ergo nobis sit jactatio nostri. Nihil de nobis magnum promittamus: imo nihil facere tentemus, unde merito inuri nobis possit fama arrogantiae. Salutare est illud praeceptum;

Καὶ πεφύλαξίνε ταῦτα ποιείν ὅποσα φθύνον ἵσχα.

Hoc est,

Invidiosa cave facias quaecunque putantur.

Neque vero hoc folum hic intelligitur, ut alieni simus ab omni gloriae studio; sed etiam ut contemni pro nihilo ducamus. Siquidem qui de scipso serio et ex animo modeste sentit, nunquam erit gloriae studiosus: imo nec magnopere commovebitur, si ab hominibus negligatur. cum propter amorem vehementem nostri maxime Td un καλά καλά πέσανται: lamiarum fimiles, quae ut fabulis proditum est, foris oculatae sunt, domi oculos deponunt. ipsi nobis perpetuo assentamur; imo et nostrarum laudum molesti et impudentes sumus praecones. Verum qui paulo verecundiore sunt ingenio, etsi se liberales aut officiosos palam non profitentur; iidem tamen interdum sua in amicos beneficia libenter et prolixe commemorabunt; ex que necessario effluit, etsi occultius, expetita benignitatis aut Cui majores funt illustres, nisi Thraso aliquis sit, idem non aperte jactabit, aut praedicabit se nobilem admodum esse: idem tamen longo sermone, et saepe non fine fastidio auditorum, majorum suorum seriem explicabit, res gestas extollet; ex quibus existit illa generis claritas propter quam vult in pretio haberi. Invenies item et inter illos qui actatem in doctrinae sudiis conterunt praestantes alioqui viros; qui etsi se doctissimos esse dicere erubescunt, proferent tamen multos philosophiae locos quos a se primum animadversos et intellectos assirment. Lapfus Lapfus alius Platonis, Aristotelis, Plinii, aut alicujus insignis scriptoris proferet; et multus erit in flagellando scriptore, ubi commoda interpretatio citra negotium omnem tragoediam sustulisset. Alius opusculum toto decennio elaboratum, sibi neglectim et extempore excidisse potius quam scriptum esse narrabit; atque ita obliqua hac via utetur in ingenii atque eruditionis fama aucupanda. videas adeo gloriofos, ut facilius flammam ore cohibeant, quam ut de se non praedicent. Sed sensus communis inopia est, quae illos ad debitam praestantibus viris claritatem invadendam impellit. Omnes tamen laudis studio ducimur, et quodam gloriae velut ardore flagramus. men pene folum in hoc est, quod hic cautius et occultius, ille apertius et stolidius ad eandem contendit. men haec, quae dico, sic accipienda sunt; tanquam debeat aliquis abjecte semper de se loqui. Nunquam nimie-Verum cum medius quidam cursus sit tas vitio vacat. tenendus; in illam potius partem propendere debemus, quae ad nostri extenuationem, quam amplificationem per-Itaque cum coget nos tempus ad rerum nostrarum venire mentionem, non nos totis expansis velis demus in vastum pelagus: demittenda est antenna, propius legendum littus; talesque nos semper, cum faciundum est aliquid, praestemus, ut nobis silențibus vitae et studiorum ratio nos inglorios esse non patiantur. Imo, quod fuerit multo commodissimum, ejusimodi sequamur rerum omnium moderationem, ut quo plenius atque penitius fuerimus cogniti atque perspecti, hoc nos alii et admirentur atque ament impensius; dum semper plus in recessu inveniunt, quam prae nobis tulerimus, aut fronte simus polliciti. Et cum multa sit in omni hominum vita vanitas; nulla tamen major ea est, quae in gloriae studio versatur. Quid enim refert, si ille me negligit : num ideo illi succensebo, quia illi dotes meae non funt cognitae, aut tanti aestimantur quanti ipse aestimari peto? Qua ille lege ad hoc tenetur? Multi X 2

Multi majores habentur, quam re ipsa sint: alii minores Delige nunc utro ex numero fount, quam mereantur. esse velis. Et fortasse si tanti sieres quanti mereris, et non pluris neque minoris, minus tibi arrideret quam praesens tui existimatio. Nescis enim quanti a singulis sias. Nam ut hic minus tibi tribuat, quam dotes tuae postulent; alius est, qui te, cum vix mediocris sis, praestantem et egregium esse censet. Ergo nisi malis personam quam rem, da operam ut magnus sis: quantus habeare, tibi curae non sit. Si quis est, qui tecum certans acriter dimicat ut fuperior videatur, permitte illi fallacem illam gloriae sbeciem, ad quam furiose defertur. Stomachosa illa pertinacia ex eo est, quod natura superba alium ad se su-Tu qui ex opinione (quod perandum accinctum videt. viri re ipsa praestantis est) non pendes, Vincere (quod et pueri discunt) cum possis, interdum cede sodali: Obsequio quoniam dulces retinentur amici. Singularis profecto prudentiae res est, sinere suum cuiquam, ut habet proverbium, esse pulchrum. Tu tum dicas, tum facias gloria digna; et conscientia rerum contentus, in sinu gaude. Ova inania fluitant, plena sidunt. Ubi plurimum est ventosae iactantiae, illic minimum folet effe rerum : sed indignitatis conscientia de velamento solicita est. Solida virtus seeura est, nec talia curat. Vino vendibili (ut dicitur) sufpensa hedera opus non est. Quanta tibi laus debeatur tuum non est statuere : permitte hanc curam studiis tuis. Nam ejus ingenii Gloria est, ut sequentes se fugiat. vult se peti, sed virtutem ex qua nascitur. Hoc autem virtutis est gloriam non consectari. Sequitur igitur fugientes; et praeclaras actiones non aliter comitatur, atque umbra solet corpus soli expositum; ut supra dixisse me memini, ubi obiter quid esset gloria ostendi. Et quidem si fugienti tibi assidue aurum daretur in manum a quopiam, qui te a tergo sequeretur; atque idem negaretur, si retrorfum te ad porrigentem converteres; non, ut opinor, vel retro

retro aspiceres, quamdiu quicquam virium ad fugam atque cursum suppeteret. Quod si quis ad eam falsis rationibus aspirat, et amplius se jastat quam quoad est idoneus praestare, et in ea parte venditare se studuerit cuius est imperitus, laterem (quod aiunt) lavat: prodet illius vanitatem invidia, prodet tempus aut occasio aliqua. mulata non durant; imo facile redeunt ad naturam suam: atque ut fucus, quo mulieres oblinunt faciem, levi halitu diffipatur; ita falsis parta rationibus, et non virtutum radicibus subnixa, celebritas facile corruit. Hoc apposite expressit apologus ille Æsopicus de graculo, qui alienis contectus plumis, se temere columbarum gregibus inserebat; et deprehensus, imposturae dedit poenas. Sed quid ego tam diu versor in hac oppugnatione studii gloriae: cum hoc sufficere debeat, quod omnis laus atque gloria uni Deo. a quo est omnis laudis atque gloriae ratio, debeatur? Sane quandocunque de excellentia cogitatio instituitur, unus Deus, qui omnis excellentiae auctor est, est ob oculos ha-Imo scelus est opinione majus, in praestantia aliqua tua cogitanda refistere; et non primo quoque momento, dum beneficium in animo fuaviter versas, illud auctori acceptum referre. Istuc si omittis, nec principium cogitas: et in te tanquam in fine perverse conquiescis. divinitatis gloriam tibi quodammodo usurpas: quod quantum sit nefas, non ignoras.

FRANC. His ipsis de rebus exauditi mihi sunt aliquando versus aliquot a te compositi; in quibus mentionem facis egregii illius et singularis viri Antonii Bonvisii, qui est ex patritiis nostris: pergratum erit perque jucundum, si cossem ex te denuo audiamus.

FLOR. Eth illi inepti sunt, ut qui ab eo sint conscripti, qui nunquam poëticae studuerit, aut se multum in carmine exercuerit; obsequar tamen studiis vestris. Vir ille, etsi etsi ob eximias suas virtutes omni laude multo sit dignissimus; plurimum tamen abhorret ab ejusmodi laudationum ventis. Multa enim consuetudine mihi compertum est solidissimum hominis ingenium. Itaque cum Londini agerem, animi causa versiculos illos seci, in qua prosopoeia quadam ostendi perpaucos inter mortales inveniri, qui virtutis sint cupidi: omnes tamen certatim laudem, quae non nisi virtuti debetur, libenter amplecti: quod tamen ipsum frustra sit, cum non sit solida laus ubi virtus desicit. Et praeterea saepe mentis aciem falso quodam splendore perstringens blanditia aliena, nobis damnosam et vanam facit de excellentia nostra persuasionem: quam tamen re ipsa sine, ubi nos ipsos diligenter excusserims, nullam esse invenimus. Versus, si bene memini, hujusmodi sunt:

Dum totam erraret forte incomitata per urbem Virtus, nec laudum praemia juncta forent, Hospitium multos et supplex saepe rogavit : Qui daret hospitium non tamen ullus erat. Adfuit baud multo post Laus (res mira) repente Laudis in amplexus urbs furibunda ruit. Non secus illa tamen quam dudum exclusa manebat, Atque iterum in solum est ire coasta nemus. Verum ubi Laus dominam Virtutem fenfit abeffe, Ad dominam ingrata rursus ab urbe venit. Utraque post redieus Bonvist tendit ad aedes: Hic Virtus, pulsa Laude, recepta fuit. Nam fraudem ille timens blanda sub fronte, recede Laus (ait) binc, studiis insidiosa bonis. Illa refert, frustra me, Antoni, excludere curas, Quandoquidem Virtus bic generosa manet. Consequor invitam dominam quocunque mearit, Nec nisi Virtuti sum bene sida comes. Ad fextam mox columnam accessimus; cujus haec erat

ἐπιγραφή,

EHEIAH

## 1 167 7

THEIΔH ΔΟΥΛΟΣ EITHΣ ΠΡΟΝΟΙΑΣ, ΟΥ ΚΥΡΙΟΣ, ΕΚΩΝ KAI AOKNOΣ ΠΕΙΘΟΥ.

## Quod eft,

POSTQUAM PROVIDENTIAE SERVUS ES, NON DO-MINUS: PARE VOLENS ATQUE ALACER.

Gravissima plane est et hujus praeceptionis ratio. Habet enim vita hacc multo plus (ut est in proverbio) aloes, quam mellis: et in assistictiones calamitatesque varias pene fatali quadam necessitate incidimus. Nunc cum natura ipsa ab asperis, et a quibuscunque rebus, quae vel dolorem, vel aegritudinem asserunt, summo studio resugiat; conquirenda tiunt undique auxilia, adhibendae praemunitiones, quibus mala illa satalia, aut casu orta, esti non cavere, aut prorsus depellere, certe mitigare atque lenire valeamus.

Itaque hoc genus cogitationibus nos armabimus. Primum non oscitanter dispiciendum est, qua conditione nati sumus; quis sit hic locus in quem venimus; quae item fint vitae atque loci hujus leges. Deinde illud, quod exploratissimum est, apud nos statuamus, omnem hunc mundum, non casu, sed providentia, hoc est summa scientia atque confilio, regi: ex quo manifeste consequitur, boni consulendum esse, et in meliorem partem accipiendum, quicquid acciderit. Postremo nos ex inordinata et confusa hac rerum humanarum varietate, non impiorum more, colligamus supinitatem, securitatem, aut neglectionem numinis circa hunc nostrum orbem : sed esse arcanas quasdam et inaccessas divini consilii rationes; et tempus item et locum esse post finitam hanc vitam, ubi quisque pro anteactae vitae ratione tractabitur. Sed ut ad caput tripartitae hujus rationis redeamus: Illud nos fedulo meditari oportet, vitam hanc omnibus fortunae telis esse expositam: illun

mulli usque adeo albas decurrere luces, ut nulla interveniat nubecula: multas esse devorandas indignitates: vel morbis afflictabimur, vel paupertate et rei familiaris dissicultatibus laborabimus: postulabimur de crimine, cujus affines non sumus: hominum discerpemur obtrectationibus, ignominiose vapulabimus, abripiemur ad carceres, imo et ad capitis supplicium. Hujusmodi est confragosum hoc vitae iter quod insistimus omnes: in hoc emetiendo saepe impingendum est, saepe item cadendum: in eo constituti sumus loco, abi tonas (ut inquit Seneca) fulmen, ubi

Luctus et ultrices posuere cubilia curae, Pallentesque habitant morbi, tristisque senectus.

Sed quid hic faciet sapiens, et cui tranquillitas mentis cordi est? Cogitat condictum fuisse cum nasceremur, in quam tumultuolum contubernium nos natura duxisset; in eurh se venisse locum, ubi his legibus vivitur: habet perpetuo in oculis omnem illam fortunae licentiam: aciem in omnes partes intendit: praemittit in omnia animum: cogitatque non modo quicquid folet afferre fortuna, sed etiam quicquid potest, et quam potest plurimum. norat illud Publii, Cuivis potest aceidere, quod cuiquam po-Itaque dum sic animo excubat, nihil illi novum aut inopinatum accidit: seque ita multo ante componit, ut quemcunque casum fortuna invexerit, eum apte et quiete ferat, et perfugium atque receptum habeat paratum. Turpe enim est aliquem in medio rerum turbine stupentem quaerere; Huc ego quomodo veni? Si exulat ille, putabit se natum illic, quo missus est. Nihil mirabitur, se vinculis constringi, aut custodiis sepiri, aut ferro dilacerari : quod sciat hanc esse naturam humani corporis, ut et vinciri et discerpi possit. In periculis et aerumnis positus, non stupebit se in aliquid eorum incidisse, quae circa se semper erravisse intelligit. Mortis adventum nihil obstupescit. pescit, quod sciat extremae esse stultitiae admirari aliquent, & ad id aliquando pervenisse, ad quod perpetuo currebat. Vitam et corpus inter precaria et servitia numerat : vivitque ut commodatus sibi, et reposcenti sine tristitia redditurus : tuetur ea ut sanctus fidei suae commissa : naturae dicit, Nihil obluctor, aut tergiversor; a volente recipe, quod non sentienti dedisti: et ratione tandem ita subducenda, quae vulgo terribilia sunt, ad inanitatem quandam, et summam facilitatem deducit. Quisquis ille fuit (ut est apud Plutarchum) qui ait, anteverti tibi fortuna, teque occupavi, atque omnes tuos aditus quamlibet arctos intercepi: non pessulis, non clavibus, sed decretis philosophicis animum communierat. Egregium sane est hoc, et solum homine dignum adversus casuum duritiam armaturae genus, provisio haec atque praeparatio animi, qui illud secum perpetuo de fortuna,

Bella mihi, video, bello parantur, ait.
Sic Theseus apud Euripidem loquitur:

Nam qui hacc audita a docto meminissem viro, Futuras mecum commentabar miserias, Aut mortem acerbam, aut exilii moestam fugam, Aut semper aliquam molem meditabar mali: Ut si qua invecta diritas casu soret, Ne me imparatum cura laceraret repens.

Ita enim vertit Euripidis verba Cicero. Fapropter Anazagoras renuntiata carissimi filii morte nihil quicquam commotus, Eg2, inquit, eum illi exspectationi sustuli: sciebam me genuisse mortalem. Est hic nobis in omni calamitatis nuntio atque infortunio omni imitandus: parque, quoad ejus per nos fieri potest, aequanimitas est praestanda. Patrem tu adhuc annis viridem, aut uxorem carissimam amittis. Quid tum? Num magnum aliquid, aut infolens est, si quod mortale est emoritur? Morosa est tibi uxor. Num te sugiebat, cum duceres, te vitae socia

am mulierem habiturum? Spretus ac delusus es ab amaca. Num mirum est, si impudenter mulier faciat meretrix? Fortunarum fecisti naufragium. Ignorabas illa fortunge, non tua fuisse bona? Improvisus morbus excruciat graviter. Cur tua culpa fuit improvisus? neque clam te esse potest, quam levi de causa corpusculi hujus symmetria disturbetur. Famulus stupidus est et iners. Esto. Quotusquisque inter homines reperitur, qui animo pariter et corpore valeat? Si existat talis, dominari, non servire volet. Amicus vetus nullo tuo merito factus est alienior. An clam te erat, quando amicitiam cum eo constituebas, cum homine tibi rationem futuram, qui, etiam ut velit, vix possit suis quibusdam affectibus imperare? Necesse est erumpant illi interdum, atque declarent, nos non effe totos rationales. Vivitur enim hic non cum hominibus perfectis, pleneque sapientibus: sed cum iis, quibuscum praeclare agitur, si in ipsis levia quaedam virtutis vestigia appareant. Humane illud dictum est,

Mid' έχθαιρε φίλον σον άμαρτάδος είνεκα μικρής.
Non decet ut linguas propter leve crimen amicum.

Ad ignominiosam mortem aut crucem insons traberis. Quid non expectandum est sapienti in caliginosa hac rerum inconstantia? Quot superiora, quot item nostra secula extulerunt insigniter etiam evariantis sortunae exempla, ubi saepc is, qui ut alius, imo ut complures in crucem agantur, nutu efficit, longe dignior est ipse qui in crucem agatur? Sed quomodo, inquies, perferre potero tantum dedecus? Refer te ad superiora, ubi abest turpitudo nullum est dedecus. Si non commeruisti, hoc gloriosor re ipsa et praestantior es, quo sortius contemnere potes quicquid hominum vulgus sasso gloriosom existimat. Superos habes spectatores. Nullum poenae genus per se dedecorosum est: sed quia constitutum est supplicium turpitudinis. Verum nos maximo errore implicati turpitudinis.

earere non laboramus; poenam ejusidem ut summum malum sugimus: cum tamen nulla major hic possit esse gloria, quam ignominiosum supplicium pro virtute toleranter perpessum. Sed quid ego me do in hoc vastum rerum pelagus? Coërceamus licentiosam excursionem; et in summa constituamus, hanc vitam, non secus atque musica est ex gravibus, acutis, atque mediis sonis, ex tristibus, laetis, et tolerabilibus attemperatam. Sunt enim (ut Plutarchus ex Menandro depromit) συγγίνες τι λύπη καὶ βίος; hoc est, cognata sunt moeror et vita: et, ut Homerus ingeniose commentus est,

Δοιοί γάρ τε πίθοι κατακέαται έν Διος έδει.

Dolia namque Jovis sunt usque in limine bina.

Horum in uno bona, in altero mala conduntur: ex utroque miscet Jupiter et dispensat, etsi non semper portionibus aequis, inter mortales.

FRANC. Commentari secum siuturas calamitates, et rerum molestias anticipare, videtur potius ad jactationem vitae, quam tranquillitatem facere. Nam, ut bona saepe salso ventura sperantur, itidem et de malis usu venit. Quid ergo attinet, animum implicare seipsum persuasione sallaci mali nunquam sortasse venturi: Sed sac certo venturum. Quod opus est sponte arcesser praemolestiam? imo malum (quod apparet) duplicatur ejusmodi praemeditationibus, quae nos in timores et tristitias ante tempus conjiciunt: Potior est igitur incogitantia atque inconsiderantia, quam provisio quae terrissicas illas cruces assidue in oculos incurrentes habet.

FLOR. Sic mihi nota est judicii tui praestantia, ut non dubitem te aliter sentire, ac argumentatio tua ostendit. Sed juvat te (quod excellentis naturae est argumentum) ejusmodi difficultatum utilis explicatio. Et prosecto quod in praesentia proponis, est ad cognoscendum non illiberale.

Y 2 Hunc

Hunc ipfum ad modum colligere folitus est Epicurus, voluptatum affertor acutissimus: qui hanc, quam statuimus, malorum praemeditationem, ista ipsa de causa quod moerorem praematurum afferat, damnavit. Carneades nos naturae irasci voluit: ac dolendum dicebat, quod in tam crudeles necessitates incidissemus. Sed sane infractio haec et mollitudo animi philosophos (hoc est, vere homines) non decet. Principio confiteor ignorationem et incognitantiam hoc interdum praestare, ut minus, vel certe non ram cito timeamus: ideireo et Aristoteles quosdam ad suscipienda bella alacres non continuo fortes censet; eo quod vis illa animi non a judicio et provisione, sed ignoratione magnitudinis periculi quae est in puana, proficiscatur. Et est sane temeritas florentis et juvenilis aetatis, fortitudo et sapientia virilis et sencetutis. Verum hoc, quod est ab ignoratione beneficium, homini multis de causis est repudiandum. Primum, quod nullam mereatur laudem falsa illa animi excelsitas, quae ex tam vili origine, hoc est, oblivione aut incogitantia sit profecta. Hominis dignitas omnis oft (ut facpe diximus) ex ingenii atque rationis praestantia. Hinc est, quod omnis cognitio laudem habet; ignoratio, contra, vituperationem: quae tum multo gravior est, cum est sponte arcessita. Quid enim aliud est, hominem se ignoratione tucri, quam divinum hoc, et proxime a divis dignationis animal, ad belluarum devocare atque deturbare conditionem; dum vigor animi, qui a ratione petendus fuit, quemque sapientia repraesentare debuit ab ipfa stupiditate atque ignoratione statuitur mendicandus? Quis eum exercitus vellet ducem, cui periculorum belli nulla esset provisio ? Qui navigaturi mari se crederent eo navarcho, cui nulla effet ventorum praesagitio, nulla praesensio tempestatum? Ergo sapientiae confiliis, non ignorationum tenebris abercendus atque propul-Sandus est timor. Deinde illud vobis succurrat, graviorem sieri plagam ex non opinato: et mala ipsa, quae provisa non mon fuerunt, eum ineumbunt et premunt, duplici de causa esse multo graviora, quam si multo ante fuissent meditata. Tum quod quicquid corporeum est, ab animo sapienter ponderatum atque aestimatum, multum de pretio amittit: videbit facile animus, nihili esse res quaecunque corpus vel delectant, vel excruciant : ut cui constet, corpora umbras esse perituras, et suam dignitatem perpetuo illabefastabilem consistere. Tum etiam quod futuri incommodi meditatione animus excitatur ad comparanda praefidia, et ad armandum seipsum: quod quidem non tam commode in ipso periculi puncto, vel dum proxime impendet malum, fieri potest : nam galeatum sero duelli poenitet ; longeque felicius is sapit, qui ante ictum, quam qui ictus sapit. Horum itaque non ignari-callidi imperatores, longe pluris faciunt veteranos milites, quos pericula non fugiunt, quamnovitios aut tirones rerum imperitos. Obtuncit itaque (ut ait Cicero) atque elevat aegritudinem meditatio conditionis bumanae, lex et commentatio parendi: quae quidem non hoc quod Epicurus ait, hoc est, ut semper moereamus: imo contra, ut nunquam moereamus, affert: dum mala illa, quae in horas accidere possunt, nihil esse intelligimus; quae eadem si non accidant, insperatum quoddam afferunt lucrum. Postremo, nullus esset virtutibus locus, si ad ignorationem istam foedam confugiatur. Non enim temperans est is, qui non immodice appetit voluptates sensuum: quia ubi fint, aut unde petendae fint, ignorat : neque fortis continuo est, qui periculorum est inscius, eoque ferox. Sed cum utrobique animi confiliis, huic agnita pericula contemnuntur, illi rejiciuntur voluptates quae funt in promptu, ut officii constet integritas. Non negarem Epicuro, licere animo, cum praesens dolorum acerbitas fodicat, ut se aliorfum a cogitandis doloribus avocet: non quod hoc virtus praecipiat, aut quod terga dare atque se abdere velit ipsa; sed quia rara est ejusmodi virtutis perfectio, quae fodicantibus acriter malis possit ad contemptionem atque despicientiam

antiam dolorum ascendere. Sed de hoc post dicendi erit locus. Verum cum legum vitae ratio nobis saepe iniqua videri possit, adhibenda est et illa coelestis providentiae consideratio; ad quam quidem omnia quae nobis casu et fortuito (hoc est, improvifa) accidunt, relata, stabilis cujusdam consilii rationem accipiunt. Neque tamen hoc solum in providentiae confessione concluditur, ut Deo generalem nerum procurationem tribuas: imo tibi perfuadeas oporteat, illum ubique intimum atque praesentissimum adesse: omnia tum audire, tum videre omnia etiam occultissima: tum et ne geri quidem quicquam, quod turpe non sit (nam hoe non vult, sed permittit) nist de illius voluntate. beii aliquot philosophi, qui ex ingenii sui angustiis divini intellectus magnitudinem aestimare ausi sunt, Dei provisionem ad haec singula particulatim se proferre negabant. Sed qui subtilius in ea re versati sunt, cum vidissent hanc intellectus nostri angustam infirmitatem omnem orbem cogitatione sepire, et ab eodem plurimarum rerum temporis momento fieri percursionem, facile consentaneum esse viderunt, ut illa infinita divinae mentis potestas omnia etiam minutissima una intelligentia complectatur. quod Deus praestantissima res est, et totus hic orbis ejusdem est opificum. Praestantiora autem sunt, quae rationem habent, iis quae rationis sunt expertia: neque quicquam ridiculum magis dici potest, quam tam praestantis atque ordinatae machinae artificem sui operis rationem exactem non tenere; aut ea, quorum nos partem exiguam vix summa ratione comprehendimus, sine ratione regi. Omnino ergo persuasum nobis sit, dominum ac moderatorem omnium rerum esse Deum : quicquid geritur, ejus ditione ac numine geri: eum denique optime de hominum genere mereri: et qualis quisque sit, quid agat, quid in se admittat, qua mente, qua pietate colat religionem, intueri; piorumque et impiorum habere rationem. His enim rebus (ut ait Cicero) imbutae mentes, baud sane abborrebunt ab utili el vera sententia. Sed nos accuratiore harum rerum enucleatione omissa, ad id quod instituimus redeamus. ta itaque cum sit divini contuitus atque administrationis facultas, fummo nobis studio cavendum est, nequando quicquam in nos, quod illius oculos offendat, admittamus. Et quando adversum nihil non illius ordinatione contingit, afflictiones et angustias placide, et citra querelam, aut ullam offensi animi significationem toleremus. gitiofa aliqua res ad se pellicit (ut honestissime praeceptum est) πάντων δὲ μάλις αἰσχύνεο σ'αὐτὸν, hocest, omnium maxime teipsum reverere. Singularis enim laudis res est, aliquem non sustinere ut sibiipsi turpitudinis alicujus (út caeteros fugiat) sit conscius; ut quicquid vel se solo teste facit, id populo spectante fieri credat. Verum sanctior est illa religio et reverentia adversus Deum immortalem, qui cunctos gressus tuos, quocunque eas, dinumerat; qui etiam molitionum occultarum animi idem est et inspector et censor. Ab improbitate si abstines, non poenae metu, sed nequando illius lacessas bonitatem, ad virtutis omnis atque praestantiae culmen pervenisti. Si propter eundem (non ignarus hunc esse parentem ut optimum, ita et sapientissimum, adeoque et cruciatibus ipfis consulere rationibus tuis) aerumnas generose perfers, virtute tua inter heroas tibi locum parasti. Quod si, non callidus uti rebus, obmurmuras et indignaris, dupliciter miser fis : et corpore, quod nihilominus excruciatur; et animo, quod impotenter et cum indignatione doloribus divinitus immissis succumbas. Adeste uterque animis, et me de re in primis falutari dicen-Fabula (ut tradit Epictetus) tem diligenter attendite. baec vita eft: bujus auctor eft Deus, nos actores. Ab illo cuique sui quaedam persona est imposita: buic domini, buic servi; buic pauperis, buic divitis; buic illustris, buic inglorii; buic informis, huic formosi; buic florentis, buic aerumnosi. Ergo apud nos (cum non nostro, sed alieno arbitratu hie vivatur) omnino constituamus personam impositam gnaviter

witer goere : illud nihil addubitantes, non minoris effe ingenii aut laudis rem in Iri, quam Croess persona gerenda, praeclare se dare. Neque unquam causanda est difficultas. Vetus praeceptum est, Deum sequere. Non obluctantes. aut gementes, sed impigri et alacres, cum Cleanthe, sequamur summum illum patrem, et celsum dominatorem poli, quocunque ille duxerit. Ducunt enim volentem fata, nolentem trabunt, ut ait Tragicus. Si inviti paremus, servi sumus: si volentes, ministri. Non tam stolidum, quam damnosum est, πρὸς κέντρα λακτίζειν; hoc est, contra stimulum calcitrare. Omnia quae gemimus, aut expavescimus, tributa sunt naturae, quorum immunitas frustra vel petitur, vel speratur. Impedita est vitae via, plurimum est pulveris et luti, ex quo non absque labore eluctabimur. Hoc habitationis huius vel diversorii est ingenium, toleranda sunt plurima mala: quod si tibi non placet, id tibi dicet natura. quod Germani hospites viatoribus hospitio acceptis interdum solent. Nam cum hypocaustum illud, in quod omnis generis turba se consert, fueris ingressus, si offensus cubiculum tibi scorsum petas, etiam ut vulgaris fortunae speciem superes; aut si coenam ante multam noctem, cum nemo amplius exspectatur hospes, flagites; Quaere aliud (aiet horridiusculus ille hospes) diversorium, si tibi hoc non placet. Hic his vivitur legibus, dicet, quarum tibi gratiam nequaquam est facturus. Itaque cum ex vita exire nobis non libeat, redeamus in gratiam cum hospite natura, accommodemus nos illius ingenio: et dum non potest fieri id quod volumus, id velimus quod possumus : nisi malimus trahi, quam duci. Praeter autem hanc necessitatis considerationem, quae nos ad generosas perpessiones plurimum animare debet, est tum necessitatis huins conditio communis: eadem omnes et morborum, et cafium et mortis denique alligat necessitas : nihil est in te proprie constitutum. Quod si durius et asperius multo, quam caeteri soleant, tractari videris; illud tibi succurat, Robustiores

Robustiores esse arbores qua parte Aquilones excipiunt, quam qua Zephyros vel Austros: Dura animi vires firmare, delicias frangere solere. Tum et illud meditandum est, in castris periculosa fortissimis imperari : Ducem lechistimos mittere, qui nocturnis hostes aggrediantur insidiis, aut explorent iter, aut praesidium loco dejiciant. Quod dum fit, nemo ex iis qui missi sunt, imperatorem male de se meritum, sed bene judicasse existimabit. Hoc modo nos cum dura illa, et timidis ignavisque slebilia patimur, dignos nos esse Deo visos arbitremur, quibus non vulgares difficultates superandae sint propositae. Sed nos omnium horum obliti, si quid sit quod mollitudini nostrae officiat, aut voluptatum fructum perturbet; aut nos muliebribus statim dedimus lamentis; aut excandescimus, tanquam sidem suam chirographo astrinxisset natura, omnia nobis casura pro voto, inosfensum prosperitatis cursum futurum. fortunam nos folos in deliciis habituram, ac tantum non in ulnis gesturam: ut cum ita turpiter nos damus, exprobratio illa apud Juvenalem in nos verissime competat,

> Te nunc delicias extra communia censes Ponendum; quia tu gallinae filius albae.

Epictetus vult, ut semper velimus sieri quae siunt: ubi tamen adjiciendum est, dummodo nihil turpe sit adjunctum. Scelus quidem esset optare parentis, aut amici, vel cujusquam funus: verum, postquam tale aliquid accidit, intoleranter dolere contra officium est. Paulus noster noluit nos in ejusmodi casibus contristari, more corum quibus nihil spei reliquum est. Jam enim opere ipso nobis numinis voluntas est declarata. Omitto quod immodicae dolorum significationes arguunt animum praesentis lucis nimium amantem. Ex Stoicis nonnulli in hoc genus casibus nobis moeroris simulationem non moerorem concedunt. Seneca quodam in loco leves quosdam humanitatis morsus admittit: et immane esse ait, codem vultu carorum su-

pera,

aera, quo ipso aspicere; et non ad primam necessariorum divisionem commoveri. Subtiliter quidem ab eruditis disputatur, quomodo nos, non tam in nostris, quam amicorum duris extremisque temporibus, ad Dei voluntatem conformare debeamus; et quatenus ab eadem discrepare liceat. Verum tota rerum conclusio huc tendit, ut in omni affectu, undecunque is natus sit, semper intelligatur salva et incolumis ratio honoris, quae divinae voluntati debetur.

DEMET. Quomodo suscipiendi sunt isti humanitatis morsus in alienis casibus; cum nobis pracceptum sit, ut in nostris ipsorum aerumnis simus alacres? Aut quomodo me habere debeat procuratio quietis alienae, si mihi ipsi vitio vertitur subterfugere labores? Si in bonis sunt vacare doloribus, et requiescere; cur non mihi ipsi potius ista paro, quam alteri? Num aliis bona sunt, mihi non item? Vel hoc ratio aliqua postulat, ut alius mihi meipso carior sit? Adde quod potius animandi videntur ad tolerantiam alii, quam sublevandi; cum ea in re virtutis fructus eluceat. Sin mala sunt quies et indolentia; neque mihi ipsi, neque aliis sunt conquirenda.

FLOR. Evagatur nonnihil ista tua disputatio: sed quia in explicatione frugis aliquid inest, sic habeto: licere nobis etiam mala ista, quae poenae vocantur, tam a nobis ipsis, quam ab aliis hominibus, honestis rationibus propulsare. Neque hoc est providentiae ordinationem aut auctoritatem defugere: quandoquidem hoc a natura tributum est omnibus, ut se, vitam, corpusque tueantur; declinentque ea quae eis videantur nocitura. Hoc tantum virtus exigit, ut dum nobis incumbunt, animis non cadamus, non existimemus nos esse in magnis malis, superos non incusemus, imo ut sateamur nos majora commeruisse, eoque animi ubique praestanda est aequabilitas. Verrum

rum hic hoc observatu dignum est, proprium esse excellenris animi, indolentias, utilitates, et suavitates istas vulgares aliis facile et libenter permittere; et contra, honestum atque decus sibi ipsi reservare. Ad laudem ergo pertinet, dolentius ferre alienos casus, quam suos; et alienis doloribus solicitius succurrere: maxime si in co, qui hoc officii meretur, infirmitas aliqua, quae alioqui fuccubitura sit, appareat. Neque hoc est minus, sed plus seipsum amare: eo quod illud quod amovere studes, non est in veris malis; et quod affers item, non est in magnis Ea gratia singulariter delector Patavinae illius bonis. mulieris virtute; quae, damnato Poeto marito, prior seipsam gladio confodit, virili plane et oratione et facto masculinum animum testata. Non quod probem factum, sed quod radius quidam excelsitatis nescio quomodo mihi mentis lumina perstringat. Sed audiamus Martialem:

> Casta suo gladium cum traderet Aria Paeto, Quem de visceribus traxerat illa suis. Si qua fides, vulnus quod feci non dolet, inquit: Sed quod tu succes boc mibi Paete dolet.

Praestantissimi item duces post victorias spolia plerumque concedebant militibus, gloriam suam esse voluerunt. gesilai, Catones, et Marii semper indignum duxere, in castris seipsos lautius tractare quam milites: monstrabant potius tolerare labores, quam jubebant. M. Curius et T. Coruncanus (quod est apud Ciceronem) optabant, ut Samnitibus Pyrrhoque persuasum esset, id quod de voluptate maxime expetenda a quodam qui Athenis se sapientem profitebatur (ut fama acceperant) erat definitum: nam ea ratione minus laboriosam fore victoriam sperabant, ubi hostes sese dedidissent libidinibus. pud nos, qui praecipue Christi imitationem profitentur antistites, quique ejus nomine plurimum et ditionis et opum possident, in nobili hac sententia essent; ut se omnium, quod Z 2

Digitized by Google

quod ad labores attinet, Christi instar maxime aerumnofos esse velint; luxus atque opum contemptum vita ipsa
nos docerent; vulgo corporis commoditates, hoc est, bonorum faeces relinquentes. Sed homines in hoc laudis
genere modesti, et minime ambitiosi, illustre illud laboris
decus, quod in docendo Evangelio, et in reprimendis libidinibus inest, Christo permittunt: ipsi sordes, dissolutum
vitae genus plerumque amplectuntur; contenti externo
quodam cultu locum, quem tenent, et munus explere,
et ceremoniis vulgo satisfacere. Sed quomodo quis illud
amplectatur, quod ne per somnium quidem vidit unquam,
neque videre quovis modo studuit?

DEMET. Ishue rursus apparet seipsum amare, et non alios; sibi ipsi vera bona cupere, et quas vocas bonoruma facces sincre vulgo.

FLOR. Utinam hoc amoris genus nos omnes haberet, et tanta esset singlis contentio in hoc de veris bonis certamine vincendi, quanta esse solet iis, qui de falsis perpetuo dimicant. Quam speciosa, et quam generosa esset illa pugna, ubi unusquisque alio studeret tum modestior, tum fidelior, tum tolerantior, tum vitae hujus despicientior, tum sapientior esse! Quanta ex hoc bello rerum pax. et quam florens existeret! Siquidem natura haec est bonorum verorum, et animi, ut ipía propagatione et communicatione (contra ac est in falsis) crescant. participia illius immensi et infiniti boni, et ad divinitatem proxime accedunt. Quicquid vero ad corpus pertinet, hoc'ipso quod corporis est, contractum est et angustum: ideo late spargi ac dissundi in singulos non potest. me callem deserere cogis Demetri.

DEMET. Nunc nunc istuc quo vis, me referam. Res adversas, quas casus aliquis, aut naturalis necessitas affert, perfortiter perfortiter ferendas facile tibi concesserim: sed non perinde accipienda videtur ista hominum improbitas, quae saepe longe diversum meritis pericula creat capitalia. Hominem omnino ratione uti decuit, et non inconsiderate ad facessendum alteri negotium procurrere.

FLOR. Aliter se res habet, atque tu accipis: et fortasse si rem penitus excutiamus, inveniemus injurias, quae ab hominibus fiunt, aequiore tolerandas arimo, quam quae aliunde accidunt. Mors a natura est; corporis morbi persaepe ab aëre: nunc ut naturales res expertes sint indigenae (ut ita loquar) sensus et cognitionis; diriguntur tamen a Deo, fine cujus nutu nihil neque supra, neque subter fit : eoque quae et casu contingunt proficiscuntur a divino sensu, in quem non potest cadere perturbatio aliqua, aut ignoratio, aut infirmitas. Contra est in hominibus, qui plurimum non nisi aliquo modo perturbati nocent: conveniet ergo misereri infirmitatis humanae; et existimare homines non minus venia dignos, quam naturam ipsam, aut Si per urbem incedens puellus aliquis quadrimus in te lutum conjiciat, aut virga, quam tenet, faciem (quod fit interdum) caedat; nihil prorsus, nisi bellua sis, succenses: tantundem ab adulto si fiat, irasceris, quod huic sit major sensus copia. Hujus haud dubie sententiae fuit Socrates, cum a comite ex stimulatus aliquando esset ad ulciscendum illum, a quo praeteriens fuerat injuria percussus. Quid, inquit, si in me impegisset asinus? Effetne ille mibi continuo furiose vindicandus? Nimirum illi asini loco erat homo temerarius et inconsideratus.

DEMET. Verum, ut credibile est, natura, vel coeli providentia, nos non afficit ejusmodi incommodis animo nocendi, ut aliquo studio malevolentiae, ut faciunt homines. Homo item in inferendis ejusmodi injuriis facit contra officium, et in se dedecus atque culpam admittit; quae quidem quidem in naturam, aut numinis provisionem, non ca-

FLOR. Quid tua illud interest, si ille nocendo culpam in se admittit? Tu non illi infensus es, quia peccavit in leges aequitatis; sed quia accepisti tu damnum vel plagam, unde est dolor; adeoque ille animus nocendi illi ipsi cujus est, non tibi nocet. hic animus nocendi? Vult tibi luxata membra, aut ademptam vitam. Nonne eadem, aut paria vult natura? Adde quod quae ab illo designata sunt, aut patrata, saepe ex metu existunt: quod veritus sit, ut te salvo res suae possent consistere. At natura sibi a te nihil metuit. fac animum nocendi hic reddere hominis quam naturae causam deteriorem: tamen cum nemo nisi a seipso, dum volens turpitudinem suscipit, laedatur; tuae dexteritatis erit hic, praeterita illa cogitatione nocendi, quae nihil facit ad rem tuam, parem hinc inde tolerantiae laudem atque fructum colligere. Haec si non sufficient, illud abunde te ad animi aequabilitatem excitare debet; quod nihil in te, etiam ab homine profectum, haerere potest, quod non divinitus sit immissum. Possem hujus rei testes exteros et profanos citare; sed nullum invenio luculentius hujus veritatis documentum eo, quod de Davide, praestantissimo Hierosolymorum Rege, in sacris est proditum. Hunc aliquando, stipatum etiam lectissima militum manu, nefarius quidam vir non folum conviciis multis, sed etiam jaculandis faxis petebat, regem virum sceleratum et sanguinarium palam vociferans: rei indignitate motus Abifaius, ducum maxime inclytus, nebulonem protinus de medio tollere parabat. Caeterum Rex impetum ducis cohibuit, orationem hanc non minus prudentiae quam sanctitatis plenam usurpans : Filius, inquit, meus Absalomus insidiatur vitae meae : quo minus mirum videri debet, si bic Semeius segnum familiae illi cujus est affinis ademptum dolens, mihi maledicat.

maledicat. Sinite ut quod coepit facere pergut. Ita enim ut faciat est illi a Deo ipso, cujus voluntatis ratio quaerenda non est, imperatum. Et quis neget, boc fortasse esse consisii Deo, ut inspecta bac mea tolerantia mibi malis erepto pristinam rerum omnium dignitatem et gloriam restituat?

DEMET. Cum vexationes et injuriae forinsecus advenientes, sive eae ab homine, sive a casu veniant, sint quae nos in iras, metus, aegritudines et dolores conjiciant; quamvis jam subtiliter et generose de perferendis adversis dixeris in superioribus; per tamen gratum nobis saties, si ad istam rerum subtilitatem atque sublimitatem amplisicationis aliquid adjunxeris, atque orationem parumper dilataveris.

FLOR. Tu fortasse Demetri, dummodo auribus tuis sit satissactum, non laboras, an ipse consusa et inordinata rerum tractatione insipientiae atque ruditatis notam subeam.

DEMET. Is mihi fane videtur rerum nexus in argumento tam uberi tamque late patenti, ut necesse sit eosdem aut similes locos saepe occurrere. Seneca et Plutarchus gravissimis in isto argumento tractando utuntur sententiis; sed fortasse minus distincte atque distribute collocatis. Cicero, qui sibi laudem apte, distincte, ornateque
dicendi suo jure, nec sane immerito, vindicat; etsi distributius iis quos commemoravi in Tusculanis quaestionibus
disputat; cogitur tamen interdum in eosdem denuo locos
incidere, quos (verbo absit invidia) ornatius saepe quam
acutius tractat. Tu sane, si quid eadem de re rursus dicendum est, nec prius dicta repetis, et quae nova affers
ita aecommodas ad praesens propositum, ut ea propria ejus loci ac temporis videantur.

FLOR.

FLOR. Vis tu quidem, ut video, Demetri, prae abundantia quadam amoris ex culice facere elephantum. Sed ne nos frustra (etsi praeter meritum) laudaveris, tibi in praesentia mos geretur. Itaque praeter superiores rationes leniendi doloris, aut aegritudinis cujuslibet, restant aliae: uberrimae quidem eae, ut quae in multas rurfus partes divisionem admittant. Vocemus harum primam, si placet, interpretationis candorem. Ea enim si adsit, opinione majores etiam ex ipsis doloribus et offensionibus Et istud sane res erit singularis et voluptates capiemus. ingenii et industriae, efficere ut in diversum cedant quaecunque injuriae; et ut fortuna victa cogatur de nobis dicere, quod apud Senecam in Tragoediis de Hercule Juno quaeritur:

——Quicquid borridum tellus creat
Inimica, quicquid pontus aut aër tulit
Terribile, dirum, pesilens, atrox, serum.
Frastum atque domitum est: superat, et crescit malis: Iraque nostra fruitur: in laudes suas
Mea vertit odia; dum nimis saeva impero.
Indomita virtus colitur, et toto Deus
Narratur orbe: monstra jam desunt mibi:
Minorque labor est Herculi jussa exequi,
Quam mihi jubere: laetus imperia excipit.

Etenim, ut ferarum domitores etiam leones et tygres mansuefaciunt; sic sapiens dolorem egestatem aut ignominiam, cum ad eum pervenerunt, cicurat, et ad tolerabilem atque domesticam quandam mansuetudinem perducit. Tam imbecillum est (inquit Seneca) quod nocet, quam is cui nocetur: quod equidem sic intelligo, ex animi videlicet nostri vigore, aut supinitate, molestiis pondus addi, vel detrabi. Si ergo nostrae mentis infractio est, quae intolerantiam essici; non res, sed inertia nostra culpanda est; non secus ac si onus aliquod esset, quod pro ferentis alacurate

tritate gravius aut levius redderetur: tum certe nemo mes rito posset ponderis causari iniquitatem. Hoc quomodo fiat, dicamus. Animus noster in hoc corpus demersus. et dum per scopulosum hoc mare navigat. Sirenum cantu facile decipitur: hoc est, mire pronus est ad ea persequenda, quae ad praesentis vitae suavitatem faciunt: unde fit, ut statim profunda patriae oblivione capiatur: neque unquam de reditu sit solicitus, nunquam natalium recordetur; sed hic perpetuo sepeliri cupiat, non secus atque sus in volutabro coeni. Videtis ut ad mortis levissimam mentionem exhorreant ii, qui se totos vitae hujus deliciis dediderunt : imo ut ne Dei quidem, qui omnia largitur, illis unquam veniat in mentem. Ergo parens noster, ne prorsus sui obliviscamur, ne prorsus degeneremus, immittendis difficultatibus haec mala et falsa noctis hujus gaudia conturbat, dolorum stimulis veternum discutit, et docet usu ipso sub rosis istis plurimum esse graviter pungentium spinarum; mel in superficie natare, fundum versus fel et amarorem contineri. Nonne et nutrices, cum a lacte ad cibum solidiorem traducere volunt pueros, papillas sinapi aut amaritie aliqua obducunt? Et mehercle mihi quidem plane exultandum videtur, cum in res adversas incidimus. Quis nostrum, si in ca navi dormiret quae demergi inciperet, non illi ex animo haberet gratiam, a quo esset excitatus, cum cuncti praeter ipsum in scapham desiliissent, ut posset una cum aliis salvus ad littus deferri? Et profecto nisi prorsus dementes et impii sumus, longe aegrius ferre debemus, divinam nostram partem perpetuo inter sordes consopiri, demergi et sepeliri; quam corpusculum hoc, quod necesse est aliquando terra obruatur, in undas Sed tantum potest (Superi vestram fidem!) apud nos ille Sirenum cantus, ut non secus irascamur rebus eis, quae nobis exitiosum hunc stuporem excutiunt, quam Micyllus ille cerdo apud Lucianum gallo fuo, quem se extincturum minabatur, quod nocturnis clamoribus somnium Aa

mmium illud suave, quo sibi opibus et deliciis omnibus affirere videbatur, impediret, et ad vigiliam etiam lucrofam ex speciosis illis visis abduceret. Sed est haud dubie hoc argumentum animi nimium degeneris: et ut quemque maxime abhorrentem a discessione ex hac vita, atque a dissociatione corporis videmus; ita minimi nobis, quamlibes alioqui aut dives, aut formosus, aut potens sit, est faciundus: dat enim manifesta signa ignobilis animi. Animus vero ubi ignobilis fuerit, quid nobile, aut quid alicujus omnino momenti homini esse potest? Sunt ergo nobis acrumnae pharmaca, aut antidota contra voluptatum toxica, Deinde praestant hoc, ut ipsi nobis explorati simus; et quantum in nobis animi atque fortitudinis infit, aperte cognoscamus. Quis enim scire possit, ut instructus sit adversus paupertatem, qui perpetuo divitiis affluit; adversus ignominiam, qui inter plausus senescit; adversus dolores, qui voluptatibus deliquescit? Quod specimen ingentis animi ille dare potest, cui inoffensus sit felicitatis huius tenor; cui currunt albi dies, horaeque serenae; quem indignum duxit fortuna, quocum luctaretur; cui denique nulla unquam infignis difficultas fit objecta? Tradit Seneca, omnino fortis esse animi, cupere sibi proponi arduum atque laboriosum aliquid, in quo animose perferendo, aut superando, vim suam expromat et declaret : quemadmodum ille generofae indolis puer Afeanius apud Virgilium.

Spumantemque dari pecora inter inertia votis
Optat aprum, aut fulvum descendere monte leonem.

Talis animi vigor, me judice, etfi plane laudandus est, attamen non est omnino necessarius; eo quod nemini desint suae quaedam intimae perturbationum difficultates, etiam at nihil ex sortuna extrinsecus accedat, quibus profligandis abunde nobis laudem paraverimus. Verum cum sapienti nihil inexspectatum esse debeat, praeludiis et tirociniis

mis quibusdam condiscenda est admirabilis illa patiendi sci-Nam quae agenda funt in acie, exercitatione lu-- dicra praediscere, ac meditari convenit. Nemo discit. ut, si necesse fuerit, in rosa jaceat : sed in hoc duratur, ut tormentis non submittat fidem; ne libidine vel dolore victus. nativae dignitatis atque decoris propugnationem deserat. Ouocirca, quamvis nobis nondum terrificae illae rerum facies fint objectae, nec vincula oftendantur, nec lictor instet; interim tamen in aminutis offensiunculis discamus gradum facere ad majora, et consuescamus facile earere vulgaribus hisce voluptatibus, perferre paupertatem. convicia, frigus, aestum, sitim, et levia id genus incom-Qui lucernae lumine offenditur : quomodo poterit radiosi Solis contueri fulgores? Qui absque molli pulvino quiescere nequit; quid faciet, cum cubandum est humi, aut in carcere caput est inclinandum ad saxum? Qui levibus punctiunculis depellendis medicos arcessit, qui studiose pharmaca adhibeant; quid sibi reliquum fecit ad levamen cum magni incumbunt dolores? Quo vultu crucem. securim, aut flammas sibi paratas aspiciat; cui cum Venere et inter plumas vita omnis est exacta? Laconum pueros proditum est solitos se sponte flagris offerre, in quibus omnium generolissimus et princeps is est habitus, qui omnium ultimus caedenti cessisset. Solida animi virtus. quae adversis non succumbat, nec prosperis infringatur; non paratur, nisi crebra virium periclitatione, et perpessionibus acerbarum rerum. Verum nos, omnino contra quam factum oportuit, ad debilitationem eam et infractionem animi, quam a natura accepimus, industriam addimus nostram, nullum vitae momentum vacuum praeterire patientes voluptatis alicujus abjectae fructu. habemus vacare doloribus, nisi omnia adsint quae ad delicias faciant. Sed neque iis mediocribus contenti sumus: imo novae semper et majores voluptates quaeruntur; nec deesse patimur, nisi sumptuum magnitudo prohibeat. Vidi iple A a 2

iose ex Antistitum ordine, qui ne interea quidem dum sacrum fieret, atque animus totus fuit ad divina fubvehendus, in ipsis sacellis carere voluerit cantionum deliciis, quas organa illa praestant quas vulgus populariter Violas Hoccine est comparare se ad dimicandum cum fortuna, et ad firmitatem animi, laudem in primis necessariam, contendere; et non potius, dum orientem Solem versus eundum fuit, ad Gades et Herculis columnas plena velificatione properare? Ut ea sit nostra fortuna (quanquam nullius cujusquam talis sit) ut neque a morbis nobis, neque a doloribus, aut hominum injuriis timeamus, certe fummum illum diem vitare non possumus. Ad eum, cum Seneca, non timide nos componere debemus. Magna res est, et diu discenda, cum adventat hora illa inevitabilis. aequo animo abire. Ea de nobis remotis strophis ac fucis pronunciatura est, utrum loquamur duntaxat, an et sentiamus fortia; et an simulatio fuerit et mimus, quicquid contra fortunam jactavimus verborum contumacium. Postremo compensatio quaedam est facienda; nec tam in mala quae adfunt, quam in ipsa bona intueri debes. natura tibi negavit formam; hoc damnum forsan rependis ingenio. Non funt tibi opes: es forsan extra aes ali-In aere es alieno: sed corpore vales. Humilis est tua conditio: pauciores invident. Carcer te sepit: mentis usus est liber; nec morbo gravaris. affligit: verum animo (nisi nolis) et viges et slores. demptae sunt opes: adsunt pleraque alia bona; vita, vi-Quod si praesentia leviora tibi videntur, res, sensus. quam ut res ad aequilibrium revocare possint; annecte et praeterita beneficia: quantum tibi vitae exactum est in libertate, in honoribus, et in deliciis. Nam praeteriti beneficii gratiam non praeteritam, sed praesentem, imo sempiternam esse oportet. Et sane, ut mihi quidem videtur, etiam ut tibi infensus et inimicus esse coeperit, etiam

am praeter tuum meritum, qui olim aliquid in te officil contulit; conveniet in omne aevum superioris benevolentiae habere rationem. Sordidum nimis est, aliquem totum ex futurarum utilitatum spe pendere. Ouod si nec horum accessione, malorum lanx se tollit; etiam futuras commoditates appone, Laedere qui potuit (ut cuidam scriptum est) prodesse aliquando valebit. Erit tempus, cum malis carebimus. Jupiter si hodie ex amaro dolio potandum nobis dedit, cras ex dulci est daturus; atque hoc ocius, quo aequiore animo amaritiem devoravimus. dem, ut nemo nimium secundis rebus considere debet; ita nec desperandum est cuiquam, quamlibet luxata rerum suarum summa videatur.

X' ω Zεψς (ut ait Theocritus) αλλοκα μέν πελει αϊθριος

åddoxa 8' üer;

Quod est,

Nunc pluit, et nunc est tibi Jupiter ipse serenus.

Aristippus, cum illi ex tribus unum esset ademptum praedium, cuidam qui se illius lamentari infortunium dicebat; Tuum ipsius (inquit) potius deste, cum tibi unum duntaxat sit praedium; mibi vero adhuc duo supersint. Antonius, cum jam victus animam efflaret, lachrymantem Cleopatram consolatus est: admonens, ut non se tam propter extremas illas calamitates miserum, quam superiorum ob temporum gloriam felicem existimaret; ut qui fuisset inter homines longe illustrissimus; neque admodum indecorum esset babendum, fi Romanus dux a Romano duce esset superatus. Et adversus homines item, cum in nos injuriosi sunt, utendum est hoc candore. Excusemus animi flammas humanitus et subito (ut fit) coortas; et alienam imbecillitatem non iracundia, sed misericordia nostra excipiat. Nemo mortalium supit emnibus horis: aut nobis cum stultis est vivendum, aut abcundum

sundum est in solitudinem: imo ipsi nobis descrendi samus, si stultitiam contubernalem nolumus.

At pater at nati, se nos debemus amici Si quod sit vitium non fastidire,——

ait Horatius. Optat idem, ut quemadmodum Balbinum polypus Agnae delestavit, ita et nos aliena errata humaniter accepta decipiant. Quid nobis Christianis, hoc est, sanctis et divinis hominibus, unamque prope caritatem ac benevolentiam mutuam prosessis, hic faciundum est, si ab hominibus profanis istiusmodi officiorum humanitas exigitur? Adde quod hoc non jam plebis, sed naturae seitum est, ut qui gratiam exspectat ab alio, etiam gratia adversus alium, et humanitate utatur. Volumus multa condonari infirmitati nostrae; condonemus ergo et nos multa alienae.

Qui, ne tuberibus propriis (ait Horat.) offendat amicum Postulat, ignoscat verrucis illius. Equum est, Peccatis veniam poscentem, reddere rursus.

Puternus semper alios, etiam inter offendendum, nos velut conceptis verbis obsecrare; ut quanto animus noster est natu gravior, ignoscentior illorum stultitiae justicia nostra sit aliquid praesidii. Hoc si praestiterimus, ubi qui laesit ad se redierit, nisi prorsus bellua est, gratiam non mediocrem nobis est habiturus: ipse se damnabit iniquitatis, no-Aramque et admirabitur et exosculabitur virtutem : ut qui maleficia illius non talione, sed nostris beneficiis extinxe-Et non multum dissimile huic esse opinor, quad Paulo nostro dictum est, de congerendis in caput ejus, a quo sis laesus, carbonibus: ut quo illius immodestia in inferenda injuria major fuerit, hoc plus cluceat bonitatis nostrae ignis, dum nos non piget de diversum meritis, atque hostibus ipsis bene mereri. Et istuc sane paternum dederimus; quando in hoc maxime conspicua est Dei immortalis, et parentis nostri bonitas, quod Solis sui lucem, et plurima alia

alia beneficia, communia esse vult etiam impiis. Sed neque quicquam gloriossus esse potest, quam in ejusmodi officiis praestandis etiam alium praevertere. Praeclarum est illud, quod de Aristippo philosopho proditum est. com jam longa inter illum et Æschinem simultas intercesfisset, naturae suae bonitate tandem victus; Æschipem adiit, professus se velle cum illo in gratiam redire, et simultates desinere. Cui cum respondisset Aischines, illud sibi in primis gratum esse: Memento igitur (inquit ille) quod sum essem natu major, prior ad te venerim. Tum Æschines : Nae tu profecto me longe prior, boc est, melior es : quandoquidem a me simultatis, et a te sarciendae gratiae fuit initium. Saepe item iracundia nostra efficit, ut injuriae majores videantur, quam re ipsa sint : quemadmodum solet fieri, dum aliquid per intermediam nebulam videtur. Existit iracundia ex irritatione: et est rur.us in proclivi irritaria maxime cum nos contemni arbitramur: fumus enim gloriae et laudum omnes appetentissimi, et caeterarum item utilitatum: quapropter protinus e medio tolli postulamus eos, qui se studiis et votis nostris opponunt. Sed temere oritur plerumque hace irritatio: nunc ab hebitatione judicii, non videntis alienum confilium; nunc a confcientia infirmitatis, vel turpitudinis alicujus nostrae, quam te-Clam cupimus. Apud Terentium est,

Omnes, quibus res sunt minus secundae, Magis sunt, nescio quomodo, suspiciosi: Ad contumeliam omnia dicta accipiunt Magis: propter suam impotentiam se Semper credunt negligi.

Et ut equus, cui tergum est exulceratum, metuit appropiaquantes, ne ulcus contingant, et subindo calcitrat; ita nobis et metus et iras turpindinum conscientia procreat. Contra, animus qui vel callens est in rebus aestimandis, vel bene conscius, vel vere denique magnus, semper acci-

pit in meliorem partem etiam offensiones, ubi aliquid oftenditur quod praetexi atque obtendi possit. Admonitus ca a matre per epistolam Alexander cognomento Magnus, ut a veneno Philippi medici fui caveret. Ille nihilominus intrepide potionem a medico praescriptam eo conspiciente exhausit; mox eidem epistolam matris legendam dedit: magno sane generosi et non temere suspicantis animi argumento. Verum ut serio contemnamur, satis intelligi potest ex superioribus, nihil esse laudabilius, quam contemnere eiusmodi contemptus; et, cum Diogene, dicere, Derident me quident, at evo non derideor. Si culpa aliqua in nobis haeret, non contra eos qui nobis culpam objiciunt, sed contra nosipsos insurgamus, qui longe pejus de nobis ipsis merentes patimur diutius labem nobis inhaerescere. enim admoniti a quopiam vestem luto esse conspersam, protinus illum luto conspurcare, vel conviciis petere solemus (id enim extremae dementiae esset) fed lutum detergimus. Ita conviciantes admonitorum nobis loco esse debent. Quod si culpa caremus, non accipiamus tanquam in nos dictum sit convicium; sed in illum, cujusmodi nos esse ille qui dixit falso existimavit. Neque enim irascimur caecutienti, si nos de macula quae non insit commonefaciat. Omnibus ergo tam maledictis quam maleficiis adhibendae sunt excusationes: et ingratae res ingenii dexteritate funt ad suavitatem quandam atque utilitatem revocandae. Vix invenietur apud vetustatem ingeniosius responsum, quam fuit illud nobilis in primis et sapientis viri Alexandri Crechthoni, dignum quidem sane quod inter apophthegmata referatur. Is cum nuper effet in legatione quadam. missa a Jacobo Scotorum Rege ad potentissimum Galliarum Monarcham Franciscum, et satis magnam pecuniae vim in Gallia profudisset; ubi domum redierat, clam ab invidis et obtrectatoribus apud Regem delatus fuit, quod bonam praediorum Bromistonae ditionis suae partem tanquam decoctor oppignerasset, essetque in magno aere alieno.

no. Rex Alexandro, quem ob ingenii suavitatem et prudentiam supra juvenilis aetatis captum admodum amabat. delationem exposuit. Tum ille, O Rex, inquit, cave tibi ab iis, qui istaec tibi narrarunt. Quid ita? ait Rex. Non funt isti ii, quos tu arbitraris, inquit ille: hoc est, obtre-Elatores et invidi mei : imo mihi sunt amicissimi : sed tibi volunt imponere. Sciunt me tua etiam causa magnos fecisse fumptus, et non babentes in promptu commodiorem rationem. qua a te aliquid mihi petant, veri criminis objectu simulant quoddam odium mei. Tum Rex admiratus generosam et expeditam illam inversionem, quanquam (ut audio) erat ad rem attentior, impulsus tamen fuit ea oratione ad benignitatem; accepitque paulo post Alexander nescio quid praemii a rege. Verum nos, ut ad institutum revertamur, biliosi in modum, cui aliunde adhibitum nutrimentum statim in bilem vertitur, quicquid accidit, nostra culpa corrumpimus: cum tamen hic apum foret imitanda industria, quae etiam ex amaris succis mel conficiunt. vita est hominum (quod est apud Terentium) quasi cum ludas tesseris: Si illud quod est maxime opus jastu non cadit; illud quod cecidit forte, id arte ut corrigas. . Epicteto res molesta omnis duas habet ansas; alteram qua ferri queat, alteram qua nequeat. Sed nos plerumque eam corripimus, qua teneri nequit; in id solum quod malum est aciem dirigentes: cum tamen ex singulis rebus id, quod utile est, sit excerpendum. Nihil autem mali in natura esse, cui non sit bonum aliquod adjunctum, commonstrat aconitum ipsum, perniciosum in primis venenum: in quo tamen infunt remedia aliquot, cum ad alia, tum (ut tradit Plinius) ad oculorum vitia. Aqua item maris inutilis potui est: alit tamen pisces, et vehit rates. Egregius artisex non in una duntaxat materia industriae suae vim declarat: sie sapiens quacunque fortuna uti novit, stultus nulla. Oui morbo laborant, etiam delicias fastidiunt : iidem sani pane, caseo et cepa vescuntur. Quid? quod et iis, quos vehe-ВЬ mens

mens habet corrigendae vitae cura, etiam priores lapfus bono cedunt; dum inspicendis superioris vitae indignitatibus, majorem concipiunt alacritatem, ad persequendam in posterum diversam et meliorem vitae rationem. enda igitur nobis semper erit ratio, cur quodque toleranter ferri debeat : et ut pictores fuscis coloribus jucundos superinducunt, ita nobis tristium rerum facies est lactarum hilaritate tegenda; nec muscarum nobis mos est imitandus. quae ex speculo terso (quam similitudinem Plutarchus affert) decidunt, scabritiem aut eminentias nactae adhaerescunt. Neque item puerorum similes simus; qui cum ludunt, si unum aliquod ex ludicris auferatur, ejulant, et reliqua omnia indignabunde disturbant atque abjiciunt. Hoe siquidem et canum est, qui quicquid ore accipiune integrum devorant, semper ad suturi spem hiantes. At sapientis animus de praesentibus laetus esse debet; citra molestas illas euras, quas absentium cupiditas affert: cujus quidem hoc est potissimum malum, quod ingrata est; ut cui non tam jucundum est, multos post se, quam molestum, ante se vel paucos aspicere : incipit ea semper a fine, praeteritorum oblita. Hinc est quod nos plurimum angit stolida illa aemulatio, dum semper oculos intendimus, non in eos qui nos a tergo sequuntur, sed qui nos fortunae si lendore antecedunt. Vincti solutos felices judicamus: soluti, si paulum aegrotemus, continuo fanorum praedicamus felicitatem: sanitas restituta nobis nihil est, nisi adsint divitiae: opibus aucti, ad principales honores, ad ambitionem conwartimur: principatum ubi nacti fuerimus, adhuc superfunt Reges et Monarchae, quibus invideamus illud humanarum rerum fastigium. Et tandem ut locus ille contingat, nobis non erit factum satis; eo quod desideretur totius machinae ditio, et illa divorum immortalitas, quae molestae cujusdam aemulationis materiam perennem suppeditet. Damus ergo merito poenas inscitiae nostrae; dum semper excruciamur molesta absentium, aut alienorum aviditate; nunquanı

nunquam-gnari praesentibus vel uti, vel contenti esse: et lecticam videntes, (ut ait Seneca) vectum, et non vectores cogitamus. Et fortasse si ex acervo calamitatum aequae portiones distribuantur, mallemus nostras, quam illas aequabiliter depromptas. Sed de candore interpretationis hucusque dixisse satis sit. Nunc aggrediamur ad eas rationes, quae pene proprie ad doloris depulsionem pertinent. Is enim, ut diximus, non usque adeo pendet ab opinione: ideo cum quodammodo egrediatur fines ditionis humanae, eiusdem cura tractanda est scrupulosius. Neque tamen mihi hic disputatio instituitur de iis auxiliis, quae medicina suppeditat. Sunt enim ea extra haec moralis disciplinae septa, quibus nos in praesentia concludimur. ergo nostra ratio versatur in dirigendis ingenii studiis, et cogitationibus eam ad rem conducentibus. Ad depulsionem itaque aegritudinis, quae existit peculiariter ex dolore, duae sunt adhibendae rationes. Tertia propius dolorem ipsum attinget. Prima ergo sit haec, Dolorem omnem vel longum esse; et tunc vel mitis est, vel intervalla dare folit ad quietem; quae quidem multo jucundior est statim ab ipso doloris sensu, quam sit ea, quae longo aliquo tempore inoffensum suavitatis cursum obtinuit. Si brevis eft. et citra vehementiam; puerile aut muliebre est impatienter, quod admodum patibile est, perferre: sin vehemens erit, continuo vel extinguit, vel extinguitur. Sentim enim et pedetentim progrediens extenuatur; atque ubi quo crefcat non habet, necessario aut deficit, aut remittit. Deinde quod in doloribus animi folicitudinem auget, est, quod soleant illi extinctionem nostri, hoc est, mortem afferre. Quamobrem omnino profuerit eam ne tantillum quidem extimefecre. Contemne (inquit Seneca) mortem; continuo quaecunque ad eam ducunt superassi. Est autem ea minime metuenda: primum, quod malum non sit; quandoquidem aliud nihil est, nisi animi (hoc est, divinae hujus partis) ex corpore (quod quam indigna res sit, ubi anima destitutum B b 2 fucrit,

fuerit, satis videtis) discessio. Necesse est, ut tum animus. nisi indigna nimium anteactae vitae ratio vetet, redeat ad originem suam, et ad divorum immortalium consortionem Sed quemadmodum pueri, postquam diutius et licentius luserint, supplicii metu etiam ad patrem redire reformidant; ita nos ad Deum coacti quodammodo trahimur: quod profecto non fieret, si nobis id, quod longe verissimum est, persuasum esset; illum videlicet esse nobis non folum patrem, sed ipsam bonitatem, atque adeo indulgentiam, modo ita esse animum credere inducamus. Est item et hic metus inutilis : nam ubi a morbo convalueris, mortem non effugies, sed in horas aliquot distuleris: quod quidem ut fiat vehementer optare, animi fane degeneris est et abjecti. Finge decem esse quos lictor ad capitis fupplicium ducat : nonne tu hunc ut ignobilem et timidum aversabere, qui hoc sibi gratiae fieri postularet, ut ultimus securi percuteretur, et lucis hujus proferatur ho-Ejusmedi plane nos sumus, cum comperendinationes quaerimus, et vitam hanc quam fieri possit longissime prorogari. Sed delicata haec et umbratilis vitae nostrae ratio, in qua omne aevum consumpsimus, quae nullum unquam infigne vulnus a fortuna accepit, quae depravata confuetudine ex supervacuis istis fecit necessaria; sic omnes virtutis nervos elisit; sie omnem animi vigorem labefactavit; ut ad discessus hujus tam necessarii vel minimam mentionem consternemur. Certe si sese ratio in vestiganda natura, et dignitate sua (ut debuit) exercuisset, vidisset facile inanitatem rerum vulgo formidabilium; ipseque sibi id praestitisset officii, quod nos pueris, cum personis terrentur, praestamus. Quid facimus? Detegimus facies nostras, et vacuas personas ostendimus, ut discant non formidare. Et sane persona est quicquid formidamus, et inanis quaedam mali species: malum vero nullum est, nisi cum rerum vilium amore degeneri animi majestas imminuitur, et ille infringitur ordo in studiis nostris, quem inviolatum esse vult

walt is, qui ordinis omnis est auctor. Sed nos, non secusac pueros, personae, non res terrent. Et quando de pueris mentio est, pueris, imo et mente captis inferiores comperiemur: neutri enim timent mortem. Sed dices id fieri propter ignorantiam. Non te pudet, eam tibi securitatem a ratione et sapientia non praestari atque representari. ad quam stultitia perducit? Postea et illud nos nonnihil animare debet, quod nunquam possit esse vita jucunda, ubi ingens est mortis vel timor, vel odium : etenim nullum bonum magnopere juvat habentem, si ad amissionem animus non est paratus. Nihil nobis certius aut manifestius est, quam nos brevi hinc migraturos. Quod si ea ratione nos magnis bonis spoliatum iri nobis certe persualimus, non potest non inde animus esse in luctu. si tenuius atque acutius res inspexerimus, cum sumus in morbis aut doloribus positi; exitus potius, quam diuturnior commoratio optabilis videbitur. Nam ubi semel abitum est, jacta est alea: unius mortis perpessione desinimus multis modis mori posse; neque ne amplius moriamur est extimescendum. Sin vita prorogatur; vivemus quidem diutius: attamen in perpetuo tot mortium timore, quot casus, qui sunt varii et multiplicis generis, affere possunt : tandemque, post tantos et tot timores vitae propagatione frustra susceptos, miseris erit omnino moriendum. Ideo acute dictum est Augustino, inertius eligi diu vivere sub metu tot mortium, quam semel moriendo nullam deinceps formidare. Sed dices, Vita haec suavis est; molestum est relinquere caros, et omnem hanc speciosam rerum supellecti-Inepte, tune apud te statuis, illum qui tibi hanc lucem non fentienti largitus est, qui tot opes tot dotes nihil merenti contulit, non posse alia multo praestantioria dona-Si egregie esuriens a quopiam in aedium aulam introducereris, ubi cibarius panis cum paulo casei aut lardi apponeretur, aqua esset aut vappa potui; bene tecum actum putares, si lautioris vitae prorsus esses ignarus, aut siligine aut

ant herbis victitare solitus esses inter sentes. Post tempus aliquod, ubi iam adfuetus effes ejulmodi menlae, neque quicquam praeterea in aedibus nosses, si idem te ex eo loco in conclave introducere vellet, ubi exquifitiffimi apparatus effet convivium: non ridiculus effes, si obluctarere et negares te iturum; illi diffisus a quo jam antea commode, ut tibi apparuit, tractatus esses? Bene ergo Socrates timiditatem hanc abjectam ab arrogantia, et falsa quadam scientiae persuasione, profectam tradit. Cur enima trepidas exire, nisi quia magna te relicturum arbitraris; et illic, quo proficisceris, aut mala, aut nulla reperturum? Quasi non illic res essent verae, hic umbrae et somnia. Nec est quod caros desideres: antegressi sunt plerique cari. Sed funt illic, quae multo tibi sequentur qui supersunt. cariora futura sunt, ubi semel fuerint aspecta. Hoc si non credis, crede nihil effe animum; imo nihil effe Deum, qui tamen et solus est, et omnia est. Quanto generosior est illa apud Ciceroneni exclamatio, ô felicem eum diem, cum ad illud animorum concilium coetumque proficifcar, et ex bac turba et colluvione discedam! Vita haec etiam profanis hominibus mors dicta est; et corpus Lethaeus sluvius, hoc est, altus quidam oblivionis sopor. Et certe non aliud illustrius eft praestantis animi argumentum, quam si hace omnia quae circa se aspicit, imo et sidera ipsa, si mente vacent, res esse humiles, et se indignas judicet : seipsum tanquam carbunculum aut fmaragdum aliquem longe pretiofifimum in annulo, quod ex luto aut argilla fit, collo-Neque profecto secus se res habet. gilia haec interdum huic quam illi aptius composita, 'aut colorata venustius: passim tamen ejus ingenii, ut nisi summa cura adhibeatur, maculas quasdam foedissimas imprimat in impositam gemmam. Si per religionem liceret, equidom facile affentirer illis philosophis, qui animos in corpora, tanquam in carceres et custodias detrusos affirmant. Et fortasse tum male habuit animos illa detrusio, cum

cum a veris rebus ad umbras depellerentur; etsi ex corpore superioris vitae extiterit oblivio. Hoc utcunque habeat. mihi certe hinc in hanc vitae conditionem, hinc in mentis dignitatem intuenti, ejusmodi apparet hoc corporis domicilium, vel si mavis hospitium; ut licet multis modis sit commodum, et suppellectile varia instructum; quia tamen idem et extrinsecus pluvias excipit et ventos, intrinsecus male sit materiatum, corruptum et pestilens; mens ipsa, si de principio res omnis fuisset explorata, omnino, si integrum fuisset, recusatura fuerit subire. Sed cum providentiae parendum sit, subit quidem in male gratum domicilium; sed perpetuo, si conservat aliquam pristinae dignitatis memoriam, providentiae rerum rectrici pene subirata, usurpat illos Virgilii versus, quibus idem Æneam usum scribit apud inferos, cum dilectae quondam Didus manes occurrerent.

Invitus regina tuo de littore cessi.

Sed me jussa deum, quae nunc bas ire per umbras,

Per loca senta situ cogunt, noctemque prosundam,

Imperiis egere suis.———

Et nos inter has umbras et miserias positi, ulterius dubitamus, aut cunctabimur, quando vocamur, ad res, ad lucem et selicitatem commigrare? Transilienda est alacriter sossa illa, ut in urbem illam opulentam admittamur. Nemo excluditur, nisi qui non libenter co vadit: et ut quisque maxime volens properat, et perenni studio etiam in obscuro hoc carcere positus illo versus eminet, ipseque se quodammodo solvit atque disjungit a corpore, ut videatur quodammodo tenuis fili nexu eidem adhaerere; ita gratissimus est hospes, et summo cum plausu, cum illo ventum erit, excipitur. Neque vero solum mortes pro patria, aut pietate, aut penatibus oppetitae; sed etiam quaecunque, imo et latronum prope dixerim, cum in surcas tolluntur, laudis aliquid habent, si sint alacres, intrepidae, certoque quodam

chodam directae judicio. Una illa horula, si exhibes anlmum mortis contemptorem, omnem superiorem vitam, quamlibet alioqui obscuram, illustrat. Vulgus cum te morientem in cubiculo tuo, vel palam tyranni injuria, viderit : quia ex imbecillitate sua alios metitur, te quodammodo miserum judicabit. Sed tu unus, si tibi constas, et illorum fortiter contemnis errores, omnibus illis una jun-Stis praestantior es : nam, cum singuli meticulosi homuli et decepti in rebus maximis sint, colluvies ipsa coacta deterior est; nisi dicere velis, ubi plura sunt mala, illic mali esse minus. Frgo, ut yulgus te non videat, aut non admiretur, vel potius misereatur; non possunt superi non laudare voluntariam illam generosi spiritus exclusionem, ubi omne hominum vulgus tantopere contremiscit. aies, non nobis animum hunc adversus mortem natura dedit? Non esset praeclara res, nec nobis laudi danda vitae contemptio et moriendi alacritas, si protinus a natura esset. Cui honori fuit, amare vitam, sectari convivia, diffluere luxu indulgere lusibus, aut dedere se voluptatibus, cubare in pluma aut rosa? Atqui sunt haec a praeclara ista natura. Sed cum contra adjunctae naturae, hoc est corporis, sensum atque ingenium, animus ipse, sapientiae studio et invi-Cta cogitandi cura, se a corpore quam longissime abstraxit; et sua industria se in eam rerum excellentiam atque libertatem vindicavit, ut non modo pro nihilo habeat, sed etiam beneficii loco ducat, cum res postulat, commodatum a natura diversorium, mortalium societatem, atque hanc rerum faciem, cui jam diu assuevit, deserere; divina quaedam rerum dignitas atque incomparabilis honos elucescit. Qui ejusmodi est animus, ut in corpore habitet, scias tamen liberum esse et solutum, imo corporis dominum. Quoties vero vides aliquem magni facientem res hujus vitae, aut invite de abitu exaudire; scias degenerem esse, servum, vinctum, alteque in corpus demersum. Gravissima et durissima catena vitae hujus amor est: quem qui depulit,

depulit, liberum se fecit magis, quam sint vel Regum Reges. Et certe dedit nobis natura quaedam hujus vigoris principia: alte tamen abstrusa sunt, nec nos magnopere etiam animis conditam veritatis notionem eruere studemus.

DEMET. Cur ergo cum semel a corpore est segregatus animus, iterum aliquando in idem est detrudendus, si tantum illi est a corpore incommodi? In sacris enim nostris est, sore ut resurgant corpora, atque reviviscant pristinis imbuta mentibus.

FLOR. Haec nostra corpora, in quae prius animi detruduntur, vel quibus illigantur, plurimum habent impuritatis, adeoque animum ipsum quodammodo inficiunt. Eadem olim cum reviviscent, purgabuntur, et alterius erunt dignitatis, et receptacula animis etiam beatis digna. Hisce de rebus Paulus, ad Corinthios scribens, divinitus atque liquide differit, non fine magna eorum omnium. qui in Christo Dei immortalis filio spes suas fixerunt, con-Proinde haec diffusius tractare, esset philosophiae metas supergredi: quapropter ad illa humaniora atque humiliora redeamus. Est quaedam vulgaris ratio contemnendae vitae hujus, quod illa extrahenda multum perferamus calamitatum: sed ipse semper libens refugio ab eis rationibus, quae mollitudinem praeferunt: neque in magnis viris habendum censeo, qui mortem appetat fastidio difficultatum vitae; quod, ut ille ait,

Rebus in adversis facile est contemnere mortem.

Fortiter ille facit, qui miser esse potest.

sed cui perinde est vel vivere, vel mori; qui ad utrumvis juxta est paratus; qui summum nec metuat diem, nec sortasse optet. Illud tamen verissimum est, morte, hoc est, vitae commutatione, nos duo vera et magna mala deponere. C e Nam

Nam credibile, posito hoc corpore non futurum, ut ample. us turnes simus, aut peccemus in leges honestatis, et parentem nostrum malis facinoribus irritemus. vis est haec ponendae vitae hujus ratio; sed necessaria properatio explicandi locum non concedit. Alterum, quod, ponitur morte, malum est, densissimae istae ignorationis caligines, et inscitia rerum futurae vitae. Insigne est illud. et quamdiu hic rerum stabit orbis memorandum, quod de Canio Julio, viro longe illustrissimo, literarum monumentis a Seneca est mandatum. Is Caii jussu jam capite damnatus, interea dum mortem exspectat, cum amico quopiam certabat latrunculis. Supervenit centurio, qui periturum agmen ducebat, et Canium una cum aliis ad supplicium vocat. Vocatus numeravit calculos, et fodali fuo, Vide, inquit, ne post mortem meam mentiaris te vicisse. Tum annuens centurioni, Testis, inquit, eris et tu, me uno antecedere. Mox ad amicos moestos, quod tantum virum amiffuri effent, conversus: Quid moesti, inquit, estis? Quaeritis inter vos an immortales sint animae: Ego jam sciam. Et cum jam non procul esset a tumulo, in quo Caesari talia quotidie fiebant sacrificia, interrogatus a philosopho suo, qui illum prosequebatur, quid cogitaret? Observare, inquit, proposai illo velocissimo momento, an animus sit sensurus se exire. Nonne hic humanas formidines omnes inter lymphaticos metus numeravit? Non tantum non expavisse, sed et irrissse Tyrannum visus est. non in admirationem adducat tanta animi securitas, rerumque mortalium contemptio? Hujus et similium exemplo praebeamus nos faltem forticulos, et conatus aliquis virtutis adsit, interea dum ad ipsam veniatur. firmis nonnulli, quos ad esum non slectas; imo qui omnia exspuant, nisi alios prius comedentes aspiciant. igitur, quae terribilia funt, nihil est quod non sit saepius ab hominibus superatum. Phocioni, Anaxagorae, Paulo Æmylio, Fabricio et Tuberoni divitiae sunt spretae: Marius

rius sectionum dolores citra alligaturam est passus: ignem vicit Mutius, crucem Regulus, mortem ferro adactam Cato: Socrati, dum capitis causam diceret, tantum dedit fiduciae ac spiritus mens recti conscia, et immortalitatis spes, ut judices non tanquam reus, sed velut dominus ac magister sit allocutus, et venenum eodem vultu, quo vinum, hauserit. Apud Indos in mariti funere olim (ut proditum est memoriae) certamen fuit inter uxores, quae fuisset officiosissima: victrix hoc retulit palmae, ut liceret illi conscenso rogo seipsam inferias dare marito. Non dispar fuit Thracibus mos. Apud Gallos, paulo ante Caesaris memoriam, clientes et servi dilecti, justis funeribus confectis, una cum dominis cremabantur: ne quis tanti esse putet interitum, qui hisce omnibus fuit voluntarius. Celeberrimae funt Spartiatarum perpessiones. Bracmanes Indorum philosophi, etiam bene habentes, sponte fati diem occupare soliti sunt. Sed quid opus est externis commemorandis tempus extrahere; cum domesticis exemplis, longe et pluribus et illustrioribus, abundemus? Tantus fuit olim Christianae pietatis ardor, ut nihil potuerit humani ingenii saevitia excogitare, quod non etiam tenerrimarum virginum patientiae cesserit. Quot Socratum, quot Mutiorum myriadas in nostrae religionis annalibus invenies? quid tibi Laurentios proferam, aut Vincentios? Tecla virgo exsposita bestiis, injecta slammis, distracta tauris, a tortoribus ipsis, propter tolerantiae admirabilis stuporem, est dimissa. Sed missam faciamus hanc tam late fusam fortitudinis silvam. Exitus non invenietur, si in eam penitus ingredi velimus. Hoc fatis fit, ex tot illustrium hominum patientia constare, et labores et dolores omnes, omniaque mortium genera, citra aegritudinem et offensionem animi patibilia. Ratio quae omnium potissime nos ad aerumnas generofe tolerandas commovere debet, est; quod ea ratione similitudinem quandam accipimus CHRISTI Servatoris nostri. Postquam enim com-C C 2 mune,

mune, et cum illo, et ab illo, exspectamus laborum praemium, erubescere debemus vitae rationem in totum discrepantem consectari, cujuscunque tandem vel fortunae, vel ordinis fumus. Sed, quia hoc esset a philosophia humana longius recedere, rem fuo loco refervabimus.

FRANC. Magnitudinem illam atque alacritatem animi in tolerandis adversis, quae fuit in heroibus nostris, nihil quicquam dubium est, fuisse quandam divini spiritus vim; quae illorum animos semper complere solet, qui legitime, et ut oportet, CHRISTO fidunt, et ex CHRISTO pendent. Ouocirca cum ea jamdudum exoleverit, valde vereor, ne spurii, supposititii, et non legitimi Christiani si-Verum hac quaestione praeterita, illud explicandum videtur: unde fuerit profanis illis hominibus excelfus ille animi vigor in terrificis rebus? Nam licet cum nostris neque in causa, neque in numero, neque in alacritate sint conferendi; non vulgaris tamen illius fortitudinis non vulgarem esse causam oportet.

FLOR. Quaestio ista, etsi non est intempestiva, postulat tamen abundantius declarari, quam institutum a nobis compendium patiatur: quare veniam mihi dabitis, si non erit pro merito tractata. Tantum pauca attingam, quae neque inutilia, neque injucunda vobis fore spero; quandoquidem etiam tractatio haec necessarie secum affert tertiam illam leniendi doloris rationem, quam supra dixi proprie ad ipsum dolorem pertinere. Ejusmodi sane praestantium virorum virtus, quae Heroica dici solet, clarissime commonstrat, hominem animal esse admirabilis generis, biforme, et ex rebus dissidentissimis compositum; et in eodem inesse quiddam divinum, omnique mortalitate altius. Cernere est in singulis animalium speciebus extra hominem, cosdem affectus, eadem studia, et rationes, si sibi permittantur, omnibus in rebus nihil prorsus evarian-

At in humana gente, bone Deus! quanta est non tec. jam varietas opinionum, atque studiorum, sed etiam pugnantia usque adeo manifesta; ut huic cum illo nihil dicas esse commune, praeter externam figuram; id quod vere hominem efficit, longe dissimillium credas! Vulgus totum rapitur ad praesentia, nummos, venerem, plumas, cultum corporis, et aedium speciem, quibus oculi capiantur : et plausus item inanes captat, et perpetuo libenter inter haec Alius ille, ob cuius oculos radiat humilia conquiescit. rationis praestantia, et decus quod in eis rebus positum est quae sensus fugiunt, calcat opes, deridet honores, contemnit dolores, et vitam denique ipsam gravatur atque fastidit. Neque tamen mentis insanitatem ullam hic causari poteris; siquidem si eum ipsum vel de humanarum rerum rectione, vel de naturae viribus, vel de siderum discursu rogaveris, appositissime ad singula respondebit. Quod si de altiore illo vitae suae instituto rogatio tua fuerit; ea ex illo audies, quae manifestum afferent divinitatis cujusdam indicium: adeo ut ipse tibi rem esse cum Deo quodam, potius quam homine sis sensurus. Sed quorsum haec, aies? Ut intelligatur, nihil mirum esse, si illa superior monstrosae hujus compaginis pars, etsi plurimum delitescat, det interdum aliquod specimen sui; atque opere nos doceat, aliam sibi esse natalium claritatem, aliam originem, et longe aliud ingenium, quam sit corpori, vel animali huic parti. Sed cur ea non aeque pollet in omnibus? Duplex hujus rei solet esse causa. Altera est peculiaris ille divini spiritus instinctus; qui animum totum siagrare coelesti quodam amore efficit, atque admotas dolorum faces vix, ut equidem suspicor, persentiscere : cujus tu quidem proxime mentionem fecisti, et vere ex fidendi ardore natum dixisti.

FRANC. Videris ergo mihi stuporem quendam ea ratione sensibus induci statuere, qui tollat esuciatuum sensionem: sem: quod si admittitur, non apparet illustris illa tolerantiae laus, ubi dolorum sensus est ademptus.

FLOR. Nequeo tibi liquide rationem et modum, quo id fiat, explicare: arbitror tamen sensionem dolorum valdeimminui, eo quod animus totus ad Deum conversus est: qui, dum illo potiore igne flagrat, minus percipit ignes aut dolores extrinsecus adhibitos. Qui enim possent exultare, et illa laetitiae dare signa, atque, dum craticulis a foco candentibus alligantur, sibi videri inter plumas et rosas volutari, si corporis sensus integer esset? Mihi sane verisimile non fit, mentis otium non valde conturbari a secretione illa violenta, et crudeli partium corporis diremptu atque exustione, si sentiendi vis nihil quicquam sit im-Neque tamen propterea tollitur fortitudinis laus: eo quod hoc summae laudis est, ita flagrare illo caritatis igne, ut teipfum spolies externarum rerum sensione, vel certe eandem mirifice extenues. Jam et in illis quoque profanis, quibus celebre est ex dolorum perpessione nomen, inerat quaedam animi, etsi inferioris, et ab illa nunc commemorata generis alterius, peregrinatio: quae cujusmodi esse rotuerit, raucis (ut ego quidem sentio, modo quaedam, quae omnino danda funt, dederitis) declarabo. Primum, sensio omnis est ab animo praecipue. Animo, inquit Plinius, videmus: oculi ceu vasa quaedam visibilem ejus partem accipiunt atque transmittunt: sic magna cogitatio obcaecat, obducto intus visu: sic in morbo comitiali oculi nihil cernunt animo caligante. Deinde et illud non minus evidens est, sensionem fieri hebetiorem, cum virtus ipsius animi est dispersa in varias functiones; et contra, acriorem, cum se totam ad unum sensum confert: et hoc conducit etiam ut noctu quam interdiu commodius audiamus; cum mens impedita curis, et suppeditans vim ocuhis aliisque sensibus, debilior est in auribus. Unde dictum est, ut ait Aristoteles in Problematis, vus opa, & vus anues, quod

quod est, Mens videt, mens audit. Tertio, et illud recipiendum est, quod quemadmodum visio et auditio debilitantur peregrinatione: ita contingit fieri in tactione. Quod ut plenius sit perspectum, animadvertendum est, quod Peripateticorum acutissimis placere video, cum manus ab igne calescit, tres esse affectiones: quarum prima est. dum calor in corpus, quod calescit, diffunditur. Altera est, dum caloris ejusdem species, et velut praetenuis imago, intra tactionis organum recipitur. Nam omnis nostra tum sensio, tum cogitatio, fit per rerum species a rebus ad sensus et mentem derivatas. Duae hae actiones dissociabiles fint necne, non admodum refert. men priorem sine posteriore constare poste; eo quod superfluum apparet, in rem sensus expertem, dum calefit, species illas derivari. Tertia affectio est ipsa sensio atque Hanc postremam a duabus prioperceptio rei admotae. ribus, aut saltem a secunda (nam sunt sensus qui non accipiant intra se rem objectam, sed eiusdem duntaxat speciem, ut est visus atque auditus) separari usus docet; dum saepe rem ob oculos positam quaerimus, et salutantes etiam satis vocaliter non exaudimus: quod eo fit, quod animus fit in aliam quandam curam atque cogitationem diftractus. Quocirca bene Latino sermone animum advertere, et Graeco item προσέχειν τον νων jubemur. tamen officeret sententiae nostrae in praesentia, quamvis sensio tactus fieret circa speciem: hoc satis est functionem non sequi, ut objecta res sit intima sensui, dum peregre abest animus aliorsum conversus. Nunc haec est excerpenda rerum conclusio: quod si levis animi secessio praestat, ut motus leviores extrinsecus pulsantes non sentiamus; consequens oft, ut cum animus oft vehementer peregrinabundus, etiam acrius lacessentia non percipiamus. Verum in tactu opus est profundiore cogitatione, et peregrinatione longiuscula; quod quae illum irritant, res maxime acres Calor, inquam, et frigus potissimum, quae non tam

tam (ut jam dixi) tenues illas specierum exuvias, quam seipsa in tactionis organa seu sensoria atque receptacula Ergo adsuefaciendus est animus, ut sese. transfundant. cum volet, abducat ad cogitatationem alicujus rei acrem et vehementem : quod multo fit facilius, si rem talem cogitandam deligas, quae vehementer sit speciosa et amabilis. Tum enim quo altius animus se infert in contemplationem, hoc invenit, quo se pascat uberius, et quo suavius delectetur. Unde in periculis adeundis quidam amores suos ob oculos habent, alii celebritatem nominis, alii aliud; fed omnes carum quiddam. Proinde, cum nulla res sit quae conspecta perpetuo et infinite admirabilior exfurgat; praeter Deum, qui ipsa est et pulchritudo et bonitas; hujus certe vel unius vel potissimum meditatione teipsum oblectabis. Et quamvis divinitatis speciem aliquam. quae ipsam probe referat, confingere nequeas (nam hoc illi cum omnibus rebus quae corporaturae funt expertes est commune) opificii tamen hujus formoli imagines non defint, a quibus, nunc per affirmationis viam, et eam collectionis formam quae a minori dicitur, ad Deum ascenditur: ut si ex his rerum umbris inspiciendis nobis gaudium creatur, quod usu venire arbitrandum est, quum ad verarum rerum devenictur splendorem. Nunc vero amotione utimur: ut si hoc molestum est, quod deliciae praesentis vitae periturae sint; quanta est illic gaudii soliditas, ubi deliciarum excellentiam aeternitatis viror comitatur? Tum sunt beneficia item immortalis Dei, quibus nos et afficit assidue, et perpetuo affecturus est, non incuriose ponde-Sed ipse in praesentia contemplationis formam instituendam non suscepi. Tantum generatim volui vos admonitos, plurimum ad lenitionem dolorum prodesse, altissime se abdere in intentam rei alicujus suavissimae cogi-Ad cogitationis autem hujuscemodi firmitatem atque constantiam, plurimum facit atra bilis: non illa quidem diluta phlegmate, aut nimium adusta; sed mediocrites-

dioctiter spissa: quae cum subsidat in sanguine temperato. efficit ut spiritus, quos sanguis temperate spissus ad cerebrum exhalat, qui sunt instrumenta functionis rationalis. fint copiosi et durabiles : quemadmodum ignis ligneam nactus materiam, et urit acrius, et durat longius, quam in stupa aut palea. Hinc est, quod Aristoteles viros excellentes, aut in rerum publicarum rectione, aut philosophia, aut poëtica, aut artificiis, plerosque omnes melancholicos fuisse tradit. Ejusmodi sunt illi, qui nunquam funt minus foli, quam cum foli funt. Ejusmodi fuit Socrates, qui a lucis ortu ad alterum folem orientem, perdius atque pernox immotis luminibus cogitando consistere solitus erat. Talis item Archimedes, qui geometricis studiis intentus, Syracusas patriam capi atque diripi non sensit. Talis et Nicias pictor insignis, cui pingendi voluptas saepissime cibi fecit oblivionem. Avicenna Arabs, et philosophus, et medicus non incelebris, memoriae prodit de quodam; cui in promptu fuit, cum vellet, corpus sum stupore afficere: et de alio itidem, adeo a rerum sensu meditationis altitudine interdum abducto, ut etiam ignem admotum' non sentiret, nisi quis postea dolor ex vulnere reliquus esset. Se vero dicebat, dum ureretur ab igne, asfistentium voces, tanquam ex longinquo venissent, audisse. Si quis deficitur hac forma bilis, poterit defectum ejulinodi, assuetudine acriter animum a corporibus abducendi, aliqua ex parte sarcire. Intervenit ergo plurimum secessio quaedam animi, dum cruciatus alacriter perferuntur. Neque vero cuiquam videri debet incredibile hoc cogitationis beneficium; cum et ex facris, et ex philosophorum scriptis discere sit, contentae imaginationis vim etiam in immutandis corporibus esse mirificam. Nunc si his omnibus rationibus una collectis adhuc impares videbimur, nec fatis comparati ad perferendos dolorum aculeos: hoc faltem a nobis impetrent eaedem, ut indolentia simus contenti, nec voluptates magnopere requiramus.

D d

DEMET.



DEMET. Virilis et generosa fuit oratio tua de dolosum tolerantia: exspectamus ut aliquid dicas de contemptu voluptatum. Est enim haec dolori contraria, et immensam hominum vim praecipitare solet.

FLOR. Non hercle magis Apollinis oraculum verum est, quam id quod de voluptatis noxa dixisti. Echinus. ut Ambrosio nostro proditum est, pisciculus est tanta (quis credat?) vi, ut etiam magnas naves, plenis currentes velis, in mediis fluctibus sistat: sic saepe putidulum scortum, aut gula, praestantissima alioqui ingenia remoratur, atque a praeclaris inceptis retardat. Verum, cum de ista ipsa nobis supra nomihil dictum sit; et simul consentaneum non sit, neque verisimile, eum a voluptate superatum iri, qui dolorum acrimoniam vicerit; non erat operae pretium ejus rei vituperationes prolixius commemorare, quarum pene omnes sapientum omnium libri funt referti. Sed tu, ut video, conquieturus non es, Demetri, nisi auctarium aliqued senseris: ideirco erunt nonnulla obiter attingenda. Ac illud principio est conaderandum; cum voluptatem vituperamus, non esse nobis sermonem de veris illis et salutaribus animi gaudiis, quas praestantium rerum commentatio, aut officii conscientia parit (sunt enim illa fructus quidem virtutis) sed de crassorum sensium, et potissimum de gustus atque tactionis suavitatibus, atque his ipsis effrenatis et immodicis. Epieurei propterea voluptatem summum esse bonum statuerunt (voluptatis tamen interim vocem etiam ad honestas animi exhilarationes proferentes) quod ad eam omnia ineredibili contentione ferri videantur. Sed hic error exignorantia distinguendi oritur. Est enim unaquaeque res a natura constructa ad suam quandam functionem atque operationem: oculus quidem ut videat, auris ut audeat, mens ut intelligat; et mullum ex iis, aut ex fimilibus facultatibus, ut delectetur : delectatio enim functio aut a-€ti• ctio non est: sed potius in quodam patientiae genere posita est, velut suavis quaedam affectio: neque haec propositio obscura esse potest iis, qui naturae cognitionem vel modice gustarunt. Illud jam huc assumendum est, voluntatem nunquam debere discrepare ab ordinatione naturae: unde continuo constat, ne honestarum quidem actionum voluptates in primis, sed actiones ipsas, aut res, circa quas illae versantur, persequendas. Sed cum ita natura comparatum sit, ut quoties facultas, vel res aliqua sentiens. adepta est id quod sibi convenit, jucunde et suaviter assiciatur; apparet res ferri in suavitatem; cum tamen potius ferantur in rem quae suavis est, quam suavitatem ipsam. Quaestio sane est plena reconditae subtilitatis, an possit appetitus aliquis non depravatus ferri in ipsam suavitatem, tanquam rem disjunctam a re unde suavitas procreatur. In belluis quidem hoc usu venire videtur: non tamen ita se res habet, cum illae crasissima duntaxat agnitione, ut quae neque convenientiam neque suavitatem in rebus positam secretione aliqua colligat, fretae, ad res sibi convenientes rapiantur. Est ergo suavitas non finis, sed qualitas ipsius, et velut nativuum atque non separabile condimentum: ex cujus sensu colligitur id, quod admotum est, ex eorum esse numero quae conveniunt, et dignum quod a facultate quaeratur atque tractetur, atque ejus ipsius rei adeptione lensum perfici. Sic oculorum finis est visio, atque aurium auditio; non suavitas illa, etsi necessarie consequatur, quam luce aut floribus inspiciendis, aut cantibus exaudiendis percipimus. Quod fi Epicurus fummum bonum vocasset adeptionem rei maxime suavis, nullo reclamante obtinuisset litem. Ergo, cum delicatior molliorque sit Epicureorum oratio, quam virtutis vis, gravitasque postulat; neque illi ne manum quidem nisi voluptatis causa fuerint versuri; jure sunt a Stoicis atque Peripateticis explosi. Hieronymus verecundius, in indolentia conquiscit: sed magis probandus, si, ut Diodorus, ad honestatem Dd 2 adjunxifict adjunxisset vacuitatem doloris. Et certe hic moderatius quam Stoici ipsi mihi locutus videtur. Quamvis enim dolor non sit in praecipuis malis; is tamen neque cum praesentis, neque cum futurae vitae selicitate una stare potest: impedit enim plurimum contemplationem et sapientiae studia, in quibus selicitas posita est; ex eo, quod sensus nequeunt diu et commode inservire ingenio, et rerum imagines ad mentem perferre, ubi fuerint a doloribus dilacerati, aut oppressi.

DEMET. Unde cft, quod gravius et frequentius peccetur ab hominibus in tactu et gustatu, quam in odoratione, visione, aut auditu?

FLOR. Multis id fit de causis; sed praecipuam esse arbitror, quod delectationes, quae in iis sensibus insunt, fint majores: quod quidem summo naturae ingenio fa-Etum est; eo quod eorum sensuum functiones fint maxime communes, maximeque pertineant ad tuitionem generis, de quo natura potissimum solicita esse solet. lus enim animans invenitur, qui tactu careat : in toto autem animantum genere homo praestantissimi tactus est: atque inter ipsos rursus homines, ingenii atque comprehensionis praestantiam ex tactus bonitate colligimus. Est enim argumento sanguinis probe attemperati; ex quo spiritus illi, qui imaginum in cerebro funt vechicula, meliores existunt: qua sane re non mediocriter crescit ingenii usus. Nihil itage mirum esse debet, si in homine maxime acres fint qui ad venerem impellunt stimuli. Verum ut praestantia temperaturae auget propensionem in abjectas illas functiones; ita eadem contra illas ipsas adjumento est, dum juvat ingenii commentationes, et illos mentis discursus quibus rerum veritas elicitur. Ut enim quisque sensu est minime obtuso, ita facillime videt voluptates has yulgares ad crassissimos pertinere sensus, esse nobis cum belluis

belluis communes, exiles, breves, frangere altas cogitationes, nos ad magnas adigere indignitates; et ex iisdem denique laboriose quaesitis, ubi abierint, nihil prorsus reliquum esse, praeter dedecus et infelices poenitentiarum aculeos. Quapropter iidem gravitate atque pudore se sepiunt : probrosas illas delicias severissime excludunt : earundem appetitum, si quando existat, accurate dissimulant: non levi sane indicio divinioris cujusdam in nobis naturae, quae neque corpores aliqua propagatione exoriatur, neque dissolutione interest. Porro illud hic non est praetereundum, venereas appetitiones in homine non folum incitari solere excrementi copia, vel voluptatis studio, vel generis perpetuandi amore; sed etiam ipsa formarum yenustate, quae ex lineamentorum mole, et figura, et coloribus probe mistis exsurgit. Unus enim homo ex omni animantum genere quid sit ordo, atque adeo quid sit pul-Unus ad hanc, ubicunque illa habichritudo intelligit. taverit, arcana quadam vi rapitur: idque tum maxime ufu venit, cum corporis speciem, ingenii acumen, et morum suavitas, atque sermonis lepos comitantur. pertinent et laetae illae oculorum ejaculationes, amici pe-Storis nuntiae, et quae spem aliquam faciant potiundi. Ex is rebus conficitur id, quod xapic dicitur : unde significatio fit minime obscura, et mentis formam in suo genere perfectam esse, corporisque pulchritudini respondere. Apud Virgilium est de Ænea, ut fuerit

Os humerosque deo similis. Namque ipsa decoram Caesariem nato genitrix, lumenque juventae Purpureum, et laetos oculis assarat bonores.

Tum autem quid contingit? Mox hoc animal formivorum (utinam hanc vocem Romanus sermo admitteret, non invenio quomodo quod sentio exprimam) mox hic pulchritudinis helluo homo ad speciem visam exardescit, ad frustum properat, abradere eam, atque in se transferre studet. sudet. Multa enim ordinate composita, praccipue cuma ingenii sunt participia, prope referunt summaum illud bonum, quod omne bonum hic dispersum concludit, ad cutjus fructum homo constructus est. Sed quid ad extremum, quamlibet alto atque prolixo ejusmodi formarum fructu, assequamur, apposite explicat Lucretius hisce versibus:

Ut bibere in somnis sitiens qui quaerit, et humor Non datur ardorem qui membris slinguere pessit, Sed laticum simulachra petit, frustraque laborat, In medioque sitit torrente siumine potans: Sit in amore Venus simulachris ludit amantes Necquicquam, quoniam nil inde abradere possunt.

Omnem linguae facultatem superat, explicare, ad quantam caecitatem, atque insaniam, ad quot mala divinum hoc animal homo a voluptate ista degeneri deducatur. Hace haud dubie est illa Hesiodi παιδώρα, quae has coelestis lucis slammas e coelo depromptas, hoc est, ingenii atque rationis splendorem acceptum, ulciscitur: per eam sere stat, quo minus simus toti rationales, neque unquam indecore appetamus. Jure igitur hace est illud μέγα πῦμα; de quo Jovi apud eum ipsum poëtam dictum est,

Τοῖς δ' ἐγὰ ἀντὶ πυρὸς δώσω κακὸν ὧκεν ἄπαντες Τέρπονται, κατα θυμὸν ἐὸν κακὸν ἀμφαγαπῶντες.

His ego pro igne malum cunctis quod dulce futurum Sit, dabo, dum miseri cupide sua damna vorabunt.

Innumerabilia (ne difficultatem hic causemur) sunt contemptae voluptatis exempla; in quibus illud Nicetae Martyris mihi longe visum est clarissum. Huic Maximini Tyranni jussu, inter odores et slorum amoenitates sericis sunibus revincto, et in molli lecto resupinato, speciosa meretrix, quae blanditiis omnis generis, et obscoena contrectatione libidinem incitat, incumbebat. Divinus juvenis dum

dum guod faceret aliud non occurreret, linguam fuam totam morfibus concifam in incumbentis os exfpuit : atque ita hoc stratagemate, et seipsum dolore excrucians, et mulieris vultum illecebrosum foedans, sibi viam ad clarissimam victoriam patefecit. Quis non malarum, quas amor curas habet, bnec inter obliviscitur? Et quoniam nobis semper sunt opus purae vitae praesentia exempla, alendae funt hae coelibum, hoc est, hominum ab omni libidinis contagio alienorum, et in facrarum literarum studiis aetatem degentium, fodalitates. His enim, qui sibi sponte voluptatum usu interdicunt, inspiciendis, discet hominum vulgus et ab illicitis in totum temperare, et concessis moderatius uti voluptatibus. Caeterum, an hic conducat vota suscipere, et ad austeriorem illam vitae rationem legum sempiternis fanctionibus astringi, non est praesentis instituti disquirere. His qui vel modice aliquando philosophati funt, hoc est, naturae suae dignitatem ponderarunt, non potest vel hoc nomine non esse carissima, et videri dignisfima religio Christiana, quae nos semper ad animorum excellentiam erigat; semper illud auribus inculcet, ut quaeramus ea quae supra sunt, non quae subter et in terra: ut qui babent uxores, fint tanquam non habentes; eo quod practereat mundi bujus species, et illa quae in coelo sunt sint sempiterna. Libidinum exclusio divis et separatis illis mentibus est naturalis: quamobrem si animus, in corpore etiamdum habitans, sibi sua sponte similes puritatis leges, quarum usque tenax sit, indicat, jam superum quodammodo exacquavit dignitatem. Unusquisque ergo nostrum se ad coelites subvehere studeat, divos imitari conetur, et illis Virgilii verbis feipfum fubinde admoneat,

Tentanda via est qua me quoque possim.
Tollere humo, vistorque virûm volitare per ora.

DEMET. Certe et voluptates spernere, adversos casus quoscunque boni consulere, mirifice appareret consentane-

um,

um; si illud liquido constaret, et in hac, et in sutura etiasta vita Deo res nostras esse curae. Verum, ut accepi, Epicurei isti voluptatum assertores plerique omnes, una cum Diagora, et plerisque allis, aut prossus impii sunt, aut Deo mortalium rerum procurationem adimunt; neque aliud in rebus hisce, quam temeritatem, aut fatum inesse contendunt. Quid quod? iissem nulla futura vita creditur, quando una cum corpore animus iissem videtur extingui. Illos etsi turpissime falli non dubitem, plenius quiddam his ipsis de rebus de te exspecto.

FLOR. Facerem equidem libenter, Demetri, in sceleratam istam factionem impetum, etiam in praesentia, nistam uberis argumenti tractatio brevis aut jejuna non susticeret: et prolixa contra hujus loci non esse videatur. Verum si probe tenuisti, et ad unguem tibi intellecta sunt superius disputata; invenies, ut utrumque detur, hoc est, neque animos a rogo permanere, neque Deum res hominum curare, generose tamen toleranda esse adversa.

FRANC. Quod petit Demetrius, salvo officio negare non potes: agitur enim sides tua, Florenti; eo quod supra, cum bonorum animae praestantiam propter immortalitatem exaggerares, ista ipsa de re te post dicturum receperis. Insurge ergo, et philosophastros istos obvios, qui se contra veritatem opponunt, cursus tui impetu, quod soles, praevalido, de celeritate nibil remittens, prosterne atque conculca. Non enim possunt non esse fragiles illorum collectiones. in tam manifesta rerum luce.

FLOR. Tibi gratiam habeo Francisce, qui me, quem longior orationis sluxus promissi fecit immemorem, de liberanda side commoneseceris. Faciam itaque quod petit ille, et utramque rem obiter, quando aliter propter properationis celeritatem non licet, attingam. Plurima simunt

tent in hominum vita perturbate. Florent improbi, impune violantur fontes,

Dat veniam corvis, vexat censura columbas,

ut pocta ait. Rerum omnium summa plurimum est penes impios, stolidos, et crudeles; imo et religionum, sacrorumque principatus iis conceditur, qui vixadigni sunt, quibus caulae custodiendae tradantur. Apud Martialem est illud de Selio quodam:

> Nullos esse decos, inane coclum, Affirmat Selius: probatque quod se Fastum, dum negat haec, videt beatum.

Sunt item in natura et insectorum, et animantium etiam aliarum, et in rebus quoque inanimis genera, quae vel noxia, vel in nullum usum comparata videantur. His et similibus adducti conjecturis, Deum plerique aut non videre, aut, si videat, negligere orbem hune inferiorem sta-Illudque multum omnino momenti habere videtur, quod nemo vel mediocriter prudens navarchum crearet, vel clavum navis in undoso mari ei regendum traderet, qui nullo sit rei nauticae usu: vel ducem bello daret, cui nihil sit scientiae militaris: imo vel aurigam denique vellet, qui aurigandi prorsus esset imperitus. nos dirigendis hominibus, quae ars est omnium et difficillima et clarissima, quas passim belluas praepositas videmus? Quis item Princeps, cui aequitas cara sit, ea assidue se vidente impune designari pateretur, quae severiter, et gravissimis sint vindicanda suppliciis? Quam gravia autem et nefaria indies designentur, quis non videt? Sed illorum lapsus in impietatem origo inde fuit, quod non satis meminerunt se esse homines; et divinorum operum rationes altiores esse, quam ut humana aliqua conjectura pervesti-De re quae multiplicem claudit temporum .gari possint. rationem nunquam faciundum est judicium, nisi omnibus

Digitized by Google

iis prius diligenter ponderatis, quae causae meritum vel deprimere vel elevare possunt. Nam facillima est erratio. fi in partem duntaxat causae, et pauca quaedam oculos intendas. Fingamus animo rusticum aliquem, eumque lusciosum et caecutientem, qui praeter casas et rusticana tuguria nullum unquam vidisset aedificium: veniat is in urbem; subeat aedes, Principis, aut alicujus civis magnificenter atque artificiose extructas; in quibus multae sint ambages, aditus varii, atque perplexi. Hic dum aspicit columnas, porticus, atria, cameras, conclavia, fenestras, laquearia, caeteraque ex quibus machina constat; si, indocta quadam superbia fretus, quaedam perperam, et contra architecturae rationem vel temere atque ab re exaedificata statuat; ut intercolumnia angustiora, aut fenestram paulo elatiorem, aut ostium incommode collocatum; tibi plane ridiculus videtur? Sed faciamus subire alium, qui sanis sit luminibus, qui in urbe sit versatus, qui tamen sit architectonices expers: num vel hic jure poterit reprehendere aedium rationem? Fac item architectonicen eundem degustasse; sed non callere ad unguem, neque architecti tenere consilia: nonne et huic temeritas est a lapsu continenda? Conveniendus est prius architectus ipse, qui totam operis rationem animo comprehensam habebat, priusquam fundamenta ulla essent jacta, quique omnes artis partes in numerato habet. Hic si auditus esset rationem reddere operis sui, facile se purgaret, et ostenderet, quara stolidum sit aliquem curiosum esse alieni, cujus expers sit, artificii aestimatorem. Proverbio tritum est illud. Sutor non ultra crepidam. Hic fane non absimilis est hominum caecitas, atque arrogantia. Deus et architectus et dominus, et moderator est immensae hujus molis; cujus hic orbis omnis minutissima et Infima quaedam est particula. Et quemadmodum in opificiis nostris necesse est ut inter ima et summa, imo ut inter singula sit concentus quidam: sic nihil est in hoc orbe, quod non respiciat quiddam aliud in ignota

ignota mundi parte positum; propter quod necesse est, ut aliter sit dispositum, atque nobis fieri debere videtur. Musica persaepe invenias duas voces, quarum concentus absurditatis aliquid habeat: tertiam adjunge, canor est absolutus. Concentum itaque hunc absolutum omnis hujus orbis, qui ex omnibus numeris constat, solus auctor in-Solus ille intelligit cur quaeque res sit facta, et quem habeat usum, et cur hoc modo, et non aliter fieri Homines vero etiam sapientissimi (ut Socrates ex Heracliti sententia, quemadmodum est apud Platonem in Hippia majore, statuit) cum Deo comparati, simiae sunt: imo, ut equidem arbitror, verius afini vel stipites. Et nos asini atque stipites; quorum omnis mentis lux, cum divini illius ingenii immensis fulgoribus composita, tenebrarum verius, quam sublustris lychni rationem habet, illius improbabimus administrationem; aut illum ignorationis, aut oscitantiae (ora impia atque impudentia!) infimulabimus; et non potius de rerum illius inexplicabili magnitudine, summo semper cum tremore cogitabimus? Non deest ad singula responsio copiosissima: sed finis non erit, si singula Laudassem eorum acumen, si tota semel argumentatione hoc tandem fuiffent complexi, confentaneum esse ut sit alius aliquis locus, ubi divinum hoc animal homo, quod sane non postremas in hoc tanto opere tenet, sit absolvendum; postquam hic nunquam debitam naturae suae dignitatem assequitur, sed novercali quodam odio a natura videatur abjectum. Alter ille de animorum interitu error, in quem non folum Epicuri gregales, sed et Plinius quoque, naturalis historiae nobilissimis auctor, est prolapsus; hinc (ut opinor) est quod in belluarum nonnullis, cujusmodi sunt grues, apes, elephanti, simiae, canes, formicae, delphini, polypi, crocodili, appareant industria, et astutiae quaedam singulares, ac velut documenta quaedam rationalis ingenii; quibus tamen propterea immortalitatis vigor non conceditur. Harum instar homi-Ec2 nem

nem esse arbitrati sunt plerique; plusculum duntaxat illi mentis concedentes, non animum durabiliorem, aut aeternum aliquod vitae spatium. Sed in re toties controversa, et in eandem semper rationem judicata, et tot seculorum praejudiciis, totque doctissimorum hominum testimoniis corroborata, denuo comprobanda laborare, esset Ex praestantissimis philosoachim (quod siunt) agere. phis unus Aristoteles hic apparet anceps, et sibi parum constare: intellectus tamen dignitatis affertor est perpetuus, cui altius quiddam omni tempore facile inesse vidit. Ne aperte animum immortalem esse ubique definiret, duo mihi obstitisse videntur: tum quod non vidit quomodo mens citra sensuum et imaginationis ministerium queat suo munere fungi: tum quod, cum mundum aeternum esse opinaretur, si animos immortales constituisset, visus esset infinitatem quandam multitudinis rerum, a qua natura abhorret, eadem opera posuisse. Scd, cum mundus esse coeperit (quanquam id philosophis est obscurius, tamen ratio etiam non deest) et falsus esset, qui clausus in insula putaret locum inaccessum, quod neque pedibus neque equo locus adiri posset (est enim et navigii usus, quamvis insulari illi ignotus) non debuit tam pertinaciter abstinuisse affensionem, in statuenda animorum immortalitate, Aristoteles; quandoquidem etiam ex ipsius philosophia, imo a ratione ipsa, ad hanc rem argumenta in primis efficacia sup-Nulla plane res est quae vehementer illud apeditantur. met aut appetat, quod sibi non congruit: siquidem ex convenientia, etiam ut singula percurras, existit tum futuri appetitio; tum quies et suavitas, cum res pracsens adest: animum autem et nosse et amare aeternitatem, et nihil aeque atque interitus vel recordationem exhorrere atque odisse, ex se quisque satis intelligere potest. nexu quodam manifesto, cum haec a natura insita appetitio, et perennium seculorum augurium quoddam ingenitum, non possit esse supervacuum aut otiosum, consequitur, animos

mos res esse sempiternae durationis. Quorsum enim attinuerat, Deum nobis tum sui, tum immortalitatis notionem impertivisse: unde necessario slueret slagrantissimum desiderium, et velut lautissimum famelicis ostendisse convivium, si tantum spectandum, et non pariter fruendum epulum concederet; maxime cum illi ea ratione decedere nihil possit, sed potius ad laudis ipsius cumulum id pertineat? Adde, animum esse prorsus omnis corporaturae expertem, quemadmodum et oculi pupilla omnis coloris: thoc enim in natura cognitionis politum est, ut id quod perfecte cogniturum fit aliquid, prorfus expers fit cognofcendae naturae, si ea corporea est.) Quod autem ad Tis Egiac genus pertinet, et accretionem nullam habet corpoream, necesse est sit immortale: cum dissolutio omnis atque interitus, fit ex pugnantia qualitatum, quae in corporibus infunt; et ex eo, quod materia haec crassa corporum, aliarum, quam quas habet, formarum cit capax. Belluis ut demus formam aliquam ratiocinandi, certe nulla prorfus funt iisdem signa vel notionis vel appetitionis rerum immortalium. Quod quidem efficit, ut non mediocre, sed immensum sit intervallum inter eam, quae in hominibus est, et quae in brutis apparet, rationem. Unde nihil dubitandum fuit, his adimere, atque homini tribuere immortalitatis honorem. Crassa igitur fuit illorum philosophia: et in summo duntaxat sensu atque superficie consistens, intimas rerum rationes non perspexit. In proclivi autem fuit iisdem hic aberrare; eo quod res omnis in duorum valde disparium generum confinio posita, atque utriusque insigniter particeps, semper nata est afferre ancipites cogitationes; ut utrius generis sit, non sit in promptu statuere. Ejusmodi res homo est, si quid aliud, tanquam communis quidem mortalium atque immortalium nexus atque limes. Progreditur quidem natura gradatim ab imis ad summa, et contra a summis ad ima. Summa et purissima res DEUs est; vita ipsa et sapientia compositionis ais omnis exfors: si tamen fas est, rerum principem et dominum incomparabilem in eum venire catalogum, ubi praeterea nihil est, nisi servi. Secundum hunc proximus honos est mentium illarum, corporaturae expertium, quae tamen ipsae compositionis aliquid habent; propterea quod non quicquid in corum natura inest, protinus est ipsa co-Hoc enim Deo proprium est, ut quae arum effentia. pud nos qualitates sunt, et ex accidentium genere, cujusmodi sunt sapientia, bonitas, virtus, in eo sint boia. Sunt tamen eae mentes prorsus immortales. Ab altera parte, materiae et corporum inanimatorum pretium vincunt ca, quae vivunt. Horum rurfus infimis, hoc est, stirpibus, adest vita quidem, citra tamen sensum: quamvis ex philosophis nonnulli dubitarunt, an plantae sentirent; Aristoteles tamen tradit, non esse iisdem illud organi temperamentum, quod rerum species, necessarium omnis sensionis ac agnitionis apud nos principium, ut illi subtiliter disputatum est, reciperet. Secundum stirpes sunt belluae, quibus sensus est aliquid: quamvis et hic rursus Aristoteli dubitatum sit, utro in genere spongiae, et quae Graeci ζοώφυτα vocant; hoc est, inter plantasne, an inter animalia sint reponenda. A belluis statim ascenderetur ad hominem, nisi Pygmaei, quibus a brevitate nomen est, (est enim Graecis xuyw cubitus) remorae aliquid exhiberent. Tam manifestum illi dant rationis specimen, ut Aristoteles ex historiae fide ad humanum genus pertinere credat. Placuit tamen doctissimis quibusdam eos in simiis In animantibus demum fummum obtinet homo locum, qui superiora cum inferioribus conjungens, Sensus cum belluis communes habet, et cum superis rationem Haec immortalis est, reliqua interitui sunt obnoxia. Qui negat immortalem animum habitare posse in corpore mortali; quomodo se potest a doctissimorum hominum disputationibus, quibus liquido probatur, ipsam etiam divinitatis volar ubique adesse, tueri? Verum in tanta rerum

rerum difficultate ignosci nonnihil potest iis, ad quos verze pietatis agnitio non pervenit. Nullo tamen pacto ferenda est nebulonum quorundam indocta plane arrogantia: qui Deum, et religionis auctoritatem nihil reveriti, tam impias voces, et tam tetros de animorum duratione sermones, ut eos fugiat ac reformidet oratio, eructare audent. Quasi non jamdudum satis fenestrarum sit apertum nequitiae; nisi et pestifera haec atque vanissima persuasio, quae statuit spes nostras omnes cum hac vita terminari. tanquam auctarium quoddam accedat! Nulla nobis effe debet eum hujusmodi hominibus ratio; imo ex sacra hominum communitate, tanquam publicae pestes, sunt exterminandi: semper est in illis, pro singulis judicii aut eruditionis unciis, non sescunciam, sed libram fastus observare. Ac vide hominum dementiam! Si mortalis est animus (ut esse non potest) quid mihi periculi est a funere ab ea persuasione, si, dum vivo, immortalem credo? Tenebar ea opinione, quae tum ad tuendam hominis dignitatem, tum ad colendum officium non parum afferret adjumenti. Nec est periculum, ne quis alius me tum propterea irrideat, cum omnes aequabiliter erimus extincti. viget animus a funere, atque in rerum cognitione efflorefcit illustrius; in quantum veniunt illi discrimen, qui dum hic viverent, falsa freti sententia, nullum fibi scelus defugiendum putaverant, modo clam hominibus esse potuisset? A natura sensili, et hoc temporum cursu, aliquid est praesidii huic errori: sed ille, cujus nos sidem sequimur, naturae auctor est, et non solum temporis, sed etiam aeternitatis conditor. Qui semel omnia, cum nihil adhuc essent, ut essent effecit: omnibus prorsus extincus, et in nihilum redactis, ut rursus sint, cur non idem dare queat? Itaque quamvis omnes philosophorum factiones contrarium docerent, nobis Christi doctrina est profitenda, et in aeternas illas spes est respiciendum. Si Ciccro mavult cum Platone errare, quam cum caeteris recte sentire; si **Pythagoricis** 

Pychagoricis satis fuit illud auros ion; quanti nobis tandem videri debet ista philosophorum inconstantia, imo ignoratio arrogantiae plena, cum Dei immortalis testimonio causa nostra nititur. Non vitupero hic philosophiam: tantum dico, debere illam ut ancillam, aut pediffequam, religioni assurgere atque obsequi. Nam bujus arma carnea non funt, sed divina quadam virtute valida. Haec nos corripiamus, his interucti incedamus, λογισμώς (ut Paulus vult) καθαιρώντες, κ πάν ύψωμα επαιρόμενον κατά της γνώσεως το Θεο, κ αιγμαλωτίζοντες παν νόημα μς την ύπακοήν το Xoisw. quod est, destruentes ratiocinationes, et omnem altitudinem efferentem se adversus scientiam Dei, et captivum ducentes omnem intellectum ad obsequium Christi. Videbor hic fortasse longius, quam decuit, productus : sed certe si rerum ubertas et meritum ponderentur, meipfum ex immenfo campo in exiguum gyrum compulisse, nimiumque celeriter ac peranguste dixisse comperiar. Perstrinxi promiscue itaque atque attigi potius, quam tractavi res, prolixis acutissimorum hominum disputationibus contritas: quas, fa per tempus licuisset, momento quodam dispensassem, et ad popularem quandam facilitatem deduxissem. Quocirca nolim vos mihi vitio vertere, si ad hanc quam videtis modem columnae hujus excrevit tractatio; quae quidem et ipsa rerum difficultatem (ut opinor) notabiliter imminuit. Deinde ad septimam adimus columnam; cui inscriptum erat,

II POAIPEIΣΘΑΙ ΕΊΝΑΙ Ο ΕΊΣ, Η ΟΤΙΟΎΝ ΑΛΛΟ: ΚΑΙ ΤΑΥΤΉ ΣΕ ΕΥΔΑΙΜΟΝΕΊΝ ΝΟΜΊΖΕΣΘΑΙ.

Hoc eft,

MALLE ID ESSE QUOD ES, QUAM QUIDVIS
ALIUD: ATQUE HAC RATIONE TE BEATUM EXISTIMARE,

Hucufque

Hucusque ostensum est, quaerenti serio tranquilitatem, vera et propria bona, non salsa et aliena, persequenda: idque citra omnem vel orationis, vel mentis elationem; vel obluctationem, cum faciunda sunt providentiae imperata. Nunc hujus columnae doctrina vult, nos tantum in hac studiorum ratione retinenda ponere siduciae, tantum spei collocare, ut nos tales tantum, non prossus et ab omni parte beatissimos existimemus. Et contra, cos qui has umbras captant, et caecis raptantur suroribus, etiam ut ter maximi et selicissimi videantur, esse miseros. Hoc certe primo occursu παράδοξον videtur, et incredibile. Verum ubi res suerit penitus excussa, intelligemus licere non solum

fub paupere testo (quod ait Horatius)
Reges et Regum vita praecurrere amicos:

sed etiam dum in custodia et vinculis sumus per nos stare solos, quo minus maximorum Regum selicitatem superemus; et beati, quoad ejus in hac vita sieri potest, sine dubio simus. Sed non satis est ista sesquipedalibus jactare verbis: sulcienda sunt omnia valentibus et manisestis rationibus. Ad selicitatem eam hominis absolutam, quam Peripatetici desiniunt, quamvis bona externa requirantur; minimum tamen est illud, quo natura est contenta, et quod ratio postulat: cupiditas in immensum evagatur. Horatius non possidentem multa beatum vocat; sed

—qui deorum Muneribus sapicnter uti, Duramque callet pauperiem pati, Pejusque leto slagitium timet :

qui fortunam laudat manentem; si celeres quatit pennas, resignat quae dedit, et sua virtute se involvit. Non sine voluptate mihi lecti sunt illi Virgilii versus de Corycio sene,

----cui pauca relisti
Jugera ruris erant, nec fertilis illa juvencis,
F f

Nec

Nec pecori opportuna seges, nec commoda Baccho. Hic rarum tamen in dumis olus albaque circum Lilia verbenasque premens, vescumque papaver, Regum aequabat opes animis: seraque revertens Noste domum, dapibus mensas onerabat inemptis.

Quid? quod et Epicurum ipsum, voluptariae factionis ducem, proditum est fuisse

## -Exigui laetum plantaribus borti.

Gyoi Regum aetatis suae longe ditissimo (quod est apud Plinium) Delphicum oraculum consulenti, quis esset mortalium felicissimus; secus, ac ille exspectabat, responsum eft; Aglaum effe quendam Pfophidium fenem, qui in angusto Arcadiae angulo parvum, sed annuis victibus large sufficiens. pracdium colebat, nunquam ex eo egressus. Fuit ille haud dubie sorte sua, ut ex vitae genere manifestum est, contentus: eoque hoc a minima cupidine accepit beneficii, ut mali minimum in vita experiretur. Et quoniam veritatis professio libera esse debet; dicere ausim, illum et vere, et solum beatum esse, qui his fretus sententiis, se beatum esse judicat : qui nullius fortunam suae anteponit : imo ne cum Regum quidem aut Monarcharum quovis conditionem fuam commutare velit. Hoc autem totum inde est, quod hominem ea sola parte aestimat, qua homo est. At hic mihi dicat aliquis, Si tu in hoc vitae statu, qui rebus pene omnibus deficitur, malis is esse qui sis, quam quivis alius, et tuam fortunam sceptris anteponas. ipleque tibi istum ad modum blandiare; delirus videbere. et commentitiam quandam beatitudinem ipse tibi solo opinionis errore vindicare. Nam, praeter te, nemo erit in ista sententia: nemo te, praeter teipsum, magnifaciet: nemo erit, qui non malit se Persarum, Byzantiorum, Gallorum, aut Britannorum Regem esse, quibus quicquid est deliciarum, aut splendoris, superat ; quam, quam, cujusmodi tu es, homuncionem sentum, infirmum, squalidum, indostum, inglorium, aerumnosum, pannis annisque obsitum. Addatur et illud, non propterea aliquem copiis et opibus affluentem beatum fore, si ipse sibi (ut Croessus secit) placeat, atque beatus videatur.

DEMET. Volui profecto ipse isthaec tibi objicere, et jam oratio ab animo ad linguam venerat: sed tu has prae-occupasti partes.

FLOR. Nihil hinc incommodi accipitur: perinde ac tute proposuisses, respondebo. Hic Seneca responsum suppeditat, banc videlicet felicitatis persuasionem nemini esse propriam, aut perpetuam : neminem se assidue felicem existimare, qui non idem sit : et tam, denique, nobilem possessionem ad indignum dominum devenire non posse. Nemini perpetuo sua placent (sine quo beatitudo non constat) nisi sapienti. Omnis stultitia laborat fastidio sui; incidit subinde in consiliorum naufragium, et poenitentias. Et ut stomachus bile redundans facile revomit, quod ingestum est: sic stolidis mox taedio esse incipiunt, quae paulo ante placue-Unde fit, ut tota eorum vita ex alternante satietatum et fastidiorum serie sit confecta. Tuae rationes hic sunt diversae. Nam quae tibi persequenda proposusti, hoc est, moderatio animi, imperium in affectus, observatio numinis, studium dignitatis et libertatis tuae, divorum consortio brevi ventura, ejusmodi sunt, ut satietatem aut fastidium sui afferre non possint. Nam corporeae duntaxat res funt, quae, superficie dulce quiddam pollicentes, falsum animum ad le trahunt: sed mox fraudem mens subodoratur. Sed nec hic quicquam de vulgi opinione laborandum est: plena sunt omnia errorum, plena caecitatis, plena turpitudinum. Nullum contra apertam veritatem valere debet suffragium; nec omnes illi juncti magni sunt aestimandi, quorum singulos stolidos et insanos esse cognoscis.

F f 2

Oul ex errore imperitae et abjectae multitudinis pendet, (quotusquisque compertum habet quod sit verum decus?) certe in magnis viris nunquam est habendus. Tu non ad vulgi opinionem, sed ad sapientiae normas vitam tuam institues, si ad rarum hoc'tranquillitatis bonum serio con-Non inficiabere, nisi demens sis, infinitis partitendis. bus praestare felicem esse, quam haberi. Jam ut sis, in te fitum est: ut habearis, non item. De divite porro isto, et iis qui vulgo abjectae felicitatis bractea imponunt, non folum videndum est, quid super mensam, aut in conviviis inter adulantium turbas et gulae irritamenta positi, et ad temporis punctum, de se et suarum rerum statu; sed quid perpetuo sentiant. Nam illa cogitationum inter epulas suavitas, quam admiratrix et circumfusa turba falso capta splendore efficit, brevis quaedam est respiratio ab intestinis illis animi curis. Atque ut is sanus non dicitur, cui intermissiones quaedam in febribus conceduntur (solent enim morbi intervalla dare) sic nec is felix est, cui pausae sunt duntaxat aliquot breves aegritudinum, quas oblivio, non stabilis animi judicatus attulit. Multi in foro funt conspicui, quorum vitam tristem domi facit morosa uxor: sic et regno et opibus multa adsunt occulta mala, eaque ingentia, hoc est, solicitudinum cupiditatumque plurimarum turpissimi et slagrantissimi aestus; quos nulla queat aqua, praeter eam, quae ex sapientiae fontibus hausta est, extinguere. Et, ut res sit apertior, constituamus, Quisnam sit dicendus beatus, quoad in hac vita beatitas homini contingere potest. Is fane est, ut opinor, qui habet (ut brevissime definiamus) quicquid vult. Addidit (si probe memini) Augustinus, et nihil mali vult. Sed ea accessio profecto non est necessaria: siquidem qui mala aliqua cupiditate illigatur, nunquam fit compos omnium quae cupit: cum ea sit natura fallacium bonorum, ut sitim animi cruciabiliter exaugeat, non suaviter extinguat. quod quicunque in parte quavis turpis est, huic nihil veri boni

boni esse potest. Est enim, ut philosophi docte et fanienter definiunt, virtutum nexus adeo necessarius, ut qui una aliqua deficitur, deficiatur et omnibus. Et quamvis fatis ex quarta columna liqueat, frustra expletionem animi peti ab externis, coque neminem illis beatum fieri : quia tamen tu, Demetri, comparationem quandam attulisti. vulgi opinione nitentem, videamus quae sit ista beatitudo Byzantii tyranni; hoc est, an fit is contentus sorte sua. Obtinet hodie Ægyptum, Arabiam, Syriam, minorem Asiam, Graeciam, Thraciam, Moesiam, Daciam, Illyricum, Dalmatiam, opulentissima regna: unde assidue magnos alit exercitus, et pellicum vim non mediocrem. Nihil oriens, nihil occidens Sol videt, quod ad delicias pertinet, quo careat ille. Verum egeni animi manifesta quotidie dat signa, dum toties Pannonias populabundus ingreditur; quicquid obstat, barbarica immanitate ferro ignique, quoad per eum fieri potest, absumens. Pannoniis contentus erit, volet sub jugum mittere omnes ' has Christianas provincias; neque aliam ob causam usque adeo illi arridet haec nostrorum Regum discordia, quam quod ea potissimum ratione hucusque imperium suum longe lateque propagaverit. Quod si illum tanta gerere dieas metu adactum, ne nostris rebus crescentibus illius opes debilitentur; plane id quod volo confiteris, timoribus et solicitudinibus perpetuis ferum tyranni pectus exagitari.

DEMET. Carmine nuper laudes Britanniae vestrae descripsisti; in quibus egressu quodam attingis calamitates istas, quae a Turcis impendent. Fac, quaeso, ut et Franciscus audiat quid scripseris. Nemini enim displiciturum id arbitror, nisi cui et Christus ipse non multum placet.

FLOR. Cogis me, Demetri, saepius aberrare: sed quia res pertinet ad religionem, cujus studium nunquam potest esse immodicum, mos tibi geretur, Certe si Principes nostri



stri probe tenerent ipsi, quid sit, et quam magnum bonum sit Christus; facilius quae jam tenent regna relinquerent, quam sustinerent ut, sua discordia, Christiani ex professo hostis potentia invalesceret. Nostra discordia est, quae illum vocat: nostra discordia est, quae illi audaciam facit, quae illi et vires et arma suppeditat. Ipse pro meo qualicunque in Christianismum studio, dum lanam, quam optimam et plurimam australis Britanniae pars, quam Angliam vocant, suppeditat, inter caetera insulae commoda praedico, et ad quas exportetur gentes ostendo, hujusmodi usus sum excursu:

Regna foret nimium longum memorare propinqua: Hac se vestit Arabs, et cui rigat arva quotannis Nilus, ab excelfo delapsus vertice montis: Qui Libyam longo trastu diffindit aduftam. Utitur bac pariter veteris gens culta Damasci, Et Cylicum pubes, Cydno perfusa nitenti : Se tegit hac Thracum genus, et quicunque tyrannum Agnoscunt Scythicae faecis, cui dudum orientis Imperium nostri discordia contulit orbis. Nunc ne sit simplex dementia, rursus qundem, Qui genus exscindat nostrum, nostrosque penates, Viribus armamus nostris, ultroque vocamus. Haud secus ac fi ensem strictum quis porrigat hosti; Protinus boc, dicens, ferrum in mea viscera conde. Securi interea nos inter stringimus enses, Et placet ut bellum plus quam civile geratur. Nec nos sacra movent communia, nec pudor ullus, Non sociae durae clades, et funera gentis. Non temerata Dei templa immortalis, et omnis Christi extinctus honos: quodque est vel dicere tantum Grande nefas, pietas misere pessundata sensim, Ingenuaeque artes expulsae, et praemia laudis; Ille ubicunque fuit victor, rerumque potitur.

Nec

Nec lacbrymae quondam, quas jam devicta datura est Posteritas, frustra quaeritans pertaesa tyranni Crudele imperium, nec non passura libido Barbara quicquid erit saevi quod jusserit bostis. Heu! quoties cupient, ut belli auctoribus bujus Sit male, per quos non venienti occurrere damno Est licitum, et primi cursus frenare suroris. Impia tunc dicent baec arma suisse, virosque, Nosque sibi nimium male prospexisse nepotes.

Sed quid externos Principes commemorem? Eadem fere funt et nostrorum studia, qui toti vel diffluentes deliciis. vel inanis gloriae studio flagrantes, susque deque ferunt quam aerumnosi sint alii, modo illorum cupiditatibus serviatur. Multa hominum millia interdum in unius jactationem impendi oportet; et saepe falsarum laudum praemium. tot orphanorum esuritione, et tot viduarum lachrymis, imo et insontium funeribus est redimendum. Jam hoc videatur, uter sit praestabilior : illene, qui dummodo cupiditatibus potiatur, pro nihilo habet turpitudinem suscipere, coelum terrae miscere, et magnam humani generis vim perdere; an is, qui vitam ipsam potius ponere velit, quam indecore quicquam facere, et in officii peccare leges. Certe idem qui praestabilior est et felicior, quandoquidem felicitas ipsa rerum est praestantissima. Agis Laconicorum Regum ultimus, praeter aequum ab Ephoris condemnatus. lictori, ob rei indignitatem, cujus cogebatur esse minister, flenti, desine (inquit) homo meam vicem flere: nam sic praeter meritum et jus moriens, melior et felicior sum bis qui me occidunt. Haec locutus, ipse sibi collum laqueo induit. Quod spectaculum vulgo habetur foedius, quam hominem sic ex vita et communione hominum exterminari? Quod tamen sane pudendum nihil habet, nisi causa aliqua turpis praecedat. Alioqui nihil est haud dubie, nisi vulgaris, idemque turpis error; ad quem si studeamus vitam et mores instituere, non est quod unquam solidam animi requiem exspectemus. Vulgus hic non intelligo pauperculam turbam; sed quoscunque, qui illiberaliter sentiunt de virtute, qui magnifaciunt ea quae ad corpus pertinent, et ad vitae hujus jucunditates. Quocirca quoties tibi oculos perstringet aularum ille fulgor; quoties vides viros principes tam numerosa nobilitatis turba, tam varie tamque nitide vestita, stipatos; ne inanis species te decipiat, scis quid tibi sit faciundum? Expediam: imminebat quondam Graeciae cum numeroso exercitu (ut Romanarum rerum scriptores produnt) Antiochus. Apparatus varii et copiost fama jam cunctos attonitos rediderat: equitum peditumque nubes jactabantur, mare classibus abscondendum, varia item armorum, et inaudita gentium nomina: Medi, Cadusii, Ælimaei, hastati, cataphracti, amphippotoxotae. Quod conspicatus T. Quintius Romanorum imperator. faceta et perquam familiari similitudine vanos timores discussit: narrans de quodam hospite suo Chalcidensi, convivatore scito admodum et lauto; qui, cum conquisitissimis cibis mensae exstructue apparerent, interrogatus, unde esset tam multa, et tam varia venatio folfitiali anni tempore; respondit, omnia mansuetae suis esse carnem ; sed arte et condimentis accepisse ferinae speciem tam diversam: Ita, inquit Quintius, in praesentia se bubent Antiochi copiae : omnes illae gentes, quarum vos nova nomina terrent, Syri funt ; boc est, imbelle et servile bominum genus. Hunc ad modum cogita tu, Principes, una cum comitibus, asseclis, et satellitibus, quantumlibet auro radient, aut ferro sint terribiles, quantumlibet fortunae sint ornamentis conspicui. nisi illa ipsa quae habent, propter quae vulgo magni videntur, nihili faciant, omnes Syros; hoc est, nihili esse homines, et nequaquam inter illustres viros referendos. Semper haec duo in promptu tibi fint, omnem (ut est) hominis praestantiam esse ex animo; et non pendendum esse ex vulgi opinione: qued nisi facias, ad minimam quamdue.

que occasionem labasces. Illorum, quos vulgus suspicit ut felices, nemo non intestinis curis laniatur. quaedam externa laetitiae in illorum rationibus versatur: sed quia domi non illis nascitur laetitia, hoc est, quia a sapientia et constante ratione non proficiscitur, solida et perpetua esse non potest. Neque enim omnis qui ridet, continuo gaudet. Levium metallorum (ut inquit Seneca) fru-Etus in summo est: illa opulentissima sunt, quorum in alto latet vena, assidue plenius responsura fodienti. riam ergo duntaxat voluptatem praestat hic rerum fulgor exoticus: veram altae et sapientes illae animi commenta-Vis amplius videre, quanto tu personatos istos felices antecedas, si quam descripsimus studiorum rationem fueris secutus? Tu animi sapientia repraesentas, imo et frueris eo, quod illi frustra et laboriose per omnem vitam Te tua delectant, nihil magnopere ambis alienum, conquiescis in illa tenuitate externorum, nulli suas opes invides, neminem propter externa tibi praesers: quod certe non fit sine intestina, eaque et egregia, animi magnitudine. Illorum alius folicitus est de muliercula, qua cum potitus fuerit, tranquillum se fore sperat. tum clarum se et beatum fore putabit, cum censum suum ad senties sestertium auxerit. Alius nihil sibi amplius fore negotii credit, ubi sacerdotium fuerit adeptus; supererit enim (ut videtur) illud duntaxat, post aliquot horas in templo consumptas, domi dare operam deliciis. ubi ditionem dilataverit, diis proximum se futurum sperat. Et cur haec omnia moliuntur, nisi ut placide et quiete vitam agant? Illo jam tu frueris, quod illi tot sudoribus quaerunt. Illi semper animi pendent, et de crastino funt foliciti: tu securus omnium, habes in animo opum et suavitatis scaturiginem perennem. Hodie vivis. hodie felix es; et jam temporis transgressus metas, tempus ad te pertinere non arbitraris. Non exspectas, ut tias magistratus, non ut crescat census, non rapit te cae-

G g

cus

Digitized by Google

cus aliquis formae furor. In summa, non exspectas un sis selix; cum scias non eis rebus quas illi petunt, sed iis quas jam domi tuae possides, selicitatem parari. Quanto ergo tu, qui jam portum tenes, et complicatis velis in optatis sedibus conquiescis, potior illis es, qui undoso etiamdum jastati salo portum nunquam sint inventuri? Vis scire (ait Seneca) quid nos faciat avidos suturi? quia nemo sibi contigit. Ego tibi omnium opto contemptum, quorum parentes copiam optavere.

Sensit Alexander, testa cum vidit in illa Magnum habitatorem, quanto praestantior hic, qui Nil cuperet, quam qui totum sibi posceret orbem, Passurus gestis aequanda pericula rebus.

Non desunt ex personis illis, qui et agnoscant, et clam etiam fateantur suas miserias, ipsa rationis vi coacti; sed partim superbia naturae, quae resugit videri errasse, partim impotentia affectuum atque consuetudinis vinculis constricti, malunt cum multis turpiter errare, quam cum paucis sapientissime atque felicissime sapere. videri, quam esse magni malunt, et intestinorum cruciatuum dant poenas; quia externa haec immodice adamare pergunt. Tu interim singillatim expende, quanti tibi fint felicitatis cumuli. Expers es formidinum; expers item conscientiarum. Liber; nemini servis, nisi illi cui Conscius es praeclarissimi dominatus. omnia serviunt. dum nihil quicquam ex fortuna pendes, et affectus tuos pro arbitrio dirigis. Timent illi, ne amittant ; tu omnia tua tecum, hoc est, in animo circumfers. Bias idem interrogatus, quid effet omnium in vita maxime aqosov, hoc est, intrepidum : op 3 n ouveidnois, inquit; hoc est, Mens bene con/cia. Assiduae et domesticae furiae sunt improbis carnifices illae conscientiae, quas, ut velint, prorsus deponere non possunt. Et tu, qui vides te nihil tupiter in animo instituere, non tam excellentis rei conscientia exultabis ?

tabis? Exercitus toti olim perpessi sunt rerum omnium inopiam, vixerunt herbarum radicibus, et dicu foedam tulerunt famem pro regno fasso et alieno: et id nos non faciemus pro vero et nostro?

Serviet aeternum, qui parvo nesciet uti.

Onam abiesta saepe fiunt mancipia, quantum devorant indignitatis, qui illas fortunae accessiones expectant? Cursitandum pro alieno arbitrio, vigilandum, adulandum est, et indigna saepe obeunda ministeria, ut levem aliquam gratiam a fastidioso patrono ineas. Fuit et mihi aliquando in aula Antistes longe illustrissimus; in cujus fidem ac clientelam juvenis admodum, falso splendore captus, me contuleram: sed cnm vidissem crebro supplicandum esse, et perferenda multa taedia ob nescio quod fortunae praemium, barbara quadam fortasse superbia du-Etus, contempsi diutius preferre turpes illas et libero homine indignas molestias, protinusque miseriarum contemnere atque calcare mercedem coepi. Magno emitur quod precibus, turpissime quod adulationibus. Cicero et gloriae cupiditatem vitandam dicebat, quod eripiat animi libertatem, pro qua magnanimis omnis debet esse contentio. Cogit nos illa vivere sub persona, et ut supplices simus, et ut alienos sumamus vultus, dum timemus deprehendi tales quales Multa tamen interea incidunt, quae nos denudent; et ut bene cedat tanta sui diligentia ne deprehendatur, certe, ut ait Seneca, neque jucunda, neque secura est vita sub persona viventium, et ad alienos se nutus accommo-Neque hic libet commemorare, quam indignae sint illae servitutes amorum, et quam abjecta atque damnosa res sit triftes Amaryllidis iras, atque superba pati Breviter omnis sordidus affectus nos ad turpem et eandem miseram adigit servitutem : commentatio sapientiae, et fortunarum, atque adeo corporis contemptus, pos rerum efficit dominos. Proinde ne verbis quidem consequar, quantum insit voluptatis, cum quis sibi videt adesse Gg 2

adesse eam animi vim; et ut non modo hujus vitae luxum ac fastum, atque omnia quae vulgus admiratur, contemnat; sed etiam nihil quicquam animo concidat, imo exsurgat potius, si sibi vel in praesentia moriendum intelligat. Sed nescio quomodo nunquam sumus contenti domestico animi testimonio; sed semper quaerimus externas laudes. Si res ipsa clauderet dubitationem, an sapiens fortunae contemptus res sit longe praestantissima, prudentiae esset ad sapientum consugere consilia. Sed sunt hace nostra omnia, quae de animi magnitudine nobis dicta sunt, luce illustriora: quare nihil opus est ut externum excellentiae nostrae testimonium requiramus; si aperte videmus nobis illum, quem tantopere laudamus, mentis adesse vigorem. Cato in Libycis illis arenis neglexit Ammonis adire oraculum, dum ait,

Quid quaeri, Labiene, jubes? an liber in armis Occubniffe velim potius, quam regna videre? An noceat vis ulla bono? fortunaque perdat Opposita virtute minas? laudandaque velle Sit satis, et nunquam successu crescat honessum? Scimus, et hoc nobis non altius inseret Ammon.

Laudabiliora sunt sane omnia quae sine venditatione, quae sine populo teste siunt: nec ullum est virtuti theatrum conscientia majus. Principes et duces, qui propter res gestas etiamdum sunt celeberrimi, sere gloriam mercedem rerum gestarum spectabant. Jam cum longe praestantior sit victoria, jure seipsum et assectus suos vincere, quam allos per injuriam superare; tu si contempta aliorum praedicatione, conscientia praeclararum rerum contentus, assidue honestum colueris, ipso omnium gentium victores longo intervallo superaveris: longe enim majoris laudis res est, totam illam assectuum conspirationem labesactare et perfringere, quam ab aurora ad Gades orbem sub jugum mittere. Pulchre dictum est Plutarcho, amaterem

fine teste gaudere amica; et avarum cum solus est, nummos non fine voluptate contemplari in arca. Ex quo facile colligitur, ineptos nos esse, si pulcherrimarum rerum conscientia non simus contenti. Nunquam sane desunt et superi spectatores, quibus placere multo amplius nobis curae esse debet, quam hominibus vel sapientissimis. Sed ne diutius hic laboremus, illud breviter statuendum est: nunquam illum vere laude esse dignum, qui humanae laudis sit admodum appetens. Cavendum est item, ut fupra dixi, laudis studium: eo quod quoties videri, atque laudari studes, ponis quodammodo cum superbo illo daemone sedem tuam in aquilone, et altissimi exaequationem quandam impie affectas. His ergo rationibus beatus fies; et talis erit animi tui status, qualis est mundi supra lunam, ubi semper est serenum: et ut alcyones avium genus in media etiam hieme, cum turbulentissimae funt tempestates, perinde degunt, atque tranquillum effet mare: ita tu sapientis animi beneficio fortunae saevitia minime conturbaberis: imo a tuo quodam fonte tibi perpetuo fluent rivi quidam folidarum voluptatum perennes, quibus copiose atque suaviter animus irrigetur.

DEMET. Ergo et tu tandem voluptates persequendas statues?

FLOR. Non facio, Demetri; sed statuo eas res persequendas, unde voluptates existunt, non quae mentis lumen extinguant, et ex homine pecudem faciant, sed quae juvent et persiciant rationem; quae sunt homine dignae, imo quae sunt illi cum divis communes, et illi divinitatis similitudinem atque excellentiam tribuant.

DEMET. Nae ille merito gaudet, qui se cernit ad eam animi dignitatem, quam sapientia largitur, pervenisse: misse: veruntamen ut quis se magnum aut beatum existimet, videtur pugnare cum sapientum praeceptis, qui proprium hoc esse superbiae aut stultitiae statuunt, Sibi placere. Quid? quod et columna quaedam tua magnopere hoc cavendum dixit, Ne quis de se magnissee sentiat.

FLOR. Sibi placere dicuntur, qui ob aliquod fortunae, vel corporis bonum, vel ingenii dotes, aliis anteferri postulant, caeterosque quodammodo despiciunt. quem nos lactum esse volumus de rebus suis, nemini se opponit: contemni pro nihilo habet: fortunae, aut corporis dotes suas non esse putat. Hoc maxime nomine magnum se credit, si sibi minimus, quamlibet etiam ingenii dotibus excellat, videatur. Scit omnia ex Deo esse, eoque illi omnia accepta refert. Neque enim hoc in modestiae ratione positum est, ut ignores tibi adesse divina munera: quin potius magni sunt illa faciunda; sic tamen ut magnitudinis laus omnis illius esse intelligatur, unde illa oriuntur. Neque tu homines contemnis; sed apertas hominum, quod omnino licet facias, turpitudines. Miseraris illorum errores; et quam maxime cupis participes esse divini illius muneris, propter quod tu, ut populariter loquar, in domino gloriaris, quod qui sibi stolide placet, necesse est, propter eas, quas supra attulimus, rationes, ut idem sibi ipsi saepissime dis-Nos autem de durabili et perpetua quadam quiete loquimur, quae sane cadere non potest nisi in sapientem. Inde est, quod conquiescunt nunquam, propterea quod superbia omnis ex aliquo insipientiae genere nascatur. Videtis jam, ut et haec columna nihil difficile contineat; cum nihil animo carius, gratius, aut suavius esse debeat, quam cernere seipsum quam praestantissimum, et quam felicissimum. Tandem ad octawarn, quae ultima fuit, columnam est perventum: cujus jus haec erat Epigraphe, et quidem multiplex, ut mihi

ΜΕΛΕΤΗ, ΟΜΙΛΊΑ, ΚΑΙ ΜΑΛΙΣΤΑ ΦΥΛΑΤ-ΤΕΣΘΑΙΑΠΟ ΕΑΤΤΟΥ.

Quae funt,

EXERCITATIO, CONVERSATIO, ET POTISSIMUM

CAVERE A SEIPSO.

Praeceptiones omnes, quantumlibet falutares fint, et appositae ad dirigendam vitam, usus nisi adhibeatur, sunt supervacaneae. Quorsus cubiculi parietes testi citharis et testudinibus, quarum nullus sit futurus usus ? Dictum est nobis supra nonnihil de consuetudinis potentia; quapropter conveniet ut hic breves simus. Si eas res (ut hinc principium faciamus) quas inviti patimur, vel suscipimus. parvi temporis usus faciles reddit; quid aliud, quam summa facilitas illic expectanda est, ubi rem aliquam gerendam ex animo susceperis? At jam nobis supra constitutum est, oportere unicuique adesse slagrans sui persiciundi desiderium, et rationibus item vel luce ipsa clarioribus ostensum est, cur id, et quomodo fieri oporteat. Ergo hoc tantum restat, ut vires periclitemur; et praeclaram hanc bene, hoc est, honeste vivendi scientiam ad actionem ipsam proferamus. Nota nobis et patefacta est via: nobis proficisci certum est: jam quod valetudinem causari non possimus, nullum est negotium commonstrare. Quod vitae genus est tam vel periculosum, vel aerumnosum, ac nautarum? Et tamen cernere est plerosque, quos nullis blanditiis ab eo vitae instituto de-Qui in triremibus vincti remigant, et qui in custodias dantur, primis diebus indignabundi sunt, et insigniter tristes: postea, temporis et usus beneficio, eosdem videas ad aequanimitatem quandam perductos. Gladiatores, barbari ac perditi homines, quas perferunt in arena plagas, ubi pugiles caestibus contusi ne ingemiscunt quidem :

dem: inexercitati vero etiam ex levi icu turpissimos edunt ploratus. Venatores in montibus inter nives pernoctant, et se interdiu uri patiuntur. De Libycis seris proditum est, alio translatas, etiam cum maxime servet acstas, quamvis uberes adsint aquae, bibere non solere; hieme contra potare largius: eo quod in arenis illis sitientibus, ubi educatae suerant, aestate aquae, ut quae desecerat, non essent adsuetae.

Quid magis est durum saxo, quid mollius unda?

Dura tamen molli (ut ait Ovid.) saxa cavantur aqua.

Silices, fi Plinio fidem habemus, alicubi formicarum pedibus detriti inveniuntur. Ferrum ipso usu splendescit, situ contra et rubigine exeditur. Sed ut rerum sit conclusio, Μελέτη (quod proverbium est) παντα δύναται; hoc est. Nibil est tam arduum, quod non assiduitate et pertinacia superetur, et ad familiaritatem perducatur. Nulli sunt tam feri (ait Seneca) affellus, qui disciplina non perdomentur. Alii nunquam risere, alii venere, alli vino, alii omni humore interdixere corporibus. Didicerunt alii tenuissimis et adversis funibus currere; et ingentia, vixque humanis toleranda viribus, onera portare: alii in immensam altitudinem demergi, ac fine ulla respirandi vice perpeti maria. Multa item sunt alia, in quibus pertinacia impedimentum omne transcendit; ostenditque, nihil esse difficile, cujus sibi mens ipsa patientiam indixerit, Πολλαίσι πληyais Spus sepa Sauagerai; hoc est, Crebris illibus et rigida quercus domatur. Demosthenem balbum natura fecerat; neque poterat primam artis, cui studebat, literam pronunciare: sed industria usque adeo omnia naturae impedimenta vicit, ut oratorum Graeciae longe princeps sit ab omnibus habitus. Convertamus ergo sapientiae praecepta in usum; et cum tanta sint proposita praemia, hoc est, divina quaedam nostri excellentia, nos non pigeat eum suscipere laborem, qui saepe ob nihili res plerisque toleratur.

Cum geniis nostris bellum geramus; et qui toties turpiter succubuimus, periclitemur tandem quid sit vincere. Coerceamus libidines. Contemni vel amemus. modo non subsit turpitudinis causa: et cum adversium aliquid accidet, complectamur illud libenter, tanquam materiam oblatam, in qua animi vires exerceamus, et nos ipsos magnos et praestantes efficiamus viros. Non inepte sane nos ad doctrinae usum Thebanorum exemplo cohortatur Plutarchus: hi cum semel Lacedaemonios antea invictos habitos vicissent, nunquam sunt postea ab iisdem fuperati. Et sane pro fervore usus in periclitandis viribus, accelerabitur illa facilitas, quam praestat habitus: quandoquidem et a philosophis acute disputatur, an una aliqua actio possit habitum generare. Vultis scire quid faciatis interea, dum sapientiae commentationes in mores traducitis? Philosophamini. Hoc enim est vere, re ipsa et serio, non verbo tenus philosophari. Hanc philosophandi operam semel susceptam ad extremum tueri nos conveniet. si vere homines esse velimus.

DEMET. Ergo sententia tua, omnibus promiscue est philosophandum. At ipse arbitrabar, eos esse philosophos, qui in utriusque linguae studiis ea gratia sint versati; ut sciant et possint de moribus, atque de omni natura disserere: quod tu vitae institutum mihi delegisse videris.

FLOR. Ejusmodi homines, si non tam oratione, quam vitae actione inclusam animo sapientiam populis demonstrant; hominum genus sunt haud dubie longe praestantissimum. Sin palam affectibus indulgeant, philosophastri sunt, imo hominum nocentissimi; ut quibus inspiciendis vulgus facilius corrumpatur, dum a doctrinae nomine turpitudo aliquid auctoritatis accipit. Philosophiae pars maxime utilis, est ars vitae. Quamobrem, ut indignum in primis est, aliquem, qui se grammaticum prositetur, bare

bare loqui; ita turpissimum est, vivendi artem profitentem Diogenes hosce similes eorum esse diin vita delinquere. cebat, qui pictus caricas pro veris elegissent. Neque tamen ex turpitudine quorundam, qui in literis versantur, fas erit vituperare philosophiam. Non enim omnes agri, qui coluntur, sunt frugiseri. Atque ipsa se tibi multo ante inanem fore denuntiat, nisi ex studiorum umbra in actionum palaestram prodeas. Sed quid hic dicendum est de illis, qui divinitatis imitationem quandam singularem professi, et qui se pene divorum loco esse volunt, doctrina vel nulla, vel adulterina funt exculti; et pessimis vitae exemplis sceleratum turbae, ad nefaria semper tendentis, cursum adjuvant? Itaque tu tum te oratorum optimum esse puta, cum tibi ipfi quod oportet persuaseris: tum philosophum item, cum tibi studes, et quas de honesto animo tenes praeceptiones in mores transfundis. Nonne id flagitium est (ait Menedemus) te aliis confilium dare, foris sapere, tili non posse auxiliarier? Siquidem alimenta quamdiu in sua qualitate perdurant solida, et in stomacho innatantia, onera funt; mutata, in sanguinem et vires abeunt: ita quae legimus concoquenda funt, ut non tam in memoriam, quam in mores abeant. Quantum ergo profeceris. non tam oratione, aut calamo, quam cupiditatum imminutione (ut ait Seneca) est faciundum. Si gloriarum videlicet refrixit ardor, libidinibus minus indulges, si auri fames est sedata, si te contemni non tam quam solebas gravate fers : haec figna funt animi per philosophiam jam fanati, certe ad fanitatem magno gradu properantis. sophiae et studiorum fructus est uberrimus, si nos indies meliores fieri sentiamus; si animus assidue tum moderatior, tum purgatior redditur. Oves (ut pulchre Epicteto dictum est) non revomendo quam esitaverint herbam; sed carne succulenta, copioso lacte, atque lana, commonstrant pastori, quain lacta fuerint pascua in quibus errarint: ita nos non ambitiofis disputationibus, aut epistolis quae Ciceronis facundi-

am redoleant, vel libris qui Aristotelis praeserant acumen; sed constanti potius totius vitae modestia, ostendere debemus in quibus et quam gravibus studiis simus versati. Hujus usus qui rudis est, etiam quamvis sexcentos Ar stoteles, et totidem Platones ac Cicerones devorarit, non magis habendus est philosophus; quam is citharoedus, cui multa sit cithararum copia, aut musices lectio, citra illam pulsandi peritiam. Et contra, qui sapientiae praeceptis utitur, ut faber sit, vel agricola, haud dubie philosophus est: imo idiota, si Christi et coelestium rerum amore corripitur, theologus est egregius. Hoc si defit, in subtilissimis de divinis rebus versatum esse disputationibus nihil quicquam confert. Eum, qui nihil praeter aridam et sterilem cognitionem elicit ex lectione longa, non inepte quidam similem dixit pictoris, qui formosae mulieris lineamenta, colorem diligenter observat, ut depingat duntaxat: et contra rudem illum ejusmodi studiorum, qui tamen serio pius est, eum referre ait, qui subito ut formosam vidit, citra subtiliorem inspectionem totus est in amorem abreptus. Itaque hoc quod philosophari (quod est sapienter vivere) dixi, est vere hominem agere. Hoc ergo more philosophari commune est omnium qui se homines prositeri au-Curiofior rerum explicatio forte poscit, ut hic nonnihil dicatur de eis viribus, quae assuefactionis sunt capa-Sunt enim quaedam facultates, quas frustra ad obedientiam condocefacere tentes; cujus generis funt, vis concoctrix, aut expultrix, aut appetentia illa alimenti. sane industria efficias, ut non velut latret stomachus, cum Et pertinent hacc sere ad illam anialimento deficitur. mam, quae populariter Vegetativa dicitur. Sensuum functiones etsi naturales sunt, (videt enim oculus naturaliter cum in luce coloratum aliquod est admotum) admotio tamen rerum convenientium est in arbitrio hominis, vel saltem intermissio functionis; cum integrum sit oculos claudere, atque aures obstruere, ctiam post res admotas. In-Hh2 tellectus

tellectus item naturaliter affentitur sententiis illis, quarum veritas est evidens: potest tamen voluntas alio convertere cogitationem: potest item eadem sibi quodammodo impe-Omnis ergo animae vis habitu imbui potest, cujus functio nostri est arbitrii atque spontis. Aristoteles appetitui animali rationem civiliter praesectam esse statuit, eo quod illius motus etiam invitis nobis exoriantur: admittunt tamen (ut nobis supra ostensum est) disciplinam: quapropter et ille virtutum est particeps, et habitibus quibusdam, nunc pravis, nunc studiosis inficitur. ris membra idem, quantum ad motus usum attinet, animo tribuit herile imperium: quapropter jure vituperamur, si illis scelerate abutimur. Ubi merum largius haustum est, non oft in potestate nostra, ne sequatur ebrietatis aliquid; eo quod iam ventum sit ad functiones prorsus naturales, et quae sunt vegetatricis facultatis: prius tamen integrum erat, poculum non ori admovere, aut admotum non ex-Verum haec disputatio tantae utilitatis non est, ut sit hic commorandum: maxime cum typographica officina calami nostri celeritatem praevertat: quo fit, ut transcurrenda fint etiam quae videantur necessaria. mus ergo nos alacriter ad praeceptorum usum, ut praeclarae istae voluntates possint aliquando nos ad habituum firmitudinem perducere. Φιλῶ (inquit Euripides) τῶ κάμνοντι συσπεύδων Θεός; hoc est, Laboriose adnitentes Deus lihens adjuvat. Apud eundem est, ut nemo unquam clarus evaserit voluptatibus, et vitae hujus deliciis: and of πόνοι τίκτυσι την ευανδείαν; quod est, Labores funt quibus claritudo paratur. Si qua in parte nos praeclare dedimus, laboris molestia abit, honesti decus est aeternum: contra, si turpiter aliquid nobis designatum est, voluptas quam petebamus actutum evanescit; inusta macula perpetuo, nisi studiorum fiat mutatio, adhaerescit. possum satis admirari voluptariorum ineptjam, qui volunt ex praeteritarum voluptatum recordatione in animo nasci quandam

quandam suavitatem. Quod si de corporis deliciis aecipiendum est, Quae, quaeso, mihi voluptas inde existere possit; cum mihi in mentem venit stultitize meae, et quam turpiter fuerim deceptus, dum pro rebus umbras ample-Cterer? Ouin contra est, hoc singulare animo gaudium affert, cum se videt facillime semper contemnere ea, ad quae vulous incautum impotenter abripitur: se nusquam decipi, sed constante quodam judicio parvifacere ea, quorum species imponit vulgo. Penetrat nimirum in intimas partes, et videt folidi nihil subesse: vulgus in superficie confistit; nec cernit lutum et sordes, quae sub pulchte depicto tectorio latent. Profuerit item non mediocriter in hoc philosophandi studio, si quis quotidie a seipso pensum aliquod eruditionis, tanquam pedagogus aut magister, exigat: secumque ita cogitet; " Quomodo philosophatus " fum hodie? quid didici? quem vici impetum animi? " restitine libidini? toleravine patienter injuriam?" Si fecisse sentit, gaudeat, sibi caput demulceat; pomo, quod pueris cum probe dictata rediderint fit, se donet; ipse sibi dicat, " Laudo, vir es, perge :" sic tamen, ut laus illa omnis ejus esse intelligatur, a quo uno laudis omnis ratio manat. Sin lapsum se sentit, erubescat, ipse se objurget; neque increpandi sui finem faciat, donec ipse sibi polliceatur in posterum se fortem, frugi virum suturum. Conducet item, ut ipso mane, quotidie cum exsurgitur, Deo prius religiose adorato, sibi ob oculos unusquisque ponat quaecunque possunt accidere; sive illa sunt voluptatum irritamenta, sive dolorum cruciatus; atque ita secum ratiocinetur: " Hodie fortasse in eum locum sum ventu-" rus, ubi personae tam affabre formatae erunt, ut pro " rebus probent; ubi faces sint incendendae libidinum, " ubi nihil denique non erit illecebrarum. Quid faciam? " abstinebo, philosophabor, tuebor dignitatem meam. " Fieri item potest, ut hodie a me distrahantur carissimi, " ut compilata sit arca, imo ut ipse ad carcerem, adeo-" que

" que et ad mortem abducar. Quid faciam? philosophabor, reddam dictata, generose perferam, re ipsa mazor jor ero illis omnibus, qui miserum esse putant quicquam " ubi turpitudo abest: illustris animi specimen divis ipsis " spectantibus dabo." Debet sane animus se in hisce rebus cogitandis pervolvere, ut nihil sit inopinatum: hac enim ratione paratur securitas, dum adversus omnem cafum provisa atque praeparata sunt remedia. nem proditum est solitum adire statuas, et ab ipsis aliquid petere. Interrogatus, cur id faceret; respondit, ea ratione fe discere, non commoveri, si quando ab hominibus non impetraret quod peteret. Sunt haec quidem, quae commemoravi, virtutis tirocinia minime spernenda: in quibus et illud diligenter memoriae mandandum est, ut, dum irritant externae rerum species ad libidinem, celerrimus sit rationis occursus; neque concedamus otium, ut illecebrae prius animi aditus occupent, quam ratio sapientiae praeceptis Cum formam aspicis insignem, statim meatus obstruat. in promptu sit, persona est, et diarii decoris slos; lutum est. speciosa bractea crustatum. Nam si ejusmodi cogitationes prompte non se proferunt, sauciatur interim animus, et tacite venenum quoddam suave in eundem inspiratur; invalescit mentis caligo, et res ad perniciem tendit, et invitius postea et laboriosius mala gaudia deseris. Similiter item est in terroribus, si non protinus sapientiae scutum corripis, res apparent impatibiles.

Principiis obsta: sero medicina paratur, Cum mala per longas convaluere moras.

Ubi ad tempus aliquod hoc modo te gerere consueveris, admirabilis erit rerum ex dexteritate hac extemporali suavitas. Deinde illud videndum est, ut convictores probos deligamus. Tales enim sere cvadimus, quales sunt illi quibuscum vivimus. Ex Theognide citat illud Aristoteles, lo dan par lo dan iodan; hoc est, De probis probita-

tatem -

tatem discas. Nullus fere locus est, qui non sit flagitiosorum Improbis omnia redundant: nec mivestigiis impressus. nus animorum quam corporum morbi (quod multis exemplis Plutarchus ostendit) in nos imprudentes transfunduntur. Itaque (ut ait-Seneca) non tam valetudini prodest utilis regio et salubrius coelum, quam animis parum firmis in turba meliorum versari. Nam et belluae multum nativae feritatis, ex eo quod cum hominibus convivunt, deponunt. Atque, ut qui in Sole versantur, colorem ex eo ducunt: quamvis non propterea ad Solem prodierint: sic bonorum convictus semper nobis vel non sentientibus probitatis aliquid affricabit. Si eum locum diligenter vitamus, ubi pestilens sit aër, qui corpus inficit; quanto majore cura ea declinanda funt loca, et cavendae focietates, unde nihil praeter morum corruptelam exfpectandum est? Multi boni, etiam ut ad exempla cohortationes addantur, aegre unum aliquem improbum poterunt ad frugem revocare. Quid ergo tum usu venire verisimile est, ubi improbitas ab infinitae multitudinis exemplo confirmatur? finxit pronos ad imitanda prava; eoque nihil pene turpe ducimus, quod vulgo factitari videmus. Fraude alteri imponere, labefactare alienam pudicitiam, famam commaculare, ferociter nlcisci injurias, vel per nefas augere peculium, nos non pudet. At cur quaeso? Non sane propterea, quod audeamus palam profiteri illa non esse mala: sed quia passim ita fit; eoque non veremur, ne nobis illa vitio vertantur; quasi ex hominum opinione pendendum esset, aut vulgi manifestus error aeternae rerum dignitati praejudicare posset. Multum igitur soliciti esse debemus in diligendis illis, quibuscum vivamus, aut quos nobis intuendos atque imitandes proponimus. Dispeream si saepe vel unciam hominis in iis reperias, qui non modo Christiani, sed etiam Dii pene terreni videri postulant. Ut in hac parte sint conspicui, in illa turpissime se dabunt. Semper ergo cum illis versabimur, qui nos reddere possunt meliores.

Hores, aut quibus nos nostra opera utiles esse possimus. Fugiendi funt maxime omnes licentioli coetus, spectacula ludicra, convivia lascivorum, imo et privatae societates unde labis aliquid nobis aspergi possit. Quid dementius est, quam eos quaerere qui corrumpant, cum in illos passim incidamus? Et quotusquisque est, qui egressus ad turbas et convivia, non deterior domum redeat, quam domo fit egressus? Animis jamdudum studiosae vitae usu roboratis, multum est periculi ab ista nostra stultitia, quae in huxu et apparatibus relucet. Quid ergo lucri hic infirmis, et iis qui ne per somnium quidem quid virtus sit viderunt, effe possit? Verum animus paulo compositior, ne tum quidem, cum futiles illas laetitias aspicit, philosophari atque fructum capere intermittet. Perpendet, quam ridicuhim sit vulgus, et quam abjectum, quod tam levibus rebus delectetur : augebit et confirmabit institutum suum. et ex stultitia aliena sapientae fructum colliget. non sumus, ut postquam curis vitae necessariis sumus fessi, animum recreare possimus, formosae hujus machinae contemplatione, aut evolvendis annalibus; ad ea nos animi laxamenta conferamus, a quibus nihil sit prorfus mentis integritati periculi. Inambulandum est cum prudentibus; loquendum item de rebus utilibus; sales vacent tum turpitudine, tum offensione; omnis vitae usus in animo inclusam moderationem resipiat. Ex usu fortasse erit id, quod a Seneca in scriptis relictum est, ut fingamus semper nobis adesse virum aliquem gravem, factorum ims et cogitationum inspectorem, Catonem aliquem, Scipionem, aut Laclium, quo praesente delinquere erubescamus. Praestat tamen, si tantum apud te auctoritatis et reverentiae est virtuti, ut ipse te sine teste vereare; ipse te eum efficias, quo spectante peccare non audeas. Tum sane paedagogum dimittas licebit, ut qui jam in sapientum atque magistrorum ordinem sis cooptatus. Quod si populi dux et doctor es, vix licet ut te in angulum abdas, nisi ad tempus,

tempus, dum facris commentationibus das operam. Difcat non tam ex sermone, quam ex moribus tuis, vulous vivere: alioqui, dum te abdis, das aliquam occultae turpitudinis significationem. O felices eos, quorum ea est vitae ratio omnis, ut ea lucem non reformidet! Verum illud longe splendidius est, eam tibi cogitationum puritatem et dignitatem esse perpetuam, ut vel fronte pingi quicquid cogites non recuses; qui pectoris tui arcanis patefactis admirabilior existeres, interim Sileni in morem neglectus. Cum contra alii sint, qui foris niteant; animus. qui verus homo est, si acutis et puris luminibus cerneretur, confoueretur ab omnibus. Salutares fane funt hae. et magnificae, cupiditatis frenandae rationes. longe est praestantissima, quam religionis suppeditat dostrina : de vitanda turpitudine ob eam praecipue causam. ne illi (hoc est, Deo) displiceamus, a quo uno nobis est omne quod placet. Huc pertinent et auctores, qui nobis legendi funt. Si de his, qui extra religionem funt, sit sermo: si non tam linguam expolire, quam animum virtute collocupletare cupitis; nostra quidem sententia ex Graecis legendi funt Plato, Plutarchus, Xenophon; ex Latinis Cicero et Seneca. Naturas rerum arte et methodo tradit Aristoteles. Plinius naturae historiam singulatim, et citra illam doctrinae methodum copiose, conscripsit. Sed nos morum disciplinam in praesentia quaerimus. Ex nostris veterum scripta sunt anteponenda; spirant enim germanum quiddam in Christianismo, et erudita quadam simplicitate nituntur: methodum tamen saepe in iifdem desidero. Recentioribus, qui sunt innumeri. et methodus quaedam est, et acuminis sane plurimum: sed magna est rerum jejunitas, et saepissime in ludicris et frivolis ambitiose ostentant ingenium. Si quando illis facra tractantur, nullae funt flammae, nullus impetus orationis, quo incendatur ad rerum amorem Ex uno prope Aristotele barbare intellecto, omnis Ιi

omnis illorum commentatio est composita. Primi actatis gradus mihi consumpti sunt in illorum captiunculis discendis: cujus utinam temporis bona pars utriusque linguae studiis impensa fuisset. Ex ea incuria video me defici eis pracsidiis, quae necessaria sunt illi, qui feliciter in literarum tractatione versari velit. Placent sane et illi, qui nunc nobis prae manibus sunt Francisce, Augustini de civitate Dei libri. Erasmus Roterodamus vir fuit selicissimi ingenii, tenacis memoriae, et plurimae lectionis, do-Stissimus utriusque linguae; qui si plusculum philosophiae imbibisset, et paulo accuratior suisset in Romani sermonis puritate, nihil neque nostra, neque superiora secula vidisfent, quod sit cum illius scriptis (ut equidem arbitror) conferendum: fingularis plane est, et in civilibus, et in Christanis moribus fingendis artifex. Non fine voluptate menses abhine aliquot vidi hie Lugduni Gulielmum Pagetum, potentissimi Anglorum Regis legatum; aetate quidem juvenem, sed ingenio atque sapientia maturrimum: fuit ille totus demersus in lectionem Senecae, eo unice delectabatur: quod certe argumentum est solidissimi judicii; quandoquidem Seneca auctor est undecunque gravissimus. Sed immensi operis res esset de singulis quid sentias pronuntiare. Omnia cum lustraveris, ex solis sacris literis est solida lectionis ultilitas. Fac tibi esse sexaginta reginas, o-Eloginta conculinas, et adolescentulas quarum non sit numerus; hoc est, ut tibi sint omnes et cruditionis et facundiae opes, quas profani scriptores suppeditant: unica tamen sacrarum literarum commentatio debet esse columba tua, perfecta tua, unica matri fuae, et electa genitri fuae. Roffensis Britannus Antistes, vir in theologicis studiis dostissimus, et, si non magistratui, illius etiam studioso (ut plerisque placere video) contumacius restitisset, virtutis exemplar absolutum, mihi, dum Londinum aliquando ex Gallia proficiscerer, se invisenti confessus est, se magnopere admirari, quid sibi vellet ea in re divina providentia, quod Latherani

Lutherani aliquot longe felicissime enarrarent sacras literas: et tamen essent haeretici. Sed harum rerum judicium vincit facultatis meae vires. Nobis Ecclesiae auctoritas semper plurimi est facienda. Sed jam tempus est, ut cohibeamus hanc evagationem: praesertim cum de sacris nobis mox dicendum sit. Illud nunc videamus, cur omnium maxime nobis sit a nobismetipsis cavendum. In promptu ratio est, quod nemo nisi a seipso laedatur. Nihil essent incursiones hosticae, aut impressiones quamlibet graves; nisi intra nos essent inclusi hostes domestici, qui foederibus quibusdam perpetuis, una cum iis qui nos extrinsecus oppugnant, in nostram perniciem conjurarunt. Latent in nobis immanes cupiditatum belluae, a quarum feritate. nisi caveamus, continuo discerpemur. Etenim in lucis huius limine nobis hausta sunt illa Circes pocula, unde est crebra haec ex hominibus in belluas metamorpholis. Inveniunt faepe ad quod exiliant eaedem: quod dum immodice faciunt, ipso nos exitu strangulant. Tractandae erunt ergo fingulari arte atque dexteritate. Per itineris causam equo infidentes, labascenti subinde, et ad tumulos offendere solito, frenum majore cura, maxime si salebrofum sit iter, adducimus. Militiae, cum vicinus est hostis: domi item, cum furum imminet fraus, aut latronum manus, excubatur diligentius. Cum rimosa est navis. sentina purgatur crebrius: et semper quo periculum propius adest, hoc studiosius providetur, ne quid damni accipiatur. Quid ergo hic nobis faciundum est, ubi non solum circum, sed etiam intra nos hostes sunt positi, quos neque arcere vallo, neque castris exigere detur? Una nobiscum perpetuo vivunt, ad extremos usque rogos: prorsus debellare aut exterminare eosdem, facultatis nostrae non est; placare et mitiores reddere, res est non tam ovationis quam justi triumphi. Si per tesqua et silvas, ubi noxiae laterent ferae, nobis iter faciundum esset; quanta nobis cautio esset, ne quando praeda fiamus belluis? et Ii 2 cum

cum intra nos concludantur multo truculentiores, non multo studiosius vitabimus? Dant hae quidem intervalla. sed rara, quod et sebres solent; et quoad ostensa sit praeda, leves et mansuetae apparent. Socrates in Phaedro dicit. le velle seipsum considerare, utrum bestia sit aliqua Typhone multiplicior, ardentior et furiolior; (fuit Typhon ex Titanum gente vir in primis crudelis, ex cuius cruore venenatas animantes procreatas esse fabulis proditum est) an placatius quiddam et simplicius animal, et divinue cujusdam mitisque fortis particeps. Si vultis haec familiarius explanari, sic habete. Conspicis magnam pecuniae vim, variam et pretiosam supellectilem, numerosum servitium divitis alicujus: mox ex latebris erumpit cupiditatis Lupus ad Cernis venustae mulieris formam et charites: hic Sus libidinis bellua expergiscitur, et ad fructum furi-Affectus tibi videris injuria, aut damnum ab aliquo accepisse: hic Leo ex lustris exilit, et se ad ultionem magno cum rugitu parat. Contrahis cum alio aliquid, in quo fidei integritas sit praestanda: hic fraudulenta Vulpes se admiscebit, et sui commodi gratia fallaci-Est in te dos aliqua, aut saltem tibi ita am facere volet. videtur, quae non sit vulgaris vel ingenii vel corporis: hic Pavo caudam suam gloriose admirabitur, et conspici atque laudari volet. Praeripuit tibi alius lucrum, aut in laude aliqua tibi est antepositus: hic Canis, qui non fert praedae participem, aut solitarius Erithacus, indignabitur. Offeret se difficultas, aut periculum aliquod gravius in praestando officio: hic Cervus, ant Lepus, terga dare volent. Sunt et aliae plurimae, quae omnes folicite sunt clathris sepiendae, imo in perpetuis habendae vinculis, nisi malimus ab iifdem in vinculis haberi. Externi hostes non possunt nobis nostra adimere bona. Hae belluae, in animi recessibus abditae, nos sapientia, moderatione, et virtutibus spoliare non intermittunt. Quisquis suit, qui, cum solum quendam, nescio quid secum loquentem conspexisset, di-

zit. Cave ne cum malo homine colloquaris, sapientissime et sensit, et locutus est. Siquidem in hoc bello tum difficili, tum perpetuo, non una est insidiarum aut insultus ratio, Nam leonum irae graffantur apertius; et posito vel temporis beneficio impetu animi, ipfi ad speciem incolumitatis sponte nostra redimus. Sed blandientes libidinum et laudum Sirenes, hyenarum instar, quae sermonem mentientes (dichu mirum) humanum, et pastorum inter stabula nomen edifcentes, evocatos pastores eosdem dilacerant, nos sub amica quadam specie perpetuo decipiunt; imo, ipsi nos decipimus; neque vel cum nobis ipsis verum di-Dubitatis? Fidem vobis faciet quotidicere sustinemus. anus usus; et ipsa experientia ostendet perennitatem insidiarum, quas ipsi nobis struimus: quas tamen, quia cum nobis ipsis perpetuo versamur, imo propter assiduitatem minus versamur, hoc est, nostri curam negligimus, non fatis animum advertimus. Hoc quomodo fieri ac deprehendi possit, attendite. Phryne Atheniensis, insigni forma meretrix, Praxitelem statuarium praestantissimum (ut Pausanias tradit) a quo amabatur, rogavit, ut quod esset artis et ingenii sui opus eximium sibi donaret : assensus est ille quidem, et promisit, optionem atque electionem illi permittens. Verum, quum sensisset illa Praxitelem dissimulare quod esset eximium; subornavit servum, qui Praxiteli, dum domo fortasse abesset, incendium domesticum nuntiaret, quo tamen non omnia conflagraffent. Tum Praxiteles tantum percontatus est, an Satyrus et Cupido illaesi superessent: unde constabat, de caeteris illum non magnopere laborasse. Mox Phryne occurrens omnia salva domi esse nuntiavit : et cum ea ratione quod esset artificiosissimum deprehendisset, Cupidinem abstulit. Sed quorsus hace? dicetis. Cum abripimur citra aliquam certam industriam, et permittitur sibi mens in cogitationes aliquas ire; superveniamus nobifmetipfis incautis, et expendamus quibus rebus volutandis et versandis animus oblectetur. Imo si scire cupis,

cupis, quam laute aut frugaliter se habeat aliquis tibi vicinus in victu, oportet ut citra invitationem aliquam inopinato supervenias discumbenti. Et quid tandem inveniemus? Nos videlicet semper in eis versari cogitationibus, quae vel ad lucrum, vel ad gloriam, vel voluptatem aliquam denique nostram pertineat : quae quidem ut non fit proprie nostra, fatis est quod nos attingat utcunque. " Ille me praedicat, jam magnus apparebo. Ex hac vel " illa re nomen meum perveniet ad Principem. Illa, cu-" jus gratiam exambio, si hoc mihi contingat, me magni-" faciet. Hujus rei ubi potiens ero, jucunde vivam. In-" ter homines mei ordinis hac ratione primus habebor. " Scotorum delector laudibus, vituperatio offendit. " Christiani junctis viribus, duos aut tres conficiant exer-"citus: quorum unus per Pannonios ad Byzantium con-" tendat omnium fortissimus; alius navalis Ionium te-" neat mare, et Bosphorum Thracium obsideat; tertius " in Syriam exponatur, aut Ciliciam. O utinam Caesar in " coelum, aut ad inferos abeat!" Quid mea interest? aies. Et Scotus sum ipse, et qualiscunque Christianus; qui nisi essem, aliter institueretur cogitatio. Et mihi verisimile fit, alios confimilibus pulfari cogitationibus. Ufque adeo vigilat haec nostra φιλαυτία perpetuo, ut sese, quo jure qua injuria, magnificet et extendat folicita. Quomodo ergo hic tuebimur nosmetipsos a nobismetipsis? Excubet memoria, prompte se exerat ratio, et sibi dicat unusquisque; " O " quanto formosior esses, si tibi formosus non viderere! " Non te prae pudore abscondis, qui hominibus, cum ni-" hil sis, videri aliquid postulas? Quam bella res est sto-" lidis aut meretricibus placere cupere? Quid superbis, " terra et cinis? Ad quam fragiles spes consugias, cum " opes vel hominum gratiam laboriose captas, non vides? " Dominum Deum tuum adorabis, et illi soli servies." Hujusmodi sane sententiis comprimenda est atque mitiganda belluarum nostrarum feritas. Verum subito simul atque intermiserit

intermiserit ratio hujusmodi castigationibus uti, statim redeunt ad ingenium belluae; et

Naturam expellas (ut ille ait) furca, tamen usque recurret: pristinus revenit cogitationum, pene velim nolim, modus: et semper libentius privatas cupiditates in animo verso, quam ea quae ad verum decus, vel immortalis Dei gloriam pertineant. Debet ergo unusquisque nostrum sibi ipsi perennes denuntiare inimicitias, et secum bellum gerere sempiternum, seipsum perpetuo excutere, excitare, admonere.

# Neglectis urenda filix inascitur agris.

Et fortasse hoe est odium animae nostrae, si eam salvam cupimus, quod in Evangelio praecipitur. Ad hace praecipue videndum est, quae in nobis serarum omnium maxime sit indomita; ad eam cicurandam potissimum est incumbendum, sive leo ea sit, sive lupus, sive denique sus; hoc est, sagacissime odorandum est, quo maxime se esserat ingenii pravitas; et in ea parte consirmanda (quod et urbium propugnatores solent in locis insirmioribus) maxime est elaborandum: in nosmetipso (ut inquit Seneca) inquiramus, nunc accusatoris, nunc judicis, nunc deprecatoris denique fungamur partibus, nec nosmetipsos subinde ossendere vereamur.

DEMET. Et aliis adsunt suae ferae, quemadmodum et nostrae nobis.

FLOR. Quid tum? duplicatur quidem ea ratione bellum, non extinguitur. Et, quanquam semper nobis plus est a nostris, quam alienis seris timendum; bella tamen et tumultus inde oriuntur, dum ad communem, vel opum, vel honorum, vel amorum denique praedam, magnis concertationibus atque odiis, a singulis inhiatur. Et tu ergo ipse

Ipfe fera es; et quicunque tibi circumfusi funt, etiam ut fapientissimi appareant, feras in pectore gestant. Videas (fateor) multos, qui prorsus cicures videantur; quorum sermo fuavissimus, aspectus amicus, et qui tibi se omnia obsecuturos polliceantur: sed istud tantisper durabit, dum non ostensa erit praeda, ad quam eos fua potissimum fera proripiat. Die esse sordidos, et parce facere sumptum: nihil dicent; name fortasse non adeo benignitatis laude delectantur. ignobiles, aut stolidos, vel quod ab illis est serio adamatum laedere vel abripere coneris: mox se commonstrabit illa vel iracundiae, vel arrogantiae, aut alicujus alterius generis fera. Non domita est illa quidem; sed coercita paulisper paulo metu, aut pudore; interea dum interesse vifum non est, prodiret, necne. Nam et serpentes pestiferae, dum frigore rigent, tuto tractantur: sic non semper nos, sed cum adsunt instrumenta, et est occasio, nequitiam nostram explicamus. Alium videas virginalem quandam verecundiam praeferentem; sed quae mox sit in lasciviam abitura, fi remotis testibus libidinis potiundae fiat co-Alius modeste de se loquetur, et gloriae studium etiam editis voluminibus detestabitur; in hoc tamen fortaste scriptis, ut quam repudiare videtur claritatem acquirat. Non ergo credendum est frontibus: multiforme animal homo est, fuci plenum: frontis et animi, linguae et pectoris, rara est concordia. Quapropter ex Aristotelis sententia perniciossimum animantium est improbus homo, co quod rationis atque ingenii armis sit instructus, quibus facile abutitur ad potiundum ea, quae scelerate concupiscit. Ergo non tam cum in turba sumus, quam cum soli, ipsi nobis semper diligentissime observandi sumus, ne nos ferarum istarum necessarius convictus, ad tranquillitatis sedes contendentes, in ipso itinere crudeliter dilaniatos detineat, aut remoretur.

Hujusmodi (ut opinor) est inscriptionum intelligentia : ex qua deprehendi philosophum illum, quem de principio Democriticas

Democriticae arbitrabar fuisse factionis, eruditius fuisse institutum, et ad Socraticam deflexisse doctrinam. rerum cursu mihi visus sum subire templum ipsum, in quo inerat incredibilis rerum tum species, tum suavitas. Triumphum ex fortuna egeram; mortis ademptus erat metus: pavi meinfum contemplatione naturae; securus aspexi mortalium vulgus, quod ad eas aedes, in quas ipse jam ingressus eram, per sentes, per anfractus, et per devia quaedam loca, quae tamen prima fronte amoena videbantur et plana, frustra contenderet. Et quem non ad felicem illam tranquillitatis arcem perducat flagrans et constans perficiundi sui studium? in eo maxime, qui intelligit, quae sint sua, et vera bona; omnemque hominis dignitatem esse ex animo: qui intrinsecus quaerit requiem: qui non pendet ex opinione vulgi: qui sponte praestat, quod necessario est, faciundum: quem non poenitet suae sortis in hac rerum excellentia: et qui denique tam cautus est in vitae usu, ut a nemine diligentius quam a seipso (cum nemo nisi a seipso laedatur) caveat. Verum, in tanta bonorum ubertate atque copia, ut ingenue quod verum est fatear, desiderare tandem aliquid coepi; atque subvereri, ne non esset ille verus et summus perfectae tranquillitatis locus.

FRANC. In tanta bonorum Iliade, quod aiunt, quid fuit ulterius exspectandum? Vide ne a praeceptis illis, quae columnis inscripta erant, aberraveris; nondumque plene cupiditates frenare didiceris, et tua ipsius culpa ex tranquillo in scopulum sis delatus. Num te senex ille in fraudem induxit, aut falsa aliqua spe complevit? Vide ne ingratus sis adversus eum, cujus ope ex ssuctibus in portum es convectus. Ejus doctrinam si ut mancam traduxeris, omnes philosophorum familiae tibi litem intendent.

FLOR. Seni me plurimum debere fateor: quandoquidem nulli adeo felix contingit natura, ut citra fapientiae K k praecepta praecepta ad tranquillitatem perveniat. Sed quae fuerit fluctuationis meae causa vobis propediem explicabo. Vos quaeso, ut adhuc attente fecistis, ita quae reliqua sunt audiatis. Senex, ubi inductus eram, aliorfum digredi mihi velle visus est: cum ego apprehensum per humanitatem denuoobsecro, ut qui supereffent in animo scrupos stirpitus eximeret: et beneficium, quod magnum me ab eodem accepisse confitebar, accessione quadam cumularet. Tum ille,. quid vellem exponere justit. Ipfe continuo hunc in modum sum verba exorsus: " Tua in me merita ingentia-" esse, venerande senex, ut negare non possum, ita liben-" ter agnosco. Verum cum ingenui animi sit, ei cui mul-" tum debcas plurimum etiam velle debere, non dubi-" tavi in praesentia paulo fortasse confidentius te alio di-" vertentem remorari; ut beneficium hoe magnum, cujus-" fundamenta jam per te jacta sunt, tua etiam opera sit-" absolutum. Multa sane est in hoc templo tranquillitatis-" species: sed animum meum habent haesitationes quae-" dam, de rebus certe non levibus; quae nist tollantur, a-" nimo tranquille conquiescere non possum. Voluntatera " tibi non deesse ad praestandum quod volo, satis mihi-" declaravit, jam usu ipso mihi compertus, humanitatis-Facultatem autem ut non minorem esse " tuae candor. " credam, efficit ista quam stustines sapientiae professio. " quae hoc suscipere ac polliceri videtur, ut veritatis no-" tionem omnibus eam studiose quaerentibus communicet. " Haesitationes autem hujusmodi sunt: non inficior ipsa " argumentationum tuarum vi hucusque me permotum-." esse, ut valde in eam sententiam propendeam, quae " procurationem rerum omnium Deo tribuit, atque ani-" morum statuit immortalitatem. Sed, quia pene tota do-" Arinae structura his nititur fundamentis, cupiunt ple. " nius quiddam aures meae. Nam collectiones tuae non " adeo lucidae visae sunt, ut nihil contra dici possit. Por-" ro, ad tranquillitatem opus omnino mihi videtur certif-

" sima quaedam rerum tum spes, tum agnitio. Cur tan-" tam ingenii nostri caliginem esse voluit Deus, ut nobis " clare videri non possit, quid de nobis post brevem hanc " vitam futurum sit? superfuturusne sit in aeternum ae-" vum, aut mox interiturus animus? Et, si superest, quo " erit illi commigrandum, et quomodo fit habendus? " Multo enim magis nostra interesse videtur, harum nos " rerum animo et scientia compotes esse; quam vel dis-" cursus siderum, vel naturae vires, vel disciplinarum de-" monstrationes ad unguem callere. Certe nuda illa vir-" tutis dignitas, ut sit egregia, ad tranquillitatem tamen " conficiundam per se non satis efficax et idonea videtur. " Nisi enim adsit commentatio illa naturae, proprium ho-" minis munus, semper manca est nostra conditio, et defi-" citur praecipua sui parte. Et quidem virtus una cum " doloribus consistere potest; cogitationes vero sapientiae " non item. Nunc vero, cum vita haec variis sit dolori-" bus et aerumnis obnoxia, quibus a nobili illa com-" mentandi ratione avocamur, quamdiu hic vivitur; si " anima semel efflata non superest, ludibrio a natura ha-" beri videmur, qui in eum conditi sumus finem, quem " nunquam simus assecuturi. Stoici fortasse hic me mol-" lem aut iniquum dicent; qui non juxta habeam non fu-" isse, et non fore; et qui non ad me solum instans quod-" dam interjectum punctum pertinere arbitrer: conten-" dent hoc esse mortalem immortalium conditionem po-" stulare, cupere aliquem ut quacunque sui parte sit su-" perstes. Flere prohibebunt, atque ita demum animo " cadentem fulcient;

# " Define fata deum flecti sperare precando.

"O macram consolationem! A natura scilicet ad tumul"tus duntaxat hosce, et turpitudines atque iniquitates
"constructi sumus! Sane si quis est ea animi acquitate,
"vel duritia potius praeditus, ut eodem loco habeat non

Kka "fore

se fore et non fuisse, nec eius oculi aeternitatis viriditate " rapiantur, nec quicquam hisce rerum tenebris offendan-" tur; gaudeat ille suo illo bono, me certe rivalem non est " habiturus. Cur id faciam, si requiris: si aliud non oc-" curret quod afferam, quanquam plurima non desunt, " cum Socrate dicam, ἐναντιῦται τὸ δαιμόνιον. Sed jam " faciamus constare animos esse sempiternos; et rem esse " extra omnem controversiam. Hic protinus se offert " alia folicitudo non mediocris: omnino verifimile est sup-" plicium sumendum de iis, qui officium, dum in terra " agerent, non coluerunt. Et jam quotusquisque est, " qui vel Deo debitam gratiam referre studuerit, vel qui " quam oportuit humanitatem aliis praestiterit? Imo quis " non est, si totus intus et in cute (quod aiunt) conspici " possit, qui non inveniatur inquinatissimus, et qui non " omnia fit commeritus extrema?" Tum senex, qui mihi longiorem visus est refugere explicationem, haec pauca respondit: " Quaerela tua duas mihi partes com-" plecti visa est: altera pertinet ad caligines, et nutantem " hanc rerum quae funt anima et procuratione divina di-" gnae cognitionem: altera petit certam et indubitatam " quandam salutis spem, ubi haec vita erit exacta. Nam " fine illustri tum notitia, tum spe tantarum rerum, ani-" mi quietem constare non posse, nec injuria, credis. " genii humani vigor tantus non est, ut quamdiu in cor-" pore habitat, exacte tenere possit animae aut sui ipsius " agnitionem. Est enim fortasse maximum orbis mira-" culum homo; dum tam arcte duae res, quarum altera " sit dignissima, altera abjectissima, copulantur. " nihil mirum est, si animus corporis tenebris septus, se " clare non aspiciat. Hoc si indignaris, indignere te esse Voluit Deus esse tale animantis genus. " hominem. " quod multa sciret liquido, quod multa prorsus ignoraret, " et quod multa opinione duntaxat et conjectura asseque-" retur. Nec desuerunt nostri ordinis homines, qui multa " fint

" fint de manium statu et rebus locuti: sed quia argumen-" tationes illorum non tam sunt illustres et firmae, quam " tu exspectas, facile praeteribo. Itaque hoc tibi certe " affentior, morbi ac defectus aliquid inesse in natura. " Philosophia remedii aliquid suppeditat; et huc te, quo " non ita multi veniunt, perduxit: quo nihil ab eadem " maius aut uberius praestari potest. Hoc si tibi satis " esse non videtur, excusatum me habe rogo, boni quod " praestiti consule, nec a me ea requiras quorum sum in-" folens atque ignarus: quandoquidem et philosophi ho-Hic digresso sene, statim illud mentem " mines funt." subiit. Deus scientiarum dominus est. Ad coelum itaque subito, (cum jam naturae auxilium nullum amplius speraretur) et oculos et animum converti. Deumque immortalem venerabundus supplexque precatus sum, ut, quae ad placidam quietem ducit, viam ostenderet. Sed, ut verius dicam, ille me prior exfuscitavit, ut ad se confugerem: imo priusquam confugere statuissem, Ochs (quod aiunt) Mox igitur alter editior collis ἀπὸ μη χανῆς opem tulit. se oftendit, in quo posita erat aedes, quae infinitis, quod fieri antea posse non credideram, partibus prioris speciem atque magnificentiam omnem superavit. fane fuit spectaculi commutatio, ut ipse mihi, quamvis priora illustrissima essent, visus sim ex sublustri quodam vel potius tenebroso specu, ad diem et splendidissimi Solis aspectum eductus. Ædis speciem frustra vobis explicare Nulla tanta est humana facundia, quae queat dicendo rerum exaequare dignitatem. Ad eam ducebat angustus quidam callis; quem tamen nemo terebat, praeter eos quos numen ipíum ad id peculiariter delegisset. proxime a foribus aberam, mihi conspectus est vir, in cujus vultu coelestis quaedam majestas elucebat. Coepi ipse, rerum quodammodo magnitudine perterritus, retrocedere. Verum ille, non exspectata ulla mea vel salute vel quaestione, ut bono essem animo justit, omniaque sibi et visa

et audita dixit, quae mihi ad inferius illud templam con-" Et philosopho, inquit, illi tuo recte dictum tigiffent. " est. Voluisse Deum esse quoddam animantis genus, quod " multa ignoraret, quod multa sciret, quod multa item o-" pinaretur. Sed addendum fuit, quaedam ignorata e-" jus generis esse, ut quamvis scire possint, et nostra in-" tersit eadem scire, id tamen sieri non posse naturalibus " ingenii viribus; sed opus esse peculiari coelestis cujus-" dam eruditionis luce. Hanc autem partem, tam neces-" sariam cognitu, naturae occultam voluit esse Deus, ut ne " nos aliquando tumore aliquo mentis humanae modestiae " fines egrederemur. Si dos aliqua homini sit a natura, " propter quam sibi placere posset, ea est ingenii praestan-" tia: nam reliqua funt cum belluis communia. et cum homo usque adeo superbiat in his ingenii tenebris " positus; quid faceret, si illi naturae arcana omnia com-" perta essent, et ratione comprehensa? Multum sane o-" mnino inest periculi ab cognitionis praestantia; nisi ea " adeo praestans sit, ut nulla prorsus ex parte, neque cum " generatim, neque cum de fingulis est faciundum judici-" um, fallatur: quod fane nemini, citra auxilium aliquod " Dei non vulgare, contingit. Voluit itaque Deus, non " ignarus quam proni simus in neglectum sui, postquam " nobis cernere dederat, multum inesse defectus in natura " nostra; non tam nobis vires deesse ad sanitatis salutisque " viam tenendam, quam viae ipsius agnitionem esse igno-" tam: ut tandem usu ipso atque periculo intelligamus, " illum, ut est, esse omnia; nos autem, si cum illo con-" feramur, nihil. Si cui haec viae falutis agnitio contin-" git, illius est beneficium: sin destituimur, nostrum est " vitium, non Dei. Nam in rectum ipsum obliquitas " nulla cadit. Age vero quaerelas omitte; certam jam-" jam rerum omnium, quae ad falutem atque tranquilli-" tatem adipiscendam sunt necessariae, et agnitionem et " fpem accepturus," Hujus oratione adeo me incitatum fenfi.

fensi, ut tum primum mihi germanum tranquillitatis inveniendae magistrum et ducem contigisse sim arbitratus. Justit ille ut legerem, quae supra fores erat, inscriptionem.

#### MAKAPIOI OI KATOIKOTNTES EN T $\Omega$ OIK $\Omega$ SOT.

#### Id est.

BEATI OUI HABITANT IN DOMO TUA.

"Hic, inquit, est locus ille quem quaeris. De hoc nobi"li in primis Vati dictum est, Sedebit populus meus in
"pulchritudine pacis, in tabernaculis siduciae, in requie opu"lenta. Illustris ille et sacer Hierosolymorum Rex ma"luit in hisce diem unum agere, quam in ista vestra ob"scura sane regione annorum myriadas. Maluit hic ab"jectus esse, quam inter improbos, cujusmodi sunt o"mnes homines, regni fastigium tenere. Et, ut quod
"illic tibi per longas ambages, et diu quaerenti non con"tigit, hic compendio assequare, duabus tantum opus est
"praeceptionibus, quas vides duabus illis in ipso aedis in"gressu positis columnis inscriptas." Erat illarum prior,

 $\Gamma$  N  $\Omega$   $\Theta$  I  $\Sigma$  E A T T O N. Posterior,  $\Gamma$  N  $\Omega$   $\Theta$  I T O N  $\Theta$  E O N.

Ex his enim continuo et necessarie omnem officii et piotatis sructum, imo selicitatem persectam, essure indubitanter constituebat. Sensit ille interea me aliquid animo solicite versari, justitque ut intrepide quod cogitarem eloquerer. Tum ego, illius hortatu animatus, quid sibi vellet illud Nosce telesum, quaesivi: quandoquidem omnes illae priorum columnarum praeceptiones illud ipsum complecti videbantur. "Haec, inquit ille, agnitio "sui, quae his praecipitur, interiorem claudit intelligentiam, quam sit ea quam jampridem audisti. Diversae "sunt " funt islae, plurimumque dissidentes philosophiae. IHa
" naturae institutio tantum jubet, ut externas fortunae ac" cessiones, et corporis bona parvisacias; teque totum
" philosophiae, quae eruditione et virtutibus te sit expo" litura, permittas. Et sane non prorsus degener est illa
" institutionis forma. Sed haec nostra disciplina altius
" quiddam continet.

## " (Sensibus haec imis, res est non parva, reponas)

" Hic praecipitur, ut non folum agnoscas omne tuum bo-" num esse ex Deo uno, (ne nos credas pervulgata decan-" tare) sed etiam tantam esse naturae tuae infirmitatem " et corruptionem, ut ista ipsa officia tua sint inofficiosa: " ista ipsa tua justitia quodammodo injusta; istae ipsae vir-" tutes vitiosae: in summa, quicquid ex teipso proficisci-" tur, quantumcunque vel tibi vel vulgo videatur specio-" fum, non esse ejus generis, ut te in judicio tueri possit. " si tecum summo jure Deus agat. Hinc est quod ju-" stitias nostras omnes Esaias vates praeclarissimus similes " ese dixit panno mulieris menstrualis. Hinc mihi toties " inculcatum est, non inveniri in carne nostra bonum ; to-" tamque hanc naturae nostrae massam adeo esse vitiatam, " ut, citra peculiare numinis auxilium, nihil proferre va-" leat, quod Deus munere aliquo aeterno dignum judicet. " Et quoniam nisi syncerum sit vas, quodcunque infunditur " acescit; fit ut etiam affectus pii, et actiones honestae. " ad quas a divini spiritus impulsu (me facio, ac si adhue " vobiscum conviverem) excitamur, vel fraudis vel tar-" ditatis aliquid accipiant. Perversus enim nostri amor. " quem tam alte imbibimus, a nobis fere perpetuo extor-" quet, ut quicquid gerimus, referamus ad aliquam utili-" tatem aut laudem nostram, et Deum debita sibi gloria Efficit idem, ut in co, qui unus, et fine " modo complettendus, imo depereundus est amando, in-" erti quodam languore obtorpescamus. Quotusquisque " nostrum

" nostrum est, qui eam praestet in officiis alacritatem. " quam saepe in profanis cupiditatibus persequendis o-" stendimus? Jure itaque singulari illi tolerantiae exem-" plo Jobo dictum est, Verebar omnia opera mea, sciens " quod non parceres delinquenti. Ne coeli quidem funt mun-" di in conspettu tuo: quanto minus nos scelerati bomuncio-" nes, qui habitamus domos luteas? Si habuero quippiam " justi, et bic quoque judicem, veniam deprecabor. Nullum " luculentius adversus me dici potest testimonium, quam " si ipse coner meipsum innocentem ostendere. " potest non esse nocens, qui se innocentem, vel leviter " profiteatur, aut cogitet. Ergo quocunque te vertas, in-" telligis te nihil esse, nisi sordes, vitium, infirmitatem. " scelus, adeoque omni odio dignum: omne auxilium, " omnem salutem at que dignitatem a Deo exspectan-" dam : te effe figmentum, illum effe figulum, qui quidem " vas aliud (ne superbe de aeternitatis praejudiciis quera-" mur) in bonorem, aliud in contumeliam apparat." Quae equidem dum audio, Paulum illum Tarsensem cogito. Christianae philosophiae longe haud dubie et scientissimum interpretem, et fortissimum vindicem.

FRANC. Nunc, ut apparet, incedis per ignes suppositos cineri doloso: tractas argumentum litigiosum, et hac nostra tempestate mirifice controversum. Nam dum ita extenuas nostras vires, et officiorum quandam statuis impuritatem, eorum esse sententiae videris, qui actionibus nostris, etiam bonis, meriti rationem adimunt. Vide sis igitur tu, qui nobis semper reverendam suades Ecclesiae auctoritatem, quam sint istaec consantanea: quod quidem dico, non ignarus religionis atque integritatis tuae: sed quod, si quando tale aliquid in vulgus edas, existere possint invidi et malevoli homines, omnia in pejorem partem rapere parati. Adhibenda igitur huc in praesentia apparet non

folum cura acris, sed etiam illa deprecandae impietatis religiosa cautio.

FLOR. Gratiam tibi habeo pro isto admonitionis offi-Sed quid opus est tam solicita cautione : cum ipse ea duntaxat tractem, quae in communi religonis agnitione posita videantur, et quae scire etiam cerdonum intersit? Versor item in causa cum ea moderatione, et Ecclesiasticae auctoritatis reverentia, ut neminem, nisi vel impium vel stolidum, sermo meus offendere possit. Quod si improbi aut invidi lectoris tanta babenda est ratio, nihil unquam neque dicendum, neque scribendum erit; quandoquidem ingeniosae improbitati nunquam desit calumniandi ansa. Verum (ut ad illud, quod coepimus, redeamus) si quis orationis nostrae vim expendat, inveniet nos exaugendi, non minuendi in honestis actionibus meriti, rationem Fieri enim potest, ut divina bonitas, quia divina, hoc est, immensa est, etiam imperfecta illa nostra officia, cujusmodi esse omnia dixi, boni consulat; meriti loco habeat, et laude ac praemio digna judicet. mihi aegre licere arbitror, statuere aliquod meum ulla in re meritum; quandoquidem ab eo, cujus imperium detrectare nefas est, jubemur, cum fecerimus omnia, quae officii nostri sunt, fateri servos esse inutiles. Neque profecto ille voluit, ut aliud in lingua, aliud in animo haberemus; et fucata quadam uteremur modestia. Deponenda est ergo, quae ex operibus aut rebus nostris gestis, quamlibet praeclaris, nascitur fiducia: nos totos in Deum conjiciamus: ille nobis sit sacra anchora; una illius bonitate atque misericordia nitamur: nos totos in illius fidem ac clientelam conferamus: neque sic salutis nostrae laudem dividamus, ut partem alteram Deo permittamus, alteram nobis vindicemus. Quod cum nefarie fiat ; quid sentiendum est de iis, qui merita sua jactare atque venditare, tanquam ipsis superessent, non verecundantur? Quocirca

circa, non est opus nos esse solicitos de pactis aut syngraphis producendis, quibus ille obstrictus sit, labores nostros propter se susceptos praemio afficere. Neque enim memoria illi adeo infirma est, ut periculum sit ne non recordetur; neque tum avara voluntas, ut sudores nostros defraudare velit. Omittamus timorem; manebit promifsis, non deseret consuetudinem suam: hoc est, si pie aliquid et grate fecimus, majoribus non modo quam nos digni simus, sed etiam quam excogitare possimus, praemiis est collocupletaturus. Non inficior, licere mercedis spe impelli ad perferendos labores: nemo tamen, ut arbitror, paulo generosius institutus non gratuitos est mercepariis antepoliturus; plurisque facturus illud officium, quod ad nullum aspexit commodum, quam illud quod voluptate fit mutuatum, aut mercede aliqua evocatum. Satius igitur est nos ad nullum aliud confugere pactum, quam quod ille dudum sit pollicitus; felicitatem iis, qui suum silium per fidem illam, ex qua caritatis officia manant, amplecterentur. At istuc non est suis meritis, sed Christo niti. Extenuemus ergo semper laudes nostras; abjiciamus eam. quae ex nobis est, fiduciam: fateamur nos solo odio dignos: deberi tamen salutem, eo quod adhaerescamus Et sane (ut res paucis absolvatur) non alia est praestantior bene merendi ratio, quam si semper, etiam post quam praestitimus quantum debuimus, quod tamen hand scio an unquam contingat, fateamur, nos aut nihil prorsus, aut certe flagella mereri. Atque utinam non ita se res haberet. Hac animi modestia ille unice delectatur. Sed video me institutae disputationis non bene servare decorum; dum quae post dicenda fuerant, ante tempus fortasse usurpo. Sed jactura haec levis est. Jam redeamus ad Paulum ; qui omnia conclusa dicit et constricta peccatis, omnia foedata turpitudinibus, quo illustrior sit Dei bonitatis ac misericordiae gloria; qui in nos, ultima omnia commeritos, tot tantaque conferre solet. Jam patefacta est nobis infirmitas Lla

firmitas nostra; quaerenda est sanatio: tenemus quaedam salutis principia, dum nobis agnitus est noster morbus. Confugiendum est aliquo, unde auxilium sit infirmitati nostrae. Ouo vero confugiendum foret, monstravit altera illa columna, quae erat de AGNOSCENDO DEO. Est enim ille rerum omnium et parens et salus. cum neque illum per nos commode cognoscere possemus: et ut cognitus esset, tanta erat indignitas nostra, ut non modo accedentes non admitti, sed ad custodias sempiternas, pessimis (ut meriti eramus) perdendi exemplis, abripi debueramus; opus fuit et itineris dux, et gratiosus precator aliquis, qui ad offensum rerum et principem et parentem allegaretur; cujus ductu atque auspiciis res nostra omnis constituenda foret. Superius ergo in arcu, qui columnas jungebat, divini cujusdam juvenis mihi imago conspecta est; cujus caput corona spinea contegebat, latus, manus et pedes perfosionum gestabant cicatrices, totum denique corpus cruoris notis apparebat respersum: superne capiti imminebat versus hic, tanquam coelo veniens.

OTTOE EETIN O TIOE MOT O AFAITH-TOE, EN Q ETAOKHEA: ATTOT AKOTETE.

### Quod est,

HIC EST FILIUS MEUS ILLE DILECTUS, IN QUO MIHI COMPLACUI: IPSUM AUDITE.

Inferius ad pedes hic alter erat,

ΕΓΩ ΕΙΜΙ Η ΟΔΟΣ, ΚΑΙ Η ΑΔΗΘΕΊΑ, ΚΑΙ Η ΖΩΗ.

Quod est,

EGO SUM VIA, VERITAS, ET VITA.

Statim mihi agnitus est dulcis ille nostri generis Servator, Jesus.

JESUS. Tum Paulus rurfus orationem hunc prope in modum est exorsus: " Hic est aeterni illius atque omni-" potentis Regis filius; in cuius Evangelio propagando " omne meum studium, postquam ad id munus delectus " fueram, positum erat. Deformatur hic plurimum ab " eius vestrae aetatis praeconibus, aut eis qui tales haberi " postulant : coque fit, ut minus ametur, plurimumque " fit in orbem et errorum et calamitatum invectum. " Hunc quia philosophi tui ignorarunt, viam pacis non co-" gnoverunt; non fuit timor Dei ante oculos eorum. In hoc " uno salus est omni credenti. Per bunc est nobis aditus fa-" miliaris ad patrem. Hic est conciliator ille, qui nos in " gratiam cum patre reduxit. Hic est pax nostra, qui fe-" cit utraque unum. Hunc disciplinam pacis nostrae dixit " praeclarus ille vates Esaias. Hujus livore sanati sumus. " Hic est et prora et puppis salutis nostrae. Hic est, qui " justit, ne extimesceremus eos, qui hoc corpus occidunt, et ee quo nocere possint ulterius non habent. Hic primus extulit " immortaltatis vexillum, docuitque post breves has aeru-" mnas esse nobis locum in coclo, ubi beati sempiterno " aevo fruamur: depulit item terrores et carnificinam " conscientiarum, inde venientes, quod scelerati simus, et " non praestitimus quod fuit muneris nostri. Nam pro-" pter hunc certo nobis condonantur scelera, et ad aeter-" nas illas fedes fublevamur; modo illi flagrans illa fides " nos conjungat. Hic ergo est ille thesaurus et sapientiae " et bonitatis divinae: hunc tibi jam ostendi: hunc ample-" êtere, hoc fruere : hic est certissima et compendiaria ad " tranquillitatem sempiternam via : hanc tu, si sapis, per-" petuo insiste. Venient propediem infinita illa futurae " vitae gaudia: interea certissima spe completus, quae ven-" tura sunt summa animi cum hilaritate constanter ex-" specta; nihil quod sit in hoc orbe, vel in altero, minarum " reformidans. Imo si fraclus illabatur orbis, impavidum " feriant ruinae." Haec ubi dixerat introrsus se in glorioſam

fam illam aedem abdidit. Ego vero tum somno solutus sum quidem; attamen in tantarum rerum cogitatione habitans aliquamdiu substiti, vix certe animi prae gaudio compos: Deoque tandem immortali, qui mihi Christum sum ostendere dignatus est, gratias pro viribus egi.

FRANC. Longe praeclarissima sunt ista, quae de Christo praedicantur. Sed quoniam tranquillitatis ratio potifsimum pendere videtur ex certi ratione; per nobis gratum facies. si fusius explicaveris ea quae ad nos certos reddendos pertinent. Nemini dubium esse potest, vera esse, quae Deus, hoc est veritas ipsa, docet. Sed quomodo mihi poterit certo constare, Christi doctrinam esse ex Deo? Non enim omnibus satisfacit, illud ita ab Ecclesia definitum esse: nam qui paulo curiosior est, quaeret, unde constet ea de re isti Ecclesiae: et unde item mihi constare possit Ecclesiam non posse falli. Deinde, ut certo constet Christi doctrinam a Deo prosectam; in eo tamen non continetur, me salvum fore, nisi hac lege ac conditione adjecta, dummodo Christo per fidem illam slagrantem ad-Hoc autem in me positum non videtur, cum sit res divini muneris: et ut co a Deo sim affectus munere. ab eodem tamen aliquando excidere possum: quod si excido, non amplius Christo adhaeresco. Me autem a fide illa non casurum, in sacris literis non continetur. Jam ut a dialecticis statui audio, si principia argumentationis sunt infirma, et quae consequitur rerum conclusio nutat. cedit huc, quod Solomon statuit, Neminem scire, amorene, an odio dignus sit; sed omnia in futurum servari incerta. Fluctuant ergo adhuc rationes meae; nec dentes adeo tenaces funt anchorae, ut aberrationem incertam a navi Et quamvis ipse profecto non mea prohibere queant. tam quam prac me fero addubitem; delector tamen plurimum orationis istius cursu, quae pietatem una cum eruditione feliciter copulare videtur.

FLOR.

FLOR. Istiusmodi disputationibus non me cupide offero; neque libenter cum quoquam hisce de rebus instituo certamen; non invitus in institutis patriis maneo: turbulenta funt tempora: hominum est, si quando alias, irritabile Verum cum fas non sit quenquam hospitem esse in institutis urbis suae; et res, quas me tractare vultis, ejus fint generis, ut percursas animo atque decantatas eas omnes habere debeant, quicunque Christianismi professionem sustinent; mos vobis geretur. Omne hoe Christianae religionis mysterium a Deo vero profectum esle, quinque (ut nobis videtur) praecipue rebus apertissime common-Afflatu numinis, Ecclesiae auctoritate, Christi ipsius vita, Doctrinae ejustem genere, et prodigiosis illis denique operibus quae Miracula vocantur. Jam de singulis obiter aliquid vobis dicetur: quae singula si nequeant, certe juncta fidem abunde facient. Usus ipse nos satis docet, omne studium nostrum deorsum tendere, contra quam naturae nostrae dignitas postulat. Divini ergo spiritus opera est, quae erigit animos nostros ad se tum agnoscendum, tum amandum: quam quidem nos non incommode Afflatum vocabimus; de quo dictum est ipsi Christo, Nemo venit ad me, nisi pater meus traxerit eum. Eodem pertinet et illud in Actis Apostolicis, Crediderunt autem quotquot, erant destinati ad vitam aeternam. Et est haec praestantissima, et quam nulla vis labefactet, firmitudinis ratio. Nulla sane and Sugic philosophica, aut visio oculorum, aut tactionis experientia est, quae tam potenter eliciat animi assensum, quam solet divinus ille impulsus; quoties illi libitum est instinguere atque excitare aliquem ad fidem, etiam rerum aliqui non apparentium. Hoc qui dubitat, expendat invictam illam Heroum nostrorum, quos Martyres vocamus, constantiam: et videbit, non fuisse arundines vento agitatas. Huc item spectant illa Pauli verba, magnitudinis atque confisionis animi plenissima: Certus fam enim quod neque mors, neque vita; neque angeli,

angeli, neque principatus, neque virtutes; neque instantia. neque futura; neque altitudo, neque profundum; neque creatura alia, poterit nos separure a caritate Dei, quae est in Christo Telu Domino nostro. Jam et Ecclesiae, hoc est. tot praestantium in omni sapientiae genere virorum, summus de Christiano dogmate consensus, jam inde ab ejus exordio in hunc usque diem, non parum hic obtinere debet momenti. Non enim folum doctrinam hanc (quod impii quidam causati sunt) amplexa est indocta turba, aut aliquot anus; fed summa atque in omni philosophia exercitatissima ingenia: quod qui latius narratum cupit, consulat scriptores eos, qui illustrium nostrae religionis virorum catalogum composuerunt. Hoc tamen hic non praeteribo, neminem superbum, quantumcunque ingenio excellat, Christianae eruditionis esse capacem. Abscondita est prudentibus bisce et sapientibus, detegitur parvulis. Verum hoc non humilitatem, aut absurditatem doctrinae, sed excellitatem arguit: eo quod ejus tanta est puritas, ut in animam illam, quae tam foeda et indigna labe, quam est superbia, est contaminata, non cadat. Nihil enim tantopere saluti nostrae apud Deum obest, quam ingenii inslatio, et tumor ex propriae sapientiae opinione natus. Non ergo intrat in coelorum regnum, nist qui conversus ab illa magnitudinis suae opinione, parvuli instar efficitur. Julianus, Romani imperii Rex, partim prae regnandi libidine, partim prae ingenii superbia a Christo defecit; et ja-Care illud folebat, Nibil nobis effe praeter nudum illud wi-Sed qui tres illas posteriores quinquepartitae divisionis partes excusserit, inveniet haud dubie verissimum illud esse, quod a Regum sanchissimo, vatumque pariter eximio dictum est. Testimonia tua credibilia facta sunt admodum. Ad religionis dogmata, cujusmodi est Trias illa gloriosa, Virginis partus, Humanae naturae in Christo cum Divinitate copula, illa mortuorum generalis Resurrectio, paucaque alia id genus constituenda, proprias afferre demonstrationes

demonstrationes nequimus quidem: omnia tamen eius generis esse, ut digna sint quae sine dubitatione credantur, ostendere est in promptu. Dicam tamen breviter, tum quod institutum compendium ita requirat : tum quod celerior sit ingenii vestri facultas, quam ut opus sit mansum (quod aiunt) in os inserere. Primum, Christi vitam extra crimen fuisse, indubitatius est, quam ut ostendi opor-Nihil in illa inerat, quemadmodum in philosophorum plerisque suit, ad sanctitatis ostentationem composi-Nihil non castissimum, nihil non moderatissimum, nihil fastidiosum, nihil indignabundum, nihil a communi consuetudine discrepans, nisi aliquando aliter sieri ex divini honoris usu fuisset: omnia plana, omnia simplicia, omnia humanitatis atque misericordiae plena. Quapropter Pharifaei, qui vulgo fancti, propterea quod cultu ac caerimoniis a vulgo differrent, videri volebant, Christo non mediocriter succensebant; quod, contra atque illi factitare essent soliti, cum publicanis et peccatoribus versaretur ac Et Simon ille indigne tulit, quod pedes manducaret. suos Christus a lasciva et infami muliercula, quae tamen lacrymolis singultibus spurcitiam suam jampridem detestata fuerat, contingi sit passus. Et cum vitae laus omnis duobus illis verbis, ἀνέχυ κ, ἀπέχυ, hoc est, Sustine, (subaudi adversa) et abstine, (subaudi ab illicitis) sit conclusa; evolve annales, et vide, an ullius vitae ratio fuerit cum illius comparanda. Sola popularitas illi a nefariis et superciliosis vertebatur vitio: quam tamen ille amplexus est vel idcirco, ut neminem a spe salutis austero vitae genere deterreret; et ostenderet, non in solitudine, aut aspera atque singulari victus ratione, pietatem, quae nos Deo gratos efficit, positam esse. Tota rerum illius ratio simplicitate quadam candidissima est referta: et quo fixius in eam fueris intuitus, hoc tibi semper admirabilior exsurget. O terque quaterque beatum, cui videre datur divini illius juvenis praestantiam. Sed me revoco. Non mibi si linguae centum M m fint, fint, oraque centum, propterea dicendo aequavero minimanh partem virtutum earum, quibus omnis ejus vita fuit exor-Relinquamus itaque hanc partem; et accedamus Nam hic urgent acrius pictatis hostes. Complectitur autem illa, ut breviter dicamus, tres partes. Prima posita est in praeceptis vitae: Altera pertinet ad finem bonorum: Tertia complectitur mysteria quaedam: quorum agnitio ad humanae falutis confilium pertineat. De praeceptis vitae ab eo traditis quid attinet dicere? Quanta passim in illis tum aequitas, tum humanitas, tum fanctimonia relucet? Nihil illic regerire poterant, quantumlibet ingeniosi calumniatores, quod reprehenderent. luit nos sobrie, juste, et pie vivere : Et non solum de amicis, sed etiam de inimicis bene mereri: perferre fortiter injurias; et humanitate etiam adversus cos, qui nos hostiliter persequerentur, uti. Porro de bonorum finibus vide quid constituerit: summum bonum, nempe apertam Dei, hoc est principis rerum causae, agnitionem in aeternum aevum duraturam; ad quam tamen et purgati atque reformati corporis societas accedet. Sed neque hic philoforhorum suggillationi locus esse potuit. A cruce ista fortasse abhorrebunt illi: indignum aut ridiculum dicentes, nt qui Dei filius sit dictus, tollatur in crucem; et ut hac ratione, in speciem tam ignobili, contingat hominibus exspectata felicitas. Obruor copia eorum, quae hic responderi possunt: Sed contrahenda est in brevem quendam gyrum hace immensitas. Et ne vos putetis me fulgentibus magis quam fortibus armis praeliari, accipite hunc hypo-'theticum Syllog (mum; cui (ut equidem arbitror) respon-Est enim valida argumentatiofio nulla opponi potest. nis forma, ut dialectici tradunt, ubi consequentis negatione tollitur antecedens. Si Antonius est perfectus orator, est peritus philosophiae: sed Antonius non est peritus philosophiae: ergo non est perfectus orator. hic prius prior axodysia, hoc est, consecutio est corroboranda.

Sic ergo nos colligamus, Si Christus falso praedicavit se esse Deum, et mendacissimus et deterrimus ille fuit omnium, qui unquam ab orbe condito fuerunt, hominum: sed hujusmodi non est noster Christus: ergo non falso, sed vere praedicavit se esse Deum. Prior confecutio vel inde liquet, quod omnium scelerum, quae excogitari possunt, illud maximum est, manifeste et falso sibi assumere divinitatis gloriam. Si quis solis specie atque utilitatibus (quae non exiguae aut paucae funt) captus, humana quadam ignoratione eum velut Deum aliquem adoret, execrabilis esset impietas; et crimen illud omnium fummum, quod vocatur είδωλολατρεια. Quale ergo illud nefas esset, aliquem falso seipsum commendare mortalibus ut Deum adorandum? Fuerunt barbari aliquot, et Romani item Reges, qui impie sibi statuas erigi curaverant, et qui in dis haberi voluerunt: sed suerunt illi viri aperte impii et ridiculi; neque a quoquam tales, quales postula-Mahumetes se duntaxat prophetam bant, habiti funt. profitebatur. Verum aliquem praedicare, unum esse duntaxat Deum, rerum parentem et Regem; et se eundem esse Deum, et cum patre ipso oposouv; illudque assidue inculcare, curareque ut per universim orbem propagetur; cujus esset sceleris res, cujus impietatis? Quantum in divinam majestatem peccaretur, si aliter se res haberet? Imo omnia mala facinora ab orbe condito nata una conjuncta, cum hoc comparata, nihil essent. At ishud Christus fecit, atque indies fieri curat; curabitque quamdiu ter-Jam eundum est ad destructionem rarum stabit orbis. consequentis prioris axoxudias; hoc est, ostendendum est illum non fuisse deterrinum mortalium, quin potius omnium extra alcam optimum. Verisimilene est Deum, cujus nutu omnis hic orbis administratur, tantam pasiurum fuisse infaniam atque impictatem? Quid dixi passurum? Imo plurimis et manifestis infinitae potentiae suae signis confirmaturum tam perniciosum, qui in se redundçret, errorem? aut adjuturum fuisse tam audax et sunerbum mendacium? Vide nunc Christum imperantem ventis et mari: nunc mortuos et excientem ex sepulchris: nune caecis visum, nune morbolis fanitatem restituen-Ouid dixi Christum? Vide discipulos, abjectos in speciem homunciones, quibus in ipsam rerum naturam fuille videbatur imperium. Nonne ctiam ipsa Petri umbra morbos depulit? Apertiores erant illae, et majores res. quam ut intervenire potuerit ulla impostura, aut falsa miraculi species. Ad hoc autem adhibita fuisse divinitus illa testimonia, ut ipsa Christi divinitas declararetur, cum ex plerisque aliis locis, tum liquet ex eo, ubi dictum est, Ut autem cognoscatis quod filio bominis sit potestas remittendi peccata, dixit paralytico, furge. Num Deus voluit nos de industria falsa dictione testimonii in fraudem inducere, aut veritati collibitum est nos mendacio decipere? Deinde confidera, quanto cum succeisu illa divinitatis Christi praedicatio in hunc usque diem floruerit : quod sane temere in hac rerum, quas nostra religio tradit, raritate, maxime cum summi hominum ordines reluctarentur, fieri non po-Non juvisset ergo Deus, nec tam potenter confirmasset eins causam, si fuisset ille deterrimus, et tam impudentis impietatis praeco. Nunc ergo tollamus prioris consecutionis antecedentem partem; et constituamus id, quod de principio proposueramus, Christum non falso praedicasse se esse Deum. Sed ut bonitas tum vitae, tum doctrinae Christianae nobis paulo sit apertior, familiares aliquot similitudines, casque per breves adducam. Hoc tamen nobis praeparationis cujusdam sit loco, quod Cicero vere statuit, eam virtutem, quae nos gratos efficit, matrem effe reliquarum omnium. . Hinc pii fumus in parentes; hinc boni cives, et de patria bene merentes; hinc sancti et religionum colentes; quae omnia sunt grati animi fructus et Equidem (inquit Cicero) nibil magis troprium bominis existimo, quam non modo benesicio, sed etiam benevolentiae lentiae significatione alligari: Nibil porro tam inhumanum. tam immane, tam ferum, quam committere; ut beneficio non dicam indignus, sed victus esse videare. Hinc est illud Senecae, Dixeris maledicta cuntta, cum ingratum hominem dixeris. Jam animo finge, parentem tuum peregre abiisse, adhuc tu dum vagires in cunis, qui tamen amplum providisset patrimonium; et etiam absens summo studio curaffet, ut per omnes aetatis gradus fic ad excellentiam effes institutus, ut nihil, quod ad utilitatem vel gloriam pertineret, in te desideraretur. Num jam grandiusculus, cum in eam bonorum, quam patris cura tibi providit possessionem venisses, conquiesceres in fructu, neque ullo patris agnoscendi, quem adhuc superstitem esse constaret, desiderio tenercre? Et non potius illi non vulgarem referres gratiam, qui tibi parentem tam benignum commonstrasset? Finge item, quod pariter exempli causa positum sit. numerosam esse tibi ex necessariis familiam, qui ex te uno pendeant, deesse tibi omnino unde alas; singulo tamen mane tantum auri tibi dormienti sub pulvino reponi, quantum sat sit ad honeste reficiendum familiam. Nonne magnopere scire avercs, unde esset haec benignitas, et auctoris indicem praemio liberali pro viribus afficeres? Superstes est noster parens, imo immortalis est et aeternus: unde non nobis tantum est pusillum illud auri, sed quicquid uspiam boni nobis est. Nos ingratissimi, illum neque agnovimus, neque agnoscere studuimus. Unus Christus, ut agnosceremus, praestitit. Quapropter multo justius illi (etiamsi Deus non esset) divini exhiberentur honores, quam Cereri, Minervae, Baccho, Apollini, Musis; quibus superstitiosa, imo impia potius antiquitas, quod frugum, oleae, vitis, medicinae, et artium crederentur inventores, divinitatis gloriam attribuere non est verita. pus hic singulatim recensere, qualis in nos sit Deus. Quot sensibus, quot animo voluptates colligantur; et ut nihil sit vel oculis vel animo visum, quod mallemus esse, quam. homines.

homines. Nonne ergo gravissimi delicti culpam sustinemus, si adversus auctorem ingrati reperiamur? Hic interim dum calamus velocissime ad metam festinat, in mentem venit communis cujusdam, sed vulgo parum animadversae, dementiae. Si tu gravissima siti aestuans, aut in maximis constitutus doloribus, invenires, qui liquore aliquo in os aut vulnus infuso, aut admoto pharmaco, protinus omnem dolorem tolleret; nonne te illi immortaliter et summe obstrictum putares, non solum dum praesens sentitur beneficium, dolorque abit; sed etiam cum jam abiisset? Dic, Demetri, estne consentaneum quod dico?

DEMET. Est profecto: immortalem enim beneficii, pracsertim tanti, gratiam esse par est.

FLOR. Quod si ejus esset generis dolor, ut nisi illi perpetuo instillaretur, perpetuus esset: Num propterea minus mercbitur ille gratiae, quia pergit esse ossiciosus et miscricors, et perpetuo instillat?

DEMET. Omnino contra est: nam velut praesens aliquis Deus esset ille habendus.

FLOR. Vide nunc, ut iniquiter apud nos beneficia haec Dei, maxima, quia continua funt, pretium omne amiferunt: nec jam beneficia, sed quaedam naturae debita habentur! Delestat me formosus hic rerum decor: sed quia in promptu mihi est cum volo ea voluptate frui, quodammodo parvi facio. Quod si oculi usus est ademptus, tum demum intelligerem, quanta sit in luminibus jucunditas. Vita item suavissima est: sed quia cursus ejus est continuus, auctoris beneficium non sentitur. Itaque cum hoc Christi beneficium, quod nos gratos efficit adversus parentem nostrum, sit tam magnum, ut nullum sit quod cum co componatur; tam illustre, ut negari non possit; fateradum

dum plane est, ab improbitate tantum boni non potosisio prosuere: imo divinam in illo inesse bonitatem; cujus solius opera essectum est, ut nos grati, hoc est, boni, imo divini simus. Bene ergo Paulo de ejus doctrina dictum est, Exhortatio nostra non est de errore, neque de immunditia, neque in dolo. Relinquamus igitur hoc pro concesso et probato, Christum esse Deum; adeoque nihil in ejus doctrina contineri, quod non sit verissimum.

Nunc venio ad illam alteram partem argumentationis tuae. Francisce: ubi dixisti, me certum reddi non posse de salute acterna; aut me Deo gratum esse certo colligere nequire; propterea quod hoc adjectione quadam intelligatur. dummodo persistam in illa sidei, quae requiritur, slagrantia: qua de re certus esse posse non videor. Profecto hic cura quaedam me torquet, verentem ne indoctius aut obscurius tantae res tractenter, et ne oratio non digna silentio et exspectatione vestra videatur. Et quia ordinata rerum distinctio plurimum lucis affert, quinque sententiis responsionem meam absolvam. Primum hoc vos fugere non debet, non eam hic requiri certitudinem (liceat hac voce uti) quae est in mathematis, ubi fenfus aut evidens ratio extorquet animo assensum: ut quod ignis caleat; aut quod quae ratione praedita funt, fint capacia disciplinae. praesens rerum tractatio; cujus res dum probantur, populari et crassiore quadam ratione sunt contentae. Equidem Byzantium nunquam vidi; accepi tamen, et scriptis et fama, esse principem Thraciae urbem: veruntamen cum homines illi fint, aut fuerint, ex quibus ita esse didici, fallere poterant : non tamen propterea dubito, sit necne ea urbs. Nulla ἀποδέξι mihi constat parietem qui imminet, me vel jam nunc non esse oppressurum : attamen ea de re non sum solicitus. Faciunt quoque signa et exempla sidem; imo et probationes, quas arigves, id est, inartificiales vo-Deinde hie illud repetendum est: Illos, qui divinum illud fidei donum accipiunt, propter internum illud **Spiritus**  spiritus magisterium, minime dubitare: Ipse enim spiritus (ait Paulus) testimonium reddit spiritui nostro, quod filii Dei fumus. Finitimum est illud ejusdem, Scio cui credidi, et certus sum. Et forte eodem referri potest manna illud absconditum, et nomen novum in calculo, quod nemo scit, nifi qui accipit. Tertio et illud, ut equidem arbitror, intelligendum est, Omnes quicunque legitime Christiani sunt, debere certo persuadere sibi, se gratos et esse, et perpetuo fore, Deo patri, propter eum quem amplectuntur Chri-Nam haesitare, postquam legitima praecessit poenitentia, et in Christi sidem ac clientelam te contuleris; est divinae diffidere bonitati, et non credere illius gratiam, quae in Christo est, superare indignitatem tuam, quae simul atque Christum amplecteris evanescit. Hujus sententiae fuit ille, cujus supra mentionem seci, Rossensis Antistes: Hieronymus item Hangestus, vir in disputando acutissimus, quales multos profert nobilissima illa Parisiorum academia, illud ipsum pene in scriptis reliquit. non loquor de illo gratiac habitu a caritate distincto: nam ejusmodi aliquid nobis esse omnino cognosci non potest. Expedire item plurimum, ut illud fiat; hoc est, ut tibi certo persuadeas, te perpetuo fore propter Christum Deo gratum, duabus de causis arbitror. Primum, quod hoc non est vere gratum esse Deo, ab eo ad punctum temporis aliquod accepisse beneficium, quod mox sis amissurus, unde acterna quaedam calamitas consequatur. Deinde, quod hac ratione magnopere augeatur amor adversus Deum. Nam nemo unquam magnopere illum amabit, de cuius fide ac benevolentia erga se dubitat; vel si timet, ne praesens gratia aliquando vertatur in odium. Quid enim mihi prodest Deus, nisi fuerit (ut pie certe ille inquit) Deus, Deus meus? Ergo cum amor flagrans sit, qui parit solidos virtutum fructus; is suadendus est, potius quam ti-Nec est quod hic proferas, illos principium duntaxat facere a timore, qui docent dubitare, an grati fimus Deo.

Omnis timor servilis est haud dubie in eo. oui amari se dubitat. Quisquis ergo timorem hunc docet perpetuo, amare, atque adeo fortiter et generose agere, dedocet. Unde fit, ut mirum non fit, si neque vulgus, neque Principes Christiani multum habeant Christianae virtutis; et prae perituris rebus aeternas illas spes, virtutisque decus omne contemnant; cum amare Deum (utinam non vere dixerim) nunquam didicerint. fuerit plurimum, si religionis magistri id consilii, quod Menedemus dedit Chremeti, qui filium austeritate abalienaverat, sequantur: Ouod facient, si praestent, ut sentiamus illum esse patrem; ut audeamus illi omnia credere; ab illo petere, et poscere; ne quam aliam quaeramus copiam. Quum mihi dicis, hoc non in fide, hoc est, in generalibus illis scripturis contineri, me nunquam casurum a side; Tibi respondebo, disputationem istam esse paulo curisio. rem: neque illud tibi proponi credendum, quod te prorfus fugiat, quae sit pectoris mei sides; cadit tamen in sidem meam: possum enim ipse videre, an mihi placeat Christus; an ex animo displiceat omnis improbitas: quae ubi adsunt, impium est dubitare, an sis Deo gratus. Et ut certo apud te statuis, in omnem vitam amplecti Christum, et omne improbitatis genus aversari; ita certo persuadere tibi potes, te perpetuo Deo gratum fore. Non deserit hoc genus studia ille. Valeant itaque qui me a complexu tam falutaris persuasionis divellere conantur. Utinam mihi indies sententia haec crescat; sic enim, et non aliter, me legitime Christianum fore credam. Tum exsurgent caritatis officia, et contemptus rerum hujus mundi. piniones sceleratos efficiunt: opinationes languidae, et imbecillae in religionis rebus assentiones, ut caveant (si tamen cavent) a turpissimis facinoribus; certe perpetuo torpent, neque quicquam proferunt tanti, hoc est, Christiani nominis professione dignum. Quarto loco animadvertendum est illud, ut in disciplinis, ita et hic certitudinis (hu-Nn ius jas vocis usum mihi eoncedi postulavi) esse gradus. In philosophorum scholis major est principiorum, quam conclusionum certitudo aut evidentia. Notius est hominem esse rationalis naturae, quam selicitatis capacem: notius est, nullum esse ultimum rei individuae, quam lineam nonfieri panctorum commissura. Ita in hoc sidei ardore sunt magna discrimina: alius longe suit illa Pauli, alius noster: omnis tamen etiam insimus, et tantulus quantum est granum sinapis, suum affert sructum. Hoc Christus ipse in Evangelio docet, ubi demersionis Petri in suctus causam in sidei exilitatem eonserebat. Et Apostoli item sibi sidem, hoc est, inclinationem sui in Deum, exaugeri postulabant.

DEMET. Potestne ista fides cum alique turpi proposito aut sine esse conjuncta? Et, ut familiarius tecum loquar, Si aurum alienum fraudulenter detineo; si illicitos puellae amplexus exambio; si incommodare cuipiam cupio, qui me damno affecit; num propterea desino esse ex legitimis Christianis?

FLO'R. Maxime: imo ne homo quidem tunc es: name issa quae commemorasti, fere etiam frunt vel contra Ciceronis aut Aristotelis officia. Vide sis tunc qui possis Christo interea placere, qui amicam, hoc est animam, acmentem sibi gratam, vult totam esse pulchram, et sine omni macula. Hoc tamen hic addo temperamentum. quod quintae sententiae loco sit: subducere se nobis interdum paulisper solere divinum spiritum (quod tamen semper culpa nostra contingit) aut certe velut in nobis dormitare: unde fit, ut in turpitudines interdum etiam infignes viri delabantur. Sed cum ceciderint, non collidentur; quia Dominus (ut ait scriptura) supponit manum suam: facile ad se redeunt, et defient infirmitatem suam. Sed summa folicitudine cavendum est, ne frequentia defectionis a Deo nos indies reddat indigniores, qui allevemur. posiumus

possumus nimium timere, ne simus turpes. Caeterum illud quod tu, Francisce, ex Solomone attulisti, referendum arbitror ad casus hujus vitae, quod praesenti fortunae non In confidendum, eo quod nesciamus quid superventura pa-Certe absolute accipi vix potest, eo quod nemo nostrum non novit, aut saltem noscere debet, se esse Ergo, ut ad plenam rerum conclusionem odio dignum. tandem aliquando ventum sit, Fiducia hac, quae ex Christo est, freti, jure nobis gloriam filiorum Dei vindicamus. Quod si filii sumus tanti Regis, a quo nobis timendum est? Num quicquam est in hoc regno, quod ad illius vel nutum non contremiscat? Quid aliud nobis mors ipsa afferre potest, nisi ut, deserto hoc exilio, regni aeterni possessionem atque fructum capiamus? " Gaude igitur serio anima mea, " exulta confidenter: sed interea semper ob oculos tibi sit " tuus Christus: qui unus omnibus illis et mortis et con-" scientiarum et inferorum terroribus te liberavit, et cer-" tissima, propediemque ventura aeternae felicitatis spe " complevit. Interim cum illo generofae et laches perfer. " si gerumnosus sis et abjectus." Francisce ergo, et Demetri, nonne vobis ostendi facilem parandae tranquillitatis rationem?

FRANC. Vicisti profecto, quanquam ea magna suit, expectationem nostram: et communi bonorum omnium auctori gratias agimus, qui istam tibi facultatem tribuerit, ex qua ad nos non parum adjumenti venisse sentimus. Et sunt ista tua (ut Ovidii versum usurpem)

#### Somnia formoso candidiora die.

Verum illud dic item, quod mihi praeteriisse videris, Sitne aliqua ratio, qua instinctus ille divinus, qui fidem istam praestat, certo parari possit? Quod quidem non eo dico, quod inde velim vindicare aliquid laudis industriae nostrae;

Nn 2 fed

sed solum hoc, ut inde sequi possit, ut minus indigui nos simus, qui afficiamur tanto benesicio.

FLOR. Est sane, et ea ipsa de re cogitaveram; sed praecipiti orationis lapfu in alias fum abreptus cogitationes. est ea duplex; sed quae tamen conjuncta perpetuo permanere cupiat. Altera est, quae posita est in precibus : quibus assidue Deus pulsari amat. Petite, inquit Christus, et accipietis. Quicquid petieritis patrem in nomine meo, dabit vobis. Altera est sacrarum literarum lectio assidua. Simplex est orationis facies; sed incredibilem tum fructum, tum delicias claudit. Nemo enim unquam (dicere ausim) fuit. qui anuno perficiendi seipsum eis studiis se dediderit, qui non vel ex malo bonus, vel ex bono melior sit effectus. Et sane in hac rerum nocte, si libros illos excipias, nihil prorsus est in divinis rebus lucis: quapropter par est omnino cos ipsos omni studio atque observantia, perinde ac thefaurum aliquem incomparabilem, et conservare, et venerari. Habent (mihi crede) nescio quid arcanae et velut magicae cujusdam (si tamen ita loqui fas est) virtutis, in rapiendis in coelum, et Deum versus, animis. Et sane mihi animus est, in iisdem tabernaculum vitae collocare. Sed me hisce de rebus prolixius dicere, cum instituta brevitas, tum operae Typographicae exemplum fedulo effiagitantes prohibent.

FRANC. Quanquam jam advesperascit, adhuc tamen te non dimittemus; nisi illud prius exposueris: an, praeterito priore illo templo, liceat in editiores illas aedes ingredi? Quod si datur, cur nos eo per ambages ducere voluisti, et longos ansractus, quo compendio ire licuit?

FLOR. Plane licet, prioribus praeteritis, hoc est, citra exactam et curiosam naturae indagationem, Christianae tranquillitatis fructus illos suavissimos colligere: et pene adducor



adducor ut credam, feliciores esse, quibus hac transitione uti contingit. Verum, quia idem et naturae et religionis auctor est; et raro aliud natura, aliud sapientia (ut Juvenalis verba paulum immutem) dicit, visum est et naturae afferre praesidia: maxime cum non desint instata quaedam ingenia, quorum ambitio sit ipsa ratione (qua se falso praestare credunt) comprimenda. Quamprimum ergo petamus illum religionis portum, et cum Paulo subeamus illas Christianae pictatis aedes, quae unae veram et sempiternam praestant tranquillitatem: priores umbratile quiddam, ac imagines eiusdem habent; vel certe gradus quidam funt duntaxat, per quos ab imaginibus ad res ipsas scanditur. Et fortasse me clam vultis reprehendere, quod prolixius atque intempettive sim philosophatus. Agnosco culpam. Sed hic duo cogitate: tum eam esse rerum maiestatem, ut etiamsi ditissimus et ingenii et orationis essem, semper aliquid sit desiderandum: tum fortuitam suisse orationem, nullo sumpto prolixiore ad cogitandum spatio. Contenti itaque sitis hoc brevi responso; ne opus sit sermone hoc extremo, cum jam vela complicanda funt. novam instituere disputationem.

DEMET. Perfecisti sane tu oratione tua, ut utriusque nostrum animus sit mirifice exhilaratus. Et convenit plane, ut hacc oborta laetitia in amoenam quandam erumpat cantionem. Nescis (video) quid velim, et res a gravitate nostra alienas tibi commemorare appareo. Sed secus est. Vidi aliquando carmen quoddam tuum, quod plane ejusdem mihi visum est cum praesente disputatione argumenti: istud si attuleris, utrique nostrum satis superque factum erit.

FLOR. Tu prae amore non fatis aequus studiorum meorum judex, mihi suades, ut inscitae meae testes quamplurimos, domestico quodam praeconio colligam. Solebam cam interdum, saimi laxandi causa, ad Chelyn versus quosdam Horatianos secitare: sed cum argumenta mihi visa assamt leviora, aggressius sum ipse ad componendum in meum ipsius usum carmen, cujus sensus pabuli aliquid animo suppeditaret. Composiu, sed parum feliciter: quod praecipue illis videbitur, qui profanarum rerum admiratione capti, nullum carmen aptum existimant, si desint Thespiades, Joves, Veneres, Ledae, et fabulosa id genus Graecorum commenta. Sed ne Jupiter quidem ipse (ut in proverbio est) omnibus placet. Ergo, ut mihi tandem per vos abire liceat, asseram carmen ipsum, etsi non docrum aut cultum, certe tamen, quod multo potius est, pium.

ODE.

# O D E.

Dicolos Diftrophos, priore versu Glyconico, posteriore Asclepiadeo: ut illa Horatii,

Sic te diva potens Cypri, Sic fratres Helenae lucida fidera.

Nihil esse in hac vita requietis, praeter id, quod a sapientia, et pietate prosiciscitur.

QUID wos, ô superi bani,
Quid rerum Genium criminor amplius
Falso? Sum dubio procul
Infelix opifex ipse mihi mali.

Frustra quaerito, qui sciens Haurire ex tenebris lucem, et in borridae Mortis regno babitans miser, Vitam, vel solidas delicias moror.

Melka absynthia non dabunt,
Uwas nec tribulus: sic mala gaudia
Vitae qui sequitur brewis,
Is fructum petit ex arbore non sua.

Formavum iste decor sugax, Auri qui nitor essulget in aedibus

Altis,

Altis, stemmata regum, opes; Luxus, delicias, insuper addito:

Quicquid luminibus vides, Et quicquid manibus tangis amabile, Cuncta haec pulvis et umbra sunt, Et noctis brevis hujus mera somnia.

Quod jam praeteriit, nibil,

Est ventura voluptas cito transiens,

Mox ad praeteritum venit:

Et tu, quod nibil est, tam cupide petes?

I nunc, I miser, et levi
Vento tende plagas (quodque alius, nisi
Demens, hercule non velit)
Umbram, quae sugit, amplestere, si vales.

Nolenti quod abit tibi, Id tu linquere debes etiam volens: Et prudens ea quaerere, Nolenti nequeant quae tibi praeripi.

Quid prodest homini, rogo,

Lucrum totius orbis cum opibus suis:

Si post hoc breve temporis

Punetum, spes animae nulla relicta sit?

Quanto nunc sapientius
Is vitam instituit, qui studiis piis,
Et vita innocua sibi
Munit, cum migrat binc, ad superos viam?

Gustum

Gustum si interea cupis
Verae laetitiae, vel bona tempora,
Liber solicito metu
Componas modicus voti animum tuum.

Gyrum fi sinis egredi Hunc extra rationis, tibi quos ciet Æssus, quos strepitus parit? Ét vivés miser et turpiter inquies.

Si plenam requiem voles,
En, compendia tam difficilis vine
Dat sacrae studium crucis.
Felix est animi quem studium boc juvat.

Non bunc divitiae tenent, Curae degeneris vulgi, et amor gravis: Sed recti decus, et viris Quae magnis solet aether dare praemia.

Quas nos appetimus, velut

Commoti furiis, delicias fugit;

Sane non fecus ac cruces,

Et mentis remoras, scandere dum voltt.

Quae nos prima velut bona Miramur, penitus spernit: et omnia, Tanquam stercora, negligit: Unam quo valeat Christum adipiscier.

Quod vulgus grave judicat,
Hic perfert alacris: nec folidum putat
Ullum (ut caetera suppetant)
Huic, cui Christus abest, affore gaudium.

Oo Tantum,

Tantum, CHRISTE, crucem tuam Laetus cogitat, in qua fub imagine Mortis, conspicit abditam Et witam, et superum perpetuum decus.

Sic (quod non temere folet

Aut multis dare coelum) mel bic ex petra

Ipfa fugit, et ampliter

Duro ex faxo oleum, cum lubet, elicit.

Huic soli merito datum
Vitae tempus, et aevum placide fluit,
Clausum pedore qui tenet,
Cundoram instar et boc pondus babens, bonum.

Extra se quid enim volet
Quidquam, qui pretiosum illud, et omnium
Per dispendia quaerere
Quod solum docent, margaritum tenet?

Quantis bei mibi fluttibus

Jatiantur reliqui, saepe quibus sua

Et wota exitium afferunt,

Et curas redivivas fine termino?

Summum saepe vocat diem
Illum, degeneris qui generis timor
Est communis, et exitus
Ingratus lacrymans increpitat morat.

O nunc, o utinam furor
Hic me corripiat: fic cupiam libens
Illo pergere, quo, welim
Nolim, perbrewe post tempus tundum erit.

Praesens

Praesens avolat, altera
Instat vita: viam non aliam Pater
Ducentem buc docuit, nist
Quae cari posita est in cruce Filii.

Qui nunc luminibus queas Siccis aspicere baec impia vulnera, Auctor quorum es, et e quibus Ingrato tibi tam grata sluit salus?

Tu, qui solicitus sugis

Quod durum est, celer in mollia dissuens:

Qua communia praemia

Poscis fronte, laboris subiens nibil?

Si non tanta potes pati,
Id saltem effice, ne dissimilem sui
Prorsus cernere te queat
Is, quocum petis olim sore particeps.

Quod Phoebum propius refert
Vere lucidius dixeris: et nivis
Quae sunt alba modo, locum
Inter candida primum sibi vindicant.

Haec rursus mage dulcia
Sunt, quae mella imitantur redolentia.
Et plus illa volucria,
Quae contendere cum auris levibus queant.

Ergo dispeream, nisi
Quo Christo fueris consimilis magis,
Hoc praestantior exeas.
Is princeps decoris totius est typus.

O 9 2 . Persuasium

Persuasum quibus est ita,

Cum res dissiciles acriter opprimunt.

Hoc folamen babent pium,

Quod Christum referant boc melius modo.

Rari funt gemus boc viri, Excellens animi quos vigor eximat Ex vulgo: quia pulchra res Semper rara erit, et difficilis fimul.

Sed nobis stolidis venit
In mentem prope nunquam pietatis, et
Quod sint omnia vanitas,
Donec mors inopina impulerit sores.

Tum primum sapere incipis,

Damnans praeteritam vitam, et inania
Sero gaudia, quae quidem

Toto pettore paulo ante adamaveras.

Tum Christum pavidus vocas:
Cujus tu, incolumi dum tibi res tuae
Florerent, meminisse vix
Dignabare. Quid bic st meriti, vide.

Ifuc cum facias metu, Hunc nunquam (bonitas illius est ea) Frustra amplecteris: attamen Id multo satius, quo citius facis.

Si quavis alia studes Unda extinguere flammas sitis, aut via Piversa requiescere Quaeras: una opera omnis cum oleo perit.

FINIS.

## INDEX Rerum, et Sententiarum; nec non Auctorum, et Exemplorum laudatorum.

Bsentium cupiditas in-A grata est; ut cui non tam jucundum est multos post se, quam molestum ante se vel paucos aspicere. cxciv. 17-Acerbarum rerum perpeffionibus solida virtus paratur. clxxxvii. 24intemperantes. Axoxasor: lxxxiii. 21-Actionum bonitas. cxiii. 3 1cxiv. 14. Acutissimi bomines, unde est quod ad turpia delabuntur? xciv. 22-xcv. 6. Ακρατοι; impotentes. lxxxi. 16. Adamus, quomodo potuit ab officio recedere? xxxiii. 23-XXXiv. 11. Adversa placide toleranda. clxxv. 6-Aedes Tranquillitatis. ci. 15-29.

15—29.
—altera, infinitis partibus prioris magnificentiam fuperans, cujus speciem nulla humana facundia explicare potest. clxi. 19—Aegritudinis leniendi rationes speciales. clxxxiv. 4—Aegritudinum genus bone-

ftum folidam animi volup. tatem procreat. Ixxii. 10. Aeneas ad Didus manes. cxcix. 15— Aeneae ramus aureus. ciii. 3. Aerumnae, in iis interpretationis Candor adbibendus. clxxxiv. 4- cxcv. 5. - compensatio facienda. clxxxviii. 18 - clxxxix. 27. –funt pharmaca contra voluptatum toxica. clxxxv. z-clxxxvi. 11. -praestant ut ipsi nobis explorati simus. clxxxvi. 12-clxxxviii. 18. Aesopi Apologus de Corvo. CXXXIX. 22-–Canis. CXX. 30. –Graculus. clxv. 10. Aetas tenera curanda. cvii. 19-cviii. 30. Affectus, quid sint? xxv. 5-fin. quomodo Deo conveniant! xxvii. 10 --xxviii. 11. et Angelis? xxviii. 11eorum Natura, Causae, Sedes, et Distinctiones. xx. 24-xlvii. 8. -Causae et varietates. xxxiv. 16-xxxv. 20.

> -Sedes. xl. 9—xliii. 15. -Diffinatio

–Distinctio et Recensio Agis, Laconum Regis, di---- xlvii. 3. --- 9 ualitas : en moderandi, an funditus tollendi fint ?-- lxxii. 18. --- Netessarii sunt. xliii. 10-13. lii. 23-fin. Afectus, nonmulii laudabiles. LEVI. 25----An omnes morbi sunt ? liii. 24—lvi. 19. -qui sequentur confilia non adeo Judicii puritati officiunt quam qui antegrediuntur. lx. 31-fin. et lxiv. 3----in iis sedandis momentum omne tranquillitatis positum est. xx. 8-—de iis compescendis et moderandis; Generalis Medicina. lxxii. 23-XCix. 21. -ex Amore omaes oriuntur. lxxiv. 8. binc, Amorem qui direxerit, reliquos omnes facile moderabit. lxxiv. 4-Affectus animalis cum abest, major est officii puritas. lx. 7. et lxii. 28—lxiii. 18, --- omnis fordidus ad turpem et miseram adigit servitutem. ccxxxv. 6-34. Afflatus Divini vis. xvi. 32. -quo erigit Animos noftros ad se tum agnoscendum, tum amandum. cclaxi. 12,16—cclaxii. 4. Agelilaus laudatur. exviii. 18. ejus distum de Animi

vigore, lavii. 20.

Elum generosum. ccxxxi. 24---Aglaus Pfophidius senex mortalium felicissimus. cexxvi. Agnitio Dei. celxviii. 5-Agnitio sai, et Animi demisfio. cclxiii. 28—cclxy. 18. Alexander M. et Diogenes. ccxxxiv. 10-et Philippus Medicus. cxcii. 2 --–ejus *lacbrymae*. cxliii. 17-Altitudo Divinorum consiliorum. ccxvii. 30-Ambrosius laudatur. ccx. 7. Amor adversus Deum potins fuadendus, quam Timor. cdxxx. 26-clxxxi. 13. —caecus nostri nobis imponit. CXXXIV. 32-CXXXVI. -semper honestus erit, si mullus in Judicio sit Error. lxxxii. 2—12. ---- sui-ipfius, rectus.clxxx. 12--ex eo omnes affectus oriuntur. lxxiv. 8----in eo Oculi duces. Kcv. Amorem qui direxerit, reliquos affectus facile mode-

Angelus

et languido.

rabit. lxxiv. 4-

plerumque

clxix. 25.

Amore quodam perficiendi sui

Anaxagoras laudatur. cl. 1.

cviii. 30--cix. 19.

omnes tenentur; sed caeco

### INDEX.

Angelus Politianus laudatur. vii. 10---Angeli, quomodo illis affettus conveniant? XXVIII. II. —qui potnere peccare? bxvi. 6-18. lxxxv. 21lxxxvi. 30. Animalis appetitus in bomine victoria, unde oriatur? xxix. 14--- xxxiii. 3. quomodo ei medendum?—18. Animalium instinctus. ceiv. –perniciofifimus im**probus** Homo. cclvi. 26-Animus incorporeus. ccxxi. ....immortalis. ccxix. 27 -ccxxiii. fin. —in corpus iterum detrudendus. cci. 6-Animus aeger. CXXV. 7. ignobilis. clxxxvi. 8--vere magnus accipit offensiones in meliorem partem. CECil. 1-–adsuefaciendus ut se abducat ad cogitationem rei amabilis vehementem. ecviii. 3. A. nocendi, praetereundus. clxxxii.3— Animi bona. cxiii. 3-vera. CXX. 12-CXXII. 10. corum praestantia. 10-21. amitti non possut. cxxviii. 14-CKXIX. 2. quaerenses frustrari non possunt. cliv. 24--- 30. -excellentis eft, suavitates vulgares aliis permit-

tere, bonestum sibi reser-

vare. clxxix. 1--

Animi Inflatio pacem Societatis humanae conturbat. clv. 20--- 30. ad omne iniuriae genus impellit. 33nos ipfos laedit. clviii. 20-ex ignorantia sui nascitur. clvi. a. et clix. 1--pulchritudo. xcvi. 4----vigor, ex ignoratione profettus, non est laudabilis. claxii. 17. et claxiii. 23. –vires dura firmant. deliciae frangunt. clxxvii. 2--Animum non expleveris externis bonis. cxlii. 25cxliv. 11. Animis officit Fortunae indulgentia. cxxxviii. 10-Antifitum Religionis fastus et luxus. iii. 20. cvi. 33. exxxiv. 1-clxxix. 31clxxxviii. 1. Antonius Cleopatram confolatur. clxxxix. 22-Azadea Stoicorum. 1. 24-Apologia pro ea. lvi. 28--lxvi. 25. Appetit nemo quicquam, nist quod bonum ei apparet. lxxvii. 1—lxxviii. 4. Appetitio immortalitatis, natura insita, non supervacua. ccxx. 26-ccxxi. Appetitus animalis in homine victoria, unde oriatur? XXIX. 14-XXXIII. 3. 900modo ei medendum ?--- 18. · Arcanae Divini confilii rationes clavii.25-et ccavi.

Archimedes

30-

Archimedes landatur. ccix. Aria et Paetus. clauix. 11. Aristippi generosum responsum, de compensatione. claxxix. 18. —et Aeschipis simultas definit. exci. 3-Aristoteles laudatur. xxiv. ą, xxxv. 5. xxxvi. 18. xxxvii. 13. xli. 17. xliii. 23. xlvi. 7. xlix. 14, 20. liii. 6. lvi. 10. lviii. 32. lix. 12. lx. 13. lxxv. 19. lxxxi. 16. lxxxii. 18. lxxxiii. 21. lxxxix. 8. xci. 17. xcii. 34. exv. 6. cxlix. 16. clxxii. 10. ccvi. 34. ccix. 6. ecxxii. 15, 19, 26. cexliv. 5. cexlvi. 33. cclvi. 25. -quare iuventutem. Moralis philosophiae studio aberceat? xxxviii. 23----- quare de Animi immortalitate anceps? ccxx. 7. Arrianus laudatur. lxxi. 11. Arrogantia quorundam indo-Eta ccxxiii. 2-et demens. Ars Tranquillitatem acquirendi. x. z. et xii. 25. eius difficultas minuenda. xii. 26-XV. 4. Ascanii generofa indoles. clxxxvi. 25. Ab Asperis natura refugit. clxvii. 10-Alluefactionis, quae vires capaces? ccxliii. 23-ccxliv.

18.

Auttores legendi. cculiu. 17-ccli. 2. Augustinus laudatur. 1. cxcvii. 25. LL. de Civ. Dei. ccl. 7. Avicenna Arabs laudatur? ccix. 16. Aurum verum. cxxii. 21-34. Auxilia conquirenda, quibus aspera lenire valeamus. clxvii. 12-B Beati ut simus, in nobis situm eft. ccxxv. 12. et eckxviii. 6—et 26— Beatus solus qui se beatum iudicat. ccxxvi. 18.-Beatitudinis internae et externae comparatio.ccxxxiii. I-CCXXXV. 5. Bellum secum gerendum.cclv. Beneficia praeterita perpendenda. clxxxviil. 29-futura etiam apponenda. clxxxix. s-Beneficium Christi magnum es illustre. cclxxviii. 28. Biantis dictum, de bona Conscientia. ccxxxiv. 28. Boëtius laudatur. xxi. r. Bonorum et Malorum agnitia necesfaria. cxi. 28 -- cxii. 7. Divisiones variae. ib. 8\_ de iis sententia Stoicorum. cxiii. 9-Peripateticorum. Bona, Utilia; cxii. 10. Fortunae, externa. 32-Corporis. 35. aliena. caxix. 32-Atrae bilis vis. ceviii. 33-Animi. cxiji. 3. nostra.

CXXX.

CXXX. 2. libera. 3. vera. CXX. 12-CXXII. 10. praestantia-21. conf. cxiv. 10-14. ad Deum referenda. cxxvi.17-cxxviii. a. amitti non poffunt. cxxviii.14-cxxix. 2. fastidium sui afferre non posfunt. ccxxvii. 22 - ea quaerentes frustrari non po/[unt. cliv. 24-30. Bona externa; exilia. cxiv. 14-Caduca. cxiv. 20cxvi. 14. posessoros non reddunt; quin potius corrumpunt. cxvi. 14cxvii. 8. speciatim expenduntur. cxvii. 8-cxx. 12. Bona vera: certamen de iis ad pacem ducit. clxxx.17-in Bona, potius quam in mala, intueri debemus. clxxxviii. num pravi fiant. cxxviii. 18. de Bonorum Operum merito. cclxv. 24—cclxvii. fin. Bonitas Rerum. cxiii. 27-–Actionum. exiii. 31— CXIV. 14. Bonitatis magna pars est, toto pectore velle se fieri bonum. cix. 19-28. Bonum, faltem apparens, o. mnes appetunt. lxxvii. ı —lxxviii. 4. Bonvisius (Ant.) laudatur. clxv. 28---Bracmanum fortitudo. cciii.

15.

Briami 1(Fr.) dictum, de Gul. Picringo. lxxvi. 1-Britanniae res, Auftoris temporibus. ii. 14. Byzantini Tyranni possessiones. ccxxix. 9- is non contentus sua sorte. 14-.

C Caecus nostri Amor nobis imponit. CXXXIV. cxxxvi. 5. Caelestis eruditionis necessitas. cclxii. 8. Caelibum Sodalitates. ccxv. –Vota. ib. 13– Car. Caesaris dictum Venetis. cxlvii. 29. Canii Julii contemptus mortis. ccii. 7-Canis, qui non fert praedae participem. cclii. 24-Candor Animi. cxxxvi. 16-33. —Interpretationis, in aerumnis. clxxxiv.4-cxcv. Candore utendum adversus homines, cum injuriosi funt. clxxxix. 27. Carneades notatur. clxxii. Cato Censorius laudatur. CXXXII. 13. Catonis Uticensis fortitudo. cciii. 2. mores. cxlv. 8. cli. 5. responsum ad Labienum, de Ammonis Oraculo. ccxxxvi. 16.

Pр

Catuli

Catuli Lycurgi. xxxvii. 32—xxxviii. to. Catullus hudatur. cviii. 2— Cavendum a feipfo potissimum, quare? ccli. 6—

cclvi. 31.

Certamen de veris bonis ad pacem ducit. clxxx. 17— Certi quomodo reddamar, de vera Tranquillitate per Chriftum obtinenda? cclxx. 7—cclxxxiii. 22.

Certi de falute aeterna, quomodo reddi possimus? cclxxix. 9—cclxxxii. 12.

Cerous aut Lepus, in periculis terga dantes. celii.

Christi Imago Voluseno conspesta. celxviii. 14. Inscriptiones super Caput, et ad Pedes. ib.

— Laudes. cclxix. 2—30.
— Dostrinam ex Deo esse, certo constat. cclxxi. 9—cclxxix. 8. ex esse vita; cclxxiii. 6—cclxxiv. 3.
Dostrina; de praeceptis Vitae, cclxxiv. 9— de bonorum finibus, 16— de Mysteriis ad humanae Salutis conssilium pertinentibus. 21— Miraculis.

cclxxv. 34— Christus nos gratos efficit adversus Deum. cclxxvi. 28—cclxxix. 4. hoc benesicium magnum et illustre. clxxviii. 28—

Christo, non suis meritis, nitendum. celxvii. 19. Christi similitudo, in acrum-

Thristi similitudo, in acrumnis to'erandis. cciii. 32.

Christianae Religionis laus.

Christianorum veterum patientia. cciii. 10. Tecla

Virgo. 25.

Cicero laudatur. xiii. 5. xviii. 16, 24. xx. 12. xxxii. 28. xxxv. 16. xxxvi. 9. xlv. 2. lxiii. 8. lxiv. 13. xcvi. 34. civ. 17, 28. CV. 23. CVIII. 32. CXV. 5. CXVII. 4. CXXII. 16. cxlii. 33. cli. 9. cliii. 10. clxix. 25. clxxiii. 17. clxxiv. 35. clxxix. 26. clxxxiii. 23. excviii. 18. ccxxiii. 34. ccxxxv. 19. cclxxvi. 29, 34. *fex*tentiae Stoicorum de Affeltibus favet. 1. 2-24. Coactio nulla in Electione.

xc. 15—
Cogitationes vanae depinguntur. celiv. 3—33.

Cogitationum celerrimus eft difeursus. lxxxii. 16.

Columnarum, quibus Porticus
Acdis Tranquillitatis nitebatur, Inferiptiones Graecae.
ciii. 19. cxi. 20. cxxix.
25. cxxxii. 3. clv. 13.
clxvii. 1. ccxxiv. 27.
ccxxix. 8.

Columnae duae Alterae Aedis, cum inscriptionibus. —cclxiii: 15.

Compensatio, in aerumnis, facienda. clxxxviii. r8 clxxxix. 27.

Comperendinatio, inepta, turpis, periculofa. cix. 30— Communis, omnium bominum, Perfona. cvi. 16—cvii. 19.

Concentum

Concentum abfolutum omnis bujus orbis, folus Auctor intelligit. ccxix. 5. Conditio, qua nati fumus, difpicienda. clxvii. 17,32—

clxxiv. 2.

Conscientia alicujus rei praeclarae. exxxvi. 7. quam laeta sit, et pulcbra. ccxxxv. 34— ccxxxvii.

Consuctudinis vis. xv. 15. et xxxvi. 16—xxxvii. 10. illustratur in Nautis Vinaflis, Gladiatoribus, Venatoribus, Feris, Saxis et Ferro; Thebanis. ccxxxxi. 26—ccxli. 14.

Contemptus Mortis laudalilis. excix. 31—cc. 14. non protinus a Natura. 15—

— voluptatum. ccx. 1. ccxv. fin.

Conversatio utilis. ccxlvi. 31—ccxlviii. 30.

Couvictores probi deligendi.

Corpus male gratum Animi domicilium. exeviii. 20 exeix. 28.

Corporis bona. cxii. 35 reviviscentis diversa natura. cci. 11—

Crates laudatur. cxvii. 2. Crechthoni (Al.) ingeniofum responsum Jacobo Scotorum Regi. cxcii. 26—

Cupiditatum omnium domandorum fundamentum positum est in indubitata et vehementi persuasione de Honessi specie et praessiontia. XCV. 30—XCix. 21. M. Curii. et T. Coruncani votum de Samnitibus. claxix. a.s.

#### D

David, Hieros: Rex, laudatur. cxv. 27. clx. 5. clxxxii. 22.

Deformitatem contegere, natura docet. cxlvii. 7—

in Delettu eo minus intervenit erroris, quo minus affuerit perturbationum. lx. 5—lxii,27.

Delphicum Oraculum de Aglao Psophidio sene. ccxxvi.

12.

Demens quorundam arrogantia. ccxxiii. 15—

Democritus laudatur. ci.

Demosthenes laudatur. ccxl. 27. ccxlvi. 8.

DEUS, ipfa pulchritudo et bonitas: ccviii. 11. quomodo illi affectus conveniant? xxviii. 10—xxviiii. 11. hujus orbis, et mundi totius Architectus. ccxviii. 30—folus intelligit concentum abfolutum omnis bujus orbis. ccxix. 5.

Deus, omnibus extinctis, ut rursus sint, dare potest. cennii. 29.

Deum orbem bunc negligere; quidam ftatuerunt. ccxvii.

ex Deo omnia profetta. clix.

Deo Jaus omnis tribuenda, clxv. 13— et ccxxxvjii. 14—

P p 2 Diagoras

### INDEX.

Diagoras notatur. ccxvi. 4. Dialogi. Occasio. i-vi. Prolusio. v. 20-xvii. Argumentum traftandum proponitur.xvii. 27 - Concluflo cum Carmine. cclxxxv--Diogenes laudatur. vii. 33. cxlix. 30. cxcii. ccxlii. 2. Diog. Laërt. laudatur. cii. Divina Munera agnoscenda, et magni faciunda. CCXXXVIII. 14 Divinitus immista omnia. clxxxii. 19. Divinorum confiliorum altitudo. ccxvii. 30-arcanae rationes. clxvii. 25et ccxvi. 30-Divites non vere felices. ccxxviii. 8. Doctrina Stoicorum de affe-Aibus xlvii. 4-Peripateticorum, l. 2-Dolia bina in Jovis limine, clxxi. 13. Dolor omnis vel longus, vel brevis. excv. 18- ejus depellendi rationes. CXCV. 6-ccix. fin. eum minuit animi secessio, vel peregrinatio. cevi. 3-ccix. 31. Dura Animi vires firmant, Deliciae frangunt. clxxvii. Dux itineris, et precator ad Deum, nobis opus est. cclxviii. 6-14.

E Ebrietas ficca cavenda. lxxxv. Echinus pisciculus. ccx. 6.

Ecclesiae, de Christiano dogmate, consensus cchxii.

4—17.

Educationis momentum.

xxxvii. 31. exemplum Lycurgi. 32— ca quamprimum curanda. xxxviii.

11—22. in ca Parentum
cura. xxxix. 27—xl. 8.
publica cura. cvii. 19—
cviii. 30. liber Plutarchi
de ca laudatur. xxxix 27.
in Electione nulla coactio.
xc. 15.

Epictetus laudatur. xciv. 18. clxxvii. 22— cxciii. 21. ejus dictum pulchrum, de fludiorum fructu. ccxlii. 31— Enchiridii loci illuftrantur. Cap. 1, 6, 7. lxxi. 10—C. 34. lxxvii. 24—C. 3, 15. cxxx. 7—fin. C. 32. cxxxii. 21. C. 11. cxxxv. 26. C. 58. cxl. 9—C. 23. clxxv. 29—Epicurus iple exiguo conten-

tus. ccxxvi. 6—
malorum praemeditationem damnavit. clxxii.

1 — et clxxiii. 20.

Epicureorum difciplina delicata. lxix. 31. mollis
oratio. ccxi. 30. Sententia de finc, confutatur.
ccx. 25—ccxi. 3.

Erasmi Roterodami censura.
ccl. 8—15.

Error in judicio cavendus. lxxxii. 2—12.

--- prius cadit in rationem, quam in voluntatem.lxxix.

Erreris

Erroris in delettu hoc minus intervenit, quo minus affuerit perturbationum. lx. 5—lxii. 27.

5—lxii. 27. Eruditionis pensum aliquod

exigere. ccxlv. 13-24. Esaias Vates laudatur. cxv. 27. cclxiii. 10. cclxix. 15.

Ethnicorum excelfus animus, unde? cciv. 13—

Enripides laudatur. clxix. 18. ccxliv. 24-29.

Eustratiuslaudatur.xxxix.12
cum Exceptione externa appetenda. cxlv. 22—cxlvi.

Excusationes pro peccato pulchre delineantur. lxxxvii.

3-33

Exercitatio. ccxxxix. 8—ccxlvi. 30. ejus frustus. ccxliv. 21—ccxlv. 12. et ccxlvi. 29. quotidiana. ccxlv. 12—

Expetenda aliorum gratia.

cxii. 5. propter feipfa. 12.

Externa bona. cxii. 32—

alieni juris funt. cxxix.

32— mutuo accepta, qua
vifum est bora, et quomodo libet, a Domino repetenda. cxxx. 25— celerrime auferuntur. cxli. 20.

—cxlii. 25. iis non expleveris Animum—cxliv. 11.
ad vitae tutelam necessa
ria—16. modice appetenda—cxlv. 22. et cum ex-

Externa magnopere quaerere, inopis et mendici Animi

ceptione-cxlvi. 7.

documentum. cxlvii. 7—cl. 28.

F

Fabula haec vita eft. clxxv.

Facultates bominis. xx

II—XXV. 5.
Fastidio sui laborat omnis
stultitia. ccxxvii. 16—
bona interna afferre non

possunt. 22— Felices, Divites non sunt.

Felices, Divites non . ccaxviii. 8.

---esse, in nobis situm est. ccxxv. 12— et ccxxviii. 6— et 26—

Felicitatis internae, et externae comparatio. CCXXXIII.1.

--ccxxxv. 5.

Felicitas vitae futurae. cxcvii. 27—cxcviii. 20. Ferae truculentiffmae intra nos concluduntur. ccli— 22—ccliii. 12. ccliv. 33-4

33—ccliii. 12. ccliv. 33-4
Fides vera in Christum, an
cum turpi aliquo proposito posit esse conjunta s
cclxxxii. 13—

Fiducia ex operibus deponen=

Finis, non fuavitas fed res fuaves. ccxi. 4-28. de ea, sententia Epicureorum ccx. 25. Stoicorum, Peripateticorum, Hieronymi, et Diodori, ccxi. 33-

Formarum venustas. cexiii.

Formosi, quando sumus?

**Fortitudinis** 

Fortitudinis laus non tollitur Animi secessione. ccvi. 14. Portuna caeca. cxlii. 10-Fortunae bona. exii. 32-–inconstantia. cxli. 28– —indulgentia Animis officit. cxxxviii. 10-– telis omnibus vita baec est exposita. clxvii. ult. Frustrari non possunt quaerentes Animi bona. cliv. 24-30. vitae felicitas. Futurac cxcvii. 27-cxcviii. 20. Futuri incommodi meditatiome Animus excitatur ad comparanda praesidia. clxxiii. 8-Galenus laudatur. xxxiv. 28. lxxiii. 20. Gallorum contemptus mortis. cciii. 11. Genera rerum varia. xxi. 5-xxii. 10. Germani bospites dicunt, quaere aliud diversorium. clxxvi. 17. Gloria omnis uni Deo debetur. clxv. 13-25. / —sequitur fugientes, sequentes fugit. clxiv. 27-Gloriae maxime propria materia. cxxxvi. 5-Gloriam non confectari, Virtutis est. clxiv. 29. Gradatim progreditur natura; ab imis ad summa, et contra a fummis ad ima, ccxxi. 33--ccxxii. 31. Gratis nemo peccat. Ixxviii.

s—lxxix. 11.

18-Gratias quantas Deo debemus. celxxvii. s--celxxviii. Gregor. Naz. landatur. cxv. 18. in Gustatu et Tastu, unde maxime peccatur? ccxii. 10-- corum sensum functiones maxime communes, quare. ib. 16-Gyges Rex. ccxxvi. 9н Heraclitus laudatur. ccxix. TO. Hercules, de eo versus Senecae clxxxiv. 13-Herodotus landatur, cxli. Heroica Virtus. cciv. 27. Hesiodus laudatur. xiii. 6. XV. 23. XVI. 12. CXI. 2. caliv. 28. ccaiv. 16, 20. zavõõpa. ib. Homerus laudatur. xlix. 29. lvi. 23. lxxiii. 19. cxv. 23. CXVII. 17. CXIX. 14. CXXXV. 11. cxli. 16. cxliv. 24. cxlv. 25. clxi. 11. clxxi. 10. Homo Animal biforme, cciv. 28. minor quidam mundus. xxii. 11. ejus natura et facultates—xxv.5. Homo hic debitam naturae fuae dignitatem non affequitur; est ergo alius aliquis locus, ubi absolvendus sit. ccxix. 21-Homo improbus perniciosissi-Gratus Animus. clix. 27mus animantium. cclvi. 26. Hominis

----adversus Doum. cclxxvi.

## INDÉX.

Hominis praestantia omnis est ex Animo. ecxxvi. 23. Homines acutissimi, unde est quod ad turpia delabuntur? xciv. 22-xcv. 6. Homines non, nist perturbati, nocent. claxxi. 16-Homines inter, et bruta immenfum intervallum. ccxxi. 18--Honestum folum bonum, statuunt Stoici. Cxiii. 9 --–sibi reservare, suavitates vulgures aliis permittere, excellentis est Anima. clxxix. 1-Hone/tum genus aegritudinum folidam animi voluptatem procreat. lxxii. 10. Honesti species et praestantia incomparabilis. xcv. 30xcix. 20. Hônesta propier se amanda. lxviii. 17-lxx. 2. Honestorum consiliorum naufragium nunquam luctuesum. cliii. 19-Honestis studiis naturae pravitatem corrigi. xxxvi. 7 ---Honestatis persona naturalis, et omnium bominum commanis. cvi. 16-cvii. 19. Horatius laudatur. xxxiv. 32, xxxviii. 15. lxx. 26. xcii. 10. c. 18. cvii. 34. CXXXIV. 16. CXXXVIII. 14. extv. 20. cxc. 3, 15. ejus de beatitudine sententia. CCXXV. #5-Hyenae. ccliu. 7.

I Jactatio sui occulta. clxii.

10-clxili. 7. Idiota, si caelestium amore capitur, Theologus egregius est. cexliii. 10. Ignorantia varia: Juris; pervicax et affectata, supina; Falti. lxxx. 4-34. Ignorantia sui Animi instationem parit. clvi. 4. et clix. Imago Christi Voluseno conspecta. cclxviii. 14ad Imitanda prava proni sumus. ccxlvii. 20-Immortalitas Animi. cexix. 27 - ccxxiii. fin. ejus appetitio, a natura insita, non supervacua. 26—ejus certam spem nobis non dat lumen naturae. cclix. 1—cclx. 16. Impostura nulla est, in Virtutis difficultate minuenda. xv. 5-Indosta quorundam arrezantia. ccxxiii. 2---Indorum fortitudo. cciii. 7-Inflatio Animi, pacem Societatis humanae conturbat. cly. 20-30. ad omne injuriarum genus impellit. 33-nos ipjos laedit. clviii. 20. ex ignorantia fui nascitur. clvi. 4. clin. 1-Ingenia post aliquod tempus se oftendunt. CXXVIII. 29--Ingenii pravitas, quo maxime se efferat, videndum. ech. 13-Ingeniorum magna varietas. CCV. I-Ingratus Animus, ex absen-

tium

tium cupiditate oritur. exciv. 17-Ingratum fi dixeris, cuntta maledicta dixeris. cclxxvii. Injuriae omnis generis ab animi inflatione proveniunt. clv. 33-Injuriae ab bominibus, aequo animo tolerandae. clxxxi. y .... in iis candore utendum. clxxxix. 27 majores saepe videntur. quam funt. exci. 13-Inopis animi documentum eft, externa magnopere quaerere. cxlvii. 18-cl. 28. Inopinatum sit nibil. ccxlv. 25-ccxlvi. 12. Insitae Virtutum notiones. xciii. 23-Instinctus animalium. xxii. 27, 28. XXIV. 17-29. cciv. 31-—Divini spiritus. ccv. 28 - quomodo parandus? cclxxxiii. 30—cclxxxiv. 21. Joannes Grammaticus laudatur. lx. 24. Tobus laudatur. cxv. 26. Iracundia efficit ut injuriae majores videantur quam fint. exci. 13-Mocrates laudatur. xciii.12. Judicium corrumpit perturbatio. lxxxi. 3- error in eo cavendus. lxxxviii. 2-12. ejus puritati non adeo officiunt Affectus qui sequuntur consilia, quam qui

antegrediuntur. Ix. 31fin. et lxiv. 3. Iulianus Defector. cclxxii. 24--Juvenalis laudatur. xiv. 8. xxxv. 19. lxxxiii. 20. CXV. 14. CXXXV. 20. CXXXVII. 25. CXXXVIII. 3. cxlii. 1. cxliii. 23. Juventutem quare Aristoteles a Moralis Philosophiae studio abercet? XXXVIII. **23**---Paul. Lacifa laudatur. iii. 12. Laconum pueri flagris se offerunt. clauxvii. 21. Lacditur nemo, nist a seipso. clauxii. 14-et celi. 8cclii. 34. Laus. cxviii. 4-33. ----omnis Divinorum munerum Deo tribuenda. CCXXXVIII. 14-Laudibus bomines lucrifacias. clxi. 5-13. de Laude et Virtute fabula. clxvi. 16-33. Laudandi qui se, studiorum utilium gratia, a turba removent. cli. 24-clii. 10. Leo, ad ultionem paratus, intra nos. cclii. 16-Animi. cxxix. Libertas 16<u>—21</u>. S. Literarum propria laus. ccl. 22-29. sunt assidue

Lucem

legendae. cclxxxiv. 9-

g. cli. 4. ccxxxvi. 16.

Lucanus laudatur. cxlv. 1,

2 I .

Vitaern reformidat quorundam vitae ratio. clii. 10—33. Lucianus laudatur. x. 17: Lucretius laudatur. ccxiv.6. Lupus cupiditatis, intra nos cclii. 11. Lutherani laudattur. ccl. 34— Lycurgi catuli.xxxvii.32 xxxviii. 10.

M Maculis suis nulla Philosophorum fecta carnit. lvii. 1. Malitiose peccare, qui censentur. lxxxii. 32, malitiofi inexcufabiles. Ixxxiv. 11lkxkv. 3. Malum, quaterus malum elt. nunquam eligitur. lxxix. 16-Marii patientia. ceiii. 1. Martialis laudatur.lxij. 4.cx. 5. clxxix. 16, ccxvii. 7, P. Martyr laudatur. iii, 13. Medea. lxxvi. 1. lxxxi. 11. Medicina generalis Affectuum. lxxii. 23-xcix. 21. Medicus quisque sibi, in Ani; mi morbis. lxxii. 32ed Mediotritatem perpetuo collineandum. lvii. 28-Medium illud, punctum est. facile transiliendum. ib. 32-Menander *laudatur*.clxxi. o. Menedemus Terentianus .lxv. 14.

Mendici animi docamentum est, externa magnopere quaerere. cxlvii. 18—cl. 28. Mendicitas baec simultatum

Mendicitas haec simultatum causa. cl. 10—18. de Mercedis spe. cclavii.

Mercedis fpe. ccixvii.

de Merito bonorum operuni.
cclxv. 24—cclxvii. ult.
non suis Operibus, sed Christo, nitendum. cclxvii. 19.
Micyllus cerdo iratus gallo
suo. clxxxv. 34—
Moderatio magna qdhibenda
in Vituperando. clvii. 30—
Modessiae ratio. clxii. 13.
clxii. 14. clxiii. 17. clxiv.
20. respersa per onne officiorum genus. cxxxvi. 13—
16.

16,
Medice appetenda externa.
cxliv. 16—cxlv. 22.
Mora nulla interponenda, in
fui perficiendi Studio.cxi. 6.
Moralis Philosophiae munus.
x. 5— ad omues homines
pertinet. 20— quare ab ejus studio juventutem aberceat Aristoteles? xxxviii.
23—

in Morbis animi quifque fibi
Medicus. luxii. 32—
Mors contemunda. cucv.
18—cciv. 5, est Animi
ex corpore discessio, cucv.
33—malum nou est. ib.
Mortis timor, vel odium vitam injucundam reddit.
cucvii. 7—
Morte duo magna mala depo-

Morte duo magna mala depanimus; peccatum, et infcitiam futurae vitae. cci. 31—ccii. 33.

Moschus laudatur, cxxxix.8. Mundi totius Architectus et moderator Deus. ccxviii.

Mundum bunc omnem Providentia regi.clxvii. 20 et clxxiv. 2—

Q q Munera

Munera divina agnoscenda et magni faciunda. comxxviii. 14a Musica, ad vitam, similitudo, claxi. 6. Mutii Scaevolae fortitudo. cciii. I. Nati sumus non solis nobis. ch. 1 --Natura nemini noverca. xciii. 21. progreditur gradatim, ab imis ad fumma, et contra a summis ad ima. ccxxi. 33-ccxxii. 31. ab asperis refugit. chavit. 10-in animis nostris virtutum notiones confignavit. xciii. 19-xciv. 10. nos φιλοκαλύς finxit. xcv. 31. Natura et facultates hominis.

xxii. 11—xxv. 5. Natura nostra exploranda.civ. 23-CV. 23.

Naturae beneficium, an Virtus fit? xciii. 4-

-pravitatem honestis fludiis corrigi. xxxvi. 7exemplum Socratis. ib. 8-.Natura ad boc ferimur ut deformitatem contegamus. cxlvii. 7-

Naturalium virium defettus, ad Tranquillitatem obtinendam.cclvii. 2 3-cclxii. 9. ejus ratio. cclxii.10.

Naufragium bonestorum confiliorum nunquam luctuosum. cliji. 19-

Nimietas nunquam vitio vacat. clxiii. 16.

Neronisquinquennium.cxxviii

Nicetae martyris contemptae

voluptatis exemplam.ccxiv

Nicias pictor laudatur. ccix. 15.

Nobilitas cxviii.4—33. vera. cxxiv. 1-17.

Notiones virtutum in animis confignatae. xciii. 19--xciv. 10.

Occulta jaffatio sui. clxii.

Ochinus (Bernard) laudatur. iii. 9.

Oculi funt in amore duces. MCV. 33.

Offensiones in meliorem partem accipit magnus Animus. excii, 1—

Jo. Ogilvius laudatur.c. 13--Opinionum prima debet effe cura. lxxv. 25.

Ovidius laudatur. lxxvi. 3. lxxxi. 12. cxlv. 32. ccxl. 9. cclxxxiii. 27.

Gul. Pagetus Anglorum Regis Legatus, laudatur. ccl. 15-21.

Parentum, in educandis liberis, cura.xxxix.27—xl.8. S. Paulus laudatur. xvi.21. lii. 14. luxxvi. 16. clix. 20. clxxvii. 26. cxc. 27. cci. 16. ccxxiv. 8. cclxxi. 34. cclxxx. 2. ejus Majestas, et insignis Oratio. cclxi. 3 - cclxv. 18. cclxix. 2-

Pavo gloriosus. cclii. 21-Peccare, quomodo Adamus potuit? xxxiii. 23-xxxiv. 12-Peccare Peccare, qui potuere Angeli? lxxvi. 6— 18. lxxxv. 31—lxxxvi. 30.

--- malitiose qui dicuntur?

Peccat nemo gratis. lxxviii.

Peccandi excufationes pulchre delineantur. lxxxvii. 3— 33.

Pensum aliquod eruditionis exigere. ccxlv. 13-24.

Perficiendi sui amore quodam omnes tenentur. cviii. 30-

cix. 19.

Peregrinatio animi plurimum facit ad dolorem minuendum. ccvi. 3—ccix. 31. explicatur. ccvi. 23—

Peripateticorum de Bono sententia. cxiii. 15—

Personarum distinctiones variae: duabus nos indutos esse, &c. cv. 22—cvi. 16.
Personae, non res, nos terrent. cxcvi. 20—cxcvii. 2.

Persuasio indubitata et vehemens, de honesti specie et praestautia. xcv.30 - xcix.

Perturbatio Judicium corrum.
pit. lxxxi. 3 ---

Perturbationis quo minus affuerit, boc minus erroris in delectu intervenit. lx. 23—lxii. 27.

Perturbationum impetum potest ratio comprimere. Ivi.

Phacdria, apud Terentium. lxxxi. 6.

Phrynis techna qua Praxitelem decepit. ccliii. 18-31. Philosophandum promiscue est omnibus. ccxli. 15—
Philosophi veri qui? ccxli.
25—ccxliii. 23.

25—ccx1111. 23. Philosophorum factio nulla suis

caruit maculis. lvii. 1— Pindarus laudatur. lii. 32. cxv. 30.

Placere sibi, qui dicuntur.

ccxxxviii. 6.

Plaga fit gravior ex inopina-

to. clxxii. 34—

Plato laudatur. xxii. 11.
xxix. 24, 31. xxxv. 5.
xxxviii. 11. xxxix. 28.
cxx. 24. cxxii. 23. cxliv.
28. ccxix. 10. locus in
Phaedro explicatur.lxxvii.
12.

Pleuritis morbus, fimilitudo ab eo. lxxiii. 30---

Plinius avunculus laudatur. viii. 4. excili. 29. eevi. 24. eexxvi. 10. eexl. 11. notatur. eexix. 29.

Plotinus laudatur. li. 11. quatuor Virtutum ordines confituit. ib.

Plutarchus laudatur. vii. 25. xlviii. 12. lv. 24. lxxx. 22. cxxiii. 21. cxli. 25. cxliv. 8. cliii. 8. clxix. 10. clxxi. 8. clxxxiii. 20. ccxli. 9. ccxlvii. 4. ejut liber de liberis educandis. xxxix. 27. fimilitudo egregia, de efferatis motibus compescendis. ciii. 11.

Paetus et Aria. clxxix. 11. Porphyrius laudatur. li. 30. Porticus Aedis Tranquillitatis, 8 Columnis nitens. cii. 28.

Potentia vera. cxxii. 33-

Qq2 Prag-

Praeceptiones omnes, whus nift adbibeatur, funt supervacanae. ccxxxix. 8-Praescationes Speciales ad Tranquillitatem animi obtineudom. xcix. 21-cclvii. 19. corum efficacia. cclvil. Pracclarae res quae ad animum pertinent, exxxvi. 5-12. Prava, quomodo Voluntas dicatur? lxxix. 12-Pravites ingenii, quo maxime se efferat, videndum. cclv. 13-Pravitatem naturae bonestis Studiis corrigi. xxxvi. 7--Preces ad Deum. cclxxxiv. 6. Principiis obsta. ccxlvi. 14-Principis aedes fubiens Rusticui, cexviii. 4-Principum Christianorum discordia. ccuxix.ult-et Studia. ccxxxi. 10-Probi convictores deligendi. ccklvi. 31-ccalviii. 24. Providentia Mundum hunc regi.clavii. 20-et claxiv. 2- ad fingula particulatim fe profert. clxxiv. 12- fin. Ptolemaei, Lagi filii, medefia. clx. 20-Pudor generosus.cxlviii.2 t -Pugnantia Vota. cxxxix. 19-Pulchritudo Animi. xcvi. 4--Puritas officii major cft, cum . abest Affectus Animalis.lx. 7. lxii. 28—lxiii. 18. Pygmaci. ccxxii. 23. Pythagorae A. Carm. cxlix. 11.

Pythagorici. eczisly. z.

T. Quintii, Romanorum imperatoris, faceta fimilitudo de Antiochi exercitu, omnes Syros elle. ccxxxii.

Quintilianus laudatur. clxi.

Quotidiana exercitațio. ccxlv.

R
Ratio comprimere potest impetum perturbationum.lvi.

a Ratione pendet directio Voluntatis, lxxiv. 28—lxxv.

in Rationem, priufquam in Voluntatem, cadit error. lxxix. 30—

Rationis et Voluntatis in offi cio tum conservando tum violando, conspiratio. zcii.

Recentiorum scriptorum cenfura. ccxlix. 29—ccl. 6. Recreationes bonestae.ccxlviii.

Reges, Paftores. cxvii. 18.
Regnum, fummum inter bomines potentiae genus, quid
fit? cxviii. 8 — cxviii. 4.
Regnum verum. cxxii. 3.—

Reguli fortitudo. cciii. 2.
Religionis Christianae laus.

CXXIII. 24.

Religionis mutatio. iii. 2. Rerum genera varia. xxi. 5--

Robur verum. exxiv.17-29.

Roffensis Antistes laudatur. ccl. 30. cclxxx. 5. Rusticus subiens aedes Principis. ccxviii. 4—

.

Salustius laudatur. cxxiv. 11. Sanitas vera. cxxiv. 29 cxxv. 9.

Sapienti nihil novum, aut inopinatum, accidit. clavili. 23— clax. 26.

— etiam priores lapfus bono cedunt. cxciv. 1— Scientiam Socrates omnes Vir-

tutes esse dixit. xcix. 13. Scoti, Caledonii. ii. 16.

Scriptores veteres de Tranquillitate laudantur. xviii.

Sccessio animi plurimum facit ad dolorem minuendum. ccvi. 3—ccix. 31.

a Seipso potissimum cavendum. quare? ccli. 6—cclvi. 31. Seneca laudatur. x. 1. lvii. 18. lxix. 3. cxi. 8. cxiii. 13. cxviii. 24. cxx. 18. cxxiii. 7. cxxiv. 16. cxliv.

z.cxiii. 7. cxxiv. 26. cxiiv. z.cxivi.2. clii. 29. clxviii. zo. clxxvii. 33. clxxxiii. 20. clxxxiv. 25. clxxxvi.

21. clxxviii. 13. cxcv. 31. ccxxxiii. 7. ccxxv. 26. ccxlii. 24. ccxlvii. 5.

ccxlviii. 26. cel. 21. cclv. 20. cclxxvii. 3. ejus infignis narratio de Canio Julio. ccii. 7.

Seneca Tragicus laudatur.
cxxiii. 18. clxxxiv. 13.
Servitus turpis et mifera ex
omni fordido affectu oritur.
ccxxxv. 6—34.

Simulata non durant. clxv.2--

Simultatum causa, Mendicitas animi. cl. 10-28.

Sirenes. ccliii. 7. eorum can-

tus. clxxxv. 4, 32. Socrates laudatur. iv. 4. vii. 30. xlvii. 15, 27, 33, zlviii. g. zcvii. 13. czzi, 3. CXXII. 24. CXXIII. 26. exxxii. 1. exlix. 23. clal. 8. ccix. 10. ccxix. 9. cclii. 4. Gallum Aesculapio persolvi jubet. xxx. 3. sublevavit. Zopyrum xxxvi. 8. Scientiam omnes virtutes esse dixit. xcix. 13. ejus animi leniendi ratio. Cxxxii.. I - II.exemplum tolerandae injuriae. clxxxi. 2 3 -- morientis fortitudo et fiducia. ceiii. 3-Solonis ad Craesum respon-

fum. cxlii. 1—
Spartiatarum perpeffiones
cciii. 15.

Spem certam immortalitatis
non dat lumen naturac.
cclix. 1—cclx. 16.

de Spe mercedis. celxvii.

Spes angustae plurimum praèsidii asserunt contra animi infractiones. cxlvi. 7—16. Specus Platonica. cxx. 23, Stoicorum de assertius dostrina. xlvii. 4—19. quid eos in eam sententiam induxerit? et Apologia pro ea. lvi.

28—Ixvi. 25.

— Sententia, Honestum solum bonum exili. 9—
Studiorum utilium eratia. a

Studiorum utilium gratia, a turba removere laudabile. cli.

ch. 24-dii. 10. Stulta vota, CXXXVII. 22-Stultitia omnis laborat fastidio fui. ccxxvii. 16-Submissus Animus. clix. 27-de Summa vitae qui non cogitavit, nunquam composite vivet. civ. 4-11. Summus dies non vitandus. clxxxviii. 12-Superbia et Deum et bomines a nobis abalienat.clx. 3-Superbus nemo Christianae eruditionis capax eft.cclxxii. Sus libidinis intra nos. celii. Syllogismus bypotheticus valida argumentationis forma cclxxiv. 28. Syros omnes effe Antiochi exercitum, dixit T. Quintius. ccxxxii. 10-Sylipbus. cliv. 13.

maxime peccatur? ccxil. 10- corum sensuum fun-Ctiones maxime communes: quare? ib. 16-Tantalus, cliv. 12. Taxilis, Indorum Regis, generosum Alexandro M. dictum. clx. 13-Tenera aetas curanda.. cvii. 19---cviii. 30. Terentius laudatur. xv. 29. xxxvi. 4. lxi. 24. lxix. 1. lxxxi. 6. cviii. 32. cxxviii. 28. cxci. 24. cxciii. 19. ccxlii. 16. Terribilia omnia ab hominibus superata, ccii. 32-

in Taltu et Guftatu, unde

Thebanorum exemplum consuetudinis. ccxli. 7-Themistius laudatur. lx. 24. Theocritus laudatur.clxxxix Theognis laudatur. ccxlvi. 33. Thesei, apud Euripidem, di-Stum, de futuris calamitatibus, clxix, 18. Thracum fortitudo. cciii. 1 1 . Timotheus musicus laudatur. XCII. 26. Tirocinia virtatis.ccxlv.12-ccxlvi. 29. Tranquillitatis Idea. vii. 10-. 14. cclvii. 4— parabilem eam esfe. viii.19-25. qui fit ut tam pauci eam affequantur ? ib. 36-X. 2. ars eam acquirendi. x. 3xii. 25. veteres de ea scriptores laudantur.xviii.22--Tranquillitas Animi, quid fit ? xix. 25- fin. momentum omne in Affectibus sedandis positum.xx.8. ei non officiunt leviores flatus. lvi. 19— fundamentum positum est in indubitata et vebementi persuasione de Honesti specie et praestantia. xcv. 30--xcix. 21.ad eam obtinendam praeceptiones Speciales. xcix. 21-1ma. ciii. 22. 2da. cxi. 22. atia. cxxix. 28. cxxxvii. 7. sta. clv. 16. 6ta. clxvii.5.7ma.ccxxiv. 31. 8va. ccxxxix. 6. defellus virium naturalium. cclvii. 23—cclxii. 9. p:r Christum certo obtinenda. cclxi-

Tranquillitatis

Tranquillitatis Aedes, ex Pario lapide, &c. ci. Immae. Aedes altera. Vid. Supra.

Turpitudo ipsa per se fugienda. lxviii. 17-lxx. 2. ubi abelt, nullum est dede-

cus. clxx. 28-

ob Turpia sola si perturbemur, non est quod din vel mag nopere id fiat. lxx. 9-lxxii. 10. unde est quod acutissimi bomines ad ea delabuntur. xciv. 22-xev. 6.

Ulystis μῶλυ. lxxiii. 18. Usus nisi adhibeatur, praeceptiones omnes supervacaneae funt. ccxxxix. 8-Utilia. cxii. 10.

Utilitates communes, vel amicorum, non negligendae.cli. 14-

Valetudo corporis, Robur, voluptates, Species; quam fragilia omnia. cxviii. 33 -cxix. 18.

Vanae cogitationes depinguntur. ccliv. 3 -33.

Vaticinium Auftoris, de Regnorum Britannicorum Uni-

one - 11. 25-Velimus ea fieri quae fiunt.

clxxvii.22-Venustas formarum.ccxiii.13. Vera bona.cxx.12-cxxix.g. Victoria animalis appetitus in homine, unde oriatur? xxix. 14-xxxiii. 3. quomodo ci medendum ? -18.

Victoria interna quam pulchra et laeta sit. ccxxxv. 34-

CCXXXVII. 21.

Vintoniensis Antistes landon tur. CXX. 2.

Vires assuefactionis capaces, quae.ccxliii.23—ccxliv.18

Virium naturalium defectus. cclvii. 23—cclxii. o.

Virgilius *laudatur*. xiii. 27. xxix. 32. lxi. 31. lxii. 24. lxxv. 12. xc. 23. cx. 30. cxxxviii. 24. clxviii. 12. clxxxvi. 25. CXCIX. 140 ccxiii. 26. ccxv. 30. de Corycio fene. ccxxv. 32-Virtus, an naturae beneficium?

xciii. 4. -ipsa sibi merces. cxxix.

2-9.

-non curat externa praemia. cxxxiii. 23.

–Heroica. liii. 5. cciv.27. -quae nos gratos efficit mater reliquorum omnium. cclxxvi. 30.

–solida animi non paratur, nisi perpessionibus acerbarum rerum.elxxxvii. 24-Virtutis Tirocinia. GCxlv. 12 —ccxlvi. 29.

-difficultas minuenda.xii. 26-xv. 4. sec ulla bic e/t imboltura. 💌 s---

-Spesie fallit vitium. ECVII. 26.

Virtutis eft, gloriam non con*fettari*. clxiv. 19.

Virtutum nexus necessarius. ccxxix. I - quatuor ordines, secundum Plotinum. li. 18— notiones natura in animis consignavit. xciii. 10-xciv. 10.

de Virtute et Laude fabula. clxvi. 16-33.

Visiones nocturnae lucis studia et curas referunt. ci. 8.

Vita

Via base fabula est. clauv. 29— omnibus Fortunas te-His est exposita. clavii. ultiin ea plurima siunt perturbate.ccxvii. 1— perpatuus est ad mortem cursus. cuix. 28—cux. 12. nunquam potest esse est mortis Timor, vel Odium. cucvii. 7.

pd Vitae tutelam externa necessaria. cxliv. 11-16.

Vitae ratio quorundam lucem reformidat. clii. 10-33. Vitae futurae felicitas. cucvii. 27-cucviii. 20.

Vitia aliorum quidam acute cennunt, in suis caeci.iv. 23. Vitium fallit, specie virtutis. xcvii. 26—

Vitio nunquam vacat nimietas. clxiii. 16.

in Vituperando, moderatio magna adhibenda. elvii. 30—
Voluntas, quomodo libera?
lxxv.26—xeiv.19. ejus
directio pendet a Ratione.
lxxiv.28—lxxv.25. quomodo prava dicatur? lxxix.
12—fertur in rem malam,
fed non quatenus mala eft.
16—nec prius in cam,
quam in Rationem, cadit
error. 30—nunquam difcedit ab eo, quod in praefenbia et particulatim fit, judicio. xc. 11.

Voluntatis et Rationis, in officto tum conforvando tum violando, conforratio.xcii. 8--

Voluptas maxima. cxxv.18— Voluptates verae. cex. 15— Voluptatis noxa. ccx. 8. et ccxiii. 30—ccxiv. 16. con? tra ejus toxica aerumnae pharmaca funt. clxxxv. 3 —clxxxvi. 11.

Voluptatum contemptus. ccx, 1—ccxv.fin. ejus rationes. ccxii.27—ccxiii.10.ccxv. 16—32. exempla. ccxiv.

Voluptatem animi folidam, honestum genus aegritudinum procreat. lunii. 10—

Voluseni *modestia*. zviii. 18 xix. 15. CKKii. 4. Clav. 31. clxxxiv. 2. cclxxxv. 31. Vaticinium de Regnorum Britan. unione. ii. 25. Somnium singulare. ci. ś. -cclex. 1. Somno folatus; Deo gratias agit-5. Verfus ad Juvenem in amores prolabentem. CXXI. ISfabula de Virtute et Laude. clavi. 16- Carmen de Britannia et lana Anglica. CCXXX. 12- de bonorumi operum Merito sententia. cclay.24 -- Ode.cclaxxvii--Vota Caelibum. ccxv. 13-Votă Stulta, nocitura.cxxxvii. 11- pugnantia. CXXXIX.

ex Vulgi opinione non pendendum. ccxxvii. 29--- et ccxxxi. 33---

Vulpes fraudulenta, intra nos.

Xenophon laudatur. cxxi. 3. cxxxii. 1. clxi. 8. Xenophontis Lagi filii dictum, de timore. lxvii. 14.

Zeuxis uvae. cxx. 33.
Zopyrus Phyliognomus.xxx47.

# ERRATA GRAVIORA fic corrigi possunt.

PAg. xxviii. lin. x. lege δμόνυμα. xl. 17. φρίνας. lii.33. 
παϊδες. lvi. 25. ἀιὰ—λιγυπνίιοντες. lviii. 15. πηδῶμεν. 
ib. 34. διεγραμμένα. lxxi. 18. ἐπὶ—παρὰ φύσιν. cxvii. 18. 
ποιμίνες. cxxv. 34. τῷ—φρονᾶν. cxxvi. 10. extimefecre. 
cxxxix. x. λίγη. cxli. 17. Ζεύς. cxlii. 32. τῷ ἐλάψω—σεεννύαν. clviii. 26. decoctorem. clxi. 3. σταυτόν. ib. 16. δ, τε
- χ̄—τελάω. clxxiv. 23. opificium. clxxxi. 31. aut. cxc. 
20. justitia. ccvii. 26. citra. ccxvii. 2. infontes. ccmiv. 
8. λογισμούς. ccxl. 25. Πολλᾶιε πληγᾶις δρῦς. cclviii. 
24. sūtines. cckvii. 5. tam.

Leviora quaedam, quae in spiritibus, accentibus, vel iota subjecti omissione occurrunt, eruditi lectoris candori corrigenda sunt relicta. Multo tamen plura et graviora, Errata occurrunt in Editione palmaria Gryphiana.

