

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Digitized by Google

BLIPE Tome VII

RESTAURATIEATELIER
HANDSCHRIFTENAFDELING
MIVERSITEITSBIBLIOTHEEK





DES. ERASMI ROT. OPERVM

# PARAPHRASES IN VNIVERSVM NOVVM TESTAMENTVM CONTINENS

Ex Augusta Billiotheca Thuma.



## INVICTISSIMO CAESARI CA

ROLO, EIVS NOMINIS QVINTO,
Des. Erasmus Roterodamus, s. D.



AVD quaquă ignarus CAROLE Cæfar inuiclissime, quanta relizigio, quanta ignarus CAROLE Cæfar inuiclissime, quanta relizigio, quanta ignarus debeatur, quum omnibus facris literis, quas nobis fancii patres diuini numinis afflatu prodiderunt: tum præciz pue ijs, quæ nobis bona fide referunt, quæ pater ille cælestis ad totiz us orbis falutem per filium suum lesum, uel gessit, uel proloquutus est: simuligi coscius indignitatis propriæ, qui ante annos aliquot pri mum admolirer manum epistolis Paulinis. Paraphrasi explanare

mum admolirer manum epistolis Paulinis, Paraphrasi explanandis (nam id mihi tum ultro suggessit impetus animi) uidebar mihi facinus aggredi uehez menteraudax & improbum, ac periculofæ, quod aiunt, aleæ: adeo ut poste aquam in uno ·alteroue capite fecillem operis periculum, plane contractis uelis deltiturus fuerim ab in/ stituto curlu, ni me mirus amicorum eruditorum consensus, uti pergerem perpulisset. Necmihi licuit per horum efflagitationes conquiescere, donec quicquid esset apostolica rumepiltolarum absoluissem, quum ipse non sumpsissem tractandas, nisi eas, quæ citra controverliam omnem à Paulo conscriptæ sunt. Non semper mihi prospere cessit amico rum inftigationibus obsequundasse. Sed hactamen in re mihi gratulatus sum eam auda/ ciam expectatione fuille feliciorem: tum autori, cui minimum peperit inuidia, tum Euan gelice philosophie candidatis, qui mihi certatim gratias agunt, quod hac mea industria ad cognitionem apoltolicæ sapientiæ, uel excitati sint, uel adiuti. Sed hac defunctus provin cianon expectabam posthac unquam mihi rem fore cum hoc scripti genere. Et ecce R. D.Manhaus Cardinalis Sedunenlis, cuius hortatu perfeceram epiltolas canonicas, quit illum'e Vuormacienii concilio reuerium falutandi gratia conueniifem Bruxellæ, primo fatim colloquio, uelut hoc meditatus incipit hortari, ut quod fecissem in epistolas aposto licasidem facerem in Euangelium Matthæi Ego protinus exculare multa, plus latis au dax fuille facinus, quod id tentassem in apostolicas literas: uiros quidem diuinos aposto/ los, sed tamen homines suisse. Cæterum Christi maiestate esse maiorem quam ut in huius uerbis idem audere fas sit. Quòd si non submoueret operis maiestas, tamé arguméti natu ram refragari, necadmittere paraphraften: non tantum ob hoc, quod hic uariæ fint perfor nasquibus dum necessario attemperatur oratios fit ut intra cancellos arctissimos cohibea tur calamus mimirum exclusus ab ea libertate, quam admittunt reliqua commentarior u genera. Nam & paraphrasis comentarij genus est. Deinde quum bona pars Euangelij co flet narratione rerum gestarum, each simpliciae plana, fortassis uidebitur hic paraphra/ ftesnihil aliud quam lucernam accendere in meridie, iuxta Græcorum prouerbium. Iam quum ueteres in allegorijs explicandis, partim uarient, partim lic agant, ut mihi nonnunquam ludere uideantur: nec mihi licuerit eas nili lub perlona uel Christi, uel Euangelistæ referre, palam est, in quantis angustijs essem uerfaturus. Omitto quod Christus quædam italocutus est, ut tum quum diceret intelligi noluerit, quod genus est illud. Soluite tem/ plum hoc, & in triduo ædificabo illud. Rurfum de emendo gladio, de fermento pharilgo. rum uitando. Porrò in eo sermone quo prædicit excidium urbis Hierosolymitane, finem huius mundi, & afflictiones olim apostolis euenturas, ita miscet ac temperat sermone le lus,ut mihi videatur, nõ folum apoltolis, fed nobis etiã obfcurus effe uoluiffe. Sunt rurfus loca quaedam mea sententia inexplicabilia, quorum est de peccato in spiritum sanctum nunquam remittendo:de die supremo, quem solus pater norit, etia filio incognitum. Hic incommentarijs licet ablop periculo referre sententias diversorum diversas, licet ingenue faterilocum tibi non liquere. At ide ius non est paraphrastæ. Præterea sunt quæda ita die stantadhæc quog tempora pertineant, in quibus plurima sunt ab apostolicis institutis dissidentia. Hæc ut spiritu prophetico præscierint Euangelistæ, certe sub illorum persona nopoffunt narrari, nisi frigide & coacie. Mouebat & illud animum meŭ, si in solum Mat thaum hoc opera sumere, sore protinus, qui idem efflagitarent in cateros Euangelistas. Quorum uoluntati si moregererem, futurum ut mihi sapius eadem essent repetenda, niv Tom. 7

## ERASMVS ROTERODAMVS

mirum omnia in quibus inter se consentiunt Euangelistæ. Sin ex omnibus perpetuam quandam narrationis feriem contexerem, quum explicare dissonantes locos in Euangee listis nihil aliud sit, quam in labyrintho quodam uersars, non potuissem seruire perspicuse tati paraphraseos. His & huiusmodi plurimis argumentis quum deprecarer delatam pro uinciam, mihicg uiderer habere caufam bonam ac uincibilem: tamen ille uicit facundia, ui cit autoritate, totius negocij periculum & aleam in sese recipiens. Nec ausus sum diutius illius uiri reluctari confilio,cuius confilijs tua maieftas grauiffimis *in* rebus folet non ill**i** benter obtemperare. Et tamen quum ego non plane recepissem negocium, sed tantum pollicitus essem aliquando conaturum me, si forte procederet, ille Mediolanum se conse rens, meo nomine spoponderat Germanis opus hac hyeme proditurum. Itacs quum ipse Basileam repeto, sic urgebar undica à Germanis meis, flagitatoribus non parum improbis, ut quo fidem illius ac meam liberarem, opus menstruo ferme labore perfecerim. V ti nam fit omnibus felix illius imperium ac meum obfequium; & spero fore, fi tua maieftas hoc munusculum sibi dicatum agnoscet. Sed hic fortasse dicet aliquis, qui te non alio titu lo quàm Cæfarís nouit, quid hoc argumentű ad prophanum principē, quod magis cõue. niebat abbatibus, aut episcopis consecrarer Primum mihi uideturapte datum, quicquid honestum offertur Christiano principi. Ad hæc cum nullus princeps tam prophanus sit, ut ab Euangelij professione sit alienus, Cæsares in hoc unguntur & cosecrantur, ut euan/ gelicam religionem uel tutentur, uel farciant, uel propagent. Itacs non doctor est Euange In Cælar, led propugnator, fateor, fed interim par est non ignorare quale lit, pro quo luv misarma. Porrò cum tuum iltum animum cotemplor sic religioni pietatic deditum, ut episcopis & abbatibus ad pietatis studium uel regula possit esse, uel calcar: non mihi uix sus sum ulli congruentius hoc munus dedicaturus, quam tuæ maiestati. Proinde quod apte dicaturus eram Christiano principi, aptius Cæsari, aptissime dico c AROLO. Mix nus apta deferunt, qui gemmas raras, qui feroces caballos, qui canes uenatorios, qui au lea barbarica largiuntur. Iam cum Euangelistæ nulli non scripserint Euangelium, non ui/ deo quo minus sit ab omnibus legendum. Et nos ita traclauimus, ut & ab illiteratis possit intelligi.Legetur aut lummo eu fructu, li quiles hoc animo lumet in manus, ut leiplo rede datur melior: nec Euangelicam scripturam ad suos accomodet affectus, sed suam uitam, fuasci cupiditates ad huius regulam corrigat. Nos in hoc opere potissimum sequuti su mus Origenem rei theologicælonge peritillimum, Chryloltomű ac Hieronymum exor thodoxis probatissimos. Det tibi Cæsar Augustissime cœlestis ille princeps ea uelle cona rich, quæ sunt optima, atca idem tuos conatus bene fortunet, ut amplissimum imperium, quod citra sanguinis humani iacturam hactenus contigit, possis itidem uel propagare, uel tueri. Illud interim semper meminerit tua clementia, nullum bellum, neque tam iustis de causis suscipi, neque tam moderate geri, quod non ingens & scelerum & calamitatum agmen fecum trahat:tum maximam malorum partem ad innoxios & indignos recidere. Basilea.Idib.lanuar.Anno M. DXXII.

## DES ERASMVS ROTEROD

EMINI lector optime, & alias alicubi testificatum esse, me plurimum discentire ab ijs, qui laicos & illiteratos in totum putant submouendos à les chione sacrorum uoluminum: nec admittendos ad hæc adyta, nist paucos Aristotelica philosophia, scholasticacis theologia multis annis detritos. Equidem in præsentia non digladiabor cum ijs, qui hos potissimum iudicant idoneos legendis & enarrandis uoluminibus arcanis, quod ingenium adserant humanis disciplinis exercitatum. Sit ita sanè, modo eas perætatem sobrie modicecis attiges rintimodo ne in illis consenuerint, modo ne plus satis illis tribuant, modo absit supercisio um & cæcus amor sus modo simplex & purus sit oculus, quo in scripturis arcanis conspicitur deus, nece animus sit mundanis affectibus usciatus, à quibus resilit spiritus ille cœles sits. Alioqui pulchre tenebant sacras literas scribæ & pharisei, & interrogati de Christo, incontanter proferebant e prophetis testimonium: rogati de præcipuo legis præcepto, apte respondebant. Caiphas etiam uaticinium ædidit de mundo Christi morte redimens do. Sed

do. Sed uidentes non uidebant, quod oculos haberent liuore, odiogi uiciatos; audientes non audie bant, quod aures haberent malarum cupiditatum sordibus obturatas: intellie gentes non intelligebant, quod mentem haberet ambitionis & auariciæ tenebris obcæ/ catam. Nec ulli pertinacius obstitere Christo, qu'am qui præcipue tenebant eos libros, in quibus & promissus fuerat, & adumbratus. Sed non ideo damnanda est sacrarum litera/ rum exacta cognitio, si quidam suo uicio sibi uertunt in perniciem, quod suapte natura bonum est ac salutiferum. V tigitur ijs detur primus locus in docendo, non uideo tamen quuridiotæ fint ab euangelicis præcipue literis, ceu prophania facris submouendi, quæ doctis pariter & indoctis, quæ Græcis æque ac Scythis, quæ seruis itidem ut liberis, quæ fæminis simul & uiris, quæ plebeis non minus atque regibus proditæ sunt. Quod docet exæquo ad omnes pertinet, quod pollicentur, pariter ad omnes pertinet. Et ita proditæ funt, ut citius int elligantur ab idiota pio modestock, qu'am ab arrogante philosopho. Iu daorum est populum celare sua mysteria, qui in umbris uersabatur. Euangelica sux pre/ mi no fustinet. Olim in fancta fanctorum unus ingrediebatur facerdos. At ut templi ue/ .lum in morte domini scissum est, ad ipsum usq Christum, qui uere sanctus est sanctorum, & sanchificator omnium, datus est omnibus aditus: & exaltatus à terra, omnia trahit ad le, qui cupit omnes saluos facere. Exclamant indignum facinus, si mulier aut coriarius loquatur de sacris literis. At ego puellas quasdam audire mallem de Christo loquentes, quam quosdam summos uulgi opinione Rabinos. Quur nos sumus immitiores Iuda is: Illi ferebant puerum Ielum in medio doctorum relpondentem et interrogantem, cum nihil adhuc in eo diuinum suspicarentur. Increpat ille discipulos suos, qui prohiberent pueros adire se. Talium est enim, inquit, regnum colorum. Neque nos igitur arceamus paruulos ab euangelica lectione. Fortasse Iesus & illos complecti dignabitur, sacrisci suis manibus contingere, ac benedicere. Hæc ætas pharifæis obtrectantibus domino cecinitgratum Osanna. Ex hoc genere delegit euangelicæ philosophiæ discipulos, non so hum piscatores, & αναλφαθήτων, sed etiam natura tardiusculos, quod multis argumens tis liquet ex Euangelica narratione. Pro his paruulis gratias agit patri: Confitebor tibi deus cœli & terræ, quod absconderis hæc à sapientibus ac prudentibus, & reuelaris ea paruulis, hoc est, iuxta mundi iudicium stultis. Sæpenumero qui mundo contemptissimi funt, apud Christum summo in precio sunt. Et quos mundus habet pro doctissimis, Chri sto sunt idiotæ. De quibus loquit Paulus, scribes Romanis: Euanuerut in cogitationibus suis, & obtenebratu est insipiens cor eoru, dicentes se esse la pientes, stulti facti sunt. Nece uero hec dixerim, quo bonis doctoribus adimam autoritatem sua, aut idiotis quibuslibet addam animos, ut libi uindicent scientiam scripturæ mysticæ, suæ de prudentiæ innitêtes, aspernentur doctores ecclesiasticos. Habet humana sapientia supercilium suum, sed hav bet & idiotarum inscitia non minus arrogans supercilium suum. Paulus non patitur mu lierem loqui in cœtu ecclesiastico, ne discendi quide gratia: taxat de mulierculas oneratas peccatis, semper discentes, nec unqua ad scientiam ueritatis peruenientes. Contrà diuus Hieronymus & uirgines & uiduas & coniugatas hortaturad lectionem facrorum uolu/ minum,& tamen queritur huius scientiæ professionem passim ab indignis arrogari.Hac. inquit,garrula anus, hanc delirus fenex, hanc fophista uerbosus, hanc universi presumūt, lacerant, docêt antect discant. Tantum autem abest, ut in laico probem arrogantem scriv ptura diuina professionem, ut mihi nec in eruditis uideatur tolerabilis. Quid enim arro/ gantius, qu'am ut homo se profiteatur do ctorem rerum divinarum? Sed ut professio nec abetuditis usurpatur satis modeste, ita nulli non permittendam arbitror sobriam ac piam uestigatione, præsertim eorum quæ uitam reddunt meliore. Porrò quum in ijs hortis uaria genera deliciarum nascantur, decerpat sibi quisco quod comodum est. Consideremus quos auditores habuerit iple Christus, nónne promiscuam multitudine, & in hac cecos, claudos, mendicos, publicanos, centuriones, opifices, mulieres ac pueros? An grauetur ab iis legi, à quibus uoluit audiri : Me quidem autore leget agricola, leget faber, leget la tomus, legent & meretrices & lenones, denicy legent & Turca. Si hos non submouità sua uoce Christus, nec ego submouebo eos abillius libris. Qui scisan ijs quog ueniat ulu, quod accidit eunucho: Inter ueteris testamenti libros fortassis sunt nonulli, à quibus steurarceas idiotas. Qualis est Ezechiel, & Canticum sponsæ, ac pene omnes libri uete Tom. 7

## ERASM VS ROTERODAM VS

ris teltamenti: quod in ijs frequenter offendit uel hiltoria in speciem absurda, uel ænigma tum obscuritas. Nec horum tamen lectionem cuiqua Christiana philosophia cupido interdixero. Hoc certe fructus ceperint, quod instructiores ac paratiores uenient ad eccle fiafticas conciones: & libentius audient, in quibus agnofcent aliqua: & facilius intelliget, quorum iam gustum qualemcung ceperunt. Quanquam in libris Euangelicis diuina sa/ pientia se mire demittit ad captum etiā infimorum, ut nemo tam indoctus esse possit, quin ad euangelicam philosophiam sit docilis. Tantum adsitanimus, quantumuis rudis, mor do simplex, modo purus, ac uacuus ab ijs curis & cupiditatibus, quæ doctissimos etiam Christo reddunt indociles. Idiota priusquam codice euangelicum sumet in manti, precatiuncula se præparet ad lectione; oret ut optimus ille Lesus, qui pro cotemptissimis etiam hominibus mortuus est, impartire dignetur spiritti suum, qui nõ requiescit, nili super hu/ milem ac mansuetum & tremente uerba ipsius. Ac costirmatus consilio lacobi: Qui indie get sapientia, postulet à deo, qui dat omnibus affluenter, nec exprobrat, Dicat cu psalmo grapho: Reuela oculos meos, & cosiderabo mirabilia de lege tua. Item illud: Seruus tuue ego sum, da mihi intellectum domine. Deinde nihil aliud uenetur in hoc saltu, quam ut feipso melior euadat. Laborat ignorantia, obseruet si quid alicunde lucis affulgeat. Tore quetur odio aut liuore, tenetur libidine, auaritia, ambitione, alió ue mentis morbo, hic remedium quærat, & inueniet. Mæret aliquis, hinc petat lenimen doloris, & discedat ala/ crior. Hæret ac perplexus est quispiam, no aliunde melius suppetet consilium. Tentatur quis & periclitatur, ab Euangelio petat præsidium. Sitit aliquis iustita, hic reperiet fone tem purissimum, unde qui biberit, fiet in eo fons aquæsalientis in uitā æternā, nec amplie us litiet aquas quæ promuntur è cilternis cotritis ac turbatis ungulis omnium beltiarum terræ. Si quis eluriet cibum uitalem, hic est panis de cœlo descendens: unde qui ederit, ue getus ac robultus euadet in Christo, donec occurrat in uirum perfectum, in mensuram plenitudinis Christi-Hic fons est ille paradiliacus, unde promanant quatuor amnes irrie gantes universam faciem terræ. Hic est panis sermonis divini, unde lesus & hodie reficie promiscuam turbam ad se confluente, & in desertis locis sibi hærentem. Scio pastoru esse partes, panem hunc'à Christo fractum, ac traditum distribuere populo. Sed quid si cese fent pastores: Quid si uertantur in lupos; Horum est fodere puteos, & ex ijs haustum lie quorem doctrinæ cœlettis porrigere populo, ne fiti pereant in deferto. Sed quid fi pafto. res uerli fint in Philistaos, & uenas aqua uiua obturent iniecta terra: Quid faciet popue lus: Nimirum implorabit opem principis pastorum lesu. Viuit adhuc, nec deseruit cua ram gregis sui. Interpellatus publicis suorum precibus, faciet quod policetur apud Ezer chielem: Ecce ego iple requiram oues meas, & uilitabo eas, licut paltor uilitat gregem lue um, in die quando fuerit in medio ouium fuarum dissipatarum: cæterack quæ sequuntur in hanc lententiam apud eundem prophetam . Oues lunt idiotæ, led rationales: & ex íja ouibus fiunt paltores. Ac nonnunquam fit, ut ouis plus sapiatipso pastore. Proinde ut non decet laicum feditiofe rebellare presbyteris fuis, ne confundatur ordo, quem Paulus uult esse in corpore Christi; ita non decet sacerdotes exercere tyrannidem in gregem. Alioqui his erit imputanda seditio. Ergo quoties pastores funguntur officio suo, reueren/ ter funtaudiendi, tanquam angeli dei, per quos nobis loquitur Christus. Sin insincere do cent, tamen excerpendum, si quidadmixtum sit boni. Sin automnino cessant, autea do/ cent, quæ plane pugnant cum Euangelio, aut si quando per occasionem non est docto, ris copia, reficiat luum quilque animum lectione priuata. E fontibus feruatoris hauriae fibi quilque quod potelt. E panibus facris decerpat fibi quilg, quo fatiet animum elurien tem. Non deerit lefu spiritus uel uni meditanti tale quiddã in nomine ipsius, qui se promi sit ad futurum, quoties duo cogregarent in nomine iplius. Frustra uel sex milia conueni. ant, si non coueniant in nomine lesu. Conveniunt autem in illius nomine, qui nihil aliud spectant, quam gloriam principis sui, & salutē eternam. Dicet mihi quispiam: Difficilis est discretio spirituum,& angelus Satanæ nonnun@ transfigurat se in angelū lucis . Fateor: & eam ob causam, nolim esse præceps judicium. Sed tamen certissimum cuique suffragi. um est testimonium suæ conscientiæ. Proximum est consensus scripturæ & uitæ Christi.  ${f D}$ eni ${f g}$  quædam dilucidiora funt , qu'am ut oporteat ambigere, aut requirere interpret ${f \tilde{c}}$ . Et tamen his offenduntur, qui se totos dedicarunt mundo, no ob aliud, nisi quod officiñe institutia

institutis uotisch suis. Qua em alia ob causam ta grauis erat pharisais & scribis Christus. quins doctrina nihilerat equius, cuius uita nihil innocetius, cuius potestate nihil benefice tius: Nimirữ iam illí regnữ quoddã possidebant. Honorabant ut docti, adorabatur ut san di,ditabantur affatim,cupiebant eŭ statŭ esse perpetuŭ,qui tamen erat sceleratissimus.Et ideo non ferebant luce Euangelicæ ueritatis, per qua uidebant autoritatis luæ scena dile: cutiendam. Huiusmodisi palam deplorati sint, quantum sit tribuendo, satis indicat Chriv Aus: Sinite, inquit, illos, cæci funt cæcorum duces. Certe scripturarum suarum penum aulli pio claudit Christus, etiam si subulcus esset, qui quondam pastoribus impartift spic ritum propheticum. In huius igitur libris uerfentur omnes qui uenatur Christianam phia losophiam. Si succedit, age gratias deo. Sin minus, ne protinus abijce animum. quære, pete, pulsa. Quærenti continget ut inueniat, petenti dabitur, pulsanti aperiet is, qui hae bet clauem, qua sic aperit, ut nemo claudat: sic claudit, ut nemo aperiat. Consule proxie mum, si quid non assequeris: fortasse per illum tibi loquetur spiritus arcanus, qui non uno modo sefe solet inserere mentibus hominum. Adsit quidem pia curiositas, & curiosa pi etas, sed ablit temeritas, ablit præceps & peruicax scientiæ persualio. Quod legis & intel ligis, fumma fide complectere. Friuolas questiunculas, aut impie curiosas dispelle, si fors oborianturanimo. Dic: quæ supra nos, nihilad nos. Quomodo Christi corpus exierit clauso sepulchro, noli disceptare: tibi satis est quod exist. Quomodo in sacra mensa sit cor pus Christi, ubi ponebatur panis, noli disquirere: tibi sufficit credere quod illic est corpus domini. Quomodo filius sit alius à patre, quum sit una natura, nosi scrutari: tibi satis est credere patrem, filium & spiritum sancium tres personas, sed unum deum. Sed illudin primis cauendum, ne scripturam tentes ad tuas cupiditates, tuacis decreta detorquere: sed adhuius regulam potius tuas opiniones acuitæ rationem attempera. Alioqui ex huiule modi fontibus nascitur asseuerandi peruicacia, nascuntur contentiones, nascuntur dissi dia & odia, nascuntur hæreses, sidei simul & Christianæ concordiæuenena. Negstamen protinus arcendi funtà facris libris idiotæ, si quis exortus fuerit, qui per hanc occasione prolapfus sit in errores. Neg enim istud lectionis uitium est sed hominis. Nec olim ideo uetitum est Euangelium in templis recitari, quod hinc hæretici prisci hauserint errorum suorti semina. Nec ideo prohibent apes à floribus, quod ex ijs aliquando uenenum sugat aranea. Legant igitur omnes, sed qui uolet cu fructu legere, legat sobrie, legat non oscitan ter, uelut hiltoria aliquam humanam, ad le nihil attinentem, led auide, led attente, led alliv due. Tanquam pius Ielu discipulus, assectetur illum per omnia uestigia: obseruet quid agat, quid loquatur: subodorer, uestiget, scrutetur singula, & reperiet in simplicissima illa rudic scriptura consilium ineffabile sapientie coelestis: uidebit in illa stultitia dei, si fas est ita loqui, prima fronte humili & contemnenda, quod longe superet omnem prudenti/ am humanam, quamuis sublimem & admirabilem. Nihil autem illic narratur, quod ad unumquenque nostrum non pertinet: nihil illic geritur, quod quotidie non geritur in/ uita nostra, tectius quidem, sed uerius. Nascitur in nobis Christus, nec desunt Herodes, qui tenerum adhuc & lactentem conantur occidere. Grandescit & proficit gradibus æ/ tatum. Sanatomne morborum genus, si quis modo cum siducia imploret illius opem. Non repellit ille leprolos, non dæmoniacos, non sanguinis profluuio impuros, non cacos, non claudos. Nullum est animi vitium tam tetrum, tam immedicabile, quod il k non tollat, si dicamus illi ex animo: Iesu fili Dauid, miserere. Et: Domine, si uis, po/ tes mundare. Quin & mortuos excitat ad uitam. Docet, terret, minatur, blanditur, confolatur. Habet & nunc Iudæos suos, qui non ferunt illius luce obscurari suum Mo? sen. Habet Scribas & Pharisaos, qui insidientur. Et utinam non habeat plures qu'am duos, Annam & Caipham . Habet Iscariotas suos, qui sanguinem innoxium pecunia uendant. Nec deest Pilatus & cohors, per quam flagelletur, conspuatur, & crucifiga, ur. Habet interim & pulillum gregem luum, ex iplo pendentem. Habet qui dicant: Domine, quò ibimus, uerba uitæ æternæ habes. În huiulmodi philolophia profuerit omnibus uersari, quamlibet idiotis aut illiteratis. Nec deerit sobrie uersantibus une cio, quæ doceat illos de omnibus quæ pertinent ad salutem æternam : iuxta uaticinis um lohelis: Effundam de spiritu meo super omnem carnem, & erunt omnes bud'island m, hocest, divinitus docii. Paulus non uult prohiberi spiritum, sed optat ut prophe,

## ERASMVS ROTERODAMVS

tent omnes. Et Moles rogatus, ut prohibeat Heldad & Medad à prophetia: Quis, inquit, tribuat, ut omnis populus prophetet: & det eis dominus spiritus suum ? Quidam pia culum arbitrantur, si sacri libri vertantur in linguam Gallicam, aut Britannicam. Sed E, uangelistæ non ueriti sunt Græce scribere, quod Christus Syriace loquutus est. Neque Latini ueritifunt Apostolorum sermonem in Romanam linguam uertere, hoc est promiscuæ multitudini prodere. Neque Hieronymo religio fuit sacras literas Dalmatice uertere. Equidem cupiam in omnes uerti linguas. Cupit Christus suam philosophiam quam latissime propagari. Pro omnibus mortuus est: ab omnibus cognosci desiderat. Ad id conducet, si aut illius libri uertantur in omnes omnium gentium linguas: aut prin cipum opera fiat, ut tres linguæ, quibus potissimum credita est diuina philosophia, dis cantura populis omnibus. Hoc si paucis annis potuit Romanorum principum indus stria, ut Galli, Germani, Hispani, Afri, Aegypti, Asiani, Cilices, Palæstini, Latine Græceck loquerentur, etiam uulgo: nec ob aliud, nisiut commercio linguarum commos dius propagaretur imperium non diu duraturum: quato iustius hoc nobis curandum est, quo Christi imperium sine fine mansurum, per omnes orbis regiones proferatur: quod nunc nescio quibus de causis sicin angustum contractum est, nisi quod, ut suspicor, hor mines sunt, qui malunt sub Christi prætextu regnum mundanum tenere in arcto orbis angulo, quam Christum ipsum toto terrarum orbe regnare. Sed de hoc alias fortasse tempestiuius dicetur. Nunc ut quod institui pergam, quur indecorum uidetur, si quis quam sonet Euangelium ea lingua qua natus est, & quam intelligit: Gallus Gallica, Bris tannus Britannica, Germanus Germanica, Indus Indica & Mihi magis indecorum uel ridiculum potius uidetur, quod idiotæ & mulierculæ, plitaci exemplo, plalmos luos & precationem dominicam Latine murmurant, quum ipsæ quod sonant, non intelligant. Ego cum diuo Hieronymo sentiens, citius gratuler gloriæ crucis, magnificumos cum pri mis ac triumphale duxerim, si linguis omnibus ab omni hominum genere celebretur. Si stiuam tenens aratoraliquid sua lingua decantet è psalmis mysticis. Si textorassidens ter læ, nonnihil ex Euangelio modulans foletur laborem. Hinc nauclerus affixus clauo can tillet aliquid. Deniquad colum sedenti matronæ, sodalis aut cognata hinc recitet aliquid. Quid alienius à mysterijs prophetarū, quam eunuchus ille Candaces reginæ, in regia nu tritus, muliebribus obsequis addictus, denics Aethiops, qua gente uix ulla efformina/ tior: tamen dum delicatus curru uehitur, legit Esaiam de Christo uaticinantem. Non intelligebat scripturæ sensum homo prophanus & idiota: & tamen quoniam pio studio legebat, subito mittitur illi Philippus interpres: uertitur Eunuchus in uirum, tingitur aqua, & ater Aethiops, niueo agni immaculati uellere induitur; subito ex mancipio prophanæreginæ, sit seruus Iesu Christi. Iam quod tam multos habemus Christianos adeo rudes, ut non multo plus teneant sapientiæ Christianæ, quam ji qui sunt à Chriv stiana professione alienissimi, magna ex parte imputandum arbitror sacerdotibus. Vi deorque mihi uidere uiam, qua fieri possit, ut posthac paulo minus inidoneos habeamussacræ lectioni: uidelicet si summa sidei ac doctrinæ Christianæ, sucida breuitate, & docta simplicitate proponeretur quotannis populo Christiano. Et ne uitio concionato, rum depravaretur aliquid, libellum confici uelim à doctis & integris viris, qui multitue dini uoce sacerdotis recitaretur. Eum concinnari cupiam non ex humanis lacunis, sed ex fontibus euangelicis, ex apostolicis literis, ex symbolo, quod an ab apostolis prodiz tum sit, nescio: certe maiestatem ac puritatem apostolicam præse fert. Hocsopinor, non intépeltiue fieret ferijs palchalibus. Ates hoc præstaret, opinor, q populu ineptis, non nunquam & obscœnis iocis ad cachinnos concitare. Quem morem, nescio quis caco, dæmon inuexit in ecclesiam. Nam & si populus aliqua uoluptate retinendus est, atque etiam excitandus nonnunqua: tamen huiulmodi ludicris excitare rilum, scurrarum est, non Theologorum . Quin & illud mihi uidetur non mediocriter ad hanc rem conductu rum, si pueri baptizati, quum iam ad pubertatem peruenerint, iubeantur huiusmodi co cionibus adesse, in quibus illis dilucide declaretur, quid in se contineat professio baptil/ mi. Deinde diligenter priuatim examinetur à probis uiris, satis ne teneant, ac memine rintea, quæ docuit sacerdos. Si comperientur satis tenere, interrogentur ratum ne has beant , quod fusceptores illorum nomine polliciti funt in baptismo . Si respondeant se ra tum

nun habere, turn publice renoueur ea professio, simul congregatis æqualibus, idda cere monijs grauibus, aptis, caltis, lerijs, ac magnificis: quæd deceant eam professionem, qua nulla potest esse sanctior. Quid enim sunt humanæ professiones, nisi simulachra quædam huius lan Clillimæprofellionis , hoc elt, reuocamenta quædam Christianismi prosapsi ad mundum. Norunt monachi suas professiones huiusmodi ceremonijs imitaticijs commē dare populo: & sic agunt hanc fabulam, ut nonnunquam erumpant lachrymæspectatori bus. Quanto magis id facere conuenit in hac longe religiosissima professione, qua non homini, sed Christo damus nomina: nec iuramus in regulam Francisci, aut Benedicti, sed in regulam Euangelicam: Ita fiet, ut adolescentes intelligant, quid principi suo præstare debeant, et quibus studijs eniti ad ueram pietatem. Et interim majoribus etiam succurret, quot modis à fuis uotis exorbitarint. Aguntur nunc in templis quibusdam comædiæ, mi hi non prorlus improbatæ, de Christo resurgente, de ascendente in cœlum, de misso spir ritu sancto. Quàm uero magnificum esset hoc spectaculum, audire uocem tot iuuenum sese lesu Christo dedicantium, tot tironum in illius uerba iurantium, abrenunciantium huic mundo, qui totus in malitia politus est:abiurantium & exhibilantium satanam cum omnibus pompis, uoluptatibus & operibus iplius: Videre Christos nouos, imperatoris fui signum gestantes in frontibus: uidere gregem candidatorum prodeuntem à sacro laua cro: Audire uocem reliqua multitudinis acclamantis benede ominantis Christi tyronibuse Hac sic publice fieri uelim, ut nihilo segnius interim ab ipsis statim incunabulis pri vatim ac publice Christi doctrinam imbibant, quantum sieri potest. Quæ quidem hoc plus habebunt autoritatis, si tractentur per ipsos episcopos, non per parochos, aut condu Gos suffraganeos. Hæc si fierent, quemadmodum oporteret, aut ego fallor, aut habere/ mus aliquato synceriorres Christianos, quam habemus. Verum hic geminus existit scrui pulus: primum quod uideatur iterari baptismus, id quod fas non est: deinde quod peri culum sit, ne quidam audita professione non approbent quod gestum est per uicarios. Pri otille facile discuritur, si hæc sic gerantur, ut nihil aliud sint, quam instauratio quædam ac repræsentatio pristini haptismi:quod genus est, cum aqua sacra quotidie conspergimur. Posterioris difficilior est solutio. Sed oia tentanda sunt, ne quis resiliat à prima side. Quod sinon potest obtineri, fortassis expediet illu non cogi, sed suo relinqui animo, donec resi piscat:nec ad aliam interim uocari pœnã, nisi ut ab eucharistia sumēda reliquiscs sacramē tis arceatur. Ceterunec à sacris, nec à concionibus excludatur. Atquetiam libellos de phis losophia Christiana conscriptos passim circuferri uelim, in quibus purus ille Christus de pictus sit, no ceremonijs Iudaicis, non comentis aut decretis homini obnubilatus: denica no tetricus & asper, sed ut est blandus & amabilis. Huiusmodi rudimentis qui fuerint in stituti, no uenient omnino rudes ad lectionne sacroru uoluminum. Nunc multi sunt quin quagenarij, qui nesciant quid uouerint in baptismo: qui ne somniarint quide, quid sibiue lint articuli fidei, quid precatio dominica, quid ecclesiæ sacramenta. Hocita sæpenumero deprehendimus, uel ex familiaribus colloquijs, uel ex arcanis cofessionibus. Sed hoc max gis deplorandu, quod pleriq facerdotes huiulmodi fumus, ut nug ferio cogitauerimus, quid sit esse uere Christianti. Título, co suetudinibus, ceremonijs Christiani sumus, magis कुं ex animo. Aut inopia scientiæ no habemus quod doceamus populti; aut cupiditatibus műdanis corrupti nostrű negociű agimus potius & Ielu Christi. Quid igitur mirű, si in te/ nebris uerfatur populus, cti ji quoce tenebricoli fint, quos oportebat effe luce mundi; cum ipli nihil Christo dignu lapiat, quos conueniebat elle sale terræ: quu ipli cæcutiat, quos o portebat esse lucernă toti domui lucente: cu sordidis lucris ac uoluptatibus immersi sint, quos oportebat esse ciuitate in ædito mote sita, quæ monstret uia errantibus. Atquitinam non essent tam multi, in quos uere dici posset illud Esaiæ: Speculatores eius cæci omnes, nescierunt universi canes muti, no valentes latrare, dormietes & amates somnia: & canes impudentissimi nesciertit saturitate. Ipsi pastores ignorauertit intelligentia. Omnes in uia lua declinauer ut, unulquilo ad auaritia luam. Item illud Hieremiæ: Grex perditus factus est populus meus. Pastores eortis seduxerunt eos. Rursus Ezechiel magna libertate destos machafin pastores uersos in lupos, qui pascetes semetipsos, grege infelicem dissipant ac hnär. Sed & alíjs ité in locis freques querela est apud prophetas de pastoribus, quod ab is sere proficiscat calamitas populi, teste Zacharia propheta; Affligetur quia non est eis. pastor-

### ERASMVS ROTERODAMVS

pastor. Nonnunquam merêtur hoc peccata populi, ut deus patiatur regnare hypocritam & idolum loco pastoris:quando iuxta Paulum auersantur sanam doctrinam, & asciscunt sibi doctores, qui grata doceant magis qu'am falutaria, nimir pruriétibus auribus. Tunc datur dignum patellæ cooperculum: & iuxta prophetam Ofee fit, ut talis sit populus qua lis sacerdos. Habet enim grex popularis lupos, uulpes, pardos, alias ci noxias feras admixtas. Sed tamen magna ex parte ex ouibus constat populus. Rudes sunt, simplices, & in, docti, tamen utiles domino, si fidi pastoris cura regantur, Horum uicem doluit optimus il le pastor, qui nihil uult perire de grege suo, qui ouiculam erraticam multo labore quassită in montibus reduxit in humeris luis. Siquidem is quum uideret ingentem hominum mul titudinem, simulci consideraret, qu'am non agerent pastores, qui tum erat sacerdotes, scri bæ & pharifæi,comotus est misericordia, quod essent uelut oues disiecte ac destitutæ, non habentes pastorem. Felix ille populus, quem suo intuitu dignatus est Ielus. Non est ocio fus illius aspectus; non habet oculos fascino noxios, sed uirtute diuina salutiseros. Intuitus est Petrum abiurantem,& relipuit.Ac primum intuitus eum, nouato nomine,ominatus est illi fidei soliditatem. In monte intuitus est suos discipulos, & inhæsit animis illorum do ctrina cœlestis. Quid igitur fratres: Demus operam, ut simus oues omnem deponentes malitiam, superbiam, iracundia (Nihil horum competit in oues) ac precibus sollicitemus benignissimum Iesum, ut oculos suos dignetur & in nos deflectere. Pastor est bonus, mise rebitur nostri: & aut mittet operarios in messem suam idoneos, si modo id postulemus à domino messis, quemadmodum legimus apud Matthæum: aut ipse docebit nos, quemad modum scribit Marcus: Et cœpit inquit, illos docere multa: nec docuit folum, uerumetis am totam illam multitudinem quam pharifæotum tyrannis linebat perirefame, panibus saturauit in deserto. Non desinit & hodie suos docere lesus, no desinit pascere, qui relictis urbibus ipsum sequuntur in deserta. Effudit olim spiritum suum in discipulos, neg nunc est abbreuiata manus domini: nece defecit spiritus illius uis in animis piorum: quem ut me reamur accipere, faciamus quod olim fecerunt discipuli. Conscendamus in conaculum, animos procul submouentes à fordidis rerum fluxarum curis. Simus concordes, unantmiter perfeuerantes in deprecationibus, si uelimus audiri uota nostra. Eadem sit omnium uox,eadem mens, idem conatus. Petamus in nomine lefu, & audiet nos pater cœleftis. Nunc quibus dissidifis, quibus cotentionibus tumultuatur sine fine populus Christianus; Neculla ex parte tranquillitas est. Exitiabilibus bellis conflictantur principes prophanie bellorum undis inuoluttur & proceres eccleliastici. Populus perniciosis odijs inter se co mittitur. Quin & fidei synceritas uarijs modis uiciatur, pax Christiana distrahitur. Non ego nunc in hancaut illam partem pronuncio : ubicunque diffidium est, ibi diabolus est. Quis unquam uidit uel atrociores, uel diuturniores bellorum tumultus inter ethnicos, 🕏 annis ia aliquot uidemus inter Christianos: Vt ne causas interim excutia, quando sic une dis iactata est ecclesia nauis: Quur non horum malorum causas inuestigamus, quo cogy nito fonte pesti huic facilius medeamur: Equidem apud Euangelistas reperio bis periclitatam nauim apostolicam, semel noctu quum abesset Iesus, quemadmodu legimus Mate thei cap.xiiij. Nauicula, inquit, in medio mari iaclabatur fluctibus. Quid autem mirum in ecclesia nasci tumultus, si ibi non adsit Iesus: Quoties abest spiritus Christi, tunc spiritus illi hulus mundi milere iactant ac uexant nauiculam. Quid mirum illic non esse salutifersi confilium, ubi tantæ funt tenebræ, ut lefum aduenientem non agnofcant, & ad feruatoris aduentum expauelcant, luspicantes esse phantalma noxium: Et nisi Iesus illos nota uoce compellans, fuffiffet effe bono animo, metu fuerant exanimandi. Ibi Petrus tutius iudica/ uit in fluctibus esse cum Iesu, quam in naus periclitante. Imitemur fidem Petri, & Iesus ili co, reversus in navim, sedabit omnem tempestatem. Rursus periclitatur navis apud eun/ dem Euangelistam, capite octavo, præsente quidem Iesu, sed altum dormiente. Nam & ca put innixum fuisse ceruicali, addit Marcus, nec temere adiecit id factum fuisse in puppi na uís. Vis autem audire quantum fit periculi dormire Iefum; Facia est, inquit, procella magna uenti,& fluctus mittebat in nauim , ita ut impleretur nauis , aut, ut Matthæus narrat, operiretur fluctibus. Horribilis uentus ambitio, peltilens uentus auaritia, perniciolus ue tus uoluptatum amor, ceterach cupiditates rerum mundanaru. Hi uenti cient hos motus, lic ut fluctus bellorum ac dissidiorum inundent in ecclesiam. Fitch ut periclitetur non solf

muls, in qua erantapostoli, sed cæteræ quog quæ lesu nauim comitabatur. additenim Marcus: Et aliæ naues erant cum eo. Quid autem sibi uult somnus lesu! Vtina non ille tam læpe dormiret in animis paltorum, qui locum in puppi tenent, totius nauis honora ulsimum, ubi conuenit elle nauclerum, qui temonem moderetur. Quid sibi uult ceruie cal capiti suppositur. Nonne is erat qui dixit: Filius hominis non habet ubi caput suum reclinet: Quid autemest, no habet ubi caput reclinet: certe diuersorium habebat Iesus, & consentaneum est illi non defuisse culcitram in qua dormiret. Sed qui nihil habet in hoc mundo, cui innixus animus acquielcat, led totus inuigilat studio rerum cœlestium, is no habet ubi caput reclinet. O quam molle ceruical est ambitioso summus honos tan dem per fas nefasco obtentus. Quam dulce ceruical est admiratori divitiarum res domi pulchre aucta & constabilita: Qui sic funguntur magistratu, ut non sibi gerant, sed alijs, qui cogitant episcopatum opus esse non regnum, his non est ceruical quod ad somnum inuitet: sed crepitaculum potius, quod non sinat obrepere somnum. Nunc quosdam uix demus fuccessu rerum mundanarum sic delinitos, ac pene dixerim ebrios, ut non cerui/ cali, sed mandragoræ, quod aiunt, indormire uideantur. Hinc nimirum illa periculosa re rum tempestas, quia Christus dormitin nobis. Verum in tanto discrimine, quod ad uni uerfos pertinet, quid consilifi fratres: Solent enim naucleri, cuiuslibet etiam consilifiad mittere in magnis tempestatibus. Vnde potius consilium sumamus qu'am ab Euange, lio: Diffili præsidijs nostris inclamemus Iesum, pulsemus aures illius, uellicemus, donec expergiscatur. Sic excitari & potest, & cupit. Dicamus illi flebili uoce: Domine tua no refert si pereamus. Dicamus cum summa fiducia: Domine serua nos, perimus. Ille ut est exorabilis, audiet suos, suoch spiritu repente sedabit tempestatem mundano spiritu exci num. Dicet uento: Quiesce. Dicet mari: Tace, obmutesce. Quid autem consequutum est: Cessauit uentus, & facta est tranquillitas magna. Quamdiu nauis ecclesie uentorum arbitrio iactatur, in summo uersatur discrimine. Et si datur aliquando temporaria trans quillitas, rurfum aliunde obortus uentus renouat tempestatem. Si conquiescit ad tem/ pus Auster auaritiæ, surgit Aquilo superbiæ: si uoluptatum Zephyri cessant, exoritur Boreas iracundiæ: Assequutus sum hoc aut illud, cuius gratia digladiabar: mox obijci/ turaliud, cuius gratia nouum & atrocius certamen suscipiam. Nam mundanarum cupi ditatum nullus est finis. Hi uenti sedari non possunt, nisi illis comminetur lesus. Omnes igitur in comune colulamus tranquillitati Christiani nominis. Exuamus priuatas quis que cupiditates. Ea cocordibus animis spectemus, quæ digna sint animo professioneces. Christiana. Populus sese componat ad studium ueræ pietatis, & cosentientibus pariter atcs ardentibus uotis folicitet Iesum Christum, ut principum animos uertat ad consilia pacis. Principes autem, præfertim ecclefialtici fic inftituant cofiliorum rationes, ut fyn cera conscientia non aliud moliantur, quam ut per fidem, charitate, pietatem, concordi am, per rerum mundanarum contemptum, per rerum cœlestium amorem quam latisi me regnet, floreat, & imperet Christus. Ita demum uere magni principes erut, si illorum autoritas feruiat æterni principis gloriæ, & Christiani gregis utilitati. Ita felix erit popusus, si talibus principibus, uelut ipsi Christo obtemperet. Alioqui si pergimus intestinis conflictationibus nostras ipsorum uires atterere, periculum est, ne deus peccatis nostris offensus, immittat nobis alique Nabuchodonosor, qui durioribus remedis doceat rex clius sapere. Concordia coniuncios proteget deus, dissidio segregatos contemnent ho stes. Nunquam autem coibit cocordia, si suum quisquius mordicus tenere uoluerit: nec unquam erit firma diuturnaue pax, nisi ueris solidisco rationibus coglutinetur. Non est perpetuum quod terroribus ac minis conficitur. Non est firmum quod humanis teche nis obliquisco confilijs texitur. Nisi Christus intersit cosilijs nostris, etiamsi malum prez maturad tempus, mox tamen erumpet maiore cũ orbis pernicie. Bene uale lector. Hac adieci, quod Typographus quereretur, alioqui paginas aliquot fore uacuas

quas nolui nugis prorsus inanibus explere. Basileæ postridie Idus Ianua. Anno M D XXII \$2000000 Opt

# IN EVANGELIVM

MATTHAEI PARAPHRASIS PER DES ERA

SMVM ROTERODAMVM.



I MORTALES TAM ARDENTIBUS STUDIIS Titulus para amplectuntur librum humana proditum industria, qui uel phrasis, tuendæ sarciendæ'ue ualetudinis rationem, uel augendæres Euangelium, familiaris uiam, uel aliam aliquam disciplinam ad terrena Liber gener, modo commoda conducibilem pollicetur; quanto slagran.

tioribus studijs hie liber est ab omnibus excipiendus, cuius utilitas ex æquo pertinet ad omnes: nec humana comoda, moxis peritura promitticised coelestem philosophiam à coelesti doctore lesu Christo mortalium generi traditam docet, & huius admirabile præmium pollicetur, non opes, non re/

gnum, non uoluptates, sed ueram atque eternam felicitatem, atque ad hanc expeditam ac facilem omnibus uíam commonstrat, & autorem indicat, per quem nulli non est parata salus, extra quem nulli est speranda salus. Quis autem est hominum, quem non excis tet tanti boni certa spes: quantumuis barbarus sit, aut idiota? Hanc mirificam salutem, quam nec humanus conatus, nec laboriosa philosophorum industria; nec superstitiosa gentium religio, nec Molaicælegis quamlibet diligens observatio præstare potuerunt adplenum, deus omnium rerum & uisibilium & inuisibilium conditor, seruator, mo derator, ac uindex, olim per omnium prophetarum ora, quos spiritu suo cœlesti afflaue? rat, toti quidem orbi, sed peculiarius Iudaicæ genti, quæ tum ecclesiæ Christianæ, mox per orbem uniuersum propagandæ, gerebat imaginem, promisit: uarijs figurarum in/ volucrisatque umbris delignans, ac ueluti præludens, quicquid nunc per filium suum lesum Christum sublatis ænigmatis palam exhibuit mundo: qui sic huius gratuitæ fee licitatis nuncius fuit, dei patris nomine legatum agens in terris, ut idem effet & philo/ sophiæ salutiseræ doctor, ipse exemplar, ipse præmij & pignus, & sponsor, & autor. Passus est enim deus arcanosuo & humanis ingenijs inscrutabili consilio, mortalium ger nus luæ stirpis autorem primum ingenio referens, & ad uitia procliue, diu falsis religioni bus, uarijsc uitæuitijs, & improbis cupiditatibus inuolui; quo tempore hoc optatissimo, quod divina sapientia, rerum omnium moderatrix sibi præscripserat, universitanto mas gis litientibus & consentientibus animis hanc uere salutiferam & efficacem philosophie am ampleclerentur, postea quam comperissent sele, nece per ea comoda præsidiaci, quæ mundus hic præcipue pollicetur, negs per tot philosophorum accurata dogmata, neque per tot religionum species, nece per Mosaica legis anxiam observationem ad ueram pies tatem ueramý felicitatem potuísse pertingere, imò hoc magis inuolui uicijs & cupiditati bus, quo uehementius humanis freti prælidijs contenderent ad innocentiam ac felicita tem. Proinde si Iudæi, quos maxime conueniebat amplecti, quod toties promissum, tot leculis exoptatum offertur, soli negligunt tantum bonum, quod gratis exponitur omnibus, malunt co soli carere, qu'am habere cum cæteris comune, non est quod cuiqua impu tent interitum suum, nisi suz incredulitati. Illis potissimum hac futura cecinerunt sacro, rum uatum oracula. Illi cominus conspexerunt Christum ædentem miracula, cominus audiere doctrinam Euägelicam: illis primum annunciauimus regnum cœloru. Cæterum quolcung tædet uitæ prioris, quotquot amant ueram innocentiam, quicung desiderant veram, solidam, & nunquam auferendam felicitatem, hoc Euangelium, hoc est, optabile aclatum nunciü lætis & alacribus animis excipiat, siue Greci sint siue Iudæi, siue Roma/ nissive Scythæ, sive Galli, sive Britanni. Vt deus non est tantum Iudæorum deus, sed ex æquo comunis omnium, quemadmodum fol unus & idem est mundo comunis: Ita Iesus Christus huius filius omnibus servandis venit, omnibus mortuus est, omnibus resurre xit,omnibus ascendit cœlum,omnibus suum emisit spiritum, nullum repellens, negob generis, nece ob ætatis, sexus, conditionis aut uitæ discrimen. Semel per illius mortem in acro lauacro demerguntur univerla peccata uitæ prioris: nec imputantur quamlibet Tom. 7

tionis

atrocia crimina, pro quibus dependendis innocens ille semelest mortuus, modo quod reliquum est ætatis ad Christi regulam, hoc est, Euangelicam doctrinam exigatur. A bar ptilmo censetur Christianus. Ad id præstandum ipselargietur gratuitam opem suam, qui perseuerantibus largietur & præmia. Non exigit à quoquam onus legis Mosaica, tantum adlituiuida fides, quæ & prompte credat quod annunciatur, & certa fiducia exper clet quod promittitur. Non fallit ueritas æterna, non frustratur deus promissor. Porrò quid agendum sit, non iam prescribit humana lex, sed dictabit Christiana charitas. Et haz ctenus quidem uiua uoce tradidimus Euangelium optima fide, comunicantes omnibus quæ uidimus oculis nostris, quæ quadiuimus auribus nostris. Cæterum quoniam pericu Liber Zenera. lum est, ne negocio latius indies sele dilatante, uel uariet narratio per multors manus ob ambulans, uel apud aliquos minus inueniat fidei sermo quam liber: ad hac quo facilius permanet ad omnes scriptura quam uox: summam totius negocij, quod satis est ad paran dam falute, hoc uolumine coplectar, natiuitatem, doctrinam, miracula, mortem ac refurrectione. Ac primo quide loco Ielu Christi genealogia recensebimus, exordium capiens tes, non a summo capite, sed à Dauid & Abraham: uel quod horum duor i memoria cele berrima pariter & gratiosissima sit apud Iudæos. Siquidem Abraham gentis autore glori antur imprimis; & Dauid rex tantopere laudatus ore diuino, hoc magis insidet illorum mentibus, quod huius recentior etia lit memoria: uel quod his duobus potissimi promis sus six ille tot seculis expectatus Christus in Hebraorum oraculis, quibus summam har bent fidem, etiam illi, qui Christo repugnant. Siquide in libro geneseos sic Abrahæloqui tur deus, promittens fore, ut ex ipsius stirpe nasceretur olim, cuius gratuito beneficio non folum natio ludæorum, uerumetia omnes totius orbis populi, non per circumcilionem, quæ tum nondum erat nata, led per fidem euangelica in ius & charitatem filiorum alciti, cœlestis regni confortium una cum Christo fortirentur. In semine, inquit, tuo, nimirū Ie/ su Christo, benedicentur omnes gentes. Porrò Dauid ita loquitur in psalmis mysticis: De fructu uentris tui ponam luper ledē tuam. Idģ præcipue faciemus Iudæorum caula, ne u**t** est rebellis ac difficilis ad crededum natio, quum ex oraculorum autoritate, quibus abunde fidunt illi, perfualum habent Messiam ueturum fuisse promissum, tergiuersentur, cau fantes alium feruatore expectandu, nec hunc esse que illa promiserant. Siquide illorum plericz quoniã terrenarum rerum cupiditatibus obcæcatos habent animos , pro fuo car/ nali crasso di affectu, no recte interpretantes oracula uatum, præpotentem quempiam ac magnificum rege libi pollicebantur, qui copijs, armis, opibus, limilibus de mundi huius præsidijs inuicius, gentem suam ad diuitias, ad honores, ad imperium eucheret, orbemés totum Hebreorum ditioni lubigeret. At Christus quanqua est omnium rerum dominus, nő ideo uenit in mundum, ut unica gentem, ex qua iuxta corpus assumptum erat nascitu rus, terrenis bonis locupletaret, led ut omnes totius orbis nationes ad ueras opes, nec un quam interituras eucheret, eas & bonis cœlestibus in æternum bearet: patiendo, morienz dock uinceret mortis tyrannidem : beneficio fubigeret inimicos, gladio fpiritus iugularet monstra uitiorum, rebelles de motus cupiditatum: & expugnatis fis, quæ pugnant aduer. sus spiritum dei, de suo conferret nobis iustitia & innocentia: denice ut spirituale regnum nobis armis ipiritualibus uindicaret. At non habebunt ilti posthac quod tergiuersentur, ubi uiderint in hoc que nos uenisse scimus & prædicamus, omnia consentire, quæ sancti prophetæ spiritu cœlesti afflati in sacris libris ante tot secula de eo magno consensu prædi xerant: genus, familiam, nativitatis modū, vitā, dochrinā, miracula, afflictiones, & igno. minias, mortis genus, lepultură, relurrectione, alcenium in cœlum, îpiritu lanciu e cœlo. demissum, prodigiosas apostolorum linguas, gentium conuersione, reliquad quæ post sa clauidimus, & quotidie fieri uidemus, per Christi nome prositentes. Denice colentire & tempus iplum quo prædictus est aduenturus. Nece solum hæc omnia prædicta sunt pro phetarű oraculis, uerumetia patriarcharum faclis adumbrata. Hæc quum illi teneant, si conferant cum his que nos gelta nunciamus, intelligent le frustra expectare Messiam alie um ab hoc quem nos prædicamus. Semel aduenít humilis & abiectus iuxta speciem hu

> mani corporis; sic enim illum uenturum prædixerat Esaias, sua morte liberaturus uniuer sos à mortis tyrannide. Idem rursus adueniet in fine seculorum, non iam seruator, sed iu dex omnium uiuorum ac mortuorum. Nunc ab illius beneficio nullus hominum exclu-

> > Digitized by Google

Abrahaman tem genuit

ditur. Tunc illius iudicium nullus effugiet. Sed tunc læti uidebunt iudicem æterna præ/ mia largientem, quinunc mansuerum & exorabilem seruatorem non aspernantur. Hic eft igitur unicus ac uerus ille Messias, cuius genealogia iuxta corpus humanti, quod no/ ftra causa assumplerat, mox dicetur. Per hunc enim erat exoritura noua natio, non carna his, fed spiritualis, que non tam terras impleret, quàm cœlum, quæ g non humano semine, fed Euangelica fide propagaretur cœlesti semine sermonis diuini. Huius principem ac progenitorem mystico quodam typo repræsentabat Abraham, qui nondum prodita lege circum cilionis, iustina laudem meruit, non apud homines, sed apud deum: nec ex ob feruatione legis, sed ex synceritate fidei, qua nihil addubitauit de promissis diuinis, quan quam natura uires superarent. Et ob hanc siduciam dictus est pater multarum gentium, que ad illius exemplum crederent Euangelio Ielu Christi. Is iam ob senium defecto cor pre, ex uxore item effœta genuit promissum Isaac, qui & ipse Christi typum gessit, ligna bajulas ad facrificium, cui erat iple destinatus. Isaac genuit lacob, qui quum esset natu miz nor, tamen excluso fratre maiore, consequutus est hæreditatem, iam tum typum gerens ecclelize gentibus congregandz, quæ Iudæis exclusis quotidie magis ac magis inuale, scens, occupat Euangelij gratiam, per sidem, qua Iudæi se per distidentiam reddunt indi/ gnos. Sic enim loquitur deus: Iacob dilexi, & Esau odio habui. Et huius nominis men/ tio frequens est in prophetarum uaticinijs. Iacob genuit Iudam, qui tribui nomen dedit, e qua Christus prædictus est exoriturus, cuius christulo promissa est noua lex eu agelica. Sic enim loquitur Hieremias: Ecce dies ueniunt, dicit dominus, & disponam domui Iudæ & domui lacob testamentum nouum. Nec hunc solum genuit, quanquam hic potissimum merebatur in hoc catalogo recenseri, sed & alios undecim Iudæfratres, qui singuli singu/ lis tribubus Israelitica gentis indidere cognomina. Porrò Iudas sustulit gemellos, Phas res & Zaram, non ex uxore legitima, led ex Thamar nuru lua, quæ prius nuplerat Hcr primogenito Iudæ: cui cum non præstaret Iudas quod receperat, uidelicet fore ut nube/ ret Sela fratri mariti defuncti, iuxta legis præscriptum, mulier nimium prolis auida, sum/ pto meretricis habitu, uelataci facie, dolo sustrurata est concubitum Iudæsoceri sui: ac post arabonis indicio, quem ab eo prius qu'am coitum admitteret, sumpserat: geminam prolem patri iam ad pænam uocanti uindicauit. Res gesta non uacat crimine, sed tamen latens sub inhonesto tectorio mysterium ad euangelij negocium facit. Quemadmodum & Phares ecclesia & synagoga gessit imaginem, qui fratrem porrecta manu prius ex ute rilatebris exire parantem anteuertit. Ex hoc natus est Esrom, ex Esrom natus est Aram, ex Aram Aminadab, ex Aminadab Naason. Atque ex hoc Salmon. Salmon sustulit Boosex Rahab: quætametli non esset Iudaicægentis, sed Cananeæ, tamen ob seruatos exploratores à Ielu duce missos, proditamés ciuitatem Hiericho, locum meruit in eorum catalogo, qui per fidem commendabiles redditi funt deo, & exempta meretricio ordini, cooptata est & insita populo dei, nupra marito Iudaicæ gentis, iam tum adumbrans peccatores & gentes à cultu dei alienas, fidei merito Christo copulandas. Boos item filium habuit Obeth, ex Moabitide Ruth, quæ & ipsa velut abdicata patria, & affectibus cor/ poreis, maluit inseri populo Iudæorum, hocelt, Christi doctrinam profitentium: uideliv cet iam tum typis & umbris præludentibus, nullum hominum genus ab euangelij con/ fortio submouendum, modò fidem adferat, & animum ferat pietatis auidum. Ex Óbeth proditus est lessa, idem dictus Isai, cuius nomen non tacet uaticinium Esaiæ de Christo: exibit, inquit, uirga de radice lessa: Ex hoc progenitus est Dauid ille deo charus, rex & idem propheta, conditor urbis Hierofolymitanæ, nobilis interfecto Goliad: & ex humili pastore gregis ouilli, nutu dei consecratus rex Israelitarum, submoto Saule rege impio, Exhuius stirpe tota gens Hebræorum expeciabat exoriturum Christum, quemadmo/ dum prædicium erat à uiris afflatis deo. Atos hic quoque multis nominibus repræsenta/ uit imaginem Christi nepotis sui. Dauid genuit Solomonem illum pacificum, ac templi dominici constructorem. genuit autem ex adamata Bethsabee, quam Vria marito prio reper dolum occilo, sibi matrimonio copularat, non able scelere, si nihil spectes præter bistoriæ superficiem:at rursus non abseppræsagio suturi, si mysterium scruteris. E Solo, mone natus est Roboam, ex hoc Abias. Ex Abia prognatus est Asa, ex Asa Iosaphat, un de prodijt Ioram, atog ex hoc Ozias. Ex Ozia natus est Ioatham, ex Ioatham Achas, ex Tom. 7

Achas Ezechias, ex hoc Manasses. Ex Manasse satus est Amon, ex Amon Iosias, ex Io

sia Iechonias, reliquid Iechoniæ fratres, sub id tempus, quo Nabuchodonosor tyrannus, exusto templo, quod erat Hierosolymæ, regem ac populum Hebræum captiuum tran/... stulit in Babylonem, figuris nimirum portendentibus, diaboli tyrannidem in genus hu, manum, & libertatem Christi beneficio restitutam. In hoc rerum confinio, cum iam age, retur de restituendo suis sacris ac sedibus populo dei, lechonias genuit Salathielem: Salaz thiel Zorobabelem, Zorobabel Abiud. Ex Abiud proditus est Eliachim, ex Eliachim Azor, ex Azor Sadoch, ex hoc Achim, ex Achim Eliud, ex Eliud Eleazar, ex Eleazare Matthan, ex Mattha Iacob. Atch hic Iacob pater fuit Ioleph, cui nuplit Maria mater pro missi servatoris omnium Iesu, que Hebræi vocant Messiam, hoc est, Christu, sive unclus quod hic omnium rex, idem & fummus facerdos folus deum patre uicijs humanægentis offenlum, sui corporis uictima placarit, ac depulsa mortis tyrannide, cœleste regnum om nibus aperuerit. Nuplit autem pudica pudico, caltissima casto, ex eadem tribu familiade uidelicet Dauidiuxta diuine legis præscriptum, ne quis hanc stirpis seriem nil habere mo menti putet ad declarandam originem Christi. Quod si cui libebit etiam temporis ratio nem subducere, quod digestis hebdomadarum gradibus ante tot annos descripsit Danie el, comperier & hic prophetarum præfagia, cum euentu rei consentire. Summa igitur toe tius genealogiæ constat tribus tesseradecadibus. Etenim si supputes ab Abraham patriar chause ad Dauid regni florentis autorem: reperies generationes quatuordecim. Rursum fiab Dauid use ad regni deliquium, hoc est, ad exiliñ Babylonicum, reperies quatuorde cim.Rurfum fi ab hoc tempore ulgs ad Christum, nouz generationis euangelicze, nouids regni principe & claufulam, reperies quatuordecim. Hactenus Christi genealogia bona fide reddidimus, quo constet omnibus hunc ipsum esse, quem olim oracula prophetart orbi promiferant, tot argumentis in unum colentientibus, ut casu gesti uideri non possit fimulá confet illum uerum fuísse homine, qui ex notis maioribusiuxta carnem genus du xerit Sed quanquam homo natus ex homine, qui in hoc uenerat, ut humanum genus fua generatio morte redimeret, tamen haud quaqua natus est iuxta comunem ac uulgatum nascentis fic erat morem. Decebat enim, ut qui uenerat è cœlis, uocabat ad cœlos, nihil nili cœlestia doce bat ac pollicebatur:denig qui post tot prophetas ac doctores in hoc legatus est, ut semel noua faceret omnia, uero quidem corpore, sed tamen nouo modo prodiret in mundum, & ita doceretur uera hominis natiuitas, ut tamen deo digna uideretur. Atque hoc futurum prædixerat Elaías, ut quoniam homines ad ísta uulgata naturæ miracula propter assuetudinem dormitabant, deus nouum miraculum æderet, idcj in terris, quo magis el fet omnium mortalium fensibus expositum. Natus est homo uerus, ac mortalis, sed idem deus & immortalis. Natus est homo ex homine, sed ex uirgine. Natus est ex progenie generis humani principis Adæ, sedabs labe. Natus est ex matrimonio, sed ita ut opisicie um conceptus non fuerit mariti, sed spiritus sancti, qui modo nequaquam enarrabili de substantia uirginis illibatæ, uelut in templo cœlesti numini sacro peregit fœtus inaudi/ ti formationem: huius de negocij dispensationem ita temperauit admirabili consilio, ut rem incredibilem celaret impios, & pijs animis certissimis argumentis persuaderet, cuius Quum esset nulla mortalis eloquentia fidem facere potuisset. Quum igitur è parentum arbitrio, sed desponsata horum animos moderate numine, sanclissima uirguncula, huic tanto mysterio ab æterno mater Iesu destinata, futura mater lesu, desponsa sua tribus probato viro, nomine loseph, cum eo domelticam ageret consuetudinem, priusqua connubialis congressus inter eos interceso ferat: siue quia non est ad libidinem preceps uera probitas: siue quia sic deus ordine huius negocij temperabat, deprehenfa est este grauida. Id enim arguebat & amanti, & minime stupido sposo, puella uterus indies magis ac magis intumescens. Nec enim illa fugitabat sponsi sui conspectum, quasi sibi male consciamec aperiebat arcanum quod ab angelo div

dicerat, siue quia desperabat adhuc posse persuaderi, siue quia seruabat hoc deo, suo tem/ pore patefaciendum. Certus igitur ac uerus erat conceptus, manifestis ac solitis indiciis sele prodens, præsertim loseph, qui ob domesticum conuictum facilius obseruabat in fponfa fua corporis habitum. V erum is fœtus non erat profectus è complexu uiri, que**m** admodum reliquæ fæminæ folent iuxta communem naturæ legem concipere: fed a fpi> ritu sancto, qui per Gabriele angelum internucium, cœlitus illapsus in sacratissimu tem/

Digitized by Google

plum

plum uteri uirginei, paterni numinis inuilibili uirtute, lanctillima uirginis totum corpus & animum ceu complexu quodam obumbrante, citra nullum pudoris detrimentum gra uidam reddiderat. Porrò Ioseph nondum gnarus tanti mysterij, cum indubitata cerneret argumenta conceptus in conjuge, libica confeius effet, nihil fibi rei fuiffe cum puella, une de grauida fieri pollet,& tamen eos comperillet l'ponlæ mores, ut in eam no caderet adul 🐬 terii certa suspicio: & alioqui uera probitas, nec est prona ad suspicandum, nec praceps aduindicandum: suo cum animo rationem aliquam dispiciebat, qua simul & uxoris fa/ ma uitach confuleret, ac negocium cuius ipfe nullum exitum inuenire poterat, deo com mitteret. Ex archillima familiaritate deprehenderat inculpatissimos puellæ mores. Siqui dem spiritus ille divinus, qui totum eius animum occuparat, in ipsis oculis, ipsog uultu relucebattiplo incellu, gestu, sermone undique sele prodebat. Cœleste quiddam in ea de prehenderat, & homine maius. Et tamen uidebat grauidam, & abfuerat illa domo men/ fesaliquot , dum inuifit cognatam Elizabeth:ad hæc cogitabat, quanta effet eius ætatis ac fexus infirmitas in cæteris puellis. Quas turbas hic excitasset alius maritus, præsertim amore exasperante zelotypiam, quo non alius animi morbus impotentior: Sedad hue ius rei fidem delectus erat teltis Ioseph, ne quis causari posset Mariæ partum, aut suppo sititium esse aut adulterinum. Erat uir apud omnes notæspectatæck probitatis ac pruden tiz:ne quilquam suspicari posset illum uel esse tam insigniter improbum, ut uxoris leno fuffineret esse: uel tam stultæ patientiæ, ut domi aleret, curaretce una cum puero, qu'am sci ret esse adulteram. Nulli magis sæuiunt in lapsas uxores, quam qui ipsi multis adulterijs funt obnoxij. Ioleph iple innocentissimus, adeo non rapitur ad ultionem, ut nec cum con iuge verbis expostularit, ne qua mœstitudine virginis animum obnubilaret. Tacitis aniv mi curis secum æstuat, ac mite quoddam diuortij genus comminiscitur, quo sic ipse libe/ rarettt à grauidæ contubernio, ne quid infamiæ periculi'ue puellæ conflaret. Ates hacte ans quidem passus est deus innocentissimum uirum distrahi perplexis consiliis, Idenim expedicbat ad fidei certitudinem, Sed iam tempus erat ut his animi molestijs liberaretur, dignus uidelicet qui mysterij conscius fieret, ob insignem erga uirginem deo dicatam reuerentiam, satisci spectatam gravitatem in premendis animi sui curis, uisus idoneus qui fecretum nondum ob iudæorum peruersam suspicionem euulgandum bona side cotine ret. Ecce Gabriel angelus, qui uirgini conceptum admirabilem nunciarat, multa cum lu ce apparens uigilanti, nimitum ob pluíquam angelicam puritatem huiulmodi uilionum non insolenti. I oseph in somnis semet exhibet, ac per soporem etiam tale quiddam agitan tem sic est affatus oraculi cœlestis interpres: Ioseph fili Dauid, quæ torquet animum tu um humana suspicio: Quid æstuas: quid fluctuas: Aut quod meditare divortium, aut cur abea uis distrahi, que tibi tăta charitate, simul & tribus & familiæ cognatione iuncta estr Non est alius sponsus ea uirgine dignus, necilla est alteri destinata dei consilio, nisitibi. Agnosce David autorem tui generis, cui promissum est olim, quod nunc incipit exhibe ri. Totum divinum est quod geritur. Non est quod metuas, ne quid labis tuo coniugio contrahat uxoris uterus, citra tuam operam intumelcens. Suspicaris grauidam, & recle fuspicaris; Sed non ideo submouenda à domestico convictu, imò hoc magis tibi adiun genda est, quod gravidam vides, cui divino consilio in hoc ipsum datus est sponsus, ut in posterum testis esse possis foecundæ uirginitatis, in uxore compertæ: atog illa interim tuo coniugio tuta sit aduersus l'udzorum suspitiosam sauitiam, quibus hoc mysterium non dum est aperiendi, nece dignis adhuc nece capacibus. Tibi comunicabitur, ne quid inter rim uxoris innocentia sese indignum patiatur. Nam fœtus iste, quo uides coniugis ute/ rum quotidianis auctibus intumelcere, ut non est ex te, ita nec ab alio quoquam mortali. Angelus nunciauit, conciliator huius diuini complexus, pater obumbrauit, spiritus sanz dus præparauit uterum, dei filius impleuit. Nova funt omnia, quia nova proles nasces tur. Colo debetur quod pariet tua sponsa, castior etiam futura, posteaquam pepererit. Pa siet autem filium, no tibi led orbi. Huius tu pater interim diceris: & puellæ cultos eris po tius quam maritus. Nato puero tu ceu pater nomen impones:non quod tibi tuus luggel/ seritanimus, sed quod ex re deus illi destinauit ante müdum conditum, Vocabis autem leium, hoc est servatorem. Nam hic est ille tot seculis exoptatus & expeciatus Messias, Tow. 7

Iofepb fili Da**uid**  E/4.7

qui iuxta prophetarum oracula liberaturus est populum suu uniuersum à peccatis suis non uiclimis pecudum, sed suo ipsius sanguine. Nec hoc tantum beneficium gratis de disse cotentus, purgatis à uitæ prioris peccatis, conferet perfectam & æternam salutem, Hoe dulem to Nequeuero quicquam huius rei casu fortuitoue gestum est, sed consilio diuino. Quod tum fastiu est enim nos factum narramus, hoc olim dominus iple se facturum promiserat, loquens per os Esaiæ prophetæ, paucis depingens huius conceptus, & nouitatem inauditam, & fru ctum optabilem. Ecce, inquit, uirgo concipiet & pariet. Habes nouitatem: quando enim unquam fando auditum, salua uirginitate, peperisse puellamenunc fructum accipe. Et uo cabitur, inquit, nomen eius Emanuel, quod Hebræis sonat, nobiscum deus. Siquidem hic unus populum suum deo reconciliabit, atque exintenso reddet propicium, ac uer sans inter homines cumulatissimam dei beneficentiam illis effundet, ac tandem experti doctrinam efficacem, experti uim miraculorum, experti præsentem energiam ac robur & impetum divini spiritus nouo more sele prodentis in his qui crediderint, merito clas mabunt, nobiscum deus. Si agnoscis uaticinium, & sanè agnoscis, subserui mysterio, ac cela secretum. Hæcubi dixisset summi dei nuncius, Ioseph expergefactus à somno, læ tus & alacer paruit oraculo, ponit confilia dillidij, & archius enam adiungit fibi coniugem suam, ne qua dissidifuspicio posset oriri cuiquam iamos sentiens eam totam dicatam coe lesti numini, ueneratur in ea divinum mysterium: nec audet attingere, quam sibi divinitas unice uindicasset. Adest obsequio, abstinet à congressu maritali. Maturescit interim in sa crouirginisutero fœtus ille cœlestis, qui suo tempore prodiens ex matre uirgine, parene tis integritatem non abstulit, sed consecravit. Porrò loseph, ut erat iussus angelo; haz Cienus patris gerens imaginem, nomen indidit puero Ielu, quum iuxta gentis morê oclas uo die circuncideretur.

CAPVT 11

uator: Iesus servatorem sonat. Quin & regionis, & oppidi nom e respondet sidei prophe

Actenus vides, quam multa congruant cum prophetatum oraculis. Ex his progenitoribus, ex ea tribu familiach natus est, unde illum prophetia promie feraticongruit & hebdomadarum fupputatio, ad qua illum uenturum predi xit Daniel. Couenit & natiuitatis nouitas, qua natus est ex uirgine, citra uiri lem operam. Couenit & nomen. Promissus erat servator, expectabatur serv

tarum. Natus est enim haud procul ab Hierosolyma, in oppidulo cui nome Bethlehe, idd in regione Iudeæ.Nam eft & in Galilea oppidum huic cognomine, nimirum in tribu Za bulon. Natus est auté eo tempore quo regnum apud Iudzos obtinebat Herodes natione Gên.49 Idumæus,non ludæus:ne cui dubium esfer iam adesse tempus quo nasciturus esset Mess as:quod hoc multis ante feculis futurum prædixerat lacob patriarcha:Non auferetur fce Ecce Magi ab ptrum de luda, & dux de femore eius, donec uenerit ille qui mittendus est. Nimirum hic oriente neni. est ille sanctus sanctorum, ad cuius exortii cessare debuit omnis unctio Iudæorum. Nunc quam miris confiliis paulatim innotuerit orbi accipite. Voluit enim omnibus esse perspi cuus, qui uenerat leruandis omnibus: ut & bonis innotesceret ad salutem, & impijs adie meret omnem exculationem ignorantiæ. Iudæis præcipue fuerat promissus: ex horum gente natus est: his primum prædicatus est ab angelis canentibus: Gloria in excelsis deco & in terra pax hominibus bonæ uoluntatis: paltores angelica uoce docii, de nato puero, fidei primitias obtulerunt, ad nataliciü infantuli præfepe. Secreto spiritus afflatu agnitus estab Elizabeth, à Simeone, & Anna prophetissa. Ac primum quidem pauperibus & hu milibus semetaperuit, in quibus sciebat esse pronam credulitatem. Nec enim facile susce pturi erant humilem superbi, pauperem opulenti, modestum feroces, cœlestem, huius mundi cupiditatibus obnoxij. Quoniam autem non Iudaeis tantum, sed & gentibus, imò cunctis mundi nationibus promifius erat, in ipio statim exordio noluit & his innotesces re:quo declararet fimul & illis oblatam esse salutem,& horum exemplo Iudzos ad zemu lationem credulitatis extimularet. Nec omnes eadem ratione pertraxit ad sui noticiam, fed fingulos paulatim allexit rebusiam perfuafis ac familiaribus. Iudzi prophetis haber bant fidem, signisac prodigijs commouebantur, atque harum rerum illecebra pellexit cos. Pería & Chaldaí multum tribuebant aftris, ut huic philosophia potissimum dedi

tatus est cos, quantum esset temporis, quod illis primum apparuisset stella, cuius indiv cio tantum itineris emensi uenissent Hierosolymam: uidelicet hoc agens, ut certius in unt caput seuiret crudelitas. Magisut no est suspiciosa pietas, nihil illum cælant, haud quaquæ suspicantes eum esse tam immanem, ut in infantem uix dum natum sæuire uellet: neque tam furiolum, ut le speraret humanis consiliis oppressuru, quod divinitus ageretur. Indi cato tempore, ille uicissim indicat locum, quem à scribis didicerat. lamque specerta cons cepta, his duobus indicijs puerum posse deprehendi, Magos ultro ituros, etiam suo no mine mandatis onerat, adirent Bethlehem, lummacis diligetia uestigarent de puero: moxe theo comperto Hierofolymam reuerli, le facerent totius negocij certiorem:caulam pras sexens admodum plam, & ab animis Magorum minimum abhorrente, ut & ego inquit, eodem me conferam, uoscis imitatus, adorem eum. Sibi primum uolebat innotescere pue rum, ut eum prius tolleret e medio, qu'am populus Iudæus eum plane rescisset esse natum: Deo interim & hoc procurante, ut incolumes redirent Magi suis regionibus annuncia. turi Christum. Alioqui, ni spes hæc scelerato imposuisset, sæuiturus erat in Magos ipsos, qui nuncium tam inauspicatum attulissent. Magorū pia simplicitas, audito rege, contene dunt Bethlehem:quos in hoc stella, quæ illos exciuerat, ad tempus destituit, ut barbari pri mi Christum annunciarent natum, quem illi tot seculis expectatum post occiderunt. Sed hac parte diuini consilii functis, rursus aderat mirabilis illa stella, quæ sic illoru pietati sere uiebat, ut non solum Bethlehem, sed ipsum etiam tuguriū humile, & ob hoc inventu disti cile indicaret: atca adeo iplius pueri capiti imminens è propinquo, ceu digito demonstrae ret expetitum infantem. Hac igitur ubi rurlus apparere cœperat, omnem solicitudinem exanimis illorum dispulitiames certa spe simul & gaudio pleni, neglectis hominum indiciis,coelestem ducem sequuti, noui regis palatium, uident sordidum & abiectum tugue rium, uile stabulum. Nihil commouetur his rebus syncera pietas, ingrediuntur, reperiunt infantem, nihil à cæteris specie differentem: reperiunt matrem, nihil magnificum præse ferentem. Paupertatem ac simplicitatem tota supellex testabatur. Magi qui non adoras uerant Herodem'e solio regali strepitu iaciantem sele, ad pueri uagientis cunas procume buntiadorant proni nondum fari potentem. Nec hac pietate contenti, depromunt è repo sitoriis suis destinata munera, ex hisce rebus, quarum prouentu regio Persarum præcie pue dives erat, aurum, thus, & myrtham, ne viaticum desset mox fugituro. Atque his fie dei primitijs gentes, quæ procul aberant: Judæos qui deo uidebantur proximi, præuenien tes, Christum sibi inaugurant, sesec vicissim illi dedicant, triplici rerum genere nouum sa crificium offerentes, lamqueluti per ænigma, trinitatem illam ineffabilem profitentes. patris, filij, & spiritus sancti, simulog in uno bomine, mortalitatem, sacerdotium & regnt agnoscentes. Siguidem aurum regi conuenit, thus sacerdoti, myrrha morituro. Natus est mortalis, sacrificauit in cruce; uicit resurgens, regnat in cœlis. Tot prodigia uiderant lue dai, & cognitum occiderunt: nihil praclari uidere Magi, quod ad oculos corporeos pere tinet,& sibi gratulantur eam peregrinationem suisse selicem. Cæterum quum secum a Et resposo de gitarent, an redeundum esset ad Herodem ut illius animo satis facerent, in sommis admos cepto in som, niti sunt oraculo divino, ne se referrent ad Herodem; id enim nec ipsis esse tutum, nec no ne rediret puero, nec expedire tanto negocio, suis temporibus, & per partes orbi prouulgando. Il ad Herodem li non legnes parent oraculo, ac diverla via reverli lunt in patriam, apud luos novi regis, noui pracones futuri. Iam Magorum incolumitati consultum erat: mox ut matris etiam ac pueri tranquillitati consuleretur, simulo Herodis impietas, ita ut merebatur, magis ac magis exacerbaretur in gloriam Christi, idem coelestis nuncius, qui Magos dimiserat, Io feph apparuit in fomnis, hortans eum, ut iam arcani conscius, matrem ac puerum clane culum subduceret in Aegyptum: uidelicet hoc agente consilio diuino, ut ea quoque regio, tota prodigiolis deorum cultibus dedita, dum profugo præbet hospitium, eius con taclu commercio præpararetur ad aliquod primordium ueræ pietatis. His itaque uer/ bis angelus affatus est Ioseph: Surge & adiuncto tibi puero una cum matre, clam fuge in A egyptum, at capillic commorare donec reuerlus ad te, admonuero tempus elle huc remi grandi. Futurum est enim ut Herodes nihil intentatum relinquat, quo perdat puerum. Non quod difficile sit deo puerum subito extincto Herode servare, si libeat: sed hic ore do negoci magis conducitad confirmandum fidem. Vultenim deus, ut tyranni furor

fiz glorize feruiat. Nihil contatus Ioseph, assumptam puellam matrem ac puerum, no de sugiens, subducitin Aegyptum, inibi commoratus usque ad obitum Herodis. Neque uero hoc humano metu contigit aut casu: his malis deus uoluit parari stabilirics regnum fili sui, quibus humang res solent labefactari, ne quid sibi mundus uindicare possit in ne gotio diuino. Id quo magis credas, deus qui hoc fieri uoluit, multis retro seculis futu/ rum prædixit per os Oseæ prophetæ: Ex Aegypto, inquiens, uocaui filium meum. In osee.2 terea rex Herodes, posteaquam ipsa re comperit, Magos sibi dedisse uerba, iam impor tens ira, abiecto fuco, prorupit in manifeltam infaniam: millisch uefaniæ fuæ ministris, occidit omneis infantes, & quotquot erant in ipfa Bethlehe, & quotquot erat in eius op pidi finibus, bimulos, aut hacætate minores, sequutus temporis supputationem, quo Magi prædixerant sibi primum uisam esse pueri stellam. Dilatauit tempus crudelitas, di larauit locum, pueros universos complexa, putans hoc impio consilio satis sibi cautum esse, ne quà posset elabi, quem unum cupiebat extinctum, Sed frustra nititur assutia mor calium aduersus consilia diuina. His rebus parabatur exemplum, quid essent ab impijs principibus passuri, qui credituri essent Euangelio: quid profecturi, qui fidem Euange/ licam teneramadhuc, & in piorum animis gliscentem, crudelitate sua conarentur extin guere. Ob Christum interimi, servari est. Herodi data erat occasio resipiscendi, non sæ uiendi, nisi mentem illius regnadi cupiditas excæcasset: Sed dum ipse sibi suo uitio uertit omnia in materia maioris inlaniæ, fua malicia dei iufticiam illuftrauit, dum omnibus pa lam fit innoxios puellos immani crudelitate trucidatos, & ipíum horribili dignum exitio, quo postea perijt, suisse. Porrò ne quis addubitet hoc dispensatione diuini consilif sic euenisse, audite prophetæ Hieremiæ uaticinium, hoc præsagio mentis afflate sam sactium cemetis, quod multis post seculis esset futurum: Vox, inquit, in Rama est audita, uox ue Hier. hementer plorabunda, lugubris ac lamentabilis, Nimirum Rachel ea erat deplorans filis ossuos:nec admisit gonsolationem, propterea quod essent omnes e medio sublati. Rachel que enixa Beniamm, hoc est doloris filium, mox à partu perijt, sepulta est non procul à Beihlehem. Vnde propheta sub huius persona, matrum lucium, suos filios ab Hero/ Defuncto aut detrucidatos deplorantium, expressit. Înterea posteaquam Herodem exitium ipso dis Herode ecce gnum sustulisset è medio, rursus angelus, qui fugæ consilium dederat, apparens Io/ sephin somnis, hortaturillum, ut Aegypto relicta, puerum ac matrem eius reduceret in ni apparuit in terram Israeliticam. Iam enim extinctos esse eos qui puerum uolebant extinctum. Atque fomnis is prompte per omnia parens diuinæ uoluntati, uirginem matrem cum dulcissimo puex ro revexit in regionem Israeliticam. His enimoportuit illum primum innotescere, ad quos præcipue millus erat, ne gens incredula haberet, quod uel probabiliter suæ impie tati prætexeret, negans illum esse Messiam suum, sed alium gentibus destinatum. ut uer ropatriz fines ingressus est Ioseph, atque illic certo rumore cognouisset, quod Archela us Herodis defuncti filius paterni regni dimidium sortitus uice patris regnaret in ludæa, ueritus ne filius, ut in regnum, ita & in crudelitatem paternam successifiet, timuit eò pro ficifci: acrurlus oraculo angeli confirmatus, unde iam totus pendebat, secessit in partes Galilæ, quæ pars obuenerat Herodi tetrarche fratri regis defuncti. Hic tuta omnia pollicente angelo, inuitauit etiam patriæ charitas, simul hoc agente consilio diuino, ut per occasiones uarias Christus multis divideretur, qui nulli non venerat. Bethlehem hu ius partu gloriatur, Hierosolymæ exhibitus est ac purificatus, Aegyptus tanto hospite felixerat. Habet Nazareth, quod de tanto alumno glorietur. Nam hic erat parentis Mas et uemens na tiz patria, in qua filium conceperat, uiculus humilis & obscurus, Galilææ contems tate que uos ptæ apud Iudæos regionis, sed hoc magis opportuna latebra puero aduersus Arches catur Nazas hisauitiam: & illud interim nos re ipsa docente deo, in his quæ divina voluntate geruntur nihil opus esse huius mundi præsidijs, opibus, potentia, factionibus, genez ris daniudine. Imò hac adiuncta obscurant apud homines gloriam dei. Nam ne hoc quiden accidisse fortuito satis arguit, quod prophetia iam olim futurum prædixe rat, quod Messias ille Nazaracus appellaretur, quod esse factum, uel ipse titulus in dicat, quem Pilatus ignarus prophetiæ, cruci affigi iussit: Iesus Nazarenus rex Iudæ orum. Et hodie qui Christum profitentur, ab eo Nazarzi dicuntur à plerisque. Ne que uocabulum ipsum mysterio uacat. Nazareth Hebræis'a flore nomen habet, quod

hic euirgine conceptus sit, purissimus ille flosculus, omnis uirginitatis consecrator: quem admodum Bethlehem, domum panis, sonat Hebræis, ubi proditus est ille panis cœlestis, quem qui ederit, uiuet in æternum. Hic igitur annos aliquot uixit, uelut ignotus, cum ma/ tre & nutricio suo, cuius filius ab omnibus existimabatur, donec ad ætatem adultam progressus iam ipse sese doctrina, miraculis, morte & resurrectione mundo proderet: nulla in terim re insignis, aut inter cæteros mortales emines, nisi quod omni probitatis genere, do nisch coelestibus sic indies proficiebat, ut nemo no magnum aliquid ab eo puero expectav ret: legis etiam interim observantissimus, ne quam ansam daret malevolis obtrectadi, sed per omnia satis faceret omnibus. Maluit ad tempus observata lege ad perfectiora perducere Iudæos, & ea spreta animos illor ab sele alienare. Semel duntaxat specimen sui præ/ buit Hierofolymis annos natus duodecim, cum clam relictis parentibus, repertus est in te plo in medio doctorum fedens, audiens illos, ac uicissim sic interrogans, ut omnibus esset admirationi. Iam tum uidelicet gestiebat indoles ad ea, quorum gratia missus erat in mun dum: sed ut hæc erat animi prompti laus, ita moderationis & obedientiæ erat exemplum, expectare tempus à patre præscriptum.

V N C operæprecium est audire, quomodo tande negocium hoc cuius graz tia uenerat, sit aggressus dominus noster Iesus Christus. Non ex improviso femet ingessit inopinantibus. Ante per anteambulonem Ioannem Zacha/ riæ filium, iplis etiam Iudæis notum ac probatum, animos omnium præpa/ rari uoluit, quo fensim ac paulatim instillaretur mentibus hominum, quod .

femper erat credendű. Ergo cű appeteret tempus, quo decretű erat æterno confilio, ut to tus orbis per Christi docirinam innouaretur, prodijt Ioannes sacerdotis ac prophetis/ sæfilius, post ipsius Christi testimonio plus & propheta iudicatus, g ipso etia exortu sum mam de se spê prebuerat: prodijt a ut non e regu aulis, aut e uulgato hominu coetu, sed ex eremo, ubi à puero uitam angelica egerat, uiclu facillimo parabilic contetus, amiclus pal lio, è cameli pilis cotexto, cinclus zona pellicea. Vestitui uiclus respodebat. Victitabat es nim parabili comeatu, que eremus suppeditabat, locustis ac melle syluestri. Hic cultus, hic uiclus, talis locus decebat pœnitetiæ precone. Cuius admirabilis lanclimonia sic omnit animos obstupefecerat, ut plerice suspicaretur hunc esse Christu, præsertim cu multis esset persuasum, alterum illü, qui Messias putabatur, in turba Bethlehemiticorü infantium pe risse. Atqui adeo no uindicabat gloriam aliena, ut Christo palam omnibus demostrato, se negaret dignum, qui calciamentor illius ligulas folueret. Nec is tam fuopte impetu pro dijt ad prædicandu, sed uoce divina monitus, iam adesse tempus agendi præcone. Siquide Estie 40 haud quach fortuito, aut humana delegatione uenit ad hoc prædicadi munus, sed hic erat de quo tot ante seculis uaticinatus fuerat Esaías, & quod in eremo palam æderet prædica. tionis suæ uoce: & quod animos hominu ad accipienda Christi doctrina præuius ipse pre pararet: 9 do perfuafa fuperioris uite poenitētia, redderet eos capaces gratie Chrifti, pec ca ta per baptilmum luữ cõdonaturi omnibus:quod& lubito mutatis rerữ uicibus, qui ante turgebãt inaní iulticia legis Molaice, stultac philosophia mūdi huius, deijcerent: & q an tea propter imperitia ac modestia humiles & abiecti uidebant, at en inutiles, per Euangelie că doctrinam uegeti fieret, & opulenti bonis coelestibus: quach per legis asperitate diffici lia uidebantur & impedita, per fide & euagelica gratia expedita fierent ac facilia: quo do falus hæc no Iudæis tm, sed omnibus totius orbis nationibus aperietur. Hæc omnia præci nuerat Esaias, certissimus domini propheta. Vaticiniū enim sic habet: Vox clamantis in deserto, parate uiam domini, rectas facite semitas eius. Omnis uallis implebitur, & om n is mõs & collis humiliabitur. Et erüt praua in directa, & aspera in uias planas, & uidebit om nis caro salutare dei. Iam & rumor & aura quædam same secreto sparsa per multos de Lien turo Messia, ad hac conscientia malorum: nam eo seculo non fuit aliud inquinatius: po/ stremo tacitus quidam afflatus effecerat, ut pleros fuz uitz tzderet, ac desiderarent ill t. cuius odor quidam ad eos utcunce peruenerat, qui subito mortalium omne genus esfet in nouaturus, & abolitis peccatis, ad iusticiæ regnum uindicaturus. Quum igitur ad Ioanne confluerent, non folum ex urbe Hierofolymorum, ueru etiam ex uniuerfa ludæa, præ fertim hisce regionibus, quæ Iordanê accolebat, occurrit & ipse Ioannes propræ illoru uolu tati, & quod in eremo prædicauerat i de den li oribus i am turbis ad lordanis ripas inculca.

Digitized by Google

baut le per poenitentiam uitæ superioris Messia mox uenturo præpararent, & salutem alaturo le præberent sanabiles. Sanabilis autem est, qui morbum suum agnoscit & odit; um enim instare adeo & in proximo este regnum coelorum: felicissimum quidem illud & exoptabile, sed in quod non pateret aditus, nisi puris ab his terrenis fordibus.ad hanc uo œm,in typum mox abolendarữ animi fordium, plurimi tingebătur in flumine Iordanis, damnantes ipsi uită priorem, ac palam agnoscetes sua comissa. Sic enim uisum sapientia diuinæ, ut Ioannes qui erat cofinium Molaicæ legis iā delituræ, & Euangelicæ gratiæ iā aduentantis: hoc signo præluderet, non ad abolenda peccata, quod proprie Christo serua batur, sed ad præparandos hominum animos, quo capaciores essent beneficij mox sequu suri.Idfactum est Tiberio Cesare annum iam decimumquintum moderante Romanum imperium, Pontio Pilato huius nomine procurante Iudæam: Herode defuncti fratre, te trarcha Galilæe, in qua comorabat Christus, & huius fratre Philippo tetrarcha Ituræe, & Trachonitidis regiõis, Lylania Abilinæ tetrarcha: sacerdotalis ordinis primas tenentiz bus Anna & Caipha. Itaqs Iudæorū regione in tot principes distracta, prodiji ille, qui cū Chaudcaret adunius principis ditione. Ac primo quide coffuentibus ad se turbis, cu con spiceret Ioannes no parum multos pharisãos & Saducãos uenire ad baptismu, nec igno raret, & hoc hominu genus esset elatu, seroxac sibi placens, ob insignem, ut putabant, Mo laice legis observationem, & patriarcharum merita, à quibus se gloriabant oriundos. Na hivelut invidentes & infidias ftructes baptilmo Ioannis tam celebri, fubdolam legation ? adillum milerant in Bethabaram, nam ibi tum baptizabat Ioannes, percotantes, num ip! kellet Christus: si esset, mox obiecturi, quod Christus promissus esset de tribu Iuda, quu constaret Ioanem este Leuiticæ tribus . Porrò quum Ioannes ingenue fastus estet se no ele le Chriltum, ac ne prophetam quidem aliquem ex priscis illis, quos illi redituros in mundum supicabantur, rogare pergunt, qua fronte per baptismum polliceretur remissionem peccatorum, quod proprie Christo seruabatur. Respondit plurimum interesse inter sur baptilmum, quo tatum inuitaret ad relipilcentia ac pœnitudinem uitæ prioris, & Christi baptılmű mox fequuturű, quo codonarent omnia peccata. Ex hoc igitur hominű genere quum multos uideret cum reliquis ad baptilmum accurrere, acrioribus uerbis mordet il/ lorum conscientias, quo magis ad pœnitentiam comouerentur. Astutum inquit ac maliz ciolum hominű genus, planeck non hominű led uiperarum progenies, maiorű interfecto res, inlidioli, malech metis in omnes, qui haclenus uos apud homines lic iaclaueritis titu lo patrū opinione fanctimoniæ probatorū, falfach specie iusticiæ, atch ita supine regnaueri tis, quali Mellias nun & ellet uenturus, qs uos lubmonuit, instare supplicium ineuitabile, nili ad pœnitentiæ remedium cum cæteris confugilletis, ut nunc cũ his cupiatis baptizari ueluti peccatores inter quos admirabile quanda lanctimonia (pecie pra uobis ferebatis: Senlistis inanë fore fiducia uestra, ni iam imminenti diuinę ultioni uos subduxissetis sustru gio pœnitetiæ. Nece enim patru merita, nece legis observatio liberat ab æterno supplicio, sed lua quence uitæ linceritas comendat deo. Posteace igit pænitet uos uitæ prioris, post hac lic fructificate pijs affectibus & factis, ut telt etur uos uere relipuille. Hactenus ob crafe litudinem hominum, nonnihil indultum est figuris & umbris, ut his cancellis circum/ lepta mortalium ad mala procliuitas coerceretur, ne pollit in deteriora prolabi; hactenus dilatatis phylacterijs, in longum productis precibus, lotionibus, crebra mentione patris Abrahæfanctiffimi patriarchæ, extruendis monumentis prophetarum, quorum posteri uultisuideri, parastis uobis apud homines aliquam sanctimoniæs seciem. Posthac quo niam ad lucem Euangelicam euanescent umbræ, ueris agendum erit, si uelitis assequi salu tem atemam. Pro pristinis peccatis iam no exigitur à uobis holocaustum, aut sanguis pe, cudis, tantum adfit poenitentia non fucata, culpam iple gratis condonabit. Porrò qui funç trodusuera poenitentia, Mellias iple uos docebit, si dociles repererit. Interim ponite ua/ nam fiduciam, nece uobis iplis lic blandiamini: lancli fumus, e fancto patre prognati A braham. Abraham iustus nihil proderit ex se prognatis, nisi laudatam illius fidem & ober ritt famus dientiam imitetur. Abrahæ promissa est benedictio, quæ nunc instat. Sed ad hanc obtine Alrehe dam, non satis est generis quamlibet arcta propinquitas. Quicunque diffisi deo mundi buis prasidijs nituntur, exciderunt'à cognatione Abrahæ. Et posthac Abrahæ poste/ ri, non è sanguinis affinitate, sed è sidei synceritate censebuntur. Nec ideo desiderabit

Confitentes

Progenies wi/

deus posteritatem Abrahæ, cui promissam benedictionem persoluat, si uos ab Abrahæ

moribus desciueritis. Imò illud habete certum, si uos neglexeritis oblatam gratiam, deum uel ex hisce lapidibus posse suscitare filios suo amico Abrahæ uobis longe potiores. Nec est quod hactenus dilatus Messie aduentus uos reddat negligentes. Nam nunc urget exe tremum periculum, in acie nouaculæres omnis lita est. Aut synceris animis adeundum est regnum coelorum, autaccipiendum supplicium aternum. Adest prasens salus am, Jam enim seen plectentibus:adest poena præsens & exitium immedicabile respuentibus.lam enim secu.

baptizo nos

ris ad radice ris admota est arbori, no ramis aut trunco, sed radicibus, funditus & irreparabili uulnere arboris posis succisura, ni fœtus deo dignos produxerit. Discrimen immines & urgens, nullam admits te est tit cessationem. Properandum est amputatis omnibus remoris. Adhuc uobis in manu est, utrum uelitis amplecti. Non feriet securis, si uos subito mentem mutaueritis. In arbore na turali longum ac difficillimum est mutare succum, unde fœtus saporem ducat. Hic sola uo luntate res peracla est. Sed ut accelerantibus communis est salus, ita cessantibus commun ne est periculum. Neminem neque opes, nece generis nobilitas, neque sapientia liberabit posthac, quemadmodum hactenus sibi plerique persuaserant. Omnis arbor quæ non ate tulerit fructum, non dico qualemcunque, sed insigniter bonum ac dignum regno coelos rű, exciditur, & in ignem conijcitur. Haclenus tulit deus ac diffimulauit segniciem homis num. error & ignorantia nonnihil ueniæ promerebantur. Ad naturæ legem obsurdue. ratgenus humanum. Moysi lege non ita multum est profectum. Contemptæ sunt prophetarum minæ, non audita sunt somnia. Nunc is adest post quem nemo mittendus est. Cuius aduentus ne quem opprimat, ego prenuncius fum. Si uos uestri pœnituerit, si mor bum agnoueritis, si medicum ardentibus uotis exceperitis: aderit ille uobis omnibus salu Ego quidem taris. Nec enim iple sum ille quem expectatis. Baptizo quidem uos, sed in hoc tantum, ut resipiscentes, illi uos præbeatis dociles, ac sanabiles ubi uenerit. Mox enim aderit, imo ia adelt, qui ut me posterior est in ordine prædicandi, ita tanto me est modis omnibus super rior, ut ego quem uos aliquid esse creditis, prorsus indignus sim, qui mancipium apud il lum agam, hoc est, ut uel calciamenta illi baiulem, aut calciametorum corrigiam soluam. Ego nihil aliud sum & praco, fidelis quidem, & officio fungens, quod mihi iuxta prophe tæ uaticinium deus iniunxit. Ille autor eft,& omnem poteftatem lecum adfert, feu pecca/ ta condonandi, seu uirtutum omne genus conferendi. Ad illius doctrinam, ad illius bap/ tilmum omnes accurrite, liquidem ille uos baptizabit efficaci baptilmo, non aqua tantiv, fed spiritu & igni. Spiritu uos transformabit, igni rapiet ad cœlestia. A uobis nihil exiget nisi synceram, minimed fucatam poenitudinem. Gratis uobis conferet sua bona, si uobis ex animo displicuerint uestra mala. Tantum absit fucus, apud illum nihil ualiturus. Nihil illum latet, nemine metuit. Seuero & ineuitabili iudicio res agetur. Posthac nihil erit me dium:autingenue boni sitis oportet, autingenue mali. Nihil ille morabitur personată san ctimoniam. Habet uentilabrum in manu sua, perspicit etiam intimos recessus animorum. Apud huncaut paleæ litis,oportet,aut purum triticum. Sed interim utrum effe uelitis,uo bis partim in manu esse uoluit. Frustra latebunt inter syncera grana permixtæ paleæ. Ex acte purgabit ille aream fuam, ac triticum recondet in horreum fuum, paleas autem com/ buret igni inextinguibili. Aut igitur toto pectore conandum est ad summam uirtutem, ut mereamini recipi in regnum æternum : aut fi dei bonitatem, quæ nunc offertur, afpernati fueritis, hoc iplo pessimi sitis oportet, quod tantam salutem ultro delatam rejicitis, merito cj uestro, pro cœlesti præmio, æternis gehennæ incendijs addicamini. His sanciissimi uiri uocibus adeo commoti funt populares animi, ut complures qui hactenus legis obferuativ one nixifuerant, metu trepidi uenerint ad eum, dicentes: Si res fic habet quid igitur celes nobis faciendum? At ille eos non ad legis ceremonias & hominum constitutiunculas, quemadmodum solent pharisai, sed ad officia charitatis hortabatur: dicens: Prima uia pla candi deum, est beneficentia gratuita in proximum. Qui uestitu abundat, impartiat nuo do, qui cibis abundat, communicet famelico. Accedebant & publicani, quod hominum genus abominantur ludæi, quod ferè uel in gratiam principum, uel ad explendam auariv tiam suam, populum expilare soleant. Rogat pauidi quid sibi censeat agendum. Nec hos ílle reijcit à baptilmo:nec his rurlus indicit ut lua largirentur, quibus iam diu folenne erat aliena rapere: led ut aliquo gradu propius accederent ad perfectam Christi doctrinam,

dicit nequid exigant à populo, præter id quod à principe præfcriptum fit. Denique uene runt & milites, uiolentum & infame genus hominum. Nec hos à le submouet, satis ipsa re loquens Iudæis, Christum nullum omnino genus hominum aspernaturum. Nihil hi con fientur, liquidem hociplum militem profiteri, est malorum lernam confiteri. Rogant quid sibi quog det consilif. A tille tam rudes magis docet, quid sit uitandum, quo minus asimt mali, quam quid agendum, ut fierent absolute boni. Ne abutamini, inquit, armis ue stris, quæ non nisi in hostes, ide imperatoris iussu mouenda suntine quem per uim pulse tisaut concutiatis, quum in hoc conducti fitis, ut uestra opera sit tranquilla prouincia:ne ueabutamini uestra cum prælidibus familiaritate, falso quempiam deferentes per calum miam, ut hinc turpe lucrum ad uos redeat. Postremo contenti stipendijs uestris, neminem fraudetis aut spolietis. Siquidem in hoc dantur à principe salaria, ne sit aliena rapiendi ne cessitas. Sic ille leuioribus præceptis, ut erat cuiusque capacitas, omnes Christo uenturo præparabat, spiritu prævidens Christum, quem oculis corporeis nondum viderat. Itaque rumore uarijs modis perangelos, per paltores, per magos, per Herodis crudelem follicizeudinem, per Zachariæ prophetiam, per Simeonem, per Annam, paulatim & clanculü, fed multo maxime per apertum summacís cum autoritate coniuncium Ioannis patrocini um iam late ipario, indies & glifcente; ficut mali quo & metu territi, fele ad denunciatum Christiaduentum componerent, nimirum tempus erat ut ipse prodiret in theatrum mun di,non iam alieno testimonio, sed suis ipsius uirtutibus sese declaraturus, qualis & quan/ sus effet, & obscuraturus omnes homines, quorum testimonio suerat ante comendatus. Reliquit igitur Ielus Galilæam, in qua haclenus latuerat, & patris negocium acturus, ma ternam deserit Nazareth, ad Iordanem properat, ubi confertissimam turbam e diuersis Tune uenit se ludzæ regionibus conflatam testem haberet eorum quæ dicerentur, ac gererentur. Per sus à Galilea medias peccatorum turmas, is qui solus omnium nulla peccati labe cotactus fuerat, imò in Iordanem quisolus tolleret peccata mundi, uelut peccator adit Ioannem: baptismum ab illo flagitat, quisolus baptismum omnem sanctificat. Ioannes nondum plane certus, quod lesus esset fummus ille Messias filius dei, sed tamen admirabilem probitatē, ipsis oculis, totoģuule w& incessu selection in a selection in the selection of the selection in t rim certo elogio dignitatem illius honorans. Tantum inquit, par erat, ut ego qui tuis uir/ tutibus longe sum inferior, abs te baptismum flagitarem. Et unde factum est ut te ipsum ulo adeo demittas, ut à metingi postules, cum nemo purior ab omnibus peccatis? Hæc ita gesta sunt dispensante deo, ut & admirabilis Christi modestiæ nobis pararetur exemplum, & Ioannis testimonio constaret omnibus, Christum haud quaqua ullius mali sibi conscium postulasse baptismum. Sic enim baptizatus est, ut circumcisus, ut purificatus in remplo cum matre, ut flagellatus, ut crucifixus. Nobis hæc omnia passus est, non sibi. Pro inde cum loannes constanter testificans suam indignitatem, lesuco dignitatem efferens, recufaret baptistæ officium: Christus nulla quidem suspicione sinistra polluit innocenti/ am luam, quam omnibus notam ac perlualam elle oportuit. Huius, inquit, negocij partes fuum quacy tempus habent. Tu patere interim, ut abs te baptilmum impetrem, ne putes indecorum tibi, si tingas te, ut ais, meliorem. Mihi certe decorum est, ut qui omnes ad me sie nos decer pertrahere cupio, omnem impleam iusticiam. Etenim qui docet omnes, & qui perfecta do implere om, cet, eum non oportet committere, ut aliqua uel minima iniulticiæ species in ipsius morienem institum bushareat. Omnibus omnia fiam oportet, ut omnes patri lucrifaciam. His auditis Ioan nes cum Iesu descendit in Iordanem, ac tinxit eum. Ac species quidem exemplum habet falurare in Christo modeltiæ, in Ioanne obedientiæ, cæterum res atog effectus plane præ/ postere cessit. Siquidem nos consecrat baptismus, ille baptismum consecravit sacro sui corporis contactu. Símul autem ut ostenderet quid nobis agendum esset à baptismo, & quantafelicitas daretur per baptismum, lesus alacer & properans ueluti deposita peccas Baptizatus rorum farcina, egreffus ab aqua, docens in lotionibus non effe comorandum, nec ad eas autem Iefus subinde redeundum, iteratis peccatis, sed semel abiecus ac sepultis in baptismo comissis uitæprioris, ad spiritualis uitæmunia festinandum: compositis genibus, & sublatis in coe ium manibus deprecatus est patrem, ut hoc negocium seruandi genus humanum, quod aggrederetur, omnibus felixac faultum effeuellet, isq fua paterna autoritate commens daret filium fuum orbi,ne parum grauis effet loannis autoritas; quanqua hoc quog pro

tempore profuit crassis ac rudibus. Et ecce palam teste tanta hominű multitudine, pater, afferuit autoritatem filio suo. Cœli diffisi, prodigiosam quandam suce ostenderunt, Quin & Ioannes cofpexit spiritum cœleste, uisibili speçie columbæ, delabi è cœlo, & sacro illi us uertici insidente. Vnde columba uenerat, oculis cospicua, inde uenit & uox paterna, auribus omniu insonans. Hic inquiens, est ille filius meus unice dilectus, delicium animi mei,& in quo mihi singulariter placeo:ipsum audite meæ mentis interprete, & meæ boa nitatis erga uos dispensatore. Quoniam autem Iesus id temporis adhuc ignotus erat mul titudini, quæ de Ioanne magnifice fentiebat, ne uox quæ e fublimi milla, neminem certo delignabat sensibus, putaretur ad Ioannem pertinere: idcirco additum est cœlestis co/ lumbæuisibile signum, quæ capiti insidens ceu digito demonstraretomnibus, ad quem ea uox pertineret. Quo quidem signo & ipse Ioannes, iam plene certoch monitus est. illum esse filium dei. Quod post palam testificatus est, hoc signum & ante sibi promise fum à patre fuisse, quo citra dubitationem, in tanta hominum turba dignosceret illum. qui baptizaturus esset omnes spiritu & igni. Atq his ceremoniis dominus lesus, declas ratus & consecratus est magister noster, cuius Theologiam quisquis sequetur, is uere beatus erit.

C ne his quide iactis exordijs statim profilit ad prædicandu, licet cælitus au toritate tradita, sed subito à turbarti oculis subducit sele in solitudinem, quod secessus à populi comercio, & auget autoritate, & acuit desiderium. Eos aut potissimum aggreditur spiritus ille instigator maloru, qui relicus mundi cue potilimum aggreunus spasses and piditatibus, pură ac cœlefte uită meditătur. Hoc igit tacite nos docens lefus.

petit solitudinē. Ido facit no hortatu cuiusqua, sed suo ipsius spiritu. Nam qui baptizatus elt,iam exuit affectus carnales, & factus regeneratione spiritualis, spiritus sancti ducif & agitur arbitrio. Non meminit Bethlehem, no repetit Nazareth, non redit ad matre aut nu triciñ, sed impetu raptuc spiritus, ueterñ prophetarñ exeplo, nemorñ deserta petit. Ver getat animű tyronis Christiani secessus, & aliquoties tutius est se feris comittere, & homi nibus. Baptilmus aufert omnia delica uitæ superioris, sed ob hoc nemo tutus est ab insie díjs satanæ, qui socorditer agit. Alioqui prauæ cupiditates meditatur repullulascere, præ fertim in rudibus, & nuper initiatis Christo: & improbus ille satanas, tam inuidus humae næ salutis, qu'am Christus est auidus, miris cuniculis & insidijs solicitat ad defectione, ut maiore tyrannide possideat relapsum, quam antea possederat suit. Aduersus hac pericue la Christus demonstrat tribus potissimum rebus occurrendu, crebris ac puris precationi bus, fuga turbæ, fuga luxus, & abstinentia, no sine diligenti meditatione diuinarti scriptu rarum ne pernicie adferat ignaua solitudo. Et quonia arduam hac & angelica uitam mo dientibus potissimum diabolus solet insidias struere, Christus ipse uelut optimus doctor progressus in palæstram, suos athletas docuit, quibus modis superadus sit ille maliciosus, callidus ueterator, quã de nihil possit aduersus sobrios ac uigilantes, toto de pectore siden/ tes scripturis diuinis. Quin & hoc interim agebat dominus lesus, ut ita paulatim hoc mysterium innotesceret mundo, ut satanas quino ob aliud certu scire cupiebat, num hic esset filius dei, que audierat hoc título à patre honoratif, niss ut redemptione humani gene ris impediret, sic in ancipiti teneret, ut non ante certo nosset hunc esse Messam, & sua tye rannidem subuersam cerneret. Simul & illud nos comonefacit Christus, nemine idonett ad euangelica prædicationem, nisi qui iam sui periculo facto, firmus sit & ualidus aduer/ sus omnes mundanas cupiditates, luxu, & huius comites, libidinem, ambitione, auaricie am,& his consimiles animi morbos: quibus hostis simplicitanimos, uelut arietibus pul Et eum ieiu, sat quatite. Cu igitur Christus inedia ad quadragesimu use die produxisset, Heliam, ac masset quadra Mosen referens, quod sic erat supra uires humanas, ut tamenab hominibus facti Iudæi ginta diebus, crederent: tandem ut manifesta humanæ imbecillitatis speciem daret, non dissimulauit se orquadragin famis molestia sentire. Siquidem iuxta comunem humani corporis natura, humoris ino ta noctibus pia stomachű molesto sensu cruciabat. Id ubi sensit insidiosus ille tentator, ac iam prope nihilaliud quam hominem suspicans, licet admirabilem: hamum projicit inanis gloria illecebra inescatu, quod hinc maxime capiantur, qui uidentur ad summa tendere. Si fili us, inquit, es dei, quid opus est te fame cruciari : Dic potius, ut hi lapides tibi uertantur in panes. Nutu tibi potes præstare quod desideras. Agnoscas eundem esse captatorem, qui primum

post esurijt

Digitized by Google -

ij

W. ii

IJ,

1.2

in

ZÀ.

ιį

-15

3

ici

LZ,

D

primum illa Adam esca lenocinio pellexit in mortem: sed posterior Adam spiritu cole/ fis dolo sum in si diatore sic elusit Christus, ut nec nome filij dei recularet, nec se fame uin cipolle, ut homine quemlibet demonstraret. Etenim ne sibi uindicaret autoritate respons sinotissima illi scripturam obijcit: Scriptum est, inquiens, in Deuteronomio: Non ex solo Deut. peneuiclurus est homo, sed ex omni sermone qui proficiscitur ex ore dei. Elusus ancipiti responso, ia & ipse sacræscripturæ uerbis abutitur ad lædendum: Et queadmodum prin cipé humani generis parentem, ambitionis esca deceperat, pollicens illi æquale cum dijs honore & immortalitatë: simili machina domini impetens, sustulit illum diabolus in sanz camciuitate,& impolitum summo templi pinnaculo, hortatus est, ut si uere filius dei est set elublimi se præcipité daret, id illi impune fore, quandoquidé ita promisisse ipse deus inplalmo mystico: Angelis suis mandaturus est de te, & in manibus tollet te, ne forte of Pfal.90 fendas ad lapide pedem tut. At dominus lesus opposita scriptura tacite docet, tille per uerle torqueret lacræscripturæsensum: E diuerso, inquit, scriptu est in Deuteronomio: Deut. Non tentabis dominii deum tuum. Siquidem ad hoc hortatur scriptura, ut in necessitati bus ingruentibus bene speremus, auxilio divino freti, no, ut temere nosmetipsos in perio culti præcipitemus. Piorumiracula no probantur accersendis periculis, sed depellendis quæ aliunde acciderint. Nec enim piü est quenqua in slumen præcipitare, ut eo liberato uir magnus appareas, sed eñ qui casu delapsus siteripere. Nec quauis de causa, nec apud quoluis sunt ædenda miracula. Apud Herodē cupidum harū rerum ne loqui quidem die gnatus est Iesus, tantum abest ut in gratiã satanæ uirtutis diuinæs pecimenædere uoluerit. Quoties id suadet afflata charitas, quoties id postulat gloria dei: tum exerenda est uis nu> minis. La quo suos doceret Christus, ne post una aut alteram uictoria securitati se traderet, sedsemper in excubis agentes, sese præberent paratos adomnes satanæ assultus, tertio pallus est tentatoris improbitate: qui sicuti priorem illu Adam ceperat esca curiositatis & auaritiæ pollicens illi boni malici fcientia, & posteriorem aggredit, & à templi pinnaculo fublati, in montem quendauehementerædita abduxit, unde liber undig & late patens prospectus subificeret oculis omnia regna mundi, & admiranda cuius gloria strepitus. Nimirum expertus erat, in cæteris hominibus nihil esse ta impium, ac nefaria, quod impe rij causa no auderent. Porrò cu deus sit omnium reru autor & coditor, que in cœlis sunt acterris, nec in his ullu ius habeat diabolus, nissis quid ab ipso uitiatu est, tamen perinde quali dominus omniñ, sicaudet improbus loqui Christo: Hæcomnia tibi dabo si procie dens adoraueris me. O cæcam impietatê, pollicet aliena, & præmium petit sceleratus spir ritus, soli deo cogruens. At lesus qui hactenus sua contumeliam moderate tulit, non fert patris ignominia Abi, inquit, satana, longe aliud docet diuina scriptura, द्वारा suades. Illa ait:Dominum deű tuum adorabis,& illi soli servies. His atq; alijs modis quum tentasset eum diabolus, semper expertus athleta inuicium aduersus omnes machinas, tanderelis quit eum, bis sua spe frustratus: primum quod sensisset insuperabile, deinde quod quum expiscatum uenisset, num esset filius dei, aliquanto incertior dimitteretur, quam uenerat. Hunc conflictum tametli deo duntaxat & angelis testibus gestum, post suis ignotum esse noluit dominus lesus, ne nesciremus cum द्ध improbo hoste nobis res esset, & quibus au toramentis ille solicitaret incautos animos, no ut desperaremus, sed ut uigilaremus. Vicit illum Christus, ut nobis ostenderet uinci posse, & uincendi ratione docuit. Denig nobis vicit no sibi, per nos eunde uicurus, si modo promerebimur illum nobis habere præsen. tem. Audiet & à Christo per nos, abi satana, metuet ch famulos eius, à quo uiclus est. Por rò queadmodum in humana militia uices rerum funt, & labores ocio, dura iucundis retreintur, & post diros cofsicius celebrant epinicia: ita in Christi militia semper aspera læ torum vicissitudine mitigantur. Post tolerată impuri spiritus improbitate mox adsunt an Et ecce angel gdi&Christo uiclori subserviunt.Hæcuidelicet reruimago nos docet, ut in rebus tristiv li accesserunt bus spelatiorum fulciamus animum, dei bonitate freti, qui sic moderatur omnia, ut uicil/ eministra/ lim & rebus asperis exerceat, probetch militum suorum fortitudinem, & rursus solatio bant ei quopiam inuitet ad gratulatione, & gratiarum actionem, qui Christianorum triumphus eff, qui & in afflictionibus inuicti funt prælidio dei, & si quid prosperitatis affulserit, id to tum ascribunt bonitati munificentiæck divinæ. Ita fit, ut nec sæviente fortuna deijciantur animo, nec rebus prosperioribus insolescant. Cum igitur Christo satis esset conciliatum Tom. 7

IN

100

100

1007

M.

MI.

31

π\x

30

100

ad

.W

THO

Z.

3

Mo

-

Din 1

100

di

30

1:0

Pak

'n

Ø

K

U

B

4

B. B.

3Œ

中国が

Audiens dute autoritatis & opinionis, præfertim quum Ioannes illum ueluti tradens & commendans Icfus quod Io fuis discipulis, digito demonstraret ac diceret: Ecce agnus dei, ecce qui tollit peccata mun annes tradi / di: quum superato diabolo, totus afflatus esset spiritu sancto, nihil restabat, nisi ut auspi/ tus effet candæ prædicationi tempus ac locus fumeretur. Ioannes nullum ædiderat miraculum, fo la pœnitentiæ prædicatione cotentus: Christus illo prædicante siluit, ne quid dissidif na/ sceretur inter utriuscy discipulos, ut adhuc erant rudes, & carnem sapientes, humanis affe Clibus obnoxii. Porro boni doctoris est, sele ad captum eorum quos instituit, demittere. Verum tum demű aggreditur docendi negocium, ubi rumor uulgasset, Ioanne ab Hero de tetrarcha fuisse coniectum in uincula, nimirū ferentē præmium quod solent, qui apud huius mundi principes audent liberius admonere, malunt & falutaria dicere, quam iucun da. Admonuerat enim tetrarcham de incesto coiugio, quo sibi Philippi fratris uxore ade iunctam habebat. Et gaudent nonnunqua etiam mali principes habere domi uiros insi gni probitatis opinione celebres, & comendatos, no ut horum coliliis obteperent, sed ut quod agunt ex animo suo, ex horum cossiliis agere uideantur apud ignara plebem. Atque in alijs quidem rebus leuioribus frequenter illius monitis paruerat, hic ubi præcipue con ueniebat obtéperare, ad impuræsaltatriculæsibidinem, & turpissime matrisaffectum, uiv rum optimum in carcere detrulerat, ac deinde crudelissima nece tanti uiri, couiuium sut natalicium,& procerum suorum oculos funestauit. Hoc igitur quum audisset Iesus, non quod metueret iple, fed uti doceret fuos, no elle ultro accerlendum periculum li liceat ui/ tare comode, led quoties oppreffit fortiter effe negligendum: relicia Nazareth, feceffit in Galilæam gentium, in qua Solomon uigintiquing ciuitates donault Hiræ regi Tyrioru: & contulit se in ciuitatem Capernaum, ob hoc dictam maritimă, quod finitima sit stagno Genazareth, in finibus Zabulon, & Neptalim, uidelicet duart tribuum, in quarum prio re est Galilæa, in altera Galilea gentium cognominata: Christo iam tum sub hac imagine, ceu minitate fore, ut Iudæis refpuentibus & affligentibus Euangelij præcones, ad gentes Euangelium deferretur. Ac ne quis hoc fortuito liculu uenisse putet, lic fore ia olim praze Esaie 9 dixerat Esaias, quum fatidico afflatus spiritu caneret: In terra Zabulon & terra Neptas lim, quæ finitima eft littori marino, in Galilæa quæ dicitur gentium, populus qui antehac habitabat in tenebris, uidit lucem magnam & admirabilem: & ijs, qui ante ueriabantur in densissima caligine, qualis est apud inferos, exorta lux est. Itaq quod ad tempus attinets ubi desijt Ioannes, incipit Christus. Siquidem ad Euangelij clarissimam lucem, euane, scunt umbrælegis Mosaicæ.Hoc quod attinet ad legis typos & expressam Euangelio ue ritatem: cæterum quod ad locum pertinet, ad primam afflictionem sancti præconis, ad gentium nomen itur, & lux quam ludæi, cupiditatibus excecati ferre non poterant, ad gentes idololatras demigratura pingitur, sed sic utà confinio no recedatur, ut utring pole sit audiri tuba uocis Euangelicæ. Quanquam & alioqui non inutile theatrum erat ea regio, propter commoditatem portuum, & aliquot celebres ciuitates, in littore sitas, que ob commercia negociationum à longinquis etiam frequentabantur. Nunc exordium præ Exinde capit dicationis audiamus. Vt Ioanni successit, ne ab se alienaret quos illius admiratio iam to Iesus predica tos occuparat, à nota & familiari illius doctrina rem auspicatur, lactans interim infirmos, re ut post solidum illis cibum proferat iam firmioribus. Hic nimirum est ordo doctorum, qui malunt prodesse auditoribus, qu'am semet apud alios ostentare. Est autem Christi pre dicatio no folum mitior quam Ioannis, nulla enim hic fecuris aut uentilabri aut ignis nun quam extinguendi mentio, uerum multis beneficiis in omnes citra discrimen accurren/ tes commendata. Clamat igitur & Ielus, ueluti Ioannem referens: Relipiscite, pæniteat uos uitæprioris. Iam enim instat regnum cœlorum, quod cum nulli sit claudendum, nule lis tamen patebit, niss puris, & cœlestia quærentibus, & quicquid est terrenarum cupidie tatum amputantibus. Quid hac philosophia simplicius: Sua cuica mala displiceant, & gra tis adfunt omnibus bona cœlestia. Iam uero tempus erat, ut ipse quog Iesus chorum alia quem discipulorum colligeret, quos familiares haberet testes omnium quæ faceret ae di ceret, & per quos alios deinceps doceret. Sed aduerte quales sibi delegerit, non philoso,

confinio utriulo Galilæz, conspexit duos fratres germanos, quorum alteri nomen erat

phos, non pharifæos, non facerdotes, non opulentos. Noluit enim euangelij gloriam ullis mundi præsidijs inquinari. Sed quum ambularet iuxta lacum, quem diximus esse in Simon, qui idem dictus est Petrus, alteri nomen Andreas: patri nomen erat Ioannes. Hi prius audito Ioanne, eius horratu sequi coeperunt Iesum. Sed utrog relicto redierant ad antem, qua foliti funt libi parare cibum. lamos fatagebat in fuo negocio, mittentes rete in lacum. Ominis erat boni, primum iuuentus nouæ doctrinæ capacior, deinde fratrum co cordia sese mutuo studio iuuantium:ad hæcars innoxia, e publico lacu tenuem uicium parans: denics pilcatio ipla nouæ pilcationis admonebat, non quæ lineis textis captaret pisces in cibum uentris, sed quæ reti sermonis Euangelici captaret homines immersos terrenis curis ad desiderium uitæ coelestis. Itaq corporis intentos necessitati Iesus inter/ Venite post pellans, me inquit sequamini & à me discetis artem, certe meliorem quam à patre didici, me er facie fis.Nec artem tamen deferetis, sed in melius commutabitis, siquidem efficiam posthac ut am nos sitispiscatores hominum: ut qui nunc pisciculis insidiamini in perniciem, homines capia tis in falutem æternam. Agnouerunt uocem eius cui aliquando crediderant, & cuius hu/ manitatem domestico colloquio fuerant experti, sed addita uoci energia perfecit, ut protinus ad uocem uocantis, non folum obliuiscerentur piscium, uerum etiä retia ut erant relinguerent inibi, ac ne domesticis quidem salutatis, lesum, utillic ambulabat, sequerentur. Nihil adhuc præclari uiderant in lefu, & tamen nihil contati, nec folliciti unde uictus in posterum suppeteret, simplici uerbo uocanti sese adiungunt comites, ne morte quidem diuellendi.hincaliquantulum progressus Iesus, conspicatus est alios duos fratres, Iacov bum & Ioannem filios Zebedæi. Magis etiam placuit fratrum & patris concordia. Om/ nes eadem habebat scapha, rem eandem molientes, nimirum quod Petrus & Andreas. Sed his in mora erant rupta longo ulu retia, tenuitatis argumentum. In his igitur reconcinnandis ac farciendis uehementer intentos, interpellauit Iefus, uelut obiter præteriens, iusticis uti sese sequerentur. Nec mora, simplicissima siducie iuuenes, ilico relictis retibus, acrepatris quidem memores, lesu comitatui sese adiungunt. Sic illos formauerat loans nis prædicatio, sic merebatur animi promptitudo, sic illos attraxit afflatus Christi, qui to sus spirabat coeleste numen, quo plenus erat. Videtis exordia nostræ philosophia, per Et circuibat quam uisum est deoseruare genus humanum universum. Videtis pompamac strepis Iesus totam tum Euangelicæ scholæ.Pauculis hisce piscatoribus, idiotis, plebeis, & pauperculis, comi Galileam tatus pauper iple Ielus obambulabat per totam Galilæam, non iam in angulis aut in de/ ferto, sed in frequentibus illorum synagogis, prædicans & annuncians adesse iam olim promission regnum coelorum, non territans metu gehennæ, quemadmodum fecerat lo annes, sed beneficijs gratuitis inuitans, & alliciens omnes. Etenim quo cunque sele confe rebat, gratis & citra discrimen medebatur omnibus omnium morbis: neg repellens quen quam quamliber humilem ac plebeum, & eadem facilitate profligans omnem morbum quantumuis infanabilem: quo fimul & miraculis potentiam fuam declararet, humana maiorem, & beneficentia gratuita sibi conciliaret amorem omnium. Libentius enim illi credimus, quem amamus. Porrò beneficijs conciliantur & feræ. Nullum autem benefici um divinius, qu'am gratis restitutæ sanitatis. His rebus factum est, ut rumore per omnem Syriam sparso, plures ètiam è longinquo deportarent suos, uarijs morbis & cruciatibus obnoxios, ad hac damoniacos, lunaticos & paralyticos, quos medici ferè aut non fuscipiunt curandos, aut frustra curare solentinimirum artem superante malo. At lesus non humanis pharmacis sed uirtute cœlesti, qua poterat & mortuos excitare, nullo negocio fambatomnes. Parum erat illi tollere morbos corporum, qui tollebat morbos animorti. Minimum erat illi remorari uitam corporis, qui uenerat omnibus largiturus uitam æter nam. Confluxit igitur hincate; hincingens hominum turba, non solum è Galilæa genti um, in qua uerfabatur, uerum etiam ex altera Galilæa, quæ erat ultra lacum, & regione que ob decem ciuitates, quas complectitur, Decapolis dicta est. Item ex Hierofolymis, re liquad Iudaa, ac locis ultra Iordanem litis. Ad beneficium affluunt omnes quii est opus. Nouitatis admiratione plerica ducuntur. Nonnullos trahebat liuor, & infidiandi libido. Omnes quod quidem in iplo est attrahit lefus, fed pauci funt idonei cœlesti philosophiæ, cuius tradedægratia potissimum uenerat. Populum cura corporis mouet, qui gaudet no uis spectaculis oculos pascere. Sed huiusmodi theatro non admodum delectatur is qui perfecta quærit, longed semota ab a cubus popularibus.

Tom. 7

CAPVT

Icsus turbas



Elus igitur conspicies turba in dies magis ac magis densari, promiscuis homi nti generibus, ueluti subducit sese ab humili loco, qui facile patebat quibusli bet:ac monte conscenso, iam cœlestis philosophie doctore agere cœpit, ipsa loci cellitudine declarans, le nihil plebeium aut humile traditurum, ledare dua cœlestiaci omnia:simul Mosi referens exemplum, qui legem proditurus

. 4

1

1

1

1

3

7

ī

ť

7

1

Q. 17

populo montem ascendisse legitur. Ascendentem secuti sunt discipuli, quos sibi peculia riter delegerat, sic tamen ut turba non sit prohibita sequi, si quibus tantum ardoris ac rov boris adfuisset. Itags superato montis fastigio, consedit lesus, no uti fessus, sed uelut ardua quædā magiscs feria docturus, quæ attentum auditorem requirerent. Id ubi fenfere disci puli, propius illum cinxerunt, ne quid illius facræ dochrinæ posset effluere. Iesus igitur non ex larcæ aureo folio, aut supercilioso philosophorum pulpito, aut arroganti pharis fæorum cathedra, sed ex herbido thoro, diuinam ac salutiferam illam suam philosophie am auspicaturus, uertit oculos non in turbam, sed in discipulos: & aperto sacro ore suo, Euangelicæ doctrinæ nondum audita dogmata cœpit depromere, plurimum abhorren tia ab omnium opinione, qui mundo uidentur admodum sapere. Beatitudinem pollie centur omnes, qui se doctores sapientiæ profitentur. Beatitudinem expetunt omnes cur iuscung status sunt aut conditionis. Sed quibus in rebus sita sit hominis felicitas, hinc multa inter philosophos controuersia, multus in uita mortalium error. Hic quoniam sco pus est, & fundametum totius sapientiæ, primti id explicat lesus, paradoxa docens, sed uerissima. & ideo miraculis præstruxit fidem sermoni incredibili, ut qui uirtutem ipsius expertiessent efficacem in fanandis corporum morbis, confiderent & doctrinam esse ues racem, qua mederetur morbis animorum. Hæc tum audierunt discipuli pauci,& beativ tudinem funt amplexi. Audiant omnes, nam omnibus locutus est, & omnes reddentur felices. Ex fallis opinionibus oriuntur omnia peccata uitæ. His igitur eximendis ante om nia studendum est. Quoniam perniciosissimus animorum morbus est ferocitas & arro/ gantia, quæ non linit hominem elle capacem ueræ doctrinæ: imò fons elt unde ferè lca/ tet qui cquid est capitalium ui ciorum: huic primum medetur Ielus: Beati, inquiens, pau/ Besti past, peres spiritu, quoniam eorum est regnum coelorum. Quorum aures tulissent uocem tam peres fririts inopinabilem, nisi post tot testimonia Ioannis, patris, columbæ, postremo præsentibus signis fuisset autoritas commendata, & conciliata fides. Multos rei familiaris tenuitas, generis humilitas, conditionis obfcuritas, fortunæ aduerfitas reddit abiectos & humiles fibio displicentes. Sunt hi quidem uiciniores Euangelica beatitudini, si quò uocat for tuna, sequantur animo. Verum hæc spirituum humilitas in affectu sita est, non in rebus extrarijs. Sed unde regnum huic, qui nihil arrogat libi, qui cedit omnibus, qui libi displicet, qui neminem protrudit aut lædit. Is enim propior alininæ seruituti videtur qu'am res gno. Hoc hominum genus ubique conculcatur, læditur impune, viuit abiectum & ob/ Scurum, egens ac destitutum. Atqui uerum est quod dixit ueritas, horum tantum est regnum, fed coelorum. An tu regnare putas iltos feroces ac uiolentos: Seruitutem feruiunt, multos patiuntur tyrannos. Discruciantur auaricia, ira, liuore, cupiditate uindicia, metu, spe. Vix uiuunt tantum abest ut regnent. At qui liber est his curis omnibus, free tus innocentia fua, fretus deo, fretus pramijs futuri feculi, tranquillo pectore contemnit ea, quæ sunt huius mundi, & sequitur bona cœlestia : nónne regnum obtinet longe pulchrius ac magnificentius regno tyrannorum? Non huic imperat libido, non auaricia. non liuor, non ira, non cæteræ peltes animorum. Et armatus fide quoties res postulatim/ perat morbis & fugiunt: imperat undis & conquielcunt : imperat damonibus, & emigrant. Tam potens est regnum animi, sibi diffidentis, ac deo fidentis, humanis diffisi præsidijs, & ex coelo pendentis. Non diadema, non unguentum, non satellitium dant regnum. Hac funt qua uere regem faciunt, ac denique ad coelestis aternicis regni cone fortium euocant, ubi nulla iam erit rebellio. Regnum mundanum paratur violentia, fee rocia defenditur: hoc regnum parit modeltia, tuetur & constabilit humilitas. Mundus non iudicat regno gerendo idoneos, nili qui generolo præditi l'piritu ingentes tollunt ani mos : deus ad fuum regnum eos potifimum euch , qui femaxime deficiunt. Pergit les Bestimites sus, & addithuic simile paradoxon. Beatimites, quoniam hij possidebunt hæreditate

Joogle Digitized by

mam. Qui mam funt mites: qui nulli uim faciunt, qui lesi facile condonant iniuriam, qui malunt rem perdere, quàm contendere, qui pluris faciunt concordiam & animi tranquil liaum,quàm la tifundium;quibus optabilior est quieta paupertas, quam rixosæ diuitiæ. Sedhoc hom inum genus folet fuis agris deturbari, tantum & abelt ut aliena fibi parent, ut auitis etiam possessionibus pellantur. Sed hæcest noua dilatandæ possessionis ratio, ut plus impetret ab ultro largientibus mansuetudo, quam per fas nefasés paretaliorum rae pacitus Immitis ac ferox dominus, nec hoc possidet quod habet: Placidus autem qui ma unit ha cedere, qu'am pro his digladiari, tot locis habet fundum, quot locis reperit amany tes Euangelicæ mansuetudinis. Inuisa est omnibus peruiçacia: mansuetudini fauent & ethnici. Postremo, si perit possessio miti, damnum non est, sed ingës lucrum. Perijt ager, kdincolumi tranquillitate animi. Magno cum lucro uendidit fundum, qui uitauit tumul tum, & servauit animi quietem. Postremo ut omnibus excludatur mitis, tanto certior est illi coeleftis terræ possessio, unde depelli non poterit. Mundus ut infelices deplorat, qui pulli patria, solum uertere coguntur, sed Christus beatos pronunciat, qui ob Euangeli/ um exulant, cœlo municipes afferipti. Excussi sunt à iure ciuitatis unius, eiecli domo, pro fligati patria, sed Euangelico uiro totus mundus patria est, & pijs cœlum certissima do/ mus est, patriaque securissima. Vulgo misera res est orbitas, adeo ut quidam orbatisu/ isaffectibus, puta uxore, parentibus, fratribus, aut liberis, nonnunquam sibi manus adferant. Et ob hoc adhibentur amici, qui luctus acerbitatem confolatione leniant. Sed beati qui lugent ob amorem Euangelij, qui uel distrahuntur à suis affectibus, qui quos Beati qui habent carillimos uident ob Buangelicam iusticiam affligitrucidarique, qui spretis hu/ lugent ius mundi uoluptatibus in lachrymis, in uigilijs, in ieiunijs uitam tranligunt:nam his spi tiun cœlestis aderit, secretus consolator, qui temporarium suctum inæstimabili mentis gaudio pensabit interim, moxad æterna gaudia transferendis. Humana consolatio free quencer ægritudinem, dum mederi studet exasperat: at spiritus ille uerus consolator, sic ínus exhilarat animum libi bene confoium, deó; futuræ uitæ præmijs certum , ut in atro/ cillimis etiam corporum afflictionibus libi gratuletur, tantum est ut libi uideantur infeliz ces. Publica omnium opinione res estacerba fames, & egestas res est uelis equisc fugien/ Besti qui daineg quilquam non eos beatos prædicat, qui rem familiar eluculenter auxerint, & co/ esuriunt flabilierint, ut liceat affatim frui. Sed nec opes quamlibet aggestæsaturant animum, nece felicitas hominis uentris saturitate metienda est. Quos igitur Christus in hoc genere bear tos pronunciat: Beati inquit qui eluriunt & litiunt iulticiam. Leuiter appetenda funt ilta, quibus alitur ac fouetur corpus, in quorum cura uulgus tã milere torquetur. Et expletos nonnunquam magis cruciat laturitas, quàm fames chuciabat, & mox à laturitate recut/ rit litis ac fames lubinde larcienda: & ilta pijs paruo contentis, nec præter necellaria quicquam deliderantibus, uel non follicitis ubi uis adfunt, eo nimirum suppeditante, qui pascit & passerculos & uestit lilia. Felices autem, qui famem & sitim hanc à rebus cor poreis & perituris, transferuntad expetendam iusticiam Euangelicam, ubisemper est outod esuriatur, semper quod sitiatur, & beata satietas est. Et hoc ipsum beatitudinis pars est, esurire panem illum animi, de quo qui ederit uiuet in æternum : sitire aquam illam ui wam, de qua qui biberit, fiet in eo fons aquæ salientis in uitam æternam. Vulgus existi/ trat tos felices qui ituantur aliena beneficentia, & subleuato gratulantur magis qu'am Sublemanti. At ego beatos pronuncio misericordes, qui pro charitate fraterna, alienam miscriam suam esse ducunt, qui proximi malis indosescunt qui calamitatibus aliorum il lachrymant: qui de suo pascunt egentem, uestiunt nudum, monent errantem, docent ig/ norantem: condonant peccanti: breuiter qui quicquid habent dotis, id aliis subleuandis acrefocillandis impendunt. Non enim is fumptum facit, fed lucrum. Siquidem miserie con at beneficus in proximum, fentiet deum erga femulto magis mifericordem, ac benigrata beneficum. Condonalti proximo delictum aliquod leuiusculum, tibi deus condo mabitomnia peccata. Remjiliti fratri uindiciam temporariam, tibi deus remittet poenam esernam, Subleualti tua pecunia fratris inopia, tibi reddet deus opes luas cœlestes. A pud bomines pauperescut misericordes, dum largitione exhauriutur facultates, sed apud deam locupletantur, dum exhaulto scrinio, pectus pietatis fructibus cumulatur. Vulgus ho ning in letices appellat orbatos oculis; & qui hoc lenlu longe gratissimo carent, negant le

uivere, sed mortuorum similes, in tenebris agere. Tam suavis res videtur oculis intuer

rilucem, & hoc pulcherrimum mundi theatrum contemplari. Quod si restam optani

da uidetur aspicere solem oculis corporeis, quanto felicius est oculis animi contueri de/

um, folis & omnium rerum conditorem: Vidiftis exilientes gaudio, quibus adempta ca citate contigit intueri, nec aliter sibi gratulari, qu'am si redissent ab inferis. Quanto ber

atiores; quibus adempta mentis caligine, datum est intus cernere deum, totius latitia

quibus cor est ab inquinamentis omnibus purum & illibatum, nam his dabitur, quod est

omnibus huius mundi uoluptatibus optabilius, uidere deum. Vulgus mortalium bea/

tos iudicat, qui rebus ex animi sententia compositis, degunt in ocio, neque quenquam

habent, qui sibi facessat negocium: at me sudice, beati sunt, qui postquam ipsi cupiditatu

ZX

)wo

100

1110

107

TE I

70

22

M

3

12

M

m

Ĭ,

i de

AD.

77

H

B B B B

Beati mundi fontem, quem uidere summa est felicitas? Quod sol est puris oculis, hoc deus est puris corde mentibus. Quod pituita, aut squamæ sunt oculis, hoc peccata sunt animis. Beati igitur

omnium rebellionem in animo suo compresserunt, student & interalios dissidentes sar cire concordiam, non solum non ulciscentes si quid læsi sunt à quoquam, uerumetiam ul tro inuitantes ad pacem, à quibus sunt offensi. Quod si cui durum uidetur, audiat præmi um:Quoniam tales filij dei uocabuntur. Quid honorabilius hoc elogio: Immo quid bear tius! Nec enim est inanistitulus. Qui filius sit, idem & hæres sit, oportet. Sed nothum arguit morum dissimilitudo, germanum & gnesion patris imitatio. Deus gratis condoz nans omnía peccata, mortales omnes, à quibus fuerat offenfus, inuitat ad pacem & amici tiam. Vltro se præbet propitium omnibus, qui resipiscunt. Is non agnoscet pro filijs suis, nisi qui tales se præbuerint aduersus fratres suos, qualem ipse se præbuit aduersus univer sos. Patres carnales exhæredant filios, quibus non conuenit cum reliquis fratribus, Ita Beati qui per pater cœ lestis abdicaturus est, pacis ofores, ac dissidiorum autores. Quoniam autem plus secutionem resubica sunt improbi, non potest cum omnibus constare pax, nisi tolerantia maloru. Pio patiuntur rum est omnibus modis adniti, ne quod habeant dissidium cum ullis hominibus, siue bo ni siue sint mali:omnes comitate, lenitate, beneficentia sunt, quo ad fieri potest, ad amore & concordiam inuitandi. Sed quorundam tanta est peruersitas, ut benefactis etiam irrite tur, & affligant benemerentes, saviantin beneficos, servare cupientes ducant pro hostiv bus. Hic si pax utrinque costare non potest, tamen illi interim ob pacis studium erunt bea ti, quum illos impii perfequentur, non ob aliud, nili ob iulticiam Euangelicam, quæ nul lum lædit, prodeft omnibus. Siguidem hoc ipfum concitat illorum odium, ob quod amaz re debuerant nec ob alíud referunt iniurias, nili cuius nomine debebant agere gratias. Di cet aliquis: Quis posset amare tales qui pro beneficijs reponunt odium, & maleficia: Ar/ dua res est, fateor, sed ingens est premium. Quod autem præmium? Non querna laureaue corolla, non bos aut hircus aut aliud simile, quod in certaminibus humanis uictori tribuit mundus, sed regnum colorum ad hac palæstram uos paretis oportet discipuli mei, si uos capiant Euangelicæ felicitatis brauia. No est quod uos terreat humana crudelitas. Nemo uos lædere poterit, si mordicus tenueritis iustitiam. Persecutio malorum non auferet in Besti estis nocentiam uestram, sed augebit beatitudinem. In medijs etiam malorum procellis uos be quum ati eritis:cum uos diris execrationibus deuouerint, quum omni malorum genere impeti/ erint: quum probrorum & criminum omnegenus in uos torserint, ide mentientes, non uestra culpa, sed odio mei: siquidem summa criminum erit esse Christianum: ne deplora> te uos iplos, ut afflictos, ut explolos, ut infames, quin potius ob hac ipla gaudete & exul tate, quod quo magis illi fæuierint perfequendo, hoc magis uobis crefcit & accumulatur premium uobis à patre repolitum in cœlis. Illorum malum deus uertet in bonum uestru, damna ab illis illata vertet in lucrum, ignominiam ab illis illatam vertet in æternam veracis gloriam, crimina probraca ab illis fallo intentata, uertet in titulos & elogia uera pietatis: execrationem illorum uertet in laudes & gratulationes, non solum apud eum, cui placuis fe abunde fatis est, etiam si toti mundo displiceatis, sed interim etiam apud homines. Nam ab impijs ob pietatem uituperari, laudari est: ab osoribus dei cruciari, coronari est. No est affectanda apud homines gloria, sed hæc ultro ueram uirtutem solet comitari. Vultis ex emplum promptum, et euidens: Quid hodie prophetarum memoria fanctius, aut uenera bilius: Et tamen hos cum in viuis agerent, omni malorum genere funt perfequuti quibus & uos persequentur. Illos persequuti sunt odio patris, uos persequentur odio mei. For

which have, fateor, & humanam mediocritatem superantia: sed insigne sit oportet, quod u hamoueat, ac penrahat mundu univerlum, dilutis opinionibus ac uanis cupiditatib. obnum. Quis enimiltorii non horret corporis cruciatus: Quis non ad uitæ discrimen intentatum expauelcit: Quis non exardelcit in uindiclæ cupiditatem, atrocibus conuicio is incliatus (\* Quis impune toleret famæ fuæ labem præter meritum afpergir. At ego plus edam exigo à wobis, ut ob hæc mala uobis beati uideamini, ut cæcis persequutoribus mi/ fericordiam impartiatis potius, quam indignemini: ut male precantibus bene precemie ni, ut perniciem uobis molientibus, offeratis falutem æternam. Hanc fublimem & hero icamuinutem non præftabitis, nisi huc per gradus illos quosante proposui perueneriz tis. Situmorem animi prorsus abieceritis, si uindicae cupiditatem expuleritis: si uolu prates omnes huius mundi spernentes uitam asperam amplectamini: si prorsus extincta rerum humanarum cupiditate, nihil magnopere sitietis præter iusticiam & pietatem: si fic fueritis affecti, ut omnium malis fuccurrere cupiatis, & omnium feruire commodis ftu deatis: fimentem habueritis ab omnibus uicijs prauiscijs cupiditatibus puram ac fynce/ ram, necaliò spectantem, necalio semet oblectantem, quam deo: Si ipsi pacatis animis ubique studueritis alendæsarciendæs concordiæ, tum demum præstabitis hæc, quæ cæ teri mortales ne per fomnium quidem adhuc possunt attingere . Sed tamen qui sanabiles erunt, qui mentis non omnino deploratæ, admirati tolerantiam simul & bonitatem ue/ stram intelligent rem non elle fucatam, perspicient no esse uirium humanarum, uestroce exemplo commoti uertentur ad meliorem frugem . Siquidem in hoc delegiuos paucos, utnon unam aut alteram ciuitatem, sed universum mundum adducam ad cognitione E/ vangelicæ sapientiæ. Viuidū & efficax sit oportet, quod totius humani generis uitæ, fluxa rum rerum cupiditatibus ac stultis opinionibus dilutæ, condiendæ sufficiat. Vos enim in Vos estis sal hocddegi, non ut sitis mediocres aut tolerabiles, sed sitis sal terra. Non opus est multo sav terra k,kdefficaci, ut quicquid contigerit afficiat, & ex inlipido reddat fapidum. Ingens eft terra, & tamen hoc quod habet salsitatis, habet à paululo salis admixto. Et uidetis copie olum cibum, altoqui fatui dilutique saporis, paululo salis asperso condiri. Fieri non po telt, quin in magna hominum turba reperiantur mediocres acuix etiam tolerabiles. At inapoltolis, in episcopis, in doctoribus, uiuidus ille, & perfectus Euangelicæ charitatis uigor perseuerer oportet. Alioqui si uestri quoque mores suerint amore laudis, cupidita te pecuniarum , studio uoluptatum , libidine uindicandi , metu infamia, damnorum , aut mortis infatuati, quid tandem erit reliquum, quo multitudinis infulfa uita condiatur: Ita futurum est, ut no solum alijs condiendis non sitis usui, uerum etiam ipsi ueniatis in extre mum hominum contemptum, nequaquam præstantes hoc quod docetis. Quid enim est famo sale contemptius, cuius ne ad agrum quidem stercoradum ullus est usus: quippe ste rilitatem etiam adferens, li admifeeatur: Ita uos admirabuntur homines etiam hij qui uoz bis per inuidiam & odium oblatrabant, li fenferint doctrinam uestram sapere uigorem Ex uangelicum, li uiderint uitam omnem doctrine respondere. Hac professione suscepta, aut magno ului omnibus litis oportet, aut magno malo omnibus; aut ingêtem gloriam apud homines reportetis, aut inlignem ignominiam. Est autem ignominia magis morte uitan da, quæ redundat in infamiam Euangelij. Sitis igitur undequaq synceri, & insigniter in tegri, quo uestra puritate corrigatur multitudinis impuritas. Talis sit uita doctrinaci ue, Vos estis lux fira, utomnibus intuentibus sit dux regulach recle uiuendi. V nicus est sol huius mundi, mundi sed is est tam efficaci copiosoque lumine, ut omnibus terram incolentibus è longinquò fucest. Sic uos in ædito collocaul, ut quod loquimini, quod facitis, non possit non per u niversum orbem dispergi. Si solem obducant nubes, unde lumen mortalibus: Si uestra doctrina caligabit erroribus, si uestra uita mundanis cupiditatibus erit offuscata, quæ res dispellet caliginem multitudinis s' Cauendum igitur ne quid tenebrarum in uobis fit, ne quid stulticiz. Non poteritis latere etiam si maxime conemini. Cogitate uos in to tius orbis theatro fabulam agere, quo sollicitudo uos acuat ad circunspectionem ac diliz gentiam. In uobis exiguus laplus, foedi criminis instar erit. Vos estis ueluti ciuitas in adito monte sita, longe latéque conspicua usatoribus. Celari non potest etiamsi cupis Non potest ci at. Mons ensime eminenti uertice, qui sustinet illam, reddit eam, uelit, nolit, omnibus conspicuam, ut iter monstret errantibus. Hæc est Euangelicæ doctrinæ natura, non sinit uitas abscödi

sui professores latere, quamuis ipsi famam hominum sugitates quærant latebras. Quur autem abscondatur quod in hoc ipsum paratum est, ut ex æquo prosit omnibuses deo sal adhibetur ut condiat: ideo sol datus est orbi ut luceat: Ideo ciuitas in montis cacumine construitur, ut omnibus sit conspicua: Ideo noctu lucernam accendunt in ædibus, ut lue ceat omnibus qui in domo uersantur. Et ideo non condunt accensam sub modio, sed im, ponunt candelabro, quo lumen eius magis ad omnes perueniat, & unici luminis ulus, ad quam plurimos manet. Sie non est uobis quidem affectandum ut famam & opinione, paretis apud homines: tantum curate, ut lucem, quam in uobis accendi, ne obscuretis,&. in candelabro quo uos collocaui perseueretis. Non potest non condire sal. Non potest non lucere lumen. Luceatigitur lux uestra, immo mea patrisco, cunclis mortalibus, ut contemplantes uitam uestram, undequaque puram & inculpatam planeque cœlestem, glorificent patrem uestrum cœlestem, cui debetur omnis honos & gloria. Nihil enim ex omnibus bonis operibus aut miraculis quamlibet admirandis uobis uindicabitis, sed in illum omnem gloriam ac laudem transferetis, à quo proficilcitur, quicquid apud homie nes cum laude geritur. Vestrum erit interim nihil aliud habere curæ, quàm ut delegato munere, gnauiter, bonaque fide fungamini. Præmium ille luo tempore persoluet abunde Molite putare magnum, cuius gloriæ militatis. Hæc noua præcepta quum auditis, quæ nec Moses tras didit, nec prophetæ dočuerunt: nolite suspicari me simile quiddam adferre, quale solent Pharifæi, sic additamentissuis & humanis constitutiunculis suis aggrauantes legem. ut quod illius est præcipuum negligant aboleantos. Neguaquam in hoc ueni, quo uel legem reddam dilutiorem, uel abrogem nouis præceptis. Quin potius ideo ueni, ut legem absoluam ac perficiam. Nihil enim illa præcipit, quod hactenus à me no obseruatum que ri possint. Quod si luce prodita cedunt umbræ, si iam factis ipsis præsto, quod prophetæ futurum prædixerant, nihil legi derogatur, sed potius accedit perfectio. Habuit illa tem pus suum, habuit honorem suum. Illa typis quibusdam adumbrauit, quod nunc orbi re præsentatur. Illa ceremonijs & præceptis carnalibus, ceu cancellis quibusdam circun/ sepsit cupiditates hominum, ne impune prolaberentur in omne flagitium, quo capacio res essent Euangelicædoctrinæs nunc quod perfectum est expromitur. Illa carnalis licet & crassa hactenus profuit, ut homines peccatum suum agnoscerent, nunc absque cere/ monijs datur gratia, quæ peccata diluat. Non magis igitur illa læditur, quam si piclæ 🕏 magini regis rex iple utuus luccedens, omnium oculos in le deflectat: aut li puer imbe/ cillus, progressu temporis grandescatin uirum adultum: aut si frondibus & folijs succe dat fructus maturus: autii lunam & stellas, sol exoriens obscuret. Quod illa promisit, nunc exhibetur, quod prædixit geritur, quod adumbrauit, omnium oculis exponitur. Quod præstare conataest, nec potuit, nuncad plenum præstatur. Lux hæc promittitur omnibus, sed ita tamen, ut Iudai non habeant quod de nobis querantur. Primum illis oblata est Euangelij gratia: nec eo minus habituri sunt, si quod habent, habeant cum plurimis commune. Illud habetote certum, adeo non facimus irritam legem qua Pharie fæi gloriantur, ut ex ea ne minimum quide elementorum iota, immo ne apiculus quidem fit exuniuerla legeperiturus, ulqueadeo nibil in ea fcriptum eft, quod non fit perficten/ dum: Stultum autem lit expectare futurum, quod iam prælens lit: infanum lit, lic umbris delectari, ut res ueras asperneris: sic hærere imperfectis, ut perfecta spernas: sic amplecti carnalía, ut spiritualia fastidias: sic terrenis affixum esse, uti negligas coelestia. Apud Iudæos contemptus habetur, parumque legis observans, qui quicquam eorum præterit, quæ Pharisæi de suo addiderunt, præscribentes lotiones manuum, urceorum ac uaforum, & tamen hæc additamenta ufque adeo nihil conferunt ad perfectionem les Qui ergo sol gis, ut frequenter abducant ab eius observatione. At in regno colorum quod est longe perfectius, qui soluerit uel unum ex his præceptis minimis quæ nunc addo præscriptis Mosaicæ legis, quum tamen doceat observandum, quod ipse per imbecillitatem non præstat, minimus, & contemptissmus habebitur, adeo ut ni profecerit ad meliora pror

> sus excludendus sit ab Euangelico contubernio. Cæterum quisquis docuerit hæc mie nuta non esse negligenda, quæ procularcent ab his quæ uetat lex, & quod docet præ/ fitterit, is demum admirandus & magnus habebitur in regno colorum. Et tamen in fynagoga summates habentur, qui negligunt huiusmodi, satis esse putantes quod ni his

Amen dico uobis

quoniam

nerit unum

Digitized by Google

hom committeent, que lex puniri iussit, quum interim in pravis animi cupiditatibus libi ignolant. Hæc uidelicet est eorum iusticia, quos pænæmetus deterret à maleficijs. Car erum quos charitas, quos spiritus ille cœlestis impellitad perfectiora, procul & ultro se submouent ab omni confinio maleficiorum. Et adeo non lædunt quenquam, ut nec male whint cuiquam. Vt autem intelligatis quantum interfit inter Iudæum & Christianum, in/ ter Molidiscipulum & meum, illud affirmo uobis, si præstiteritis quicquid prescribit lex, Ni abundane quicquid præstant Pharisai, qui nunc habentur, ac sibi uidentur absolutæ cuiusdam iusti, rit insticia ne tiz, & linibil adieceritis perfectius, adeo non eritis magni in hac professione, ut ne aditus fire , quidem dadus fit in regno coelorum. Tantum enim præcellit hec professio, ut qui illic pri mas tenent, ijs hic ne postremus quidem sit locus. Agedum, quo magis perspicuum fiat, quantum adijciamus iusticiæ pharisaicæ:quames nostra non pugnent cum legis præcep/ ris, led ea potius adiuuent: rem exemplis aliquot conferamus. Audistis quod maioribus olim lit præceptű: Non occides. Quod li quis occiderit, conuictus & iudicatus dabit poz nas.Hactenus igitur legi uidetur fecisse satis, qui neminé occiderit, & legis minas effugit, Is uidelicet & uir iustus & innoces, recipietur in synagogam. Nunc audite quantum ego omnis qui is adijciam. Siquidem illud affirmo uobis, quisquis uel irascitur fratri suo, obnoxius erit ius rascitur frate dicio. Professionis sublimitas exaggerat culpam, ut quod in ueteri lege sit homicidis, hoc in noua sit impotens animi motus ad uindiciam. Primus enim ad homicidium gradus est insci Nondum illa quidam perfect hamidid. italci. Nondum ille quidem perfecit homicidium, led tamen iam tendere cœpit ad homiz cidium. Itaq iam nuc grave facinus admilit apud deu iudice, qui fratri male voluit. Quod Qui dixerit nimox represserit animum efferuescentem, sed ira impotens erumpat in vocem, quæ nul fratri suo ras loquidem certo convicio percutiat fratrem, sed tamen eum manifesto cotemptus indicio contrilter: ueluti li dicat racha, aut limile quiddam, quod animi maliuolentiam declaret: iã at propior homicidio, no folum obnoxius erit iudicio, daturus pæna leuiorem, sed tamé Indico homicidio pare, uerum etiam cocilio, grauius etia condenandus. Porrò si rebellisanimi motus huc proruperit, ut fratre luti manifelto ia certoci conuicio percutiat, ut fa tuum,aut alkud fimile appellet,iam grauilfimæ pœnæerit obnoxius,nimirum gehennæ. Tot modis plectitur, qui nondum progressus est usq ad homicidium. Sed homicidio co/ finis est, quisquis excidit à charitate fraterna. Nondum exemit gladium, sed percussit aniv mo, quilquis iratus male uoluit. Percussit lingua, quilquis iratus conuicium dixit, fortassis & occifurus, ni pœnam metueret. Itaqs lex euangelica, quæ punit etiam iracundum, non aduersatur præcepto legis, No occides:sed longius arcet ac submouet ab eo, quod lex pu niri iubet. Tutior est ab homicidio, quisquis iram & odium penitus exemit ex animo, qua quidem ex radice pullulat homicidia. Quilquis igitur libi pararit charitatem euangelica, quæbene uultenam maleuolentibus, quæbeneficio pensat iniuriam, nihil eget Mosaicæ legis minis, ad uitandum homicidium. Odij extrema linea est occidere, charitatis extrema línea est, etiam occidenti bene uelle. Atq; apud Iudgos quidem pius ac religiosus uidetur, Si ergo of qui male cogitans fratri suo, munus aliquod defert ad altare, quum deo nullum sacrifici/ fers munus um sit acceptum abseg fraterna concordia, uobis igitur prima debet esse cura pacis & mu tuz concordiz. Quod si autem, ut est humanz naturz imbecillitas, inciderit offensz nonmihil inter fratres, rebus omnibus omissis date operam ut sarciatur cocordia; adeo ut si for teiam adornes offerre deo munus aliquod altari uicinus, atque inibi uenerit in mentem, abi parum conuenire cum fratre tuo, liue quod is te offenderit, liue quod offenla quapiã munua cotristarit amicitiam, ne coteris, ne disferas, sed apud ipsam aram relicto munere, domum properes, efficias cis ut ante omnia sarciatur tibi cum fratre amiciciæ dulcedo. Bo confecto redibis ad altare, peracturus sacrificium tuti. Adeo deo nullum donarium grati/ யூர் consensus hominum. Ex dilato munere nibil ille damni patitur:ex rescissa cocordia mulum imminet utriler periculi. Siquidem offensæ dilate gignunt odium, & ex odio giv gnint homicidium. At deo nullum est gratum obsequium, quod non commendat chart cas. Quod si mihi dixeris: Ego nihil commerui, prior ille redeat in gratiam unde nata est offenla, no audiam. Qui iubetur & inimicum diligere, non grauabitur sarcire gratiam, liv cet aliena culpa rescissam. Vitro condona noxam, & fratrem hoc mœrore subleua, qui te fibi putabat iratum. Non experieris detitibi propicium, nili proximus senserit te sibi pro picium. Nulla erit apud deum muneris tui gratia, nili tibi constiterit cum fratre gratia. Si

Esto consens apud deum tatieft hominu concordia, ut patiatur interim le fraudari munere parato, mos tiens enmade do illa farciatur: quanto iustius est hominem cuius interest, rei sua dispendio pacem & ae verferio. micitiam redimere: Sed fortitan adeo quis reperietur iniquus, ut iniurius ultro in ius trav hat,negocium etiam exhibiturus,ni te deprædetur. Iam daccēlis utring animis,paratur dica, curritur ad iudices. Quæris quid hic faciam? Num legibus meti ius perlequar : li me audies, in uía properabis cum aduerfario tuo rem componere, uel æquis, uel iníquis con ditionibus. Quantumuis iniquis conditionibus cum illo transegeris, tamen lucrum feces ris. Peribit nummorum aliquid, sed servata est res longe preciosissima, pax & amicitia: sed uata est animi tranquillitas, quam puta uel uniuersis facultatibus emptam, paruo emptam esseruiendum erat aduocatis, & notarijs, sursum ac deorsum assidue cursitandum. Am biendus fauor iudicum. Multa & facienda & ferenda, indigna te. Et quum tempore nihil sit preciosius, cogita quantum hinc fuerit insumendum. Vide igitur, quam non aspernan dum lucrum feceris, celeritate finiendælitis, quum iudiciorum interim incertus fit exitus. Nece enim semper superior discedit, cui causa melior: siquidem periculum est, ne aduersa/ rius uictor tradat te iudici, iudex tradat ministro publico, per quem ducaris in carcerem. Quo si semel coniectus fueris, iam adempta facultate componendæ rei cuaduersario, no folum lucrifeceris corporis afflictionem et ignominia, uerumetiam no liberaberis, donec ad affem universam resoluas summam, quam petebat adversarius, quum minoris licuerit cum illo transigere, mitiore adhuc & minus irritato. Sic in farcieda amicitia, noli esse mo rosus expensor, uter magis sit in culpa. Tantum hocage, uel de iure tuo cocedens aliquid, ut incolumis sit concordia. Hactenus exemplum contulimus, de charitate & odio, in quo rum altero radix est totius pietatis Euangelice, in altero pestis. Sed homicidio proximum est adulterium, neculla charitas arctior, qu'am matrimonij. Conferamus igitur & hac de beris. re, quid lex præceperit uestris maioribus, & quantum nos adijciamus. Illis nihil aliud die clum est in tabulis, quam: non committes adulterium, si comiseris, lapidaberis à populo. I tacs fanctus & integer habitus est apud Iudaos hactenus, quifquis fua contentus, abstinu itab uxore aliena. Sed ad legem Euangelicam, quam ego defero, non solu committit adul terium, qui coniugem alterius stupro uiolat, & corpus corpore complectitur, uerum etia qui oculis parum pudicis intuetur alienam. V tenim homicidio uicinus est, qui fratri suo irafcitur:ita tendit ad adulterium cuius iam animus est impudicus, cuius oculi funt adulte ri. Non habet maritus, quur te ad pœnam adulterij uocet, fed habet deus quur te damnet adulterij, apud quem commisit flagitium, qui voluit. Quod igitur in homicidijs est irasci, hoc in adulterijs est cocupifcere: quod illic est dicere racha aut fatue, hoc hic est oculos pas cere, & horum illecebris alienæ coniugis animu ad impudicitia follicitare. Verum hic die cet homo carnalis: Quis queat non animo salte concupiscere quod amat: Imò quis amae bit uxorem alterius, cum fuo periculo, cum qua mariti iniuria, qui fic est affectus animo, ut non solum nolitinnoxium quenci lædere, sed etiam ijs à quibus læsus est beneficium pro maleficio studeat reponerer. Non possum inquiet oculos claudere. Imò præstat oculti eru ere, quam per eum capere iacturam pietatis. Imò nullum corporis membrum tam debet esse charum homini, quin præstet amputare, quam huius occasione quico ueris animi bo nis decedere. Sic properandum est ad fastigium Euangelicæ perfectionis, ut quicquid obe friterit huc eunti, protinus fit abijciendum, quantumuis dulce, quantūuis amabile. Lucr**ū** est, cuiuluis rei iactura parare margaritum Euangelicę charitatis. Proinde si forte huc pro perati obstaculo fuerit oculus tuus dexter, noli cogitare quam res chara sit oculus, sed co/ gita à quanto precioliore re remoretur: nihilés contatus effodias oculum remorantem, & eo abiecto propera quò cœperas. Vbi totus homo de capite periclitat, præftabilius est unius mebri iactura, totius reliqui corporis falutem redimere. Posthac luscus uiues. Quid tum poltea: An non optabilius est luscü agere uitam, qu'am occidi neutro oculorü esfos for Nulla membrum charius, aut ad plures ulus magis neceffarium, quàm dextra manus. Bt fidextra Quis hoc negat: Et tamen ea si remoretur ad hac ardua properantem, unde pendet totius manus hominis falus, amputa remoratricem dextram, & abiecto onere expeditus eò, quò coepe ras, propera. In hoc discrimine conducibilius est, unius membri quamuis chari fecisse iacluram, quàm toto corpore ruere in exitium gehennæ. Hoc si probant homines, quum nõ

aliudest periculum, of corporis, quanto magis id faciendum, quoties animi simul & cor

.

7.7

(I

pois discrimen uenitur. Verum hec docendi gratia per similitudinem à nobis dicta sunt. Negenim hoc sentio, cosultă esse, ut quist sibi ipsi membră aliquod corporis amputet. Negenim en Ebrorum natura mala est, sed abusus est danandus, de mébris animi loquor. Habet enim & animus fua membra noxía, quæ píum fit quam ocyffime recidere. Ampu encorporis enembro, præter crucíatum hoc additur damni, quod portionem femel am/ putatam, nun quam liceat restituere. At amputatis animi membris noxijs, quod genus, odium,ira. libido, ambitio, auaricia, non folum non est mutilus animus, fed abfolutior etiv amdamputatis prodigiosis & noxijs partibus. Ac breuem amputandi molestiam, per/ pena confequitur uoluptas. Dicam explanatius quo magis quid uelim intelligatis. Affer chamembra funt animi. Sunt autem affectus quidam qui fuapte natura ducant ad impie taum, quod genus funt, ira, odium , liuor, appetentia rei alienæ. Horum fi quid pullulare coperit in animo statim est excidendum. Sic enim & facilius & tutius amputatur nascês malum. Sunt rurlus affectus per le neutiquam malí, led tamen qui per occasionem aliquo ties abducant ab eo quod est optimum. Quod genus sunt, amor patriæ, affectus in uxorê, liberos ac parentes, aut aliqui cognatos & amicos, cura famæ. Hæc membra si subserul unt ad perfectionem Euangelicam properanti, non est quur amputes. Nece enim mea do Arina pugnat cum naturalibus affectibus, sed naturam sua puritati restituit. Porrò si caz fus inciderit, ut parentis autuxoris aut liberorum affectus per occasionem te remoretur Mudio pietatis Euangelica, & ad mundum retrahat, amputa noxíam pietatem. Quem admodum qui noxias amputat cogitationes, non cor iplum execat unde nascuntur, sed pravas cupiditates: ita qui alienam uxorem iam aspicere cœpit casto assectu, quo sorore spicitaut filiam, bene effodit noxium oculum, ut succederet columbinus: & qui manu omfolet alios spoliare, iam laborat ut subueniat aliorum inopiæ, bene amputauit rapacē dentram, ut succederet benefica. Ageiam & aliud exemplum conferamus. Lex Mosaica Distumest au permittit, ut maritus offensus aliquo coniugis uitio dimittat eam suo arbitratu: modò di tem, quicun qui Madet libellum repudij, per quem illa possit alteri nubere, & priori marito ius adima, dimiserit uxo aur repetendi quam abiecit. Proinde legi satisfecit uir, qui quauis de causa repudiarit uxo rem rem:modò libellum dederit abeunti:nec ille uelut adulter iudicabitur, nec hanc quifquam uradulteram notabit. Et quanquam lex optabat inter coniugatos amicitiam & concordi amelle perpetuam, tamen conscia duriciei cordis Iudaici, ne quid committeretur scelera mus, indultit divortium, puta ne veneficium aut homicidium perpetraretur. At ego volo fanctius & inuiolatius effe matrimonium, inter nouæ legis profesfores. Quisquis enim di enilezit uxorem luam, nilî forte adulteram:iam enim uxor elle delijt, quæ le milcuit alteri wiro:cogit illam ad adulterium. Siquidem si nupserit alteri, non marito nubet, sed adulter ro. Arque is qui fic repudiaram duxerit, non uxorem ducit, sed adulteram. Nihil horum punit lex Mosaica, sed tamen damnat lex Euangelica. Nece tamé hec pugnat cum illa. Nã Mosaica la xauit ius repudij maritis, ne sceleratius se uiret in uxores inuisas, & tame licen/ tiam astrinxit libello repudif, ne uel clanculum id possent, uel temere dimissas reposceres. quoties libuisset. Necest ausa plus exigere in coniugio, quia non est ausa præcipere quæ nos luprà docuimus. Nam uir Euangelica præditus maniuetudine, facile aut corriget mo. res uxoris, aut feret. Quando autem quæret dissidium cum uxore, qui pacem habet etiam cuminimicis: Quando molietur exitium uxori, qui nec lælus iralcitur, nec offenlus male nult cuiquam: Aut quomodo non feret uxorem domeltica consuetudine iunclam, qui to létatetiam inimicum occidentems Quod si lex hoc agit, ut sanctum sit conjugium, neque pallim concella diuortia: nos legem non foluimus, fed adiuuamus, qui nullum uolumus elle disortium, excepta caula stupri, quæ pugnat cum ipsa natura matrimonij. Siquidem afbocinductum est conjugit, ut mulier semel addicta marito, uni gignat, & uni obsequa Porrò iam diuertità marito, quæ sui copiam alteri fecerit. Proinde inter Christianos coninges, nec graves incident offensæ:nec ob leves, vel ille, vel illa quæret divortium, sed proxinus alteri reconciliabitur, si quid per humanam imbecillitatem inciderit. Audite iam & aliud. Nihil aliud audistis traditum maioribus, nili ne peierarent, sed si quid iurassent, Audistis quid depraftarent, ueluti iam obnoxíj deo, non tantum homini. Apud Iudæos igitur non pur digum est an nitur nili periurium. Caterum qui non interpolito iureiurando fallit proximum, apud sy tiquis nagogam impunitus est. At hunc condemnat ac punit lex Euangelica, quæ quo tutiores

Tom. 7

litis à periurio, prorlus damnat omne iuliurandu, ut iam fas non litiurare, nece per deum, neg per ea quæ uulgo uidentur minus habere religionis, hoc est, neg per cœlu, quoniam thronus est dei:necp per terrã, quia scabellű est pedum eius:necp per Hierosolymam, quia ciuitas est magni regis:nimirum illius qui condidit & gubernat universa. Neg quemad modum barbari iurant, per caput alterius, in quod tibi nullum est ius, sed deo sacrum est, qui ut uoluit codidit omnia: quum tu nec unum pilum queas ex nigro facere album, aut ex albo nigra. Quoniam aut omnia deo conditori facra funt, religiosum esse debet per ullam omnino rem deierare. Quid autem opus est ullo iureiurando inter eos, inter quos nec pro sua simplicitate diffidat quisquam, nec pro sua synceritate fallere cupiat quisqua, etiam si liceat impune: præsertim in rebus his, quarum cotemptum profitentur. Inter uos igitur fanctior ac firmior esse debet fermo simplex, quam apud Iudæos quamlibet religio fum iusiurandum. Apud uos enim, apud quos nihil esse debet in labijs, quod dissideat ab animo; non est alius usus sermonis, nisi ut mutuo sibi significent homines, quod animo sentiunt. Nec opus est in contractibus, admiscere iusiurandum, aut execrationes, aut alie ud simile, quod & promittentem obstringat metu, & stipulanti sidem faciat. Abunde sav tis funt duæ uoces:non & etiam:ut neges te facturu,quod non polliceris:& præftes quod simplici sermone te præstaturum receperas. Neque enim alter minus obstrictus est simpli ci nudo querbo, quam Iudaus per omnia sacra deserans: neque alter minus fidit, quam si iusiurandum intercessisset. Quod si quid his accesserit, ex uitio accesserit oportet. Aut enim parum bene sentit, qui iurat, de eo cui iurattaut diffidit is, qui sus iurandum exigit. At neutrum competit in uos, quos omnibus modis perfectos esse uolo. Itaque quum in to tum uetem iurare, non abrogo legem, quæ uetat periurium, sed legem reddo pleniorem, ac longius ab eo submoueo, quod punit lex. Audistis quid in iniuria uindicanda patribus Audifis, ocu nostris lex indulserit. Oculum, inquit, pro oculo: dentem pro dente. Nouerat enim anix tipro onlo mos illorum ultionis auidos. Hactenus igitur cohercuit libidinem ulcifcendi, ut ex iudi/ cum arbitrio delictum talione pelaretur, & oculum amitteret, qui alteri oculum extudile set, & dente plecteretur, qui alteri dentem excussiste. Propterea quod si iniuriæ uindicta permissa fuisset animo læss, frequenter accideret, ut pro dente excusso uitam adimeret. Lexigitur hoc agebat, ne longius æquo procederet ultio. At ego legem hanc non abro/ go, sed confirmo. Siquide illud doceo uos, pro quamlibet atrocibus iniurijs, nullam om/ nino uindictam effe repoicendam, nec ullum maledictum maledicto, nec damnum dam/ no, nec iniuriam iniuria retaliandam, adeo ut si quis alapam impegerit in maxillam, quæ quidem contumelia uulgo uidetur intolerabilis, tantum ablitut illi tegeras alapam, ut alteram potius maxillam illi cædendam præbeas, malists duplicatam iniuriam perpett qu'am referre talionem. Quod si quis trahat in ius ut tunicam adimat, adeo non est cum illo contendendum,ut citius illi pallium etiam ultro cedas.Rurius fi quis importunus co netur adigere te, ut ipium ad mille passus comiteris aliquò, bis mille potius cum illo ame bules, quam cum eo contentionem suscipias. hac comitate tolerantiacis fit, ut nec is qui propenius est ad lædendű exasperetur ad atrociora:& tu citius a molestia libereris, quam fi malum malo propagetur,& ex paruo reddatur magnum , ex uno multiplex : nec animi tranquillitatem amittas, & fortassis ex inimico tibi reddes amicum tua bonitate. Rem arduam agitis. Ad hæc omnistudio contendendum est, contemptis interim hisce rebus, le uioribus,quibus alij mortales,uel parandis augendisc;,uel uitandis totam uitam impen/ duntiquibus illud interim ulu uenit, ut dum hæcuenantur, excidant à bonis cœlestibus: nec hic fuauiter uiuant, ipfi fibi moleftiis moleftias accumulantes, uarijsc fimultatibus 🛠 odijs semet involuentes. Harum rerum contemptui, quæ nec si adsint pios, nec si desint im pios faciunt, uos & odium redimetis, & amorem ac beneuolentiam uobis comparabitis, & doctrinæ ueftræ conciliabitis fidem & autoritatem. Itags fi quis tibi moleftus eft ob ue stē, uas, autaliud simile, cuius auidus est, ut abs te auferatipotius quam alijs uijs tibi struat infidias, da flagitanti, fimul & illum deuincturus beneficio, & te moleftia liberaturus. Rurlum li quis pecunia abs te petit mutuo, ne grauere date, etiamli nihil inde litad te res diturum:non folum ex ufura, fed ne forte quidem. Nam qui mutuum dat ad ufuram, non

tam impartit fua quam uenatur aliena. Et quur graueris ei dare mutuo, fortassis ad te nun quam rediturum, cui debebas & dono dare, quod tibi supererat, & illi decrat: Ita uestro

exemplo

complo discent homines hac esse prorsus negligenda, quorum gratia ipsi nihil no & pa/ nintur, & faciunt. Accipite iam & illud præceptű, quod habetur in lege præcipuum: Di Diliges proxi liges,inquit, proximum tuum, & odio habebis inimicum tuum. Beneuolentiam exigit, mum tuü, e sederga beneuolos ac bene meritos: cæterum permittit male uelle his qui nos lædunt. Vi odio habebis detis quam huic præcepto non derogem, sed quantum adijciam. Siquidem ego non con inimicum tentus mutua in amicos beneuolentia, illud à uobis meæ doctrinæ sectatoribus exigo, ut diligatis & inímicos: & his qui uos odio profequuntur non folum no respondeatis odio mutuo, uerumetiam beneficijs ad amore prouocetis. Quod si illi fuerintus adeo effera ti,ut beneficio uestro nolint uti, sed sine fine uos impetant, & maledictis ac malefactis in cessant: uos tamen in medijs afflictionibus adeo non mutetis animum uestrum, ut pro illis rogetis etiam deum, quo relipiscant. Hac bonitate utentes erga universos & bonos & malos, declarabitis uos esse non degeneres filios patris cœlestis, qui cupiens omnes ser uare, tam multa bona largitur dignis & indignis. Patitur enim folem fuum esse communem & his, à quibus colitur, & his, à quibus contemnitur: ac pluuiam suam patitur utile esse institution pariter & iniustis: malos suo beneficio prouocans, ut resipiscant: bonos excie tans, ut gratias agant. Similitudo morum uos asserat patri cœlesti, & ab eo profectam cre dent uestram doctrinam, si conspexerint in uobis illius insignem bonitatem. Alioqui si di ligitis diligentes: si benefacitis, bene de uobis meritis: si bene uultis beneuolis, crimen effu gistis, non promeruistis laudem. Non referre beneficium, ingratitudo est, etiam apud chnicos & publicanos execrabilis: quorum institutum infame est etiam apud uulgus. Naturæest, non Euangelicæuirtutis, redamare amantem. Et si uos comes & affabiles pre bueritis, erga cognatos, aut populares uestros tantum, cæteros uelut alienos, nec saluta/ tione dignemini, quid eximium facitis? Nonne idem faciunt ethnicis Vulgaria funt ista, quanon arguunt bonos, sed homines tantum. Necp possunt uideri præclara, quæ cadunt &inmalos. Vos igitur uolo perfectos esse, & admirabili quadam luce bonitatis referre patrem cœlestem, qui quum sit omnipotens, tamen sua bonitate prodest omnibus, nihil aquoquam expectas mercedis. Mitis & clemens est erga universos, quum posset ilico si uelit ulcilci:

Stendi quibus rebus oporteat uos excellere iusticiam scribarum & pharis secrum, si uesitis esse mei discipuli. Nunc ostendam in his, quæ uobis uiden tur cum illis esse comunia, quid sit uitandum. Est enim tacita quædam per strenge ucre uiciat omnia pharismos hande de secretario de stis, quæ uere uiciat omnia pharisæoru benefacta, sic ut apud deu nulla om/ nino laude promereatur. Reseft sancta, beneficetia subleuare egentes : res

pia est, puris precibus cu deo colloqui: res est religiosa ieiunium: ato harum reru ostenta tione pharifæi fibi uindicant opinionem eximiæ cuiufdam fanctimoniæ apud homines, cum deo displiceant, qui non facie intuetur, sed cor. Itaque merito displicent, quia corha/ bent inani gloria uitiatum. Auram populi uenantur, potius quam bonam conscientiam apud deum: & dum hic captantinane præmium, frustrantur eo quod solum erat expeten dum. Hæc pestis per cunículos quos da irrepens, clanculum insidiatur etia ijs, qui in uirtu/ tis stadio aliquo usq progressi uidentur. Vos igitur hac in parte cautos ac circunspectos esse uolo, ne quum erit aliquid piorum operti præstandum, ideo malitis apud homines fa cere, of soli, ut ab illis conspectifaude, & gloriam humanam uenemini. Semper benefacio endum siue uideant homines, siue no uideant. Semper enim uos intuetur deus, à quo præ mium expectatis. Alioqui si ex benefactis laude captatis apud homines, præmiti amittitis apudpatrem cœlestē. Non est semper celandū bonum opus, sed nõ est agenda fabula con foeclibus humanis, uelut hiltriones è profeenio faltantes fabulam, quibus nihil aliud ftu dioest, quam ut oculis & auribus populi placeant. Atqui non potest semper optimase, qui, qui semet ad uulgi iudicia accomodat. Sic enim est obseruiendum hominibus, ut il/ losadueltros mores pelliceatis, non ut uos ad illorum mores degeneretis. Verã uirtutem ultro lequitur fua laus, etiam quu fugitur. At ea demum uera laus est, quum contingit no ambita,nec affectata. Atq hoc ipsum quod gloriæ nascitur ex benefactis, totum ex deo transcribendum. Illi displicebitis simulato, uobis placebitis, uindicantes uobis quod to tum illius est munificentiæ. Ergo quisquis es Euangelicælegis sectator, cum tua largitate Cuergo facis subleuare paras pauperum inopiam, noli facere quod solent hypocritæ; nimirum homi/ eleemosynam

Tom. 7

nes

100

CK

EE

15 k

...

TO THE

17,0

M

20

10

Zij

Ė

J.

1

1

N H

ł

ÇI

2

Ċ

nes histriones & fucati personatio, qui quu uideantur liberales ac misericordes, anino & auari funt & crudeles. Nihil enim illos comouet calamitas proximorum, sed auidiglo riæ, paululo pecuniæ mercantur auram popularem: nihil omnino daturi, si soli conspició ant fratrem uel fame morientem. Itaq quoties aliquid largiuntur pauperibus, non que runt solitudinem, sed prodeunt in conciliabulis hominum & uicis, nec aliter quam fabula acturi, tubæ cantu multitudinem ad spectaculű euocant, simul & miseris exprobrantes su am calamitatem, & sibi stultissimam quanda gloriam uenantes ab hominibus. Vultisau dire quid proficiant: V tcung applauserit populus, apud deum perdiderunt mercedem benefacti sui, qui pium opus ex animi syncero affectu metitur. Qui ad gloriam dedit bene ficium, uendidit, non largitus est. Te uero tantum oportet abesse ab istorum affectu, ut quum confers beneficium, ne linistra quidem sciat quid faciat dextera tua: & adeo non desideres hominem spectatorem, utilifieri possit, nec ipse scias te facere, quod reclefa, cis: ac uelut oblitus factitui, necimputes homini quod bene feceris . nec tibi hoc nomie ne placeas, quod dederis, sed tantum in sinu gaudeas quod refocillatus sit egenus. Quid tum, si nesciant homines, imò si ne ipse quidem qui iuuatur, norit autorem beneficije Tiv bifatis est quod testem habes patrem, cuius oculos nihil omnino fugit. Is tibi reponet pre mium, etiam siab homine nihil reddet gratiæ. Similiter autem quum precamini deum, ne sequamini morem Hypocritarum, quistare gaudent in conciliabulis hominum, & in angulis platearum, quoties precanturinon obaliud, nisi ut conspicianturab hominie bus, à quibus sanctimoniæ laudem aucupantur. Placeant sibi, placeant alijs, huiusmodi gloriolis precationibus: illud affirmo uobis, iam habent præmium luum, nimirum hoc quod captabant. Quid autem inanius hac mercede : Et ob fucatam fallamés gloriolam fele frustrantur ipli tam felici præmio, quod deus erat repensurus, si precum suarum pu? ram ac synceram uiclimam iplius oculis obtulissent: Tu contrà facito. Quum precaris, fugito turbam:ingredere (ecretum cubiculi tui,& occlusis foribus, in abdito exprome co ram patre fynceras preces tuas. Satís eft, quod illum habes spectatorem tuæ pietatis, cui nihiloccultum. Is tibi mercedem reddet æternam. Atque hæc docendi gratia crassioriz bus exemplis propolui non enim nephas est aliquando largiri beneficium testibus ho minibus, aut orare in frequetia multorum: sed tum nescit tua sinistra, quid faciat dextera, quum opus charitatis, nullo humanæ uanitatis affectu uiciatur. Tunc abditus es in cue biculo tuo, quum ea synceritate mentis deum alloqueris quasi nullus hominum te uide. ret. Qui in cœtu multorum orat, nihilo segnius, imo fortasse uehementius oraturus, si so/ lus effet,orat in abdito cubiculo. Neg enim dextera & finiftra aut cubiculi fecretum in re bus funt, fed in affectibus. Quin & illud uobis erit fugiendum inter precandum. Affectus est, qui mouet deum, non strepitus labiorum: negs refert quàm prolixa, quàm uocalis six precatio, sed quam ardens ac syncerus affectus. Procul igitur ablit à uobis exemplum ethnicorum, qui prolixas ac uerbofas precationes, ueluti uerbis conceptis receníent: perinde quali nihil lint impetraturi, nili uerbolillima loquacitate deum fatigarint, identi deminculcantes eadem, acuerbola recensione præscribentes quid uelint, & quando, quomodoc; libi præstariuelint quod optant, quum sæpe precentur noxia. Optima peten da sunt à deo, non omnia: & crebro potius orandum quam diu, & intente magis, quam prolixe:postremo animo magis quam uoce:neque uerbis gentium more præscriptis, sed quantum suggerit animi calor & raptus in deum. Amat quidem rogari pater, non ut do ceatur oratione prolixa, quid postulat uestra necessitas, sed ut excitetur uestra pietate ad præstandum, quod non merentur accipere segnes & oscitantes; alioqui nouit ille quid ueltra poltulet necessitas, etiam ante quam rogetur. Ergo quemadmodum uita, sic & pre catio discernatuos ab ethnicis. Quod si uobis formam præscribi uultis Euangelicæ pree cationis, accipite dignam, qua ueri synceric filij, fraterna charitate concordes, patrem colestem omnibusex æquo communem compelletis: à quo tametsi uobis suppetune. omnta, tamen ea potissimum petenda sunt, quæ conferunt ad uitam cœlestem. Nam cæ tera uel sua sponte, uelut auctariti uotis suorum adijciet, ut est benignissimus. Cuius gloe ria non oportet quicqua uobis esse antiquius, cui debetur omnis gloria, in cœlis & in tereris. Ad cuius regnu pertinere, est diaboli uicisse tyrannidem : cuius uoluntati subijci, reg. gnare est. A cuius gratuita largitate uenit, quicquid animos hominū alit uegetato ad Eus gelicam

glicam perfectione. Sed non audiet uos nifi cocordes, nece facile confrabit cocordia, nifi munas offensas, sine quibus non agitur hominum uita, quamuis ad perfecta tenden. num, inuicem condonetis. Ato hac concordía sic eritis paterno præsidio tutiaduersus improbū illum tentatorem, si uigilantes eritis, & assidue optimi patris opē aduersus pessiv mum implorecis. Iragifrultra compellarit patrem, hac formula quam traditurus fum, is qui no est huius consubernij: qui deti nec ueresur, nec amat: qui sibi uiuit, qui suz glorize seruit magis quam dei: qui mundanis opibus & regno inhiat : qui mauult assequi grata animo luo, quam quæ placita lunt deo: qui terrena lectatur potius, quam æterna: qui cor/ poralibus commodis posthabet animi dotes: qui dissidium habet cum fratre: qui per lu xum & uoluptates socorditer agit aduersus insidias satanæ. Nam formula sic habet: Pa/ Pater noster ternolter, qui nos semel infeliciter genitos ex Adam, rursum coelo genuisticubi nobis à terrenis rebus subuehendis, regnum & hæreditatem æternam parasti, ipse in cœlis agere dictus: quod qui impleas omnia, nihil habes fecis aut infirmitatis terrenæ: fac ut per nos tuo beneficio puros & integros, inter homines fiat inclytum & gloriofum nomen tuum. Non enim est nostra gloria, quum tui muneris sit, quicquid à nobis recte geritur. Abolea tur ryrannis latanæ, ut indies magis ac magis inualelcat regnum tuum, quod non opibus aut satellitio, sed modestia, pudicitia, lenitate, tolerantia, side, charitate costat, ut profliga tis uitijs unacum malis cupiditatibus, uim fuam exerant inter homines tuæ uirtutes cœle strategitande, ut quemadmodum in cœlis pacata sunt omnia, nec est ulla creatura quæ non obediat tuis iussiisita in terris, nemo sit, qui no obtemperet tuæ sanctissimæ uolunta/ ti,cunctis, quantu patitur imbecillitas humanæ naturæ iam hoc meditantibus, quod per/ fecte continget in futura uita. Ale pater quod genuilti: proipice nobis ne nos deficiat pa/ nis ille ruus doctrine cœleftis, ut eo quotidie fumpto confirmemur, & adolefcamus, uege tià reddamur ad tua iussa perficienda. Ac ne quando nostris delictis offensus, alienes ani mum tuum à nobis, sed pro tua clementia ignosce nobis delicta, quæ per infirmitaté in te comittimus, ut tecum pace habeamus: queadmodum & nos inter nos inuice condonans tes, fi quid alius in aliu deliquit, mutua alimus cocordiam. Te propicio nihil timemus, & cocordia fulci firmiores lumus aduerlus holtem comunem. Cui quælumus, ne tuos tra das tentandos, si fieri potest. Nouimus enim illius malicia, nouimus improbitate & uersu tiž. Quod fi patieris nos incidere in tentatione, ut explores animi nostri costantiam, tu pa ter optime libera nos ab illo pessimo. Hæcuota tua bonitas rata uelit esse. Videte igit hæc breuis precatio, quam multa coplectitur, ut perfectus sit oportet, quisquis hanc recte pro nunciauerit, hoc est, qui sic ore pronunciet, ut animus & affectus respondeat. Primu do cet uos totos no aliunde pendere, quam a patre cœlesti, cui debetis quod estis coditi: cui debetis quod estis à peccatis redempti: cui debetis quicquid habetis uirtutu. Pater uoca/ turiut clemente ac benignum intelligatis. În cœlis esse dicitur, utilluc sustollatis animos uestros, neglectis bonis terrenis. Vestrū appellatis, ne quis sibi propriū aliquid uindicet, qui ex unius beneficentia proficifcatur omnibus quicquid habent. Et hac in parte est regum & seruoru æqualitas. Illius gloria tantum optatis, ne quisqua in terris ulla ex re quic quam laudis afferibat libi, unde nasci solet insoletia, animic tumor. Optatis ut ille regnet, ur illi obtemperetur, no uobis. Illius enim uirtutes funt, quæ per uos operantur. Illius do 🗸 ctrina est, quam ex me tradetis hominibus. Nec satis est in illius bonis persistere, nisi quo tidie proficiatis in melius, & ob hoc postulatis ab eo panem illum admirabilem, quem quotidie uult peti, quoniam quotidie largitur: & ab iplo uult peti, ut memineritis ab illo proficifci bona omnia. Denique quo magis caueatis, ne quando excidatis à charitate par tris tam benigni, commonet uos illius improbi latanæ, qui nunquam non inlidiatur pijs, uteos in fuam retrahat tyrannidem. Proinde priusquam hac precatione patrem copelles tis nobilcu expendite, an uere cupiatis hoc quod petitis, & num idonei litis, quos pater flaprecantes audiat. Sed illud in primis excutite, an cum proximis habeatis cocordiam. Talem experiemini patrem erga uos, quales uos proximus experitur erga se. Non agno scerprosilio, cui non couenit cum fratre. Si remiseritis hominibus in uos delinquentibus, reminer & pater uester cœlestis, quod in ipsum deliquistis. Quod si uos eritis duri & in/ placabiles erga cæteros homines, nec pater uester condonabit uobis peccata uestra. Non uis ignoscere conservo tuo, in quem tu vicissim aliquando peccasti; & postulas a deo ut Tom. 7



`1

Ĭ

ā

77.77

tibi condonet tuum admissum, qui cum nulla tibi potest esse pensatio delicti mutui: Habe

tis quantum oporteat uestram eleemosynam abesse ab eleemosynis Pharisaorum, & pre cationes uestras à precibus illorum. Nuncaudite quantum oporteat & ieiunia uestra die Cum autem ie stare ab illorum ieiunijs, si uelitis esse grata patri, uobis frugifera. Nec enim ieiunium deo iunatis nolite commendatabstinentia cibi, sed affectus purus animi, soli deo placere gestientis. Proinde fieri uos quoties pietas hortabiturad ieiunandum, ne uelitis imitari quoidam no ieiunatores, sed iciunii simulatores, frontis tristicia iciunii personam præ se ferentes, quum re ipsa no hoc agant, ob quod ieiunium debet adhiberi, nimirum uel ob placandum deum, uel ob corporis castigationem, quo liberior sit animus sacris rebus vacaturus: sed hoc suco lauv dem inanem captant apud homines, quibus deo contepto, fabulam hanc agunt. In hoc enim ad pallorem & tristiciam obnubilant facies suas, quo uel ipso corporis habitu conspicuum sit hominibus eos ieiunare. Illud habetote certum, nihil est quod ob ista benefa, cha mercedem expectent à deo. lam enim habent præmium suum, hoc assequuti, quod au cupabantur iciunio. Tu uero quoties iciunas dissimula magis iciunium, & unclo car pitelotace facielaticiam præte feras, ne te sentiant homines ieiunare. Neque putes in frugiferum esse ieiunium, quod latet homines. Tibi satis est, quod pater tuus uidet, cui nihil est occultum. Et is qui cernit in occulto, pro inani laude mortalium solidam mere cedem reponet tibi. Neque rursus hæc dico, quod impium sit aliquos habere tui ieiu/ nii conscios, sed quod animus debeat ab affectione laudis abhorrere. Tunc nemo mortae lium uidet te ieiunantem, quando tu non in hoc ieiunas, ut à quoquam uidearis. Tunc solus deus uidet te ieiunante, quado ieiunas hoc animo, ut nihilo minus libenter sis ieiu naturus, etiam si nemo uiderit mortalium. Hæc uulgus hominum non animaduertens,

Nolite thefan dum uisibilia quædam apud homines præmiola uenatur, sese frustratur inuisibili uerodz rizare bono, quod pro recle factis largitur deus. Idem acciditifs, qui magna sollicitudine sibi congerunt, ac recondunt opes, easog ne perdant defodiunt in terra; atqui hoc iplum est eas perdere. Qui recte erogauit diuitias fuas, is demum in tuto collocauit. Alioqui quod defoderis nectibi est usui, tineischerugini & furibus obnoxium est, ut iam hinc ad te nie hil redeat, præter calamitosam parandi seruadica solicitudinem. Ista nec anxie nec immo/ dice paranda sunt uobis: & parata, aut forte obiecta, facile sunt elargienda si quis egeat, aut certe in hoc dispensanda, ut natura necessitati subueniatur, non ut suxui, animiue morbo seruiatur. Et tamen in hoc studium plerique mortales, omnes curas suas conferunt, quali paupertas míleros efficiat, diuitiæfelices. Dumck lectantur hæc falla bonas moxý suos dominos relictura, relinquütæterna bona, quæ uere felices reddunt, & eri/ pi non possunt. Vos contrà toto studio properantes ad optima, persectar, quo uere die uites efficiamini, recondite uobis thesauros in coelis, quorum custodia uos non cruciet anxia sollicitudine. Neque enim opes eiusmodi demolitur erugo tinea'ue, nec fures essodiunt ac suffurantur, quibus casibus opes humanæ sunt obnoxiæ. Istas opes apud par trem depolitas, iple uobis leruabit tutò, necanimus uelter lordidis curis depressus, hare bit humi, sed neglectis his humilioribus ac fluxis rebus, ad coelestia rapietur. Siquidem ubi the faurus est hominis, quem unice amat, ibi & cor erit. Nihil igitur sublime cogitant, qui congestas opes defossas habent in terra. Ipsi quidem huc & illuc obambulant, ta me animus habitat in fouea, cui credita est pecunia. Quod si corruptus est animus uel ina nis gloriæ, uel auaritiæ morbo, totum quod geritur, uiciolum lit oportet. Primum enim Si oculus tuns est perspicere quid sit potissimum expetendum, & quid uere præstet id quod petimus. fuerit simplex Porrò quod est in domo lucerna, quod est oculus in corpore, id est animus in homine. Si lux animi non est uiciata caligine falfarum opinionum, malarumes cupiditatum: fi mentis oculus non aliò dirigit aciem, quam ad uerum scopum, quicquid agitur in uita gratum deo est, nihilos non conducit ad cumulum felicitatis: quemadmodum si domus habeat insignem lucernam, nusquă impingitur. Si oculus tuus purus est & integer, lucez membris omnibus, nec ulla pars impingit, auterrat, nimirum oculo duce. Contra fi ocus lus corporis tui fuerit uiciatus, nullum membrum recle suo fungitur officio. Nihil enim recte iudicatur ea parte nostri uiciata, per quam unam iudicamus. Proinde si eas pars,

> quæ in te eft data uice luminis,uerfa fit in tenebras, quanta erit caligo reliquarum partio um, quæ ex se lumen non habent; Si ratio cupiditatibus est excæcata, & id iudicat este

felix

tik, quod elt calamitolum: id iudicat in primis expetendum quod uel contemnendum, ud neglectui habendum, in quas tenebras totum homine rapiet ambitio, libido, auarie na, kulticia, ira, liuor, odium reliquacis perturbationes animi, qua fuapte natura caligiacm habent? Sit igitur purus ac syncerus oculus uester, ut speciet optima: sit & simplex, what wel fola wel potissimum spectet. Ne uero putetis istos audiendos, qui se deo & ho/ minibus, qui se terra colog partientes, ita sequuntur aterna, ut tamen hac temporaria ndint contemnere. Nihil enim aliud efficiunt, nili quod dum utrumque captant, neu/ Nemo potest tropotiuntur. Hae philosophia sicut ingentia pramia pollicetur, ita totum requirit ho/ duobus domi minem. Inter homines non reperies duos tam commodis moribus, ut idem seruus possit nis fernire, duobus satisfacere. Ita fit ut alter sit deserendus, aut neutri fiet satis. Quod si domini sint inter lele diverlis moribus, ac limultate quapiam graui diffidentes, necelle est ut seruus, si uelit alteri probari, alterum illum non deserat solum, sed alteri adhærens oderit etiam quem deseruit. Quod si rursus ab hoc uelit ad alterum desicere, in hunc unum amorem & oblequium omne transferat oportet, neglecto eo quem reliquit. Qui uero sicinter se pugnant, ut deus & mammona: Quomodo unus duobus seruiet, cum imperent tam die uerla : Deus imperat ut tua largiaris egenti , mammona iubet, ut per fas nefas¢ rapias a/ liena. Deus imperat ut confulas fratri tuo periclitanti, mammona iubet, ut tibi uiuas. De/ us imperatiobrietatem, mammona luxum docet. Fruitra igitur uobis blandiemini, li cre ditis fieri posse, quod fieri non potest, ut simul & deo seruiatis & mammonæ. Eius quil que servus est, cui vehementer est addictus. Videtis quam totos possideant opes, eos qui canto tumultu illas parant, tanta follicitudine tuentur ac seruant, tanto cruciatu amite unt. Quid non ob has patiuntur, quid non faciunt? Huic feruitio qui fe mancipauit, nõ port esse seruus dei. Totum ille requirit hominem, nec patitur tam sordidi soedig do miniconfortium, nec fert seruum dimidiatum, & cum hoste comunem. Sed diuitum uul. Respicite nola gus maritize morbum exculare solet przetextu necessitatis humanz. Fami, inquiunt, & tiliacali muditati consulitur his rebus. Ita loquuntur qui non pendent toti à deo, sed suis fidunt pratidijs. Ego uolo uos hac quoque follicitudine uacare, ne quid ea cura uos auocetà fludio rerum meliorum . Minimis contenta est naturæ necessitas,& undelibet facile supe petit, quod talibus quales meos effe uolo, fatis fit . Aut enim fuccurret obuia liberalitas bonorum, aut opera manuaria luppeditabit, quod neceffitati medeatur. Postremo si nii hil horum, pater non destituet suos. Totis animis inhiantibus ad cœlestía, uel non sollicitis hac leuiora adijciet, qui maiora largitur. Nolite itaque reponere in longum tem/ Quis autent pus: nolite discruciari sollicitudine de parandis cibis, sine quibus non uiuitur: de paran/ cogitans do uestitu, quo tegitur corpus, & frigoris iniuria defenditur. Nónne uita resest precie olior qu'àm cibus? Nónne corpus res est preciolior uestimento? Hæc tanto meliora qui dedit, & dedit non follicitis: an grauabitur uilioribus hisce rebusalere tuerique quod de dit : Si quaeritis exemplum , vertite oculos ad animantia reliqua , qua ueltra gratia condidir, is qui condidir omnia. An quicquam fuo uichu deltituit eorum que condidit: Con siderate volucres coeli. Non serunt, non metunt, non recondunt in horrea, de futuro sol licitze: uiuunt in diem uacantes omni follicitudine: quod obuium datur fumunt cum ala critate. Et tamen pater uester coelestis omnibus illis cibum suppeditat. Et uos destituet, quos tanto pluris facit quam aniculas : Quod si uos illi curz estis, sicut utique estis, nón ne superuacua est uestra sollicitudo: Si destituat ille, quid uobis proderit uestra sollicitue do: Vicorpus dedit fuo arbitratu, ita & uictum dabit fuo arbitratu. Vultis uidere quam fix inmilis animi folicitudo, de rebus huiulmodi : Quis est hominum, qui quamuis ma gna folicitudine, possitunum cubitum addere modulo corporissui: Sed cuiusque cor/ pos ipio ne cogitante quidem statis auclibus crescit usque ad præscriptam à deo magnitu dinem, Siue curam abijcias, nihilo breuius habebis corpus: liue curaldistorquearis, nie hilo habebis procerius. Proinde qui te non sollicito facit, ut corpus tuum augescat ac roboreur: idem prospiciet de uichi citra tuam sollicitudinem, qua teà cura rerum eas rum auocat, quæ sine nostra sollicitudine non parantur. Proinde stultum est anxie metu/ ere, ne nobis desit pabulum, quum uideatis hoc auibus ultro suppetere. Iam ne nos solv licitos habeat prouidentia uestiendi corpus, contemplamini lilia, que nulla hominum cur nascumeur & crescunt in agris. Non laborant, non nent quis autem illis de uestitu,

opulentissimus ac splendidissimus unquam sicamicius fuerit, etiam quum maxime strev pitum diuitiarum suarum ostentaret, quemadmodum unumquodlibet ex his contemp tis neglectisque lilis, non quæ in hortis quibus nonnihil humanæ curæ tribuitur, fedin pratis sponte proueniunt: Nihil enim tam elegans præstare potest hominum cura, quam præstat ipsa naturæ prouidentia. Quod si pater uester herbam uilem moxque perituram,

quæck hodie nitet in agris, cras demessa & arefacta, in clibanum mittenda, tanto nitore uestit: quur uos adeò parti illi fiditis, ut uobis, quibus tanto præstantiora contulit, quos

Si cuim fa/

folliciti esfe

é immortalitati condidit, ac peculiariter in lui nominis gloriam parauit, putetis defue tura uestimenta, quæ uobis qualiacunque non ad ornatum, sed ad necessitatem quæren. da sunt : Proinde qui patrem habetis deum, tanta benignitate prospicientem etiam aui culis, prospicientem flosculis & herbis: quarum illæ ratione carent, hænec sentiunt: quit uideatis illum uos tanti facere, ut corpori mira prouidentia compolito, animam indide/ rit rationalem, & angelicis mentibus similem: ut filiorum titulo dignetur: ut uos ex ome nibus delegerit sua gratuita charitate, quorum syncera uita castaci doctrina notus & glor riofus fiat apud universum mortalium genus, quos ad æternæ uitæ hæreditatem destina/ uit, abricite istam humilium & fordidarum rerum sollicitudine, ut anxij trepidick dicatist quid edemus, aut quid bibemus, aut quo uestiemur: Ethnicorum istæ uoces sunt, no Chri stianorum; siquidem illi aut deum esse non credunt, aut non credunt agere curam mortali um. Nece didicerunt aliam elle potiorem uitam, ad quam omnis cura lit dirigenda. Itaque dei prælidijs diffili, & in his quæ corporis funt felicitatem hominis constituentes, magna follicitudine parant, quæ ad uiclum uestitum óg aut reliqua corporis commoda facisst. Ge Stiunt gaudio, cum hæc obtigerint: exanimantur metu, quum his imminet periculum: dis cruciantur mœrore, ac nonnunquam ad laqueum currunt, cum hæc eripiuntur. Ac per has curas affixi rebus perituris, nec hic uiuunt fuauiter, nec ad cœlestium bonorum studi um possunt animum erigere. Quis est inter homines pater tam impius, ut liberis suis non prospiciat de rebus ad uitam necessarijs? Vos patrem habetis tam diuitem, tam benige hum, tam prouidum, ut omnibus fufficiat, ut omnia locupletet, ut nihil quamlibet minu tum aut contemptum destituat, & metuitis ne filijs suis non suppeditetista, sine quibus non ujuitur: Hanc curam in illum transferte: nouit his omnibus uobis opus esfe. Nec ex nim tam durus est, ut suum agentibus negocium necessaria subtrahat. Sed dicet aliquist quid igitur. An non parabimus opera manuaria, quo nos uxorem liberos en nos nos nos expressiones alas mus: quo pauperum inopiam subleuemus: Maxime: sed absque sollicitudine. Siquidem uulgus conduplicat suam miseriam, simul & laborans corpore, & animo sollicitum. Sed runt, sed anxij, ne non proueniat quod serunt: metunt sed anxij, ne miles aut prædo prius auferat quod demessim est, quam condatur in horreum. Condunt in granarium, sed an xii, ne pestis aliqua viciet frumentii, aut ne incendium exortii perdat. Postremo quonia ad copia spectant no ad præsentem necessitatem, & in longinqui congerunt, quali certi fit illos divuicturos, & nihil unquam latis est. Vos itags si res ita poscet laborate, sed absorb follicitudine. Si obtingit line fraude, & ablque negocio pecunia, accipite, sed sic, ut eius cu ra mihil uos remoretur ab Euangelij negocio. Maius enim quiddam agitis, qu'am ut leuium & fluxarum rerum cura conueniat auocari. Prima cura sit eius boni, ad quod ista col lata nullius funt momenti. Instaurandum est regnum dei hoc est, doctrina Euagelica per quam pertingitur ad coelestem hæreditatem. Huius uos præcones & adiutores delegi: & oftendiquam eximás uirtutibus fit opus ad hocnegocium obeundum, ut inímicos di ligatis, et salutem optetis his qui uobis moliuntur exitium. Hæc quia summa sunt, nec uo bis sine uestra sollicitudine contingentà patre, primum uobis quærenda sunt: reliqua le tiora qua pertinent ad huius ulta necessitatem, pater optimus ultro uobis non sollicitis, uelut auctarium adijciet:ut utroque nomine gratias agatis illius munificentiæ, et quod ile la fumma uobis adnitentibus præftiterit, et hæccitra uestram follicitudinem adiecerit. Non uult uos grauari curis, quæ faciunt afflictiores, meliores non faciunt. Et hoc negocie um quod fufcipitis tam arduum est, ut totum animum, ut expeditum, ut uacuum reliquis curis delideret. Quare uelut in diem uiventes prælentibus rebus contenti, nolite diferuciari cura futuri, quemadmodum facit hominum uulgus, fibi conduplicantium afflictio. nem

Querite er/ go primum

1

mm, dum & de præfenti necessitate satagunt, nihil non facientes, & futuri metu distor quentur. Quod hodiernus dies obtulit, accipite cum gratiarum actione, quid crastinus dies lit allaturus, iplicurandum relinquite. Si quid adferet boni non pendebitis spe: si quidmali, non pravenietis afflictionem metu futuri mali. Habet hac vita fuas afflictionem metu futuri mali. Habet hac vita fuas afflictionem metu futuri mali. ones, quas nihil est necesse metu conduplicari. Satis enim est eas ferre quum adsunt, ut nonetiam timor nobis prælentes reddat antequam accedant. Tempus ista uoluit ac de/ fert in uita mortalium, læta tristibus miscens, quæ tamen omnia uobis uertentur in bonű, si quicquid inciderit, boni consulentes, totos uos possideat cura regni cœlestis.

CAPVT SEPTIMVM

S T & aliud in quo uelim uos procul abelle'a moribus Scribarum & Noliteir Pharifæorum. Siquidem illi cum fibi ignoscant in gravissimis peccatis, dicare tamen erga fratrem peccantem judices agunt inclementissimos, etiam ea calumniantes quæ recta funt, sinistre interpretantes quæ sunt dubia, exaggerantes que leuia lunt: denique li quem uiderint in aliquod graui/

us crimen prolapium, magis hoc agentes, ut perdant quam ut fanent. Atque hinc quoque iustitiæ famam sibi uenantur, quod magno supercisio sæviant in lav plus alienos, quum id faciant necamore proximorum, quos extinctos malunt quam cor rectos, & traductos potius quam emendatos: nec odio uitiorum, quum ipli fuis uitiis longe grauioribus indulgeant. Vestra uero iudicia, si qua sunt, sapere debent Euange, licam charitatem, quæfacile condonat: quæ non temere suspicatur de quoquam; quæ quicquid anceps est, in bonum potius qu'amin malum interpretatur: quæ multa lenie rate sua tolerat: quæ mederi mauult quam punire: quæ suæ infirmitatis conscia talem se prabetiudicem in commissis alienis, quales uelitalios experiri erga se peccantem. Por Areno non sumit sibi supercilium in obiurgandis malis aliorum, si sibi sit conscia simili/ um aut etiam maiorum: le sibi prius censorem ac iudicem adhibens quam alterum incre/ pet aut admoneat. Atque interim usu uenit illis superciliosis, ut iniqui iudicij exem/ plum in ipfos autores recidat, & alios uicissm experiantur sux uita censores tales, qua les in alienam egerint . Nolite ergo uos ficalios iudicare , ne fimili modo iudicemini ab a/ His . Alioqui fiet , ut quale iudicium exercueritis in alios , tale uiciflim alii in uos exerce/ ant, quaque mensura mensi fueritis alijs, alijuicissim metiantur uobis. Vt enim officie um inuitat officium, clementia clementiam, ita calumnia calumniam, fæultia fæuitiam. Qui male loquitur de proximo, peius audiet. Nulli enim atrocius fæuiunt in quamlibet leues laplus proximi, quam qui ipli madent uitijs longe grauioribus. Hic traducit frad trem, quod ueste discincia utatur, quum ipse totus madeat liuore: ille nihil non dicit in fratrem, quod uictus imbecillitate carnis concubina lit ulus, quum iple totus feruiat a/ uaritiæ & ambitioni. Alius execratur fratrem quod bibit paulo largius, quum iple tot homicidia, tot ueneficia gerat in pectore, adeò cæcutiens ad fua tubera qui ad uerrucu/ tam alienam est oculatissimus. Quod autem estissud præposterum iudicium : In suis quifque malis debet effe iudex acerrimus , in alienis mitior: ad fua quenque uitia decet ef le oculatum, in alienis non perinde curiolum. Et libi quilque primum debet elle medi cus, priusquam alteri manus admoueat. Tu uero quur uides festucam in oculo fratris, quam trabem quæ est in oculo tuo non uideas? Aut qua fronte dicis fratri tuo, sine encie am festucam ex oculo tuo, quum interim ipse gestes trabem in oculis propriis: Hypocri ta, quinon ex tuis bonis, sed exalienis malis sanctimonie laudem uenaris apud homines, prius efice trabem ex oculo tuo, ac deinde puro iam ac purgato oculo tuo dispicias, num qua sit festuca, quam eficias ex oculo fratris. Vt oculo sudicamus ea quæ sunt corporis, ita animo iudicamus ea quæ funt animi. Proinde uitio careat oportet illud, quo uitium a/ limum iudicamus. Et leiplum prius docuerit oportet, qui lulcipit alios docendi prouin ciam: & sui sudex sit oportet, qui parat in alios pronunciare: & sibi monitor sit oport tet, qui uelit alios admonere. Atque hæc quidem potissimum ad eos pertinent qui populi curamgerunt. Quanquam autem uolo uos esse promptos ad benemerendum de om/ nibus, tolerantes erga eos qui uos afficiunt iniuria: simplices & candidos erga eos qui Nolite dare bbuntur humana infirmitate: denique & erga peruersos tales, ut malitis eos corrigis sanctum cas quam extinguit nolim tamen Euangelicæ sapientiæ mysteria, sine delectu prodi dignis nibus & indignis

& indignis. Etenim li ludgi tanti faciunt fua facra, ut ab his arceant canes animal impurü si diuites tanti faciunt suos uniones, ut non proijciant eos porcis, alioqui insani habendi sidfaciant:uos qui possidetis ea quæ uere sancia sunt, quæcis superant omnes baccas qua libet preciosas, cauetene opes euangelicas proficiatis indignis. Canes enim sunt qui to to pectore dediti prophanis rebus abhorrent ab is quæ sapiunt sanctimoniam. Sues sunt qui toti immersi uoluptatibus obscænis, execrantur puram castames Euangelis doctri nam. Caníbus putria cadauera & fœtidus uomitus iucundior est omnibus condimentis & aromatis, sus cœnum mauult qu'am gemmas. His igitur qui sic palam præ se ferunt con temptum sanioris doctrine, ut nulla spes fructus uideatur, non oportet ingerere secreta do ctrinæ cœlestis, ne prouocati per occasionem sceleratiores etiam euadant quam antea fue rant, & idem eueniat quod euenturum sit, si quis margaritas porcis obijciat, aut canibus id quod sanctum est. Nam canes non solum non reuerebuntur rem sacram, uerumetiam irritati ia du insilient in uos, ac dilacerabunt dentibus: & sues preciosos lapillos, ceu rude ra pedibus suis conculcabunt. Ita nec canis re sancta fit sanctior, sed rem sanctam propha nat: & sus non fit ornatior gemmis, sed illarum puritate conspurcat. Sic homines deplo ratæ maliciæ doctrinam sacram ut stultam irrident, ubi cognorint, & ut impiam calumnis anturac negocium facessunt is qui tradiderunt. Auidis igitur, aut certe sanabilibus com municanda est Euangelica Philosophia. Nec statim credenda sunt omnia omnibus: sed ut quisque specimen sui profectus præbuit, ita sunt abstrusiora quædam aperienda. Hæc eximia bona, ut non sunt à uobis communicanda quibuslibet, ita non contingunt à deo patre segnibus & oscitantibus. Dat hæc, sed auide petentibus: non negat hæc, sed studiose quærentibus:non arcet ab hoc thesauro, sed improbe pulsantes. Petite igitur à patre, non gemmas aut aurum, sed has ueras & inestimabiles opes animi: petite inquam, & quod pe bitur nobis titis dabitur. Quærite & inuenietis, pulsate & aperietur uobis. Diues ac benignus est pa ter uester: nulli negat, nulli inuidet opes suas, sed agnosci uult earum precium. Non agnos cit autem qui segniter optat. Quisquis igitur ut par est petit, accipit: quisquis auide scrue tatur, inuenit: quisquis instanter pulsarit fores, huic aperietur. Porrò recte petit qui petit salutifera, qui petit cum fiducia: recle quærit qui quærit infatigabili studio: recle pulsat qui pijs operibus diuinam bonitatem sollicitat. Quod si non protinus accipitis quod petitur, ne dissidite tamen de benignitate patris uestri. Dabit quum opus erit, & quantum opus erit, si modo perseueraueritis. Non enim minus exorabilis est deus erga filios suos guam homo pater erga liberos suos. Quis enim est inter uos pater tam inhumanus, ut si filius petat rem utilem, puta panem, non illi det quod petit, sed pro pane lapidem porrie gat Aut si piscem petierit obsonij loco, pro pisce serpentem illi porrigate V tich negaturus si lapidem aut serpentem, aut alioqui rem noxiam peteret. Vos igitur natura procliues ad malum, atque etiam alijs in rebus mali plerunque, tamen hac in parte, non uirtute, sed naturæ impullu servatis pietatem, ut noveritis utilia dare liberis vestris, quanto magis id faciet pater uester cœlestis natura bonus. An is non dabit uobis filijs suis sua bona, si bent Omnia ergo suetudinem attinet quæ mutuis officijs & iniurijs inuicem aut læditur, aut iuuatur, quo quecunque niam prolixum sit de singulis precipere, dabo formam generalem, cuius uis sit omnibus à multis fac natura inlita. Nemo sanus sibi non bene cupit: sed uulgus hominum sic est amans sui, ut a lienis malis suis consulat commodis. Vobis no itidem faciendum, sed quales optaretis ali os esse in uos, tales uosipsos præstate in alios. Nemo cum ignorantia tenetur, no cupit do, ceri:nemo cum labitur, non cupit amanter ac secreto moneri potius quam traduci:nemo cum eget, non uelit sibi subueniri:nemo uelit obtrectari famæ sue, nemo fraudari. Ex hoc igitur lensu communi qui nulli mortalium non est inditus, quisque sumat sibi consilium qualis esse debeat erga proximum suum. Quod sibi fieri nolit, ne faciatalteri : quod si bi fieri gaudeat, præstet in alterum . Hoc est compendium & summa omnium quædo cet lex & prophetæ; quos saut non uacat, aut per inscitiam literarum non potest aliquis euoluere, certe nemo non habet domí regulam ad quam dirigat actus suos, modo ratio/

ni quam cupiditatibus obtemperare malit. Hæc si uidentur ardua ijs qui diligunt hune mundum, si uidetis maximam hominum partem diuersa sequi, ne quid animum ue, strum commouerit. Optima quæque difficiles habent aditus. Vos spectate magis quò

ducat hac uia, quam an commodum habeat ingressum. Fingite duas esse portas, al teramarcham, ad quam non litaditus nili per angultam uiam, fed quæ mox ducatad ui ramaternam. Alteram latam ac patentem, ad quam spaciosa usa præbeat omnibus adie tum, sed quæmox ducat in exitium æternum. Vos ergo intrate per angustam porta, ma litis que cum paucis tendere ad uitam æternam quam cu multis ad perditionem æterna. Siguidem [paciola uia, quoniam neminem arctat legibus pietatis, quoniam his rebus ad blanditur quæ delectant fenfus corporis quæ blandiuntur animi cupiditatibus, facile plu rimos ad fefe pellicit, fed ad breue tempus delinitos, per amplam portam tranfinittit in ca lamitates inenarrabiles, & fallis bonis deceptos, tradit ueris malis. Quam uero angulta estporta, quamarca est uía quæ ducit ad uitams Nibil enim ostentat quod bladiatur car nimultis alpera est: quæ molesta sunt etiam naturæ, protinus obijcit, paupertatem, ieiu nia, uigilias, tolerantiam iniuriarum, castitatem, sobrietatem. Hæc porta non capit huius mundigloria turgidos, hæc non capit fastu elatos, hæc non capit luxu distentos, hæc non capit divitiarum farcinis onultos, hæc non capit reliquas huius mundi copias fecum tra hentes. Non recipit nifi nudos, & ab omnibus huius mundi cupiditatibus expeditos, ac uelut exutis corporibus in spiritum extenuatos: unde fit ut à paucis inueniatur, quod non cematurnili purgatis oculis, quibus perspicua sunt bona spiritualia. Sed ab istis qui libir Attendite à dine, luxu, faltu, auaritia, reliquis que cupiditatibus ludentes, ac rilum infanum ridentes falfis prop undutinexitiu, uobis non est periculum: siquidem illos sequi no error est sed infania: ma phetis giscauendu est ab his qui uobis se iungut, specie habentes pietatis, cu sint pietatis hostes. Despatre, Euangelicam doctrinam, regnum coelors habent in ore, cultus est uilis, ora pallent ieiunio, corpus habent attenuatum macie: orant prolixe, largiuntur pauperibus, endiunt populum, & interpretantur facros libros; at & harum rerum imagine personati umiuntaduos, uelut ouilla pelle techi, quum intus sint lupi rapaces, & Euangelici gregis landres. Nihil litnegocij lupum ab oue dignoscere, si utergs suam ædat uocem, si uter/ que sua pelle tectus ueniat. Quid autem facias, ubi lupus ouillo uellere, ouilla uoce ouem limilans, irreplerit in ouile, non ut ouis fiat, seu ut crudelius oues lanset: Mutatuo/ cen lupus, & Christi nomen profitetur: profitetur Euangelicam doctrinam, sed ut in/ cautis alpergat hæreleos suæ uenena. Simulat opera pietatis, quo magis aliorum simpli/ diatead suas cupiditates abutatur. Ab his igitur diligenter est cauendum uobis, quos de legigregismei cultodes ac paltores. Facile deprehendetis simulationis prestigium, si pro corum con pius inspexeritis: non titulum & uestem, sed ipsa sacta quæ produnt animum insynces gnosetis rum. Nametiamsi bene docent, tamen hoc ipsum quod docent non præstant. Est suus cuique arbonipeculiaris fœtus, qui sapore prodit radicem. Si uitam & mores attentius oblerues, reperies illos fibi placentes, suis commodis ubique servientes, elatos, uindices, inuidos, obtrectatores, gloriæ sittentes: nonnunquam & uentri deditos, & omnino luum negocium agentes pottus qu'am gregis aut euangelij. Oftendi qui fint fructus arbov ris Euangelicæ: nímirum animus alienus ab omni fastu, animus lenis & minime appe tensuindiclae: animus contemptor omnium uoluptatum huius mundi : animus contem ptoropum & litiens esuriensque pietatis Euangelicæ: animus promptus & expositus adbene meredum de omnibus: animus purus ab omnibus cupiditatibus, nec alio ipe cans quam ad deum: animus nihil afflictionum reculans, modo prouehat doctrinam Euangelicam: animus nihil mercedis expectans in hoc mundo pro fuis benefactis, ne que gloriam, neque uo luptatem, neque divitias; animus qui bene nelit etiam maleuo/ lis, qui bene mereatur etiam de malemerentibus. Hos fructus qui uere præstat ipsa re, is demumest arbor Euangelica. Proinde quise iaclant prophetas, & hoc titulo se uendi tant: qui cultu religiolo se fingunt oues, quum affectu sint lupi, ab his fructibus sunt æ timandi. Nolitespectare frondes & corticem. Hæcsæpe communia sunt agrestibus cum minbus, salubribus cum pestiseris: fœtus gustatus indicat, qualis sit arboris succus. Quodifinideritis in his auariciam, arrogantiam, liuorem, ulcifcendi libidinem, fucum, aliaqueid genus quæ uelut ex diametro pugnant cum fructibus Euangelicæ mentis, no lie purare ex fildem arboribus aliquid boni fructus proditurum. Quis enim sic insa Nunquid col aitmer homines, ut de spinis colligat uuas, aut de tribulis ficus? hoc est ex asperis & ligunt de spin Imminbus fruticibus fructus suaussimos: Indem fit inter homines. Arbor uere bona, mis unas

& fuccum

& succum mitem gerens in radice mentis, ædit bonos fruclus. Contrà, arbor uere mala, quibuscung sit folis, quocung cortice, tamen fructus edit malos. Nec possunt hac inuer ti, natura uidelicet repugnate. Neg enim qui lyncero est animo, potest no factis exprime/ re lynceritatem affectus lui:necg rurlus qui uitiato est animo potest ea præstare factis, que uere bonum arguunt. Tametli præftigijs ac specie sanctimoniæ nonnunquam imponit incautis hominibus, certe deo no potest imponere. Proinde qui fucate boni sunt, det oper ram ut omisso fuco fiat boni. Potest enim inter homines ex arbore mala fieri bona. Quod li perfeuerauerit in peruerfa fimulatiõe, metuat ne hoc patiatur à uindice deo, quod arbor infrugifera patitur ab agricola suo. Quid autem patitur: Exciditur, & in ignem coijcitur. Sic quilquis in regno dei aut nullum affert fructum, aut fructum ædit indignum fua pror fellione, ni li relipuerit, in ignem eternum abijcietur. Hoc igitur indicio dignoscetis cos, ni mirum ex iplis fructibus, quos si malos in eis deprehederitis, submouebitis à cura gregis, nec recipietis in regnum coelorum, nec habebitis pro Christianis, sed pro hostibus: non ut illos lædatis, sed ut caueatis ne gregi no cant admixti. Nihil est enim perniciosius impi No omnis qui etate, cui sanctimoni a falsa species fidem addit & autoritatem. Non omnis qui me uerbis dicit mibi do, duntaxat profitetur, dignus habebitur regno cœlorum. Nece enim titulus Christianum mine domine facit, leduita: nece protinus eos pro discipulis agnoscă, qui mihi religiosis uerbis dixerint, domine, domine, quum re ipla longe alijs dominis seruiant, mammonæ, uentri, ambitio ni. Quos igitur dignabor regno colorum: qui uere repudium milerunt terrenis cupidita/ tibus,& ex animo obtemperant uoluntati patris mei qui in cœlis est, cuius uoluntate ego uobis predico. Siguidem ab illo est quicquid uos doceo. Atgradeò non proderit nomen meum his qui spiritu factisch meis caruerint, in illo die qu'u no iam humano iudicio quod fæpefallitur, fed divino, pro fuis cuice meritis præmia delignabuntur, & feperabuntur o ues ab hoedis:ut nec illa sint eis profutura, que nunc inter mortales divinum quiddam & Multi di/ homine maius præ le ferunt. Tum enim uidentes iam æternam uitam paratam his qui do cent mihi ctrină Euangelicam sequuti, se declararunt ueros esse discipulos meos:rursum æternum fupplicium his qui ab horum confortio femouebuntur: multi metu territi uenient, & age nosci iam cupient apud deum, quum apud homines simulauerint precipuos quosdam & eximios discipulos Christi, Euangelija pracones, dicenta mihi: Domine, domine, non agnoscis famulos tuos? Nónne per tuum nomen futura prædiximus? Nónne per tuữ no men dæmonia profligauimus: Nonne per tuum nomen uenena morbosch pepulimus: Nónne per tuum nomen alía prodigiosa quædam ac stupenda multa secimus, atque his factis nomen tuum illustrauimus? Tot argumentis documus nos esse tuos, & nunc non agnolcis: Tuncaudient ex metale responsum: Prosecto nunquam agnousuos, ne tum quidem cum ista faceretis. Audio domine, domine, sed fidelium servorum animum nune quam lensi in uobis. Audio multam mentionem nominis mei, sed spiritum meum nun 📆 expertus fum in uobis. Audio miracula per nomen meum gelta, fed non audio fructus il 🖊 los proprios & peculiares, per quos uere Christi discipulus agnoscitur. Proinde quando nec tum uere mei fuiltis, quum meo nomine uos venditabatis inter homines, sed sub fimu lata professione mei seruistis diabolo, discedite nunc à me, & accedite illi, cuius spiritum hausistis, cuius uoluntati obtemperastis. Quocunque titulo fuerint, quicunque opera> ti funt iniulticiam, non erut confortes regni mei. Sed quemadmodum fructus arboris no potest esse generos faporis, nisi radix succum habeat generos um: ita structura qua uis for ris magnifica & in altum surgens, sirma non erit, nisi sirmo solido fundamento nitatur. Omnisergo Qui meum haulerit spiritum, hocelt, syncerum affectum, non aliò spectantem qu'am ad qui andit nere dei gloriam, is est arbor bonz radicis. Ita qui no innititur inanibus huius mundi rebus, sed bames ueris animi bonis, at g in his constanter perseuerat, is sapienter ædificat ædificium nuni quam ruiturum. Proinde quisquis audit sermones meos, nec audit tantum, sed in intimos affectus fuos demittit, ut factis exprimat quod didicit: hunc fimilem aio utro prouido pru denticiqui quo solidum ac firmum ædificium struat, ante omnia dispicit sibi solidum &

immobile fundamentum, cui credat lubltructionem aduerlus omnes iniurias tempelta. tum duraturam. Nam tranquillo quidem coelo, quoduis ædificium facile consistit cætes rum hyems arguit soliditatem structuræ. Iam pluuiæuis ingruens, illam pulsattiam austa imbribus flumina, magno impetu illam quatiuntiam uentorū impetus illā oppugnat, &

Digitized by Google

12.13

ramen tot modis pulsata, consistit immobilis. Quur ita: Quia solido nititur fundamento. Prouiderathæcexoritura ædificator: & ideo impoluit illam folido faxo, cuius præfidio nihil illos infultus metueret. Rurfus quifquis audit fermones meos, & audit tantum, nec eos transfundit in affectus suos, nec hos exprimit factis, similis est ædificatori parum pro uido:quinon præuidens tempeltates uenturas,ædificium fuum collocat fuper harenam, uidelicet fluidum minimech fidele fundamentum. Post irruit pluuie uis, irruit torrentium impetus, irruit uentorum procella, domusca a fundamentis conuulsa soluitur, magnoca fragore concidit. Quur ita : quia splendida quidem in speciem erat structura, uerum niv tebatur inutili fundamento. Prima sit igitur cura fundamenti. Ieiunia, elecmosynæ, pre cessordidus uestitus, denice miracula, sunt quidem instar splendidi ædificij: cæterum si animus ista gerentis spectat inanem hominum laudem, si quæstum, si uoluptatem, corrue entomnia, li quando ingruerit uehemens tentationum procella. Cæterum cuius affectus fixus est in doctrina promissis Euangelicis, à solo deo præmium expectans recte factor rum, is aduerfus omnes malorum iniurias, aduerfus impiorum atrocillimas perfequutio nes, adueríus hæreticorum insidias & insultus, denice aduersus omnes machinas satanæ, aduerlus monéiplam stabit inconculfus, & infractus ulça ad diem illum, quum perleue/ rantia uichix malorum, suam feret coronam. Hos sermones quum finisset lesus, admira/ bantur turbæ novum hoc doctrinæ genus. Nihil enim huiulmodi audierāt ex fcribis aut pharifais, qui li quidaddere solent legi Mosaica, quo se redderent admirabiles populo, dilutas qualdam constitutiunculas solent adferre, de lauandis ante cibum manibus, dela e nando corpore, li quis à foro domum rediffet, de la uandis poculis, de decimis perfoluen disex proventu menthæ & rutæ. Nihil huiusthodi docebat Iesus, sed guum miracu/ listellatus ellet, quid pollet factis, talem teem lese declarabat in doctrina, cum autoritate wans quod lex indulferat, & exigens quod lex non exegerat. Lex indulferat repudium, guacung de caufa: lefus interdixit omne repudiữ, nifi intercefferit adulterium. Lex nihil aliuduetat qu'am occidere: le lus exigebat, ut nec iralcerentur fratri, ut facile declararet le non esse legis interpreté tantif, sed dominum: non ministrum, sed autoré. Postremo uigor quidadoctrinæperfectæ, ac genuina quæda ueritatis uis afflabat docileac limplice multitudinënihil expertam fimile in fuis foribis ac pharifæis. CAP.

AE C igitur lublimia loquutus in monte le lus, non quibus libet, led præcipue discipulis suis, & his qui spiritus alacritate potueram mos come qui mittit sese ad humilitatem promiscuæ turbæ, quæ mustos habebat segnes de mittit sese ad humilitatem promiscuæ turbæ, quæ mustos habebat segnes de mittit sese ad humilitatem promiscura cui corporalibus etiam beneficijs alliciendi erant ad fludium rerum cœlestium. Atquin his fanandis hoc ipfum agebatur per

imaginem, quod per doctrinam agebat sanandis animi morbis. V trace res alteri concilia/ bat fidem atgrautoritatem. Libentius illi credimus quem amamus, & beneficijs conciliaturamor. Acfacile pondus apud nos habet illius oratio, quem conspicimus in factis tam ellepotentem. Ergo quum Iesus relicto monte uenisset in planiciem, hinc atoghinc uariz hominum cateruz ad illum confluebant: quo miracula per eum ædenda, plures ha berent telles. Numero so igitur theatro congregato, ecce prodit quidam miraculi præbir sueniens tums occasionem, simulci typo quodam docturus eos, qui lepra laborarent animorum: unde & qua fide deberent remedium petere. Prodit enim quidam lepra corpus habens infectum. Is morbus apud Iudæos cum primis habebatur abominabilis, & maior esse tteditur, quam ut arte medicorum tolli possit. Huius morbi iudicium ueluti sacri, sacerdo tibus erat delegatum: ac míris uarijs es obferuation íbus explorabant, num uera lepra cor pusalicuius teneretur. Damnatis nephas erat admisceri cœtibus hominum: nec fas erat inquinatum hoc morbo corpus contingere. Hic igitur damnatus à sacerdotibus, certage her impurus, aulus est uenire ad purificatorem omnium Iesum. Pudorem adimebatsa 📭 , fiduciam addebat Iefu iam in omnes spectata benignitas . Spem faciebant totalionum exempla, qui sani domum redierant. Itaque quum prouolutus ad genua le/ funadoraffet: Domine, inquit, si uis, potes me mundare. Quid hic facturus erat super/ bus pharifæus, aut sacerdos Mosaicus? Abominatus suisset hominem impurum, ac ne colloquio quidem dignatus suisset. At lesus boni pastoris imaginem exhibens, delecta tushominis side, cum tanta modestia coniuncia, qui non ausus sit petere ut mundare,

Tom. 7

IN EVANGELIVM MATTHAEI

tur, nissuellet iple, qui nouit quid expediat: sed tamen non dubitabat posse, si uellet: non auersatus est impuru, sed porrecta manu tetigit eum, hac sane in parte neglecta lege, quod ad literam attinet. Et adiecit sermonem, quo simul & uoluntatis bonitatem, & potentig sue magnitudine declararet. Quandoquide, inquit, credis me posse, si uelim, uolo, mudus

esto. Simulcis cum dicto mutata cute reliquit eum morbus, teste populo. Sub hæc Iesus, quo maior esset sides miraculo, simulos eriperetur ansa sacerdotibus calumniandi, quod fibi uindicaret autoritate iudicandi de lepra: & ad se trahere cuperet lucri, quod ex muns datis à lepra soleat ad ipsos redire, dicit illi: Vide interim ne cui te prædices esse purti à les pra. Neg enim tuti est iudicare de teipso, nec ego mihi sumo quod est sacerdotum. Prius

igitur adito sacerdotë, illich temet ostende, & si te pronunciauerit esse mundum, qui antea pronunciauerat esse leprosum, tum offeras munus, quod Moses sussit offerri ab his qui

bus contigisset à lepra mundari: ne post & te calumnient, qui te turbæ admiscueris: & me, qui no potuerim ueram præstare sanitate. Munus enim ab illis acceptum uelut à puro re/ darguet illos, li post cœperint odio mei calūniari quod factū est . Etenim si leprosus antea

no eras, quur te summouerunt à castris: Si nunc purus no es, quur abs te ceperunt munus solenne uelut à purgator Voluit aut lesus testem esse populum, quantu leproso profuis. set sua fides, quamo nullo negocio uerbo morbum omne abstulisset, ut eade fide audiret

doctrinam iplius; qua fanaretur à morbis animorti. Ergo postqua Iudæos facto docuisset, Accessitate fidei facillimă esse uiam ad falutem: ita moxin Centurione docet ne gentibus Accessit ad quide esse præclusam, si modo sides adsit Euangelio digna. Qui enim ingressus esse centurio pernaum: id oppidi est haud procula stagno Genezareth, in consinio Zabulon & Nez

ptalim:adijt illum centurio quidam, quod hominum genus duobus nominibus execrabantur ludæi: primum quod fere sint incircumcisi, & a lege Mosaica aliení: deinde quod uitæ genus infame lituulgo. At nec hunc auerlatus est optimus lesus, qui uenerat sanadis

omnibus.Rogat hunc Centurio, dicens: Domine, est mihi famulus domi, que unice cha rum habeo, ueluti fidum & utilem ministerijs:is iam totus inutilis lecto affixus est paraly li:& non folum mihi non potest esse usui, sed etiā graviter discruciatur ipse morbo seuissi mo,iam morti proximus. Est autem & hoc morbi genus ut periculosum ac molestum,ita

no temere cedens arti curæch medicorum. lesus delectatus hominis fide, qui non dubita ret iplum & ablenti uerbo mederi posse, quo magis redderet omnibus perspicua insigne Domine non ho eum Adhae Cantinio Dania Indiana Ind

bo eum. Ad hæc Centurio: Domine, Iudæus non sum, Centurio sum, duplici nomine luz sum dignus dæis abominandus,& ob hæc indignus, cuius tu tectu subeas, meogs contubernio cotami neris. Nihil opus est corporis tui præsentia: tantum uerbo iube, & quætua potestas est,

protinus sanabitur famulus meus. Habes angelos, quibus huius modi munera deleges: Ex meiplo coniecturam facio. Habeo præfectum cui subditus sum: eius iussis obtepero: nec est necesse ut ipse per sele obeat omnia. Satis est illi delegasse cu autoritate. Rursus habeo

milites mez potestati subditos, per quos obeo, quæ meipso parum sunt digna. Tantu iu beo, & illi iussis obteperat. Huic iubeo ut eat aliquo & abit: alteri ut ueniat, & uenit. Rur sus servo meo, in que mihi privatum sus est, dico, fac hoc aut illud, & nihil contatus facit

quod iussus est. Si mihi peccatori & abiecto homuncioni sic obediunt mei, quanto magis tuis iussis obediant tuir His auditis miratus est Iesus, non quod ignoraret hominis fidem, 

Non inueni probrans incredulitaté suam, dixit. Illud affirmo uobis, hactenus no inueni tantu fidei in tanta sidem populo men l'ordinina autorità dei in populo men l'ordinina autorità dei in tanta sidem populo men sidem populo men l'ordinina autorità dei in tanta sidem populo dei in tanta s ită fidem populo meo Ifraelitico, quantă în hoc alienigena, qui nec prophetas nouit, nec nostră do in Ifrael Cirinam accepit, nec miracula uidit. Vos uobis placetis, quod sitis filij patriarchară, quos

deus amauit: quod sitis populus deo peculiaris, cui salus hæc præcipue promissa uidetur. Verü illud aftirmo uobis: futurum elt ut multi ueniant undica ex remotissimis orbis parti bus, quos uos ut alienigenas abominamini, per fidem irrumpentes, & recumbent cu Ab raham, Isaac, & Iacob in regno coelorum: hosq uestri patres ob fidem Euangelicam, pro legitimis filis agnoscent, & adhibebunt suæ mensæ, consortesæternæ fælicitatis. Cotrà

filij regni, qui iuxta carnis cognationem genus ducunt ex Abraha Isaac et Iacob, ob incre dulitate non folum o recipientur ad felix illud couiuium, fed expellentur in tenebras exter/ nas, qui luce oblatam cernere prius noluerint. Ibi dabunt pœnas diffidentiæ sue flentes, ac

**striden** 

Digitized by Google

indentes den tibusiero iam intelligentes, à quanta beatitudine per luam maliciam excidefint: & doloremacuet liuor, quum uidebunt alienigenas ad felicitatem & honorem iplis promiffum admissos. Hæc ubi Iudæis dixit Iesus, quo sermoni fidem astrueret mira/ culo, versus ad Centurionem ait: Vade, & sicut credidisti, fiat tibi: nimirum declarans sa/ nitatem non tribui nec generis , nec alijs meritis, led foli fidei , quam in plerifque ludæis deliderabat. Dictum lequuta res. Siquidem compertum est eodem tempore subito Cennurionis famulum fuisse morbo liberatum, ne quis suspicari possit, casu aut medicorum ope factum. Nam ut nemo subito liberatur à lepra, iuxta naturæ cursum: ita nec para/ lysis quenquam subito relinquit. His atque alijs quibusdam prodigijs editis subduxit se Et cum uenije paulisper à turba lesus, & ingressus est domum Simoni Petro & Andreæ fratri commu/ set resus nem. Comitati funt Iacobus & Ioannes. Ibi cognouit Petri focrum febritam ualida tene/ ri, ut lecto decumberet: rogatus ut eam sanaret, nihil contatus, apprehensa manu mulieris crexit eam & continuo tota febris abijt, uigor & alacritas redijt, lic ut ministraret illis civ bum capientibus. Adeo nullum sui uestigium febris in ea reliquit, quum eos quos medi/ corum ars restituit multo tempore languor ac fastidium teneat à morbo. Quum uero iam Vespere auté appeteret nox, confertissima turba sele ad fores adglomerarat: expectans ut cibo sumpto fatto rediret adbeneficia. Prodeunti obtulerunt innumeros uarijs morborū generibus obnò xios, arcz etia damoniacos. Ille spiritibus eieclis & morbis propulsatis sanabat oes: hic quoce fuo nomini respondens. Nulla erat tam fœda, tamos horribilis morbi species, qua aberfaretur lefus. Nulla tam uehemens aut infanabilis, quæ non statim ad iussum illius relinqueret hominem. Dicto sanabat omnes, gratis sanabat omnes, iam hoc agens in tole lendis promiscue morbis corporum, quod acturus erat in tollendis peccatis, qua funt miko attociores animorum morbi. Nimirum in hoc uenerat in mundum: & hocerat quod Esaias multis retro seculis, de illo suturum prædixerat: Nostras infirmitates ipse ukroin se transtulit, & morbos nostros ipse portauit. Quum uidisset autem lesus, ne sana tis quidem ægrotis, nec ingruente nocle, iam enim occiderat fol, abire turbam, fed maz els ac magis undique condensari:præcepit discipulis, ut appararent nauim transmissuro beum, quo uel fic à turbis liberaretur. Hoc audito, cæteri quidem abibant domum. Cæ terum scriba quidam importunior sequutus est lesum ad ripam euntem, cupiens in nui Et accedens merum discipulorum illius recipi: quem uiderat à turbis tanti fieri ob potentiam in mira, unus seriba culis adendis: non ut illius docirinam uitamis sequeretur, sed ut ex eius miraculis sibi glò riam & quastum compararet. Hic igitur aggressus Ielum dixit: Magister sequar te, quo cunque ieris. Vox erat digna futuro discipulo, li uoci respondisset animus. Vitro se ingele fit, & ad omnia semet obtulit, neque quicquam mora prætexuit. At Iesus nec importuni tatem hominis repulit, nec animu insynceru exprobravit: sed tacite admonuit nec illum Bi fore discipulum idoneum, nec se illi magistrum accommodum; quod quisquis huius mundi commoda spectaret, stulte se illi adiungeret, qui necopes, nec gloriam, nec rege firm huius mundi uel haberet uel quæreret: sed summam paupertatem, summam igno/ miniam, fummam afflictionem amplectereturadeo ut necilla suppeterent quæ uolucri/ Bus & bestijs non deessent. Vulpes, inquit, tamersi domos non habent, tamen cauos hav bent effosso, quibus abdant sese. Volucres in aere uagantes, tamen nidulos habent uice domicilis in quibus conquiescant. At filius hominis adeo destitutus est omnibus huius mundi prælidijs, ut nihil ulqua habeat, ubi uel caput suum reclinet. Talis magister si cui placetime si trolet sequatur: sed affectu sequatur, non tantum uestigijs pedum. Šic ille sibi consclus abstinuit. Rursus hocaudito quidam ex corum numero, qui iam esse coperant finmero discipulorum, commotus imbecillitate humana, quum audisset extremam Attentatem Christi, quærens ansamaliquo prætextu elabendi a disciplina lesu: Domis Mikut, priusquam totus te sequar quocunqueris, sine prius, ut domum reuersus seper impatem meum. Causa quidem in speciem erat pia, sed Jesus docere uoles omnia post libetida negocio falutis eterna, atos hicomnem moram esse periculosam: non passus est Domine peri inencin bonæ mentis, sed imbecillem sub pietatis prætextu testamentarijs negocijs im mitte me priz Plicati & dum hæreditati uilillimæ consulit, excidere ab hæreditate cælesti. Imo, inquit, mum ire er se Miam tibi cum patre mortuo, qui te dedicasti uita cœlesti. Non deerunt qui sepeliant pelire them tuum. Sine tu mortui lepeliant mortuos luos, & terræ mandent qui terrena diliz

Tom. 7.

uiuunt, deo mortui funt. Tu cura ut uiuas, et à mortuorum confortio feiungere, si uere uis uiuere.Quum igitur Ielus dimissa turba nauim ingressus esset, comitantibus iplum discipulis, inter nauigandum repente coorta tempeltate, lic commotus est lacus ut fluctus na uim operirent. Ielus interea dormiebat capite innixus ceruicali, quodam ænigmate depin gens quantum immineat periculi rebus humanis, quoties ij dormiunt huius mundi come modis deliniti, qui uices Christisus ceperunt. Sed in his tempestatibus, unde petendum sit auxilium, docent discipuli: Siquidem ij metu exanimati, Christum uellicant, experger faciunt: Domine, inquiunt, serva nos, perimus. Siquidem adhuc hominem tantum esse credebant, nec credunt sese tutos esse, nisi illo uigilante. Proinde Iesus uolens eos aduera fus omnes quamuis atrocium malorum infultus, intrepidos & inuictos reddere, tantam illorum formidinem increpans: Quid, inquit, sic timetis homines exiguæ fiduciær Vos tot conspectis miraculis, auditacis doctrina mea, non oportebat ulla re terreri, quasi uos ulquam destituat auxilium dei, li modo uos non desecerit siducia, quam nondum in uo bis tantam uideo, quantă oportet. Sic admonitis discipulis suis Iesus surrexit, & ut ostenderet fele elementorum omnium dominum increpuit uentos ac mare, continuo de tempe stas illa conquieuit,lpha sequuta est mira tranquillitas, quo magis esset perspicuum hæc n $oldsymbol{\tilde{o}}$ geri uiribus humanis, sed uirtute diuina. Nihil enim surdius aut impotentius mari com/ moto, & tamen ad domini iussum repente uersum est in summam tranquillitate. Porrò di scipuli, cæterick qui erant in naui, rem tam prodigiosam uehementer admirati, dixerunt Quis est tantus: Nam omnino præfert quiddam homine maius: quandoquidem non so/ lum morbi ac dæmones, uerumetiam uenti ac mare iusiis eius obtemperat. Hac autē ima gine nos docuit optimus dominus lefus, ut quoties in nos fæuferint tentationum aut per fecutionum procellanon aliunde petamus auxilium, quam ab ipfo. Tumultus omnis Et quum nes vertetur in tranquillitate, si modò ille in nobis vigilaverit. Qua igitur transmisso lacu les nisset Iesus sus uenisset in regione Geralenorum, ecce maioris prodigij materia obijcitur. Occurres transfretă runt duo pessimis dæmonijs multă iam temporis obnoxij, qui aut uagabatur per loca des ferta, aut sele continebant illic in sepulchris mortuorum, qua solent extrui iuxta uia pue blicam. Horum erat tanta sæustia, ut nullis cathenis cohiberi possent, sed disruptis omniv bus uinculis, infilirent in viatores, ficut nemini tutum effet illaciter facere. Nullus illog audebat ad Iesum adducere, quemadmodum de nonnullis factum recensui, sed hos inuitos attraxit tacita uirtus Ielu. Cruciabantur impij spiritus, nec ferebant uim diuinam, adeout sibi male conscij, sentirent nouum quendam & occultum cruciatum: etiam priv usquam illis loqueretur Iesus, metuerent ne iam instaret ille dies, quo relegarentur in pro funda tartari, supplicijs æternis afficiendi, neque posthac sinerentur hominibus esse molesti. Cruciatus igitur ac metus, ab inuitis extorsit uocem testem diuinæ uirtutis in Christo. Vociferabantur itaque per ora miserorum. Quid inquium tibi nobiscum est rei, le/ fu fili dei: Num ideo huc uenisti, ut ante tempus nos torqueas : Scimus quæ nos maneat pro meritis calamitas, sed sine nos saltem temporis moram lucrifacere. Nimium mature nobis ueniet ille dies. Dilationem petimus, non absolutionem. Haud procul ab eo loco quo hæc gerebantur pascebat ingens grex porcorum. Dæmones igitur sentientes sese uehementer urgeri uirtute diuina, ne sine noxa abirent, tanta erat malicia, deprecabantur mitte nos in Iesum dicentes: Si prorsus non pateris nos inhoc manere domicilio, saltem permitte, ut gregem por hinc demigremus in porcos, animal immundum & abominandum. Hoc simul ateg per corum milisset illis lesus, cui satis erat humanæsaluti consulere, dæmonum multitudo continuo demigrauit in gregem porcoru. Et ecce protinus totus ille grex correptus furore è monte per præcipitium ferebatur in lacum, atog illic interijt in aquis. Hoc passus est lesus, simul ut oftenderet inlignem dæmonum maliciam, & occasionem præberet dilatandi rumore miraculi. Siquide pastores uiso hoc horredo spectaculo territi fugertit, et ingressi ciuitate Gadaram renunciauerunt cluibus, quicquid uiderant, quid accidisset dæmoniacis, quibus contigerat sanitas, sam sama cognitis, & quid accidisset gregi porcorum. Ad hunc ru morê tota ciuitas Gadarenorum animo cõlternata, exijt in occurlum Ielu metuens ne ad se ueniret. Viderunt porcos extinctos, uiderunt duos homines ex nudis iam uestitos,

> ex phreneticis sanos, ex rabidis quietos, adeo ut sederent ad pedes lesu, agnoscentes aux torem luz lalutis; led quonia erant cralli malid, magis metuebant uirtute lelu quam ama

20.80.00.00

bant bonitatem, ac pluris faciebant iacturam porcorum, quam falutem hominum: adiere leum, & rogarunteum, ut excederet à finibus ipsorum : qui si pernouissent eum, obnixe rogallent, ut ue nire dignaretur in fines ipforum, hoc facturus in animis illorum, quod in duobus fecerat dæmoniacis. Qualis enim esset illorum uita porci declarant, quos dæmo/ nes hominum uicarios libi postularunt. Nihil igitur illos docuit lesus, terruisse cotentus. Nos tamen hac imagine docuit, nullam esse pestem animorum tam sæuam, ut sit desper randa falus, li cotingat ad lefum accedere. Sunt enim quedam cupiditates, adeo effrenes, impotentes, & indomitæ, ut eum quem occuparint, ad ueneficium, ad homicidium, ad particidium, aliaci facinora non nominanda adigant, nonnunquam & huc impellant ue fania, ut iple libi manus adferat. His nulla mortalis ratio mederi potelt, lolus lelus lanita tem dare potest, si dignabitur ad illos accedere. Nec desperandum; dignabitur, si modo illivicissim occurrent. CAP. IX

Esus igitur nolens sanctum dare canibus, nece margaritas obijcere porcis, conscensanaui rursus trasecit lacum, ac reversus est in civitatem suam niv mirum Capernaum, siquidê hic habebat domicilium id temporis. Quum igitur esset ingressus domum confluebant ad illum multi, inter quos erant & legis doctores e Galilæa, Iudæa, & Hierosolyma, docebatch eos sedens, Offerebant ei

assidentibus scribis ac doctoribus. Cum autem tanta uis hominum conflueret, ut iam do paralyticum mus effet angulta, ac ne uestibulum quidem capax effet immensæ multitudinis, quidam adducebant quendam tam uehementi paralysi detentum, ut à quatuor baiulis unà cum le Co decumbens deportaretur, cadauer hominis uerius quam homo. Proinde quum (civ rent intus esse lesum, nec præturba daretur aditus, conscenderunt tectum, ac submotis te gulis, per hiatum funibus demiserunt grabatum una cum paralytico, ante pedes Iesu. Ie/ fusnon offenfus hac importunitate baiulorum, sed potius approbans ardorem fidei, quã . quam oportuit non minorem esse fidem ægroti, qui sic demitti se vel iussert, vel passus sit: convertus ad decumbentem, ut circumstantibus sidem etiam atque etiam commenda. re:Bono,inquit, animo esto fili, remittuntur tibi peccata tua, prius eam partem morbo li berans, un de corporis morbus erat profectus. Et tamen inaudita mansuetudine filium ap pellar, hominem utrace fui portione calamitofum, tacite pharifæis & scribis, supercilium & arrogantiam exprobrans. Turbis autem silentibus & admirantibus, scribæ nonnulli, qui meminerant in facris scripturis sic loqui deum: Ego sum qui deleo peccata homini, cum in tanta frequentia fauentium, non auderent palam obmurmurare, taciti loqueban/ tur apud sele: Hic blasphemus est in deum, qui quum homo sit, dei potestatem sibi uindi cat. Iesus autem qui remittendis peccatis divinam potentiam suam subindicarat scribis, etiam peculiari ligno declarat eandem: demonstrans sele non latere quid quisque cogitet. Ergo respondens ad ea quæ illi tacita secum cogitatione loquebantur ait: Quur inuiden tes benefactis male cogitatis in cordibus uestris? An quia morbus animi non cernitur oculis corporeis, uti nec falus, suspicamini me falso mihi sumere, & alijs polliceri, quod Quidest præstare non queam: Sed utrum uobis uidetur facilius, dicere peccatis obnoxio, quod facilius modo dixi: Remittuntur tibi peccata, an dicere paralytico, quem totum uidetis obstri/ chum morbo, surge & ambula. V t igitur ex ijs quæ uidetis, credatis & illa uera quæ non videris, & filio hominis utrunque æque esse procliue, & morbum dicto tollere, & pecca/ tacondonare, dabo lignum omnium sensibus conspicuum. Quod si uideritis hæc uerba, que nunc dicturus sum, non esse inania, sed habere uim præsentem, nolite dubitare filio hominis esse potestatem remittendi peccata in terris, ide non sacrificijs aut holocaustis, fedfimplici uerbo. Simulés conversus ad paralyticum, dixit: Surge tolle grabatum tu aque abi in domum tuam, ut ij qui te nouerunt ægrotum ac falutem delperabant, ui/ Leatte sic esse subito factum validum, ut non solum pedibus tuis ingredi possis, qui pau la servicio de la companya del companya del companya de la companya del la companya de la compan gellan qu'um te gestarit hactenus. Nec mora res ilico uocem est consequuta. Surgit para lyticus, & sublato in humeros lectulo abit in domum suam, longe alsa pompa, quam pau Contestuerat exportatus. Hoc tam euidens miraculum cum uidissent turba, planecis in teligerent rem non esse potestatis humanæ, sed diuinæ, glorisicauerunt deum, qui talem poteliatem de disset hominibus in terris, affirmantes se nibil unqua tale uidisse gestum ab

Tom. 7

lentium, ut magis etiam exacerbarent inuidia, nimirum magis quærentibus sua gloriam, quam gloria dei qua per leium indies illucelcente, se uidebant obscurari. Que admodum enim fol obscurat lucerna, ita diuina gloria obscurat, & euanescere cogit inanem hominti gloriã. Sed horum liuor no in aliud profecit, nili quod Christi gloriã oblistendo reddidit illustriorem. Nouit enim deus etiā malitia mortaliū, ad suam abuti gloriam. Iesus igitur ut Et cum trans/ cederet inuidiæ scribarum, digressus illinc, repetijt lacum, ubi turbam undequacs conflue iretinde Issus entem docebat. Porrò qui præteriret teloneum, conspexit illic publicanum quendam se dentem Matthæum nomine, qui ide dictus est Leui, filium Alphæi. Est aute hoc homint genus, quonia artem exercent fordidi quæstus, & uiolentæ rapacitatis, multis modis in fame, presentim apud Iudæos. At Iesus, qui prius Simone & Andream, Ioannem & Iaco bum, ab humili quide, sed tamen licito quastu uocarat ad se, ut palam faceret, se nullu om nino genus hominum fastidire, modo se couertat ad meliora, Matthæ ad se uocat, ac se qui iuilit. Ille nihil contatus, led relictis rationibus imperfectis, relicto questu, lequi cœpit Ielum, lubito ex publicano factus discipulus. Habebat enim Ielu uox energia quandam admirabilem:relucebat & in uultu uis quædã occulta, qua quos uolebat, non aliter ad se trahebat, quam magnes ferrum. Deinde rogauit Matthæus lesum, ut in ædibus suis con uiuium agere dignaretur. Nec hoc grauatus est Ielus, ut suos doceret, nec impiorum con fortium else uitandum, si spes sit illos nostra consuetudine fore castigatiores. Porrò Mat thæus ex his que tum illi suppetebant, affatim exhibebat magnificum & amplum couiut um, ad quod adhibebat multos sui ordinis homines, publicanos & peccatores, quos exe plo sermonece suo pertraxeratin admirationem & amorem lesu. Cum his igitur ut vide re discumbente Ielum unà cum discipulis suis, pharise captantes undice calumniandi ma teriam, ipsum quide non audent interpellare, ne quod nollent audirent, discipulos ab eo Quare cum conantur auertere. Quare, inquiunt, magister uester, cui uos hæretis ut eximie sancio, co/ publicanis uiuium agitat cu publicanis & peccatotibus, quos nos utabominandos uitamus ? Pares er pecc. autem cum paribus facile congregantur: & tales fere reddimur, quales sunt ij, quibus cum uiuimus. Hunc fermonem cum excepisset lesus, pro discipulis adhuc infirmis patronum agit:docens Euangelij præcones no inquinari conuictu peccatorū, quibus cum non alio animo agunt aliquado coluetudinem, nili ut illos allectent ad bona frugem. Atqui publi canos,quí uulgo peccatores habentur,pharifæi uítant, non ne malís illorű inquinentur, sed ut ipsi cum sint publicanis deteriores, apud homines habeantur sancti. Cetert qui san climoniam habent Euangelica, non ideo consuetudine expetunt peccatorum, ut ab illis auferant emolumentű, sed ut illos locupletent pierate: nec alio studio subeunt illorum tez cla, qu'am boni medici subeunt æder ægrotorum. Nusquam enim decet fidum medicum uersari crebrius, quàm apud eos, quibus opus est medicorum ope. Itaquersus ad pharise os, qui libi iusti uidebantur, cum essent peioribus uicijs infecti: Ideo, inquit, uersor cti pu blicanis & peccatoribus, quia medicus fum animarum, & falute hominti fitio . Quorfum atit attinet uerfari cum iuftis, quales uos uobis uidemini, cum illis medico nõ fit opus ? lis opus est medico, qui male ualent, & his utilis est medicus, qui morbum suum agnoscunt, leg præbent sanabiles. Hos igitur fastidire no est sanctimonia, sed supercisium, & his suce currere sacrificium est deo longe gratius, quam ullu sacrificij genus, quod offertur in tem plo. Hoc uos latere non debuit, qui tenetis scripturas, in quibus ita loquitur deus: Miserlo cordia uolo potius quam uiclimam. Idem apud Esaiam auersatur hostias uestras, officiti misericordiz nusquam auersatur. Hoc si nondum animaduertistis, ite & discite quid hic fermo dei fibi uelit, ac deinde fi uidetur, calumniamini factifi meum, quod no pugnat cum lege uestra, sed respondet uoluntati diuinæ. Cur ast fugiam cosuetudinem peccatorum,

> qui in hoc uenerim, ut tales inuitem ad pœnitentia uitæ prioris: Multi libi iulti uidentur, ab his si me subduco, non debent indignari. no enim egent ope nostra: & superuacaneti. imo cotumelia lit eos uocare ad pœnitentia, qui nihil habet pœnitendu. Hoc fermone le fus perstrinxit,& quodamodo derisit, arrogans supercisium phariseoru, qui sibi iusti uide rent, quum no essent Post hac discipuli quida Ioannis, qui quodam humano affectu sub inuidebant lelu, de magistro suo Ioanne ueluti de præstantiore gloriantes, iuncii pharise is adeunt lefum, nec uerentur illit in os calumniari, quod nimis indulgenter haberet fuos

tifcipulos, minus de seuere institueret quam Ioannes suos, quum arctiorem quandam dis colinam uideretur polliceri. Duabus autem rebus pharifæi potissimum captabant apud populum opinionem sanctimonia, ieiunijs, ac precationibus. Rogant itaque lesum, qua renos discipuli Ioannis & pharisai, frequenter ieiunamus, ac precamur ex institutione maiorum, qui docuerunt preces ieiunio commendari, discipuli tui non ieiunant æque! Adhancmanifestam calumniam, quoniam ipsum petebat no discipulos, Iesus humanis? sime respondit, sicut nec Ioannis taxaret institutionem, nec aliorum ieiunia simpliciter da nartifed tantum oftenderet indulgentiam, qua in suos uteretur, non esse negligentia, sed artificii, quo paulatim illos adduceret ad maiora : ueluti quum prudens litterator, & per rius attifex formandæ puericiæ, primam ac teneram etatem no statim deterret rebus al perioribus, sed blandimentis allectat ad difficiliora: acresponsionis occasionem mutua tur, abiplius Ioannis testimonio de Ielu testificans apud eos qui suspicabantur iplum esse Christum: Qui habet, inquit, sponsam sponsus est, amicus autem eius astat, ac uehemen ter gaudet, quod audeat uocem sponsi: Iesum indicans esse sponsum, quem psalmi uatici nium promilerat taquam sponsum processurum de thalamo suo: se nihil aliud quam spor siamicum. Huncigitur Ioannis sermonem Iesus illis reuocans in memoriam, ait: Num filij qui in recentis sposs thalamo uersantur, ubi læta esse decet omnia, possunt Iudaico tri stig ieiunio torqueri, præsertim quum sponsum habeant præsentem ? Nolite interim eis inuidere hanc laticiam, non diu duraturam. Sinite illos hac indulgentia leniter ac fuauiter ducial perfectiora. Habent nunc sponsum, & in hoc sunt toti, non uacat illis ieiunare: & teneriores funt, quam ut ferre possint. Grandescent interim, & ueniet tempus quum ab il lis auferetur fponfus, tunc firmiores non folum ieiunabunt ultro, sed asperioribus etiam frendis erunt pares. Iudæi fummam religionis collocant in crebris ieiunijs ac precationi busprolixis. Hac ut damnanda non funt si non ad inanem gloriam, sed ad pietatem adhi beanurita fortiora quædam ac magis ardua spectat Euangelica doctrina, ad quæ meos paulatim formo fingo c. Proinde non conuenit mihi instituendi ratio cum Ioanne. Nou t elquod doceo, & nouz doctrinz, nouz conuenit institutio. No oportet przceptore elle prapropertifico tepore res indicabit, utrius discipuli fortius fuerint instituti No oportet uneramilcerinouis. Nullus enim affuit ueteri teltameto particula panni noui rudiscs. Si Nemo immit, quidê hacuianon solf non sarcitur uestimēti ueteris plaga, uerumetiā no cohærēte nouo tit comissura panno cũ uetere, fit maior ac deformior hiatus. Necs qui sapiunt, uinũ nouũ credunt utri bus uetustis. Alioqui duplex sequitur incomodum, dum & uinum estunditur, & utres di ruptiperent. Quin potius uinn noun infundunt nouis utribus, qui ferat uim uini, nec dissi lät efferuelcete multo. Itack fit ut & utres fint incolumes & uint. Ego meos totos nouos elle uolo, eo g mihi lic paulatim fingo, ut olim fortes ac firmi que at eu angelicæ do cirinæ uim perferre. Ioannes uetultis utribus non est aulus aliud, quam uetus uinum committee re, iciunium & huiulmodi, quæ multum abfuntab his, quæ præftanda funt uiris euange/ licis. Ego mez doctrinz multum non credo, nisi nouis uasculis. Hzc loquente Iesu, adijt eum quidam synagoge præsectus, nomine Iairus, & accidens supplex ad genua Iesu ado rabateum, ac maiorem in modum deprecans & obtestans, ait: Filia mea unica, annos na loquento taduodecim, iam agebat animam, quum domo discederem, ac uereor ne iam mortua sit: umioblecro & impone illi manti, ut conualelcat ac uiuat. Ielus ut erat expolitus ad benez ladendum omnibus, qui cum simplici fiducia postulabant aliquid, siue pauperes essent, si reduites liue Iudæi, liue exteri: ilico lurgens lequutus est Iairum, properantem domum libre filiam adhuc ipirantem offenderet. Ielum discipuli sequebantur, ac turba densis lina. Ecce autem inter eundum alterius occasio miraculi. Admiscuerat se confertæ homi Ecce mulier; nummultitudini mulier quædā, duodecim iam annos obnoxia profluuio fanguinis, quæ que fanga adiates luas omnes in lump lerat in medicos, necg quenqua inuenit, qui malo posset me dullar bis erat milera, posteació mala ualetudini accesserat inopía. Hac quum summã siducian animo concepisset de Jesu, ob morbi felicitatem non audebat tot testibus appelante. lare lefum. Itaqueluti suffuratura beneficium, clanculum accessità tergo ac tetigit fim branuestimenti eius. Sic enim sibi persuaserat, si uel extremam uestis illius oram attige 10, falutem adipilcar. Ac mox attacta ueste, sistebatur profluuium, sensit mulier resti man corporis lanitatem. At lesus nolens latere tam inligne fidei exemplum, simulci do

Onare nos et

cens non esse celandam dei gloriam, ut eliceret beneficif confessionem, conversus ad tur bam: Quis inquit, me tetigit: Negatibus cunciis, tamen aliquis inquit me tetigit. Nam sentio uim à me profectam. Hic Petrus reliquique discipuli, non intelligentes quid sibi uellet lesus: Domine inquiunt, uides confertam turbam undique prementem te, & ros gas quis te tetigerit, quum à tam multis tangaris? Porrò quum lesus quasi ignarus à quo cotactus effet, circumípiceret uelut oculis quærens quis fuisset ille furtiuus attactor, mu lier sola sibi conscia, quum uideret se non latuisse Iesum, excusso pudore timens ac tremes procidit ad pedes lesu, & confessa est rem, ut habebat, omnem, & quo morbo laboras/ procidit ad pedes lesu, & confessa est rem, ut habebat, omnem, & quo morbo laboras/ set, & quot annos laborasset, & ut omnes facultates frustra prosudisset in medicos, & ut sibi persualisset, solo simbriæ contactu posse sanari, & ut mox à contactu sensisset perfer Clam corporis sanitatem. Hæc Christus teste turba prædicari uoluit, non ut pudesaceret mulierculam, aut sibi laudem apud homines uindicaret, sed ut hoc exemplo doceret om nes quantum ualeret firma fiducia, ac mulieris exemplo confirmaret fidem archilynago gi, quam intelligebat nonnihil uacillare, simulque Phariseis suam exprobraret incredus litate. Itaque mulierem trepidam, ac metuetem, ne iratus Iesus suum beneficium repetes ret, consolatus est, dicens: Bono animo esto filia. Tua fiducia tibi peperit sanitatem. Va de cum pace, tranquilloque ac securo animo. Volo ut hoc beneficium tibi sit perpetuum, licet suffurata sis a nobis. Dum hæc loqueretur lesus, ueniunt quidam abædibus præfer cli synagogæ, nunciantes ei iam mortuam esfe filiam, nec esse causam quur pergat esse molestus Iesu. Siquidem illi nihil aliud credebant esse Iesum, quam medicum aliquem in signem, qui uiue quidem salutem dare posset arte sua, mortuæuitam reddere non posset. Et ideireo superuacaneum esse iudicabant, ad exanimem iam accersere medicum quam/ libet egregium. lesus uidens ad hunc nuncium uehementer esse consternatum animo patrem puellæ:consolatus est illi,dicens: Ne trepida, tu modo sidem habe, puellam fore salv uam, & erit salua. In te situm est, ut ualeat filia. Quumq iam uentum essetad domű præ fectifynagogæ, non passus est lesus ingrediturbam, neck reliquos discipulos, præter Per trum, Iacobum, & Ioannem, cumch his patrem ac matrem puella. Flebant autem om, nes cognati & amici, atque ex gentis more percutiebant corpora sua lugentes illam & e/ iulantes, qualia stultissime sieri solent in funeribus diuitum ac potentium. Iesus iussitil los à luciu delistere, puellam enim non esse mortuam, sed dormire. Illud nimirum sentis ens, puellam alijs quidem esse mortuam, à quibus excitari non posset; sibi dormire tans tum, cui facilius esset illam excitare à morte, quam alijs esset à somno. Hæc cum non in telligerent familiares & amici præfecti, deridebant lesum, uidelicet certo scientes illam esse mortuam, quum ipsi morientem uidissent. Quum igitur expulisset turbam lugente à funere, iple assumpto patre ac matre puellæ, ingressus est conclave ubi iacebat cadaver puellæ. Ielus autem apprehensa manu uirginis, puella, inquit, surge, Simulca cum dicto surrexit puella, & ambulabat, quo certior esset sides miraculi. Non enim solum uitam reddidit subitò, sed & uires & alacritatem. Cumos puellæ parentes ingens stupor habes ret, præcepit illis, ac uehementer obtestatus est, ne cui dicerent, quod factum esfet. Sir mul ut iple uitaret suspicionem affectate glorie (Hoc enim potissimum agedum erat apud Synagogæ primores, qui nihil non faciebant ad laudem humanam emerendam) simul ut illi maiore cum fide prædicarent quod gestum erat, si tacere iussi, tamen Pharifæis suis, & synagogæ proceribus, rem gestam quam uiderant denarrarent. Noueratenim humas num ingenium, & hocin bonum aliorum uoluit abuti. Iuslit autem digrediens, ut daz retur cibus puellæ, uidelicet medicum agens, ac dissimulans apud alios miraculum, qua Et transeus, quam et hoc cessit ad prodigij confirmandam sidem. Ergo cum relictis ædibus archisyna teinde les gogi lesus repeteret domum suam, sequuti sunt illum duo cæci, qui rumorem miraculos rum acceperant, atque ex eo conceperant spem adipiscendæ sanitatis, præsertim cum audissent illius beneficentiam nulli non patere, quantumuis humili. Sed cum lesum nec cer nere possent, nec adire, tamen ingenti clamore quem sanitatis amor, et ardor fiduciæ exe primebat, procul appellant lesum, ac precibus addentes blandimentum: Miserere, inqui unt, nostri fili Dauid. Iesus in uia nihil illis respondit, differens beneficium, ut esser euide, tius miraculum: semper hoc agens, ut Iudæos ad credulitatem prouocaret, ac pharifæis su am incredulitatem multis modis exprobraret rebusiplis. Confisus est Centurio, confisa

dmalier, confiss sunt qui portabant paralyticum: & illi diffidebant, atque etiam inui/ debant. Porrò cum uentum esset in ædes lesu, admissi sunt cæci, qui pertinaci spe suerat kquuti. Tunc Iesus alijs exemplum parans, prius ab eis stipulatus est siduciam: Credi is, inquit, me possepræstare uobis quod petitis? At illi incontanter, credimus, inquir unt. domine. Tum lesus manu contactis illorum oculis: Vti creditis, inquit, ita fiat uo bis: non libi uin dicans redditi luminis officium, sed ipsorum fiduciæ imputans: uideliz oct declarans in credulitatem precipue nos indígnos reddere beneficentia diuina, alioqui mili non expolita promptage. Mox ut loquutus est lesus, aperti sunt oculi cacorum sic, ut clare uiderent. Hic Ielus nos admonere uolens per imaginem, tametli gloria suapte spo æ comitatur recle factum, tamen a nobis fugiendam esse potius quam affectandam: ue/ bementer interminatus est cæcis, ne quilquam factum hoc rescisceret. At illigestientes noua felicitate, tanto magis sparserunt famam lesu per universam illam regionem, apud Egresis omnes, quos habebant pristinæ cæcitatis testes. Cæcis egressis, oblatus est alius longe auté illis milerrimus, qui obnoxius erat dæmonio, quod illi linguæulum adimebat, ut homo nec mentis effet compos, ut salutem optaret, nec linguæ, ut postularet. Hic igitur quoniam aliena fiducia habebat opus, oblatus est lesu. Ille nihil contatus eiecit dæmonium, & pro tinus loquutus est, qui mutus fuerat. Turbæ demirantes tantam celeritatem miraculos rum, æque paratam in omni quamlibet immedicabilium malorum genere, dicebant in ter sele: Nullus unquam exortus est in gente Israelitica, qui tam multa prodigia, tam fae clepatraret. Contra Pharifæi, iam in dies gliscente liuore cæci, quum quæ gerebantur inoculis omnium inficiari non possent, tamen ut animos multitudinis, illum suspiciene tis, ab eo alienarent, calumniantur illum encere dæmonia, non uirtute diuina, sed ope Bedzebub, dæmoniorum principis. Qua calumnia quid esse poterat dementius: quasi damon exigat dæmonem, aut quali Beelzebub hostis humani generis, conferret mortu is uitam, ægrotis fanitatem, cæcis uilum, mutis linguam. Ab illis hæc mala proficilcun tur plerunque, quæ Ielus lua bonitate, milertus hominum tollebat, huiulmodi corporalibus beneficijs, quæ sensibus ipsis percipiebantur, præparans eos ad capacitatem bene ficiorum spiritualium. Sed huiusmodi maliciosis calumnijs adeo non est offensus clemen tilimus lelus, ut tanto magis consuleret omnium saluti, quod uideret Pharisaos, quo/ rum partes erant populi saluti consulere, adeo nihil opis adferre, ut aliorum bonis etiam inuiderent. Iesus itaque tanquam bonus pastor, obambulabat per omnes ciuitates ac uie cos, animis simul & corporibus omnium mederi studens, in conventiculis illorum do cens, & annuncians regnum coelorum, in quod non recipiotur, nisi qui uacant omni bus animi morbis, & obiter fanans omne morbi genus, omnemci speciem malæ ualetu/ dinis. Porrò quum Iesus uideret turbas undiquaque confluentes, et indies frequentiores, Videns du iam auidas salutis ac doctrinæ melioris: simulos consideraret sacerdotes pharisæos & scriv tem turbas bas, unde populus hactenus pependerat, omnia potius agere, quàm ut feruarent popu/ hum, totos de feruire gloria fua, non dei, seruire lucro suo, seruire uentri, uo luptatibus de su itin quibus li quid effet religionis, hoc iplum effe fucatum ac limulatum, ut officeret eti/ nad ueram religionem: populum rudem quidem esse, & crassum, sed tamen esse sanà len , quandoquidem in corpore fanandus fimplici fiducia fequebatur, ac dabat glori/ \* doctrinam Euangelicam, tametli nondum intelligeret, tamen non auerfaba/ ExContrà pharifæos & scribas, quum tenerent prophetas, & scripta legis, tamen obcæ cattemundanis cupiditatibus, obluctari etiam Euangelicæ doctrinæ: tactus est optimus pellor affectu milericordiæ, quod conspiceret illos similes ouibus palantibus, dissipatis, ecdelinois, quæ pastore carent, sed temere uagantur huc & illuc. Considerans igitut inpliatifais lupos agentibus non pastores nullam esse spem gregis, iam copulum mi modismeunque præparatum ad accipiendam doctrinam Euangelicam, dixit discipu lishin, quos iam aliquam multos collegerat: Messem quidem multam uideo, cæterum eperarios admodum paucos. Rumor Euangelij quaqua uerlum sparsus est. Excitatus eftardor plurimorum, qui maturi uidentur audiendæ Euangelicæ philosophiæ. Sed u/ biline, qui fuscipiant prædicandi docendice negocium: V bi qui pure syncerece doceant, messis quide neque gloriam humanam, nece quæstum affectantes, sed ea synceritate tradentes, qua me multa est multa

tem studio cœlestis doctrine. Quid igitur superest, nisi ut rogetis dominum messis, ut ope rarios etiam cessantes ac detrectantes extrudat in messem suam. V rget enim occasio, nec est tuta contatio. Scio uobis esse gratius hærere mihi, sed tempus est, ut & uos aliquod ues stri specime præbeatis, & quodà nobis accepistis, in alior falutem incipiatis expromere.

CAPVT DECIMVM

potestatem aduersus omnes spiritus impuros, ut illos uerbo enceret, ac morbi genus om ne, & omne corporisuicia fanarent: ut quicquid Christus ipsis testibus gesserat nomine patris ac sub, id illi facerent nomine Iesu Christi, cuius gerebantuices. Sic enim ingressus

Et convocatis duodecim

TAQVE consceso monte, iustita desse discipulos suos, qui ceu peculiares ipo fum affectabantur. Ex his instituit duodecim præcipuos, quibus ut eruditiors bus ac firmioribus docendi munus cum autoritate delegarat, ut ad exemplat, quod in præceptore conspexerant, alius alibi docerent populum. Ache do ctrina pilcatorum, idiotarum & humilium ilico contemneretur, dedit & illis

erat Iesus, ut sanandis morbis grausbus & immedicabilibus, quo no aliud beneficiu uide

tur hominibus diuinius, alliceret rudes ad ea quæ funt animi. Cæterum ne quis pseudapo Duodecim au stolos pro ueris apostolis amplectatur, duodecim apostolorum, quos ipse Christus institem apostolo/ tuit, nomina sunt hæc. Primo loco Simon, Ioannis filius, qui idem dictus est Petrus, una

rum nomina cum fratre Andrea: nam hos omníum primos uocauít. Secundo Iacobus Zebedæi fia lius, cum Ioanne fratre ipsius. Tertio Philippus & Bartholomaus, Quarto Thomas, cuius cognomen Didymus, & Matthæus publicanus. Quinto Iacobus Alphæi filius, unà cum Iuda Iacobifratre, qui idem Lebbæus, siue Thaddæus dictus. Sexto Simon Cananæus, qui & Zelotes, unà cum Iuda Iscariote, qui postea prodidit dominum su um. Per huiulmodi legatos, Christus aggressus est orbem universum innovaread philo

fophiam Euangelicam, pauperes, rudes, humiles, piscatores, peccatores, & obscuros: ne quid in hac laude sibi mundus uindicaret, si per eruditos, potentes, opulentos, nobie les, rem cœlestem fuisset auspicatus. Nunc operæprecium est audire, quid illis mandaue rit, quoue uiatico suos legatos instruxerit. Ac primum quidem præscribit eis prædican di limites, uetatque ne ludæam egrelli, conferant fele, uel ad gentes finitimas, uel in civ In ulam gen/ ultate's Samaritanorum, quos abominabantur Iudæi: non quod Ielus ullum hominutin

tium ne abie, genus abominandum duxerit, sed ne uideretur offensus iniurijs Pharisaorum uindicta ritis gratia suos ablegasse ad exteros, néue Judæis daret ansam causandi se spretos suisse, sibie que gentes ac Samaritanos fuisse prælatos: simulque quoniam sciebat Iudæos maxime rebellaturos Euangelio, noluitillis quicquam excusationis essereliquum, sed omnibus elle perspicuum, eos suapte peruersitate submotos à regno dei, & gentes sua simplici cre dulitate fuisse receptas. Ab illis igitur, inquit, interim abstinete, sed potius ite ad oues per ditas gentis Israelitica, ut relipiscant ad salutem. Nec enimomnes Pharisaica sunt malie

cia. Sunt & inter hos oues, limpliciter & per ignorantiam errantes, quæ doctæ monitæck Euntes autem facile relipiscent, ac uocem audient boni pastoris. Cæterum sicauspicabimini prædicati predicate di, onem, quemadmodum à me factum uidetis. Non enim statim expedit rudibus aperire centes secretiora mysteria. Prius præparandi sunt, ut sint perfectioris doctrinæ capaces. Prie mum igitur nihil aliud prædicate, qu'am adesse regnum cœlorum, ut resipiscentes à ui>

> ta ueteri, se præparent nouæ. Primus enim iusticiægradus est abstinere à peccatis: & pri mus ad sanitatem gradus est agnoscere morbum. Porrò ne desit fides, & obscuris docto. ríbus, & noua docentibus, miraculis ædendis doctrinæ fidem altruite, quemadmodum. uidilitis à me factum. Sanate ægrotos, excitate mortuos, mundate leprolos, efficite dæmones: Hæc quamquam funt maxima, tamen uobis ex me suppetent, & apud om nes conciliabunt fauorem, & autoritatem. Primum enim alliciendi funt imbecilles. Vos

> tantum cauete, ne his uel ad inanem gloriam, uel ad quæstum abutamini. Vt gratis ace cepiltis à me, ita gratis date. Ne uel minima gloriæ, quæstusue suspicione contamine tis Euangelicum munus. Ita demum uos uere magnos iudicabunt homines, li confees

> xerint tanta potestate præditos, nec intumescere fastu, nec tangi cupiditate lucri, ea, que fortiter contemnere, pro quibus uulgus hominum nihil non & facit & patitur. Vo lo uos expeditos hanc obire legationem, nullis onustos sarcinis, nulla sollicitudine obe Atrictos, quo toti vacetis delegatæ functioni. Coelestia docetis, nolite curare terrena. Via

ham habetis dignum uestra prædicatione, quæ nihil humile docet. Proinde iter ingrese furi, ne zonas uestras oneretis auro argentóue. Immo ne peram quidem, uesuti penuario um quoddam, uobiscum circumferatis, neque tunicas binas, ne calciamenta quidem aut baculum. Satis armatus est hic, qui gladio sermonis Euangelici fuerit accincius. Nec est quod solliciti cogitetis, unde nudis suppetent necessaria. Vos modo curate munus delez gatum, ilia ultro suppetent uobis a patre cœlesti. Illius agitis negocium. Non sinet opera rios fraudari mercede sua. In diem & secundum naturam usuentibus, facile suppeditatur necessitas. Nec deerunt, qui sponte suppeditent, talia patrantibus, ac talia docentibus. Ita fiet, ut necuos huiulmodi curis torqueamini, quæ & minuant autoritate uestram, & sul picioni reddant obnoxios: nec íj, quos docetis, ingrati fint erga eos, à quibus longe ma/ iora accipiunt. Nec uos cuiquam eritis molesti exigendo, nec quisquam uobis imputabit sumbeneficium, quod tanto melioribus rebus commutauit uerius qu'am dedit. Neces in quameuns nim opusell, ut divertatis in diversoria meritoria: sed in quamcunque civitatem, aut vi/ que civitatem cum ingressi fueritis, primum inquirite, num quis sit illic probitate uitæ commendatus,& auidus regni cœlestis, cui midus hic tædio sit, qui pijs querimonijs subinde suspiret pro millium Melliam, qui limplicitate morum, qui beneficentia in pauperes, maioris etiam profectus spemdese præbeat. Is enim futurus est uobis idoneus hospes, & uos illi uiv cissim hospites gratissimi. Huiusmodi cum repertus erit, in eius ædes diuertite, non mu rantes hospitium, donec Euangelij negocium hortabitur in aliam demigrare ciuitatem. Neque enim opus erit neque decorum uobis subinde mutare hospitem, quasi uel leues si tisuel appetentes mensæ lautioris. Quæuis domus, quiuis uictus, sufficere debet uiris Evangelicis. Sitis autem moribus commodis, ac facilibus, ut nec fastuosi, nec adulantes uideamini. Vbi domum eritis ingressi, priores salutate, dicentes: Pax huic domui, non entinanis ueltra precatio. Etenim si domus fuerit digna hac precatione, statim & inconventeram recipiet: sin auersabitur, nihil uobis peribit de salutatione uestra. Quode nimaspernanturilli, redibitad uos. Atque adeo nolim uos esse cuiquam supplices, aut adulantes ob res necessarias, ut si qua domus uos grauetur excipere, aut si qua ciuitas uos grauetur hospites, nec admittant ultro oblatam Euangelicam salutem, uelim uos relicadomo quam salutastis, relicturos & ciuitatem quam intrastis, progressos in plates asetiam puluerem excutere de pedibus uestris, palam testificantes uos adeo nihil terre ni commodiuenari ab his, qui reficiunt Euangelium dei, ut ne puluerem quidem uilissiv mumquipedibus hæsit, uelitis uobis imputari. Hic mementote non esse dandum sanz clum canibus, nece margaritas obriciendas porcis. Tantū illud ingerite ingratis, uelint no lintinftare regnum dei, magno bono corum qui receperint, lummo malo eorum qui fuer rintaspernati. Viderint illi qui reijciüt sermone euangelicii. Væ ciuitati illi, in qua nullus inuenietur, quem suæ ustę pœniteat, quick uelit fieri melior. Illud affirmo uobis, in die iudi cijmitius agetur cii regione Sodomorum & Gomorrhæ, cij cum illa ciuitate, licet I fraeli/ tica. Quo maior est clementia dei, tot miraculis, tot beneficijs prouocantis illos ad pœni/ Ecce ego mit/ tentiam, hoc gravius punientur, si reiecerint. Sed istos deo puniendos relinquite, uos ad to nos ficut uersus omnes iniurias servate mansuetudine, et ita velitis omnibus prodesse bonis, ut necones àmalis la celliti, referatis iniuria. Satis est uobis ijs rebus instructos esse, quibus possitis de omnibus benemereri. Aduerlus hominũ iniurias uolo uos prorlus inermes effe, nec alio uincereprælidio, of toleratiæ. Potera aliog uos reddere formidabiles ac metuedos, sed no hocexpedit Euangelio. Nec ením uioletia uiolentia, iniuria iniuria, fuperbia fuperbia ex tinguit, sed mãsuetudo, senitas, placabilitas. Scio Pharisæos & homines huius mūdi præsi distroces, multa dira molituros in uos: sed aduersus hæc omnia, no alius obijciendus est dypeus, quaietia. Nec est quod metuatis, mittimini uelut oues inermes, simplices, inno/ Thinmedia lupora, sed a me mittimini. Nolim uos quog malis illora irritatos, uerti in lu Possedhoc modis omnibus agere, ut lupi uestra lenitate deliniti, uertatur in oues. No est magniulcisci malos, sed illori anios in boni uertere, maximi est ac disticissimi. Proinde duo queda copuletis oportet, serpētis prudentia, cū colūbe simplicitate. Colūbina simpli citas prastabit, ut de omnibus benemereri cupiêtes, neminê lædatis, ne prouocati quidê. Sepetina prudentia, ne qua ansam illis præbeatis calūniandi doctrina. Hoc est caput ue litz legatiois, ut Euangeliü penetret in animos omniü. Nihil igitur à uobis comittendum

niorem. Excitabit uestra doctrina magnos in orbe tumultus, quo magis cauendum, ne guid uestra culpa natum uideri possit. Non poterit autem, si uos gratis comunicantes om nibus bona uestra, erga malos etiam seruetis mansuetudinem, ac benemerendi studium. Cauete autem Cum huiulmodi igitur hominibus, imò lupis uerius, cautius est agendum, & iam nunca/ do bominibus nimus aduerfus omne malorum genus præparandus, nequid uos conturbent, quum inci derint. Futurum est enim olim, ut pertrahant uos, tanquam malesicos, in concilia sua, & in conciliabulis suis quasi scelerosos flagris uos cædent: quinetiam ut reipublicæ subuere fores, produceminiad præsides ac reges, non ob uestra merita, sed mea tantum causa. Atque hac omnia quum prohibere liceat fieri patiar, ut omnibus testatum sit ac perspicue um illos suopte uicio perire, qui tot miraculis, qui tot beneficijs, qui tam obuia doctrina, qui uestra simplicitate lenitate es prouocati, tam odiose reiecerint salutem oblatam. Quit igitur ad tam multos pauci, ad tam potentes, infirmi & inermes, ad tam eruditos, idiotæ producemini, ne uelitis esse solliciti, quomodo causam uestram sitis acturi, iudiciorum, le gum, forique rudes & imperiti. Nolim hic quoque uos adea confugere prælidia, quibus hominum uulgus in iudicijs solet uincere. Adhibent peritum & bene linguacem patro, num, adulantur iudicibus, supplices se prouoluunt ad genua, fauores redimunt pecunia. Ablint hæc'à uobis. Tantum prodite uocati, iusti respondete, ne merito uos arguant con tumaciæ:fed refpondete fimpliciter ac fortiter, non oratione meditata, fed quæ fortitudi> nem præ se ferat, cum prudentia modestiaci coniunctam. Vt uictus uobis citra sollicitudi nem uestrā ubiog suppetet, ita suppeditabitur & oratio. Hanc anxie meditari, non est eius, qui totus pendet abauxílio diuino. Etiam nihil præmeditatis dabitur in tempore oratio, non ornata, sed prudens & efficax, dignac Euangelio. Non est human inegocium, quod geritis, sed diuinum cuius uos non autores estis, sed organa. Nec enim uos illic loquemiv ni, fed spiritus patris uestri loquetur per ora uestra. Huius igitur præsidio fretos, no opore tet ullis malorum procellis commoueri. Tätis enim tumultibus mundus insurget aduer/ Tradet ante frater fratre sus doctrinam meam, ut frater oblitus germanæ charitatis, fratrem adacturus sit in more tem:ut pater oblitus pietatis naturalis, filium accerfat capitis: ut filius abiecla omni reue/ rentia, cooriatur aduerlus patrem ac matrem, eos chimorte afficiat, à quibus initium uitæ fumplerat.Quid multis: Omnibus inuili reddemini, propter odium nominis mei, Nõ fe/ ret enim hic mundus,ambitione, fuperbia, auaritia, libidine, cæteris& terrenis cupiditati/ bus, undig: corruptissimus, doctrinam cœlestem, nimirum aduersantem studijs ipsius. Et atrocius crimen erit eile Christianum, quàm parricidam, aut ueneficum. Has turbas per homines impios excitabit diabolus aduerius Euangelium meum, sed nolite diffidere, uin cet divina fapientia & fathanætechnas, & maliciam humanam: uos modo fortibus & in/ fractis animis pertendite negocium uobis delegatum. Nam qui inter hæc mala perfeue/ rauerit use in finem, hic saluus erit. Nece enim oportet ullis terroribus fractos Euangelij negocium relinquere. Nihil est omnino periculi, nili uos deficiat animus Euangelio dige nus. Sed ut uobis non est prouocada malorum sæuicia, nec accersenda persecutio, nec uix ribus repugnandum: ita dum adhuc recens est Euangelij prædicatio, concedo uobis, ut fu ga declinare periculum liceat, non folum ut uos fitis incolumes, uerumetiam ut hac occar fione latius fpargatur rumor Euangelicæ doctrinæ. Proinde fi quado uos impetent in hac ciuitate, date locum infaniæ, & fugite in aliam: tantum abelt, ut statim ad iniuriam perse quutionis defiltatis ab Euangelico negocio . Tantum hoc nüc agendum est, ut per om n ē Palæstinam spargatur Euangelij fama. Adhocetiam profuerit perlequutor, si non sinet uos eodem in loco federe diutius. Erit olim tempus, quum non erit fuga declinanda persequutio. Nunc breue tempus est, & properadum est. In proximo est enim regnum dei. Il lud confirmo uobis, priufquam perambulaueritis omnes ciuitates Iudæ: iam filius ho. minis se proferet, & aderit uobis periclitantibus. In hoc exemplum uobis ædetur, quanta toleranda sint Euangelij præconibus. Quæ quidem omnia, uel hoc nomine uobis debent tolerabiliora uideri, quod me uidistis, nullum non probri & afflictionis genus esse perpes? sum. Non est discipulus potior suo magistro, nec seruus melior domino suo. Hocabunde fatis est discipulo, si magistro suo equetur: hoc debet sufficere seruo, si contingant paria cu domino. Si me patrem familias, tam indignis contumelijs affecerunt, ut spurcillimo conz

Non est disci pulus Supra m42istrum

Digitized by Google

mb Beelzebub appellarint,& filio dei nomen impoluerint impurillimi dæmonis; quid mirum li idem audebunt in servos familia? Scio grave malum videri infamiam, ac mor re propernodum acerbius, sed laus est, non infamia, quæ ob Euangelium infertur ab im. pis. Dicent uos essemagos, malesicos, seditiosos, sed hac ignominia post uertetur in gloriam. Elucelcet tandem orbi uestra synceritas, quam omnes hudibus uehent, execran escos, qui 1308 falla foedarant infamia. Diu pressa laus, maiori cum luce solet erumpere. Nihilest tectro, quod tempus no retegat, & nihil occultum, quod non aliquando sciatur. Vos tantum hoc agite, ut laude digna geratis, no ut laudem affectetis. No eft igitur quur inamiz metu deterreamini, quo minus libere prædicetis Euageliti regni. Nibil habet pu Quod dice dendum aut cælandū. Imò etiā fi quid à me auditis in tenebris, uos prædicate clara in lu/ uobis in te trià liquid uobis dixerim in aurem, uos prædicate de techis: uestra doctrina sucos nescit. nebris Yult in lucem omnium proferri, neg cuiulquam ueretur conscientiam. Sed erunt for talle, qui contemnant infamiam, cæterad; mala, mortem uero quis posset contemnere: Istos vero i ure timeretis, si totum hominem possent occidere: uos autem, qui nostis cot/ pus uilistimã este partem hominis, animam, quæ potior est hominis portio, nequaquam ab istis lædi posse, quantumuis sæuiant, non est quod illos metuatis. Magis læderent, si nõ occiderent libi obfequentes, qu'am fi occidant contempti. Oftendam uobis qui magis fit metuendus; eum metuite, qui ut totum hominem condidit, ita potest totum homine eter no damnatum exitio tradere gehennæ. Quanqua corpus quod ad tempus extinguit ty/ zannus, no omnino perit, reddetur enim in refurrectione longe melius, fed idē. Hactenus igiur corpus duntaxat periclitatur, si costanter obtemperantes iussis meis contingat oce cidi, Caterum li iullis illorii obtemperantes deferatis Euangelij negocium, ia non corpus folum perit, quod etia si nullus occidat, tamen comuni natura lege moriatur oportet, ue rum etiam anima tradetur æternis incendijs. Quid autem refert, utrum perfequutor au ferat uitam, an morbus alius'ue calus: Certegloriolius est, ob Euangelium morte oppete re. Quaz quanquam est uiolenta, non tamen ueniet ante diem, quando cunce ueniet, no ue nietables prouidentia diuina. Vnde fit, ut si conemini uitare, non possitis. Non patietur deus uos occidi, nisi quum maxime uobis expediet mori. Quare hanc quogs formidinem omnem ex animis propellite. Deus hoc quog curabit, cui non esset difficile immortalita/ tem largiri, nisi maius esset, mortem contemnere, quam essugere. Quid uilius passerculis, None dan pas quorum par emitur asse, nummo minimo : Et tam immensus est passerum ubig nume/ seres asse ue/ rus,& tamen ne unus quidem ex illis perit in terra, nili uoluntate permiffuc patris uestri. neunt An igitur metuitis, ne uos, quos ex omnibus delegitad hoc negocium, passurus sit ante cempus interire, quos adeo non negligit: ut etiam omnes capitis uestri pilos habeat nue meratos: Quod si uos multo pluris estis patri, passeribus innumeris, non est quod metua ris, ne quid in uos possint homines secus qu'am illi uisum est, qui uestri sugem agit curam. Huic igitur uitæ mortisch uestræ curam relinquite, nec ullo metu malorum, quæpossunt homines hominibus inferre, perterreamini à publica professione mei nominis, qualibet inuisi mundo. Quisquis enim contemptis hominum probris, me dominti ac magistrum professus fuerit in hacuita, hunc & ego agnoscam famulum ac discipulum coram patre meo cœlesti. Contra quem mei pudueritapud homines, med negauerit, hunc & ego ne/ gaturus sum apud patrem meum, qui est in cœlis. Non est autem hæc delicata professio: non enim me profitetur, nisi qui uita quor declarat se credere dictis meis. Porrò abnega/ uit qui sic uiuit, ut qui cquam anteponat mihi. Quid igitur lucri sit, si quis hic metu falsæ ignominiæ quæ nec diuturna futura lit, nec prorlus ignominia lit, nili apud ignaros ac fultos homínes, quum apud deum uera sit gloria, perdat egregiam illam & æternā lau/ dem, apud patrem & angelos patris: Lucrum est ista negligere, & omnibus contemptis adatemum properare pramium. Hoc fuo tempore reddetur promeritis: interimbona pramij pars est, bona conscientia. Non est diluta res, nec facilis Euangelij professio. Prav mia quidem ingentia, sed ad hæc pertinacibus animi studijs grassandum est: non contin gentociolis, ac cellantibus. Violenta manu funt afferenda. An putatis, quod uenerim ut Nolite artis interris seram pace inter homines: Longe secus habet imo non ueni ut sera pacem & cor trari quia ner cordiam, sed gladium & bellum etiam intestinum ac domesticti, non modo ciuile. Quum ni pacem mits mineuangelica doctrina plerify: lit inuila futura, & hac tam ardens fui studium requistere

Tom. 7

ras utoporteatomnes humanos affectus quantumuis impotentes cedere: fieri non pol rest, quin magna dissidia inter coniunctissimos etiam exoriantur: dum & hi, qui mundum deamant, citius sæuient in sibi charissimos, quam uitia quibus assueuerunt relinquant: & quos femel attigit ardor Euangelicæ charitatis, nullis affectibus fe patientur auelli ab eo quod coeperunt amplecti. Sed felix dissidium, quod syncera prouehit, putria resecatife, lix gladius, qui noxías cupiditates omnes ab animo recidit. Hic tumultus mihi imputer tur, non uobis, qui dato pharmaco, corpus omne perturbarim: sed ita, ut qui belligeran turaduerlus affectus suos, hoc est naturæfædere iunctifsimos, odionominis mei, sibi de beant imputare, non mihi. Nam iplos æmularilicebat, quos perfequentur. Omnibus offe ro salutem. Qua si amplectantur omnes, nullü erit dissidium. Per se quide Euangelium res est pacifica, sed aliorum uitio cocitatur seditio. Vt pharmacun per se res est salutifera, sed interim in corpore mouet tumultum, dum consulit omnium membrorum tranquillitail, Verum expedit amputari noxia, quo magis inter puros conftet uera fanciaci concordia. Hunc igitur gladium defero in terram, qui dirimat concordiam inter filium & patremt qui dissect natura coniuncuissimum uinculum, inter filiam & matrem: qui distrahat con cordiam inter focrum & nurum. Nullus est natura aut amicitia nexus tam tenax, quem hic gladius non queat dirumpere. Quos domestica consuetudo fecerat homini coniune Cissimos hos Euangelij gladius inimicitia subita diwellet. Sed hacenus constabit hoc bel lum, ut qui stant à noble, contemnant tantum hostes; non lædant autem, quod quidem in iplis est, seruent etiam si queant. Et hactenus consistet contemptus, non ut fastidiant, sed

on i amat pa ut modelte reddita ratione non obtemperent iullis impijs. Vobis danda est opera modis

trem, aut ma/ omnibus; ne per uos turbetur comunis reipublicæstatus; ne desitis officio, quod filius pa

trem tri, quod filia matri, quod frater fratri, quod maritus uxorl, quod affinis affini, quod ami/ cus amico, quod familiaris familiari debet ex lege naturæ. Non enim abrogo naturæler gem, sed perficio. Publicis magistratibus in omnibus obtemperandum est, nisi quum pre scribunt impia: uocant in ius, eundum est: exigunt rationem, reddenda est: sin iubeant im molare simulacris, si imperent cessare à prædicando nomine meo, nequaquam est obteme perandum. Nec sunt tamen conuitifs irritandi, sed sobrie reddenda est ratio, quur magis deceat obtemperare omnium principi deo, qu'am humanæ potestati Aequum enim esse, ut præscripta dei, præscriptis hominum præponderent. Quod si præscribant iniqua, sed quænon faciant impios, si quis obtemperet, tolerandi sunt ne prouocati sæviant. Quod genus funt, li uestem aut pecuniam auferant præter fus: si conficiant in carcerem, si flagris cædant.Hæc enim adeo non auferunt pietatem, ut per occalionem augeant, & illustrent virtutem Euangelicam. Itidem parenti fi quid opus est, etiam ethnico, & ab euangelio alieno, præstandum est officium pietatis. Verum si parentis autoritas auocet ab Euange/ lio, magis obtemperandum est patri coelesti, qu'am terreno. Nec tamen pater est aspere spernendus, sed blande reuerenter monendus, ne repugnet deo. Ad hunc modum & cum cateris agendum, quibus ex natura, moréue ciuili debemus officium humanitatis. Diceraliquis, durum est huiulmodi affectus uincere, quos natura nobis penitus inseuit. Sed tales requirit Euangelij professio, fortes ac masculos, qui prulis affectibus dimoue antur à cœlesti negocio. Hanc uiam me uidebitis ingredi: eadem me sequatur oportet, qui se uelit haberi in numero discipulorum meorum. Filius qui amat patrem aut matrem plus qu'am me, non est me dignus'. Rurlum pater, qui filium aut filiam amat plus qu'am 'me, non est me dignus. A mat autem plus qu'am me, si dum illi obsequitur, mea præce/ pta negligit. Impia pietas est, sic indulgere parentibus hominibus ut deum parentem offendas. Et ne uideatur esse nimium dei uoluntatem præferre omnibus humanis affectio bus, quum nihil sit homini uita charius, nisi quis hanc quoq contemnat Euangelij gratia,

Qui invenit & semper paratus ad omne mortis ac supplicij genus tollat crucem suam, & sequatur me animam suam quotidie, non est me præceptore dignus discipulus. Quemadmodum enim præposterus perdet illam amor parentis aut filij, odium est uerius, quam amor, quum utrica sit noxius; ita præpostera cura seruandæ uitæ, uerum est exitium uitæ. Seruauit uitā, qui bene perdidit: perdidit, qui male seruauit. Qui deserto Euangesio, & abnegato me, placauit iudicē, essu cerem, essu crucem, euasit mortē, quum uideatur hominibus sucrifecisse uitā, uere ia couram uitæ sacit. Rursus qui costanter adhærens Euangesio, soruter sele periculis om nie

DU

1

1

.3

Ľ

:1

U

M

4

7.

70

...)

21

Ľ.

X,

133

....

72

. 1

7.7

Ç

ij

kus ac mortibus obijcit, uidetur hominibus lubire uitæ dilpendium, quum is demum uix am lucrifecerit. Non peritanima, quum ob Euangelij professione, occiditur, sed in æter Qui recipit num feruatur: uere perit si breue in corpore moram impietate depecifcitur: quanquam ne nos me rec um quide u iuit in corpore, quæ uiuit inuifa deo. Nec est periculum ne si cotingat à paren cipit tibus cognatis, affinibus & amicis destitui: non sint qui teclum ac uiclum suppeditent. Dotes quibus uos instruo, uestraci synceritas, uobis ubica parabit domos, patetes, filios; cognatos & amicos. Tot enim habebitis fratres ac filios, quot habebitis discipulos. Vt nunquam defuturi funt, qui uos aspernentur & persequantur: ita nusquam no erunt, qui uosfyncero refocillent affectu. Atquitillos uobis non ulciscentibus, sed bene precantibusolim grauissime puniet deus, qui se spretum interpretatur, quum uos spernimini: ita his pro uobis, etia li nihil referatis gratiæ, mercedem amplissimam reponet. Non enim uo bis, sed sibi uult imputari deus, si quid officij fuerit in uos collocatum Euangelij respectu. Outlauis enim uos recipit, me recipit culus nomine legatione fungimini: & qui me recie pit, recipit patrem, à quo missus sum, & cuius ago negocium. Is igitur ut dives est pariter acbenignus, pro qualibet leui beneficio in uos collocato, præmium ampliffimum remer tietur, ut benefici fuum in uos no infumplerint, sed fœnerauerint : & multo plus gratiæ debeat, qui dedit, quam qui accepit. Siquide ingens lucrum est, spirituales ac perpetuas opes, corporali temporario de beneficio comutalfe. Qui recipit propheta non ob aliud, ni figuod propheta est, nisi quod à me missus prædicat divina voluntatem, ac divina promila, is prophetæ mercede accipiettnimirum factus & iple propheta. Et qui iultum reciv pit, non quia cognatus lit, aut ob alium quempià affectum humanum: led hoc tantii nomi ne, quod iustus sit, iuxta regulă Euangelicam, iusti mercede accipiet, nimiră factus & ipse idus. An non feliciter comutauit qui comunicauit holpitium, & lucrifecit innocentia: Abboc lucro nec fortunæ tenuítas quenquam arcebit. Hic enim affectus dantis æftima/ aurin ratione pramij, non doni precium. Imo qui uel aqua frigida poculum dederit, nõ dicam mihi, sed unicuilibet ex his minimis, tantum ob hoc, quod meus sit discipulus, pro cero dico uobis non frustrabitur mercede sua: fiet enim & ipse discipulus meus. Quis au tem uses adeo tenuis est, ut non possit sitienti porrigere aquam frigidam: Vt autem no re fert quantum sit quod datur, sed quo affectu, cuius ue nomine detur: ita non refert quan tus sit ille cui præstatur officium: hoc satis est, quod est meus discipulus, ut mihi possit im/ putari pro magno beneficio. C'AP.

Bi mandatis huiulmodi Ielus luos dilcipulos ad prædicationem Euangeli/ cam instruxisset, relictis illis, quo semoti à præceptore, sui periculum faces rent, reliquit montem, ut & iple pro sua portione, prædicaret Euangeliū in ciuitatibus Iudzorum. Quumci passim zditis miraculis doctrinaci mirabi li indies magis ac magis increbresceret sama lesu per universam Iudeam,&

in regionibus Iordani finitimis, ubi prius prædicarat Ioannes, ac baptizarat Ielum: dilcie puli loannis iamdudum fubinuidentes gloriæ lefu, de quo nihil adhuc eximium fentie/ bant, quum de Ioanne nescio quid homine maius suspicarentur, renunciarunt Ioanni in carcere, quantus effet fuccessus omnium, quæ gerebantur per illum, quem paulo ante tin xerat in Iordane, cuick testimonium præbuerat apud populum. Porro Ioannes uir abso/ sommes ant haz lanctimonia, gaudens euenire iam, quod iple prædixerat: luam opinionem, quæ re cum audiffet maior erat, decrescere, lesu famam indies inclarescere: sentiens cy discipulorum suoru sub inuidos affectus, ut illorum infirmitati mederetur, & ab le alienatos lelu uelut in manum traderet, misit duos ex illis delectos ad lesum, qui suis uerbis hæc illi referrent: Tune es Mellias, qui dicebatur aduenturus, an non es, quem esse prædixeram, & adhuc alium expectamus: Hæc faciebat Ioannes, non quod iple adhuc dubitaret, sed ut confirmaret frommanimos,& immodicam de le luspicione cum fide aboleret.Etenim si ipse negasset le Christum esse, & repetisset quod sæpe iam dixerat lesum esse Messiam, discipuli mode flizatbuillent, & hocmagnificentius de illo fenfuri, quo magis fefe deieciffet. Sciebat aut lelum iplum melitus huic imbecillitati medicaturu. Adeunt illi lelum & renunciant, quæ mandarat Ioannes. Ielus aŭt non ignarus, certius elle teltimoniŭ, quod à factis proficilcit, quam quod a trerbis, prælertim li quis iple libi lit teltis, nihil quide relpondit primu, led inilori conspectu multis aditis prodigijs, nouis & inauditis, sanans agrotos, profligans



impuros spiritus, restituens debiles, cacorti oculos aperiens, ait illis: Nihil opus est ut de me qui sim pronuncie. Tantum ite & renunciate loani, quæ uestris oculis uidistis, que ues stris auribus audistis. Cæci recipiunt uisum, claudi ambulant, leprosi mundant, surdi audi unt, dæmoniaci liberantur, mortui reului scuncidenic iuxta uaticini Esaiæ, pauperes & humiles amplectuntur lætum falutis æternæ nuncium, quê feroces & arrogantes afper/ nantur. Hac inqua facta satis loquutur, qui sim. Beatus aut est, cuius animo successus tanz tus Euangelii no præbuerit occasionem mali. Hoc adiecit Iesus, modeste subtaxans inuiv diam discipulorum Ioannis, sed sie ut nec apud turbă pudescerent, sed taciti secum agnoscerent witif suum:temperato modis omnibus responso, ut & ipse fugeret arrogantia su spitionem, & maiore fidem faceret discipults, & illoru affectioni mederetur potius, quam traduceret. Illis igitur digreffls, couerfus ad turba, ne quid fuspicarentur de loanne, quod illo parum effet dignum, existimantes eum hæc percontatum sibi dubitanti, ac non potiv us discipulorum imbecillitati sanandæ, coepit amplissime Ioannis laudes deprædicare: sie tamen ut illi Messi audem non ascribatsed proximam duntaxat: & tamen pondus are roget illius de se testimonio. Expediebat enim ut populus qu'am optime sentiret de Ioan, ne, qui tam præclare testificatus fuerat de lefu, quod effet filius dei, quod effet agnus, qui tolleret peccata mundit quod esset is, qui baptizaturus esset igni & spiritu. Nec enim in ta lem nirum cadebat suspicio nanitatis, quali falso prius Christum prædicassettant inconstantiæ, quasi post mutatus, cœpisset de Christo dubitare. Ne cui, inquit, obrepat suspicio Quid existis leuitatis de Ioanne. Alioqui si talis ussus est uobis, qui leuium bomi. ium more mutet sens midere in des tentiam, & quod prius affirmauit post uocet in dubium, cuius spectaculi gratia sic dudit fertum confluebatis in desertum: An utuideretis arundinem agitari uentis: Talis enim fuisset si nunc'à seipso dissentiret, suich dissimilis esset factus. Sed ab hac suspitione facile illum uin dicat perpetua uitætotius austeritas. Quid inquam uisuri concurrebatis tum in desertü! Num hominem holosericis uestitum: Hocspectaculum non conueniebat eremo. Siquiz dem qui uestiuntur lineis & holosericis, in palatijs regum sunt, quibus luxus uitad deliv tiæ conveniunt. Atque inter hos locus est inconstantiæ, locus est adulationi. Qui locustis uictitat & melle syluestri, qui pilis cameli tegitur, qui coriacea zona cingitur, in hunc non cadit huiulmodi luspicio. Nec aulæ regiæ familiaritas potuit illius institutum uertere. Il lum adulari nefciffe,carcer arguit. Sed magnum aliquod fpectaculti fuerit oportet,quod uos tam frequentes pertraxerit in desertum. Quid igif ueniebatis spectatur. Num prophe tam alique: Nam hi solent sere in desertis uitam agere. Hic certe non estis frustrati spe ue stra. Vidistis enim no solum prophetam, sed præstantius quidda propheta. Hic est de quo uaticinatus est olim Malachias, quod pracursor esset Messa aduentantis, ut non so lum in longum illum oraculo promitteret, sed etiam de proximo digito posset ostendere. Vaticinium fic habet. Ecce, inquit, mitto angelümeum ante colpectum tuti, qui tibi mox uenturo uiam præparet. Illud vobis affirmo, tanta elle Ioannis præstantia, us inter univer sos quos ulla fœmina produxit in luce, nemo sit illo maior. Attamen is qui nunc in Euan gelij prædicatione à multis habetur minor, folus est illo maior. Nece enim ille Messia am/ biguis uaticinijs promilit olim uenturti, led iam uenientē oltēdit, & regnū cœlorum iam adelle prædicauit. Hactenus expectabat doctrina cœlestis, qua patriarcharum typi, qua uatum oracula per ænigmata quædā promiferant. Nunc loanes fic excitauitanimos mul torum, ad eu angelice doctrinæ studit, ut ab exordio prædicationis illius, user ad hunc die ad hanc fidei uiolentia perrumpant, etiä peccatores & ethnici, & uolentibus nolentibus nobis ui diripiant. Nolunt diutius excludi, nolunt diutius in umbris & ænigmatis uetuste legis detineri, sentientes adesse luce Euangelica ueritatis, iamo adesse rem, in superiorio bus libris adumbrată, nec aliam prophetiam expectandam de messia uenturo. Siquidem omnes typi, quibus lex delignarat Mellia uenturum, omnia uaticinia prophetarum, quæ promittebant Messiam uenturum, simulatquenit loannes, desierunt rem futuram pro mittere. Stulte enim expectatur quod adest. Nihil superest nisi ut quod iuxta uatum oracula nunc prælens offertur, ardentibus studijs rapias. Atog ut plane uideatis, posthac non effe uobis alium prophetă, qui Meffiam uobis annunciet adfuturti, Ioannes ille est , que Malachias, sub Heliæ nomine, quem uictus ac uestitus austeritate, quem libertate in argu endis regibus retulit, uenturum elle prædixit, antequam ueniret Mellias. Hunc igitur li

prophete &

Digitized by Google

recipitis

redpiris, credite iamadelle Melliam tot leculis expectatum: uidiltis illius uitam, audiltis estimonium, auditis quid & ipse loquar uobis. Si cui sunt aures, ut admittat ueritatem, audiat Si quis obturarit aures luas, libi imputet exitium luum . A nobis nihil omillum, quodad mouendos animos omnium facit. Et tamen uideo multos tam pertinaciter in credulos effe, ut nec aufteritate Ioannis territi, nec mea ciuilitate beneficentiac; deliniti, re cipiant quod totiam seculis ex fide prophetarum expectarunt. Qualem esse dicam hanc generationem s'aut qua similitudine possem illam adumbrare s' Similis uidetur pueris se dentibus in foro, qui sic uulgata cantione procul acclamant sodalibus suis: Tibijs cecini/ mus uobis læta, nec faltaftis: lugubria cecinimus uobis, nec planxiftis. Diuerlis uijs idem tentatum est à nobis. Neutra profectum est apud quosdam incredulos ac morosos. Ioannes ueluti lugubri cantu nationem hanc excitaturus ad pœnitentiam, prodijt, insignis au fteritate uita, ieiunans, & abstinens ab omnibus delicijs ciborum, abstemius & aqua po tor. Et funt qui dicant, dæmonium habet, tantum abelt ut imitentur. Prodñt filius homi/ nisqueluti tibiarum lætiore cantu nationem hanc excitaturus ad amorem cœlestis doctrie næ:quoch plures alliceret comitate sua, non abdit se in deserta, nec utitur uestitu insigniter aspero, nec cibis insigniter austeris: sed omnibus semet accommodans, nec ullius aspernans confortium, uescitur quibuslibet, & bibit quod apponitur: & rursum inveniunt quod calumnientur, dicentes: Ecce homo uorax ac uínolentus, amicus publicanorum & peccatorum. Quí non commouentur austeritate, solent blandimentis & comitate uínci. Atista natio ad omnem occasionem sit deterior. Nullum remedium sibi non uertit in ma est sapientia teria maioris morbi. Sed quo pluribus modis prouocata estad salutem, hoc omnibus erit in filly: sais enidentius, eam suapte malicia perisse ac dei sapientia, cuius hæc cossilio geruntur omnia, infliciae laudem feret apud filios suos, quum uiderinteos, qui magni iustica uidebantur apud hornines, ob incredulitatem fuam repulfos à regno cœlorum: contra peccatores, pu bleanos, meretrices, ethnicos, humiles & abiectos, ob fidei promptitudine admillos ad Ghrem æternam.Hic lefus ueluti demiratus inuincibilem quorundam maliciam, cœpit Tune eapit adaliorum terrorem exprobrare civitatibus, quæ cum in his plura miracula prodidisset, exprobrare & homines sanasset, tam multa docuisset, tamen ad poenitentiam uitæ prioris compuni vinitatibus Canon fint: Væ, inquit, tibi Corozaim: uæ tibi Bethfaida: quía fi prodigia que funt in uo bis adita, wife fuiffent in Tyro aut Sidone, quas civitates uos ut ethnicas & impias exe craminisiam duduth compuncti, in cilicio & cinere peccatorum suorum agerent poenis tentiam. Et interim uobis placetis, quod Ifraelitici generis sitis, quod no immolatis idolis: quod non tam palam aclicenter indulgetis luxui: quod unum deum colitis: quod Abras hæ filij sitis: quod legem & prophetas habetis: imo nisi resipueritis, hæc omnia cedent in cumulum damnationis. Illudenim affirmo uobis, in die diuini iudicii, quum non ex opinione, sed ex merito quis astimabitur à deo, mitius agetur cu Tyro & Sidone quam uobiscum. Leuius punientur, quia non perinde atquos fuerunt ad poenitentiam prouo cata. Et tu Capernaum, quæ nunctibi placens in cœlum uses tollis animos, tunc ad infer ros uses detrahêris. Tibi plaudis, tanquam iusticiæ cultrici: & Sodomæ cultores abomie naris, qui olim horrendo supplicio scelerum suorum dedere pænas: in die iudicij & ho/ rum damnatio mitior erit, quam tui. Nam si Sodomis ædita fuissent ea miracula, quæ pro dia funt in te, poenitentia placassent deum offensum, & civitates extarent in hodiernum us diem. Cum autem essent ad Iesum reuersi à prædicatione discipuli, lætics retulissent ili negocium fuccessisse, ille docens nos, deo tribuendum, quicquid à nobis cum laude ge ritur, sublatis in coelum oculis dixit: Gratias ago tibi pater, qui dominus es coeliac terras, confiter tie quince sapientia reguntur universa, quod hanc coelestem philosophiam celasti sapien/ bipater tiz prudentiæcji mundane perfualione turgidos elatoscji,& eam aperuifti pulillis, humili ha &iuxta mundi æstimationem stultis. Profecto sic est pater, quia sic uisum est tuæ benignitatiquo doceres tibi non placere feroces, & suz insticiz suzes prudentiz sidentes: & coselle magnos apud te, ob limplicitatem fidei, quos mundus habet pro stultis & ab/ iedis. Sic placitum tuo diuino confilio, damnare sapientiam humanam, & per humilitae tem Eurngelicæ doctrinæ bonos ad te pertrahere. Ac mox uersus ad circunstantes: horti, inquitomnium bonorum pater est autor, à quo mihi tradita sunt omnia. Illum med nol k, uera felicitas est. Sed non infinuat sele, nisi placidis ac modeltis animis. Hæc arcana

nısı filius, & cui uoluerit filius patefacere. no patefacit aut superbis & elatis. Nihil agit do ctrina, nihil agunt miracula, nisi secretus accesserit afflatus. Sed hoc no dignamur nisi eos, qui prorsus diffisi suis præsidis, totos sese credunt bonitati divinæ. Qui sibi vident sapien tes, indigni sunt hac sapientia. Qui sibi uident diuites, no admittunt ad has opes. Qui sibi uidentur nobiles ac potêtes, non recipiunt ad hæc adyta. Qui sibi uidentur iusti, non sunt Venite ad me capaces iusticiæ diuinæ Hic Iesus animo conteplans quanta esset generis humani calami omnes qui la tas: alios premi paupertate, rurlus alios grauius etiam distorqueri cura divitiarum: alios boratis affligi morbis, alios senio: hos discruciari amore, illos etiam grauius odio torqueri: mul/ tos uarijs falfarum opinionum inerrare labyrinthis: plerofc scelerum conscientia nun quam non intus affligi: necesse qui pastorem ageret fidum & efficacem, quum essent in/ numeri, qui fastu gererent sacerdotes, qui rabi nomine se uenditarent, qui decimas exige rent:misericordia commotus inuitat omnes ad se, omnibus solatium ac remedium polliv cens ultro, si modo simplici synceroci pectore sese adeat, & excusso iugo mundi longe mi serrimo molestissimoci, iugum Euangelicæ doctrinæ recipiant. Venite, inquit, ad me, quotquot afflictionibus, curis, autuitiorum conscientia laboratis: quotquot malorum sar cina degrauamini, ego uos refocillabo: ego adueríus omne malorum genus impartiam fo latium. Nec opes, nec honores, nec uoluptates huius mundi præstant ueram animi trans quillitatem: nec philosophia mundi huius, nec pharifæorum religio, liberat à molestis cu/ ris. Habet mundus fuum iugum, prima specie blandum sed reuera molestum & asperii. Illud in primis excutite, mox ad me currite, lubentes & alacres iugo meo colla uestra sub mittite. Ex me discite, quæ res sola uerech tranquillet animum, & quo fonte nascatur to tus iste mortalium tumultus. Nimirum hicest elatus ac ferox animus slibi sidens, deo par rum fidens. Hinc scatet ambitio, studium pecuniæ, uindictæ libido, simultas, liuor, bella, feditiones, impietates in deum: quibus rebus quid esse potest tumultuosius, aut quid tur/ bulentius: Quod si uultis semel ab omnibus malis liberari, fontem illorum tollite, accipie te docirinam meam, imitemini uitam meam. Discite ex me, quod mitis sum, & corde mi nime elato. Quid possim, miraculis declaraui, & tamen nec opes, nec honorem affecto, ne que quicquam omnino ambio eorum quæ apud mundum magna ac præclara uidentur. Neminem quamuis humilem aut peccatorem fastidio. Non regero couitia, no reprecor male precatibus: no referio ferientem. Totus ex patris nutu pendeo. Ille pœnas exiget ab improbis:ille premia reponet benefactis:illi cedo totam gloriam: illi comitto omne follici tudinem. Ego simpliciter illius uoluntati per omnia more gerens, quod in me est, studeo benemereri de omnibus, nocere nemini Hoc solum sia me didiceritis, sentietis considere miseros istos tumultus, quibus nunc sine fine iaclamini: parietisco quietem & tranquilli, tatem animis uestris, quæ uos etiam in medijs malorum circumfrementium procellis co mitabitur. Mitis ac mansuetus animus, fons est omnis tranquillitatis humanæ. Tantum fidentes colla submittite. Non est quod metuatis iugum meum. Durum & graue uidetur incredulis: sed ijs qui toto pectore fidunt bonitati diuinæ, qui conceperunt ignem chari, ratis Euangelicæ, molle & commodum est iugum meum, leuis est sarcina mea. Siquidem illud reddit suaue certa spes præmiorum, hanc leuem efficit amor inessabilis in deum. Quid autem non dulce amanti, si mens bene sibi conscia, & omni sollicitudine uacans, si certa fiducia de præmijs æternæ uitæ: Quid exorietur, quod talem animum conturbet, aut commoueats

> CAPVT IIX



Vodam autem die, cum Iefus iter faceret per fegetes, ac discipuli, stimuland te fame præcedentes dominum, uellerent spicas, ac manibus confricantes ederent grana, pharifæi captantes undig calumniandi materiam, dixerunt illi: Non uides quid faciant discipuli tui, uiolantes sabbatum: Cur igitur il los non prohibes, facientes fabbato, quod facere fas no estr. Hic lesus ita pa/

trocinatus est discipulis suis, ut tamen ipsum non possent criminari, uelut autorem uio landi sabbati: simulo docet constitutiones huiusmodi cessare debere, quoties necessitas, autinsignis quædam utilitas inciderit. Sabbatum enim, & ieiunia, similiacis non esse instituta in perniciem hominis, sed in salutem. Pharifæis igitur ut legis peritis, exemplum ob/

-1

...

1

17 - 17

7

1.3

11.77

3

Ţ

-5

7

Š à

کد: نې

۲,

7.

₹,

大 大 江 田

lectex lege, non cuiuslibet hominis, sed eius quem ipsi habebant in primis probatum & inculpatum. Quid, inquit, calumniamini discipulos meos, quod re parabili succurrunt far mir Anno legistis David sanchillimum necessitate adacto, maius quidda ausum esse, qui quum fugiens Saulem uenisset in urbem Nobe, comedit panes sacros, quos propositios nisuocant, nec iple tantum, led & comites iplius ac famuli ! Nefas est ex his panibus cui quamuesci, præter quam sacerdotibus ac leuitis: sed quum same periclitaretur, necsacer dos ucritus hos illi prodere, nec Dauid ucritus ucluti prophanos attingere ucfcici. Si pro baiis quod fecit Abimelech sacerdos: si non damnatis quod fecit propheta Dauid, quur meos ob rem multo leuiorem calumniamini: Quantulum enim est hoc operis, spicas ob uias vellere, & granis confrichu palmarum erutis uesci r Quid quod ipsa lex alicubi iubet uiolari sabbatum: Siquidem sacerdotes in templo, dum in sabbato iugulant pecudes, & laniena quandam exercent: dum congerunt struem lignorum: dum incendunt, dum de trahunt pellem, dum secant, dum coquunt, nonne prophanant sabbatum : Lex non sinit quicquam operis fieri. & has operas tam fordidas, facerdotes facri, in loco facro exercent in labbato. Hac scittis fieri, & probatis hoc nomine, quod ad usum templi faciant. Si tanta estautoritas templi, ut quod operis illi impenditur non uiolet sabbatum, illud dico uobis hic effe maiorem templo. Huic qui ministranteos magis oportebat esse excusatos à uiola tilabbati crimine. Si non prophanant labbatum, qui laborant in lacrificijs Molaicis, mul tomagis exculandi lunt, qui leruiunt Euangelio, qua non alia uiclima deo gratior. Qui sabbatum instituit, idem potest & sabbatum tollere: & qui sabbatu instituit hominis grav tia inflimit, non contra fabbati caufa condidit hominem. Aequum est igitur ut obserua, Dominus e, tiolabbati cedat hominti utilitati, non ut homo labbati caula pereat. Si tantum tribuitur \*\*im est filius hailicio, ut qui illi servit, impune violet sabbatum, quur non & illum habetis excusatu, hominis etia quincellario beneficio subleuat proximum in sabbato: Quandoquide hoc sacrificium sabbati deuslibi fatetur esse pluris, quam si quis immolet pecudem. Ait enim per Osee prophe um:milericordiam uolo & non sacrificium, & scientiam dei plusquam holocaustum. Voslegis peritia profitemini, & tamen hoc in lege (criptii est, quod si uere intelligeretis, nunquam obrem leuem, & nulli noxiam, culpasseris inculpabiles. Sunt enim quæda in fitura, non quod per le bona fint aut mala, sed quod alíquo modo conducant ad pietate. nectam prælfat fanctimonia, qu'am fignificant: quod genus funt, cibi genus, uestis color, autorma, materies ue, ieiunium, festi dies. Harum reru non oportet adeo superstitiose te naces elle, utob has quis uel omittat, quæ per le lemperce bona lunt, aut faciat quæ per le sempero sunt mala. Adulterium, homicidium, obtrectatio, liuor, nullo non die mala sunt, ac nefaria. Et tamen qui Pharisaica religione sunt, minus abhorrent ab his, quam a uiolan do fabbato. Subuenire proximo egenti, nullo non die pium & fanctum eft, & tamen phar tilai labbati letuandi prætextu patiebantur affligi proximum. Hanc luperstitionem per/ niciolissimam lesus Christus studuit penitus ex animis suorū eximere. Proinde quo ma gisperipicuo exemplo idem inculcaret animis omnium, digressus hoc loco, reuersus est in lynagogam eorum, habiturus eos teltes, quos lciebat huic morbo potillimum obnoxios. Et ecce statim illic sele offert occasio miraculi. aderat enim in turba quidam dextram habens mancam, & arefactam. Porro phartigi uenantes honesta ansam accusandi Iesum, et transiens oblituabant eum, an sanaturus esset hominem in sabbato, qui paulo ante suerat apostolis inde nenit in Patrocinatus in crimine fabbati violati. lefus aut volens omnibus palam facere, caluniam finagogam llorum non exreligione proficifci, fed ex inuidia, iustit hominem cui manus erat manca prodirein mediu, quo uicium esset omnibus conspicuu, & uel misericordia comouerent agacalamitolum, qui mébrő omniű maxime necellariű pauperi, mortuű & inutile circű trobat. At priul fi sanaret homine, no inscius, quid cogitaret pharilei, percotatus est eos, dica. Vitti fas est sabbatis sanare homine: Et utri tolerabilius est apud uos, benefacere houinian male, servare homine an pdere: Perditem qui qui servare possir no servat. At dlimalobticuerat, ne uel crudeles uideretur populo, li nefas esse pronunciassent, homis nichmitolo subuenire sabbatis, uel ansam perderet accusandi, si respondissent licere. Ta contibus auté illis, lesus ipse collato exéplo soluebat nodu quæstionis. Quis, inquit, inter nosteperietur tā religiosus observator sabbati, ut sicotingat una ex ouibus suis sabbato desplam in foueā giclitari, no protinus admoueat illi manū ut extrahat eā: Si tantū apud

uos ualet auaritia, ut malitis uiolare sabbatum, quàm unam pecudem interire rebus uei stris, quato magis hoc debet impetrare charitas, ut proximum, qui longe melior est oue, subleuetis die sabbatis Palam est igitur, etia uobis iudicibus fas esse beneficio iuuare prov ximum sabbato. Cæterum quum lesus ne his quidem uerbis sentiret illorum inuidiam mi tescere, nec hominis miserandi conspectu, nec ratione tam euidenti commoueri, circunfer rens oculos suos, indignabundus, & indolescens de tanta cacitate cordis illorum, uersus ad eum qui manum habebat aridam & contractam: Protende, inquit, manum tuam, si mulc cum dicto, protendit manum sanam, & agilem, non minus quam erat altera. Hoc Exentes au tam inligni facto in rabiem acti pharifæi, quum uiderent hancanfam fibi ereptam accus tem pharisei sandi Iesum, digressi à synagoga, relictach turba, quam intelligebant esse propensiore stur dio in Iefum, cum Herodianis, qui & ipfi commercium habebat cum difcipulis Ioannis subinuidentibus gloriæ lesu, clam iniere consilium, qua uia lesum tollerent è medio. lam aderat homicidij uoluntas, nec quicquam deerat præter occasionem idoneam. Iesus au tem non ignarus, quid molirentur, subduxit sese ab eo loco, ne furentibus ansam aliquam dedisse uideretur ad extrema ueniendi. Poterat illos odiose retundere, poterat miraculis obruere, poterat & perdere, sed ostendere uolens Euangelicam mansuetudinem, cessit illorum furori, li forte mitelcerent aut relipifcerent : & hactenus illis cellit, ut nihilo feci/ us alijs in locis, turbis confertis sese comitantibus, impartiret docirinam cœlestem, & quotquot offerebantur ægroti, aut alioqui calamitoli, sanaret. Nondum enim uenerat tempus illius: nondum fatis erat proditum Euangelium. Ceffit igitur, non uti fibi con fuleret, sed ut illis subtraheret occasionem impij facinoris, simulch moneret euangelicam philosophiam non terroribus, non conuicijs, aut contentionibus esse defendendam ade uersus rebelles, sed mansuetudine. Præcepit igitur turbis assectantibus, ne se facerent palàm,& latius increbrescente rumore, pharisai magis accenderentur. Neque enim hoc casu factum est, sed ita futurum iam osim prædictum erat per prophetam Esaiam, apud quem pater filijsui uictoriam mansuetudine partam, ac salutem Euangelicam ob satis omnibus spectatam Iudæorum pertinaciam ad gentes delatam describit his uerbis: Estie 12 Ecce, inquit, filius meus, quem præ cæteris elegi: ecce dilectus meus, in quo fibi come placuit anima mea. Impartiam illi spiritum meum mansuerum ac lenem, & huius instine clu iudicium annunciabit, non folum Ifraelitico populo, uerum etiam omnibus gentie bus. Non hocaget per tumultum, aut uim. Non enim litigabit, neque uociferabitur ade uerlus contentiosos. Neque quisquam audiet uocem illius in plateis, quod solent, qui line gua belligerantur. Dabit locum inuincibili malicia, sed omnes conabitur ad salutem ade ducere. Nec malis dabit occasionem immedicabilis exiti, sed servabit omnes, si qua for tè se uerrant ad meliora. Non aspernabitur imbecilles, non aspernabitur infirmos. In qui bus erit aliquid bonæ spei reliquum, hos fouebit potius qu'am opprimet. Arundinem quaffatam non confringet, &linum fumigans non extinguet, donec progressu temporis per se uincat ueritas, eoci sua culpa proruperit uesania impiorum, ut omnes intelligant ile los merito repulsos & abiectos. Tunc gentes amplectentur illius doctrinam à Iudeis spre Tune oblatus tam, & in eo collocabunt spem suam, cui Iudæi fidere recusarunt. Euenit interim, ut inter est ei demoni multos quos sanabat, offerrent lesu quendam obnoxium noxio dæmonio, quod misero um babens simul oculos & linguam ademerat. Ielus imperauit, ut abiret dæmonium, abijt, & illico to tus restitutus est ille ter miser, sic ut & uideret & loqueretur. Ad rem tam arduam, stupe/ fcebat multitudo: iam & suspicantes illum esse Messam, loquebant inter sese: Num hic est ille filius Dauid, quem promittunt prophetæ? Hanc populi uocē cum audissent pharisei, Ielum quidem iplum no aggrediuntur, à quo lemper discedebant inferiores, sed multitue dinis animos conantur ab illius admiratione diuertere. Non potest, inquiunt, hic esse fili us ille Dauid, que admodum uos suspicamini. Siquidem ille ueniet susfultus potestate die uína. Hic non eficit dæmones prælidio dei, cum lit impius, & labbatorum uiolator, uo rax ac uinosus, & sodalis publicanorum, sed præsidio Beelzebub principis demoniorum. Ielus autem tametli uocem illorum nõ audierat, tamen lciens, quid & cogitarent, & apud alios loquerentur, conueríus ad pharifæos, sic temperat responsum suum, ut illorū insae num conuicium manifestissima ratione refellat, nec tamen in illos regerat contumelie

am, sed potius amanter inuitat ad salutem amplectendam; Omne regnü, inquit, intestino

Digitized by Google

Ì

.

dissidio

difidio divisum, interest oportet. Et omnis domus intestina discordia secum pugnans mncidat oportet. Quod si satanam, & dæmon dæmonem expellit, quomodo du rabit regnum illiuse Quomodo autem colentaneum est, ut cum omnes dæmones sint ho stes hominum, necaliud sitiant, quam illorum exitium quorum saluti misere inuident, nunc adeo faueant eorum saluti, ut hac de causa dæmon pugnet cum dæmoner sam si ego winute presidio de Beelzebub encio demonia, isti mei discipuli fili uestri, quos agnoscitis, cuius præsidio damones eficiunt: Eficiunt enim & illi, nec illos interim calumniamini, meunum calumniamini. Et tamen illi ut eficiant, à me potestatem habent. Itags fieri non potelt, ut illi in uirtute dei profligent dæmonia, ego prælidio Beelzebub, qui isti per me/ umnomen id faciant. Et ideo possunt homines idiotætanta, quia simpliciter credunt me virute dei profligare damonia. Proinde horum pia credulitas, uestram damnabit incre/ dulitatem, qui calumniari mauultis, quum liceat imitari. Quod si res ipsa clamitat, me no prælidio dæmonis, sed uirtute dei, pellere dæmones, dubitare non debetis amplius, quin aduenerit ille filius Dauid, & regnum dei, quum uideatis ad inuocationem mei nomi/ nis, factam ab ijs qui profitentur Euangelium, euanelcere vires aduersariorum. Vt igitur demonum inter iplos est concordía ad perdendum omnes, ita míhi, quí in hocueni ut ler do potest qui pem omnes, cum illorum cohorte nulla est concordía, sed capitale dissidium. Hactenus quam Beelzebub tyrannidē exercuit in homines peccatis obnoxios, malisф cupiditatībus ad dictos:ego fublatis hominum peccatis, Beelzebub principe cum fuo fatellitio protero, & quos ille per iniusticiam possidebat, per innocentiam deo uindico. Viribus, no pacto res geritur. Sentiunt illi & fatentur adesse potestatem, cui cogantur cedere. Alioqui qui fieri poteft, ut aliquis ingrediatur arcem uiri potentis, ac fupellectilem illius diripiat, nifi pri/ uspotentem domină superatum consecerit în uincular Tum uero coercito eo, qui poter ratoblistere, populabitur domum universam, ac uelut prædā auferet. Mundus domus est Bedzebub, În hoc quoniă totus feruiebat ambitioni, luxui, libidini, auaritiæ, ire, liuori, ce terisch cupiditatibus noxijs, per quas ille potens est, regnum quodda sibi uindicabat. Ego ut uir fortior ingressus sum illius regnum, eoch superato, quod ille iniuste possidebat uero principi assero. Nihil igitur inter nos couenit. Diuersi principes sunt, diuersa regna, nullo fædere concilianda. Qui uult inseri regno dei, a regno Beelzebub se subducat oportet, cum de illo belligeretur in castris meis. Nemo potest cum deo pacem habere, nisi bellum Qui non eff habeat cum diabolo. Ego dei partes sequor, non Beelzebub. Proinde qui non est in car mecum cotre firis meis is hoftis & aduerfarius est meus. Et qui me non adiuuat in colligendo, is aduer me est fatur dispergendo. Videte ut meliori parti uos adiungatis. Consultius est in regno dei sa lutem perhennem assequi, quam in regno diaboli mortem æternam accersere. Desinite feruire peccatis, & nullum ius in uos habebit diabolus. Ab illo transfugas recipiet deus in regni fui confortium, nec pænitentibus ac relipifcentibus imputabit uitæ fuperioris com milla,quamlibet enormia. Tantum ne quis excacatus inuidia, maliciacis peruerlus, aduer Omne peccar sus suam ipsius conscientiam aduersetur gloriæ dei,& quum oculis cernat uirtutem diui, tum er blaf, nam manifeltis signis & prodigijs sese mūdo prodere, tribuat ea spiritui Beelzebub. Pro Phemiam índe illud affirmo uobis, quícquid commissum fuerit facto dictóue, condonabitur homi/ nibus, modo relipiscant. Facile condonat deus, quod aliquo pacto ueniale facit humanæ maturz infirmitas. Caterum si quis convicium dixerit in spiritum dei, cuius manifestam win uidet ex iplis factis, is uix inveniet veniam. Et quilquis convicium dixerit in filium hominis, quem ob infirmitatem carnis contemnit, condonabitur illi, quod error & igno/ rantia mixta facinori, excludit peruerlam ac destinatam maliciam. At qui convicium die zentin spiritum sanctum, uix nanciscetur ueniam, uel in hoc seculo uel in futuro. Hoc aut dimi lefus deterrens pharifæos ab obstinata peruersitate, quod qui cernerent & intellige rate, qua gerebat, non posse geri, nisi per spiritum ac uirtutem dei, tamen inuidia moti repugnabant gloriæ dei, & illius miracula maluerant asscribere Beelzebub, cuius spiriv um dicebant in Christo uim suam exerere. Quum, inquit, iuxta communem etiam sen/ Aut facite ar fum efructu dignoscaturarbor, quur uos arborem calumniamini, quum fructum non borem bonam approbare non possitis: Miracula quæ facio, sublevant miserias hominum, neminem læ/ of frudum dunt necadhíben tur ad inanem oltétationem, aut quæltum, sed ad beneficentiam & opi eins bonna minione. Hoc esse bonum nemo potest inficias ire, gratis benemereri de afflictis. Quur

igitur, quod per le bonữ est, dicitis à Beelzebub proficilci, qui uestro quog iudicio totus malus est: Si uultis latere cæcitatem animi uestri, consistentia loquamini oportettuunc ne cohærent quidem juxta comunem hominum sensum quæ dicitis. Aut seitur facite arbor rem bonā, & fructum eius bonum, aut facite arborem malā, & fructum eius malum. Aut fateamini me spiritu bono agi, qui fatemini opera mea esse bona. Autopera dicite mala, ut probabile fiat quod dicitis, me spiritum habere mali Beelzebub. Quod si facta mea tar lia sunt, ut non possitis no fateri bona, nolite que bona sunt, autori maso tribuere. Progeni es uiperarum, ex malis maioribus orti mali, ex uobis iplis coniectură facite. Nónne uos quales estis, talia loquimini, & opera uestra declarant, que habeatis spiritum: Inuidentes gloriædei,calumniamini fpiritum illius. Vnde fructus ilti tam pettilentes, nifi ex mala ar borer ut enim fieri no potest ut arbor agrestis, fructus edat mites, ut arbor uenenati succi, poma ferat falubria: ita qui uos potestis bene loqui, cum sitis mali: Vt enim ex succo radi cis, fructus trahit saporem, ita ex eo quod reconditum est in corde, nascitur oratio. Vtbo nus homo, de bono thesauro cordis, profert bona: ita malus homo de malo thesauro cordis sui profert mala. Quorum cor oppleuit pietas, oppleuit charitas, uerba loquuntur resi piscentia quod est in corde. Quorum cor oppleuit inuidia, superbia & auaritia, tale edunt orationê, quæ reddat ore cordis affectum. Non folum e factis, uerumetia ex uerbis apud deum æstimabuntur homines. Mala cogitatio soli cogitanti pestifera est: at oratio mala, Quoniam om cordis uenenum transfundit in multos. Coercenda est itaq lingua, non solum a blaspher ne nerbuocio mijs infanis, à conuitijs & iurgijs, ab obtreclationibus & turpiloquio, sed ab omnibus

Jum quodlos prorfus, quæ nullam adferunt utilitatem honestam. Imò dico uobis, non folum pro turpi quuti fuerint loquio, sed etiam pro quouis uerbo superuacaneo, friuolo & inutili, quod dixerint homibomines nes, reddituri funt rationem in die iudicij. Etenim illic uerba quog pro factis imputabuntur. Ex uerbis tuis aut iustus pronuciaberis, si bona prodierint ex bono corde : aut ut in/ iustus codemnaberis, si mala ex malo corde prodierint . Et hic agnoscite perfectam iustiv ciam regni cœlorum, superanté legis Mosaicæ infliciam. Siquidem illa modo punit mas nifestam blasphemiam in deum:hic punietur & conuscium in proximum, nec solu perniciosum dictum, uerumetia ociosum & inane. Onus enim arboris est no fructus, qui nul li est usui:& hoc ipso noxius est, quia sine fructu audientis, tempus & aures occupat, qut in hoc data fit lingua,ut ea profimus nobis & proximo,ut& hoc organo celebremus gloz riam dei. His auditis scribæ quidam & pharifæi, dissimulato animi furore, blandioribus uerbis aggrediuntur Iesum, ueluti iam illi credituri, si in gratia ipsorum miraculum alie quod æderet, ipsis sech dignum, qui sibi uindicaret spiritum dei, & qui semper haberet in **Tune refpon** ore patré cœlestem. Magister, inquiunt, nos qui plebei no sumus, sed eruditi cupimus ex teck quod facis, illius uirtute facere. At Ielus iciens fubdolam illorum cogitationem, &

derunt ei te uidere signum aliquod eximium è cœlo proficiscens, quod te declaret deo charum esse, obstinatam malicia, qui non in aliud poscerent signum, nisi ut hinc quog nouam calume niandi sumerent occasione, præsertim quum facilius sit calumniari, quæ de cœlo ostene duntur, quam ea, quæ coram cernuntur oculis, audiuntur auribus, tanguntur manibus; no ferens tantam peruerlitatem, respondit uelut auersus ab illis, & apud semet indignas: O nationem, inquit, malam & adulterinam, quæ se gloriatur habere patrem deum, quæ se iaclat de progenitore Abraham, quum eos potius referat, qui derelicto deo coluerunt ui tulum aureum: qui seditionem mouerunt aduersus Moysen: qui obmurmurauerunt in deserto, qui prophetas occiderunt: quum se declaret patrem habere Beelzebu b, cuius spi ritu plena, rebellat aduerfus spiritum dei. Sed no dabitur ei signum de cœlo, quod calum? nietur, & quo est indigna, quum tota terræ sit affixa, sed aliquando dabitur ei signum è ter ra, quo conuincatur, & si convertinolit, pereat. Admiratur Ionæ prophetæ miracue lum, qui absorptus à belua maris, post triduum redditus est uiuus. Hoc & illis sat erit ligni, li quem lua malicia occiderunt, uídeant uirtute diuina reuluilcere. Hoc miracu/ lum illis propediem exhibebitur calumniaturis. Quemadmodum enim Ionas ultro se in mortem tradidit, & exceptus està belua marina, fuitque in uentre illius tribus dies bus, & tribus noctibus, mox desperatus ab omnibus, auxilio dei redditus est uiuus: ita fie lius hominis, triduo ac trinociio futurus est mortuus in corde terræ . Hoc ænigmate Ielus indicabat mortem ac fepulturam fuam, ac mox refurrectionem à mortuis. Ac fubiecits

Digitized by Google

quod

mod Ninivitis fuit Ionas, hocego fum uóbis. Ille denunciauit illis imminere uindiciam duinam & excidium urbis, ni relipifcerent, ego idem uobis omnibus denuncio. Sed Ni minita, quos præuobis ut ethnicos & idololatras contemnitis, surgent in iudicio divino, uosci declarabunt merito damnatos, si ad ipsos conferamini. Siguidem illi quanquam erant scelerosi, tamenad prophetæminas expauefacii deiecerunt sese ad pænitentiam. Execce bic est Iona maior, qui uobis frustra prædicat. Niniuitæ gens erata dei cultu alie na, Ionas ignotus & humilis ad eos uenit. Nullus illum commendarat, aut aduentum illi/ us prædixerat, nulla ædebat miracula, neminem beneficio sibi conciliabat, nihil magni promittebat. Tantum comminabatur exitium, nece diutius qu'am triduo prædicabat. Ego promissus prophetarum oraculis, toties commendatus testimonio Ioannis, testimo nio patris, popularis uester, & exijídem ortus maioribus, quibus uos gloriamini: tanto iam tempore doceo uos, tot miraculis testificor, non esse uanam doctrinam: tam multos gratuitis beneficijs meis adiuui, & non intono fæuas minas, sed ultro polliceor remissio/ nem omnium peccatorum, offero regni cœlestis æternam felicitatem: & dicor habere spiritum Beelzebub, appetor capitalibus insidijs, tantum abest ut flectamini ad poznitene tiam. Quin & regina Saba exorietur in iudicio, in probrum & condemnationem huius generationis, quod ad rumorem è longinquo allatum, relicto regno, patriaci fua, tam lon go itinere profecta sit ad regem Solomonem, non metu alíquo commota, sed tantum aul dirate sapientia. Nec adjit solum, sed & ingentia munera secum attulit. Et ecce hoc in lo coeff, qui Solomone sit maior. Quidenim simile gessit Solomon, qualia me uidetis ger rentem, aut quid simile docuit Solomon: Et ultro aduos deferentem Euangelicam do Crinam, per quam servemini, omni contumeliarum genere afficitis, atrociora etiam ine fuper molientes in beneficum. Sed quo maioribus oftentis ac beneficiis prouocati estis. adpenitentiam, hoc atrocior uos manet pena, nili mature relipueritis. Porrò quid effet Mis eventurum, & in quantam cæcitatem deventura esset gens Israelitica, & quibus calamitatibus afficienda à principibus Romanis, & quomodo per orbem exulatura, reicla, contemptade ab omnibus nationibus, lelus ænigmate quodam indicare maluit, quam explicare. Adhibet autem similitudinem hominis damonio malo obnoxij, qui postquam semel liberatus & suæ menti redditus, postea sua culpa dæmone reuerso lone ge grauius laborat, qu'am prius laborabat. Cum spiritus, inquit, immundus exierit ab ho/ Cum autem mine, exul hospitio ueteri, obambulat per loca arentia steriliaco, quærens ubi requiescat, immundus necinuenit. Tunc ait lecu, reuertar in domum mea unde exiui. ubi uenit, offendit ea orna/ fpiritus tam, purgatamo, sed uacuam hospite. Tüc uidens esse locum, nec ab alio quoqua ocupa, tam, non contentus iple remigrare folus, asciscit septe alios spiritus deteriores se, simulde ingressi domum habitantibi. Fitch ut homo grauius discrucietur, qu'am antea discruciaba tur. Sic eveniet huic nationi pellimæ. Hac imagine lelus notabat pertinacë maliciam Ilra elitica gentis, subinde relabentis ad suos mores. Serviebat olimuicijs & cupiditatibus de moniacis. Per legem ac prophetas utcuncy liberata est, sed subinde rediens ad ingenium. Redibatad idolas sacrificabat in lucis, occidebat prophetas. Emendabatur afflictionibus per Pharaonem in Aegypto, per Nabuchodonosor in Babylone, alijsch uarijs calamitati bus. Tandem à filio dei tot modis prouocata, no solum renouauit, uerum etiam multis panbus fuperauit omnem impietatem maiorum suorum, non solum omni genere cons umeliarum afficiens innoxium ob beneficium, uerum etiam ad crucem adigens fallis cri minibus. Vnde prodigiosa quedam cæcitas & septuplo miserabilior, qu'am fuerit maio rum. cepit animos illorum, & ob id exitium illos manet longe atrocius, quam hactenus paffifunt. Quum hæc loqueretur populo, uenit mater lefu comitata confobrinis aliquot Adhue en His,qui cupiebant illum convenire. Cum autem non possent adire illum, ob turbam co/ lequente fenan,& obfidentem fores domus, uoce quali per manus tradita, quidam interpellans femone le su renunciauit illi adesse pro foribus matrem & fratres ipsius qui postularent cius colloqui . I e su aute offensus hac importunitate, simul de docere uolens, minim u esse mbuendum takibus affectibus, quoties negocium agitur Euangelicum, pluris autem far ciendam cognationem animorum quam corporum, qua uirtute non sanguinis propine quiate conciliatur, quæ flonge patet latius, respondit interpellanti: Quænam est mater mea,& qui funt fratres mei: Coelesti negocio occupatus, non agnosco matrem, aut fra

tres carnis affinitate confunctos, forlitan animis alienos. Ac porrecta manu in discipulos suos, qui juxta sedetes auide tacitique ombibebant doctrinam salutiferam: Si uere, inquit, cognatos nosse uultis, cosé qui mihi sunt charissimi; hi sunt mater mea, sorores mee, stav tres mei. Nullü hic sexus autætatis discrimen, nulla propinquitatis ratio. Quicung paret uoluntati patris mei, qui est in cœlis, is mihi mater est, is soror est, is frater est. Spirituum af finitatem magnifacio, non corporum. Hanc libi quifque parare potest. Ve quifquillius uo luntati maxime obtemperat, ita mihi coniunctiflimus eft & chariffimus.

CAPVT XIII

O D B M tempore quum lesus cerneret locum non esse tanta multitudinis capacem, egressus domo concessitad lacum. Quò cum uenisses, sedit in ripa, docens populum insatiabiliter inhiantem doctrinæ ipsius. Porrò quum uide ret multitudinem adeo condensari, ut premerent ipsum, quo liberior essetà turba, ingressus est nauim, atq; ex ea uelut è suggesto locutus est multitudini

stanti in littore. Sic enim commodius à multis, & uideri poterat, & audiri, quod harena li toris paulatim infurgens. & ipfa litoris ora speciem quandam præberet amphitheatri. Quoniam autem in ea multitudine non erat eadem mens omnibus, multa propoluit eis per similitudinum inuolucra: siue quod hoc orationis genus familiare est prophetis: siue quod accommedatissimum est ad docendum, & ad slectendos animos populi, quod colo latio sùmpta à rebus omnium etiam idiotarum sensibus notissimis, statim permoueat un t quemlibet: siue quod hac illecebra, & iucundius irrepunt in animos hominum quædie cuntur,& hærent tenacius:fiue quod hæc admonitio nullü traducens , fed tacite per ima/ ginem taxans cuiulg confcientiam, minus offendere folet. Primum autem omnium para bolam propoluit, lubindicans multos quidem undige confluere ad prædicationem Euan gelij, fed tamen non in omnibus gigni fructum: id accidere non docentis culpa, fed audie entium uitio. Nec parem gigni fructum in ijs qui audirent, ledut quilg adferret animum à mundanis curis & cupiditatibus uacuum, ita fermonis auditi maximum effe fructum,

Ecce exitt qui Hortatus igitur ut aufcultarent, parabolam talem propoluit. Egreffus eft, inquit, quidam feminat femia feminator in agrum, ut feminaret femen fuum, & dum late spargit, grana quædam cecide nare runt iuxta uiam. Ea quoniam manebant nuda, aduolarunt aues & comederunt. Alia rure fus inciderunt in loca petricola & alpera: quam oblistentibus saxis, non tegerentur profunda terra, nec potuerint altius agere radices, mox ad teporem folis ante tempus en a ta funt in herbam: propterea quod non esset multum terræ, quæ seruaret condita in tem/ pus suum, nec radix profunda, quæ suggereret humorem. Rursus alia ceciderunt in tere ram spinosam, atog increscentibus spinis, suffocata sunt, nec potuerunt in liberiorem auram emergere. Alia porrò ceciderunt in terram bonamac frugiferam, & feliciter enata produxerunt fructum, non parem quidem omnia, sed pro soli bonitate, alia centuplum, alia sexagecuplum, alia trigecuplum: sic ut ex alio grano nascerentur spica ferens grana centum, ex alio qua fexaginta, ex alio qua triginta. Hac locutus Iesus tum quidem non explicuit inuolucrum ænigmatis, sed suo cuica animo reliquit coniectandum; tantum ade hortatus est, ut quibus essent aures idoneænon oscitanter audirent eam parabolam: sed alio tempore, quum discipuli nacti essent Iesum solitarium adierunt eum, rogaruntes, quare populo per similitudinum ænigmata loqueretur. Quibus hunc in modum respon dit lesus. Quia se nondum satis idoneos præbent quibus aperiatur veritas, qua non solu non fiut meliores quidam admixti turbæ, uerum etiam irritantur ut fiant sceleratiores. Propterea quales illi adferunt animos ad audièdum, tales illis propono fermones. Illi que funt manifeltillima nolunt intelligere, ego tenebris inuoluo fermonem, ut uel fic prouoz cem ad discendiuestigandic studium. Vos autem qui quod datur simpliciter auidec ace cipitis, digni eftis, quibus fecretiora quædam Euangelicæ philofophiæ comunicentur. St Qui enim ha/ quidem habenti dabitur, ut abundet: cæterű nihíl habenti, adeo nihil addetur, ut eo quogs bet dabitur ei quod habere uidebatur sit spoliandus. In alijs facultatibus, crudele est spoliare egentem:
hic quoniam inopia nascitur ex egeni uicio, iustum est auferre, quod habet ingratus. Nos gratis offerimus aliqua rudimenta cœleftis philofophiæ, nimirum pro capacitate fimplie citateca animorum, ueluti femina quædam iacientes. Ea fi quis auidis animis imbiberit, ni mirum prouocat nos ut plura illi credamus. Contra qui quod gratis datum afpernatur, acrencit

Digitized by Google

reficit, fibics uertit in occasionem maioris maliciæ, nónne dignus est ut eo, quod indie mushabebat spolietur. Hac de causa loquor illis per inuolucra parabolarum, utpote ue riatem apertam, aut nullo fructu, aut suo etiam malo audituris. Fit enim illorum peruer/ fiate, ut quum oculos habeant, ac manifelta ligna cernant, tamen excæcati inuidia, quod cemunt non uideant:quumch habeant aures, & audiant ueritatem irrefutabilem, tamen audientes no audiant, necy quod audiunt intelligant, etiam si intelligant. Nimirum in istis completur, quod olim prædixit Esaías. Auríbus audietis, & non intelligetis, & oculis cer Esaía 6 netis,nec tamen uidebitis. Incrassatum est enim cor populi huius, & auribus obsurduerūt, &oculos fuos occluferunt, ne quando uideant oculis, & auribus audiant, cordecá intellie gant, tandem of convertanturad me, & sanem illos. Sunt isti quidem igitur infelices, sed miferandi no funt, quanquam miferrimi, qui scientes ac uolentes sibi accersunt exitium, & reijciunt salutem. Contra, uestri oculi beati, quia uident quæ facimus: uestræ aures bea tas,quia audiunt que loquimur; beata corda, quia intelligunt uoluntatem patris mei. Non est uulgaris ista felicitas, nimirū multi prophetæ, multig iustisancti optarunt uidere quæ ues uidetis, nec uidere contigit, audire quæ auditis, nec datum est audire. Atq; illi quidem urcung ueluti per fomnium præfagiebant futurum, quod uos coràm cernitis & auditis. Quandoquidem igitur hoc promeretur uestra simplicitas, auíditascs cognoscendi, uos andite, quid fibi uelit parabola, quam propolui de feminatore iaciente femen fuum . Tria funt hominum genera, in quibus semen Euangelici sermonis, aut nullum ædit fructum. ant non perficit quod exortum est. Ac primum quidem est omnium sterilissimum. Hi sunt quileuiter & oscitanter audiunt uerba doctrinæ cœlestis, nec demittunt in animum suñ, becogitatione infigunt, utillic radices agattled animum habentes nullo studio cura'ue finem ac munitum, nullis decretis armatum aduerlus infultus inanium cogitationum, ad quamlibet occasionem sinunt proteri conculcarici quod seminatum est. Id sentiens Memalus, qui insidiatur, & inuidet exordijs melioribus, protinus immittit in animum cu sasaliquas uolaticas, quæ perdant semen prius quam herbescat, aut radices agat, ut nihi/ iomeliores sint, quam si no audissent. Hos designat imago seminis, quod cecidit iuxta pu blicam uiam, quà commeant & homines, & bestiæ, hoc est, curæ quælibet, affectus cogna esrum & affinium, cura publici magistratus, amores, odia, suspiciones, aliaci id genus. Hec fermonem euangelicum pene prius expellunt ex animo, quam receptus fit. Rurfum est alius, qui sermonem euangelicum ueluti semen accipit auribus, atqua uide demittit in animum suum, secum meditans ad illius regulam instituere uitam: sed quoniam non peni tus infigit animimedullis, sed hominum more temporario quodam affectu, leuiter agit quod agit, tantisper fouet semen acceptum, donec in herbam exeat, ac spem quanda præe beat euangelica pietatis, abstinens à magnis uicijs, ac uirtutibus mediocribus enitescens. Verum si qua fuerit orta procella persecutionum, & ob Euangelij professionem intenter exilium, carcer, supplicia, mors, aliacs quæ firmum & incocustum animi robur desiderat, tum velut ad æstum solis vehementem, exarescunt ac deficiunt. Huius typum habebat ter ra petricola, semen accipiens quidem, ac proferens in herbam, sed aduersus solis astum humore non ualens tueri, quum per petras non liceat altius tendere radices. Rurius est ali **us.oui & auide audit fermonem Euangelicum, & fatis alte demittit in animum fuũ, diuợ** retiner, sed perplexis huius mundi curis, præsertim diuitiarum irretitus animus, ueluti spi mis quibusdam densissimis obrutus, non potest quod amat libere sequi. Has spinas inter se coharentes, sibi inuicem implexas, quoniam non patitur demeti, perit fructus iacti semi/ vis. Hunc indicabat imago feminis excepti folo spinis ac uepribus obsito. Porro semen temenum terra bona, signat illos, qui & audiunt sermonem Euangelicum, qui é secum re me & infigunt cogitationi, quick lic transfundunt in affectus animi sui, ut nec morte trab eo deficere, quick lemet explicant ab affectibus & lordidis curis diuitiarum, que meshunt animum esse liberum, sed totos se præbent auræ cælesti. Hususmodi mentibus wielt infrugiferum semen euangelicæ doctrinæ: sed quemadmodum idem triticum no inquouis solo fert fructum parem, sed pro felicitate terræ minore aut maiore fœnore pro traities pro pio studio captura eorum qui sermonem audiunt, fructus uberior pietatis enit. Hac parabola docuit nos leíus, quo studio sit accipiendus sermo doctrinæcœ/ tis, li cupiamus ex eo fructum exoriri. Hæc leorlum discipulis suis interpretatus est les Tom. 7

Aliam paras sus. Sed ut redeamus ad seriem sermonis superioris, proposuit & aliam parabolam domi.

bolam propo nus lesus, ut ostenderet & aliam pestem esse cauendam, si quis uelit triticum purum ac syn suit illis dices cerum reponere in horreum. Nam reliqua quidem mala tantum lædere semen recensia clum aut herbescens, hoc iam enatam & adultam segeté corrumpere. Ea pestis est, quum satanas qui nec uolaticis & oscitantibus cogitationibus, nec persecutionum tumultibus, nec curis opum, honorum, similium & rerum, quibus humana uita distinetur, potuit ob ruere semen Euangelicæ doctrinæ, per pseudapostolos, ac impios episcopos, hæreticos de cœleste doctrinam ad suas cupiditates malas, interpretatione subdola detorquentes, acue ra fallis, syncera uiciolis admiscentes, conatur inficere. Parabola sic habet: Regnii, inquit, cœlorum simile est homini patrisamilias, qui cũ bonus esset, bonum semen seminaration agro suo. Cæterum dormitantibus famulis, clam uenit inimicus quida, qui male uolebas illi patrifamilias. Is quonia non potuit noctu tollere semen, quod iam terra conditum erat in tuto, dolo molitur lædere. Zizaniorum inutile semen inspergit, & admiscet seminato tritico, atos hoc pacio abijt. Hunc dolum primum nemo sensit. Qui uero iam semen emer sisset in herbam, & culmi spicis essent onusti, tuno demum simul enata zizania, prodita dissimilitudine, cœperunt apparere. Porrò serui demirantes, unde id accidisset, adiertit pa tremfamiliàs:Domine, inquiunt, nónne tu bonü semen seminabas in aruo tuo: Vnde igi tur admixta zizania: Dominus aut luspicans autorem noxa: Inimicus, inquit, homo hoc fecit, qui mihi tam male uult, ut etiam nullo suo bono me gaudeat lædere. Tum serui: Vis ne igitur eamus & colligamus zizania, segetem i purgemus: Ait dominus: nequaquam, neforte imprudentes, dum euellitis zizania, simul eradicetis & uicinum triticum. Sinite triticum simul & zizania crescere, usq ad tempus messis. Tum hoc negocij dabo messori bus, ut priusqua demetant, sublegant prius admixta zizania, each separatim compingant in fasciculos ad ignis alimonia, ac deinde triticu purum recondant in horreu meum. Rure Aliam para/ fum lefus fignificare uolens per fimilitudinem, euangelica philosophiam, primum in spe

bolam cie contemptam & humilem, per ignominiam crucis, per paucos idiotas, quali planta/ tam, ui ueritatis lic paulatim invalituram, ut totum orbem occuparet, nullum ch genus ho minum non complecteretur, ænigma propofuit huiufmodi: Regnum, inquit, cœlorum simile est grano sinapis, quod homo quidam acceptum, seminauit in agro suo. Quod qui dem per se minimum est interomnia legumina. Cæterum ubi fuerit enatum, magnitudio ne superatomne genus holerum, & assurgit ad sustam magnitudinem arboris, adeo ut uo lucres nidulentur in ramis eius. Iterum rem eandem Iefus inculcauit eis, subsignificans quo pacto uis euangelicæ doctrinæ, clanculum irrepens, & per pauculos apoltolos, ade mixta, totum orbē transformatura foret in suam naturā, & quum maxime uidetur absor-Aliam pa pta extinctacio, tum maxime exerit uim fua. Regnum, inquit, coeloru fimile est fermento,

rabolam qd exigu mulier abdidit in farinæ tribus menfuris, atqs illic reliquit, donec exigua maffa totam illam farinæ uim paulatim afficeret, & in fuã traheret naturam. Hæc omnia Iefus parabolarum inuolucris disseruit populo, nece quicquam tum illi locutus est abser paras bola, quo simul & animos illori obscuritate sermonis, ad discendi studium excitaret, nec ansam tamen daret occasione uenantibus calumniandi. Ato hoc quoo prædixerat olim propheticum oraculu: Aperiam, inquit, in parabolis os meum, eructabo qua hactenus abstrusa fuerunt à mundo codito. Tunc lesus dimissa turba, domü se contulit:nec illa se Ediffereno quuta est, cum nec intelligeret quid sibi uellet, nec ansa præberetur calumniandi. Porrò per se satis addiuinabant, quid sibi uellet sinapis granum, aut fermentum abditum. Lesus

bis parabolă quum solus esset domi, adierunt illum discipuli familiares, rogates, ut explanaret ipsis par zizaniorum rabolam, de zizanijs tritico permixtis. Nam explicata parabola de semine uarie excepto. nihil grauatus enarrauit dilucide. Bonus, inquit, ille pater familias, qui seminauit bonum semen, est pater cœlestis: ager in quo seminauit, est mundus totus, non solum Iudæa. Por to triticum quod enatum est bonum, ex bono semine, sunt ij, qui ex institutione Euange lica, sele dignos prebent regno colorum, professioni suzuita factisci respondentes. His admixta ex malo semine, mala zizania, sunt improbi, qui non syncere profitentur evan

gelicam doctrinam. Inimicus autem ille, qui nocte clam admiscuit sutisemen, unde nasci tur peruersa doctrina, est diabolus. Serui qui uoluntante tempus colligere zizania, sunt ń, qui pleudapoltolos & hareliarchas gladijs ac mortibus existimant è medio tollendos.

quum

propater familias nolit eos extingui, led tolerari, li forte relipilcant, & ezdzanijs uertani mintriticu. Quodlino relipilcant: leruetur luo iudici, cui pœnas dabuntaliquando. Te pus mellis est columnatio leculi. Mellores angeli lunt. Interim igit mali bonis admixti ferendi sunt, quado minore pernicie tolerantur, of tollerentur. Porrò quum uenerit extre mumillud tempus, qui separabunt boni à malis, quum cuig profactis sua dabuntur pre mia,tunc filius hominis omnium iudex, mittet angelos fuos, qui repurgent regnu iplius, neck quic to Offendiculi sinetillic residere, quandoquidem iam nec boni malis prodesse po terunt, nec mali finentur amplius bonis negoció facessere: sed quicunquiuentes inter bo nos maluerint illis esse molesti, quam eorti consuetudine fieri meliores , separatos ab altis cogregabits ac tradet illos incendio gehennæ. Ibi pro momentaneis fallisch uoluptatibus supplicijs nut qua finiendis afficientur, submoti ex area ecclesiæ, & coiecti in specu tarta/ rum, hoc est in regnum patris sui: ubi sera iam, & inutilis poenitentia fletum, eiulatum, ac dentium stridorem extorquebità miseris. Porrò qui ex bono semine prognati, perseuera runt adfinem uses, quanco hic interim humiles uidentur, & ab improbis affliguntur, tunc depolita om ni mortalitatis humilitate, fulgebunt ut sol in regno patris ipsorum. Hæc quo mautring maxima lint, no sunt oscitanter audienda. Ad omniu uel felicitate perennem, uel exitium perenne pertinent. Proinde quisquis habet aure non surdam & obturatam simile est res buius mundi cupiditatibus, audiat, ut fugiat æterna supplicia, & uitam affequatur immor gnu colorum tale. Ad hæc, quo magis accenderet animos suorum ad sitim Euangelicæ pietatis, adhibet thesauro & alias duas similitudines, quibus docet euangelij professione non esse re leuiter aut uul/ garistudio expetenda, sed omnibus omissis, hocunum summo studio conandum, omniv und bonorum iactura fummű illud bonum effe cőparandum. Quod quand non fit cui/ mobuium, tamé lemel repertű, lummá habet felicitaté: & quanch interim latet apud ho **mines, nec o** l'entat le le, tamé is qui possidet, tacitus apud se plaudit sibi, securus expect**as** allum die, quo felicitas, quæ nunc in obscuro est, post proferetur in apertu. Regnum, in. quit,coe lorum simile est thesauro defosso in agro, que si quis forte nactus fuerit no iactat apud alios, ne quis libi præripiat: led in linu gaudens, libig gratulans abit ad eius fundi do minum,& diuenditis omnibus fuis possessionibus, coflataci quanta potest pecunia, mer/ catur agrum illū, in quo nouit latere rarum thefaurū: libig uidetur felix, qui nudatus mul tis mediocribus possessionibus, unico sed insigni, licet ignoto sit fundo ditatus. Rursum si mile, inquit, est regnum cœlorum homini negociatori, qui delectabatur bonis margaritis. Cum aut nactus effet unam inligniter bonă, ilico diuenditis possessionibus omnibus, mer catus est ea. Nec sibi uisus est factus pauperior quodiam nihil haberet pristinarum opsi. Imò tum demum opulentus libi uidebatur, qui libi colcius ellet, quod lecreto pollideret margaritum, quod quamlibet exiguum, tamé omnium illarum possessionum preciúsu peraret. His adiecit & aliam parabolam, no ablimilem illi de tritico & zizanijs, adhortas fuos quos ex pilcatoribus fecerat apoltolos, hoc est, pilcatores hominum, ut studerent quam plurimis attrahendis ad professione Euangelicam, nec statim abijcerent ac perde rent malos bonis admixtos, sed eos, si tentatis omnibus, nollent resipiscere, servarent suo iudici puniendos. Rurlum, inquit, limile est regnum color i lagenæ millæ in mare, quæ late sparfa, omne genus pilcium inuoluit, & coplectitur. Quam cum iam senserint imple tam, tum ad littus pertrahunt, iames fedentes in ficco, bonos pifces feligunt, ac recondut inuala, malos & inutiles abijciunt. Itidem fiet in confummatione mundi. Exibunt angeli dispecturi quid trahat rete euangelicum. Nec sinent amplius malos bonis admixtos intra candem lagenam, sed ex meritis non ex professione quemos existimabunt. Malos semo/ pebunt à confortio bonorti, atqui hos quidem recondent domino suo, illos abijcient in for ncemardentem.ibi erit cruciatus intolerabilis, quale solet testari ploratus ac stridor den tim Hac dicta Ielus quo magis infigeret animis luoru, rogabat num hac omnia latis in telexissent. Quum respondissent sese intellexisse, subiecit & aliam parabolam, qua sube mondateos, hæc & huiusmodi multa discenda, & in memoriæ penuario reponêda, quo moxadom ne occasionem possent depromere: siue præmijs alliciendus esset auditor, siue suppliciorii metu territandus. Nam pectus doctoris euangelici, oportere quendam esse nundum ac the faurum, divitem & opulentum, unde nunc ex veteris testamenti libris, nuncex euangelica philosophia facile depromant uaria, prout auditorum utilitas exeges

moueri. Opus est igit divite quodam the sauro, omni doctrinarum genere instructo. Para bola sic habet.: habent, inquit, scribæ Iudæorum, quod ex libris cosulti respondeant. Sed quisquis uult esse scriba doclus in regno coeloru, ei no est satis proferre uetera, nisi profe/ Et cum colum rat & noua, similis opuleto cuida patrifamilias, qui nihil no habeat in thesauro, siue quis mallet noua desideret, siue quis uetera malit, ut omnibus satis faciat. Hisce tam uarijs patabolis, qui Iesus satis instruxisset & populum & discipulos suos, ut subinde mutato loco latius spargeretur euangelica doctrina, abijt in patriā suam, hoc est Nazareth, Vbi non auspica tus est prædicatione, ne quid tribuere uideretur humano affectui; nec tame præterita uo luit, ut doceret omnibus esse benefacieda. Ingressus igitur illorum cociliabula, coepit eos docere, queadmodum alios docuerat. Hic obfuit euangelico negocio, quod tamen prox desse debuerat, nisi uulgus hominum notis ac familiaribus inuidere mallet quam fauere; quum exotica stulte miretur, hoc ipso preclarum esse iudicans aliquid, quod e longinquo uenerit. Quum igit hic agnosceretur lesus à nonnullis, qui nouerant humilitaté families ac parentum tenuitate, simulos artem, qua loseph unlos creditus pater, uxorem ac prini gnum suum alebat, cuius artis sciebant & Iesum suisse, nec unqua accepissent illum literis institutum fuisse, ita murmurant inter sefe: Vnde isti tam insignis sapientia, aut unde uis ædendi miracular Nónne hic est, lesus ille faber, loseph fabri filius; nónne mater eius pau percula est & humílis apud nos, quæ dicit Maria: Nónne colobrini illius apud nos sunt, lacobus, Ioseph, Simon, & Iudas: None quotquot habet proxime cognatos, omnes hig degüt apud nos? Vnde igitur iste subito factus alius ad nos redit, doces ac miraculis pole lens: An credit sele nobis ignorum esser Ita Iesu cognatio fortunæd humilitas fuit illis of fendiculo, nihil adhuc nili plebeum & humanum de illo fuspicantibus, & ob pristină uita humilitatem, nouæ claritudini fubinuidentibus. Iefus autem taxans illorum craffum ac nimis populare iudicium, qui hominem non ex iplius uttutibus, fed ex fortunis genez risch splendore æstimarent, ait illis: Non est propheta usquam contemptior, quam in sua patria, propriace familia, & inter cognatos luos. Cume alibi prompta fidem reperisset, multisch miraculis floruisset, hic nulla potuit ædere, nisi quod impositis manibus paucos fanauit ægrotos: non quod effet illius contracta potestas, aut mutata uoluntas, sed quod oblisteret illorum incredulitas. Quemadmodum enim medicus non potest benefaces reægroto, qui reijcit pharmacum: non quod ars medici fit inefficax, fed quod in culpa litægrotus: ita quoniam fides eft, cui dantur miracula, incredulitas obstat, quo minus possit ea promere, cui uirtus alioqui non deest, nisi præpediretur aliena culpa. Itaq tand quam malíciam illis exprobrans dicebat: Non nouum hoc eft, quod mihi nunc accidits Accidit idem olim fanctiffimis prophetis, Heliæ & Helifæo, quorum fepulchra nunc cox litis. Nam quum non pluisset annis tribus, ac mensibus sex, & ob id ingens sames regio? nem illam omne occupasset, Helias fame periclicans, ad nulla viduam iussus est ire, quit plurimas haberet Iudæa, nisi ad alienigenam illam Sareptanam, in regione Sidoniorum. Apud hanc una receptus, fidem inuenit, & miraculum ædidit. Porrò uiuente Helifæo, co plures erant leproli in gente liraelitica: nec ullus tamen ab hoc fanatus eft, fed folus Naa/ man Syrus, cuius fides à propheta miraculum uelut extorsit. CAP. XIIII

Nterim Herodes tetrarcha Galilææ, filius eius, qui pueros Bethlehemiticos trucidarat, audierat rumorem de doctrina, dece miraculis ac prodigijs Iesus De quo quum uariarent opiniones multitudinis, alijs dicentibus eum esse Heliam, alijs Hieremiam, alijs alium quempiam è prifcis prophetis, nec de essent, qui prædicaret eum esse loanne, qui uitærcdditus, iam factus esset po

tentior, Herodes irridens illos aiebat: Ioanne ego decollaui, & quomodo uos arbitramins illum uiuere: & no folum uiuere, uerumetia miraculis pollere: Mox ubi de tam crebris; tamý inlignibus prodigijs factus effet à multis certior, ut iam rumor no posfet uideri ua> nus, dixit famulis suis: Hic de quo tam mira narrant, no est Iesus, qui iam pride perijt in terfectus à patre, in turba puerorum Bethlehemiticorum : sed est Ioannes, qui surrexit a mortuis: & ideo iam factus diuinior, clarefeit miraculis . Siquide Herodes manus iniece rat in Ioannem Baptistam & coniecerat illum in carcerem: quant uirum haberet in prev cio,nec pauca gereret ex illius colilio. Sed hic fauor tyranni uerfus est in odium, ob ince **stam** 

Digitized by Google

3

2

:

3

ï

\*

ŭ

ij

Ţ

•

8

À. 

:R

Þ

D

B

Di

faminuliereu lam, cuius plus apud rege ualuit, turpi obfequio conciliata gratia; quam lo annisautoritas. Siquidem Herodiadem Philippi fratris sui uxorem, unde & filia sustules Herodes enim rat, uiuo fratre in illius odium libi adiunxerat: Ioannes libere admonuit rege, nepharium tenuit 1041. effeconnubium, quum & uiueret frater, & superesset ex eo filia. Porrò lex Mosaica iuber bat, ut fratris defuncti uxorem duceret frater, si contigisse tillum decedere absorbies Herodes hoc infanius amans mulierem, quo minus licebat amare, uehementer offenfus est hac libertate, a deout fuerit illum interfecturus; ni metuisset tumultum populi, apud quem nouerat Ioannē esse uehementer gratiosum, quod & baptizasset plurimos, & cō/ plures haberet discipulos, & a pleris crederetur esse Messias. Nemo certenon existima. bat illum esse uiru prophetici spiritus, ac sanctimoniæ singularis. Sed hunc metum post excussit luxus, & infanus erga puellam neptem fauor. Quum enim iuxta morem ethnie coru, celebraret diem suu natalem, in quo hihil uoluptatum genialiu no adhibebatur, He rodiadis filia puella, lasciua gesticulatione saltauit ad mensam regiam: adeoch placuit He rodi, qui iam uino incaluerat, ut deieraret se nihil non daturti puella petenti, etiam li dimi dium regni sui postulasset. Puella ne perderet tantam occasione, & mox hac regii pecto. ris abuteretur libidine, consuluit matrem, quid esset petendum. Illa uerita ne quando Ioan mi reconciliatus regis animus, dirimeret inceltas nuptias, lualit filiæ nequid peteret, nifrut ables mora fibi daretur in disco caput Ioannis Baptistæ. Puella ex matris sceleratæ consid lio, prodift in conuiuit, & expectantibus omnibus, quidnam effet optatura: petift ilico lie bidari caput Ioannis in disco, uelut hunc missum pluris factura matre, quam dimidium re gni. Hoc præter omnem spem audito, rex uultu mærorem simulat, ac surisiurandi religio ne prætexit immanitatem, præfertim quod tot conuiuis testibus interpoluisset; itags ne le visaut periurus uideretur, iusti fieri quod optarat puella. Ilico spiculatores missi in carce remamputatum est caput innocentissimi uiri:allatum est in disco, datum est puellæ:puel/ Latradidit matri que totius huius fabule fuerat archite Crix. Atca his auspicijs dedicatus estille felix natalis Herodis. Hoc premium datum est ad honesta uocanti. Hoc spectaculo pasti sunt oculi conuiuarum, quos rex sua mensa dignos sudicarat. Caput igitur Ioannis cessit incestæ. Porrò corpus asportarunt discipuli Ioannis, ac sepelierunt illud. Hoc tam Et cum aux immane facinus, quum renunciantibus Ioannis discipulis cognouisset Iesus (Nam uelut disset Iesus homo passus est sibi narrari quasi nesciret, cum præscisset, etiam antequam fieret) secessit in nauim, ut semotus à turba, migraret in locum alique desertum: specie quidem præbens **L**humani timoris, fed re uera fubtrahens occalionem (celerato regi, ne homicidium homie cidio iungeret:præferrim quum lefu tepus nondum adeffet:fimulo docens nos,aliquan do principum furori cedendum esse, ne benefactis iritati, & lædant innoxios, & ipsi red dantur sceleratiores. Vitare licet impios, ad facinus paratos, quo prodesse liceat bonis. Atog hic quidem secessus, quorunda eximiam fidem declaraust. Etenim simulatog auditū est lesum uitatis ciuitatibus in desertis agere, ob metum, ut putabant, Herodis, ipsi relictis ciuitatibus adibant eremum:& recondentem fefe in abditis feceffibus,quoniam nauibus: aut uehiculis ob impedita loca peruenire non poterant, pedestres sunt insequuti: nec itineris difficultate, nec inedia periculo deterriti. Adeo iam doctrinam euangelicam coeperat clurire id ubi sensisset lesus prodit è latebrissuis, & occurrit auidis, qui se subduxeratime pis. Porrò quum uideret eò quog confluxisse frequentem homina multitudine, qui se cum adduxerant multos uarijs morbis obnoxios, milericordia comotus est, & exitineris difficultate perspectam habens sidem illorum, ultro sanauit quotquot habebant egrotos. Tantus autem fuerat ardor multitudinis, ut quum egrotos pueros, ac mulieres plurimas secum adducerent in locum desertum, tamen nihil commeatus secum ferrent. Itaq; cum imappeteret nox,& stomachus stimularet fame, discipuli tot conspectis miraculis, none dun latis perfecte sentientes de Ielu (Sic enim uisum est sapientiæ diuinæ, paulatim illos adpeticionem fingere, quo firmior effet rerum gestarum fides, simulci ipsos doceret, quibus rationibus aliorum iufirmitati mederentur) admonent preceptorem fuum, infta/ renoctem, turbam esse ingentem, iamos plusquam tempesticum esse capere cibum: die mineret eos, ut dilapli in vicos finitimos, libi quilos cibos emerent. Le lus autem quo mira aum fieret eu identius, respondit: Nihil est necesse, ut quoquam eant. Quin ipsi potius due illis quod edant. Porrò discipuli, uelut obliti omnium qua uiderant, ne ad hanc quis. ning and a second second for 3, ... ... demile of Tom.7

ret miraculi magnitudinem. Nos, inquiunt, his tam multis dabimus cœnam: Quum lie mus numero tredecim, ipsi perparcum habemus comeatum, uidelicet nihil aliud, quam Non habemus panes ordeaceos quince & pisces duos. Vt hanc con a non fastidiant, quomo do sufficient bienisi quinq illis, quoduix sufficiet nobis paucis. Tum Ielus iussithoc quicquid essetadse adserri. Di Panes scipuli simpliciter obtemperantes, nece responsantes; nos igitur enecas fame, si hoc pulil lum quod habemus das iltis: attulerunt univerfum commeatum. Hic lefus exhibiturus conuluium Euangelicum, in quo ut oportet abesse luxum omnem, ita decet æqualitatem esse omnium, iustit ut discumberent omnes in gramine, sic ut quinquageni simul accume berent, quo magis euidens esset numerus conuiuarum: simuld; morem imitatus illorum; qui pluribus exhibituri conuiuium aut [portulam, in classes diuidunt multitudinem, ne cui aut delit aliquid, aut supersit. Quo facto lesus tum demum futurus conuivator, & cor pora quor palcens, qui palcendis animis uenerat, ut re quor ipla doceret discipulos sur os:nuíquam omnino pabulum defuturum his, qui negocio euangelico intenti, neglige/ rent rem penuariam, quince panes ordeaceos, & duos pilces lumplit in manus luas: prix mum oftendens omnibus, quo uictu oporteat esse contentos legatos apostolicos: deinde ponens ob oculos fynceram múltitudínis fiduciam, quæ cum uideret quantulum effet có meatus:nec ignoraret quot essent hominum milia, tamen iussa discumbere, discubuit.le/ fus itags convivator, manibus tenens panes & obfonium, fultulit oculos ad eculum, india cans à patre cœlesti proficisci, quicquid opus est humanis usibus, eius q benignitate laux data, fregit panes simul & pisces: atogita tradidit discipulis suis, ut apponerent multitudis ní,uelut ænigmate quodam admonens quales oporteret effe doctores,quí pafcunt fermo ne dei simplicium animos. V cenim Christus suspiciens in cœlum, indicauit se nihil doce re, quod non manaret à patre cœlesti: ita uiri apostolici, quoties uiderent populum simplici fiducia pendereab ore ipforum, nihil eis promerent quod non accepissent à Christo. nec illis proponerent uanas cupedias ex officinis philolophiæ mundanæ:nec è luis affea ctibus depromerent humana dogmata, sed simplicem & euangelicam doctrina illis distri buerent, que admodum accepifient à præceptore fuo; nec aliter fcinderent, quam ille mae nibus fuis fregisset. Siquidem ex huiusmodi demum apparatu & plurimi reficiuntur, & gloria redit ad Chriftum:non ad diftribuentem.Quæris exitum conuiuij: Difcipuli nihil hæsitantes distribuebant: illi nihil addubitantes comederunt omnes: non ad luxum, sed ad faturitatem. Et adeo nihil defuit numeroso couiuso, ut peracta coena, collecta fragmen ta impleuerint cophinos duodecim. Porrò numerus hominum erat quing milium, exces ptis mulieribus & paruulis. His rebus peractis, Ieius docere cupiens, ubi fatisfactū est ne. cellitati uentris, non ad la ciuiam, aut fomnum, fed ad precationem effe fugiendum: precationi uero folitudinem maxime competere, compulit discipulos suos, ægre enim à dile, Et statim com co domino distrahebantur, abire ad lacum, & priores trasmittere, se dimissa turba sequu. pulit lesus turum. At illi quanquam inuiti diuellebantur, tamen non obmurmurant, non excusant imminentem noclem:non rogant quando iple lequuturus lit, led limpliciter iullis obtem perant. Illis itaq digreffis, lefus dimiffa turba, cui modis omnibus fatisfecerat, cofcendie in monte, ut illic oraret folus. Sic enim docuerat orare fuos. In montis itag; cacumine, bo nam noctis partem folus agebat lefus. At contra abfente domino difcipuli nauigantes periclitantur in undis. Siquide illis ingressis lacum, statim obortus est uentus aduersus, ac nauis intumescentibus fluctibus, no sine periculo iactabatur. Nox conduplicabat metü. Quid facerent: Vrgebat periculü, nec aderat cuius implorarent opē. În hoc periculo tota fere nocte le lus luos reliquit, ut paulatim duraret eos aduerlus o es formidines, doceret que nunquam defutură opem diuină periclitantibus, etiam si paulo serius obtingat. Quarta igitur demum uigilia noclis, pene desperantibus illis, ac iamiam despondētibus animum, uenit lesus, no cymba uectus, sed ambulans super aquas. Illi quum per tenebras uidissens ambulantem aliquem, nec fatis agnoscerent lesum, magis etia horruerunt, diccbantos ine ter le, spectrum esse quod viderent, non hominem. Vulgus autem nautarum putat huiuse modi uifa præsens exitium portendere nauigantibus. Tantus igitur terror illos inualit, uz uelut impotentes sui facti, præ formidine exclamauerint. Iesus autem non passus est illos diutius periclitari, led ilico locutus est eis, ut quem per caliginem uidere non poterant, in e. dicio uocis agnolceret: Animo bono litis, inquitiego fum, nolite timere. Ad hanc uocem

ilico

sioredditus est illis animus. At Petrus qui semper singulari quodam amore flagrabat erga lefum, nihil omnino credens difficile, quod ille iuberet: Domine, inquit, si tu es, iube me un meuenire ad te superaguas. Non enim mirabatur illu ambulare, sed sibi quog licere pur nire ad te tabat, illo uo lente. At lefus modis omnibus finges ac formans illius imbecillitatem, ad ro bur perfectæ fidei: Veni, inquit. Ad hanc uocem nihil cotatus Petrus, deiecit se e nauicur b,coepitos properare ad Ielum, ambulans & iple luper aquas. Et quandiu nihil uacillabat illius fides, subferuiebat illi liquidum elementü. Cæterum ubi dimotis paulisper oculis à lefe, cœpit circufpicere uentorum uehementia, undarum tumultum, suamo imbecillita sem.rurlus extimuit:cœpit lublidere,periclitaric ne mergeretur. Metus à uentorum ue! hementia nascebatur, periculum à metu, metus à dissidentia. Ac rursum periculi magnitu do refuscitauit igniculu fidei. lamos penè undis obrutus clamauit: Domine, serva me pere untem. At lesus admonens suum discipulu, periculum quod metuebat no esse ab undis. aut uentis quæ prius subserviebat, sed ab imbecillitate fiduciæ, porrecta manu corripuit, ac subleuauit illum, dicens: O paru adhuc mihi fidens, quare uacillabas: No enim satis est habere fide uehemetem ac temporaria, sed oportet habere perpetua ac constantem: nece dispicere quantu sit periculi, aut quid tuæ uires possint ferre, sed quid ego possim sidenti præstare. Moxigitur ut ingressus est nauim, uenti conquierunt. Cæterum qui erant in na wi, cospecto tam admirabili prodigio, sentietes in illo quidda homine maius esse, procide runt ad pedes illius, & adorauerunt eum dicentes: Vere filius dei es. Cumch peruenissent adlittus, abijt in regionem Genezareth, ubi prius multa prodiderat miracula. Hi posteza quam agnouerunt eum prius uilum, rurlus adelle, milerunt qui per omnem illam regio. nem diuulgarent adesse lesum, ut adducerent si quos haberent ægrotos. Iam enim ex su paioribus miraculis fides illorum sumplerat incrementum. Igitur undice confluentes. oftennt lefu, quotquot erant morbis obnoxii, rogantes illum ut liceret uel fimbriam ue Asiplius contingere, si molestum esset contingere singulos aut alloqui. Tantu erat sidei robur. Nec fefelliteos sua fiducia, quotquot attigerant sanati sunt.



Aec quo maiore cum gloria dei gerebantur, hoc magis urebantur inuidia pharifæi, uidentes hilce rebus fuam obscurari gloriam qua se hactenus uene ditarant apud homines. Venabantur undig calumniam, sed quo magis ime petunt lesum, hoc magis traducunt suam cecitatem adeo manifestam, ut po pulus etiam perspiceret. Aliquot igitur pharisai Hierosolymitæ: nam illic

erant artogantissimi; simul adeunt Iesum, quo numerus fidem astrueret calumniæ. Porrò quã Moles uewisset, uerbis legis quica adimi, aut addi, pharisei, quo uiderent ipsi legum mon interpretes modo, uerumetiam conditores, friuola quædam adiecerant. Quod genus funt illa: Ne quis cibum capiat manibus impuris; impuras autem appellabant illotas; quali manus cibum aut hominem contaminaret, aut quali liquor aquæ fordes abltere geret animi Item ne quis a foro reuerlus, & in promiscua turba uersatus, cibum capiat, aili prius abluto corpore: perínde quali contactus hominữ inquinaret hominem: aut qua Lourus fit, qui lotus fit. Rurfus ut subinde lauarentur urcei, pocula, æramenta, sellæ, lectiv cz, reliquach supellex, cuius usus erat quotidianus. His atch huius modi multis superua cancis ac friuolis onerabant limplicem plebem: quibus tantum tribui postulabant, ut has rum præceptiuncularu gratia nonunce ea negligerent, quæ præceperat deus Ergo quum non haberent quod impingerent discipulis lesu, transgressione legis Mosaica, preceptor rem suggislant, quod pateretur discipulos negligere constitutiun culas humanas: no quod eas cotemnerent, quanquam merito contemnendas, sed quod rebus serijs intenti, nonz tunquam illa pro nihilo ducerent. Conueniunt igitur lesum & aiunt: Quare discipuli minon servant instituta maiorum suorum: Necenim lavant manus sumpturi cibum, Christus non ferens cam maliciosam derenihili criminationem, percutit illos atrociore raiminatione. Imò qua fronte uos, qui hæc leuia calumniamini, tanti facitis humanas offinition culas, quæ nihiladferunt, nili moleftam supersticione, & ob eas violatis uel ma zinum dei præceptum: Siquidem deus naturælegem corroborans, serio iussit, ut quisque Purem ac matrem honoraret, ac subsidio subleuaret, longæuitatem ac selicitatem husus miz pollicens hoe facienti; mortem cominans fecus agenti. Vos autem confulentes aua

riciæ uestræ, quo, quod subleuandis parentibus erat impendendum, uertatis in luciu uèi firum, docetis homines fanclius ac melius effe locupletare donarijs templu, quam opitu lari parentibus egenis:ac technam comonstratis, qua parentibus opem flagitantibus illu dant filij:nimirum ut ita loquantur patri aut matri, munus quod offero templo, tibi colla tum puta Siguidem quod deo offerur fummo parenti, rècle collocatõ est ac filij pietas proderit & parentibus. Atque hacarte sub prætextu false pietatis, contra præceptum dei, desertut pater, ut melius habeant sacerdotes. Res ad uos redit: ad parentes subleuan dos, præter uerba nihil redit. Et impium factum pietatis imagine prætexitis. Quid autem arrogandus, quam ueltras conflitutiones anteponere iuffis dei 3 & harum prætextu fan/ Chillimum dei præceptum abrogare. Iniquiterat ilhiulmodi constitutiunculis onerare po pulum plus satis oneratu legis onere. Sed impietatis est non ferendæ, uestris commentis antiquare legem diulnam, cum ipla natura congruentem. Illa himirum est uestra ista fue cata religio, qua nihil est minus, quam quod uldetur. Hypocritæ non immerito de uobis uaticinatus est Esaias, dicens: Populus hic labijs me honorat, cor autem illorum procul abelt à me. Sed frustra me colunt, docentes doctrinas, præcepta hominum. His dictis lev fus uelut auerfus à pharifæis, nihil aliud aucupantibus, quam anfam calumniandi, iuilit eurbas propius accedere, dicens: Audite & intelligite, quam fint friuola, qua uobis pra/ scribunt pharilæi, de minimis anxij, maxima negligentes . Isti præpostero iudicio su mmā pietatis collocant in rebus externis, uelut in delectu ciborum, & ea quæ sunt animi neglie gunt. Cyathos horrent illotos, & animos impuros negliguntimanus & cutem lubinde la uant, animum patiuntur omnibus uitijs inquinati. Quod intrat in os, non reddit hominem impurum: sed quod egreditur ex ore, reddit hominë impurum. No enim refert, quo cibo uescaris, sed quo animo. His uerbis quum uideret iustam ansam dedisse phariseis ca lumniandi, quod tolleret ciborum delectum, quem lex diuina preferiplit: qua quidem in te non dissentiebant à pharifæis discipuli, facinus nepharium existimantes, cibis trésci co munibus, quod quidem Christus nondum damnabat: tamen indicat illa non ex natura fua, sed ex incidentibus caulis uel bona uel mala fieri: & ob id minoris esse facieda, quam ea quæ lemper & lua natura pia lunt aut impia : iamés tempus adelle, ut id genus legis pracepta, qua ad tempus aliquod fint instituta, nec tam adferant sanctimoniam, quam fignificent, iam incipiant obleurari, mox ad corulcantem euangelij lucem prorfus interitura. Hoc nondum intelligentes discipuli adeunt dominum, ac priuatim admonent de pe riculo: Scis pharifæos isto fermone tuo decibo non polluente quenquam offensos esse, tametli diffimulant. At Ielus docere uolens aliquando offendiculum improborum, ex re bus nihili lumptum, fortiter elle cum luis autoribus contemnendum: prælertim quum 🕩 lis obfecundando, nihil aliud proficias, quàm quod alis illorum maliciam; non fine pernicie limplicium, qui fidentes observatiunculis huiusmodi, negligunt interim ueræ pieta tis studium: hunc in modum respondit discipulis suis, qui & ipsi nonnihil erant offensi. Omnis plantatio, quam no plantauit pater meus cœlestis, radicitus euelletur: peribit om nis institutio, quam homines ad suum quæstum & gloria ex sele, non ad ueram pietatem commenti funt. Il fa terram fapiunt, & carnalia funt, pro tempore data coercendæ craffoe rum hominum licentia. Lex euangelica spiritualis est ac cœlestis: nec in istis rebus uisibie libus lita est, sed in affectibus animi. Horū igitur prima debet esse cura. Siquidē absorbis, cecisunt du nec illa quicqua prosunt, nissad inanem ostentationem. Hancigitur philosophiam coeles stem postea quam coepistis profiteri, nihil uobis est rei cii fucatis phariseis, qui talibus ob fervatiunculis promittunt absolutam sanctimoniam, in quibus aut nihil est aut quam mie nimum pietatis. Iactant lele doctores, ac duces ad ueram religionem , quum ipli nelciant. quibus in rebus sit sita uera religio. Itaq: cæci sunt, cæcoru duces. Porrò si cæcus cæco usæ: dux fuerit, quid futurti, nist ut ambo simul invidant in foueam? Nesciunt quid doceant, & stultos crassos discipulos sibi adiungunt. Valeant igitur stulti phariszi, cum suis stule tis & ineptis constitutiunculis. Vobis ea cura sint, qua uere purum & impurum reddus hominem, hoc est, quæ polluunt aut purgant animum magis qu'am corpus. Ad hæc Per trus, ob penitus à maioribus haultam superstitionem nondum sibi persuadens able que periculo posse negligi constitutiones eiusmodi, non ausus amplius refragari sermo,

abus lefti, blanderogat, ut quod involute dixerat apud populti, de ijs quæintrant & exe untos, dignetur explanare. lesus obiurgatiuncula uolens acuere studium suorum, quos oportebat iam in coniectandis parabolis esse peritiores, & exalijs alia divinare: Adhuci inquit,& uos caretis intelligentia: Nec intelligitis, quod cibus, qui manibus fiue lotis fiue flotis sumptus intratinos, demittitur in stomachum, deinde quod crassius est, per aluum in fecessium reijcitur: Corporalia sunt hæc, nec afficiunt, niss corpus. Animum nec iuuant, necladunt, nisi si quis abutatur. V tautem abutaris, no ciborum situitio, sed abutentis. Cærerum quæ progrediuntur ex ore, sunt ea quæ loquuntur homines. Oratio nascitur non ex uentre, sed ex corde. Porrò quod est in corde homiuis, id aut uere purum est, aut uere impurum est. Illic enim fontem suum habent noxia cogitationes, quibus frattistrui unt infidias, homicidia, adulteria, stupra, furta, fraudes, doli, liuor, arrogantia, lites, falsa zestimonia, blasphemia. Hæcetiam si non prodeant per os, tamen impurum reddunt ho minem, & abominandum in oculis dei. Si prorumpunt, uelut è putri cloaca pestilens ha litus, ut declarant hominem esse impurum, ita contagio afflatuca suo etiam alios inquie mant. Porrò siue lotis manibus cibum capias, siue non lotis, modo ad usum natura siu mas, non reddit hominem immundum. Nec potus ex illoto calice fumptus inquinat ho minem:modo modice lumas ad ulum, non ad luxum . Itidem inlidere illotæ fellæ, non conspurcat animum hominis, uti nec lota sella puritatem addit sedenti. Has igitur friuo las ineptias cum superstitiose doceant ac servent pharisai, tamen non exhorrent ea, qui bus uere inquinatur animus. Moliütur insidias benemerenti, subornant falsa testimonia; obtrectant famæ proximi fui:& ita fuæ confulunt gloriæ,ut inuideant gloriæ dei,calum/ viantes opera, quæ illius spiritu geruntur, & attribuentes Beelzebub. Hæc erant illis abo minanda, si uere puri uideri uellent. Quod aut hoc est præposterum sanctimoniæ genus, lous habere manus, & mente simul ac linguam habere tot sceleribus inquinata: Hac lo cutus lesus, reliquit eam regionem, & cocessit in fines Tyri ac Bidonis, uelut ipso facto Et egressus Waticinans Ludæos ob superstitionem suæ legis expulsuros euangelica doctrinam, quam inde Iesus gentes essent per fidei synceritatë sibi uindicaturæ. Siquidem Tyrus & Sidon ab idolola trisincolebantur. Huc ita profectus est lesus, non ut prædicaret, quemadmodum fecer ratin Iudæa:nodum enim illud tempus aduenerat, sed ut lateret. Nam domum ingressus est latere cupiens, sed fama latentem prodidit. Hoc datum est inuincibili Iudæorum maliz cia, ne queri possent sibi prælatas nationes impias & prophanas. Itags miraculum quod **allic** gelsit, non affectatum, led calu oblatum ac propemodum extortum uideri uoluit. Igi tur ubi rumor late sparsisset adesse lesum, cuius fama paulatim gliscens, ludææ termiz nos exierat, mulier quædam Chananea, è finibus suis egressa, non est ausa propius ac cedere ad lesum, ne impura purum contaminare uideretur: sed procul clamore misera bili compellat: Miserere mei fili Dauid: narrans sibi filiam esse domi, misere uexatam à dæmonio. Hic Iesus ille misericors & exorabilis, qui solet omnibus obuius esse & expor fitus, quo fimul & mulieris constantissimam fidem omnibus patefaceret, & Iudæis suam pertinacissimam incredulitaté exprobraret, simulos doceret nos quantum ualeant apud deum improbæ preces, ex humili corde profulæ: adeo contemplit lupplicem, ac uociv ferantem prædolore animi, ut nec responso dignaretur: uidelicet Iudaicam quandam ar rogantiam, specie exprimens, quod Iudæi, Chananæos ueteres hostes, & idolorum culto res, habeant abominandos, sec cotaminari putent, si uel colloquium cum illis misceant. Et in hoc affectutum temporis adhuc erant apostoli. Non destitit mulier, quamuis repul 6. Dolor & fides illam reddebat improbam. Sequiturà tergo, uociferatur lamentabili uo ce:Miserere mei domine, fili Dauid. Discipuli nondum intelligentes quid ageretur, pur dore comoti, potiufqua misericordia, ob improbu clamorem alienigenæ mulieris, inter pellant lesum, rogantes non ut misereret calamitosa, sed ut improba ablegaret aliquo tesponso. I esus itacs resposum addit, repulsa priore durius, quo magis ac magis admirabi km rec'deret barbaræ mulierculæ constantiam ac modestiam: & huius exemplo Iudæis fizm exprobraret arrogantiam. Non fum, inquit, missus, nisi ad oues perditas domus liraelitica. Nam hoc quog titulo sibi mire plaudebant Iudæi, quod genus essent Ifraelis. Mulier adeo no est desatigata tot repulsis, ut ausa sit propius etia accedere ad lesum, & ac cides ad germa: domine, inquit, opitulare: No refellebat, quod dixerat lesus, sed precibus

iteratis conabat obtundere. No obtexitius, nihil aliud flagitat quam milericordia. Nec his cotentus Ielus, pergit adhuc tentare mulieris modeltam improbitatem. Non decet, in quit, sumere pané filiorum, & projecte canibus: pané appellans fructum Euangelicum. qui fide costat: filios Iudæos, qui patre deo gloriabantur: canes alienigenas, à religione, cultuch dei alienos. Quis Iudæorū huiulmodi conuitio no fuisset iritatus: At mulier, net reculat canis cognomen, nec ludæis invidet honorificum titulum filiorum : led dominos etia eos appellans, quos lefus uocarat filios, amplectitur responsum in specie contumer liolum,& ex iplo,quo uidebatur omnino repulfa, arripit anfam, ne possit repelli. Nõ in ficior, inquit, I fraelitas esse filios, nos esse canes: & ideo non sum omnino repellenda. No illis præripio fuum pané delicatum, quo uefcuntur accumbentes in menfa patris: hoc tan tum peto, quod domini non folent negare canibus. Diues est mensa talium, mihi satis est, si contingant mica, qua decidunt de mensis illorum. Tunc lesus admiratus tam infatiga bilem constantiam alienigenæ ueluti uictus dixit; O mulier, non possum amplius repu gnare tuis precibus:magna est fides tua, qua me cogis. Fiat itaq tibi sicut uis. Acmox hoc iplo in tempore compertum est filiam fuisse à dæmonio liberatam. Hoc unu miraculum cum lesus ad suam gente prouocandam in cofinio Sidoniorum ac Tyriorum, ueluti cor aclus ædidisset, in Iudæa sele recepit, ut declararet, quanto propensior esset in suos, quam in alienigenas, si modo beneficijs uinci potuissent. Venitaüt ad lacum, qui dicitur mare Galileæ, atog illic conscenso monte, sedebat, ut secessu loció difficultate paulatim ad firms tudinem eueheret fidem suoru. Mox cofluebant ad illu multi greges hominum adducen tes secum mutos, cæcos, claudos, debiles, alios di diuersis morbis obnoxios: quorti tam in gens erat multitudo, ut eos abijcerent ad pedes lesu. Ille uel ex itineris difficultate, satis perspecia fide illorum, sanauit omnes: tanta celeritate, tam multos, ut multitudo quæ uer nerat, uehementer obstupesceret, quum uideret subito recepisse uisum, qui modo fuerant cæci:loqui,qui fuerant muti;ambulare recle,qui fuerant claudi:integris elle membris,qui fuerant debiles. Et glorificabant deum Israelitici populi qui tantis beneficiis dignaretur gentem suam. Hæc populi gratitudo fecit, ut ultro beneficio beneficio cumularet. Quum enim sciret lesus multitudinem tertium iam diem hærere sibi: tantus erat ardor erga les sum: & si quid attulissent secum uiatici, id iam dudü esse consumptum: & multos periclita ri fame:ad hæc, iter esse longum, nec uicos ullos aut oppida esse in propinquo, conuocat ad sediscipulos suos, & ait: Miseret me multitudinis lam enim triduü est, quod hic mihi adhærent in deserto, nec habent quod edant: nec eos uolo dimittere ieiunos, ne desiciant in uia prolixiore, quàm ut à ieiunis peragi possit. His dictis submonebat discipulos suos su perioris miraculi, quo pauerat aliquot hominű milia. At illi rudes adhuc, & obliti prioris. quasi iussi pascere tantam hominum turbă, solliciti perplexic respondent: Vnde igitur nobis tantam uim panum coparemus, ut sufficiat tam numerosæ multitudini: Hæcsime Quot habetis plicitas & obliuio discipulorum miraculi magnitudinem illustrauit. Desperantibusigio panes tur illis, Christus peragit miraculi negocium. Rogateos, quot haberent panes. Respondent: septem, cum paucis pisciculis. Et continuo iubet eos discumbere in terra. Ac sumes in manuspanes septem cum obsonio:postea quam sublatis in cœlum oculis gratias egise set patri, fregit, tradiditc; discipulis suis, illi distribuerunt populo. Comederunt oes useg ad laturitatem: & in tantum no defuit quicquam, ut ex collectis his, quæ superfuerant, im plerentur corbes septem. Erant aut qui comederant numero, quater mille, præter pueros ac mulieres. le su aut tot tam insignibus æditis miraculis in monte, ne plus satis accende? ret populum in admiration e sui: præsertim cum hæc corporalia benesicia non in aliud ad hibebantur, quam ut Euangelicæ doctrinæ, qua fanantur & pascuntur animi, conciliaret autoritatē:dimissā turba,nauigio profectus est in terram Magedan. 💎 САР. 🕱 V I

Icagentem adeunt rurium Pharilæi quidā & Sadducæi, fecta quidē distiden tes, sed ad insidias struendas lesu concordes. Ac subdole rogant illum, ut signum aliquod æderet è cœlo: quasi posthacilli credituri sint, si id secisses, cum nihil aliud captarent quam occasionem calumniandi. Iesus autem cum animaduerteret, post totædita miracula, adhuc in sua perseuerare maliv

cia,ingemuit spiritu, & ait: Hypocritæ, aliud ore promentes, aliud in corde cælantes, in rebus leuioribus nostis observato coelo, prædicere, quod têpus postridie sit sumru. Etenim

'n

3

3

Ċ

4

ij

amuidetis solem occidentem, dicitis: Cras erit serenitas: nutilat enim cœlum. Rursum minime uidetis solem orientem, ilico pronunciatis eo die suturam tempestatem, quod nibeat trifte cœlum. Ex habitu facier cœli conspecta nostis divinare, an têpus idoneum: hifuturum, it in eri, nauigationi, lemeti melliue, aut alijs rebus ad corporis ulum pertinen/ ubus: & in noscendo tempore, quod adfert saluté animarum, tam estis stupidi, & oscitan/ es: Tenetis scripturas, uideus quægerantur, conspicitis innouari mundum: & nondum intelligitisadeffe tempus illud'à prophetis prædiction toto seculis expectatum : Ex uno si. gno pronunciacis futură lerenitate, aut tepeltatem; ex tot lignis, qua quotidie uidetis, nd intelligitis id quod adelt: Si prodigijs meliores reddi potuissetis, iampridem crederetis: mihi. Nunc signum flagitatis, quo reddamini deteriores. O nationem prauam & adulter: rinam, longe degenerantem à maioribus suis, quor utitulis se uenditat. Ostentum sub. dole quarit è coelo, quod calumnietur: sed hoc olim illi dabitur quod horreat, non quod. carpat. Interim non dabitur illi portentum nili è terra, quod frustrabitur omnes illorum conatus.cum widerint rediuiuum, quem putabant extinctum ac sepultum. Prodigiosum illis uideur, quad aceidit Ionæ prophetæ. Dabitur illis simile prodigium, sed admirabili: us. Hoc anigmate lignificabat dominus lelus, le prius occidendum ac sepeliendi ab illis, quem illi nibil aljud exiltimabane quam hominem, ac mox divina virtute revicturi. His igitur cum fua carcitate relichis. Ielus navigio transmist lacum : ac discipuli per oblivio nem non prospexerantisbi de panibus priusquam nauim conscenderent. Nam unicum duntanat habebant panem in naui. lesus igitur ut uellicaret illis memoriam: Cauete, in/ quit, etiam atcg etiam à fermento Pharifæorum ac Sadducæorum : uidelicet obscure taz: rans Iudaicam illorum fuperstitionem, quod magnum quidda esse putabant, his aut illis edicibis, cum ante docti fuillent, his quæ intrant in os, non inquinari homine. Hoc dicto dicipuli, quanquã quid libi uellet no intelligetes , tamen admoniti lunt,quod obliti fuil/ sem, naut imponere comeati. Hac igitur de resollicitos lesus obiurgat, incusans illorum tardicatem; qui toties docti dictis fimul ac factis, penitus exanimo profligandam de uictu follicitudinem, adhuc rerum hujulmodi cura distinerentur. O parum mihi fidentes, in quit, cur hæc cura torquet animum uestrum, quod panem obliti sitis, quasi qui cquam no bis defuturum sit, etiam si uos non prospexeritist An non docui, primum omnium qua/ rendum regnum dei, hæcultro adifcienda: An non bis iam uidiltis, tantæ multitudini non defuille cibum: Totmodis docti monitic nondum intelligitis, nondum memini Ais: Adhuc cor habetis huiulmodi curis obcæcatum: & pharilæorum more, quod cerniv ets oculis, non uidetis: quod auditis auribus, perinde est quasi non audiatis: An excidit, quod nuper uobis, no folum testibus, uerumetiam ministris gestum est: cum quinca paniv bus hordeaceis ac duobus pilcibus saturarentur quings hominum milia: Quum esset tan tus convivarum numerus, cum esset tam parcus apparatus, quot cophinos implestis ex eius conuiui reliquis: respondent illi: Duodecim. Ac rursum cum uobis distribuenti/ bas septem panibus, & paucis piscibus expleti fuissent quatuor hominum milia, quot co phinos implestis è reliquiss: Respondent Septem. Cur nondum inquitagnoscitis genus Quarenon fermonis mei, quem ad curam rerum corporalium trahitis: quum is prospiciat animis ma intelligitis gis, quam corporibus: Iam ex uobis oportuit coniectaile, quid sibiuellet ænigma quod dicebam, cauendum à fermento Pharilæorum ac Sadducæorum. Iam docueram nihil re ferre, quo cibo uescamur: iam multis modis inculcara, his qui rem tractant Euangelicam huiulmodi lordidas curas prorlus abijciendas. Hac obiurgatiuncula dilcipuli factiatten tiores, intellexerunt quod lesus sensisset diligenter cauenda à doctrina phariszora, quæ mibil habeat fyncerti, sed ambitione, auaritia, liuore, cæterisch uicijs esset corrupta, quum Bungelica doctrina nihil huiulmodi sapiat. Illorum enim doctrina magis infici hominem qu'am pasci: & obid diligenter esse cauendum, quod falsa specie pietatis solent incautos fallere quum lit metum uere pietatis uenenum. Hic ubi lelus uenillet in regio Venit autem nem Cafarea ciuitatis, quam Philippus tetrarcha in honorem Cafaris sic appellauit, Issus frattem Herodem imitatus, qui ei cui prius fuit nomen turris Stratonis, uertit nomen, & appellauit Cæsaream: uoluit periculum facere, quantum profecissent discipuli, ex tot ser, monibus auditis, ex tot miraculis conspectis: & an aliquid sublimius de ipso sentirent, quam uulgus. Percontatur igitur illos, dicens; Quem dicunc homines esse filit hominis: Aiunt

Aiunt, Alii Ioannem Baptistam: Sicenim suspicati sunt Herodiani: alii Heliam, quodia raptus esset, & ideo nunc suspicarentur apparere iuxta prophetiam Malachiæ: alij Hierer miam, quod is typum gereret Christi, quodo de illo dictum esset: Ecce constitui te hodie super gentes & reges, ut euellas, & dissipes, & plantes, quæ uere erant in Christo coplene da. His auditis Ielus, ut certiorem aliquam ac lublimiorem eliceret professionem: Vos, in quit, quos oportet me rectius nosse, quem me esse dicitis: Hic Simon Petrus, ut erat amana tissimus lefu, tanquam futurus ordinis apostolici princeps, omnium nomine respondit Tu es ille Christus, filius dei uiui, non suspitionem proferens, sed certa & indubitata sens tentia profitens, illum esse Messiam à prophetis promissum, singulari quodam more fili um dei. Hac tam alacri, tames folida professione delectatus Ielus: Beatus es, inquit, Simon fili Ioannis. Iltam uocem non tibi luppeditauit affectus humanus, led pater cœleftis, affla tu secreto suggessit animo. Nullus enim digne sentit de filio, nisi patris instinctu, qui solub nouit filium. At ce ego uicissim, ne gratis me tam magnifico testimonio ornaris, illudassi moste uere Petrum esse, hoc est, solidum lapidem: non huc autillucuacillamem uarijs opi nionibus uulgi, & huic faxo tuæ professionis, superstruam eeclesiam aneams hoc est, doe mum & palatium meum, quam ita communiam innixam immobili fundamento, ut nul/ læ uíres regni tartarei ualeant illam expugnare. Mukis machinis uos impetet fatanas: co citabit in nos impiorum spirituum cohortem, led meo prælidio stabit ædificium mes ine expugnabile, tantum maneat ista solida professio. Regnum cœleste est ecclesia: regnum diaboli est mundus. Ab hoc non est quod quisquam sibi metuat, modo Peirus sic: hoc est, Tibi dabo tui similis. Atq huius regni cœlestis claues tibi sum traditurus. Convenit enim ut illic pri claues mus lit autoritate, qui primus est fidei professione & charitate. Et est quidé interim istud regnum cœlorum in terris, led comercium habens cum cœlo, unde pender. Proinde qui peccatis adhuc obstrictus est, ad regnum pertinet inferorum, nec potest ingredi in regnu cœlorum.Ingredietur autem si apud te professus quod tu profiteris, per baptismum solv uatur à peccatis: atcu ita te duce, tech fores referante, ingredietur regnum colorum. Hac mea peculiaris est potestas, condonare peccata: sed hanc potestatem tibi quadantenus im partiam, ut quod tu meis clauibus acceptis folueris fuper terram apud homines, folutum -fit & in cœlis apud deum. Contra quod tu in terris alligaris, alligatum fit & in cœlis. Cõe probabit enim deus tuum iudicium, ab iplius spiritu profectum. Hæc loquutus Ielus, pre cepit discipulis suis, ut hanc magnificam de se opinionem adhucapud se seruarent, neque cuiquam cæterorum aperirent, quod ipse esset Messas. Prius enim erat peragendum sa crificium crucis, & declaranda naturæ humanæ ueritas: deinde per refurrectionem, & fpt ritum sanctum declaranda divinitas. Quanquam enim Petri uox collaudata est à Chris sto, ueluti iam proficientium, & paulatim emergentium ad perfectiora, tamen adhuc som niabant regnum quoddam non omnino dissimile mundano. Et ob hæc Iesus obscure. qualic per ænigma Petro ius clauit pollicitus est, non continuo tradidit. Nondum enim erat idoneus qui uteretur, haud dum latis edoctus magisterio spiritus cœlestis. Atos ideo Iesus reuocat eos, ad mysterium crucis, ac mortis suæ, quo regnum illud erat parandum, deuicto diabolo. & abolitis peccatis, quo minus animis perturbarentur, quum hac uide Exinde capit rentaccidere, qua sciebant paulo postesse uentura. Maluerantilli gloriari in potente illo refusoftedere ac sublimi filio dei uiui: sed in hoc nemo uerepotest gloriari, nisi qui non fuerit offensus eiuldem humilitate. Copitigitur Ielus luos ad hanc tempeltatem quæ imminebat præpa rare, indicans eis sibi prius eundum esse Hierosolymam, sech multis malis affligendum à scribis ac pharifæis, atog etiam à primarijs sacerdotibus: deniog & occidendum esse, sed tertio die reuicurum. Hunc sermonem quum discipuli carnales adhuc non satis intellige rent, quod hæc iudicarent indigna eo, qui tot miraculis declarasset se filium dei: non auss funt tamen interrogare dominum, quid sibi uellet mori, & resurgere. Petrus itaq; quem præcipuus quidam amor erga præceptorem semper fecit cæteris audaciorem, abducit eum à reliquis apostolis quasi familiarius aliquid dicturus: & increpans illum, at ca abomi nans mortis & afflictionum mentionem:Propitius, inquit, efto tibi domine:non contin/ gent illa tibi. Siquidem in te litum ell ut non eueniant. Quanquam enim Petrus afflatu patris, magis quam suo sensu pronunciaueriteum filium dei usui, procul aberattamen ab

intellectu illius arcani, quod Ielus lua morte redempturus ellet genus humanum: & re-

lurrectione

intectione declaraturus orbi potentiam divinæ virtutis. Hunc igitur affectum ut in fuis omigeret lefus, conversus est, & intuitus discipulos suos, quos sciebat similiter affectos elle, tametsi solus Petrus ausus fuerat increpare dominum, ait Petro: Abi post me satana. Delineaduer sari uoluntati patris mei: tuum est sequi me, non præire. Nunc obsistis, impe direstudens, quod ob salutem humani generis, & pater uult sieri, & me sacere decet. Cu pis elle locius regni, & oblistis ad crucem ultro properanti, quo regnum hoc asseram pa/ triQuame uidetis ire,hac est uobis quocy tendedum ad regnum cœlorū. Tu uero none dum sapis ea quæ funt dei, sed humanis affectibus ductus repugnas uoluntati diuinæ. Ne oblia igitur intitilis monitor, sed à tergo sequens, discipulum age potius quam magistru. His dictis ubi Iesus retudisset intempestivam Petri improbitate, conversus ad omnes discipulos, coepit pluribus uerbis explanare, quid esset quod dixerat Petro: Vade post me. Quilquis uult, inquit, esse meus discipulus, & particeps esse regni coeloru, sequatur mea si quis uult ueltigia:ac licut uidet me contemptis omnibus huius mundi bonis, etiam uitam mea ul uenire post tro impendere saluti hominum & gloriæ patris, ita ille affectus omnes humanos abdicet me oportet, paratus ad omne mortis genus Euangelij caula, tollensch & iple cruce luam, me ad crucem euntem lequatur. Sic pati beari eltilic affici ignominia, gloriolum elt. Sic occiv diselt lucrifacere uitam. Scio nihil esse uita charius: sed sic cuica sua perdenda est uita, si ue liteam servare, perditurus nisi perdiderit. Lucro suo perdit, qui perdit ob Evangelium; ve reperdit, qui deserto Euangelio, consult uitæ temporariæ, & dispendium facit æternæ ui ze. Nemo tam stultus est, ut uitæ corporalis huius ac breuis iactura, uelit uniuersum hunc mundum lucrifacere. Quorlum enim opes, li interim peritiple pollessor: Ita dementis est tantifacere affectus luos, opes, autetiam corpus iplum, mox & alioqui periturum, etiam fineno occidat: ut hominum gratia æternæ uitæ faciat dispendium: quam qui non habet fruha habet cætera. Nihil igitur cuiquam tam charum esse debet, cuius lucrữ animæ suæ 🤙 diffendio uelit commutare. Nam cæterarű rerum iactura potett utcung farciri, animæ dipendium est irrecuperabile. Qui perdit uitam suam mea causa, non perdit, sed mihi foe nerat, recepturus cum lucro, cum apparuerit maieltas regni mei. Nece enim est cur animo deficiamini, quod oftenderim ob Euangelium multa toleranda triftia. Habitura funt hæc breui finem,& ignominiam temporariam lequetur æterna gloria. Siquidem filius homi nis, quem uidebitis conculcatum ab omníbus,& habitum pro uermiculo, aliquando uen turus est alia specie, demonstraturus omnibus maiestatem & gloriam patris, stipantibus Filius enim eum fatellitibus fuis angelis. Tunc qui hic iudicatus erat, & condemnatus ignominiosa hominis uene mortesiudicemaget omnium & uiuorum & mortuorum, redditurus cuic præmium pro turus est factis fuis. Tunc morti addicentur æternæ, qui hic uitam pluris fecerint, qu'am me: & uita donabunturimmortali, qui mea causa uitam corporis ad tempus contempserint. Nunc certaminis tempus est, erit olim præmiorum. Atca hæc quidem felicitas tum absoluetur, cum uisum erit patri. Nece enim uestrum est nosse tempus. Et tamen interim dabitur hu, Amen. dico **fus gloriæ** gultus aliquis. Siquidem illud habete pro certo. Sunt hic quidam altantes qui <sub>nobis</sub> non gultabunt mortem, priulquam uideant filium hominis, oltendentem maieltatem re gnisui, quatenus oculis corporeis cerni potest. Certe uidebunt ante mortem regnu Dei promere uirtutem suam, iamés paulatim uincere potentiam huius mundi uniuersam.



💌 Ost dies sex Ielus uolens aliquo pacto uelut per somniũ exhibere suis eam speciem, qua olim uenturus est sudex orbis, tres è mumero discipulorum se legit, Petrum, Iacobum, & Ioannem huius fratre: atcz his lubductis in mon tem uehementer excellum, procul ab hominum conspeciu, transfiguratus est cora illis. Refulsit autem facies eius, in morem solis, ac uestimenta niueo Et transfigue

quidam candore relucebant, qualem nullus fullo super terram potest dare. Simulci appa ratus est ante mitillis Moses & Helias, colloquêtes cum eo de gloria mortis, quam esset subiturus Hie/ eos rotolymæ.Hocita uilum est Christo, ut his autoribus quos plurimi faciebant omnes ludzi, confirmarentur apoltoli, nece luípicar etur eum uelle legem abolere, cum adstaret illi Moles, nece prophetas, cum adesset Helias: nec mortem ut ignominiosam abominarens unquam tantí uiri ut gloriolam prædicabat. Hæcuila funt apostolis, ueluti recens exper redis a somno; nam oculi grauabantur. Non enim capiebat mortalis infirmitas, uisionis magnitudinem Tom. 7

CAPVT XVII

Digitized by Google

magnitudinem. Expauefactis igitur & attonitis tam incredibili spectaculo discipulis Per trus nondum satissui compos, sed totus raptus uoluptate, ac maiestate speciaculi, quæ Boni est nos procul abesse uidebatur à mentione mortis: Domine, inquit, exstruamus hic tria tabema bic effe. cula: tibi unum, alterum Mosi, tertium Heliæ. Hoc uisum est Petro consultius, qu'am Hie rosolymis occidi. Nondum sermonē finierat Petrus, ecce nubes lucida obumbraust apo stolos, ne sublimitate spectaculi absorberentur. Et ecce uox patris de nube sonuit, ijs dem uerbis testificans de filio, quibus testimoni illi præbuerat apud Iordane baptizato: Hic est filius meus unice charus, in quo sibi complacet animus meus, ipsum audite Hanc uo/ cem diuinæ maiestatis plenam, nec ferendam humanis auribus, cum audissent discipuli. procidentes in facies suas, maiorem in morem extimuerunt. Metuebant enimuitæ sua, quod didicissent deum ita locutum: Non uidebit me homo & uiuet. At lesus recepta prio re specie contigit eos manibus, ne suspicarentur esse spectru, ac uoce consueta notaci; con folatus est illos dicens: Surgite neco metuite quicquam. Porrò cum receptis animis attoli lerent oculos fuos, neminem uiderunt illic, præter folum lefum, talem qualis uenerat in montem. Quum autem descenderent de monte, priusquam redirent ad reliquum discipu lorum cœtum, præcepit illis, ne cuiquã narrarent de his, quæ uiderant, donec filius homi/ nis refurrexisfet à mortuis. Nam ante id temporis sermone & fructu suo cariturum & fix de. Ac discipuli quidem continuerunt apud se, conferentes inter sese, quid sibi uellet hoc, quod dixerat Ielus, postquam resurrexerità mortuis. A deo cor habebant obuolutu, ut ez Et interroga uox toties audita, non descenderet in pectus illorum Sed scrupulus quidam coperatani werunt eum di mos illorum, ex eo quod Heliam conspexerant assistentem Ielu, hunc inter eun dum proscipuli ponunt illi Quid est igitur, inquiunt, quod scribæ docentes aduentum Messiæ, dicere so

leant ex autoritate Malachie, quod priulquam ueniat Mellias, uenturus lit Helias Thes/ bites. At is non præceffit aduentum tuum, fed hodie demum uifus eft in monte. Quibus Iefus refpondēs ait:Helias quidem uenturus eft, quemadmodū dixit Malachias:& iuxta prophetiam præcurret aduentű meum, ac restituet omnia, conuersis ad Euangelium Iudaicæ gentis reliquíjs, ne condemnetur tota natio. Verữ is aduentus erit olim, quum rur/ fus adero cum maiestate patris, redditurus unicuita pro suis factis præmia. Quanquã & hunc meum aduentű præcessit Helias quidã, quem æque atog me contempserunt, & fece runt în illû no pro meritis iplius, sed quicquid iplis collibitû est. Nece mitius ab illistracta bitur filius hominis. Tunc intellexerunt discipuli quod Ioannem Baptistam diceret Hee

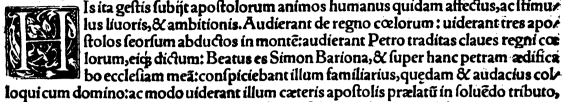
Eteum nenif/liam obuitæ similitudinem,& in carpendis regibus libertatem.Cæterum ubi iam iret le/ fet ad turbam fus ad discipulos suos, uidit ingentem hominum multitudinem circum illos, ac scribas di sputates cum illis. Populus autem admiratus quò abisset Iesus, accurrit & salutauit eum. Ille rogat quid effet, quod inter sese disputarent. Tum quidam è turba respodit: Magister, adduxeram ad te filium meum, qui milere uexatur ab immūdo spiritu: qui quoties illum corripit, alliditur puer in terram, alias in ignem, nonnunquam in aquam impellitur, ipue mat, stridet dentibus, & contabescit. Et quonia tui non erat copia, rogaui discipulos tuos, ut encerent dæmonium, nec potuerunt. At lefus ut omnium incredulitati mederetur, ue lut indignabundus exclamat: O natio incredula, qu'am diu frustra uersabor apud uos, quandiu feram mores uestros intractabiles! Tot miraculis æditis nihil proficio, simulés iuslit puerữ adduci, quo míraculum redderet omnibus magis conspicuti & insigne. Qui cum adductus effet,& a lefu confpectus, protínus ibi in oculis omniñ corripuit eum fpir**e** tus,& elilus in terram wolutabatur, lpumās, milerabile lpectaculum. Tum Ielus, quo ma gis etiam illustraret magnitudinem mali, percontatus est patrem, quatum esset temporis, quod huiulmodi malo uexari copillet. Pater respondens: Ab infantia, inquit, nec sine ui tæ periculo. Nam frequenter illum egit, nunc in ignem, nunc in aquam, ut perderet. Scio morbum atrocem esse, attamé si quid potes opitulare, misertus nostri. le sus audito, si quid potes, subtaxans imbecillitatem fidei, quali morbus ullus esfet potentior uirtute diuina, ait illi: Noli quærere quid ego possim efficere, sed uide num tu possis credere. Etenim sa plene confidas, nihil est tam difficile, quod non possit contingere fidenti. Ad hanc uo cem pater fiducia concepta, speck certiore, profusis lachrymis exclamans respodit: Credo do mine, sed etiam si quid deest fiduciæ meæ, supple de tua bonitate, & adiuua incredulitae tem meam. Interim cum lefus conspiceret concurrentem populi multitudinem ad specta culum

alum auidam uidendi, num succederet Iesu quod discipulis non successerat, commina us elt spiritui immundo, dicens: Surde & mute spiritus, ego præcipio tibi, exi ab eo, & ne posthac repetas eum. At spiritus cum eiulatu, recessit à puero, sed prius adeo uehemêter discerpto, uexatoci, ut mortuo similis iaceret, multici confirmaret esse mortuo. Adeo ter nax erat mali uis. At lesus correpta manu pueri, erexit illum in pedes, & ille surrexit. Vt agre credebat pater, ita agre fanatus est filius. Interea moeror quidam occupauit discipu lorum animos, metuentes ne qua culpa sua perdidissent potestatem adendi miracula, quum antea gloriati fuillent etiam dæmones libi elle diclo audietes, et apud multitudine quidem pudore silenticaterum ubi lesus esset ingressus domum adeunt magistri & in/ terrogant eum: Quare nos non potuimus hoc dæmoniti encere, quum potestas hæc abs te nobis femel lit tradita: lefus ut luorum etiam fiduciam confirmaret, quam oportebat esse tantam, ut nonnunquam & aliene distidentiæ posset esse præsidio, ait: Imbecillitas six dei uestræ partim fuit in causa. Nam & morbi uis erat atrox, & patris erat uacillãs fides: nec uestra tam erat pollens, ut par esse posset utrica dissieultati. Est enim nonihil diluta hu manis affectibus, & inanis gloriæ fermento uitiata. Quod si habueritis fidem similem gra **no** finapis, quod cum fit contemptum ac minutum, tamen attritum exerit acrimoniam na turæ fuæ,& humo conditum emergit in arborem spaciosam, nihil esset tam arduu, quod non Aico dicto conficeretur. Etiam si diceretis monti, moue te istinc, ac demigra in alium locum, facturus est absque mora, quod iussus est facere. Cæterum hoc genus dæmonio/ tum-quo puer ille tenebatur, no en citur, ni li fides precatione & iciunio confirmetur. Tex hax erat mali uis,& iam multo tempore uerlum erat in naturam. Aduerlus huiulmodi ui tiapugnandum est leiunijs, quæ corpus attenuatum spiritui subijciunt, & deprecatione, que divinum impetrat subsidium. Hoc sermone docuit Iesus atrocia diuce consueta ani Conversanti, minitia, remedijs granioribus oportere propelli. Cæterum cum iam ageret in Galilæa, bus cum eis Idus quo magis præmuniret animos discipulorum suorum, ne supra modum conturba rentur morte sua, rursus iterat & inculcat eis, quod filius hominis tradendus esset in mas hus hominif, quodos foret ab illis occidendus, quodos terrio die refurrecturus à mortuis. Hic fermo maiorem in modum discruciabat animos discipulorum, qui sic adamabant do minum fuum, licet affectu quodam adhuc carnali, ut aures illorum nullam pateretur mot tis mentionem. Nondum enim intelligere poterant, quod Moses et Helias Iesu mortem, gloriam appellarant: quode mors illa falutem effet paritura toti mundo. Quanquam au tem ut admentionem mortis contrillabantur, ita ad refurrectionis mentionem debebant exhilarari:tamen intantü abhorrebat animus à commemoratione lupplicij, ut plane non caperent quid effet mori, ac mox tertio die reuiuifcere. Exiftimabant enim melius effe om hino non mori, quando id libi præstare poterat, qui poterat à morte reusuiscere. Vbi ue/ ro uenisset ad urbem Capernaum, qui Casaris nomine tributa exigebant, ueriti compel Et cum uenis lare lesum, ob autoritate, quam sibi iam miraculis compararat, adiere Petrum, quem ui/ set Capernañ debant illi fere proximű: Magilter, inquiűt, uester num soluit didrachma: Petrus cum pe cuniam non haberet, nec uellet offendere tributorum exactores, respondit illum soluere. Nam haclenus huiulmodi tributa soluerat etiam Iesus. Cumqi sam domü essent ingressi; nam illic domicilium habebat lelus, Petrus anxius, habebat in animo loqui lelu de folue do tributo:promilerat enim, nec habebat quod daret. Tum lefus non infcius quid in ani tno uolueret Petrus, præuenit illius interrogationem: Simon, inquit, quid tibi uidetur? Regesa quibus solent accipere tributti, aut censum, à filijs ne, an ab alienis. Ab alienis, in qui Petrus. Tum Ielus ergo, inquit, filij funt immunes, obscure subindicans se terræ, mar Reges terre ங்க்,& omnium rerum dominti, nulli mortali principi debere tributum aut cenium, nec ப் quibus findiscipulos, ut filios regniteneri: sed tamê docere uolens in huiusmodi rebus, quæ niz Maciunt aduersus pietatem, nonnunco obsequendo huic homino generi, ne prouocati gratiora peccent, subiecit: Attame, inquit, ne simus illis offendiculo, abi ad mare, & eum pilite qui primus ad te prodierit, tolle. Aperto ore eius inuenies statere, hoc est drachmas quatuor. Eum tolle, & da illis pro me et pro te. Hoc facto le lus simul ostendit & sua poten tian, qua nulli subifciebatur: & modestia qua cedi uolebat his, quos ob re uilem & asper/ handa non expedit iritari. Etenim qui sic dare potelt, maior est, quam qui debeat: & tamé am dat quod no debet, doct aliquoties elle præftabilius de iure tuo decedere, de cu im probis

the of

probis de jure contendere, præfertim in hisce rebus, quæfacultates atterunt, non lædunt autem pietate. Habet & mundus ordine suum, quem per occasionem Euangelicæ liberta CAPVT XVIII zis non oportet omnino confundi.

quodamo modo aquatum Christo. Itaos Petro subinuidebat, cui uidebatur principatus



Is ita gestis subijt apostolorum animos humanus quidam affectus, ac stimuz lus liuoris, & ambitionis. Audierant de regno cœlorum : uiderant tres apoé stolos seorsum abductos in monte: audierant Petro traditas claues regni co lorum, eich dictum: Beatus es Simon Bariona, & super hanc petram ædifica bo ecclesiam meã:conspiciebant illum familiarius, quedam & audacius cole

regni cœlorum destinatus, quum esset ille natu minor. Adeunt igitur Iesum, & rogabant quis effet futurus primas in regno cœlorum. Adhuc enim somniabant tales quasdam die gnitates, quales uidemus in principum aulis. At lefus ut penitus eximeret hunc affectum ex animis eorum, puerum quendam ad le uocatum litatuit in medio dilcipulorum, paruu lum,&adhucalienumabomnibusaffectibusambitionis &inuidiæ, fimplicem, purum, folog naturæ ductu uiuentem. Illud,inquit,habetote certum,nili quis totus fuerit immu tatus, ac prorsus abiecerit omnes affectus istius modi, transformatus che fuerit in habit & simplicitatem huius pueri,ne recipietur quidem in regnum c∞lorū. Tantum abest ut am bienda sit eminentia. Proinde qui se deiecerit, ut efficiatur huic paruulo similis, hoc ipso maximus erit quod sit minimus in regno colorum. Etenim qui modestia minimus est, is uirtute est maximus. Principes amant sui similes, & apud hos maiore in precio est, qui cæteris fubmotis femet anteponit. Ego mei fimilibus delector. In aulis huius mūdi, prin ceps ad fui contumeliam pertinere putat, fi quis quem è fummatibus affecerit contume. lia:& in fe collatum officium interpretatur quod in illos fuerit collocatum.At hominum vere simplicium & humilium tanta est apud me gratia, ut qui unum quemuis ex his rece perit, mea causa, mihi uelim imputari perinde quasi me receperit. Cotra qui læserit unum quemlibet ex illis pulillis, aut offenderit, qui mihi fidunt, totick pendent ex me, pænas da turus est atrociores, quam si saxo molari collo illius alligato demergatur in profundum maris. Quid enim sceleratius, quam eos offendere, qui nulli male uolunt, qui nulli inui غent,nulli fe præferunt,qui omnes amant ex æquor Sed heu male erit mundo ob fcanda في la, offendiculaci similium paruulorum. Hominum peruersitas in causa est, ut fieri non. possit, quin accidant offendicula. Erunt qui liuore odióque commoti, persequantur bee nemerentes, maledicant bene precantibus, occidant falutem æternam afferentes. Atque hac quidem offendicula cedent in bonum eorum qui patientur, imò in bon i totius mun di. Sed tamen male erit illi, cuius uitio natum fuerit offendiculum. Proinde qui cupiuns ingredi regnum cœlorum, diligenter uitent offendicula pulillorum, led potius alijs alij ui cissim sint adjumento. Nece satis est cauere, ne quis alteri sit offendiculo, uerum etiam nequis iple libi accerlat offendiculum. Tum enim uere funt offendicula, quum fibi quis est si autémanus offendiculo. Nullus igitur affectus cuiquam adeo charus fit, quin amputetur ilico fi fueric offendiculo properanti ad regnum coelorum: adeo ut si manus tua, aut pes tuus, uidelicet membru in primis necessarium, tibi sit offendiculo, resecandus sit; & abijciendus. V tilius enim elt tibi, ut ad uitam eternā recipiaris mutilus, aut claudus, 🌣 ut integris manibus aut pedibus, totus conijciaris in ignem æternű. Oculus membrű est non solum necessarium ad ulus, uerumetia gratissimum homini. Et tamê si hic forte tibi fuerit offendiculo, erue, & abijce. Magis expedit tibi ut luscus admittaris in uitam æternam, & ut utrog oculo incolumi, totus præcipiteris in gehennæ incendiu. Ato hæc dicens, lefus no fensitaliquod corporis membrum amputandum, sed affectus omnes amputados, qui nos auocant à cu ra falutis æternæ. Nam amicus quo carere uix possis, ueluti manus est homini. Pater cui inniteris, pes est uxor aut filius quem tenere deamas, oculus est. Vt igitur nihil tam pres ciolum, tamd; magnificum esse debet homini, quo debeat auocarià regno cœloru: ira ne mo quamuis pauper, obscurus, & humilis est contemnendus, sed adiuuandus potius, ue proficiat ad meliora. Habetis exemplum. Videte igitur, ne quem contemnatis ex hucuso modi pulillis. Quamuis abiecti fint apud mundum, tamen apud deum magna eft illorum ratio. Nam illud pro certo dico uobis:angeli, qui tanquam ministri curam habent illo-ti,

Digitized by Google

.

ž

¢;

affidue

sidue contettiplantur faciem patris, qui est in cœlis. Hinc æstimare licet, quati sint apud deum, quum il·lis tales addiderit custodes, ac pædagogos. Rudes quidem sunt, labí pos funt, falli posfunt; sed simplicitas subsidio digna est, non supplicio. Nam ideo filius homi nisuenit in terras, non ut perderet quenquam, sed ut quod in ipso est, servaret omnes: Sed multi feruari nolunt, & perfequuntur feruare uolentem. Hi funt quos mudus ut magnos fuspicit. Autoritate preminent, opibus pollent, eruditione præcellunt, ut uidetur, admira bili quodam fallæ fanctimoniæ præftigio commendantur. Hos non oportet quidem ultro prouocare, sed contemnendi sunt fortiter, si metuentes sua potentia, potentiam op/ primunt dei, si sua gloria consulentes inuident gloria Euangelij. Si suo quastui seruien/ tes, obstant commodis omnium. Si dum suam iactant inanem eruditionem, uitiat doctri nam Euangelicam. Si lub prætextu fallæ religionis, extinctum eunt ueram religionem: [i beneficijs efferantur. Isti sibi imputent oportet suum exitium. Cæterum nobis hoc esse stu dio debet, ne quem perire linamus è pulillis & infirmis, qui lic errant ut lint lanabiles, oui bus limiliores & lupis. Ex uestro sensu coniecturam facite, quantopere sit hoc studio pay Quid nobis tri, qui natura bonus est, ne quis hominu pereatt quos ideo codidit, ut essent beati. Etenim uidetur *fiquis* fit uerus ac fidus paftor, dominus ouium centū, atcz ex tanto numero perierit una, nónne relictis nonagintanouem in montibus, abit quæliturus eam quæ aberrauit à gre/ ger Tantocs desiderio maceratur unius amisse, ut reliqui gregem toti exponat periculo. Quod si contigerit, ut illa inueniat, pro certo dico uobis, quod magis gaudebit ob unam receptam, quam de cæteris omnibus, quæ non perierant. Proinde si sic est affectus homo pastor erga gregem suum, quem possidet tantum, non etiam condidit, quanto magis hæc ctuoluntas patris mei, qui est in cœlis, ne quis pereat ex his pusillis quos condidit: quos schabet cura, ut angelos suos horum cultodia prafecerit, quibus ad salutem reuocadis filim fuum unicum impendit: Ablint igitur à uestro contubernio offendicula, quæ pa/ cendirimunt fraternam, sed adsit mutua charitas, qua uicissim alijaliorum erratis aman termedeamini, si qua inciderint. Porrò medicandi modus hic erit. Si quid admiserit in te si autem peci frater tuus quod litanimaduerlione dignum, ne statim profilias ad uindictam, néue rut/ cauerit in te sussilentio tuo sinas illum perire, dum ueluti uinolentus affectibus suis peccat impune: frater tuus fed primum experire remedio quam maxime blando, quod ne pudorís quidem incomo do fratrem aspergat. Adito illum solus solum, & nullis arbitris rem inter uos transigito. Si nondum agnolcit culpam, argue illum, & ob oculos pone, quantum aberrarit ab officio fraternæ charitatis. Talis autem lit admonitio, ut declaret te nihil aliud quærere, quam ip sius salutem, & amicitiæ pristinæ sarturam. Quod si ille tam est sanabilis, ut ad hanc secre tam admonitionem relipifcat, non est quod ulcifcaris, aut quod illum traducas: tibi fatis est quod lucrifeceris fratrem tuum. Interim & tuo lucro consuluisti. Periturus enim erat tibi amicus, peritura erat deo anima. Quod si grauior est morbus, quam ut hoc leuissimo. remedio sanari queat, non est prorsus abijcienda spes, nec statim ad extrema remedia ue miendum. Sed si tibi soli non præbuerit aurem, rursus adito hominem, adhibito uno aut altero, siue ut pudore mediocri corrigatur, qui non progrediatur usque ad infamiam, siue ut testimonio duorum aut trium possit reuinci. Quod si tam est intrastabilis, ut nec pudo renec metu iudicij commoueatur, rem defer ad congregationem, ut uel multitudinis con **Sensuluel** eorum autoritate qui multitudini præsunt, emendetur. Quod si usque adeo est infanabilis, ut nec fecreta fraternach correptione, nec duorum aut trium conscientia cons fensug, nec prolati criminis pudore, nec primorum autoritate corrigatur, illum suo mor bo relinquito. Amputetur à familiari consortio, nec also loco habeatur, quam si sit ethniv sus, aut publicanus. Sit hæc inter uos atrocillima pœna, quæ tamen non in aliud adhibe/ me, nissut aut pudore resipiscat frater, dum se uidet ab omnibus uitari, aut certe ne gregi abrixtus, alios, inficiat suo contagio. Nec est quod aliquis dicat mihi, diluta & imbecilla. Amen dico forcegni tui iudicia, imò seuerissima sunt, si quis contemnet obstinate. Nam humanæ uobis leges, quum atrox facinus puniunt capite, nihil aliud quam corpus interimunt, & nonz nunquam occidunt quem deus non condemnat, & occidunt tantum non emedant, post eaquam non superest qui possit emendari. A ista condemnatio quanquam lente proces ditad supplicium, tamen hoc nomine est seuerissima, quod damnatum, nisi resipiscat, ma net aterna poena, quam nulla ratione poteriteffugere. Quem Cælar damnat, nonnune Tom. 7

quam absoluit deus: & quem absoluit princeps, aliquoties damnat deus. Ille quem absoluit, relinquit hominum consortio, quo faciat & alios sui similes: & quem occidit, tollit ex hominu consortio; non solum non sanas, uerumetia essiciens ne sit qui sanari possit. Hac

funt humana iudicia necessaria magis & laudada. At uestra sentêtia sic submouet homie në insanabilë, ut non possit synceros inficere, & tamë sit qui possit resipiscere: propterea quod uestræ potestatis sit, seruare non perdere. Nec tamen impune peccabunt, quibus per uos licet uiuere. Manet illos æternum supplicium, iudice deo, cuius sententia uestra fententiam approbabit, ni relipuerit damnatus. Etenim qui non querit ultionem, sed cor rectionem fratris, qui paratus est admissam in se iniuriam remittere, qui sollicitus est de falute fratris, qui ad ægrotum ipfe læfus ultro uenit, ut illi medeatur; qui femel atque itee rum repullus tamen non desistità medicando, qui non fidit suo iudicio, sed unum ator alterum adhibet, non ad uindictam, sed ad medelam: huius sententiam quoniam proficiki turab animo Euangelico Deusapprobabitinec unquam rescindet, nisi damnatus dama narit quod admilit. Quanqua igitur ueltrum judiciti non habet in specie seueritate eam, quam habent tribunalia principum, tamen est magis formidandu, quam illorum senten, tia, qua se penumero percutiuntur optimi, & absoluuntur sceleratissimi. A deo damnari, formidabile est. Et ab illo damnatur quisquis à uobis syncero animo consentientibus damnatur. Quod enim iudicatis spiritu dei, non uestrum est iudicium, sed per uos illius. Quod si damnaueritis aliquem humano spiritu,iam est iudicium humanum, non dei:& is qui uestra sententia fuerit eiectus à uestro consortio, non protinus est alienus à consor tio cœli. Vis igitur uestræ autoritatis inaffectibus est, quos solus deus intuetur. He nimi rum funt claues, quas Petro me profitenti daturus fum: quibus quod ligatu fuerit in tere ris, ligatum erit & in cœlis: & quod folutum fuerit in terris, folutũ erit & in cœlis. Ea po teltas tametli primoribus maxime competet, tamen omnibus à me dabitur, li modo cone fenfus accefferit: non humanus, fed in meo nomine. Quin & amplius dicam uobis, no fo lum ualebit confenfus uefter in condonandis aut damnandis commiffis, fi uos inter uos 🗨 & fi mecum confentiatis:uerumetiã fi uel duo quilibet reperiantur in terris, qui uere com cordes meo [piritu,hoc est, non comoti affectu humano, sed concorditer amates ea quæ dei funt: jj quæcung: petierint,impetrabût à patre meo, qui est in cœlis. Adeo pater ama **t** Euangelicam sanctamck concordiam. Quum igitur tantum ualeatis apud eum principe. qui potest omnia, non est quod uos poeniteat uestræ potestatis : etiam si apud homines, imbecilles & impotentes uideamini. A Cæfare non protinus impetratur quod peritur, nec ille quicquid rogatur præstare ualeat. Nec enim ille posset uel febrim depesiere uel muto linguam reddere. Nihil autem tam elt arduum aut incredibile, quod pater meus Tune decedes non lit uobis præstaturus, si concorditer ab ipso petieritis. Hæc quum diligenter auscule Petrus ad eum tasset Petrus, existimans ad se potissimum pertinere, quod de potestate damnandi & abe dixit. foluendi disserverat lesus, scrupulum aliquem conceperat in animo, propierea quod lesus dicens post tertiam correptione sit tibi uelut ethnicus & publicanus, uisus est certum numerum præscribere: quem qui transgressus esset estam si resipisceret, qui peccarat non esser recipiendus in gratiam. Hac igitur de re exactius docêdus adijt Iesum: Domine, in quit, quoties condonabo fratri, si in me peccauerit, & post quotam culpa repelletur à ues nia: Num post septimam: Hunc numerum proponebat Petrus, uelut abunde magnum, quum lesus tertiæ duntaxat correptionis meminisset. Tunc lesus ostendens in his quæ committuntur in nos, oportere nos esse facillimos ad uenía: Non dico, inquit, ignoscene dum uses ad offensam septimam, sed uses ad septuagesies septimam, indicans nullum esse præscribendum numerum ignoscentiæ Christiane: sed quotiescung resipuerit, qui pecca uit, toties ex animo condonanda esse culpa: penitus eximens ex animo Christiano om ne ulcifcendi libidinë. Atq id ne quis exiftimaret effe durü & iniquü, lefus adhibita fimilitus dine docet esse aquissimű. Nam hanc non tam esse clemetiam, qu'am pensatione. Etenitra quum nos aliquado uicissim peccemus in proximuisled multo tum crebrius, tum grauius

in deum, in quem quoties delinquimus hoc gravius peccamus, quo maior est is, in quem peccamus, quo di maiora ab illo beneficia epimus, indigni simus qui veni a impetrem us, uel à proximo, vel à deo: qui vel milies peccanti codonat, si modo resipiscat: si fratri tanto levius peccanti gravemur offensam remittere: presentim cu deus hac lege nobis ignoscat

Digitized by Google

mmissa nostra, ut illius exeplo prouocati, faciles & exorabiles simus in proximű. Ideo inquit, regnum coelorum simile est homini prædiuitiac potenti, cui quum esset ingens fa milia, uilum est inire ratione cum seruis suis. Et cum coepisset subducere ratione, repertus est quidă, qui debebatilli decem milia talentoră. Porrò cum summa masor esset, qut de bitor esset soluendo, dominus sussit & ipsum & uxorem & liberos, & quicquid habebat rerum uenun dari: ut ex conflato precio satisfieret creditori. Seruus aute ille supplex acci dens ad genua domini: Quæso, inquit, ut mihi spacium aliquod concedas, & progressu temporis omnía tibi resoluam. Porro dominus misertus serui supplicis ac prouoluti plus indullit qu'am ille petierat. Non folü enim illum non produxit in forum, uerumetiā codo nauit illi totam summa. Porròseruus ille iam liber quum esset digressus à conspectu domi ni sui, forte fortuna obuium habuit quenda è numero conseruor u suorum qui debebatile li pauxillulum pecuniæ, nempe denarios centum; hic oblitus dominicæ erga se clemetiæ, protinus iniecta manu trahere coepit milera, dicens: Solue quod debes: Ille conferuus ad conferui genua procidens, totide uerbis oblecrabat eum, quot ille dominu: Patienter age mecum, & omnia resolua tibi. At creditor inexorabilis, repulit supplicem, & pertraxit in carcerem, donec reddidisset quod debebat. Porrò conserui, qui uiderant miram clemen? tiam domini in ferut, ubi uidissent tantam crudelitate conserut in conserut, dolore graud commoti, rem omne denarrant domino. Ibi dominus accensus ira, reuocauit ad se serui. cui condonarat omnia: Serue, inquit, male, nónne ego dominus tantam fummã tibi cone donaui: no ob aliud, nisi quod supplex rogares me: non igitur par erat, ut tu coseruus con feruo paululum pecuniæ condonares: & supplicis misereris, quemadmodi ego tui miser sus eram? Certe mea in te tam recens lenitas te docere debuit lenitatem in conseruum. lamo dominus implacabiliter iratus, tradidit eum tortoribus servando in carcere, donec resolueret totam summa prius condonatam. Ad hanc imaginem uobiscum aget pater ue tercelettis. Illi nemo uestrum non debet plura, in quem nemo non frequenter delinquica Peccant & homines in homines, sed longe leuiora. Quod nisi quisos fratri suo remiserit le viores offensas in se commissas,& remiserit exanimo: pater non solum non condonabit uobis in le commilla grauiora, uerum etiam quæ condonarat, reuocabit.

CAPVT

Is sermonibus ubi lesus ad beneficentia erga simplices, ad lenitate erga de? linquetes instruxisset suos, relicia Galilæa recepit sese in fines Iudææ, trans lordane, uelut occurrens ad futura morte, qua clanculu moliebantur phari sæi. Archeo quoch sequuti sunt numeroli greges homint, deportates secum uarios ægrotos: & sanauit cos illic. Ac rursus uisis tot prodigijs, & studio

multitudinis erga lesum, recruduit phariseoru inuidia. Qui callide & insidiose adorti sunt illum, occasione captata ex sermone, quo prius docuerat, no esse repudiadam uxorê. Pro ponunt igitur cornutt problema; num phas ellet, quactit de causa repudiare uxore. Qui si licet homis **si respõdisset esse phas, secti pugnare uideretur, quit docuisset non licere repuditi: si negas/ vi dimittere** set, uideretur aduersari legi Mosaice, qua permittit quauis de causa dare repudij libelli, uxorem ac dimittere. At lesus ita temperat resposum, ut nec Mosi ledat autoritate, nec suu dogma recantet, & pharifæis legisperitis autoritate legis os obturet: An no legistis, inquit, quod quum deus conderet hominữ genus, sic instituit primữ coniugium, ut unus uni indisfolu bili copula iungerentur: Ex eadem enim massa finxit masculum & fæminam, ut horum complexu propagaretur humanum genus. Ac mox copulam indiuulfam exprimens mariti & uxoris, adiecit, non Moles, sedipse conditor Deus: Huius mutuæ charitatis gra tadeseret homo patrem ac matrem, & adglutinabitur uxori suæ. Tamés erit arcia com imílio, ut è duobus quodammodo fíat unus homo, quí prius fuerant duo. Itags femel ma timonio iuncli, iam non lunt duo, sed unum corpus: uttam præter naturam situxorem à modiuellere, quam membrum à corpore rescindere. Quod igitur Deus tam arcto uin aulo semel connexuit, ne separet homo. Hic pharisai iam ansam datam arbitrantes, qua leum prehenderent, Si deus, inquiunt, hoc uoluit quod interpretaris, quur igitur Mor les secitius maritis, qualibet de causa abijcere uxorem, modo dent illi libellum repudif Qua fronce ausus est permittere, quod deus fieri noluit: Respodit Iesus: Non hoc uobis pamilit, quod rectum ellet natura, led sciens duritiam cordis uestri, levius mali indullis

ne grauius à uobis committeretur. Necs enim is probat dinortif, qui hoc maluit admitti, quam homicidia. Nec hoc efficit libellus repudi, ut reclum lit repudia: led teltiselt tue du ritiæ, qui qualibet leui de causa expellas coniuge, & illi prospicit de nouo marito, tibi ius adimens, ne reuoces repudiatam. Verű ab initio, quum nondű increuisset hominű malig cia:nec adhuc tot uitijs esset infecta natura mortaliu: quoniam non erat tam atrox odiu, ut ueneficia timerentur, aut homicidia, non erat repudi licentia: neque nune relaxabitur idem ius, postea quam Euagelica doctrina renouat ac perficit naturæ synceritate. Moses idem optabat, quod ego doceo; sed mores uestri nimi quad homicidium propensi deterres bantillum, ne auderet hoc à uobis exigere. Ego qui non irrito legem, sed absolutior e red do, plane dico uobis nephas esse, & præter mentem dei, & præter uoluntate Mosi, quod uulgo facitis, quauis de causa repudiates uxores uestras. Nec enim ideo rectu est quod fa citis, quia facitis impune. Multa sunt apud deum flagitiosa, quæ legibus humanis no pu niuntur: Proinde scitote, quod quisquis ob qualibet causam abiecerit uxorem, & alteram duxerit, ut adulteri u committit iple, ita uxori præbet adulterij causam: nisi forte quam rez pudiat, adulterio commeruit repudium. Nam quæ alteri uiro sui fecit copiam, iam uxor esse desfit, & matrimonifius ademit sibi, divisa carne, quam deus unam & indivisam esse uoluit. Sed qui talibus de causis repudiarit uxorem qualibus uos subinde repudiatis, si se iungat alteri, non matrimoniù est, sed adulterium. Et qui sic repudiatam duxerit, non uxo rem suam ducit, sed alienam; & ideo non contrahit matrimoniti, sed committit adulteriti. Sed horum malorum fumma recidit in caput repudiatoris. Primum enim præfractus est & immitis, qui uitium uxoris nec ferre potuerit, nec uoluerit mederi. Deinde domo des pullæ,quæ line marito non potelt uiuere, causam prebet adulterij committendi. His audi tis, discipuli aiunt Iesu: Si hæc est conditio maritorum, ut ab uxore si displiceat, no possint absolui, præstat abstinere à matrimonio. Dura siquide seruitus est domi ferre morosam, rixolam, temulentam, aut alio simili uttio molestam muliere. lesus non improbat quidem responsum discipuloru, quos propter Euangelij prædicatione cupiebat esse liberos à ma trimonij servitute: verum subindicat, non esse tutum vitare matrimoniū: niss si quis ita sitz mo sit animo, ut possit in totum temperare à coitu. Perpaucos autem esse qui possint: propterea quod hic affectus corporis sic omnium est comunis, ut non alius sit uiolentior, aut inuincibilior. Quanqua igitur liberius est non illigari matrimonio, tamen tutius est intra coniugij cancellos contineri, क uago concubitu pollui. lesus igitur subindicans quidesset optimum, & huc inuitans præmio libertatis, non audet tamen exigere, quod quodammo do uíres excedit humanas. Non omnes, inquit, capaces funt huíus fermonis, fed hi dun taxat, quibus hoc datum est diuinitus: quos tantus habetardor Euagelicæ sanctimoniæ, ut hunc etiam affectu sponte uolentes de negligant. Nec enim alioqui laudem habet, qua uis castus coelibatus, nisi fuerit susceptus studio pietatis Euangelicæ. Sunt enim eunucho rum tria genera. Vnum eorum, qui sic nascuntur, qui uitio naturæ frigidioris abhorrent à reuxoria, aut alio quopiam occulto naturæ affectu. Alterum eorum, quos execuerunt homines. Horum castitas nullam meretur laude, quod à necessitate proficiscatur no à stu dio uirtutis. Sed habet Euangelium & suos eunuchos plane beatos, qui neg natura spa dones lunt, necs ab hominibus execti, sed ipsi seipsos castrarunt propter regnti coelorum: non amputato corporis membro, sed ob amore Euangelii, deuicto affectu rei uxorie. Viv detis palma in medio politam, certet qui uolet, quick suis sidit uiribus, auferat brabit qui potest: sortiter, & ultro certantibus, non deerit fauor agonothetæ. Quoniam de puritate uirginea fuerat sermo, dec sublimitate uirtutis heroica, que paucis contingant, tanquam per occasionem offertur exemplum simul & absolutæ puritatis & summæ modestiæ: six ne qua uirginitas nihil promeretur laudis. Aderant parentes, qui cupiebat infantes fuos Tune oblati offerre lesu, ut eis manus imponeret, & proipsis deprecaretur: existimates fore, ut quem Sunt ei par, admodum uiderant illius contactu fugere morbos, ita Iesu contactus seruaret eos à mor bis, ruinis, dæmonio, cæteris og malis, quibus ætas illa sæpenumero perit. At discipuli, qui quanquam toties audissent de summa modestia, nondu tamen penitus exuerat humanos affectus: existimantes indignum magnitudine domini sui, infantium ac matrum improbi

tate detineri lassarica, prohibebant accedere cupietes. Hoc animaduertens lesus, quo mas gis ac magis infigeret animis suorū euangelicā modeltiā, quæ nullū quamtumuis humikē

Midit Sinite, in quit, ut pueri ad me perferantur: nece prohíbete, quo mínus me adeants. Eenim qui horum funt fimiles, mihi gratiffimi funt, quos tametfi mundus habet defpica bles,ego tamen non alíos dignor regno cœlorum. Quod his præftat natura, hoc in uobis præftet pietas oportet, fi uelitis admitti in regnum cœlorū. Adducti funt igitur paruuli ad lelum,& ille impoluit illis manus, lacri corporis contactu uirtutem occultam infundens puellis, ob fim plicem parentum fidem. Quo facto difcefficillinc, re ipfa doces fatisfacien dum quidem elle pulillis, led nequaquã illis hærendű, quin magis properandum ad per/ fectiora. Et ecce pueris relictis, succedit adolescens qui de perfectione loquitur. At lesus et ecce unut quemadmodu in paruulis proposuerat discipulis suis imagine simplicitatis ac modestie: accedens ait ita in adolescere studioso quidem perfecta pietatis, sed diuitijs onusto, ponit ob oculos, quam difficile sit, eos qui diuitijs seruiunt, eniti ad perfectione Euangelicæ pietatis: quan tock fint expeditiores ad Euangelicum negocium, qui nibil, aut quam minimum huius mundi pollident: quanquam paupertas & opulentia, non tam in pollellionibus est sita. quam in affectibus. Erat adolescens animo religioso preditus: sed quoniam è Christo aux dierat nelcio quæ noua præcepta,adijt lelum, & accidens ad genua iplius, rogat eum di/ cens: Magister bone, quid boni faciam ut ustam assequar æternam: Adolescens bon ü ap pellabat lefum, blandimento captans illius beneuolentiä: quum tamen nihil aliud effe fu/ fpicaretur illum,quàm purum hominē,quanquam cæteris præeminētem. Deinde quum de bono percontatur, non de quouis bono fentit, fed de infigni quopiã bono, quod pro mereatur uitam æternā. Atqui nullus mortaliti abfolute bonus est: nec ullum est opus ho minis, quod ita bonum sit, ut mereatur præmit æternæuitæ. Ielus igitur excitans adole/ kentem, ut magnificentius de íplo lentiat, & auocet à fiducia operum luorti, ac uite spem pouns collocet in beneficentia gratuita dei, qui natura bonus, & gratis beneficus in om/ nes, respondit in huc modum: Quid me bonum appellas, aut quid me percontaris de bo no: Sed tamen si cupis admitti ad uitam æternam, serua præcepta. Quumch adolesces ro gallet,quæ nam essent illa præcepta: siquide audierat illum docente,præcepta legis Mo/ Lica non esse satis ad consequendu regnum colorum: lesus ut omnibus eximeret legis fiduciam, respondit:Non occides, non committes adulteriü:non facies furtum:nő dices fallum teltimoniti. Honora patrem tuum & matrem: & diliges proximtituum licut teip# fum. Tum exhilaratus adolesces: Hec, inquit, omnia, seruaui a pueritia mea. Quid igitur præterea mihi deest: Expectabat ut Iesus respoderet illi, nihil deesse. Sed dominus often/ dens quantă interlit inter iultitiă Iudaicam & euangelică;inter bonum Iudæü,& bonum Christianu: Si uis, inquit, persectus esse, uade, ac diuenditis omnibus quæ possides, distriv bue pecunia pauperibus: non perdes opes tuas, quauis in multos dissipatas. Sic dissipare recondere est. Nam pro terrenis opibus habebis meliore thesauru in cœlis. Hoc ubi fece ris jam expeditus, ac nudus ueni me nudu fequuturus Quu ait lefus: Si uis, oftendit nego cium ardutiesse: sed adiecit præmiti: Habebis thesaurtin coelis. Mox ad studiti persectæ pietatis hortatur: Veni lequere me. Hunc sermone quum audisset adolescens, abijt ansmo deiectomœstocs, quod dominus esset multaru possessionus, quas durum existimabat sex mel uniuerlas relinquere. Auebat adipilciuitam æterna, ambiebat perfectionis honores sed hunc affectum ueluti bonum semen obruebant spinæ diuitiari. Itags mæstus abijt do mum, nequa & intelligens lesum damnare non diuitias, sed affectif & amorem curas ch di witiarum, quibus uix possunt non esse obnoxij, qui eas possident. Negs enim semper uo hiteas relinqui, sed tamen semper contemni: relinqui etia, si quado nos auocent ab Euas pdica pietate. Adolefcete digreffo, lefus conuerfus ad discipulos suos: nam illis hoc spez daculum ædiderat, ne quando poeniteret paupertatis suæ, aut tenerêtur amore pecuniæ? Quan, inquit, difficile est, divitem ingradi regnữ coelorum. Significans ægre convenire miropulentia, & studiu Euagelice philosophia: quod hac totu requirit homine, illud kremaximā hominis partē libi uindicet. Atcu ut magis exaggeraret rei difficultatē, disciv Palis admirantib. adiecit: Quin & amplius dico uobis: Facilius est ut camelus traseat per Facilius est foramen acus, quam ut dives ingrediatur regnum coeloru. Siquidem humilis & angusta camelum esporta,nec recipit camelos optifarcinis onultos. Sic enim notavit divites avaros, qui bus divitiz magis funt oneri quam ufui: ut quas alijs baiulant potius quam fibi. Hic fere mo quia non fatis intelligebatur abapostolis, iniecit & illorum animis morsitudinem. quandam

L

5

1/

T

quandam, quod dolerent tot homines divitiarum gratia secludendos à regno colorum. Quum igitur uehementer admirarentur discipuli, quid sibi uellet hoc quod dixerat lesus de camelo & foramine acus: rogant illum, si sic habet res, quis igitur poterit saluus fieri : Quotus enim quile est mortalio, qui aut abijcere possit diuitias quas habet, aut no optare si non habet. At lesus intuitus illos quo leniret conceptum animo mœrorem, ostendit nonnullam esse spem divitibus quoes perueniendi in regnum coloru. Apud homines, inquit, hoc impossibile est, non minus quam ut camelus eat per foramen acus: sed apud deum nihil est impossibile. Solus ille mutat animos divitum, ut alacres etiam uel abijciant quod possident, uel possideant, tanquam communes, non proprias, semper parati relina quere, si quado id postulet Euangelij negocium. Quur enim ægre contemnant opes, qui non grauantur & uitam impenderer Hic sermo quem adolescenti dixerat lesus: Vendo quæ possides, & sequere me, nonnihil bonæ spei conciliauit Petro, qui quanquam diues non fuisset, tamen hoc ipsum quod habebat alacer reliquit, nauim & retia, ac dominum fuerat sequutus. Domine, inquit, ecce nos fecimus quodab adolescente flagitabas: reli-

Ecce nos reli/ quimus omnia, & lequuti lumus te: quid igitur erit nobis præmij: At lelus oftendere lu quimus omnia dens hanc eximia laudem non solum patere diustibus, uerumetia tenuibus, qui quicquid hocest quod possident, libenter habent pro derelicto ob Euangelium, quum hæc uirtus magis æstimetur ab assectu relinquentis, 🕳 à modo rei relicsæ: non relecit oratione Petri. quam pro remagnificentiorem: sed docens, pro utilibus illis prompto animo relictis, non uile premium esse reponendum, air. Illud confirmo uobis, quod uos qui preter scapham & retia, mea caussa nihil reliquistis: sed tamen hoc animo, ut opes quantumuis magnas mea causa fueritis relicturi, & nudi nudum estis hactenus sequuti, si perseueraueritis, in fu euro feculo, quu reulxerint mortui, dabiturc cuica pro fuis meritis præmiu, iamc filiue homínis, depolita quam nunc uídetis humilitate, confederit in fede maieltatis fuæ:uoa quoque piscatores, tum consortes honoris, qui nüc estis consortes afflictionü, sedebitis in duodecim ledilibus,& iudicabitis duodecim tribus Ifraeliticas:quod ex eadem ftirpe progeniti, eiuldem legis periti, jildem miraculis ac beneficijs prouocati, tamen nulla ra/ tione perduci potuerint, ut crederent, quum uos humiles & idiotæ statim ad simplicem nocis iussum, etiam illa reliqueritis, quibus uitam fustentabatis. Neque uobis solum hoc præmij continget, uerum etiam quilquis hominum ob mei nominis profellionem 🕬 liquerit domum, fratres aut forores, patrem aut matrem, uxorem aut filios, agros auc aliam quamcunque possessionem, adeo non perdet quod mea causa reliquit, ut magno potius lucro sit sceneraturus. Siquidem & in hoc seculo pro relictis centuplum accie piet, & in refurrectione uitam æternam possidebit. Nam pro relictis caducis ac uilibus possessionibus, & hicinterim possessiurus est preciosum illud margaritum Euangelicae mentis, nullis huius mundi mercibus æstimandum; pro una domo relica, toto orbe plu rimas domos uobis aperiet Euangelij doctrina. Pro unico fundo plurimi fundi seruiens testris ulibus: pro unico patre aut matte tot habebitis, quot senes aut anus converte. ritis adprofessionem Euangelicam. Tot habituri fratres, sorores ac filios filiasos, quos æquales aut minores uestra prædicatione perduxeritis ad uitam æternam, Hi passim & ultro suppeditabunt, si quid opus fuerit, longer uincent eorum affectus, quos nobis fola sanguinis propinquitas coniunxit. Arctior est enim Euangelica societatis cognas tio, quam carnis affinitas: & uchementius amat, quem conciliauit pietas, quam quem adiunxit natiuitas. Huic latis amplo præmio adijcietur & illudomnium longe maxi, mum, ut pro rebus mox perituris ultam æternam possideatis. Non hæc dico, quod Euangelica professio doceat esse spernendos cos, quos nobis natura conjunxit: sed hu. iulmodi affectus negligendos,quoties auocant nos ab æternæ falutis negocio.Hæc æzn Multi autem ta felicitas omnibus exæquo propolita est. Non est discrimen fortunæ, conditionis atea erunt primi us, aut persona. Sed in hac astimatione, qua siet ab aquo sudice deo, multi tenebunt por nouisimi. stremas, qui nunc uidetur tenere primas. Contra multi qui nunc humiles, nihiliq uidena

tur hominibus, illic erunt primi. Præferetur meretrix scribæ, publicanus phariseo, eth mie eus Iudæo, pauper diuiti, agricola regi: & qui uidebantur esse proximi regno cœlorum. postremi ingredientur: & qui procul abesse uidebantur, priores introibunt. Ethnici fide anteuertent, synagoga propter incredulitatem submouebitur.

Capue

į

ij

Z

i

7

CAPVT

Voniam autem ænigma tridebatur quod propoluerat de primis & nouile simis, explanat parabola, quod dixerat, qua declarat diuersis ætatibus ho mines suisse uocatos ad cultum iustitiæ, omnibus tamen iustitie cultoribus idem esse premiti æternæ salutis: modo uocati gnauster laborarint in uinea iultitiæ. Negsenim minus habet qui uocati sunt tempore Christi, क qui te pore Abrahe, aut Moli, aut Dauid. Nech minus habent qui senes trahutur ad cultu Eua. geli, qui pueri aut iuuenes. Omnibus ide datur denarius æternæ uitę. Et tame qui le rius uenerüt, hocuidētur honoratiores, quod domini liberalitas eos æquat his, qui prius uenerat ludzi prius uocati funt, sed tamen gentes post uocate non solu æquatæ sunt illis; uerum etia antepositæ Iudæis incredulis. Parabola sic habet: Simsle, inquit, est regnst coe lorum homini patrifamilias, qui fummo diluculo prodițtin publică, ut coduceret opera, rios in uinea luam Et nactus aliquot, pactus cu eis, ut singuli singulos acciperet denarios prooperadiurna, misst illos in uinea sua Rursus exije circa horam tertia, quumos usdisse quoidă inforostantes ociosos, dixit illis: Ite & uos in uinea mea: & quod iustii fuerit rede dam uobis.Rurium exijt circa horā sextam, atop iterū ad horam nonā, & idem fecit quod fecerathora prima ac tertia. Rurfum ad horam undecima, uergente iam die, egressus, rep pent & alios quoldam in foro, quibus dixit: Quid hic statis totti diem ociosir Aiunt: Quia nemo nos conduxit. Dicit illis: Ite & uos in uinea meam. Porrò sub noctem, dominus ui nea mandat procuratori suo: Voca operarios omnes, ac solue illis mercedem: sic, utà no uisimis incipies, peruenias ules ad primos. Vocati funt igitur omniŭ primi, qui postremi umerant, hocest, ad horam undecimam, minimumos diei laborarant in uinea, & datus est lingulisdenarius.Hoc quum intellexissent hi, qui summo diluculo suerant uocati, existiz mabautle, quia tanto priores uenerant in uineam, pro temporis portione mercedem ant plioremaccepturos. Sed datus est & horum cuica denarius. Itaca qua sibi uiderent æqua? cosinpræmio, qui non fuerant pares in temporis spacio, abeuntes murmurant aduersus dominiquinez, dicetes: Hi, qui uenerunt ad horam undecima, non laborarunt nisi unam horam,&illos in præmio nobis æquas, qui & totum diem perdurauerimus in labore,& ællum meridianti pertulerimus, quum isti uenerint sub uespera resrigerato iam æstu. At paterfamílias uni cuidam illorum, pro omníbus respondit: Amice, quur inuides alijs be nignitatem meam: Mea in alios gratuita liberalitas te non lædit. Nullam enim iniuriam facio tibi. Nonne lic pactus sum tecum, ut pro opera diurna, denarium acciperes: Præstie tilti operam, habesmercede pactam, nihil tibi rei mecum est amplius. Tolle quod tibi de betur, & abi. Mercenarius huc conductus es, ut præftares opera, non ut mihi præfcribe res quid sacă. Sic mihi uilum est, ut huic qui postremus uenit tantu mercedis dem quane um tibi. De tuo nihil decedit, si quid huic additur ex mea liberalitate. An mihi liberti per tenoent, de meo quod uolo facere. An ideo oculus tuus liuore torquetur quia me tiides benignum in eos, in quos lubitum est: Hanc similitudinem adduxit lesus, uolens illorum animis infigere, quod deus natura beneficus in omnes, uarijs modis ac uarijs ætatibus, no cessat inuitare mortales omnes ad cultum ueræ pletatis. In qua qui se gnaulter exercue tint, ijs præmiti elle uitam æternā, a qua nemo secluditur, qui modo uocatus audiat. Hoc pramium ut non debetur omnino meritis nostris: sed potius benesicentiæ diving, tamen non contingit citra conatum nostrum. Quanquam hoc quog debemus uocati, quod ad cultum pietatis accedimus, quod in eo perseueramus, usquad diei uesperam. Nam qui uo catireculant ire in uineam, frustratur ipsi se suo præmio. Quanquam autem inter sanctos necellinor, nec murmuratio aduersus deum, tamen huiusmodi dictis expressit summit honorem, qui nouissimis est habitus, ut in præmio locum primum sortirentur. Quæ di guintam insignis est, ut merito quis possit inuidere. Quanquam & boni ludæi primum mumurabant aduersus gentes, quod ex maioribus idololatris orti, à lege Mosaica prote susalleni, denique incircuncis, subito pares haberentur ipsis in euangelis gratia, & ad eart dem falutem admitterentur, nullo legis onere grauati: quum ipsi die uersati in obserua tionibus Mosaicis, nihilo potiores essent, quam ethnici, modo uita prossus impia, ad euangelij professionem admissi. Plus igitur gentibus condonatum est, sed non ideo lus datis elt quod cum deo expostulent, quum liceat & ipsis ad eam selicitatem pertingerei

Quod si malint inuidere, quàm imitari, sibi imputent, quod ob incredulitatem reficititur, gentibus ob fidei promptitudinem allequentibus, quod illi sibi solis deberi credebanto. Statim igitur properet, quisquis uocatus suerit: alioqui frustra fuerit uocatus, nisi detope ram, ut sit etiam electus. Ac nulli non uocantur, sed pauci merentur ut sint inter electos. Proinde Iesus parabolam hac clausula finift, qua fuerat exorsus: Sic erunt nouissimi, qui primi fuerant, & primi, qui nouissimi. Nam multi quidem sunt uocati, pauci uero electi. Et ascendens Post hac Iesus aliquandiu uersatus in Galilaa, coepit propius ad mortis sua locum acces Issus Hieroso dere, Hierosolymam proficiscens. Quum qui iam discipulos suos multis modis instruxis lymam. set, de contemnendis diuitijs, de negligendis parentibus, & cognatis, de castitate, de singu lari modeltia, de præmijs quæ manerent illos etiā in hac uita, seducit apostolos suos duos decim secreto, uelut hos selectos duxisset & idoneos quibus crederetur mysteria crucis, quod turba nondum potuisset capere. Quanquam & populo prædixit mortem suam, quum loqueretur de lona, & templo soluendo, eodemós in triduo instaurado: sed ita præ dixit, ut non ante intelligerent quid esset diclum, quam posteaquam uiderent factum. Di scipulis uelut firmioribus iam semel atop iterum aperuerat arcanum suæ crucis, absorbin, uoluero loquens. Sed quoniam facile obliviscuntur homines, quod non libenter auditit, necfacile demittunt in pectus, à quo abhorret animus, dominus le sus quo suos confirma retad tempestatem imminentem, clarius esiam ac distinctius aperit illis non solum inita re mortem, uerum ludibria & afflictionem, quæ sæpenumero sunt ipsa morte grauiora. Ecce, inquit, adimus Hierofolymam, & filius hominis prodetur primarijs sacerdotibus, ac scribis, qui iam dudum illi struunt insidias. Nece conquiescent illu criminari, donec adi gant ad condemnation e capitalem, & tradent eum gentibus ut illudant illi, ut flagellent, ut conspuant & in crucem suffigant, at wille mortuus ac sepultus, tertia die resurget. Interea filij Zebedei, Iacobus & Ioannes, quoniam audierant Petro tributas claues regni co lorum, audierant de honore duodecim sellarum, rudes adhuc & humana quædam som/ niantes, quum existimarent statim à resurrectione uenturum hoc regnum, & hos honos res, quia dixerat, tertio die refurget, quo sibi quo præcellentem aliquam dignitatem im Die ut sede at petrent, subornant matrem quæ pro filisinterpellet Iesum. Quæ quu adorasset eum, obe bi duo, testans, ne sibi negaret quod peteret, rogata quid uellet, ait: lube, ut sede at hi duo fili mei, alter ad dexteram tibi, alter ad læuam, in regno tuo. I elus conuerlus ad filios, à quibus lcie bat matrem esse subornatam, respodit illis: Nescitis quid petatis. Delectat uos mentio rea gni, quod iplum longe aliud est, qu'am somniatis, sed in præsentia magis agendum est de afflictione, dech cruce, qua est iter ad regnum. Præpropere postulatis brabium, cum prius certandum sit. Iam aperui quid mihi sit ferendu. Potestis ne bibere de poculo de quo ego bibiturus lum: Poteltis ne tingi tinclura, qua ego tingendus lum: Illi nondum gnari ui/ rium fuarum, fed præ auiditate quod petebant impetrandi, temere uerius quam fortiter respondent:possumus. At Iesus accepit quidem, quod se dicerent esse promptos ad imita tionem luz crucis, led de przmio, quoniam non intelligebant quid peterent, quonia non eratillius temporis, negat hoc esse suum dare ipsis, sed eam dignitatem non obuenturam nisi ijs, quibus hoc datum esset à patre, ut insigni uirtute primum locum mererentur, uide licerut omnibus adderet stimulos ad summa contendendi; Calicem quide, inquit, meum bibetis, cæterum ut ledeatis, alter ad dexteram mihi, alter ad læuam, non est meum dar e his autillis, sed hoc ijs continget, quibus datum suerità parremeo. Vi quisque certauerit, ita feret præmium. Hæc quum exinteruallo audissent cæteri decem, indignati sunt duo 🗸 bus fratribus, quod immodicam dignitatem libi poltula sient. Nondum acceperant spirs tum fanctum: adhuc humanis quibusdam ducebantur affectibus, ambientes, & inuicem fubinuidentes. Atque his affectibus Ielus diu pallus elt luos elle obnoxios, quo pernitus eos eximeret ex animis omnium, qui in apoltolorum uices essent successivi. Putabant au tem & gaudebant ideo postulationem Ioannis & Iacobi fuisse reiectam à domino, non quod carnalia quædam somniarent, quum ageretur de regno spirituali: sed quod hono rem petillent meritis luis maiorem, quem alij libi potius deberi putabant. Ielus igitur 😥

rut retudit ambitionem stulte postulantiti, quod nescirent quale esset quod postulabant; ita liuorem & indignationem ceterorum repressit, ex eodem ambitionis sonte scateratem, aperiens longe diuersam esse rationem regni mundani & regni Euangelici, Illic enim qui

Digitized by Google

minor

mior est premi tyrannide potentioris. Hic primatum nihil aliud esse quam summum stu dumbenefaciendi omnibus. Ibi utquilg luperbillimus est, ita uideri maximum: hic nul/ lum elle submissiorem animo quam qui maxime meretur esse primus. Hanc docirina ut omnitanimis infigeret, uocauit & cateros apostolos ad se: Scitis, inquit, quod qui prinz apatum gerunt inter gentes, dominatum ac tyrannidem exercent in illos quibus imper rant: & qui primates sunt, potestatem suam exercent in sibi subiectos. Nam populi malo, sux consulunt autoritati, each curant non quæ conducant multitudini, sed quæ faciat ad frepitum fortunægloriæg fuæ. At non conuenit itidem fieri inter uos, fed quicung uo luerit inter uos gerere principatum, lit omniti minilter, non libi gerens honore, led popu/ lo cui prælidet. Et qui uoluerit inter uos habere primu locum, lit omnium seruus atos infi mus. Nec enim in aliud sumit sibi primum locum, nisi ut omnium commodis inserviat, mihil inde uenans, nec honoris, nec compendif. Quod si uobis durum uidetur, me uidete. Out enim dominus sim ac magister uester, & ut uere profitemini filius dei, tame no arro gomini dignitate, nec mea potestate abutor in commodu meum: sed ideo ueni, ut omniti commodis lub leruiam, adeo ut nec uită grauer impendere, quo iaclura unius animæ mul tas redimam. Inter hos igitur qui sunt hoc affectu, nec est quur quisquam ambiat honore, pec est quur quisquam inuideat alteri dignitatem. Quis enim illi inuideat, qui nihil aliud studet, qu'am alteri prodesse, uel uitæ suæ dispedio: His etiam si defertur honor, hunc non arrogant sibi, sed deo trasscribunt. Quum autem una cum discipulis exiret Hiericho, ser Et egredienti quuta est illum ingens hominum turba. Et ecce iuxta uiam sedebant duo cæci:qui cum ex bus illis à Hie strepitu sensissent immensam esse multitudinem, & percontati quid nam esset, cognouis richo sent adelle lesum, qui illac faceret iter: cum illum uidere non possent, nec si uidissent, adi, reliceret præ turba, magna uoce copellarunt lesum dicentes: Domine miserere nostri les fu fili David. Dissimulauit clamorem illorum lesus, quo magis esset omnibus perspicua sides & ardor illorum. Turba uidens lesum ad clamorem nihil respondere, ac suspicans hocilli molestum esse, quod duo cæci mendici publici sic occlamarent auribus ipsius, in crepabat eos, iussité tacere. At illi constanti fiducia erga lesum, quem audierant esse be neficum in omnes, clarius etiam uociferabantur, ingeminantes: Domine milerere nostri fili Dauid. Iesus igitur ubi satis spectatam reddidisset omnibus illorum fidem, nosci illo/ rum exemplo docuisset, feruenter & constanter pulsandas aures dei, si quid uelimus im petrare, constitit, quando quidem illi sequi non poterant, nisi clamore tantum, iussitch il/ los uenire ad se. Ad uocem veníunt. Rogat eos lesus, quid sibi uellent tanto clamore, quido sibi uellent ab ipso præstari, Non ignorabat lesus quid optarent, sed uitium quo tenebantur uoluit omnibus esse notum ipsorum confessione, quo certior esse miraculi fiz des. Domine, inquiunt, uolumus ut per te aperiantur oculi nostri. Hac cum magno dicunt affectu, declarant sibi molestissimam esse cæcitatem. Et luci proximus est, quem wehementer tædet suæ cæcitatis. Tum Iesus uultu quoque ipso & oculis præ se ferens affectum misericordiæ, quo decet unumquenque uirum euangelicum indolescere maz lis alienis, tetigit oculos corum. Moxos apertis oculis uiderunt, simulos cum cæteris se quiti sunt lesum. Ita fanat animum cupiditatibus mundanis excæcatum, suo contactu Velus, & in hoc datur lumen, ut illius sequamur uestigia.

CAPVT XXI

Esus igitur progrediens Hierosolymam, hoc sedulo agebat cum discipulis, ut animis illorum infigeret se scientem ac uolentem ire in mortem, neque quenquam nociturum ipsi suisse, si uoluisset resistere. Ideo toties inculcarat sibi eundum Hierosolymam, & illic oppetendam mortem. Quod enim aliquoties uisus est se subducere periculo, non erat formidinis, sed erat servan,

tisk tempori præfinito à patre. Quod cum id temporis adesset non solum non latitat, sed ultro se ingerit, & ita se ingerit, ut nouitate pompæ totius urbis animos in se concitaret. Neccessat interim à miraculis, nec cessat à ueritate prædicanda: quin & siberius insecsat uruiam pharisæorum, & negociatores esscit è templo, quibus rebus sciebat omnium illorum animos uehementius irritandos. Quos quia benefactis prouocauit in se, non illos secti innoxios, sed facultatem dedit, ut quod uolebant facere, possent etiam. Ergo iam uidenus urbi Hierosolymorum, uenit in montem osiuarum, ubi ussum est instruere nouam aduentus

rl

17

35 211

Digitized by Google

aduentus lui pompam, qua faltum huius mundi quodamodo derilit, & dilcipulis adhue infirmis, aliquod folatiti præbuit hoc spectaculo, quo moderatius ferrent domini fui mor Ite in castellii tem. Ex hoc igitur monte legauit duos e discipulis, dicens: Ite, inquit, in oppidulum, quod uobis est ex aduerso: & statim ingressi, reperietis illic asina alligatam, & pullum cum ea, cui nullus adhuc hominữ infedit: foluite utruncy, & adducite huc ad me. Et fi quis aliquid dixerit uobis, rogans, cur soluitis, quò cuiúe adducitis, nihil aliud respondete, quam do mino his opus esse. Ad hanc uocem statim illi sinent abduci. Hæc partim ideo sacta sunt, ut intelligerent illi nihil esse incognitum, & habere potestatem imperandi quibuscunque uellet,& quicquid uellet,si uoluisset uti uiribus suis: partim ut ludæi uel hoc argumento agnoscerent illum esse Messiam, quod uiderent hunc nouum ingressum olim à Zacharia propheta fuisse prædictum. Sic enim ille uaticinatus est: Dicite filiæ Sion: Ecce rex tuus uenit tibi mansuetus & humilis, insidens asinæ, & pullo filio subiugalis. Abiere discipuli, compereruntés quicquid iplis prædixerat Ielus. Statim ad mentionem domini, dimilia funt iumenta, cum nec dominus adesset, nec discipuli quicquam autoritatis præ se ferret. Non nouerant quidem, sed tamen senserunt illum dominữ omnium hoc subere. Discipu li quo commodius federet dominus, inftrauerūt pallia fua, atgaita collocarunt eum in tergo pulli, qui typum habebat ethnicænationis, immūdæ, & omnibus malis cupiditatibus turpiter feruientis, quæ contecta uirtutibus apostolicis, & recepto in tergum domino les fu, delijt elle immunda, delijt feruire pristinis uicijs facta iumētum eius, qui purgat & fan chificat omnia. A lina mater est pulli, quia falus ex Iudæis: sed hec erat alligata literæ legis, erat nuda uirtutibus Euangelicis, led iullu domini loluütur utricp,& apoltolicis ueltibus operiuntur.Hec nondum intelligebant apoltoli, led tamen hoc iam delignabatur polt inv telligendum. V bi uero Ielus iam uenisfet ad radicem montis, ingens hominum multitu/ do progressa est illi obuiam, ex Hierosolymis. Tantus autem erat turbæ quoque fauor, ut plerics uestibus suis uiam consterneres, nonnulli ramos ex arboribus resectos, sternerent in uia Porrò cateruz, quz przeedebant & quz fequebantur, adgratulantes acclamabāt illud è uaticinio pfalmi; Os ana filio Dauid, benedictus qui uenit in nomine domini. Os ana in excelsis. Alij clamabant: Benedicti quod uenit regnum patris nostri Dauid. Alij: Benedicius qui uenit rex Ifrael, laudabant de deum pro miraculis, que uiderant edita per Iesum. Hoc honoris dominus lesus, qui semper humilis uixerat, sibi passus est exhiberi, quo declararet fibi non defuturam fuilfe gloriam huius mundi, nili maluilfet eam alpere nari. 🛱 amplecti. Quo turpius uideretur hoc affectari, ab ijs qui fe discipulos illius profie tentur, quod ille spreuit, qui solus promeruit. Decuit tamen honos hic aduentum eius, quimorte sua redempturus erat orbem universum. Hac igitur noua pompa cum lesus ingressus esset Hierosolymam, insolito spectaculo commota est universa civitas, dicens: Quis est hic: Turbæ quæillum comitabantur, respondebant: Hic est Iestus propheta, na/ tus in Nazareth civitate Galilex. Hoc illisuilum est præclarum elogium, quum procul abellet ab illius magnitudine. Nihil enim populus adhuc de illo iuipicari poterat iupra hominem. Et ita consulto Christus temperauerat uitam sua, ne palam proderet diuinam natură, quam frustra persuasisset, si uidissent illum postea subire mortem. Hoc igitur stre. pitu lelus ingressus est templum, atque ibi mox regnum quoddam agere cœpit. Quum Et elfcichet enim uideret in templo, mercatus ac fori speciem: alios uendentes, alios ementes, assiden ementes & tes nummularios, lesus indignitate rei commotus, iuxta illud prophetæ: Zelus domus mendentes, tuæ comedit me, facto e funiculis flagello, expulit omnes ementes acuendentes e templo una cum suis mercibus. Mensas numulariorum euertit, & æs in terram effudit, sellas ue ra dentium columbas difiecit, indignationis suz instam causam ex Esaia proferens, qui aic sub persona dei: Domus mea, domus precationis uocabiturtuos autem fecistis eam sper luncam latronum. Hocfacto longe aliud significabat lesus. Nec enim illum tantopere commouebat templum illud mercimonijs boum, ouium, hircorum, et columbarum pro phanatum, fed oftendere uoluit, auaritiam & quæftum fore capitalem peftem ecclefiæ luz, quam templum illud, cuius religio mox erat abolenda, figurabat. Tum enim tem> plum quod immolandis deo uiclimis spiritualibus consecratum est, uertitur in spelum? cam latronum, quando sub prætextu religionis ac sacerdotij spoliatur populus. Nihil autem illic syncerum ac sanctum esse potest, ubi regnat pecuniæ studium. Atop hoc mae

Digitized by Google

imiam fit intolerabile, quando sub tecto templi committitur: quando rapina tegitur re igionis umbra. In nullum hominum genus acrius fæunt Iefus, fed hos ipfe fibi feruauit ekiendos, cum uidebitur. Tum accesserunt ad Iesum in templo caci & claudi; quos lex ancebat ab ingressu templi. Sed Iesu templum omnes recipit qui properant ad sanita/ iem. Venerunt enim caci, ut uisu recepto uiderent lesum, quem audiebant sic pradica? ri Veniebant claudi, ut illius uestigia sequentes, perueniret in regnum cœlorum. Quote quotigitur adibant illum, sanabat. His rebus quibus oportebat illos tandem resipisceres magis etiam exarferunt inuidia primores facerdotti & fcribæ, quum uiderent tantis ftudis undice applaudentem populum, & prælentem uim in fanandis claudis & cæcis, aux totitatem in efficiendis mercimoniis, nemineaulo relistere, pueros etiam in templo clas mantes:Os anna filio David, Hæc indigne ferentes fubmonuerūt lefum, ut eum clamo? rem compesceret, alioqui fore ut uideretur agnoscere tantum honoris, quo iudicabat ile hım indignü: quum magis iplorum fuerit, iplum magnificentius predicare, qui natu gran des aclegis & oraculorii periti, ex conspectis tot miraculis intelligere poterant hunc esse Messanguem tot seculis expectauerant. Nunc pueri naturæ instinctusuel potius affla/ au numinis, hoc sonabant quod intelligere per ætatem non poterat. Proinde cæci inuidia, &ira temulenti dicuntilli: Audis quid isti dicunt: At Jesus scriptura testimonio illis os oberraturus: nunquam, inquit, legistis: Ex ore infantium & lactetium perfecisti laudem: Vulcis igitur ut his occludam ora, quæ deus ad laudandam gloriam fuam aperuit: Dico uobis, adeo deus non patietur per uestram inuidiam sileri laudes suas, ut si isti tacerent, la pides ipfi fint clamaturi, quibus uos eftis duriores. His igitur cum fuo linore relictis abijt 🔻 kdus. & egressus urbem Hierosolymorum petijt Bethaniam. Atque ibi commoratus est. More cum rediret in ciuitatem inter eundum coepit esurire. Quumés uidisset arborem Et uidens sich ficem proximam uiæ, accurricad eam, quali sperans cibum. Quum autem uenisset ad 'arborem cam, nihil inuenit in ea præter folia. Itaq uelut indignans, quod spedelusus esset, execraaus est eam dicens: Ne quis posthac ex te fructum uideat in æternum. Quum autem eás dem redirent discipuli, uidentes ficum, cui imprecatus fuerat Iesus, iam folijs positis examilleadmirati funt, dicunto ei: Ecce ficus, quam execratus es iam exaruit. Atos ob hoc ipfum lefus id erat passus fieri, ut discipulis etiam ates etiam inculcaret fide, que nisiace cederet, kiret mortem quoch suam infrugisera fore mortalibus. Sitiebat enim maiorem in modum falurem humani generis, & iam mortis tempus adelle cupiebat. Sed quum in Indais inveniret speciem religionis, fidei fructum quem unice clunebat no inveniebat Défcipulis igitur admirantibus de ficu fubito arefacta, respondit hunc in modum : Quid hoe admiraminiquod non est magnum, exarescere arborem : Fidei uis maiora potest. Quam si fortem & constantem habueritis, non solum facietis quod uidistis accidisse fir cuivuerum eriam li dixeriris buic mõti, lubmoue te de loco, & abi in mare, ilico fiet quod inferitis. Et omnino quicquid petieritis in precationibus uestris, modò adsit siducia, ime petrabitis. Quum auté lesus templu ingressus doceret populu, non ferentes eu illic in suo Et eum uenis/ regno regnare impune, primores sacerdotum & quidam ex populi senioribus adeunt ils set in templi lum&aiūt:Qua nam autoritate facis ilta: Aut quis tibi tradidit iltam potestatē: Quum compullus homina illi tradidisse cam autoritate, supererat utaut diceret sibi à deo tras dian aut à Beelzebub. Si dixisset à deo, uerum quidem dixisset, sed nihil aliud qu'am eos iniallet. Non enimideo rogant ut credant, quod ex ipla re poterant perspicere, sed ut car lumnientur. Le sus igitur huius rei non ignarus, questione quæstione, ue luti clauum clauo repulit Percontabor, inquit, & ego uos quiddã, ad quod fi mihi respoderitis, tum respon aboquationi ueltra. Autoritas qua baptizauit Ioanes, unde uenerat illi, è colo, an ex hominibus: At illideliberabant apud se, quid essent responsuri. Videbant enim quæstio Baptismus so nemelle bicornem, ut in alterum cornu necesse esset incidere. Cogitabant autem, si dixer an. unde erat rimuseccelo, continuo dicet nobis: Quare igitur non credidiftis illi, siquidem ille prædiz cuit regnum dei, & de me test imonium perhibuit. Sin dixerimus ex hominibus, metuen desti populi seditio, quod omnes persuasam habeant loannem fuisse propheta. Itaqu ne ceperentur, responderunt se nescire. Tum lesus: Nec ego, inquit, dico uobis, unde mihisit hac autoritas. At quonia simplex ac manifesta percontatio non potuit elicere confessio, sem veri, proponit le lui alia lubá nigmate, ut imprudentes, contra le ferrent lentetiam: Tom. 7

Quid antem Quid inquit voble viderur de co quod nunc propositurus sum: Cuidam crant duo silis. nobis nidetur la accedens ad alterum, dixit: Fili, abi, & hodie operare in uinea mea. Ille proterue respon dit, nolo. Sed idem mox poenitentia taclus, abijt in uineam. Pater itidem accedens ad ale terum, ait: Abi,& hodie labora in uinea mea. Ille prompte respondet: En abeo domine, nec abijt tamen. Ex his igitur duobus uter videtur satisfecisse uoluntati paternær Illi non intelligentes, quorsum hac tenderent, responderunt: Prior ille, qui mox resipiscens abift in uineam. Tum leius in ipios retorquens parabolam: Profecto uere dico uobis, quod publicani & meretrices præcedunt uos in regnum dei. Illi prius rebelles deo impia uita, tamen ilico tachi poenkeria, obtemperarunt Euangelica dochrina. Vos qui titulo ac professione estis populus dei, quick & olim dixistis, & hodie dicitis, omnia quacunque dixe rit dominus faciemus, quick semper habetis in ore præcepta dei,8% templum domini, tem plum domini, templum domini, tot modis prouocati, non potestis ad poenitentiam pew moueri. Venit enim Ioannes ostendens uobis uiam iustitiæ & iram diuinam imminere, fecurim admotam arboris radicibus, ni ftatim relipificeretis. Vidiftis publicanos & mere trices, homines uestro iudicio deploratos, obtemperarunt illi. Vos nec singulari Ioannis fanclimonia, necillius falubri doctrina, nec minis, nec exemplo publicanorum ac mere/ tricum prouocari potuistis ad pænitentiam, Ita fit, ut illi fide præripiant uobis regnum dei, uos frustra deum ore profitentes, ob incredulitatem animi uestri excludamini. Ade didit alteram parabolam, æque obscuram, qua tacite recenset, & ob oculos ponit insie gnem illorum ingratitudinem, qui tot dei beneficijs prouocati, non folum non refipue/ rint, uerum etiam prophetas alios post alios, qui missi suerant, ut ad illorum prædicatio nem aliquando relipifcerent, crudeliser trucidarunt. Nec hoc contenti, ipfum denique dei filium essent trucidaturi, ides electum è uinea, locum obiter indicans ubi erat crucifi. gendus. Quo sermone declarat, & illorum inuincibilem maliciam indignam esse uenia, cum nihil esset omissum, quod illos ad meltorem mentem posset reuocare: & se nihil ab illis passurum, quod non præscierit. Parabola sic habebat: Erat, inquit, quidam patersae milias, qui plantauit uineam, ei circundedit lepem, & fodit in ea lacum excipiendo multo-'è botris exprello, & extruxit in ea turrim ad uineæ cultodiam, atque ita pulchre instru/ clam locauit agricolis, ut bona fide colerent, reddituri fruclus domino. Hoc facto, profeclus est peregre. Cæterum cum appeteret tempus colligendi fructus, misit seruos suos, ut ab illis acciperent fructus. At agricolænon solum non dederunt fructus debitos, ue/ rumetiam feruis iniecerunt manus, & alios pulfarunt, alios occiderunt, alios lapidarunt. Hoc cognito, paterfamílias non statim uo cauiteos ad supplicium, sed expectans ut resi pilcerent, milit ad illos maiorem numerum leruorum, quàm antea milerat : sperans fore ut multitudine coerchi, facerent officiä luum. At illi nihilo mitius traclauerüt hos quocs, quàm illos priores tractauerant. Tulit & hoc facinus paterfamiliàs; ac postremo quo uin ceret eos lenitate lua, militad illos filium luum, dicens apud le: Quanquam læuierunt in feruos meos, tamen reuerebuntur faltem filit meum, eum eum uiderint adelle. At agri colæ, quo magis prouocabanturad relipilcentiam, hoc magis iritabanturad fæuitiam. Quum enim uidissent filium, adeo non sunt illum reueriti, ut mox injerint consilit de oce cidendo eo, dicentes: Hic est haves, uenite occidamus eum, & occupabimus haredita/ tem illius. Moxix iniecerunt illi manus, & protractum extra uineam occiderüt.Cum igi/ eur, inquit, uenerit dominus uinea, quid faciet agricolis illis! Respondent Pharisai: Mar tos male perdet,& uíneam fuam locabit alijs, quí bona fide reddant locatori fructum tem poribus suis. Sic illi decepti ænigmate ore proprio sese condemnant, pronunciantes sese ob inuincibilem animi prauitatem dignos elle lupplicio,& merito gentes elle recipiedas ad Euangelij gratiam, meliore fide culturas uineā quam illi coluissent. Sub hæc Iesus sub/ indicans, le quidem illorum peruerlitate damnatum ac reieclum, moriturü ignominiola. morte,cæterum refurrectione per uirtutê patris illustrandum per uniuersum orbem, tane tack foliditate futurum, ut quifquis in ipfum impegerit, libi lit exitivaccer liturus : ad hoc indicandii quo minus offendat, adducit prophetiam è pfalmo: Nunquam ne, inquiens, legistis in scripturis: Lapidem quem reprobauerunt ædificātes, hic factus est in caput and gulir A domino factum eft hoc, & eft mirabile in oculis nottris. Significans eos ædificare fynagogam, sed eiecto Christo, sine quo nullum ester firmum ædificium, sed ramen illum reiectum

ŗ

1

3

3

.0

E

•

i,

ţ

rectum ab ipfis lapidem magno in precio futurum in ecclefia gentium. Eoch fubiecit les ín: ideo dico u obis, auferetur à uobis regnti dei, quod oblatum spernitis, & dabitur alter algenti, quæ dignos Buangelio fructus adferat. Atque ut hic lapis falutem adferet ijs qui obediunt Euangelio, ita per incredulitatem repugnantibus adferet exitium. Quisquis es simimpegerit in lapidem hunc, confringetur. Rurlus in quem ille inciderit, conteretur: Tandem ex huius fermonis claufula intellexerunt primores facerdotum & fcribæ; quod superiores etiam parabolas, quibus decepti pronunciauerunt aduersus se sententiam, in iplos dixisset. Eoch exarlerat eorum uesania, ut iam fuerint illi iniecturi manus, ni metuil/ imt populum, quod à pleriles magni fieret lelus, ac prophetæ loco haberetur.

CAPVT XXII

Orrò rurlus aliam adificit limilitudinem, quo magis infigat animis illorum obstinata malicia sieri, quod reficiantur ab Euagelica salute: quode gentes fint occupaturæ, quo illi se reddidissent indignos. Nullum enim excludi à regno dei, sed hoc honoris habitum esse genti Iudaicæ, quod primum-om/ níum estuocata, & uocata blande, non ad tristia aut abiecla, sed ad nuptias,

hocest honorem, delitias, ac libertatem Euangelij Nec solum suisse inuitatos per prophetam Ioannem, & ipsum Christum, uerumetiam post mortem per Apostolos esseuo candos: nec prius Euangelij precones deflexuros ad gentes, quam apud suos diu pro suo officio, multis ludibrijs ac poenis fuerint affecti: ut nulli queant imputare, quod postea torcalamitatibus puniantur, qui toties oblatam dei beneuolentiam spreuerint. Similitu/ dolic habet: Regnum, inquit, coelorum per uos fimile factum est cuida regi, qui filio suo Simile factum mptiale convinum exhibiturus, emilit leruum luum, qui multos inuitaret ad nuptias est regnii ca/ Milli. At illi femel uocati, noluerunt uenire. Tum rex milit complures feruos, qui dili. lorum gentius etiam illos inuitarent, ut properarent ad nuptias iam paratas, qui eluis uerbis di cerent illis: Ecce prandium apparatum est, tauri mei & altilia mea occisa sunt, cæterack omnia parata fimt. Nihil fupereft nifi ut ueniatis,ne ilta fint fruftra parata. At ilk rurfum 🥛 neglexerunt inuitantem. Et quum instarent inuitatores, alius aliudexcusabat; hic sibi niv sendam uillam quam nuper emisser: ille sibi boues inspiciundos, quos esset mercatus: alius libi nuper ductam uxorem, à qua diuelli non sustineret. Atque hi tantum sibi des mentes erant, qui tam felici conuiuio, prætulerint curas quasdam rerum fluxarum, uiles ac fordidas. Sed alli crudelitatem addiderunt ingratitudini. Seruos enim regios, qui ser **mel atwiterum inuitabant** ad tantum honoris, multis affectos contumelijs, tandem etiam occiderunt. Idfactum ubi rex audiffet, uehementer est indignatus: uidelicet lenitate spreta fele uertente in furorem: millis of fatellitibus fuis, perdidit homicidas illos: nechoc con tentus, ciultatem illorum fuccendit igni. Hæcautem dixit lefus, teche illis prædicens excl dium urbis Hierofolymitanæ, moxes innuit, undies uocandas ad Euangelium gentes, ut/ pote Iudais meliores. Tunc inquit feruis suis: Nuptia sunt parate: sed quoniam qui uo/ cati funt, declararunt feindignos hoc conuitio, quod iplis tamen potifiimum apparate. ram: discurrite quoquò uersum, per compita & triuia, citra cip delectum, quoscunque rep partitis, dignos, indignos, debiles, mancos cacos, claudos, uo cate ad nuptias, donec do mumea impleatur, Egressi serui, congregarunt promiscuam multitudinem, undiquaça collectum, & impletum est conviuium discumbentibus. Post hac Iesus quoniam super risoftenderat graves poenas daturos esfe Iudaos, qui toties uocantes Apostolos afflixe finac demum occiderint: fubindicat & illos manere graue supplicium, qui semel profes liuitam Euangelicam, redirent ad pristinæ uitæsordes. Ingressus est, inquit, rex ut uideret dicumbentes conviuas: ac inter cæteros uidit ibi quendam non indutum ueste nuptia/ kAmice, inquit, quo modo huc intrasti, quum non habeas uestem nuptialem: Atille con hand be supported to the first process of the first culà conuiuio submotum conficerent in densissimas tenebras, ubi fletus est & stridor den tium: dignitate uidelicet lucecy conuiuii, in carcerem abiecuissimum, & uoluptate sum, ma,in fummum cruciatum commutata. Porrò quum plurimi sint uocati, pauci tamé sunt idecil. Vitro u o cătur omnes, sed electinon sunt, nisi qui u o cati parent, qui cu sin finem respondent diuina erga le beneficentia, in pietatis euangelica studio perseuerantes. His Tuc abeuntes Parabolis ubi se sentirent perstringiadeo non sunt compunctiad poenitentiam, ut nihil pharisei cost iam lium inierunt

Tom. 7

iam aliud cogitarent animis, qu'am de occidendo lesu. Tantum malum est liuor & ambitio. Aderat illis homicidii uoluntas, sed deerat oportunitas. Non metuebant deum tax lium facinorum ultorem, sed metuerunt populum. Visum est igitur illis ingredi diuersa uia, sicce rem cuniculis agere, ut inuidia facti in Cæfarem ac Cæfaris præfectos deriua/, retur. Igitur in præfentia quidem ira dissimulata abeunt, cæterum communicato interiplos confilio, placuit ut Ielus per subornatos proposita quastione, ex responso caperetur, fieretch obnoxius principibus: ut per illos ueluti maieltatis reus, ac feditionis autor occideretur, caula nihil ad pharilæos attinête. Commenti autem erat huiulmodi. Quum Iudæaiam cœpisset esse tributaria Romanis, præsectus est ab Augusto censui colligen. do rex Herodes Antipatri filius. Atque hac de re non erat omnium eadem sententia. Quibufdam enim indignum uidebatur, populum deo facrum, pendere tributum princie pibus idololatris. Atque hac in sententia erant qui pharisais adhærebant. Rursus, erant qui Cæfari fauentes, dicerent oportere folui tributum: & huius opinionis defeniores He rodiani dicti funt, quod Herodes tributi colligendi præfectus effet. Extiterant autem pass lo ante duo quidam, Theudas & Iudas, qui dum palam defenderent, Iudæos populum deo dicatum, non debere tributum cuiquam prophano principi, uelut feditioli, supplie cio funt affecti. Sperabant autem pharifæi, ut Chriftus religiont fauens magis quàm Cæ fari prophano & impio, folita libertate pronunciaret aduerfus Herodianos, non effe pen. dendum tributum Cæfari:mox& per illos deferretur Herodi, daturus pœnas, quas ante. Theudas & Iudas dederant. Quod si pronunciasset esse reddendü tributum, iam calum/ niarentur illum adulari principibus impijs, minus fauentem religioni diuinæ. Subornant igitur aliquot è fuis difcipulis, qui præfentibus Herodianis, ac frequente hominum mul titudine, ne res careret testibus, fucate blanda oratione illum in nassam illiciant. Tanta erat cacitas, ut toties re frultra tentata, non conquiescerent. Nec pudet inconstantias, qua nunc magistrum appellant, quum antea calumniati sint illum spiritum habere Beel, Licet censum zebub. Et libertatem illius collaudant, neuereatur Herodianos offendere: Magister, inc.

dare Cafari, quiunt, nouimus te ueracem elle, necalfentari cuiquam, nec mentiri quicquam: sed mae gna cum libertate doces, quod deo placitum est, non quod hominibus uidetur. No enim uereris quenquam mortalium, necest apud te respectus personaris. Dicigitur nobis quid tibi uideatur:phas est ut ludæorum populus, diuinæ religioni deditus, pendat censum Cælari, an non: Et dabimus posthac, an non dabimus: Iesus autem ut ostenderet se non tallere illorum infidiosam blandiloquentiam, ita temperauit responsum admirabili sua sa pientía, ut neutri factioni se redderet obnoxium; sed utrang moneret, quod magis ad ile lorum falutem attineret:nimirum ut deo principi fummo folueret cenfum pietatis.Quid me, inquit, tentatis hypocritæ: Oftendite mihi numilma census. Conabatur enim lesum illaqueare uerbis iplius. Ille uiciffim eos illaqueat, ex ipforum refponfis. Obtulerüt igitur: denarium, qui Cæsaris habebat imaginem, ac titulum. V top declararet sese non in hoc ue nille, ut leges ferret hisce de rebus, quæ nihil attinebant ad pietatem, quædi pro temp ore aut recle fieri pollent, aut lecus, numo conspecto, quasi parum agnosceret eiulmodi lie teras atop imagines, qui coeleftia tracfabat, rogauit, cuius effet infcriptio, & cuius imago. Resposum est: Cæsaris. Tum Iesus: Reddite igitur, inquit, Cæsari, si qua sunt Cæsaris: sed imprimis reddite Deo,quæ funt Dei; fignificans nihil officere pietati, fi quis deo dicatus, det prophano principi tributum, etiamsi non debeat, malens obsequi, qu'am prouocare: prefertim in ea re quæ pauperiorem reddit non implum. Alloqui si exigat, quod nos red dat impios, non iam Cælaris tributű elf, sed diaboli. Hoc audito responso, admirati sunt: primum quod intelligerent illum non latuisse dolosum commetum: deinde prudentiam admirabilem, cui frustra tenderet insidias humana uersutia. Mirati sunt quidem, sed non funt immutati. Et relicto eo, desiere prouocare, quem uincere non poterant, sed non de sie runt odisse, quem amare debebant. Pharifæis igitur & Herodianis digressis, adoriuntur eum Sadducæi. Ea factio est apud Iudæos crassior & indoctior, dissentiens in hoc à phas rifæis, quod negat efferefurrectionem: adeo, ut nec angelos effecredant, nec animas extare semotas à corpore: nihil esse putantes, quod non uidetur. Hi quum audissens Christum crebro meminisse uitææternæ, & suturi seculi, ac resurrectionis iustorum: adoriuntur illum, experimentum facturi, utrum cum pharifais sentiret, an sibi comtrae

Digitized by Google

m docerett ut uel carperent illum, si secum pugnaret, uel irriderent, si cum pharisæis sen iret. Obijciumt igitur huiulmodi problema: Magilter, inquiunt, Moles hanc legem æ didit: Si quis uxoreducta decesseritablque liberis, ut defuncti frater ducatà fratre relie camuiduam, & cum ea congressus suscitet potestatem fratri defuncio. Fuerunt autem apud nos fratres septem, quorum primus uxore ducta, defunctus est absq liberis. Hanc duxit proximus frater, qui & iple decellit ablque liberis. Similiter accidit & tertio, & quarto,usque ad septimum, omnes decesserunt absq liberis. Tandem mortua est & mu lier, quæ fuerat septem frattibus nupta. ltags in resurrectione quis omnium habebit hanc uxorem:neg enim potest esse communis omnium; Et omnes ex æquo duxerūt. Ad hāc interrogationem,quoniam plus habebat ignorantiæ,quàm maliciæ,lelus dignatus elt re **spondere.Etenim qui** per inscitiam errat, dignus est qui doceatur. Cæterum qui mera m**a** licia sciscitantur, indigni sunt responso: Erratis, inquit, qui scripturas legitis quide at non intelligitis: & nihil imaginantes lupra res corporeas, quas uidetis, nelcitis uirtutem dei qui mirabilior est in his que non uidentur. Hic ubi uices sunt nascentiti ac morientiti, con sugium adhibetur ad propagationem humani generis. Cæterű ubi iam erit absorpta mor talitas, & homines erunt spirituales, quod futurum est in resurrectione, quæ nos rede det,eofdem quidem, fed immutatos: neque ducet quifquam uxorem, neque nubet ulla. **Nihil enim illic** opus coltu,ubi mor**s n**on erit. Cæterum qui peculiariter ad refurrectio, nem iustorum pertinent, sicuiuunt absque nupeijs, quemadmodum uiuunt angeli dei in coelo: iam hic pro sua virili meditantes, quod in resurrectione sunt futuri. Malunt enim animas deo gignere, quam corpora mundo. Post bæctacite notans hanc tam absurdam qualtionem elle natam ex falla perfualione, qua credebant nullam elle refurrectionem, non dedignatur & hanc opinionem ex animis illorum reuellere, docens & hoc ex Moli libris colligi, cuius autoritate fuerant aggressi Iesum. Cur autem perperam sentitis, in quit, de refurrectione mormorum, quali non & hanc palam docuerit Moles, cuius scripta craffe parumés attente legitis. An non legistis quid apud hunc loquatur deus : Ego hum deus Abraham, & deus líaac, & deus lacob. Hi si toti perissent morte corporum, non diceret se esse deum illorum, sed fuisse. Quod si est deus illorum, utique uiuunt illo rum anima, viuunt & ipsi toti quodamodo spe resurrectionis futura. Deus est vita, nec est deus mortuorii quiiam esse desierunt, sed uiuorum. Ita docuit illos esse quidem resur/ rectionem, sed non esse talem qualem imaginabantur esse, cum proponerent stustam de Septem frattibus quæstione. Populus autem cum uidisset omnibus obturari os, prudenti bus responsis, admirabantur eius efficacem & expromptam doctrinam. Non displicuit Pharisei ante pharifæis, quod os obstruxisset Sadducæis, præsertim in argumento, in quo uelut ex dia audientes metro inter lese dissident. Ergo cum uideret illos obmutuisse, exprobrata etia inscitia scri pturarum, rurfum ueluti recepto spiritu sese pharisai conglomerant, ac unum quendam legilperitum lubornant,qui docta uidelicet queltione Christü adoriretur,quo uel illü ar/ gueret inscitie, uel ipse laudem eruditionisauferret: Magister, inquit, quod est precipaum acmaximum præceptum in leger lefus oftendere uolens illos, qui legis professione sese uendirabant, longissime abesse à maximi præcepti observatione, qui toti flagrarent livo R&odio proximi, ce cerisch uitifs, que nihil habent affine cu syncera charitate: nec quen quan amare deum, qui in proximű lit iniquus, respodit. Diliges dominű deum tuű ex to to corde tuo, & ex tota anima tua, & ex tota mête tua: hoc est primum & maximű præce pum.Quod tamé nemo uere servat, nisi servet & secundã, illi simile. Siquidem alterã ex aktro pendet:Diliges proximű tuum lícut teiplum. Siquidem quicquid in tota lege præ apitur, quicquid do cent prophetæ, hoc totum in his duobus preceptis comprehenditur. Quiquis enim deum toto pectore diligit, nihil negliget, quod ille præcepit: & qui proxi mum diligit tanquam leiplum, is nec furabitur, nec adulteriü committet, nec fallum dicet tellimonium, nec concupilcet rem alienam: in fumma nihil alteri faciet, quod fibi fieri no lic. Tum pharisaus ex tentatore iam propemodum factus discipulus, subiecit: Vereac re chedixisti magister, quod unus sit deus, quodos non sit alius præter eum, quodos hic solus supra cuncta totis cum uiribus diligendus quodes omnes affectus nostri sintin unum il him transferendi. quodos diligere proximum perinde atque leiplum maius licomnibus bolocautomatis & facrificijs. lelus uidens quod prudenter respondisset, neque pergeret

insidiari, ait illi: Haud procul abes à regno dei. Intelligebat enim pharisæus quid esset optimum, tantum hoc deerat, ut affectu sequeretur, quod intellectu tenebat. Atque inter rim tacite mordet conscientiam quorundam pharisæorum, qui lesu moliebantur insidias capitales. Eog quum illi tantum interrogassent de summo mandato, cuius observatios nem sibi falso arrogabant, ultro adiecit & sequundum de diligendo proximo. Nondum enim suspicabantur Christum esse deum. Certe proximum, ac bene meritum negare non Congregatis poterant, in quem tamen machinabantur, quod nemo sibi uellet accidere. Vbi uero iam autem pharis major pharifæorum frequentia conuenisset, lesus tot quæstionibus ab illis tentatus, pros leis poluit & illis uicillim quæltionem, obscure quide, & per ænigma subindicans, quod post Apostolis explicandum reliquit suo tempore, sibi non solum esse naturam humanam, quam uidebant, & in quam essent sæuituri, uerum etiam diuinam, quam utcung ex ipsis factis poterant coniectare, nili liuor, oditi, ambitio, auaritia, caterada uitia, animos eorum excæcassent. Rogat igitur simul collectos, quid illis uideretur de Messia, cuius filius esset hocest, è cuius stirpe progenitus aut progignendus? Respondent incontanter: Dauid Tum Ielus: Quidigitur sibi uult, quod Dauidin psalmo mystico spiritu cœlesti assaus) vocat eum dominu, quum sit filius: Ita enim scriptum est: Dixit dominus domino meo, se de à dextris meis: donec reddam inimicos tuos scabellum pedum tuoru. Qui consisticut si filius est Dauid, pater filium appellet dominis: Necerat quisqua illorum qui posset hüc dissoluere nodu, propterea quod de dinina Messie natura nihil adhuc suspicari poterant. Siguidem Christus ut secundum corpus humanum erat filius Dauid: ita secundum diui nam natura dominus erat omniu, non modo Dauid. Nece quil is posthac ausus est illum. adoriri quæstionibus, quum uiderent insidias in illum intentas, in suum spiemm caput recidere. CAPVT XXIII

V V M igitur toties illis obstruxisset os, teste multitudine, ne prorsus illorum autoritas concideret apud populum, cui doctores prælidebat, audiendos qui dem docet, at non imitandos. Quanquam enim maxime conuenit, ut qui do. ctoris munus suscipit, integritate uite fidem & pondus conciliet suz doctrinz:

tamen non expeditomnino contemnere falutifera alioqui doctrinam, ob doctoris impro

bam uitam.Reuerentia,quam illoru mores no promeretur, danda est autori, cuius praces pta recitant. Nece enim polluitur lex dei, si per os improbi doctoris proferatur. Ipsi qui dem inutilis est, sed accipienti prodest. Auersus igitur à pharisæis lesus, in quibus nullam uidebat effe fpem uitæ emendatioris, turbis ac dilcipulis loquitur hunc in modū: Ipli feri/ bæ&pharifæi se uobis produnt, og sint animis corruptis, quam inuidi, quam auari, quam Super edibed, inanis glorie cupidi. Sed tamen ob muneris autoritate audiendi funt. Occupant cathedra Mosi sederut Mosi, cuius legem docent: quæ docent sancia sunt: docentenim aliena, cæterum uita lone seribe et pha gelatech distidet à doctrina. Proinde que uobis præscribunt ex autoritate Mosi, seruate & rifei facite: sed tamen interim cauete, ne ad uitam illorum mores uestros componatis. Si viue rent quemadmodum docent, totos oporteret imitari. Nunc quæ docent, iplinon prestat. Ab alijs plulquam totam legem leuerillime exigunt, ipli libi indulgent. In alios aufteri, in fe lenissimi. Colligant enim fasciculos præceptor graves & importabiles, & imponunt humeris alienis, quos ipli ne digito quidem dignantur attingere. Onerat enim legem per se satis onerosam, suis constitutiun culis, quo sibi concilient opinionem eruditionis & san chimoniæ. Quod li qua præstantiuxta legis præscriptum, non id faciunt ex animo, sed ad laudem auram cpopularem. Histriones sunt, & ceu personati salsa religionis imagine, sa. bulam agunt, ut spectentur ab hominibus. At legem non servat, nisi qui hoc prestat, quod uoluit legislator. Is autem potissimum requirit syncerum animum. Isti uero quicquid faciunt, faciunt ad aucupandam inanem apud plebeculam opinionem sanctimoniæ. Nam quum deus postpræcepta legis ædita subiecerit: Ligabis ea in manu tua, & erunt immota ante oculos tuos: nimirum illud sentiens, non oportere unquam oblivisci præcepto. rum dei, fed ad horum regulam componendas effe omnes uitæ actiones: iftiquum pror lus negligant observare iussa divina, tamen specie falsa se iactant apud populum. Obam . bulant lata phylacleria circumferentes, incedunt latisac magnificis fimbrijs, in his præce pta legis oftentant inscripta, cu in uita nusqua appareat. At hecanimis inscribi oportuit, uita decebat exprimi. Sic placeret oculis dei, cui uni uita nostra ceu fabula quæpia agitur.

Digitized by Google

3

Ė

3

3

T

1

Sethor (pectatore contempto, utililimam laudem affectant apud imperitam multitudis nem. Et cum ubique deceat doctorem moribus, dictis, atque iplo etiam uultu præ le fer reuirtutem eximiam, ilti nufquam aliud agunt, quam quod est inanissimum ac uix etiam nio dignum. Si quo uocamurad coenam, illic pueriliter ambitiofi fibi placent, quod ip fis locus tribuitur honoratior: in synagogis & publicis conuentibus amant prima sedis honorem. Quum uersantur in soro, gaudent honorifice salutari. Cristas erigunt, quoties a populo audiunt magnificum illum titulum, Rabbi, quali aut foli sint honore digni, aut foli fapiant: quum hocipfo minimi sint apud deum, quod sibi uidentur maximi: & hoc iplo maxime delipiant, quod fibi uidentur plurimum sapere. Soli deo debetur honos, qui solus uere magnus est & honorandus; soli deo debetur laus sapientiæ, soli autoritas. Harum rerum si quid est in hominibus, umbra quædam duntaxat est, si ad dei magnitu/ dinem conferatur, & hoc ipsum à dei largitate profectum est. Proinde fiquid honoris tribuunt homines hominibus ob dei dotes, quas in illiseffe fuspicantur, non debet fibi uin dicare cui tribuitur, sed totum ei transcribere, unde totum & gratis habet, si quid habet boni. Vos autem mei discipuli nolion istorum esfe similes: quin potius memores exeme plidochrinzd; mez, fugite cognomen arrogans fapientiz, neque uobis iplis placeatis, fi quisappellet Rabbinos, hoc est, magistros nostros. V nus est enim in quem uere nomen hoccompetit hunc magistrum habetis communem. V os auté ad illum collati, nihil aliud ellis quam condifcipuli ac fratres inticem: inter quos mutua charitas omnia reddit pa ria Nec decet ut quilquam femet anteponat alteri : fed longe diuerfum certamen eft , niz minmutalius alij cedat honorem, & alius alium officio præueniat. Itaus nec magistrum quaquam appelletis in terris, quando quicquid habetis falutiferæ doctrinæ id totum. debuisdeo. Ex hoc docer, quifquis recte docer. Illius afflatu proficir, quifquis uere profidi.Net posthae patris honorificum uocabulum homini tribuatis in terris, semel pro/ fellipateen coeletteen, cui uere debetis & uitam, & qui cquid habetis, & unde pendetis to n: requisigitur honorem soli deo debitum, sibi uindicet. Nemo homini tribuat, quod skidebetur deo. In hunc unum omnis laus, honor, & gratiarum actio est transferenda. Síquis bene doces, laudetur in eo lapientia dei, quæ se per illum exerit communicato. Si quis cura follicitudine 🕏 patrem agit, laudetur in eo bonitas dei, que per illum uobis prov spicit. Nequeuero hæc dixit dominus lesus, quod impium sit præceptorem præceptoris. Ogi maior appellare uocabulo, aut parentem parentis nomine falutare; led hoc lermone prorfus est uestrum entellere studet exanimis suorum pharisaicam ambitionem, qui quod erat dei sibi uindi. cabant,&honorem exigebant a populo, pro-doctrina, non-fua, fed dei : quafi ipfi effent autores, ac non potius ministriatum plebis uel simplicitatem, uel adulationem notat, quæ laudibus immodicis illos uehebat, quali horninibus plus deberent quam deo. Quomiant auteminutlexitiex hutulmodi ambitione na sci pestes, & exitia congregation of, ideo fermonem bacclaufula absoluit: Qui inter uos maximus est, is erit uester minister. Quod enim habet, aliunde aecepit, & gratis accepit:& in hoc accepit, ut alijs impartiret. Itaque quo maior est doubus divinis, non hoc erit arrogatior, sed sollicitior, ut communicet: hoc submillior, ne lemel perdat arrogâtia, quod diuina benignitas largita est. In autorê deum goriam omnem transfert, sibi præter humilis ministri sedulitatem nihil uindicans. Is use te magnus eft, qui sibi minimus est. Arque is iam incipit esse minimus apud deum, qui houdicio magnus est. Quod si quis sese tactet & efferat, de gratuitis donis dei spoliatus his,quibus le facit indignum, ex maximo fit minimus. Contra qui se deiecerit, agnoscens Reraggerans imbecillitatem (uam, ac dotes dei, quibus magnus est, aut dissimulans, aut hfrattum utilitatem expromens: is quoniam fua modeftia prouocat liberalitatem diui/ tamauchis doubus ex magno fit maior. Polt hac lefus uerfusad feribas & pharifaos, ve nobis feri palmacmagna libertate inuehitur in maliciam eorum, minitans illis ultionem diuinam, be or phane quoudpudore respissant, uel metu suppliciorum uertantur ad meliora, & omissa simula sei bypoerite tionelanchimoniæ incipiantelle pietatis Euägelicæ cultores. Væ uobis, inquit, scribe &

Pharifei hypocritz, qui quum profiteamini legis perinam, & ob hoc quodammodo te hearis claues regni cœlorum, no folum ipfi non intraris, fed alijs intrare uolentibus, qui busdebueratis aperire fores, occluditis cas, & obliftitis ultro paratis, quos cellantes de butatis excitare. Qui entin colpiciatis iam adelle luce Euangelica, tamen uestrægiorig,

1

ا. ار

N

21

60

7

1

T,

11

J.

231

1

7

77

Ğ

- 4

·

ě,

uestrica lucri gratia, populum adhuc in umbris legis detinetis, excludentes à tieritate. Va uobis scribæ & pharifæi hypocritæ, qui sub prætextu religionis, deuoratis domos uídua. rum, quibus imponitis falsa specie sanctimoniæ. Simulatis enim longas precationes in publico, qui interim animus nihil aliud spectet, quam prædam a stultis mulierculis, quæ uos credunt interim cum deo colloqui. Væ uobis scribæ & pharisæ hypocritæ, proptez rea quod obambulatis per terras ac maria, ut è gentibus unum aliquem pelliceatis ad les gis professionem. Qui cum attractus fuerit spe discendæ religionis, superstitiosa uestra do 1 ctrina, peruerfisc moribus talem redditis, ut non folum non fiat purus dei cultor, & hæ res regni coelorum, sed sceleratior etiam Iudeus, quam suerat ethnicus, & magis etiam obnoxius gehennæ, qu'am uos estis. Fit enim ferè ut discipuli malos præceptores uincant etiam plerung. Væuobis cæci duces, qui professi doctores, ipsi nescitis quid doceatis, nie mirum aberrantes à scopo legis: nec aliò torquetes omnia, qual qualtum ueltru. Dicitis enim, quicung iurauerit per templi domini, non tenetur iureiur ado: led qui iurauerit per auru, quod est in templo, is demu tenetur iureiurando, præpostero iudício pluris facietes, no ea quæ per le lanctiora lunt, led quæ ueltræ auaritiæ gratiora. Alioqui relpodete mihi stulti&cæci,utrum est fanctius,aurum,quod ornādi gratia additum est templo, quodés, uertitur in lucrum uestrum, inchuestri luxus materia, an templum ipsum cuius sanctimo. nia facit,ut aurum etiam alibi prophanum,illic fanctum habeatur: Item dicitis, qui iuraue: rit per altare, non tenetur religione, cæterum qui iurauerit per donum, quod impolitu est, altari, tenetur iureiurando. O caci doctores, utrum enim pluris fieri debet, donum, an aletare, quod sanchificat ipsum donum: Nece enim aliunde sanchum est donum, niss quod sa croaltari est impositum. Et hic præpostero iudicio uultis donaria uideri sanctiora altari, quod ea cedunt in ulus uestros, quum templum & altare extructa sint in cultu & gloriam. dei, quæ uobis curæ no est. His uestris commetatiunculis quid aliud quam subuertitis les gem dei, quæ prohibet omne periurium: Etenim quemadmodű interpretatione subueril tis præceptum de honorandis parentibus, ita hic docetis peierare. Perfecti erat orhninonon iurare, led tamen quilquis iurat per rem quamcuc quæ lacra habetur apud eum cui iurat, periurus est, nisi præsticerit quod iurauit. Quisquis iurat per altare, iurat & per ea, quæ sunt in altari. Ita quisquis iurauerit per templu, iurat & per deu templi inhabitatore, Quisquis iurat per cœlum; iurat per throntides, & per consequens per eum qui sedet in. illo. Quisquis iurat per capucaltenus, iurat per rem deo sacrã, cuius is qui iurat, nulla ha beat potestatem. Væuobis scribæ& pharisæi hypocritæ, qui in his quæ ad quæstum ue/ ftrum pertinent, minimű autem habent momenti ad ueram pietatem, etiam minutiffima. exigitistin decimis extorquendis adeo fuperfititiofi, ut è ulliffimis etiam holeribus, men. ta,ruta,anetho,& cumino,decimas colligatis. Atquinterimea, quæ maximi momēti sunta & unde pendet uera iustitia, pro nihilo ducitis iudicium, misericordia & fidem. Iudicių, ne quem afficiatis iniuria. Eleemofynā, ut fubueniatis oppresso & egēti. Fidem, ne quem fallatis periurio. Hac ita lex exigit, ut in primis uelit curari; quũ illa ueluti minimi momêti. trorii gratia adiecerit. Hæc igitur in primis erant lerio curada, li minuta illa non uidebatur. omittenda. Si cuncla feruaretis ad unguem, uideri poterat religio: nuc quum omissis his... fine quibus nulla constatiusticia, curetis ea que leuissima sunt, hypocrisis est, non religio. imò religionis pernicles Siquidem antequa inflituerentur decima, tamen integritas, be-Duces ceci neficentia & fides exigebatur & adiultitialandem pertinebat. O duces cacos, qui prae

excolantes cu postere religiosi culicem excolatis, quum camelum deglutiatis, in minimo superstitiosi. licem, camelii in maximo negligentes. Væ uobis (cribæ & pharifæi, hypocritæ: propterea quod præpo autem glu. Here mundiciem curatis. Crebris enim lotionibus purgatis calices, & patinas & cande, 🖘 labra, quæ quoniam extraria funt, non inquinant animum hominis: & quod intus est, ne🗻 gligitis illotum, nimirum animum uestrum. Non enim inquinat hominis animum, 🔝 quis bibat ex illoto calice, sed si quis bibat uinum fraude partum: si quis ad luxum bibat. non ad necessitate. Identidem ablaitis corpus, ates ea quæ corporis funt, & animű nő puz gatis rapina, libidine, cateris queris fordibus impurum & inquinatum. Pharifæe, te in 🗷 quam appello pharifæe cæce, qui te titulo cultud; facias magdirū populi, cæce, prius hoc cura, quod un fad rem pertinebat. Si placet uera mundicies, munda prius quod est intera num,& tum, finidetur, munda quæ funt externa, corpus, ueftem, ur ceos, calices, patinas fellas.

Digitized by Google

Mas reliquatinch fupellectilem. Aliqui in his oftentare mundiciem, neglectis his que for knosteddunt apud deum mundos aut imihundos, non mundicies est sed hypocrisis, ac vere mundiciei pernicies. His enim uestris constitutiunculis corrumpitis animos simplie cium, ut huiu (modimundicijs freti, negligantea, quæ uel fola fuerant curanda. Væ uo/ bis scribæ & pharisæi hypocritæ, qui tantum abestis a uera mundicie, ut magis similes si tis lepulchris dealbatis, candidock tectorio foris falfam mundiciã præ le ferentibus, quum intus plena fint offibus cadauert, omnick spurcitie. Sic & uox prolixis precibus, latis phy lacterijs, spaciosis fimbrijs, pallore & ieiunio, similibusch fucis, foris uidemini religiosi & integri, quum animus undique scateat simulatione, omnilpha genere uitiorum madeat. V æ uobis scribæ & pharisæi hypocritæ, propterea quod ad falsam ostentationem sanctimo mix,magnifice extruitis sepulchra prophetarum, & ornatis monumenta sustorum quos **veltri maiores** occiderunt:& limulantes uos fauere uirtuti interfectorum;ac deteltari cr**u** delitatem eorum, à quibus funt occifi, dicitis: Si uixissemus ætate maiorum nostrorum, nequaquam confeniuri fueramus in necem innocentium, quum nunc atrociora moliami mi aduersus eum, qui prophetas antecellic: & olim estis molituri aduersus eos, qui uobis ztemz sakutis usam aperient. Hoc animo quum sitis, nimirum declaratis uos germanos este silios corum, qui prophetas, à quibus libere monebantur, occiderunt: nihilo meliores Misfuturi, si uos contigisset illorum etate vivere. Agedum, respondete maioribus vestris: Et uos impa & quod deest illorum extremæ crudelitati, uos ne quid desit, implete. Illi prophetas occir men.pa.ue, derunt, uos eum quem prædixerunt prophetæ. O serpentes, uiperarum progenies, homi cidarum filij homicidæ. Quum tam inuincibili malicia litis, quum nullis nece beneficijs, neg miraculis, neg blādis fermonibus, neg aufteris, neg pollicitis, neque minis polfitis conigi:ut interim effugiatis iudicium hominu,quo modo effugietis iudicium gehenna: Iduobis hoc magis exaggeratis, quod nec maiorum execrabili facinore deterremini ab occidendi libidine. Tot prophetæ missi sunt, quorum multos interemistis. Tandem ipse ueni, in quem scitis quid moliamini. Nec hoc contentus, quo magis sit omnibus euidens uos atrocissima condemnatione dignissimos esse, ecce ego rursus mitta ad uos alios pro/ phetas, sapientes & scribas, qui summa lenitate uos reuocent ab ista crudelitate, ad mene tem meliorem:nec imputabuntur superiorum temporum parricidia, si ad horum prædie cationem egeritis poznitentiam. Verum nec his parcetis, sed ex his alios gladio necabitis, alios lapidibus obruetis, alios crucifigetis, alios flagellabitis in lynagogis ueltris: & adeo mon recipietis eos, ut persequuturi sitis è ciuitate in ciuitatem, donec illos insanabili uestra malicia compellatis ire ad gentes. Quibus rebus adeo prouocabitis iram dei in uos, ut quiequid homicidiorum patratum est à maioribus uestris, à primo parricidio, quo Cain occidit Abel fratré suum, user ad cædem Zachariæ filif Barachiæ, quem occidistis intertemplum & altare, nec'loci religione deterriti ab homicidio: horum pœna dilata refundatur in caput uestrum, qui maiorum omniŭ crudelitatem no folum retulistis, uerum etiam wicilie Veltra igitur calamitas tam erit inlignis, ut totus müdus intellecturus lit, quanta fuerit crudelitas huius nationis in optimű quêq uirű:quamq pertinax rebellio aduerfus defi,tanta lenitate tã diu tolerantē, tanta beneficētia toties inuitantê ad meliora. His dictis chenetissimus dominus Iesus, qui pro sua bonitate nolebat quence omnino perire, conide rammiferabile, quod imminebat, excidit urbis Hierofolymitane; na illius oculis erat om nia przeentia: simulci inexpugnabile illoru peruicacia, qua diuina lenitatem uersuri erat infurore, oratione lametabili deplorat Iudaice gentis ualtatione, lubindicas fecundu ad uentum suff:sed Iudæis tum demű sero resipisceribus,& Christa quem nunc negat agno/ centibus: quच magis in rem illoru fuerit, nunc cofiteri feruatore fuum, à deo millum: atc idē exanimo canere, quod indignabātur à pueris decâtari: Benedictus qui uenit in nomi nedomini. Hierusalem, inquit, Hierusale que occidis prophetas, & lapidas eos, qui miss funt ad re, quoties conatus fum cogregare filios tuos, que admodu follicita gallina metues pullis luis, cogregat eos, fouetos lub alis luis, & noluilti. A menihil omillum elt quo serua reris, sed cotra nihil abs te pretermissum est, quo tibi perniciem accerseres, salute exclude tes. At cui semel data estarbitrij libertas, inuitus servari no potest. Oportebat mee voluta tiuestra respodere uoluntatem. Ecce nunc imminet uobis miserada calamitas. Relinque tur uobis habitatio uestra deserta. Relinquemini cacitati uestra, donec aliquando uel

tătis docti malis relipifcatis. Dico enim uobis, posthac non uidebitis me, quous queneria illud tepus, quo me uidetes oculis fidei dicatis: Benedictus qui uenit in nomine domini, que nuc calumniamini uenisse in nomine Beelzebub. CAPVT XXIIII

T autem Iefus & imagine quadam repræfentaret templum & omnê Iudai. cæ legis religionem breui abolendam, egressus è templo cœpit abire. Discl puli uero, quoniam audierat non nullam uastitatis mentionem, ostendunt, domino templi molem, opere tam admirabili, ut indignum uideretur, tum adeo firma structura, ut non uideretur posse dirui. Iesus autem respondit:

Non relinque Videtis, inquit, hæc omnia: Illud habetote pro certo, nihil est omnium horum tam munitur hic lapis tum, aut pulchrum aut sanctum, quod non sit demoliendum, adeocy dissipandum, ut nec, Super lapidem lapis ullus lapidi cohæreat. His dictis lesus abijt in montem, qui dicitur oliueti. Hic quum sederet templum habens in prospectu, adeunt eum seorsum discipuli quatuor, quos priz mos omnium uocauerat, Petrus, Iacobus, Ioannes, Andreas, cognituri certius aliquid, de tempore tantæ calamitatis uenturæ. Suspicabantur enim mox à uastatione ciuitatis Hierosolymitanæ, templick demolitione, rursus aduenturum Christum cum maiestate. Christus autem quo redderet suos uigilantiores, ita temperat sermonem, ut nolit eos sciv re tempus extremi aduentus, & tamen commemorandis malis efficiat illos follicitos,&. ad malorum incursionem paratos. Dicunt igitur discipuli: Dic nobis quando ista, quæ, prædicis, futura funt : Et quo figno poterimus nosse tuum aduentum, seculid finem im minere. At Ielus ad id quod rogabant non respondens: ad illa magis deflectit, quæ para/ rent animos illorum ad perpetuam uigilantiam Euangelij: Sum omnino uenturus, in/ quit, fed uidete ne quis mentitus aduentum meum uos fallat. Siquidem multi uenturi funt, qui libi uindicabunt nomen meum, & dicent le elle Christum, & inuenient stulte credulos quos fallant. Tumultus rerum omnium speciem præbebit iam instantis mun/ di finis. Audietis enim bella, uariosci bellorum rumores, rebus ipsis ut fit, atrociores.  ${f V}$ erum ne protinus ilta deijciant animos ueftros, ut exiltimetis inflare tempus illud ${f ex}/$ tremum. Oportet quidem hanc rerum perturbationem exoriri, sed non ilico finis erit ma lorum. Latius uagabitur hæc tempestas. Non enim Hierosolyma tantum uastabitur, sed totus orbis bellis ac cædibus mifcebitur. Infurget gens aduerfus gentem, & regnum cum regno conflictabitur, maximamci malorum partem homines ab hominibus patientur. Quin & deus ultor addet lua flagella, pestilentiam, famem, uarijsch in locis terræ motus. Ne hæc quidem arguent mundi finem, sed tantum præludia sunt mali, uelut parturien tis extremam illam mundi perituri tempeltatem. Nec uos interim eritis ab huiulmodi ma lis immunes. Siquidem in hoc rerum tumultu, pertrahent uos in uarias afflictiones: des nique & occident: atquinterim eritis odio, non Iudæis folum, sed omnibus gentibus: non ob malefacta uestra, sed ob id quod profitemini nomen meum. Interim multi malis of fensi, supplicijsch tieli desciscent à professione mei nominis, aliusch alium prodet, cognatus cognatum, amicus amicum, sec mutuis odijs prosequentur, quos natura charitatis uinculis copularat. Quin & aliud grauius malorum genus erit. Exorietur pseudoprophe tæ, fallick doctores, qui limulantes sese prædicare Euagelium meum, sue gloriæ, sui quæ stus, suich uentris agent negocium: procis meo spiritu, satanæ spiritum inserent discipulis, pro regno cœlorum, regnum huius mundi docebunt. Horū technis illaqueabūtur etiam: hi, quos tormenta superare non poterant. Nullus est enim capitalior hostis, quàm dome sticus ac fucatus amicus. In his malis nec à fratribus atque amicis multum expectabitur; folatif. Siquidem exundante multitudine uitiorum, multorum charitas refrigescet. Vo bis tamen nihil erit periculi, modo constanti fortica animo perseueretis usque ad finem. Nulla malorum uis quenqua poterit perdere, nisi quem animus rectus defecerit. Nec uo s perire patiar, nec Euangeliù opprimi. Imò his tumultib. magis ac magis inualescet Euangelij robur:nec aliud poteritin uos malor procella, nili quod pietatem ueltr a reddet spe clatiore. Non enim uenturus est mundi finis, prius & hoc Euangelië regni cœlorum per omnia regnamudi prædicetur, omnesch nationes occuparit, ne qui parere noluerint, præ In testimoniu texere queat ignoratia. Hocubi factu erit; tu ueniet mudi columnatio: cuius li lignu que illis ritis, accipite. Quu uideritis idolu abominabile, qd'conabit funditus subuertere religion E Euagelica, de quo uobis olim uaticinatus est Daniel, dices: Et in dimidio hebdomadis au

Digitized by Google

Ä

teretur

tione temporis. Hocinqua idolum abominandum quu uideritis collocatuin templo, hoc est in arce san Clitatis, qui prophetæ uaticinit legit, intelligat. Sermo mysticus est, & spirib tualem requirit lectorem. Cum igitur hæc tempeltas ingruerit, qui funt in ciuitatibus Iu decrelictis oppidis fugiant in montes: & qui in teclis funt ædium, defiliant, nec descendant, ut quicquam rerum secum tollant exædibus: & quos illud tempus deprehenderit magro, ne recurrant in domum, ut uestem auferant. Non enim tum uacabit rebus consulere. Magnum est si celeri fuga uitæ consulatur. Nam illa recuperari possunt, uita semel àmilfa farciri non potest. Proinde male erit prægnantibus,& mamma nutrientibus in die Busillis. Necp enim gravidæpoterunt onus ventris abijcere, ut expeditæfugiant: neque Ve aut pre lactantes fic possunt abijcere liberos, quos tenerius quam seipsas amant, quemadmodum gnantibus pecuniam aut uestem abijciunt. Vobis autem quos necs domus, necs possessiones, neque aberi remorabuntur, tantum orandum est ne uobis incidat, ut fugiendum sit hyeme aut fabbato. Nam & celeriter erit fugiendum & procul. Cæterum hyems ob rigorem & lucis breuitatem incommoda est peregrinantibus: & sabbato legis obstat religio, quo minus procul aufugiatis. Erit enim tunc afflictio uehemens, qualis à condito mundo ad hunc tilg diem nunquam fuit, negs polt futura est. Quod si calamitas ut erit uehemens, ita foret & diuturna, nullus hominum superesset incolumis. Merebatur quidem illorum malicia internitionem, led propter electos quamlibet paucos, dies illi breuiabuntur. In hac confulione rerum quum expectabitur aduentus meus, cauendum est ne quis decipiatur arte impostorum:exorientur enim multi pseudochristi, qui se iactabunt esse Christum, quum non lint, imò quum lint aduerlarij mei: qui le dicent esse prophetas quum non sint, fed pocius magistri errorum. Hi non solum erunt instructi dolis, falfaci specie sanctimo hiz, uerum etiam prodigifs ac magicis oftentis imitabuntur meam potentiam: adeoque multis ac miris præstigijs sibi uindicabunt personam meam, ut electi quocs si fieri possit, Et nisi bre fue in errore sint adducendi. Vos igitur moniti cauete, nam in hoc prædixi ut caueatis. Tum rint dies illi igitur fi dixerint, Ecce Christus est in deserto, nolite exire: ecce in penetralibus, nolite in/ troire: Ecce hic aut illic, nolite credere. Non erit talis aduentus qualem hunc uidiftis, lenz tus & humilis, sed subitus ac maiestatis fulgure totum orbem subito complectens. Sicut **enim fulgur emicansab** oriente raptim penetrat ulçad occidentem, lic eritaduentus filij bominis. Nec est quod metuatis ne non sitis mecum, in tanta rerum confusione. V bicurg **faerit corpus, eò congregabuntur & aquilæ.** Non deerunt-capiti fua membra. Calamita*i* dis autem magnitudinem sentient & corpora cœlestia. Nam & sol obscurabitur, & Juna non dabit lucem suam, nimirum obscurato sole, unde lumen habet mutuum. Stellæ de cœ **lo decident, atc** ipfæ uirtutes cœlorum concutientur, ueluti de ruina periclitantes. Tunc inter densissimas tenebras coruscabit è cœlo signum filij hominis, signum inquam quo denicit fatanam, & omnem illius tyrannidem protriuit: lignum, quo fe frustra uicisse glo Mabatur. Quo conspecto percutient sua pectora nationes totius terra, quum uiderint su dzi quem compunxerunt, quum uiderint gentes maiestatem crucis, quam irriserant. Vi Acbunt enim filium hominis, quem nunc humilem despiciunt, in sublimi uenientem in mbbus cœli, cum ingentibus copijs angelorum, fumma cum maiestate & gloria. Tum éminer angelos suos, qui uocali tuba congregent omnes electos eius, à quatuor uentis, à formis uerticibus colorum, usq ad extremos terminos illorum. Sed quo tempore hæc fint futura, no est meum exacte præfinire. Sed tamen ex malis, quæ commemoraui, uelut Abarbore fi. exprocemijs poteritis coijcere, tempus illud haud procul abelle. Quemadmodum ficus ci discite para indiciis qui buldam prædicit instare æstatem, uidelicet quum ad fauonij flatum, iam tene- bolam rescente ramo, protrudit gemmas, ac folia quodammodo parturit: Ita & uos quum uide/ ritis hac omnia qua pradixi, scitote quod aduentus filif dei est in foribus. Illud affirmo, nonprateribit hæc generatio, quin omnia quæ prædicia sunt eueniant. Colum & terra peribunt cicius, quam mea uerba sint irrita. Vobis igitur satis est signa nosse, quæ diem ad pentus mei portendant, ne uos incautos opprimat. Cæterum exacte diem illum aut ho ram, qua filius fit aduenturus, non est uestrum inquirere, quando nec angelis coelorum hat scire datum est attgadeo nec filius hominis nouit. Hoc sibi soli servauit pater. Et sic expedit nobis, quo sempersitis parati. Dies ille subito ueniet, & inexpediatus alijs. Quem Tom.7

admodum temporibus Noe, quum annis aliquot ellet eis prædictum dilunium; tamen arbitrantes nequaquam uenturum, edebant, bibebant, elocabant sponsas, & ducebant uxores usig ad extremum diem, quo Noe ingressus est arcam, neg crediderunt fore dilue uium donec uiderent jam adesse diluuium, quo perierunt uniuersi qui noluerunt exeme, plo Noe parare seseaduersus eum diem. Quemadmodum autem tum pauci assumpti in arcam servati sunt, cæteri foris relicti perierunt, ita tum subito dividentur perituria ser, uandis. Erunt duo laborantes in eodem agro, socij mercedis & operæ, quorum hic assu. metur, alter relinquetur. Erunt dua molentes eadem in mola, quarum una assumetur, alte ra relinquetur. Quin & e duobus, quos idem lectus iungebat, unus allumetur, alter relinz quetur. Non enim opus, aut locus, aut uitægenus beabit hominem, sed affectus. Proinde quandoquidem hæcablos dubio funt euentura: nec potest sciri certu quo die uentura sinta semper uigilate, ne uos ille dies opprimat imparatos. Si uigilant homines ne pereat pecu/ Vigilate nia, quantomagis uobis uigilandum est ne pereat anima. Quis est enim paterfamiliàs tam itag supinus, qui si sciat furem nocturnum irrepturum in ædes suas, sterteret totam noctem ac pateretur domum sua persodir V obisigitur est omni uita uigilandum, quia certi estis præ ter expectationem uenturum diem illum. Sic enim uiuendum elt ut quandocung uene Onifontat est ritille dies, reperiat uos in officio, ut statim ad præmium possitis assumi. An non idem sa fidelis feruns churus lit feruus prudens ac fidelis, quem dominus peregre profecturus, præfecit fuæ far milia, ut cateris familiaribus praberet cibum suo tempore. Non illi prascribit dominus, quando sit domum rediturus, ne possitin officio cessare: sed quando cunos redierit domie nus, nonne beatus erit ille seruus, si offenderit eum fungentem officio suos Pro certo dico uobis, quod expertus illius fidem, audebit illi maiora credere, præficietce omnibus bonis fuis. Contra, si malus servus & infidelis dixerit in corde suo: Diutius abest dominus, & fortalle nunquam est rediturus:atch hac spe coeperit percutere coleruos suos, & neglecta familia, bibat & edat cum temulentis, quam is est futurus infelix, cum dominus uenerit, die quo non expectabat. & hora qua non suspicabatur ett rediturum. Non enim solu sube mouebitur ab officio luo, uerum etiam dominus dissecabit eum medium, & portionem illius adiunget hypocritis, qui titulum habent Euangelicæ functionis, cum factis iplis pue gnent cum Euangelio. Illic pro male dulcibus uoluptatibus, quibus ebrius non observa rat aduentum domini, intolerabili cruciatu punietur, rifu uerfo in fletum, & cantilenis in

A P. XXV

T que ut penitus infigeret animis suorum Iesus, non esse cessandum aut doze
mitandum in hac uita, sed assiduo cultu pietatis, & officijs in proximum, pae
randum uiaticum in uitam futuram: nam in resurrectione, sero nos quastitue
ros, nisi dum tempus erat parauerimus: adiecit parabolam de decem uirginie
bus, qua sumptis lampadibus suis, exierunt obuia sponso. Sed ex jis quince

💆 bus, quæ lumptis lampadibus luis, exierunt obuiã lponlo. Sed ex ijs quingg erant fatuæ, quæ libi de oleo non profpexerant, in fponfi aduentum fuffecturo : quod lib perfualerant non ita fubito proditurum sponsum, quin spacium daretur alicunde come parandi olei. Prudentes uero scientes incertum esse tempus, quado proditurus esse spor fus,ne possent imparatæ opprimi, simul cum lampadibus & oleum secum extulerun**t in** uasculis, unde deficientes lampades instaurarent. Quum igitur in longum differret exic tum luum sponsus, dormitare coeperunt uirgines omnes, actandem obdormierunt. No cle uero intempelta, subito clamor coortus est famulorum euocantium ad occursum. Eco ce sponsus adest, prodite obuiam illi. Tunc expergesactæ uirgines omnes, adornabarre lampades fuas. Porrò fatuæ, quum uiderent fubito abeundum medio noctis, nec haber & c oleum, iam deficientibus lampadibus, rogauerunt prudentes uirgines, ut fibi de fuo oleo non nihil impartirent. At illæ responderunt: Veremur, ne quod habemus no sit suturum fatis nobis & uobis. Abite potius ad eos qui uendunt oleum, & ab illis emite uobis. Atox interea dum irent emptum, uenit sponsus: & qua parata erant, intrauerunt cum eo ad nu ptias, moxq claufa est ianua. Tandem veniunt & fatuæ virgines, pullanto fores ac di? cunt: Domine domine, aperinobis. Quibus sponsus respondit: Profecto non noui uos.  ${f V}$ os igitur ad exemplū prudentium uirginū, lerui fidelis ac prouidi patrisfamili ${f \hat{a}}$ s, u ${f \hat{g}}$ il ${f \hat{a}}$ te & in tepore uobis parate bonorum operum comeatum, quia nelcitis die & horā il lius aduentus: qui cu lubito extiterit, iam no erit amplius tepus benefaciendi: led cuic feren?

difficient præfinium pro retro gestis. Addidit Iesus & aliam parabola, extimulans discipu los luos ad perpetuti studium bonorti operum, ne comitterent ut doctrinam ac dotes ab iplo acceptas, fua negligentia linerent elle lteriles, led ltudio curaci fua uerterent in utiliz tatem proximi, seseci præberent idoneos maioribus donis: qui quod pro suo modulo cas ptuck accepillent, collocassent in lucră domini sui, qui gaudet tali fœnore ditescere. Quiv da,inquit, homo peregre proficifcens, uocauit feruos fuos, quibus tradidit bona fua: non ut libi profunderent, led ut inde domino luo lucrum referrent, unde lorté acceperant. Et huic quidem dedit talentii unum, illi duo, rurius alij quing, prout queg iudicabat idone. um. Quo facto statim ingressus est iter. Is igit cui credita fuerant talenta quinc no cellauit, led statim abijt & ad usura mutuauit acceptam pecunia: idej toties, ut tande usura for tem æquaret,& ex quincy talentis fierent decë. Ad eundem modum cui duo credita fue) rant talenta fic ulus est illis, ut ulura fortem equarit. Porrò, cui traditi erat unicum talen) tum, per ignaciam abijt,& talētum acceptum defodit in terrā, lat esse iudicaris, si domino Fao fortem restitueret. Post diutinam igitur peregrinationem dominus redijt, & exegit à Servis suis, dati & expensi rationem. Et accedens qui quing talenta acceperat, ex usura re Domine quin eulit & aliaquincy, rationem ita reddens: Domine, fortem dederas quincy talentoru secce que taleta tra cantundem ex his lucratus sum. Dominus collaudans serui industriam, ait: Euge serue bo didifti mihi **ne ac** fidelis, quoniam in paulo pecuniæ te comperi fidelem, plura credam tuæ fidel : intra in gaudium domini tui. Post hunc accessit & is, cui duo taleta crediderat dominus, & iusi/ fus reddere rationem, ait: Domine, fortem duorum talentorum credideras, ecce tantum dem adieci ex ulura. Dominus & huius industriam collaudans, ait: Euge serue bone ac fi delis: quoniam in exiguo mihi perspecta est fides tua, posthac maiora tuæ concredam file defintra in gaudium domini tui. Tandem accessit & is, qui talentum acceptum defoderat interra, ao inifius rationem reddere, non folum no agnofeit culpam inertia; uerum etiam dominum infimulansausteritatis ,& auariciæ immodicæ, crimen officij neglecii condu plicar. Domine, inquit, sciebam quòd esses homo austerus, inde messem colligis, ubi no se ceras semente: & inde congregas lucrum, ubi no sparseras sumptu. Proinde metuens, ne Mors aliquò cafu periffet, fæuires in me, abij defodich talentum tuum in terta. Hoc maluf quam dum usura capro, periclitari de sorte. Ecce habes quod tuti est. Si non mereor laude ob lucrum additit, certe fors curaui ut ellet in tuto. Hunc fermonem dominus in ipfius ca put retorquens, ait: Serue male & pigermoueras, ut ais, me lucri esse auidu: colligere meb fem illing, ubi non feceram fementem: & congregare prouentum illing, ubi non feceram fumptu. Tanto magis oportuit te comittere pecunia meam numulariis, & ego qui lucrif tienor illic, ubi no feci lumptum, utigi uenturus erā, ac meam pecuniā exacturus cum ulu ra: hoc est inde messurs, ubi seminaueram. Mea erat sors, non tua, industriam tuam seri mus debebas domino. Tum ueríus ad alios seruos, dixit: Auferte ab hoc inutili seruo talen Omni . n. has nm,& date et qui habet decem talenta. Admiratibus feruis quod et iuberet addi qui iam benti dabitur abundabat, ait dominus: ita fiet in hoc opum genere. Quifquis habet, dignus est qui plus accipiat, ut exuberet: cæterum qui perignauiam nihil fibi parauit lucri, etiam hoc quod habere uidebatur, quoniam indignus est, spoliabitur. Porrò seruum illu inutilem submo, uteab oculismeis,& abijcite in tenebras externas. Ibi pro gaudio domini fui quod pro meren noluit, cruciabitur fletu & stridore dentium. Huiulmodi parabolis dominus lesus discipulos suos, & premioris magnitudine, & suppliciorum metu extimulauit ad studio um euangelicæ pietatis, & ad bene merendum de proximo: atop à cellatione & malefacie endi licentia deterruit Sed idem multo dilucidius fecit extrema narratione: qua & maie/ flatem aduentus fui, & legregationem bonorum à malis qui nunc in ecclefia permixtiui wm: & utrius partis diversa merita diversach item præmia, breviter totam iudicij supre mi imaginem fubijcit oculis, non ignarus instare diem mortis suz, quo tot sermonibus in fructi, non omnino deijcerent animos ob ignominiosam mortem crucis, sed præsentem afflictionem uenturæ felicitatis, præfentem ignominiam futuræ glorie contemplatione consolarentur. Necp molirentur, aut optarent ultionem improbis, quos in illo iudicio sci rent pro suis meritis æterno supplicio pleciendos. Quum autem uenerit, inquit, filius ho minis, quem propediem uidebitis humillimű & abiechillimum, cum maieltate fua stipan ibus illü omnium angelorii agminibus; tunc uti iudex omnium fedebit in fede maiesta. Tow.7

tis sut, & in conspectum illius convocabutur omnes totius orbis nationes. Nullus enint hominum quamlibet excelfus aut humilis poterit illud iudicium effugere. Id non huma nis coniecturis, sed exacto dei iudicio peragetur, cuius oculis omnia sunt conspicua. Ac primum separabit bonos à malis, quemadmodum pastor gregem suum dinumeraturus, separatoues ab hoedis. Et oues quide, hoc est, innoxios ac beneficos statuet ad dextrams hoedos, hoc est, nocentes ac maleficos ad finistram. Itaq universo mortalium genere in duos ordines distributo, tamquam iustus iudex utrisg rationem proferet sui iudicii; ut bo ni cognoscant, quibus officijs promeruerint tantam felicitatem, & mali audiant, quibus culpis comeruerint æterna supplicia. Ac dextru quidem ordine placido lætock uultu salut zans: Venite, inquiet, amici mei, quos mundus quidem despicatos & execrabiles habuit, sed pater meus pro honoratis & laudabilib. habet. Nűc pro malis que mea causa perpele siestis, accipite hæreditatem regni cœlestis, quod uobis diuino consilio paratū fuit à deo, omnium reru præscio, ante conditum mundum. Hoc tanto præmio copensare uisum est, officia charitatis erga me uestræ, ne uobis perisse putetis. Siquide olim qui esurirem, uos mihi dediftis cibum; quu fitirem, dediftis potum; quum hospes essem teclogi egerem, uos me collegistis in domos uestras. Quum nudus essem, operuistis me:quum ægrotarem, in nissis me: quum essem in carcere, uos consolandi gratia uenistis ad me: impertistis mihi uestra qualiacung, ego uobis nunc uicissim communico totum regnum, quod mihi est cum patre comune. Hæc quum audierint iusti, qui sic exercent opera pietatis, ut quodam modo se fecisse nesciant, respondebunt ei, dicentes: Domine quando te uidimus esuriene tem, & pauimus: quando sitientem, & dedimus potum: Quando te uidimus hospitem, & collegimus sub tectum: aut quando nudum teximus: quando uisimus ægrotum: quand do carcere clausum adiuimus: Tum rex palam confitebitur sibi uelle imputari, quicquid unicuilibet fuerit impenium ex his, quos mundus quide ob inopiam & humilitatem ha buit despicatissimos, ipse tamenadeò non habuit pro contemptis, ut fraterni cognominis honore dignetur. Pro certo, inquiet, dico uobis, tamet si ego nullius egebam subsidio, qui dominus fum rerum omnit, tamen quandiu ilta mei respectu feciltis unicuipiam ex hisce minimis fratribus meis, mihi feciltis. Tum horribili uultu uerlus ad eos qui stabunt ad læ gram, sententiam proferet formidabilem: Discedite à me quibus mundus applausit, carte, rum patri meo mihice execrabiles, ite in nunqua extinguendum incendium, quod para/ tum erat ab orbe codito diabolo & angelis eius, quibus adhærere maluiltis quam mihi. Etenim quum elurirem, no dediftis mihi cibum: quum litirem, non dediftis mihi potum: uagus eram ac techo egens, nec collegistis me. Nudus eram, nec operuistis me: ægrotus eram & in carcere,nec invilitis me. Tum & hi totidem verbis respondebunt iudici, quie bus responderant sulti:Domine, quando te uidimus esurientem, aut litientem, aut hospie tem, aut nudu, aut ægrotum, aut in carcere, & no ministrauimus tibis Tunc rex responde bit & illis: Quicquid horum officiorum negatum est unicuipiam ex hisce minimis iuxta mundum, sed ramen fratribus meis, mihi negatum esse duco. In his egebam, in his refocile lari uolui. Hac prolata sentetia, à qua nulla est appellatio, ibunt qui à sinistris sunt in ignerge æternum,iusti autem in uitam æternam. CAP. XXVI



v v M itaq lelus finisset huiusmodi sermones, quibus tot modis cofirmae rat animos suorum aduersus afflictiones imminentes, ne plane deficerent, quum mox niderent dominum suum rapi ad ignominiosum supplicium, tandem palam aufus est illis aperire diem ac modum mortis sua: cuius men tionem inculcat animis discipulorum, ne quum eam uiderent, uelut ad rem

post b.pas prorsus inexpectatam sic expanescerent, ut penitus desponderent animum: præsertima scha quum intelligerent lesum ultro uenisse ad mortem, quam alioqui licuisset essugere: neque prius occidi potuisse quam adesset ille dies, quem ipse suæmorti præfinierat. Is autem era 🕏 dies palchæ, qui magna religione celebrabatur apud Hebræos, anniuerlaria memoriami fibi renouantes eius diei, quo quondam apud Aegyptios agni sanguine postibus illito, lie berati funtab angelo interfectore, & incolumes mare rubrii transierunt. In huius rei me ب moriam quotannis immolabant agnum anniculum immaculatum,eum g ab angeli tra بروة litu marica feliciter transito, uocabant phase. Ceterum hac erat imago Iesu Christi, totu m prbem à peccatity rannide luo facrofancio fanguine redempturi, qui folus omnium à pec catorum

Digitized by Google

monummaculis suit immunis. Hususce rei discipulos submonens lesus, ait: Scitis post biduum immolandii pascha, atcg eo die filius hominis tradeturad crucifigendum. Quum igitur immineret dies ille sacer ac lætus, cui celebrando coueniebat pijs operibus prepara n, congregati sunt principes sacerdotum & seniores; quoru autoritate decuerat populi su rorem cohiberi, li quis extitisset. Congregati sunt autem in atrium principis sacerdotum, quidicebatur Caiaphas. Nam hi potissimum conspirarunt in Iesum-quod metuerent, ne li ille este incolumis, sibi suus periret quæstus & autoritas. Illic igitur impio consisto de creumest, ut no palam ac ui, sed dolo Iesu manus inijcerent & occideret. Ergo qui de ho Non in micidio coueniret inter male concordes proceres: consultatti est de tempore. Quanquam die sesto enimuehementer sitiebant sanguinem innoxium, liuore & odio rabidi, tamen uisum est in aliud tempus differre cædem. quod immineret in proximo dies ille præcipue facer ac sessus ludzis. Verebantur enim, ne si illum aggressi fuissent, eo die quo populus solet sie quentissime convenire, tumultus aliquis exoriretur, propterea quod non pauci essent in populo quimiraculis conspectis, & audita doctrina mirabili, & animaduersa morum inv credibili mansuetudine, magnifice de illo sentirent. Metuebant plebem, qui non metue bant deum:necuerebantur homicidio polluere diem festum, qui non ausi suissent uesci panibus fermentatis. Hoc consilium illis satanas suggessit, cupiens occulrare uiclimam il am,orbi falutem allaturam. Sed aliter utium est consilio diumo. Negs enim decuit ea ho fiam furtimabijei, quam pater uoluit non pro Iudaicægentis tantum, sed pro totius etiv ammūdifalute immolari. Quum igitur leius effet in Bethania, uicinus Hierofolymis ubi eat crucifigendus, & accumberet in domo Simonis cuiulda cognomento leproli, adijt eum mulier quædam habens alabastrum unguenti preciosi, fractaci alabastro, unguen mmeffudit in caput eius. Discipuli quum uiderent rem tanti precij semel effusam, obmur murant indignantes. Sciebant enim Jesum huiusmodi delicijs nequaquam uti solitum, & magis exanimo illius futurum fuisse, si mulier alabastrum integram tradidisset, ut unquen ti divenditi precio sublevarentur inopes: Quorsum, inquiunt, tam preciose rei iacturat Poteratenim uendi magno, ac precium dari pauperibus. Hæc discipuli, no intelligentes quo consilio passus sit hoc lesus. Nece enim huiusmodi delicijs capiebatur, sed hoc honor redecorativoluit mortem suam, quam nulla necessitate, sed sponte pro totius mundi salu tepassurus erat. Quum enim per omnem uitam humillime se gesserit, mortem tamé qua deuichurus erat diabolum, aliqua magnificentia cohonestauit. Eoch semel cum triumpha lipompauedus est Hierosolymam: & tum sepulturæ suæ honorem uelut anticipans, un guento perfulus est: & mortuus, in sepulchro nouo, exciso lapide recondi uoluit: & sin/ donemunda inuolui, & nobilis uiri cura sepeliri. Solent autem diuiti & honoratiorum cadauera unguentis preciosis oblini, siue honoris gratia, siue quo tueantur corpus aduer sus putresactionem. Quoniam autem sciebat se prius reuiciuru quam hoc honoris exhibe tentamiciante morte sepulturæ pompam exhiberi passus est : uidelicet ut multis modis monis sua mentionem suorti animis infigeret, & horrorem eius mtigaret honore. Quum igitur discipuli rerum harum ignari, de sumptu murmurarent, cohibuit eos Iesus, dicens: Quir estis huic mulieri molesti : pium officium mihi morituro præstitit. Non decetut hunchonorem ultimum mihi inuideatis. Pauperes uulgares semper habetis uobiscum, Pauperes sem quibus licebit benefacere, me non semper habebitis. Non perift hoc unquentum, sed muz per habebitis liet hac ceu præsagiens me breui moriturum, præuenit officio sepulturam meã: & uiuo per habebitis infundit, quod mortuo solet infundi. Nolite itach huius obtreclare pietati: quæ adeò gra taest deo, ut posteaqua Euangesium mortis meæ prædicabitur per uniuersum mundum, limul & huius mulieris futura sit mentio, quæ pio sanctocis officio meam præuenerit sepul wam.Hacoratio quum repressisset aliorii indignationem, qui simpliciter errabant, igna ninysterij, tamen Iudam Iscariotem nequaqua placabat; qui falso prætexuerat cura paul peum, quum illi magis esset cordi lucrum. Nam is gestabat loculos, suffurari solitus non mbilezhis que pauperibus distribuenda dabantur a munificis amicis lesu. Hinc ille sibi Paulatim censum augebat. Quu igit esset totus addictus teterrimo auaritia morbo, quod ibinunguento perisse credebat, id ex domini precio pensare uolens, adit principes sa cerdonim ac magultratus, quos sciebat certis animis conspiralse in necem lesu: nece quic quamelle in mora, niss ut sine tumultu caperetur. Ad idefficiedum nemo magis idoneus

quam aliquis ex corum numero, qui proxime familiaritate domino iungebantur, quos mon fallebat quò se solitus esset conferre lesus. Habebat enim secessus suos ad precanditi Et inuentus est in illo selectissimo choro duodecim, quos sibi Christus omnium primos asciuerat, cui charius esset impium lucrum qu'am dominus tam mitis ac beneficus. Tanta pestis est auaritia, si cuius animum penitus occuparit. Voluit autem Iesus hac imagine si gnificare futuros, qui sermone Euangelicum proderent, studio pecuniæ corrupti: & hoc facinus maxime profecturum ab his, qui quum fint ecclefiafticæ religionis proceres, con scij uidentur arcanorum dominisui: cui sic sunt familiares, ut eius doctrinam perperam in. terpretando prodant impijs ac prophanis magistratibus, nihil aliud captantibus quam Quidunltis exitium euangelica veritatis. Aditis igitur magistratibus dixit: Quid dabitis mihi merce mibi dare dissli uobiseum in manus tradidero: Atos illi pacti funt cum eo triginta denariis. Tantula mercede ad facinus immanissimum conduci poterat, tamés uih æstimatus est preciosus ille languis, qui lufficiebat uniuerlo mortali generi redimendo. Auidus igitur & inhians promissa pecunia ludas statim ex eo tempore captabat oportunitatem prodendi lesum. Quum igitur adesset primus dies è septé, quibus solenne crat ludæis abstinere à pane fermentato, etiam post esum agni pasehalis, adeunt lesum discipuli, dicentes: Domine, quoi loco uis paremus tibi conuiuium ad celebrandum patcha: Tanta erat inopia, ut nec iple, nec discipuli domicilium haberent proprium, quò se reciperent. At lesus ut ostenderes to tum negocium elle mylticum, nec cafu geri, nec necellitate, led omnia ex prælcientia con siliog divino, responditillis: Ite in civitatem, ac mox ingressis occurret homo quida baiu lans hydriam aquæ: eum lequemini, & quocung fuerit ingressus, ingrediemini, dicetisc patrifamiliàs: Magister dicit: Tempus meum instat, apud te celebro pascha cum discipue lis meis. Is uobis oftendet coenaculum ingens & adornatum, ibi parate pascha. Abierunt discipuli, & compererunt omnia quæ prædixerat illis lesus, ac loco quo iusserat apparas runt illi conuivit. Sub uesperam atteò se contulit lesus, et cœnaturus accubuit cum duo decim discipulis suis. Iamo coenaubus airillis Iesus: V nus uestru me proditurus est. Hoc dixit, ut declararet fe nihil omnino latere, simuló ut tacta conscientía proditoris resipiléeretad pænitentiam. Hocaudito sermone, mæror ingens cæpit animos omnium. Sibi quilos fulpectus erat ac diffidebat, conscius imbecillitatis humanæ. Cupientes igitur hac mæstitudine liberari, rogare cæperunt singuli: Num ego sum domine: Tum Iesus ut cæ teros mærore propemodum examinatos, alíquo pacto confirmaret, acrius de feriret lude conscientiam, si forte posser ad poenitudinem commoueri, signo certiore designauit autor remeius facinoris, fimulci commonefecit archiffimæ familiaritatis quæ debuerat illum a tam uælano (celere reuocare: Qui manum, inquit, intinxit mecum in catino, & non men/ sæ solum, sed & catini sodalis est, bic est me proditurus, prog familiaritatis officio plus og Ve autembo hostilia redditurus, cum panis & salis comunio soleat etiam ignotos amicitiæ fædere sun mi.illiper que gere. Atch hac quidem ut acciderent filio hominis, sic erat prasimitum à patre, sic pradie fi.bo.trad. Chum'à prophetis. Sed tamen uæ homini illi, cuius scelere filius hominis proditur. Abutitur quidem illius impietate sapietia divina ad salute humani generis: sed non ideo minus nocens ille,qui fua malitia ad hoc facinus perductus eft,quữ à me nihil fit omiffum, quod illius animo mederi potuisset. Itags manet illum pro facto tam impio, pœna crudelissima, nili relipifcat, ut præstiterit illi non omnino fuisse natum. Hacoratione quæ uel pudore sa nare poterat improbif, uel pœna deterrere impium, adeò no est correctus Iudas, ut impu dentiam etiam addens sceleri, quasi nullius mali sibi conscius, rogauerit dominum : Numa ego sum is rabbi. Nec hic sua lenitatis oblitus lesus, respondit: Tu dixisti: indicans cu esse magis quam explicans: ac suspitionem simulat, dissimulans scientiam. In hac igitur extre ma cœna, qua lefus egit cum discipulis suis ante morte suam, instituit sacrosancium illud fymbolü mortis luz:ut lubinde renouatü intereos effet perpetuü monumentum immera sæ charitatis iplius, qua non dubitauit uitam sua impendere redimendo mortalit generi: ne quando posset elabi ex animis nostris divini illius sacrifici memoria, qua purissimus agnus nouñ ac uerum pascha, semetipsum immolauit in ara pro nobis deo patri, que suo

sanguine nobis ex irato propitium reddidit, pro nostris comissis ipse dependens pænas quæ nostris sceleribus debebantur. Hoc aut symbolum arcanu duabus rebus cosecrauit, quibus inter homines olim solet amicitia conciliari: ut ea charitas qua Christus seipsum

Digitized by Google

impendie

inpendit fuis, nos quog copularet qui frequenter & ipli ex eode pane comedimus, deck rodem poculo bibimus: simulos spirituali quadam imagine referens ritus Mosaica legis; iuxta qua nulla fiebat expiatio à peccatis, nisi per sanguinem hostiæ: præterea significatis fele nouum foe dus euangelicæ professionis huiusmodi mysterio consecrare. Moses enim quum recita set uolumen quo continebantur præcepta legalía, populus és respondisset Omnia quæ locutus est dominus, faciemus, & erimus obedientes: ex uictimis quas macta rat, parte languinis cratere haulta, alperlit populu, dicens: Hic est languis foederis, quod pepigit do minus uobiscum super omnibus sermonibus his. Ato hæc quidem omnia & guris quibusda & umbris designarant hanc sacrosancia hostiam, qua dominus Iesus sut corpus sponte tradens in mortem, & sanguinem suum essundens, expiaturus erat totius mundi peccata, cunctos homines gratuito recocilians deo, quicuç foedus hoc nouitelta menti profiterent. Ea uiclima, hoc fœdus fignis quibulda mysticis comendari uoluit anie mis luorum discipulori, antecți immolaretur: ut intelligerent sua morte non esse uulgare, nec ociosam, sed efficacem uiclimã ad expianda peccara, no solu ludæorum, sed omnitum gentiñ ac leculorñ. Cæterum quoniam mors Christi no erat iteranda, ne quando tantum beneficium elabí posset ex animis hominum, neixe sacrosanci sœderis semel initi, cum sa futis fuzzautore possent obliuisci, instituit, ut crebra communione sacri panis & calicis, memoria renoua retur inter euangelicæ legis profesiores. Ateg hoc signum inter suos mi lites facrofanctum effe uoluit, adeock uenerandum, ut quem admodii multum dininæ græ tia adderetur ijs qui pure digneci sumerent corpus & sanguinem domini: ita qui sume rent indigne, sibigrauem damnationem accerserent. Accepit igitur Iesus panem in mai mus luas, quum ce deo laudis sactificium obtulisset, fregit ac distribuit discipulis suis, dices: Accipite comedite, hoc est corpus meum. Deinde accepit & poculum in manus, quick gratias egiffet patri, præbibit ac porrexit illis, dicens: Bibite ex hoc poculo omnes. Hic eft enim languis meus, noui testamenti, qui pro thultis esfundetur in remissione peccatoria Hoc quotiefcung facietis, facite in memoria mei. Quoties enimedetis ex hoc pane, & ex hoc poculo bibetis,mortem domini annunciabitis,donec adueniat,non iam feruator, fed iudex.Interim non erit expectanda alia hostia pro peccatis, quandoquidem hæc una sufficit, pro abolendís peccatis totius mundi. Dico autem uobis, non edam posthac ex hoc pane, donec edero uobifcum completum in regno patrismei, nec amplius bibam ex hoc fructu uitis, donec bibero uobilcum nouum in regno patris mei. Nec Iudam proditorem ab hoc facto fymbolo femouit clementissimus dominus, ut hac tanta lenitate corrigere tur. Sed quoniam ille foederis lignum accepit, quum proditionem haberet in animo, die Tcelfit impurior quam uenerat. Quumck cecinissent hymnum in laudem dei, surrexerunt & abierunt in montem Oliveti, quem locum sciebat esse notissimum proditori, nevidere tur latitare uelle; ueluti mortis metuens: led ultrò le l'ubducit in locum folitarium; ut quod illi captabant, abique populi tumultu capi posset. Ibi rursus prædicit discipulis sore, ut mox graviter turbarentur, viso domini supplicio: sed ne penitus abijciant animum, con folatur eos prophetia, & mox futura refurrectione, simul tempus, locumos utcinum deliz gnans, ubi rurlus iplum effent conspecturi: Omnes, inquit, uos turbamini hac nocte mea caufa: sic en im deus pater prædixit per os Zachariæ prophetæ: Percutiam pastorem, & dispergentur oues gregis. Sed non est quod desperetis, mors animos uestros conturbad bit, led mox confolabitur refurrectio. Refurgam enim tertio die, & ubi refurrexero præ cedam uos in Galilæam.Ibi me uobis conspiciendum ofteram . In hanc-perturbationem / Idus passus est omnes suos incidere, quo factis ipsis doceret eos quanta sit imbecillitas humanæ naturæ, quam lit stultum hominem libi fidere, quo sui facto periculo, discerent & aliorum infirmitatem subleuare. Petrus itaque non satis sibi notus, fortitudine quae dam humana ac temporaria negat futurum, quod Christus ex prophetia futurum prædie xerat, quodicis maioris erat temeritatis, unum se cæteris omnibus anteponit: Et si omnes; inquit, perturbati fuerint tua causa, ego tamen non perturbabor. Ad quem Iesus: Quid ais Petre, tu folus omnium non perturbaberis: Imò illud pro certo dico tibi, priusquam gallus hac nocte bis cantet, ter me abnegabis. Ac ne sic quidem Petrus agnosces imbecil limem suam, pertinaciter respondit: Etiamsi mihi tecum moriendü fuerit, non te abnega bo.At Petri temeritatë imitati lunt & reliqui apostoli, Christi & ipli abnegaturi, si simi/

lis illos arciasset necessitas, qua Petru. Tum Iesus sciens instare tempus quo uentura estet tempestas suprema, abduxit discipulos suos undecim (na Iudas exterat à cœna) in utilam quædicitur Gethlemani. Hic iuslit octo subsidere, qui tamen ægre diuellebantur à magiv stro, quem amabant uehementer quidem, sed tamen affectu adhuc humano: Commores mini, inquit, hoc loco, donec secedam in locum solitum, & orem illic. Non ausus est enim hos uelut imbecilliores agonis sui testes facere, ne desicerent animis, sed tres duntaxat fecum assumit, Petrum ac duos filios Zebedæi: ut quos in monte speciatores adhibues rat suz maiestatis, nunc testes haberet extremæ imbecillitatis humanæ: simulch doceret, ut quoties ingruit huiulmodi malorum tempestas atrocior quam ut humanæuires ferre possint, prorsus distissi nobis, totos nos diuino præsidio comittamus. Est aut mortis hora ror, si quando corripuit hominem, uel ipsa morte acerbior. Hicigitur tum cœpit inuade. re Jesum, sensités mirum animi dolorem ac mœrorem. Nec enim animi cruciatum obs scurum esse uoluit suis amicis selectis, quo plane uiderent illum esse uere hominem, core poris pariter atog animi affectionibus obnoxium: Moelta, inquit, elt anima mea ulque ad mortem. Sublistite hic & uigilate mecum, tempus enim hoc non somnum postulat, sed ui gilantem & intentam deprecationem. Progressus igitur pusillum Iesus à tribus discipulis, prono capite faciem deflexit in terram, atos ita prostratus patrem deprecatus est dicenst pater mi, si fieri potest, transfer hoc mortis poculum à me, nam sentio corporis affectum uehementer abhorrentem à morte. Veruntamen fiat, non quod ego uolo, iuxta corporis imbecillitatem, sed quod tu uis ad salutem humani generis. Hæc precatus redift ad discie pulos suos, ac reperiteos dormientes: dicitos Petro: Siccine, qui modo iactabas te moritu rum mecum, non potuisti uel unam horam uigilare mecum: Ego pro uobis uigilo & oro: Vos una mecũ uigilate & orate patre, ne incidatis in tentationem, & superemini. No nisi ·uigilantibus cotingit uictoria. Spiritus quide promptus est, sed caro est infirma. Hecigio ne spirita obruat uigilandum est, & spiritus auxílio diuino fulciendus. Sic excitatis suis, rurlus abijt Ielus, acq iterü totidem uerbis orauit patrē: Pater mi li fieri no potelt, ut po**cu** lum hoc transeat a me, nisi bibero ex eo, fiat uoluntas tua. Deinde denuo reuersus est ad di scipulos suos, ac rursus eos repperit dormientes. Erant enim oculi eorum uehemeter grav uati,mo rore conduplicante somnolentia. Itaq relicus illis, tertio abijt solus oraturus pro suis, quadoquide illos carnis imbecillitas obruebat. Ac tertio precatus est eode sermones quo nos doceret pertinaciter ac uehementer orandum, quoties imminet procella tenta/ tionis:tum enim adlunt angeli,& robur addunt spiritui. Mox redijt ad discipulos, & exe probrauit illis intempeltiuam fomnolentiam, quum tempus fummam exigeret uigilanti am.lam inquiens adest copestas, que uos imparatos & ideo impares reperiet. lam, inquit, dormite & quiescite. En adest hora, qua filius hominis innoces tradetur in manus impios rum. Surgite igitur, eamus obuia uenienti malo. Ecce in proximo est qui me prodit. Non dum finierat hunc sermonem Iesus, & ecce Iudas Iscariotes unus e numero duodecim, ue nit, dudum Ielum ducem lequens, nunc factus sceleratæ turmæ dux sceleratior. Sequeba tur enim illü ingens turba satellitum, cum gladijs & fustibus, quos in hoc miserant princie pes sacerdotum acseniores populi, ut abset tumultu populicaperet Iesus. Quante enim decreuerant facinus hocin aliud tempus proferre, tamé oblata proditoris oportunita, te, mutauere sentétiam. Eo de Iudas & noctem delegerat, & locum in quo solitus erat cum paucis orare. Denice ne uel in persona errarent, proditor docuerat illos, quo signo Iesumi agnoscerent: Cuicung, inquit, dedero osculu, ille est, inficite illi manus. Præcessit igitur Iu das Iscariotes, ac ueluti salutandi causa adijt Ielum dicens: Auerabbi, simulci deditoscue lum, quod olim honoris & officii gratia fieri confueuit à falutantibus. Lefus autem quo perfectum ubique mansuetudinis exemplar præberet suis, nec impium discipulum ab osculo repulit, nec exprobrauit illi suam uzsaniam, sed blando dicto tetigit illius conscien Amice ad tiam, dicens: Amice cuius rei gratia uenisti: Sic enim accesserat cum osculo, quasi nouæ quid uenisti rei quippia dicturus. Ad hoc signum accurrit turba, & manus iniecerunt in Iesum, actes nuerunt eum. Ad hunc tumultum uehementer comoti sunt discipulor animi, quos ideo lelus pallus elt in hunc affectu prolabi, ut omnem ulcilcendi defendendic lui cupidita tem penítus ex animis eorum reuelleret. Ac Petrus quidem, uel quia cæteris ubig feruen tior, uel quia magnifica quædam de le pollicitus fuerat, ne domino luo deelle uideretor;

aucho graculo percullit Malchum seruum Caiaphæ, & amputavit auticulam eius dente ram, sicicum moderante lesu, ut & leue uulnus esset, & id quicquid erat mox sarserit, rev himaauricula: Cæterum Petrus pio quodam erga dominum amore errauerat,& bunc errorem propernodum ex uerbis lelu non intellectis hauferat. Iusserat enim eos diuendis a unica emere gladios: quumos respondissent adesse gladios duos, alebat, sufficit. At ili putantes de ferreo gladio loqui, quum lelus de gladio spirituali sentiret, à cœna glad dios fecum extulerant, defensuri dominum suum, si res ita tulisset, aut si ille iussisset. Ve iginur bunc affectum penitus reuelleret exanimis omnium discipulorum, acriter objut gauit Petrum. Repone, inquit, gladium in locum luum. Qui gladio rem gerunt, gladio pereunt, ultionis talione reciprocante in caput iplorum. Nobis non est opus istiac defensione, qui tolerado melius uincimus quam occidendo. Alioqui ari mihi putas defunzi ra prælidia, li placeret ilta defenlio: An non possem rogare patrem meum, & is mihi pro duodecim discipulis, mitteret auxilio duodecim legiones angelorum: Sedita uisum est patti, ita prædicium est à prophetis. Neque quicquam horum casu fortuitoue geritur. Tum lefus conversus ad turbam dixitinunc armati gladijs & fustibus prodistis ad conv prehendendû me. Atqui quum quotidie sederem apud uos in teplo docens & sanaine zeroros, non mihi inijciebatis manus. Nunc nocle intempelta, lilentem quaritis in leceli fa . Sed hac omnia fiunt , non uestra uiolentia , sed dispensatione consilii diuini , de quo am olim uaticinata funt scriptura prophetarum. Hocaudito, discipuli tidentes nullam effespem, Iesu sese offerente ad necem, deserto domino sugerunt. Illi uero nec commen moratione doctrina beneficentia de le lu deliniti, captum adduxerunt ad domum Caia pha principis facerdotum, quò scriba & seniores conuenerant. Petrus autem solus, nam cateri discipuli metu territi alius aliò fugerant, tametli non successerat pugna, tamen non poteratomnino abijcere curam domini, quem uchementer amabat: nec rurius audebat adelle: lequitur tamen, utcunque procul, ac tandem per tenebras ingrellus ellignotus in atrium Caiaphæ Moxingressus intro, sedebat admixtus ministris, ad prunas calefaciens Lout quando non poterat defendere lefum, faltem uideret quis effet exitus iudicii. Siquif dem adhuc nonnulla spes alebat animum Petri. Porrò principes sacerdotum totumos concilium, quo speciem aliquam legitimi iudicii prætexerent, subornare studebant sal fos teftes aduerfus lefum, cuius tanta erat innocentia, ut hoc quoque difficile fuerit, fic de Alo mentiri, ut aliquam ueri faciem haberet mendacium. Quumqi multi prodissent falsi seftes, fed quorum ipfa se testimonia refellerent, adeò male composita, ut nec apud illos iu dices. & apud talem coronam haberentur idonea: tandem prodeunt duo falli testes qui di xerunt: Hic dixit: possum destruere templum dei, & post triduum instaurare illud. Huius mendacijoccalionem sumpserant ex uerbis Christi, qui dixerat: Soluite templum hoc, & in triduo fuscitabo illud: nimirum significans se quidem ab illis occidendum, sed int ara triduum revicturum. Ea uerba pon intellecta, depravabant etiam teltes, quo res el fet odiolior. Non enim dixit, pollum destruere, sed soluite uos: nec dixerat, reædificabos Sed suscitabo, alludens ad corpus exanimandum & revieturum. Hocigitur testimoniss, quoniam aliquid ponderis habere uidebatur, nec reperiebatur aliud magis idoneum, furi sexic princeps facer dotum, & judicis æqui fimulans imaginem, quali lelu facturus poten Ratem defendendi sui, clixit: Nihil respondes ad hæc testimonia quæ ferütur aduersus test lesusaut obticuit, sciens quicquid dicturus esset, rapiendum in calumnia. Tum princeps facerdotti cupiens extorquere nonnihil unde condemnaretur lesus,iam enim illius uælav nielonga erat omnismora, ait illi: Adiuro te per deñ uiuum ut dicas nobis, an tu lis Chri. Adiuro te Rus filius dei. Erat hoc insidiosum problema pontificis impij. Si negasset se filiu dei, excla per denm mallet, cur igitur tibi fumis quod no es: Si affirmallet, calumniaturus erat blasphemiam. Siobticuiffet adiuratus, uilus fuiffet contemnere deum, & autoritatem lummi lacerdotis. Qualisaut erat qui adiurabat: Scelestus pontisex, qui honore annuu pecunia mercatus fuerat ab Herode: & per deum adiurat, qui filium dei oppugnabat. Leius tamen ueluti des Jerenshonori quem gerebat, rogatus an esset Christus filius dei, respondit: Tu dixisti, sic confitens esse se quod erat, ut tamen uitarit arrogantia notam, Et adiecit, quod impium pontificem ab instituto facinore debuerat reuocare: Attamen, inquiens, illud dico uobiss Polihac uidebisis filium hominis affidentem dextrum uirtuti dei, cuch maieltate ueniens

Digitized by Google

iŧ

Ń

Ą

äl

K

ľ

12

a'n

'n

m

TH

¥0

ini

70

:::

E

Ú

40

1

ii)

Ė

a

T

Đ,

Ė

N

H

I

đ

77 ...

ŧ

Ì H. H

Š

ζģ

7.0

I

₹;

4

à

Ì

temio pubibus ceeli. Subindicabat le tum humilem & ab impijs condemnatum, olitu. uenturum cũ potestate divina, iudice totius mundi. Hoc sermone magis etia iritatus princ ceps facerdotti, quo ficto religionis studio, Christi crimen faceret atrocius, discidit uestis menta sua, & ait: Loquutus est blasphemia. V surpat sibi divinos honores, cum sit homo. Quid præterea teltibus opus elt: Ecce nunc audifiis blasphemiam manifestaria. Quid uo bisuidetur: Illi responderunt: Comercit mortem. Tunc celut in iure damnatii saccire coes perunt hidibrijs, quorum nihil no mansuetissime passus est lesus, ut absolutu exemplum tolerantie suis exhiberet. Expuebant in facié eius, & uelata facie eius, impingebant illico haphos. Rurlus alij palmas incutiebat in faciem eius, dicentes: Vaticinare nobis Christe, quis est qui te percussit. His contumelis exprobrabant ei, quod Messias haberi uoluiset. quod prophetæ titulo suisset a populo honoratus. Interea Petrus sedebat foris in atrioprocul contemplans trifte spectaculum, & operiens exitum reinec audens accedete prox pius, ne à ministris agnosceretur. Et adijt eum ancilla quæpiã, noscitans illum, & ait: Tu quocs fuilti affectator istius Galilei. Hic Petrus ad ancillæuoce exanimatus, & oblitus ila hus magnifica uocis, qua dixerat Christo: Et si oportuerit me mori tecum, no te negabo: coramomnibus abnegauit dominu fuum dicens: Nescio quid dicas. Et continuo gallus cantatift. Quum afit parat exire, iniplis foribus tidit illum altera ancilla, quæ prodens allum ministris astantibus, ait & hic erat cum Ielu Nazareno. & rurlus abnegauit, adius rans senon nouisse hominem. Ac paulo post quidam ex his qui astabant, agnoscentes Pe trum dicebant: profecto & tu ex hoc numero es. Siquidem no facies solum, sed & sermo mus to prodit quod Galilæus fis. Tunc magis etiam expauefactus Petrus, coepit non for lum abiurate lefum, fed & execrationibus deuouere feipfum, fi nouisfet hominem. Et cõe Et recordar tinuo gallus iterum cantauit. Post hæc intuitus est illum Iesus, & oculis illi loquens admo tus est Petrus fluic. Tunc demum Petrus ad se reuersus, recordatus est quod ipsi prædixerat Iesus, iae chanti fortitudinem suam, priusquam Gallus bis cantet, ter me negabis. Quoniam attes pauefactus metu peccarat imbecillitate humana, non destinata malicia, meruit misericor diam.Pallus eft hoc Chriftus in fuo apoltolo felecto, ne quis, quamuis grauiter lapfus dea. sperarer de uenía, modo relipiscat, & animimaculam lachrimis abluat. Petrus enim qui libi uelut exciderat;ad intuitum lefu statim relipuit. Et egrellus foras fleuit amarè. CAPVT XXVII

18 igitur impijs & crudelibus factis ea nox peruigilata est religionis antistic tibus. Porrò quum appeteret dies, tursus interunt confilium principes saces dotum, & seniores populi aduersus Iesum, uteum morti traderet. Vinctum itaqı tradiderüt Pontio Pilato prælidi, ut in damnatum animaduerteret. His Iudas qui prodiderat eŭ, uidens quòd iam damnatus effet, & ad extrema peu

tenderent, actus pœnitentia, retulit triginta argenteos principibus facerdotum, & fenio. Peccauitra, ribus populi dicens: Peccaui qui prodiderim languinem innoxium. Huius certe cofessio dens sangui debuerat commouere principum animos. Fatetur auaritiz morbo factum & innoceteur nem iustum fatetur, quem prodidit. At illi prorsus efferati, nec aliud quam innoxium sanguinem sitia entes responderunt: Quid nostra refert, an nocentem prodideris, an innocente: Tu uida ris ludas iam lucri poenitens, cupiebat pacta rescindere, sed illorum crudelitas nullo moz do potuit mitelcere. Iudas igitur abiechis ad pedes illorum argenteis, recellit, & impiü lce lus graulore scelere cumulauit. Agnouit magnitudinem sceleris sui, sed non agnouit mae gnitudinem milericordia divina. Fleuit Petrus amare, & milericordiam consequutus 🕯 est. Fleuit & Iudas, sed abiecto magis animo quam converso , & ideo digressus suspenction le laqueo, & crepuit medius, & effula funt uiscera eius. Hinc rursus cosultatio inter prinze cipes lacerdotum, qui quo notior ellet omnibus iplorum immanitas, nihil able comuni contilio peragebant. Deliberant in quem ulum effent collocandi triginta argentei, quos ludas ad pedes illorum abiecerat. Et præpoltere religioli, quum illis nulla ellet religio oca cidere innoxium, & sic de ipsis metitum. Non est phas, inquiunt, pecuniam hanc referre in corbonam, hoc est, in donaría templi, quibus multum religionis tribui uolebant. EA emin preclum sanguinis. Non oportet autem templi sanctimoniam sanguine pollui. Ato que interim produnt sceleratam conscientiam suam, consitentes innoxium, cuius prodie tionem emerant. Itaque ne non esset scelus omnium commune, coacto concilio, mer cati

interpecunia sgrum figuli cuiuldam: uidelicet in piosulus, utillic lepelirentur peregrie mineluti feelus quoderat in manibus, hoc officio pensaturi. Et tamen hacuia pessime coi subservits lama. Nec enim alio pacto poterant magis traducere suam impietatem. Siz quidem res atleò uenit in fabulam uulgi, ut hodie quoqs ager ille Syris dicatur Achelde mahoc est ager sanguinis. Nec hoc fortuitò factum est, siquide hoc fore prædixerat Hier remias: Et acceperunt triginta argenteos precium appreciati, quod appreciauerunt à fix lijs lirach & dederunt eos in agrum figuli, licut constituit mihi dominus. Quum igitur lei fus fraret ante præsidem, ueluti reus, instanter accusabant eum de multis, silentes interim de blasphemia, de religione templi uiolata, dechaduentu filij hominis, quibus rebus sciez hant Pilatum alienum ab huiulmodi luperltitione leuiter commouendum esse, ingerunt alia ficta crimina, que prælidis animum in Ielum possent accendere. Hunc, inquiunt, com prehendimus subuertentem gentem nostram, & prohibentem tributa dari Cæsari, & die centem le Christum regem esse. Pilatus audita mentione regis, quonia hocad Cæsarem perinere uidebatur, rogauit lesum, Tune es rex ludæorur lesus ne nihil respondendo sur Tuer ren in perbusuideretur, ait: Tu dicis. Non omnino negans se regem, led tame addens regnum hum spirituale esse, non mundanum, ut hoc nibil ad Cæsarem aut Herodem pertineret. Rurlum quu instarent acculatores, Pilatus cupiens ex ipso elicere quo liberaretur: non audis, inquit, quam atrocia crimina impingunt istir lesus autem ad hac nibil omnino respondit, ita ut uehementer admiraretur præses, hominem innoxium, in periculo capitis. tanta mansuetudine obticescere. Pilatus ex ipso uultu habituig lesu perspiciens illum pro cul abelle à suspitione affectati regni, ait ad principes sacerdotum & horum comites: Non reperio quicquam noxize capitalis in hochomine. At illitanto magis invalescebant die cemes: Seditiolus est, commouit populum doctrina sua, obambulans per universam Iui dam, exorfus a Galilæa, ad hunculog locum. Pilatus intelligens innoxium esse Ielum, sedsacerdotes & scribas inuidia stimulatos moliri quod moliebantur, ideog captans oce calionem abfoluendi lelum, aut certe à luo tribunali ablegandi, cum audillet nome Galiz lza,rogabat cuías effet lelus:cumé; cognouiffet, quod oriundus ex ea parte Galilaza, cui imperabat Herodes, remilit eum ad Herodem, qui tum forte Hierofolymis erat. Herodes autem conspecto lesu, uehementer gauisus est, multum enim temporis erat, quod teneba ur cupiditate uídendi lefu, propterea quod fama prodigiofa quædam de illo sparferat, Itaq sperabat fore, ut apud se quoque miraculum aliquod æderet. Quumq multis de rebus percontaretur illum Herodes, Ielus nihil relpondit, qui non in hoc uenerat, ut prin cipum curiolitatem delectaret, sed ut hominum saluti consuleret. Quumc & apud huno **multis nominibus accularetur, neus quicquam responderet, spreuit illum Herodes cum** fua cohorte: ac ludibrij causa ueste alba indutum, remisit ad Pilatum. Ato hac occasione **facti funt amici** Pilatus & Herodes,quum antea diffidium fuiffet inter **e**os.Pilatus itaqu**e** convocatis principibus facerdotum, magistratibus ac plebe, testatus est se nihil comper riffe in lefu criminum, quæ illi multa obijciebant: quin & Herodem uelut infontem dimi/ fife non facturum, li cui capitali crimini iudicasset obnoxium. V tautem placaret inuidi am Iudzorum: Emendatum, inquit, illum dimittam. Cumch nihil his uerbis proficeree susquærit aliam ansam liberandi Iesum. Mos erat apud Iudæos, ut in die festo religionis gratia, præses dimitteret eis unum aliquem exijs qui seruabantur in uinculis. Habebat auten tum in uinculis inlignem quendam ac famolum latronem, cui nomen Barrabas, quod nomen sciebat inuisum populo. Conuocatis igitur ad se Iudæis, rogabat, utrum wellent sibi condonari, Barrabam an Iesum, sperans fore, ut præ tam infami notæg uio, Nibil tibi & kntiæ latrone mallent absolut lesum. At iterum sedente pro tribunali præside, mittit instoilli adam uxor, qui diceret illi fuo nomine ne fe contaminaret fanguine hominis innoxij: ke enim uis sistemente processor de la contra del contra de la contra del la seddispensatione divina, ne quis esset, unde non haberet testimonium innocentiæ suæ Idus. Illud enim magnopere referebat, ut constaret omnibus, mortem eam nobis rediv mendis fuisse gratis impensam. Cumci populus nutaret, utrum mallent sibi donari, suasu facerdorum & seniorum factum est, ut sibi poscerent Barrabam, & huius loco Iesus oc cidereur. Tale est iudicium, & hacest gratitudo populi: hac est simulata sacerdotumac maiorum religio. Religio eratillis ingredi pretorium Pilati, quo puri comederent agnum

paschalem: & religio non erat innoxium, tot uirtutibus ac beneficijs spectatum, tanta ue?

111

M

îM.

...i.(

W.

idi

:0

nle

MI ᠴ

3pm

720

apn

**M**(

西班牙斯

)(( )((

in In

15

:1

Ì

17-17

٤.

Ì

3

sania ad mortem adigere. Pilatus itags rursum proposuit, uttum uellet dimitti, Barrabant àn Iesum Illi acclamabant, Barrabam. Rursum Pilatus: Quid igitur faciam de Iesu, qui di citur Christus. Sperans fore, ut mitiore quadam poena forent contenti. At illi magno uo cum colensuacclamarunt, crucifigatur. Erat hoc supplicif genus utatrox, ita cum primis infame. Rurlum Pilatus: Crucifigam innoxium: Quid commeruit: Nihil in eo comper rio dignum supplicio capitis. Castigatum itacs dimittam illum. His uerbis magis etiam iti cendebatur insania populi uociferantis: Tolle, tolle, crucifige hominem. Pilatus animado uertens, quod tentatis omnibus nihil proficeret, sed magis excitaretur populi tumultus, prius absoluit Iesum quam damnaret. Siquidem præsente populo sumpta aqua lauit ma nus suas, dicens: Innoxius ego sum à sanguine iusti huius, uos estis mortis autores non ego, in uestră caput recidet ultio sanguinis innoxij. Nec hac uoce deterriti sunt infelices Sanguis eius Iudæi, sed simul uniuersus populus exclamauit: Veniat sanguis eius super nos & super fi Super nos lios nostros. Sibi ac posteris suis imprecati sunt exitium. Sed Christus clemetior in illos, quam essent in sese, neminem repulit à uenia, modo resipisceret. Complures enim post adorauerunt crucem Christi, qui tunc in turba clamauerant: Tolle tolle crucifige. Pilatus itaco uiclus illorum pertinaci uesanía, condonauit illis Barrabam, autorem seditionis & homicidam, & omnium iudicio damnatum, etiam ante iudicium: Iefum autem ex mote Romano flagris cælum, tradidit ut crucifigeretur. Tunc milites prelidis, cum accepifient Telum in prætorio, congregauerunt ad eum uniuerfam cohortem, ut ex innoxij ludibrijs crudelissimam caperent uoluptatem, partim ingenio suo obsequentes, partim à Iudæis in stigati. Quoniam autem audierunt quod se regem faceret Iudæorum, uelut exprobratu ri homini tam contempto superbia affectati regni, spoliatum uestibus fuis, induunt chlar mydem coccineam, uidelicet pallium regale. Deinde diadematis loco coronam impor nunt capiti e spinis contextam. Sceptri loco, arundinem dant illi in dextram. Iamqueluti consalutantes nouum regem, flexis genibus coram eo, illudebant dicentes: Aue rex Itt dæorum. Nec his contenti contumelijs, expuerunt in eum: & arundine, quam sceptri ut ce dederant, percutiunt spinis coronatum caput eius. Cumch nihil contumeliæ omitteret, ille fumma manfuetudine paffus eft omnia, quo fuis æderet abfolutum exemplar toleran tiæ. Posteaqua igit milites omni ludibriorti genere satiassent animos & oculos cohortis, rurlus detrahunt illi chlamydem, & induerunt eum uestimetis propriis, quo magis agnosceretur ab omnibus. Educunt igitur Iesum'e prætorio baiulantem crucem suam. Atque inter eundum reppererunt Simonem quendam Cyrengum, quem compulerunt baiulare crucem Iesu, & uenerunt in locum ubi crucifigendus erat, qui Syris dicitur Golgathai id est, Caluariæ locus, quod funestus esset ossibus & caluarijs interfectorum. Hic ne qua pars effet corporis à cruciatu libera, aut ne quid omitteretur ludibrij, porrexerunt illi por culum ad bibendum, aceto ac felle temperatum, ut impleretur quod scriptū est in uatici nio: Dederunt in escam meam fel, & in siti potauerunt me aceto. Vbi uero gustasset lez sus, noluit bibere. Ceterum postea qu'am crucifixissent eum, partiti sunt inter se uestimen ta lefu. Cæterum pro tunica, quæ fic erat contexta, ut disfui non posset, sortiti sunt ut pere ficeretur quod dixerat prophetia: Diviserunt sibi vestimenta mea, & super vestem mean miserunt sortem. Et assidentes cruci servabant eum, ne quis tolleret eum. Quin & titulus ludibrij caufa impolitus eft cruci:Hic eft Iefus rex Iudæorum,qui tamen ipfe honorifice**n** tior erat quam ut ferre possent Iudæi. Siquidem apud Pilatum egerant, ut is titulus corriv geretur, nec poneretur rex Iudæorum, sed hic fecit se regem Iudæorum. Ato hacuna in Tune crucifi. re passifunt Pilatum uincere. Quin & hoc curatum està Iudæis, ut simul cum eo crucifi. Sunt cum eo gerentur duo latrones, sic ut leius medius, à dextris haberet unum, ad leuam alterum: ut duo latrones omnibus & ipse uanus & impostor haberetur, & illorum similis, quibus erat adiun Quis. His tantis malis nondum erat faturata Iudæorum crudelitas. Infultant crucifixo, ac præ/ tereuntes conuicia iaciebant in eum, motis capitibus subsannantes eum, ac dicetes. Vah, tu ille, qui demoliris templum dei, & in triduo rurius inflauras. Pollicebaris alijs falutem, nunc saluum factemetipsum. Iactabas te filium dei, nunc igitur descende de cruce. Simili ter & principes facerdotum una cum fcribis & fenioribus populi, conuitijs infultabant illi: Alijs falutem contulit, nunc fibijpli non potest esse faluti. Si rex Israel est, ut uider i io

lis, declaret nunc quid possit, descendat de cruce, & credimus ei.confidit in deo, quem ia Cabatpatrem fuum, liberet eum nunc, si diligit eum. Atog ut omni ex parte convicijs in cessereur inno centissimus Iesus, latrones quots supplicij socij similia quædam exprobra bantilli. Que omnia pertinaci patientia tolerauit lefus, ut perageret falutiferum illud pro omnibus sacrificium. Continuit uirtutem diuinam, & humanam naturam totam omnie bus cruciatibus expoluit. Et adeo non regellit, aut ultus est tam atrocem maledicentiam, etiam morienti irrogatam, & ipla cruce acerbiorem, ut patrem interim deprecatus lit pro militibus ac Iudæis insultantibus, & alterum e latronibus resipiscentem receperit in para disum stum. Sol ipse sensit innoxy supplicium, & huius facinoris tam impij non sustinuit elle spectator. Obduxit atra nube faciem suam, & totam eam regionem caligo quædam obtexit, ab hora fexta uses ad horā nonam. Nec interim discuti potuit caligo Iudaicarum mentium. Porrò circiter horam nonam, lelus clamat uoce magna dicens illud e Pfalmo: Heli heli lamazabatani, Deus meus, deus meus, quare me deseruistir Quida autem astan tes & audietes procul Heli, ac suspicates eum implorare auxiliu Heliædicut: Helia uocat The. Videamus an ueniat invocatus, & opituletur illi. Tum Ielus ut oftenderet veram effe mortem, quam pro omnibus oppetebat, clamauit sitio. Solet enim sitis uultiera & sangui nis profulionem comitari, quæ nonnun fi est illis supplicium morte atrocius. Et accurres quidam spongiam imbutam aceto impositam summæ arundini admouit ori pendentis. Vehementer sitiebat Iesus salutem hominum, sed Iudzi præter fel & acetum nihil offer nunt. Itaqs polt gultatum acetum dixit, Confummatum est, significans nihil esse prætere millum, quod ad eius sacrificij ritum pertineret. Moxes ut declararet sele sponte ponere animam luam, ubi spiritum suum patri comendasset, emissa magna uoce, & inclinato ca? pile morturus est. Ac protinus omnia testata sunt mortem efficacem domini Iesu. Siquis demuelum templi, quod leparabat lancia a reliqua parte templi, ultro lcillum est in duas partes, indicares Mosaice legis umbras posthac eu anituras, ad corruscantem Eu angelis lu cem:ad hæc terra concusta est, & petræ scissæ sunt, Iudæis exprobrantes cordis inuincibi **lem** duriciem . Monumenta aperta funt, multack corpora fanctorum qui mortui fueran**t** reuxerunt,& egressi è monumentis post Christi resurrectionem uenerunt in sanctam civ **ni**tatein Hierufalem,& apparuerunt multis, præcones ac locij relurrectionis Ielu. Porrö Centurio & huius comites, qui aderant ut le ruarent le lum, lentientes terræmotum, te mebras, petras scissas, cateraco prodigia, uehementer timuerunt dicentes: Vere filius Del erat iltè. Aderant auté illic & fœminæ complures, procul spectantes que gerebantur, quæ Cequutæ fuerant Ielum à Galilæa subministrantes illi necessaria, inter quas erat Matia Magdalene, & Maria mater lacobi & loseph, item mater filiorum Zebedæi, cumig his alize complures. Quum autem immineret nox, diues quidam decurio Arimathienlis no mine loseph, qui & ipse fuerat discipulus lesu, adijt præsidem petens sibi donari corpus Ielu. Pilatus admiratus li iam esset mortuus, uir florenti ætate, & cuius crura non fuissent fracla, limul at cp ex Centurione certo cognouit elle mortuff, iullit illi donari corpus exal nime. Illeacceptum inuoluit findoni munda, ac repoluit illudin monumeto nouo, quod exciderat in folido faxo. Et aduoluto faxo ingenti ad oftium monumenti, abijt. Et hoc ai dum confilio diuino, ne l'auirét in cadauer, aut ne quis fuffollo fepulchro pollet furtim tollere. Ac cæteris quidem digreffis, perseuerarunt illic duæ, Maria Magdalene & altera quadă, sedentes è regione sepulchri, & annotantes locum ubi reconderent corpus, quo Motempore præstarent officium unctionis: & harum uigilantem sedulitatem in hoc ex citarat dominus, quo certior esset resurrectionis sides. Postridie uero parasceues, rure simprincipes sacerdotum & Pharisai conveniunt ad Pilatum, confirmaturi refurrectio nisueritatem, dum eam conantur impedire, dicuntos presidi: Domine recordamur quod impostor ille, dum adhuc uiveret, dixerit se post triduum resurrecturu. Iube igitur custo dirilepulchrum usch in tertium diem, ne ueniant discipuli eius, & suffuretur corpus eius; plebig persuadeant eum resurrexisse. Quod si fiat nibil promouerimus, sed erit error po Renorpeior priore. Ait illis Pilatus: Habetis custodiam, ite custodite sicut nostis. Illi uero dum refurrecturo conantur exitum occludere, auxerunt miraculum & fidem refurrectio mis, adhibitis custodijs munierunt sepulchrum, lapide quog qui claudebat os sepulchri bblignato, ne quid fraudis elle possit uel in custodibus:

115

12

V V M autem adesset uespera sabbati prioris, cuius finem excipiebat dilu/ culum diei sequentis, qui primus erat hebdomadæ successuræ, Maria Mag dalena,& illa altera Maria nocte paratis aromatibus, mane rurium adierūt sepulchrum, ut uideret quid esset actum, & ungerent corpus Iesu. Et factus est terræ motus ingens. Quum que mulieres inter se consultarent, quomo

do possent amoliri lapide ab ore monumenti, erat enim miaior qut fœmineis uiribuspos fet amoueri, ecce angelus domini descendit de cœlo, amouit és saxum ab ostio monumen tiac deinde insedit illi. Erat autem facies angeli similis fulguri, ac uestimenta eius niueo candore lucentia. Ad huius aspectum expauefacti sunt custodes sepulchri, adeogi exani mati, ut mortuis similes stupefacti iacerent. Angelus autem consolatus est mulieres, dicens: Isti merito exanimantur ad gloriam resurrectionis, qui perseuerant in incredulitate fua. Cæterum nolite timere uos, scio enim quod Iesum quæritis, qui crucifixus fuit. Iam reliquit sepulchrum, ac præstitit quod se facturu promiserat, hoc est, tertif diei diluculum. Itags resurrexit. Venite, uidete locum, qui corpore uacuus, corporis adhuc habet uestis gium: habet & corporis exuuias, lintea quibus fuit inuolutus. Hæc uobis fidem facient, si mihi parum creditis Sed propere abite & annunciate hæc quæ uidistis reliquis discipu lis, morte domini sui mœstis, quod resurrexit. Quem si uidere cupitis, ecce præcedet uos in Galılæam, quemadmodum ante mortem pollicitus fuerat. İbi licebit eum afpicere ui? uum,quem luxistis mortuum. Ecce prædixi uobis. Et inspecto monumento uacuo,quod occlusum copererant, celeriter regressa sunt, partim pauidæ ob magnitudinem miraculi, partim ingenti gaudio correptæ, ob defiderium ac spem uidendi dominum rediviuum, currunt qui thoc gaudium comunicent discipulis Iesu. At qui inter eundum, obuius fit illis Ielus, quo certiora nunciare possent. Quibus pauidis ut animum redderet, dixit: Auete. Illæuilo & agnito domino, adierunt: & amplexe pedes, adorauerunt eum. Rurlum Ielus ut illis omnem pauorem adimeret, quo rectius perciperent, quæ effent dicenda, ait. Nolie te timere. Ite nunciate fratribus meis, quæ uidistis, ac iubete eos proficisci in Galilæa, ibi me uidebunt Quæ cũ abissent, quo resurrectionis fides etiã inimicorum testimonio con firmaretur, quidam è cultodibus relicto sepulchro, abiertit Hierosolyma, ac renunciaue runt principibus sacerdotum quægesta fuerant, quemadmodum clauso & oblignato sex pulchro, non ellet repertű corpus. Et queadmodum angelus mirabili specie submouerit Pecuniam co dierint angelum cum mulieribus colloquentem. Hac ubi audissent à custo dibus sacerdo piosam dede, tes, inito rursus consilio cum senioribus, cu res esset manifestior que posset dubitari, men runt militib, dacium ab illis pecunia redimunt, queadmodum ante proditoris operam pecunia redes

saxum, degi terræ motu, & quemadmodū metu fuissent exanimati. Et queadmodum au merant:nili quod maiore summa redimunt operam mentientium, di prodentis. Tacete, inquiunt, quæuidistis, sed in uulgus spargite, quod discipuli eius noctu uenerint, & suffue rati sint eum uobis dormientibus. Quod si hoc comentum fuerit delatum ad presidem ue strum, nos illi persuadebimus, uosch liberabimus omni periculo negocij. Milites igitur accepta pecunia fecerunt quemadmodum fuerant edochi, & inuenit commentum tam friuolum in populo fidem. Nam rumor hic in hodiernu ulg diem diuulgatus est apud lu dæos incredulos. Porrò discipuli undecim monitià mulieribus, profecti in Galileam, con scenderunt montem, quem illis designarat Iesus. Illic sele conspiciendum præbuit. Vide runt & agnouerunt eunde dominum suum, & adorauerut ueluti iam sublime ac coleste. Nonnulli tamen adhuc dubitabant, donec plurimis ac certissimis argumentis, & illis fi. des facta est. Quanqua & illorum dubitatio profecit ad fidei nostra certitudinem. Acces dens igitur propius ad illos Ielus, non folum cominus le conspiciendum & contrectame dum præbuit, ueru etiam uoce nota consueta de loquutus eis est: declarans sele morte sua consecutum regnum & autoritaté in colo pariter atos in terra. In colo ubi semper regna/ rat cum patre; in terra, ubi polthac regnaturus esset, no præsidijs tyrannicis, sed per sidem credentium, ato huius Euagelici regni functione impartiturus & discipulis, suis uestigijs ingrelluris, mandans eis officium Euangelij predicandi, no solum apud Iudeos, sed apud uniuerías gentes, autoritatem baptizandi, & per spiritum fancium condonandi peccata omnibus, qui syncero pectore profiterentur Euangelica uitam, & hos erudiendi forman dica, non iuxta legem Molaicam, neque constitutiones pharisaicas, sed iuxta præcepta iplius

3

3

ũ

I(

IJ

7

4

q

plius.donec a dolelcerent ula ad perfection Euangelica philolophia. A cnequid diffi derent, quod non iam cum eis assidue uersaturus esset, promittienec illorii sodalitii une quaminterituru,nec le luis uno defuturu, led spiritu uirtuteo semper luis fore presente, ulq ad huius mundi finem extremum: Data est, inquit, mihi omnis potestas in coelo & in terra. Vidistis per imbecillitaté carnis elurientem, sitienté, lasse sentem, egenum, contem prum,captum,uinclum,consputum,damnatõ,cessum,crucisixum,omnicontumeliarum genere coopertum, & quodammodo infra infimos deiectum homines. Hæc omnia quo niam uolens ac sponte toleraui pro salute mortalis, pater mesuscitauit à morte, & immor talitatis gloria donatum euexit ad regni sui consortium, meæck potestati ac ditioni subie/ cit omnia quæ cœlo terraco continentur. Non habetis autore cui debeatis diffidere, non habetis dominum pœnitendum. Vt pro omnium falute fum mortuus,ita nulla est natio gentium, quæ mei iuris non lit. Veltræ partes erunt mihi uindicare, quod in uobis elt, omne hominum genus. Vindicabitis autem non armis belloue, sed issdem rationibus, quibus ego mihi ius peperi, doctrina facra, uita Euagelio digna, beneficetia gratuita, tole Euntes docete rantia malorum. Iteigitur tanquam bonæ fidei legati, ac me autore freti docete, primum omnes gentes quidem Iudæos, mox finitimos, deinde cunclas totius orbis nationes; docete quid de me credere, quid ex mesperare debeant. Primum ut agnoscant patrem cœlestem rerum pm nium uilibilium & Innilibilium conditorem, moderatorem & inflauratorem. Cuius poz sentia: nemo relistere potest, quum sicomnipotens, cuius scientiam nemo fallit, quum nie bil non uideat: cuius iudicium nullus effugiet: à quo ceu fonte manat, quicquid bonærei est usquam: cui debetur omnis honos, laus, & gratiarum actio. Agnoscant & filium illi/ us leium, per quem æterno fuo & inferutabili confilio, statuit hominum genus liberare à peccati mortisch tyrānide, & per Euangelicam doctrinā aperire uiam ad æternam feliz citatem. Qui hac de causa ex illius uoluntate descendit in terras, natus est homo uerus e nirgine Maria, diud; uerlatus homo inter homines, docuit cœlestem philosophiam, quæ ·fola beatos reddit. Et innoces pro totius mundi peccatis afflictus est, & in cruce mortuus conditus sepulchro, resurrexit tertia die, iuxta uaticinia prophetarum. Hinc dies com/ plures uerfatus cum fuis, ac certis argumentis declarata refurrectionis ueritate, rurfus al cendit in cœlum: ubi ueļuti confors regni, gloriæģ paternæ, dexter affidet patri omnipo/ zenti: olim denuo uenturus in mundum, non humilis, utante, sed cum maiestate diuma: non feruator, sed iudex, & eorum quos ille dies reperiet in uiuis, & eorum quos iammor tuos angelica tuba subito reuocabit ad uitam: ut illius ineuitabili iudicio, quisque meree/ dem recipiat luis factis dignam. Agnolcant & spiritum lanctum, quem uobis iam ex par te impartij, copiolius impartiturus, ubi me recepero in cœlum: cuius arcanus afflatus, consolabitur, docebit, & corroborabit animos mihi fidetium, & infusus per animos om/ nium mutua charitate conglutinabit & confæderabit, quot quot Euangelicam fidem ex animo fuerint professi, quacung ex gente sint oriundi. Et si quis quid deliquerit per hu manam imbecillitatem, ueniam suorum peccatorum consequetur, modo ne se separet à fordere contubernio & sanctorum. Et qui cun quad hoc fordus se se adjunxit, illi gratis con donabuntur omnia superioris uitæ peccata. Denique ne quis in hac uita putet expetenda benefactorum premiasaut ultionem moliatur adversus maleficos, sciant hoc olim in ipsis futurum, quod in me factum uidetis. Reviuilcent mortui, & suo quæque anima corpori. restituetur. Quod simul atos factum erit, quicunque pertinebunt ad bancsanctam sodali. tatem, mihicis constanter adhæserint, mecum ad uitam æternam transferentur, ut particis pes sint felicitatis, qui socij & æmuli fuerunt afflictionu. Hæc ubi illos docueritis, si cre/ diderint quæ docuistis, si pænituerit uitæ prioris, si paratifuerint amplecti doctrinam E uangelicam, tum tingite illos aqua, in nomine patris, & filij, & spiritus sancti, ut hoc sacro symbolo confidant sele liberatos ab omnium peccatorum suorum sordibus gratuito ber neficio mortis mez, iamos cooptatos in numerum filiorum dei. Nemo circuncidatur, nex mobaptizetur in nomine Moli, aut cuiulquam hominis. Agnoscant omnes, cui debee antsalutem suam, unde pendere totos oporteat. Nec onerentur Mosaicis aut humanis æremonijs. Sufficiat hoc fymbolum omnibus ad Euangelij professionem transeuntibus, quod ubiuis facile est parabile. Cæterum ne quis satis esse putet ad salutem, semel esse tine dum ac professum Euangelicam fidem, rurlus docendi sunt, quibus modis tueri possint innocett

innocctiam, quibus rationibus progredi queant ad perfectionem Euangelica: pietatis. A the nihil omissum est quod pertineat ad parandam salutem æternam. Nec spiritus ille cœ lestis, quem accipietis, patietur uos oblivisci quoda me didicistis. Quicquid igitur ego præcepiuobis, id illis seruandum tradite. Non autem præscripsi uobis Mosaicæ legis ce remonias, quas iam uelut umbras ad lucem Euagelica ueritatis euanescere oportet, non pharifaicas constitutiunculas, sed ea quæ sola præstant ueram innocentiam ac pietatem. qua que sola uos Deo charos reddant, uerech felices. Hæc igitur docete nomen meum professos, non oratione tantum, sed & uita, quemadmodum ego quicquid docui, factis præstiti. Dum hæc agitis, dumý mortales coelo asseritis, coorietur in uos mundus, sicut in me coortus est. Non enim conuenit spiritui meo, cum spiritu huius mundi, mea & dor Arina tota pugnat cum affectibus eorum qui diligunt ea, quæ funt huius mundi. Hi mas gnis tumultibus coorietur in uos, uerum no est quur diffidatis, quamlibet humiles, quam libet idiotæ,quamlibet imbecilles, quamlibet pauci. Ego uici mundum, & uos meo presi dio meog exemplo uincetis. Mea uirtute non uestra superabitis, quicquid hic mundus habet formidabile. Quanquam autem corpus hoc subducturus sum in coelum, quod sie expediat uobis, tamen nung uos destituam. Nam posteaquam in corpore desiero esseuo bilcum, tum efficacius adero spiritu meo. Adero auté usça ad mundi sinem. Porrò quando sit futurus mundi finis, nec refert, nec expedit uos scire. Interim agite quod uobis manda tum est, semper in illam diem parati. Qui quandocung uenerit, tum uos quog deposita mortalitate, toti mecum eritis, confortes regni paterni, cuius nullus erit finis.

# REVERENDISSIMO DOMINO D. MATTHAEO CARA dinali Sedunenti Defiderius Erafmus Rotea rodamus S. D.

ANDEM aulus lum me comittere itineri Germanico, quum tota uia undiò que militibus ellet operta. Adeo multos contemnebam, quos paucos metuissem. Milere cupiebam adesse nouo Testamento iam tertio renascenticorex ille malebat ter in acie stans Martis aleam experiri, quam semel parere. At quanto nos infeliciores, quibus idem socius toties est parturiendus.

Cæterum quum alina per medios ignes fuis pullis fuccurrere tradatur, no mirum li nos per tot pericula lubinde transcurramus ad fœtus nostros. Sed parum abfuit, quin frustra periculofum ac molestum iter susceperimus, mox enim ad nidore hypocaustorum ægro: ture coepimus, uixos recreatos morbus lic repetift, ut non abellemus à periculo uitæ. Sect interea tamen semianimes paraphrasim in Euangelium Matthæi absoluimus: quam ope ram & ego tibi Bruxellæ receperam, & tu Mediolanű proficifcens Germaniæ meo no/ mine promiferas. Nece nescittua celsitudo, quam illa sitimproba flagitatrix. Eade igitus opera tuam simul & meam fidem liberare studui. Valetudini congruebat argumentum, in quo uelemori pium fit & opta bile. Sumus utrics in negocio nefcio & fimili, certe toti. V tinam utrig fuccedat quod agit, imò utinam in Chrifti gloriam æque cedat quod agis mus omnes. Nelcio quod fydus infaultum quis'ue genius malus hos tantos tumultus ex caltat inter mortales. Nec fatis est sic bellis intestinis, regna, cluitates, summos orbis mo narchas, inter le collidi, nili studia literarum, nili religio fides & Christiana tam periculofis dissidifis concuterentur. Equidem fi tantis malis nullum adhibere remedium possim certe me duce aut autore nullus erit factiofus. Video feculum hoc effe malum ac periculo fum. Quid moliantur quidam, aut quid parturiat mundus, nescio. Ego quod semper fee ci, non desinam fauere gloriæ Christi. Homticulus sum misellus, qui minus possim qu'anz nihil, tamen uoluptati est mihi, reflorescere, ac uelut eine lowe poden doctrinam Euangelio cam. Quam quidem ad rem, utinam liceat tantundem adferre momenti, quantum cupix mus. Certe fedulo bonace fide conamur. Hic animus fibi confcius est, & teste habet Chri Rum, quod nec opes ambit, quarum nunquam fuit auidus: nec honores, à quibus sem per abhorruit: uoluptates multo minus, quænec ætatem hanc deceant, filibeat frui, & breui mihisciam esse relinquendas: Illud mihi potius studio est, commeatum aliquem parare, quo instructus hinc feliciter emigrem ad Christum, cui nostra desudant studia. Viinam ... C (600 - 1

Ì

. 1

ŧ

ð

4

Ò

Z

B -: -

H. W. K. B. C. J

panier fuccedat hic conatus noster, ac successit in epistolis apostolicis. Iam enim passim teruntur manibus etiam laicorum. Atquitinam per istas negociorum procellas amplitudini tuz liceat hocagere, quod solum erat agendum. Ettamen, quantum licet, scio te faue renegocio Christi, proinde non dubito quin faueas & Erasmo. Opus dicausmus optimo principi Carolo, partim quod dius narem, ut est pietate singulari, hoc illius maiestati fore gratissimum: partim ut tam fauorabili titulo plurium animis commendaretur. De Leone aostro coeptus est hic spargi rumor, quem magnopere cupia esse uanum. Nihil illius inge mio mitius, unice fauebat honestis literis. In me peculiari quodam animi fauore propentus erat, sed mortalis erat. Si ussum est deo pastorem suum ad solidiorem felicitatem euoveare, precor ut nobis contingat aliquis tui simillimus, si quis tamen tui similior esse potest, quam es ipse tui. R. D. T. diu storentem & incolumem servet dominus lesus. Basilia poveridie Idus Decemb. Anno M. D. XXI

### CHRISTIANISS GALLIARVM REGI

FRANCISCO, EIVS NOMINIS PRIMO, ERA/ fmus Roterodamus S. D.

v o minus ad hunc ulque diem tam propenio tuæ maielfatis in me favuore limulus, Francisce rex Christianissime, neque per me stetit, neque

per te: sed quum aliæ causæ complures hactenus obstiterunt, tum præci pue temporum horum tumultus hanc mihi felicitatem inuiderunt. Sem per enim expectabam, ut in tam diutinis bellorum tempeltatibus alicun de nobis affulgeret aliqua pacis ferenitas. Nec unquam tamen arbitra/ aus fum me uel pilo minus obnoxium esse tuæ benignitati, qu'am si iam accepissem, quice quid ea detulit. Atque etiamnum bona spes est, breui futurum, ut hunc in te animum cerv cioribus argumentis declarare liceat. Interim dum remoratur opportunitas, uilum elt hu ius pollicitationis uelut arabonem ad te mittere , paraphrafin in Euangelium Marci. Ad hoc consilii propensum ac uelut ultro currentem, incitabat & ipsa rei cogruentia. Quum enim Matthæum Carolo principi meo dedicassem: Ioannê, quem ilico post Matthæum **fum interpretatus ,** Ferdinando Caroli germano: Lucam , quem tertio loco fum aggref*i* **fus , Anglorū regi :** uidebatur Marcus tibi relictus , ut quatuor Euangelia quatuor orbi**s** pracipuis monarchis colectarentur. Atquitinam of congruenter nomina uestra iungit codex Euangelicus, tam cocorditer pectora ueltra coglutinet spiritus Euangelicus. Sunt qui Romano pontifici tribuat ditione etiam apud inferos, sunt qui tribuat imperium in angelos, quam autoritaté illi tantum abelt ut inuideamus, ut optemus etiam ampliorem: fed utinam hanc fibi potestatë illius falutarem fentiat orbis in concilianda retinendac; re un concordia, qui tam diu fumma rei Chriftianæ pernicie nõ minus fœdis, 🛱 feralibus bellis inter ip los cofliciani. Et interim execramur ac deuouemus Turcas. Quod aut sper daculum gratius exhiberi poterat Turcis, aut si qui sunt qui peius uolunt nomini Chri fliano, de treis longe florentissimos totius Europæmonarchas exitialibus dissidijs inter kkecomitti: Vix mihi perluadeo, quen pelle tam truculentum Turcam, qui plus malo rum imprecetur Christianis, quam ipsi uicissim insligunt sibi. Neque quisquam interim coritur pacificator, qui tam impios rerum motus autoritate sua componat, quum non ddint qui instigent: quich oleum, quod aiunt, adijciant camino. Non est meum ullius par ticulam meo præiudicio uel grauare, uel subleuare. Scio suam cuique causam uideri julillimam, & fateor in huiulmodi iudicijs plus fauoris tribui solere ei, qui depellit illa taminiuriam, qu'am qui infert. Sed tamen magnopere cupiam, ut omnes Christiani prin cipes illud a pud sele ueris rationibus expendant, quam ingens lucrum fecerit, quisquis maluit pacem in iquamamplecti, quam bellum æquisimum persequi. Quid hac nostra uia fragilius, quid breuius, quid calamitolius? Omitto tot morborum genera, tot iniuri astot cafus, tot fatales calamitates, peltilentias, fulmina, terramotus, incendía, exundas Tom. 7

tiones, relignasce calamitates, quarum nece modus est, nece numerus. Nam inter omnie mala quibus discruciatur uita mortaliū, nihil bello sceleratius, nihil nocentius, quod atro cius exitium infert moribus hominum, & facultatibus aut corporibus. Minus damni dat qui uitam aufert, quàm qui bonam mentem. Nec ideo minus est detestabile bellum, quod maxima pars malorum redundat in capita tenuium & humilium, uelut agricolarum, opi ficum acuiatoru. Nihilo minus fanguinis dominus omniu lefus Christus effudit pro reg dimendis illis quamlibet contemptis, g pro summis monarchis. Quuc uenietur ad Chri Ri tribunal , quo breui filtendi funt omnes quantumuis potentes huius mundi fatrapas non minus exacte rationem exiget iudex ille seuerus pro pauperculis illis, quam pro sav trapisac magnatibus. Itaq; qui putant effe leuem iacturam, quum expilantur, affliguntur, eficiuntur, exuruntur, opprimuntur, occiduntur tenues & humiles, Iefum Christum qui est sapientia patris, stulticiae condemnat, qui pro talibus servandis preciosum sanguinem fuum effuderit. Proinde nullum ego genus hominum arbitror exitialius, quam qui mo narchis fuggerunt bellorum femina, quorum animi quo funt excelfiores, hoc facilius his imponitur. Atque inter regias virtutes cum primis numeratur animi sublimitas. Prædie cata est hæc olim in Iulio Cæsaré, prædicatur & Hodie magno colensu gentium in Branz cisco. Porrò nullum certius argumentum animi uere sublimis, quam iniurias posse negli gere. Laudata est ueterum ducum uirtus, qui de imperio certabant, non de uita, sed in eth nicis & ab ethnicis. Christiano principi gloriosius est, aliquo ditionis dispendio pacem ac Reip. tranquillitatem redimere, of preciolos & opimos referre triumphos tantis hor minum malis emptos. Proinde qui dilatandi imperij studium iniecerunt monarcharū ani mis quid aliud & perennem bellorum fontem repererunt; Neg minore perniciem inue hunt rebus mortalium, qui principum animis suggerunt iræ materiam, ac persuadet esse regie fortitudinis, dictum aliquod, quod fortasse falso delatum est, aut atrocius delatum 💆 dictum est, armis ac bello uindicare. Quanto fortius est publicæ tranquillitatis respectu conuitium negligere: quod fi ledit, privatim lædit: imò ne lædit quide, fi fuerit neglectum. Atos in alífs quidem rebus fortalle licet utcunque cellare regibus: li tamen ulquam cellar re licet, qui tam multis uigilant. Ceterum in bellis suscipiendis, quoniam ingentium malo rum inducunt diluuium, oportet omnibus oculis aduigilare, ne quid temere statuatur Non hæc dico rex Chhristianissime, quo principibus gladis e manibus excutiam. Est for tasse boni principis, aliquando bellum gerere, sed tum denica posteaco omnibus trustra tentatis huc adigit extrema necessitas. Dominus Iesus Petro gladium ademit, principià bus non ademit. Paulus eorum autoritatem etiam comprobat, præcipiens, ut qui Romæ Christum essent professi, principum licet ethnicorum autoritatem adeo non contemnes rent, ut illis ueluti dei ministris, nec uecligal, nec tributum, nec honorem detrahi uelit. An adimit gladium, qui dicit: Non enim sine causa gladium portat: Nec aliud docet Petrus ordinis Apostolici princeps: Subditi, inquit, estote cuiuis humanæ creaturæ propter do minum, siue regi tanquam præcellenti, siue presidibus tants ab eo missis, ad ultionem qui dem nocentium, laudem uero recte agentium. Petro nihil esse uoluit armorum, preter gla dium Euangelici, qui est sermo cœlestis, qui, ut docet Paulus ad Hebræos, uiuidus est & efficax ac penetrantior quouis gladio utring incidente, ac pertingens ulgad divilionem animæac spiritus. Etenim qui subet recondi gladium, necaufert, plus facit, of li auterat; Quur enim iubet recondi e nimirum ne bellet pastor Euangelicus. Quur aut deponi nec iubet, nec uetat: nimirum ut intelligamus, ne tum quidem esse paradam ultionem, quum uires suppetunt ad uindicandam iniuriam. Habent igitur Euangelici pastores gladium Euangelicum à Christo traditum, quo iugulant uitia, quo resecant humanas cupiditates Habent Reges gladium suum ab eodem permissum, ad terredos malos, & honorandos bonos. Non ademptus est gladius, sed præscriptus est usus: habent ad publicæ tranquil litatis defensionem, non ad ambitionis præsidium. Duplex est gladif genus, duplex est re gnigenus. Habent & sacerdotes suum gladium, habent suum regnum. Proch diadematie bus & galeis habent mitras, pro sceptro pedum. habent loricam, baltheum: denics totam panopliam, qua illis non uno in loco strenuus ille bellator Paulus describit. Reges Euan gelici paltores dicuntur, sed & prophani reges Homero dicuntur pastores populi. Idem agunt utrique, tametli diuerla functio est, quemadmodum in fabulis ijsdem alias alij parz

teagunt. Quod si suum utrice gladium semper haberent expeditum, hor est, potestate tradita licur oportet uterentur: non toties, opinor, Christiani, qui uocamur potius quàm lumus in fratrum uiscera gladium impium stringeremus. Porrò dum utrica suo munere neglecto, quod est alienum affectant, neutri satis tuentur neg dignitatem suam, neg tran quillitatem. Quando rex plus habet regiæmaiestatis, quam quum in iudicijs sedens die chatius, co hercet iniurias, dirimit lites, subleuat oppressos: aut quum in consiliis sedens; prospicit Reipublicæ commodis : Cæterum episcopus quando plus habet suæ dignita/ tis quam quum e suggesto docer Euangelicam philosophiam: Tum enim uere in suo so lio eft rex Euangelicus. Quam uero Neroni fuit indecorum in theatro certare cum pho nilcis& citharcedis, aut in circo cum aurigis: tam indecorum est regi in humilibus ac sor didis negocijs uerlari, quæ pertinent ad priuatos affectus iplius, & officiunt incolumita/ xi Reip. Rursum quam indecorum esset, si philosophus cum pallio & barba fabulam sale tatet in proscenio, aut in harena falcem teneret ac rete, gladiatoriam canens cantionem: Non te peto, pilcem peto, quid me fugis galler tam indecorum est Euangelicu regem bel ligerari aut nundinari, ne quid dicam inhonestius. Quur nunc inuenitur episcopus, qui fibi pulchrius ducit, trecentos equites balistis, lanceis, ac bombardis instructos secum du cere, quam pijs & eruditis diaconis comitatum facros libros fecum circumferre: Quur sarum rerum oftentatione libi magni uidentur, quarum contemptu magni fuerunt illi. in quorum locum successerunt: Quur illis dulcius sonant tubæ & cornua, quam sacra le/ clice Age, quid si rex pro diademate & trabea sibi imponat mitram & infulam, cotra pro mira & infula libi diadema & trabeam lumat epilcopus, nónne portenti limile uidebie ture: A deo mouent inuerla inlignia, cur non magis mouet inuerla functio: lam li quid pri nation facit uel rex uel epilcopus, non alio spectare debet, quam ad falutem populi. Aut enim monet errantes, aut corrigit laplos, aut confolatur deiectos, aut comprimit elatos, autextimulat cellantes, aut reconciliat dissidentes. Hac est functio regum, sed pracipue Euangelicorum, quos non decet ambire regnum huius mundi. Quoniam aut lefus Chri fins utrung genus in se complexus est, tametsi regnum Ecclesiasticum tantum expressit in terris, utrisque conandum est, ut pro sua quisque portione principem suum emuletur. Ille le totum impendit suis. Et qua fronte quisquam sibi uiuit, qui se Christi uicariũ præ/ dicat: Ille per omnem uitam nihil aliud qu'am feruatorem, qu'am confolatorem, qu'am be neficum egit. Siue uersabaturin templo, siue in synagogis, siue in publico faciebatiter, siv ue in privato verlabatur domi, live navigabat, live in delertis agebat: docebat multitudi/ nem, fanabat ægrotos, mundabat leprosos, restituebat paralyticos, mancos & cæcos, profligabat damones noxíos, excitabat mortuos, líberabat periclitantes, faturabat fame liços, refellebat pharifæos, patrocinabatur difcipulis, & unguenti prodigæpeccatrici: consolabatur Cananzam peccatricem, & adulteram deprehensam. Repete totam uitam **Lefts, nulli mortalium quicquam immilit mali, quum ipfe tot malis afficeretur, & in prom** pu esset ulcisci si libuisset. Vbique servatorem agebat, ubique beneficum. Malcho restiv mitauriculam, quam Petrus amputarat. Ne tantulo quidem damno uoluit uindicari in columitatem suam. Herodem ac Pilatum redegit in cocordiam. In cruce pendens serua, vitalterum è latronibus. Mortuus centurionem pertraxit ad Christianam professionem. Hocerat were regem agere/prodeffe omnibus, nocere nemini. Ad huius exemplum opor teromnes principes, quatenus licet, accedere. Te uero rex Fracilce peculiariter etiam ad hoc excitare debet Christianissimi cognomen, ut Christum principe pro uiribus referas. Caterum quid frontis habent ilti, qui quum se Christi uicarios appellari gaudeant, im/ menfa fanguinis humani iactura poltulent defendi, non dico uitam aut dignitatem fuam, sed augritiam ac fast um: Atque hac scribo rexincly te, non ut episcopos ullos notem aut tarem: atque utinam nulli exoriantur, in quos ista merito dici possintiled ut indicem, qui busin rebuts sita situera regum & episcoporum dignitas: ut utrique felices uiuant, dum firm thrique dignitatem agnolcunt actuentur. Longius autem abfunt ab officio suo par stores Euangelici, qui quum reges inter se tumultuantes debuerint in concordiam redis gere, ultro faces ad bellorum incendia suggerunt. Atqui si usquam erat tempus bono par fori nitæ luæ ia clura gregi consulere, si usquam summus ille pastor cuius uices gerunt, e rat referendus, hic potillimum erat officio locus, ubi tantum mare scelerum ac malorum inundat

ž.

2

3

1

2

i

Ĭ

7

4

Ħ

ú

Đ

R

Z,

H

À

Ej

Ė

Ū

7]

13

J

ż

ti ti

R B

i ii

R

¥

destua

inundat in orbem Ex tanta multitudine abbatum, epilcoporum, archiepilcoporum, car/ dinalium, quur nemo prodit, qui uel capitis sui periculo tantos rerum motus componat? Quam feliciter moritur, qui fua morte tot milium uitæ confuluit. Nihil monomachijs & gladiatoria laniena crudelius aut immanius. Et tamen hoc spectaculo tam insane delecta ta est antiquitas , ut turpissimü exemplum ab ethnicis relictum, diu resederit etiam apud Christianos, præsertim in urbe Roma, que nondum dediscere potuit teteré pagnismum. Sed monomachiar vabolitionem, ut refert historia, quam Tripartitam uocant, debemus Telemacho cuidam, ex eorum numero, qui olim ob uitæ Christiang simplicitatem, ac stu dium folitudinis, fugames contaminatæmultitudinis, uulgo monachi uocabantur. Is hac gratia relicto Oriente Romam uenerat, ato; in the atrum ingressus, ubi uidit prodire duos armatos, & utrung in alterius necem tendere, prolilift seleg medium inter furentes inie/ cit, clamãs: Quid facitis fratres, quur in mutuum exitium ferarum more ruitisr quid mul ta: Dum uir ille pius studet utriusque uitæ cosulere, uitam amisit ipse à populo lapidatus. Tanti faciebat infana multitudo crudelem oculorum uoluptatem. Quid confequutum est Imperator Honorius, hac re cognita, iusti aboleri more exhibedi paria gladiatorum. Nunc mihi cogita, qu'am fœdus fuerit ille ludus, & quot hominum milia per hunc infelici ter perierint: & intelliges, quantum mundus debeat unius hominis morti. At co ob hoc fa ctum merito relatus est in numerum diuorum Telemachus. Quanto autem iustius hoc honoris deberetur ei, qui tantos orbis monarchas inter se conflictantes dirimeret : Neg enim grauis est iactura, si gladiator occidat gladiatorem, & scelerosus scelerosouscissim prestet carnificem. Et tamen ut summo totius orbis malo colliduntur inter sese principes, ita minore perículo possunt dirimi, quam ille diremit gladiatores. Primit Christiani sunt, quoch sunt animis generosioribus, hoc sunt tractabiliores, si quis episcopus, aut alioquin autoritate præditus Euangelica, fynceris rationibus cum illis agat. Quod fi quis forfitan inciderit in principem inexorabilem ac uiolentum: extremum denique malorum, quod uel sæussimus possit inferre, mors est. Et ubi, quæso, præstabunt exemplum apostolici spi ritus, qui in Apoltolorum uices fuccesserunt, li hic non præstant: Dicet aliquis: Quid pro fecero simorior, nec impetro quod studeo: Non committet Christus agonothetes, ut huic athletæ pereat fuum præmium. Tametfi mors frequenter impetrat, quod uita non potuit. Est enim esticax piorum hominum occubitus. Non hic repetam exempla priscoe rum, quæ funt innumera. Apud Anglos diuus Thomas, archiepifcopus Cantuarienfis, leuiore de causa libertatem Euangelicam exercuit aduersus regem, cui pridem seruierat, cuius que fauore ceu longi seruitij mercedem acceperat eam dignitatem. Non agebatur de reconciliandis inter iplos principibus. Quante illud seculum nec habebat ullos princi pes, quorum ditio tam late pateret, quam horum, qui nunc tot annis inter fefe conflictan tes, ceteros etia minores in belli contagium pertrahunt. Et tanto agebatur de fecessu quo dam, magis apto homini pio, of regi Loco nomen est Ortfordia. Ne me quide admodum cepillet hic locus, prius quam R.D. Guilhelmus Vuaramus, archiepilcopus Cantuarie lis ac totus Anglie primas, uir multis nominibus dignus qui in laudatissimi uiri dignitatem fuccederet, ibi fic ædificarat, ut magis uideatur nouam structuram excitasse, quam instau ralle ueterem. Adeo nihil reliquit ueteris ædificij,præter aulæ cuiuldam ac templi parie» tes. Itaq quum leuioribus de rebus esset contentio, quum nihil non molitus esset uir ille pius, nihil tamen impetrauit uiuus. Cæterum mors illius tantam autoritatem conciliause ordini facerdotum apud eam gentem, tantas opes aggeffit, ut nunc ob hæc graui labo rēt inuidia. Ioannes ob linguæ libertatem decollatus est: sed no omnes sunt Herodes, nec om nes habent Herodiadem. Ambrolius episcopus Mediolanensis ausus est Theodosium Cæfarem ob crudelem ac præcipitatam in Theffalonicenses sententiam à templi limine lecludere, posto se so surgationes, post indictam satisfactionem in poenitenti classem relegare. Ac tanti principis maiestas cessit autoritati presulis. Tentauit idem Babylas An tiochenus episcopus aduersus regem innocentis homicidio pollutum. Et interfectus est. fed mortuus formidabilis esse cœpit non solum ethnico Cæsari, uerum etiam dæmonie bus, qui tum adhuc pro dijs colebantur. Ego uero sic mihi, rex optime, de Caroli Cæfa 🥕 ris, de tuo, de regis Angliæingenio perfuadeo, ut non dubitem uos omnes falubribus confilis obtemperaturos fuisse iampridem, si quis monitor, modeste liber & libere modes

lichus extituillet. Atque interim ingens ubique copia est istorum, qui principum animos instigent ad bellandum: nimirum hi, quorum comodis expedit res humanas esse pertur baras. Alius fuggerit: ille te contemnit, ille hoc in te iecit fcomma. alius: Hanc partem ff adieceris ditioni tue, facile quum uoles adijcies & illam. O cõlultor inconfulte, quur fug geris quou que possint proferri ditionis limites potius quam in mentem reuocas, quam angultis terminis olim ditio, quæ nữc est, circumscribebatur: Quin admones, quibus mo dis quod a dest queat administrari recte, potius quam proferri? Proferedi simites nullus est finis. Ac uero uerius est, quod scripsit Seneca: Multi imperatores fines alfis abstule/ runt, sibi nemo constituit. Caterum in bene administrando uera principum laus est. Ale xander Magnus, ubi uentum effet ad Oceanum, desiderauit alterum orbem: uidelicet il lius ambitioni mundus hic erat angultus. Hercules ultra Gades no est progressus. Nunc ambitioni nostræ nullæsunt Gades, nullus Oceanus. Verum aduersus istorum pestise/ ras voces oportetanimos Christianorum principum Christi decretis, uelut antidotis, die ligenter elle præmunitos, atque ad Euangelicam regulam, uelut ad scopum, omnia dirige re confilia. Quares forlitan, quur tibi occupatissimo tam prolixam occinam cantionem. Imò cunciis optarem hanc cantilenam effe decantatam, nec ob aliud, nifi quòd me diferui cht publica mundi calamitas: quod que uehementer cupiam, res Christianas ubiq tranz quilliores effe, sed pracipue Gallias, qua ditione nescio an hactenus ulla fuerit uel sancti/ or, vel florentior. Quod si tumultus huiusmodi rarius existerent, veluti diluvia, terræ mo nus, aut bulimiæ, res effet tolerabilior. Nunc fine fine talibus difsidijs cocutitur mundus, Acmedici quidem corporum in nouis morbis exortis sagaciter inquirunt mali causas, quibus deprehensis, non ita magno negocio medentur. Nec hoc contenti, rationes ext cogitant quibus fiat, ne peltis eadem subinde recrudescat. Quur in tantis totiesch recur *rent*ibus malís no fcrutantur homines prudentia ac rerum ufu pollentes, quibus ex fon*e* abus hi tumultus lubinde leateant in orbem, ut incilis radicibus liceat tantis mederi ma lie: Quur in rebus multo leuíoribus tam fumus perspicaces, in re longe omníum grauisi ma tacutietes: Mihi uidetur maxima bellorti pars ex inanibus aliquot uocabulis, uelut in alimoniam humanægloriæexcogitatis, oriri: quali parū fuerit ambitionis inter morta les, nisi nouis titulis aleremus hoc malum, ex sese nimium gliscens in nobis. His ater huiu/ Imodi belloru radicibus excilis, no fuerit difficile leges pacis inter Christianos principes fancire, que prohiberent hos tumultus identide repullula scere. Hac uía fieret, ut & princi pum opes crescerent, uidelicet peramicitiam iam factae communes, & sub florentissimis monarchis populus Christianus amabili rerum tranquillitate frueret. Sic faueret nobis ille uerus totius orbis monarcha, dominus Ielus, resce nostras bene fortunaret. Sic esse mus Christiani nominis holtibus formidabiles, aduersus quos nunc egre tuemur nostra: tantā abest, ut illos longius submoueamus. Quan q̃ego malim & illos corrigi, q̃e submo/ ueri. Sed qui corrigamus alios, si nosipsi sumus illis penè dixerim corruptiores: No enim iam estimo Christianos ex articulis, quos ore prositemur, ex moribus estimo. V bicunge regnat ambítio, divitiarum amor, superbia, ira, uindica, nocedi libido, interpretor abesse sidem euangelica. Porrò qui hæc lues corripuerit etia illos, quor precipue partes erant sebus collapsis consulere, bonam tamen quampiam spem mihi præbet, quod uideam sa/ cras literas, sed pracipue nouum testamentű, sic teri manibus omnium, etiam idiotarum: uthiqui divinorum uoluminum scientia profitentur, non raro sint impares in cogressiu. Mihi vero uel illud argumento est, à plurimis legi noui testamenti libros, quod quum tot uoliminų milia singulis annis in publicų emittant typographi, tame tot officinæ no suffi ditemptorifi autiditati. Vendibilis hodie merx est, quicquid molitur aliquis in Euange lion. No poterit hoc pharmacũ tam efficax femel haultū, non exerere uim fuam. Itaqs mi himmemundus no aliter affectus uidetur, & solet corpus hominis grauibus morbis ob? noxium, deu orato elleboro, autalio quopia presenti pharmaco, Totum enim coturbatur & concutitur, sepe morituro simillimum. Atquitinam hoc ueratri euangelicum, postea quam semel collustrauit ac penetrauit omnes animi nostri uenas, sic erumpat, ut eiecus malorum fernínibus, sanos ac puros nos restituat lesu Christo, posto tantos reru tumul tus, ac morbit orbis pene deploratum, lætam & optabilem tranquillitate reducat omnibus. Magis auté sperarim hac publica bonorum omnium nota no irrita fore, si primates orbis

orbis, ueluti fidi medici, sic laboranti mundo curent adesse, hoc est, si monarchæ, de quo rum arbitrio nunc potissimum pendent res mortalium, meminerint sele breui(quid enim in hac uita longum est) Christo summo principi rationem administratæ ditionis esse red/ dituros: Rurlum li episcopi, theologi, & monachi meminerint sese non successisse in los cum Annæ & Caiaphæ, aut scribarum & Pharifæorum, qui dum suum regnum impie tuebantur, Euangelij regnum conabantur opprimere: dum suam asserebant gloriam, Christi gloriam studebant sepelire: dumch suam iustitiam nitebatur approbare, deum far ciebant iniultum: sed potius in locum apostoloru, qui sanguinis etiam sui iactura gaude, bant assere Christi regnum, gloriam ac iustitiam. Semel passus est Christus, reuixit nun quam moriturus. Sed eadem quæ passus est, denuo patitur, quoties damnatur, conspuis tur, cæditur, crucifigitur, & sepelitur Euangelica ueritas. Denique libi putat infligi, quice quid malorum infligitur membris ipsius. Hæc & liberius fortais & prolixius à me dicla funt, rex Christianissime, quam par erat: uerum amoris magnitudo fecit, ut & loquacior essem & confidentior. Omnibus Christianis bene volo Christianus, Cæterum erga tuam maiestatem ac florentissimum Galliarum regnum singulari quodam ducor studio. Pres cor autem ut Ielus, immortalis totius orbis monarcha, cui diuinitus dataelkomnis potte stas in cœlo & in terra, spiritum suum impartiat tum populis, tum principibus: his qui dem ut omnes inter sele sub communi principe lesu concorditer sac perinde feliciter uis uant: illis uero, ut sub sanciissimis ac florentissimis monarchis rebus pacatis fruantur: ita/ que demum fiat ut Euangelica pietas inter nos bene constituta quam latissime propages tur, non inuadendis aut diripiendis aliorum regionibus: sic enim pauperiores reddun. tur, non meliores: sed Euangelica philosophia synceriter per uiros Euangelico spiritu præditos ubica prædicanda: atos ita uiuendo, ut nostræ pietatis fragrantia plurimos allicio at ad eiusdem instituti professionem. Sic nata est, sic creuit, sic late prolata est, sic constabio lita est Euangelica ditio: diuersis autem rationibus sic nunc in angustum contractam, ac propemodum explosam uidemus, si totius orbis uastitatem consideres. Iisdem itaqs præsendris oportet restituere collapsam, dilatare contractam, constabilire uacillantem, quibus primum & nata est & aucta & sirmata. Hæc affectu puro scribo Francisce rex Christia nissime, necepenstringens quence, quum omnibus bene uelim: nece blandiens cuiquam, quum a nullo quicquam ambiam. Bene uale. Anno M. D. XXXIII. Calend.

## VITA SANCTI MARCI PER DIVVM

HIERONYMVM

ARCVS discipulus & interpres Petri, iuxta quod Petrum referentem au/ dierat, rogatus Rome à fratribus, breue scripsit Euangelium, Quod cum Pe trus audillet, probauit, & ecclesie legendum sua autoritate ædiditissicut Cle mens in sexto v morva acuy libro scribit. Et Papias Hierapolitanus episco, pus meminit huius Marci: & Petrus in epistola prima, sub nomine Babylo nis figuraliter Romam lignificans: Salutat uos quæ in Babylone cum electa, & Marcus filius meus. Assumpto itaq Euangelio quod ipse cofecerat, perrexit Aegyptu, & primus Alexandria Christum annuncians, constituit ecclesiam, tonta doctrina & uita cotinen tiæ, ut omnes sectatores Christiad exemplum sui cogeret. Denics Philo disertissimus Iu/ dæorum uidens Alexandriæ primam ecclesiam adhuc Iudaizātem, quasi in laudem gen tis suæ librum super corum conuersatione scripsit, & quomodo Lucas narrat, Hierosoly mæ credentes omnia habuisse communia: sic ille quod Alexandriæ sub Mare co fieri doctore cernebat, memoriæ tradidit. Mortuus est autem octavo Neronis anno, & sepultus Alexandria

succedente sibi Aniano.

#### VITA SANCTI MARCI EX EVSEBIO.

GIT VR quum Romanæ urbi clarum uerbi dei lumen fuisset exortum, Si monis quidem tenebræcum suo autore restinctæ sunt, sermo autem ueritatis & lucis qui per Petrum prædicabatur, universorum mentes placido illustra uit auditu, ita ut quotidie audientibus eum, nulla unquam fatietas fieret. Vn de neque auditio eius fola suffecit: sed Marcum discipulum eius omnibus pre

cibus exorant, uti ea quæ ille uerbo prædicabat, ad perpetuam eorum commonitionem habendam, scripturæ traderet, quo domi forista in huiuscemodi uerbi meditationibus permanerent. Nec prius ab obsecrando desistant quam que orauerant, impetrarent. Et hacfuit causa scribendi, quod secundum Marcum dicitur Euangelium. Petrus uero ut perspiritu sanctum religioso se spoliatum coperit furto, delectatus est, fidem corum per hacdeuotionemes confiderans: factumes confirmauit, & in perpetuum legendam scrie pturam ecclesis tradidit. Clemes in sexto dispositionum libro, hec ita gesta esse describit. Cuique simile dat testimonium etiam Hierapolites episcopus nomine Papias, qui & hoc dicit, quod Petrus in prima epiltola lua quam de urbe Roma scripsit, meminit Marci, in quarropiceRomam Babylonem nominarit, cum dicit: Salutat uos ea quæ in Babylo

ne eltelecta ecclesia, & Marcus filius meus.

Huncautem Marcum tradunt primum ad Aegyptum perrexisse, atque insbi Euange him quodiple conscripferat predicasse, & ipsum primum ecclesiam apud Alexandriam confinuisse. Tanta autem refertur multitudo credentium uirorum ac mulierum primo in gellu, exemplo lobrietatis eius & continentiæ congregata, ut etiam converlatio eorum quiperiplum crediderant, & uita totius abstinentiæ ac frugi eorum sobriacis conuiuia, lie brown memoriæ mandarenturà uiro disertissimo Philone, quem sermo ten et tem poriz bus Claudi Imperatoris Romam uenisse, & Petrum apostolum uidisse, at ce eius adhee. likcolloquijs, verbum Dei prædicantis. Quod valde est verisimile: quia & scripturam ilam quam diximus, posterioribus ab eo temporibus constat esse compositam. In qua audentissime omnia ecclesia instituta complectitur, qua & tunc tradita sunt, & in hodis enum seruatur à nobis. Sed & abstinentium uitas, eorum duntaxat, qui nu nc in ecclesifs velmonalterijs degunt, describit ad liquidum. Vnde plane manifestissime proditur, non folum kiens quæ nostra sunt, sed amplectens: quippe qui diuinis laudibus extulit sui tem

porisapostolicos uiros, ex Hebræorum (quantum intelligi datur) præcipue genere credentes: quoniam quidem constat, quod hi qui sub apo stolis ex Ifraelitis credebant, Iudaicis adhuc instiv tutionibus & legis observationibus

inhærebant.

smum Roterodamum.

CAPVT PRIMVM

zelij Ielu



V N C T I S mortalibus infitum est, ut felicitatem expetant. Hanc multi mundana quadam fapíētia prepollentes, alíj pro ditis legibus, alij traditis preceptis recte uiuendi hactenus pol liciti funt. Sed quoniam homines erant, non ualuerunt præfta re, quod pollicebantur. Nec enim nouerant, quænam effet ue ra hominis felicitas, aut quibus in rebus lita. Proinde factum elt, ut pro uera felicitate fallacem quandam felicitatis imagi nem sint amplexi, & errorem suum in alios transfuderint falsi simul & fallentes. Attulerunt igitur & legum conditores & philosophi quoddam Euangelium suum, sed partim uanum

& fallax, partim dilutum & inefficax. Certius autem ac folidius Euangeliff proditum ele à Mose & prophetis, sed uni duntaxat genti, progremporis ratione figuris & umbris in uolutum, praparans tantum ad cognitionem ueritatis nec fatis efficax ad praftandam perfectam falutem, sed ad hanc tamen gradibus aliquot prouehens, uidelicet diuina sapi entia naturam iplam referente, que nos à rerum uilibilium cognitione, ueluti manu du cit ad cognitionem inuilibilium. Et tamen horum Euangelium plus habet terroris, 🛱 🛍 tæ promissionis: magisch prodidit malitiam hominum, quam diluittac dei potentiam mae gis ingellit animis hominum, quam clementiam ac bonitatem commendauit, terrorem incutiens potius, quàm amorem inferes. Quid enim supererat, nisi posteaqua per legem didicerant le peccatis obnoxios, nec polle ab his temperare, limulo, fciret dei, leueri uin dicis, judicium neminem posse essagere, nisi ut trepidarent, horrerent, ac desperarents Quis autem amare potest quem horret: Porrò terror diuinæ iusticiæ, quanti est non/ nunquam initium falutis, quemadmodum amarum pharmacum totum hominis corpus concutiens, initium est sanitatis, tamen non absoluit hominis felicitatem. Gratia & bei neficentia conciliat amorem. Amor erga deum reddit felicem. Posteaquam igitur univer fus mundus utcung præparatus effet oraculis prophetarum, ac Moli præceptis fimul & figuris, his nouillimis temporibus proditum est illud uere lætum, & omnibus amplecten dum Euangelium, quod non Iudæis modo, uerum etiam univerlis mundi nationibusul tro defert abolitionem omnium peccatorum: & ne quis dubitet de fide promissi, deus est autor, non homo quispiam. Nec huius legatus est Moses, aut prophetarum aliquis, sed iple filius Dei lelus Chriftus, qui nostræ falutis causa profectus e cœlis, nostram carnem mortalem induit, ut innocens per crucem ac mortem fuam, innocentiam ac uitam grav tis conferret omnibus qui credentes iplius promillis, spem omnem in eo collocarent Deus enim natura clemens ac beneficus, uoluit hoc pacto declarare summam & inæstiv mabilem benignitatem suam erga genus humanum, qua maior nec possit optari, nec des beat expectari. Honoratiorem legatum mittere non potuit, quam filjum luum unigeniz tum:maiorem benignitatem expromere non potuit, quam ut per solam sidem, omnibus omnia peccata, quamlibet multa, quamlibet atrocia codonaret gratis: ac per spiritu suum cos, qui ante erant serui diaboli, adoptaret in consortium filij sui, per quem nobis dona uitomnia, quæ in cœlis & quæ in terris. Hoc nuncio quonia nihil potuit elle lætius, optie mo iure dicitur Euangelium, ne rursus timeatis iugum legis Mosaica. Porro Euangeliu cam historiam quidam altius repetere maluerunt, uidelicet à nativitate Iesu Christi : mi sient feri, hi compendifitudio fatis uilum est exordiri à prædicatione loanis Baptista. Is enim non prum est fortuito, sed diuina dispensatione, ut luciser solem, ita Christi predicationem antecessit, Iudzorum animos excitaturus in expectationem mox uenturi Messa digito demon straturus venientem quem prophetæ tot retro seculis venturum prædixerant. Nam pro pheta, qui uaticinati sunt de uenturo Christo, ijdem uaticinati sunt de Ioanne Christian seambulone. Sic enim apud fatidicum Micheam deus pater loquitur filio suo: Ecce mit

Digitized by Google

tope

ppeculiarem & electum nuncium meum ante conspectum tuum, qui tibi mox uenturo ad prædicandi Euangelij munus præparaturus est uiam. Similiter ait Esaias, Ioanis præ dicationem de lignans: Vox clamantis in deferto, parate uiam domini, reclas facite femi nseius. Sicnimirum ante medici aduentum admonetur ægrotus, ut agnoscens more hum medicum uenientem reuerenter excipiat, lelech illi morigerum ac dicto audientem præbeat. Quum igitur instaret tempus, ut lesus Christus dei filius, qui eatenus nondum innotuerat mundo, auspicaretur hoc munus, cuius gratia missus erat e cœlis in terras: loannes, iuxta prophetarum oracula, præcurforem agebat, aqua tingens in deferto: non quodiple ablueret peccata, sed quod suo baptismo inuitaret ad poenitentiam uitre super rioris, ut morbum fuum agnoscentes, desiderarent eius aduentum, qui solus baptizat spi nu & igni:per fiduciam in ipíum femel tollens omnía peccata, atq; ex sese uelut e fonte, cœlestem inserens gratiam animis hominum: gratis liberans ab iniustitia, gratis conferes inflitiam:gratuito liberans à morte, gratuito donans uitam æternam. Hæc dei benignitas quo maior est, hoc gravioribus supplicijs punientur, qui eam oblatam fuerint aspernati. ldne fieret,præcessit loannes, qui suo carnali baptismo præpararet omnes ad spirituale baptilma Christi:qui adhortans, ac metu territans, adduceret eos ad resipiscentiam & o/ dium uitzprioris: qui præmoneret in proximo esse Messiam, ac regnum dei. Non erat ile klux,quæilluminaret omnem hominem uenientem in hunc mundum, sed erat nuncius lucismox exorituræ:non erat ille medicus, qui tolleret peccata, daretos sanitatem, uerum ingella cunclis periculi magnitudine, horrorem inculfit animis omnium: ac prædicas in proximoesse, qui solus liberaretà peccatis, excitauit omnium mentes ad desiderium salu materna. Non erat ille sponsus, sed anteambulo sponsi, qui cunctos expergesaceret, ut umienti occurrerent. Non erat ille uerbum dei, sed uox prænuncia uerbi mox proferen. di Lex Moli terrorem habebat, adeo ut filij I frael non ferrent uocem dei loquentis ad ip/ los loannes confinium legis & gratiæ, ueluti mixtus ex utroque, hoc habebat uetustæ le gisquod exitium minitabatur omnibus, ni mature relipilcerent: hoc habebat nouæ les gis quod non uo cabat ad uictimas aut holocaustomata: no ad uota seu seiunia: sed ad ba pilmum ac pœnitudinem uitæ prioris:quodck nunciabat iam adelle clementillimum ilv lum Melliam, qui gratis omnibus condonaret omnia peccata, fiduciã omnem in iplo col locantibus. Lex prior prodita est in desertorindidem profertur & nouæ legis exordium. Omnia relinquatoportet, qui uelit esse dignus Euangelica gratia, que compendio largio tur omnia lnurbibus funt opes, deliciæ, uoluptates, ambitio, fastus. Sed præ cæteris Hie rosolymahabebat templum quo superbiebat: habebat carnales uiciimas, quibus sidebat: habebat festos dies, sabbatismos, delectum ciborum, alias ceremonías, in quibus collo cabat iustitiam; habebat sacerdotum supercilium, phariseorum hypocrisin. Verum ab omnium harum rerum siducia semet excutiat oportet, quisquis ambit baptismum Euan gelicum, Relinquenda Iudæa tota cum sua Hierosolyma, cum suo templo, cum suis uisti mis,cum luo lacerdotio, cum luo pharilailmo,emigrandum in desertum, ubi lætissimum accipias nuncium, mox uenturi seruatoris. Nec frustra fuit clamor Ioannis: siquidem ad huiusprædicationem territi complures, relictis sedibus suis, properabant ad lordanem: mannum exomni ludææ regione, uerumetiam exiplis Hierololymis. Confluebat au Confitenties tempromiscua turba misitum, publicanorum: aliquot etiam pharisei. Quotquot autem peccata sua unichant, citra personæ delecium recipiebantur à Ioanne, docebantur ac sibi displicen tes, confitentes of peccata fua, baptizabat uelut imagine quadam præludens ad ordinem Eugelicum. Primum enim est docere. Ex doctrina dum catechumenus incipit & suam unpitudinem agnoscere & dei bonitatem, totus sibi displicer: atque intelligens nulla alia inteparatam falutis spem, ad dei gratuitam beneficentiam confugit. Magnus ad sanita tengradus est, hominem agnoscere morbum suum:ingens ad lucem profectus est, agnos feremebras suas. Multum promouit ad uitæ puritatem, qui suam horret impuritatem. loannis prædicatio adumbrat catechilmum Euangelicum: loannis baptilma reprælenza athaptimum Christi. Ioannis in quibustibet recipiendis facilitas loquitur, quemadmo dumomnes egent gratía Euangelica, ita nemínem ab ea fubmouendű, cuiulcung gentis autordinis lic. Habebant pharilæi lotiones suas: abluebant manus sumpturi cibum: ablue bantcorpus e foro domum reuersi: subinde lauabant pocula, patinas, sellas, sectos, reli-

quames domus supellectisem, quasi uel in huiusmodi rebus sita sit puritas, quam amat in nobis deus, aut quasi pharisæorum aquula possit homine in oculis dei puriorem reddere. Non reddunt puriorem tales baptismi, sed arrogantiore. Felices, qui relictis mosaicis ac Pharifaicis lotionibus, properant ad lauacra Iordanis. Iordanis enim sonat Hebræis, flur uium iudicij. Non iudicatura domino, qui seipsum iudicat. Hic est ille purificator fluuius, scatens e duobus fontibus, agnitione propriæ iniustitiæ, & recordatione bonitatis diuis næ. Hic est ille baptismus pænitentiæ, flumen lachrymarű, ex intimis cordis uenis aquas emittens amaras, sed acrimonia nitri abstergens omnes animæ maculas. Habent & pha rifæi fuam confessionem, sed arrogantem, leiuno bis in sabbato: decimas omnium bono/ rum do pauperibus: & non sum sicut cæteri homines. Iudæi aliena peccata consitentut, non sua. Porrò qui se præparant ad baptismű euangelicum, nec sua benefacta norut, nec aliena mala comemorant, sed sua quisco peccata confitetur. Propria benefacta comemora re, arrogantiæ est; aliena mala referre, liuoris est & maleuolentiæ. Propriam malícia agno scere, est dei bonitatem glorificare. Ioannes autem, qui sic priorem Christi aduenti praz uenit, quemadmodu Helias postremu aduentum præventurus est, iuxta vaticinium Ma lachiæ, quo magis Heliam referret, uiuebat in deserto, sugitans undica contaminatam box minum consuetudinem, uestiebatur non Sericis aut laneis, sedueste contexta ex pilis car melorum, lumbos habens zona pellicea cinclos & astrictos, ante proditum Euangelium Euangelicü quiddam exprimens: neg; non respondebat uicius loco & cultui. Vicius erat parabilis,& quem ipse locus ultro suppeditabat, locustæ & mel syluestre: & hic præstitit plus præco Christi, quam lex Mosaica requirebat. Siquide illa distinxit animantiti gener ra:hic in totum ab elu quadrupedum, uolucrum & pilcium abstinebat iniussus. Illa prohi bet uti ueste e lana linoch contexta: hic sibi & lini & lanæ usum interdixit. Talis nimirum uita decebat poenitentia præconem: qui tametli sanclificatus est in utero matris, tamen austeramuitam agebat, ne parum haberet ponderis prædicatio, si mores doctrinæ no re-Venit fortior spondissent. Atch his rebus tantam & autoritatem & gloria sibi pepererat apud Iudaos, post me ut plerique suspicarentur eum esse Messiam. Ille uero tameisi uir esset deo gratissimus, plurimisch diuinis dotibus præditus: tamen intelligens quantum scelus esset, hominem sibi uindicare gloriam dei, aut hominem in homine salutis præsidium collocare, palam apud omnes prædicabat, dicens: Non fum is, quem uos me esse suspicamini. Humilis ac diluta est mea doctrina, meus baptismus inesticax est. Ipse nihil aliud sum quam homo uo bis similis conceptus in peccatis nec aliud sum, quam nuncius eius, qui mox ueturus est, ut omnibus conferat salutem. Tempore quidem me posterior est, & juxta humana æstir mationem minus habet autoritatis: led adeo me præcellit uirtute cœlesti, ut ego, quem uos suspicitis, non sim dignus, qui illi infimi mancipi ministerium exhibeam: ac procum/ bens humi, soluam corrigiam calciamentorum eius. Ille uobis est suspiciendus, ille stus dijs omnibus expetendus. Ego prædico terrena, ille docebit cœlestia. Ego hactenus ba/ ptizaui uos iuxta corpus aqua, præparans animos uestros ad pœnitentiam. Ille ubi pro dierit, baptizabituos spiritusando cuius occulta uis sanctificat omnia. Etenim quemade modum nullus hominum ex sese habet iusticiam, ita nulli potest conferre. Maior homiz Et fellum est ne sit oportet, qui hoc præstet, quod est solius dei. Agnoscite discrimen interindignum fa in diebus illis mulum & dominu,inter ministrum & autore,inter præcone & rege. Posteaquam Ioanes huiulmodi uerbis animos multoru excitasset ad expectatione uenturi Messia, comodum ac suo tepore prodift Iesus, relicta Nazareth viculo Galilez, ubi q esset educatus, ac diu uerlatus, etiam natus existimabatur. Hæcuidelicet est natura rerum euangelicaris, ex mis nimis initijs paulatim ad lumma proficere: quum contrà mundi satanæci; molimina, à ma gnificis initijs exorta, lubito ad ima præcipitentur. Sic lucifer dum constituit sedem in A quilone, meditans æqualitatem cum altissimo, repente præceps datus est in tartara. Sic Adam, dum huius instinctu affectat æqualitatem cum deo, e paradiso exactus est. Hicigi tur li cogites Ielu magnitudinem, magis admiraberis modestiam. Prodiți ab humili uicu lo, à Galilæa contemptissima Iudaicæ gentis regione. Prodijt autê humilis nullo comitatu, ut quiuis e plebe, inter peccatores, milites, meretrices, & publicanos: ad baptism por nitentiæ uenit, ille purificans omnia. Non eratilli satis circuncisum fuisse iuxta legis præ scriptum, purificatum suisse iuxta Mosi traditionem; Ioannis quoque baptismum am

Digitized by Google

Milinos interim erudiens ac docens, ei, qui se paret ad Euangelici doctoris munus, nihil omittendum, quod pertineat ad aliquem gradum pietatis: nihil non fugiendu quod of fendiculum præbeat infirmis. Docuit hoc Ioannes, non esse conciliandam autoritatem doctorisplendore uestium, aut strepitu uitæ, sed integritate morum. Sed persectius & à ludaismo longius erat, quod exhibuit Christus, qui cultu victucio nihil differens à cæte ris,tamen innocentia, mansuetudine, beneficentia in omnes, Ioannis autoritatem obscue rauit, Perfectius enim est, quod præstat Euangelij gratia, qu'am quod legis austeritas. To num autem domini Ielu confilium in hocfuit, ut iplum mundus agnosceret unicum esse falutisautorem, ut nobis Euangelicæ ueræck pietatis formam exprimeret, & de præteri tisprophetarum ac Moli fidem confirmaret: ac de futuris uelut arrabone dato, certam fa erret expectationem. Libentius enim illi credimus, de quo magnifice sentimus, & in quem multorum teltimonia confentiunt. Procuratum est igitur diuino consilio, ut undi quaquetestimonium ferret dominus Iesus, totius legis, prophetarum omnium, angelo rum, pastorum, Magorum, scríbarum, Simeonis & Annæ, Ioannis baptistæ, patris, spir ritus fancii, denique Pilati & dæmonum, miraculis etiam iplis filium dei clamantibus, Multa uerogessis, non quod ipse talibus egeret, sed ut nobis in seipso uitæ formam ex primerer: uidelicet ieiunans, tentatus, orans frequenter, ad baptilmum uenies, obediens parencibus, parienter tolerans iniurias, postremo ad crucem ueniens. Multa præstitic, qua fuerunt prophetarum oraculis prædicta, ne quid addubitarent de promissis in poste rum exhibendis: ueluti quum in baptilmo columbam accipit uertici infidentem : quum nturgitàmorte. Venitigitur ad Ioannem ueluti pœnitens, ambijt baptilmum, & imper muit Baptizatus est in Tordane, in quo baptizabantur & coriarii, & publicani, & militaquononaliud hominum genus inquinatius. Non erubelcii hic principũ huius mun disperbia, qua nihil uult habere cum populo commune. Nemo regum, nemo sacerdo, amumitad baptismum: & si libuisset baptizari, vix aureo gemmeoue labro dignaten? arbaptizari. Ille fons omnis puritatis, ille rex regum & dominus dominantium, non fa hidiuit commune cum populo lauacrum: sed quisquis sese deijoit apud homines, is attob liurapud deum. V tunus quilibet è populo baptizatus est lesus, sed pater cœlestis insie gni & inaudito signo secreuit eum à reliquis. Etenim simularque lesus relicto Iordane,. quem luilacri corporis contactu confecrarat, sele recepisset in terram: dum intentus est. precationi, loannes uidit diffindi coelos, ates inde spiritum sanctum devolare in sacrum uenicem domini, arcg inibi commorari. Adæ fuperbia paradilum nobis claulerat, Chri filmodelliapro paradiso cœlum nobis aperuit. Visibile signum exhibitum est oculis, fed quo doceremur, quales animos amaret spíritus ille cœlestis, & quales redderet. Sata/ namundin spiritus reddit & amatanimos elatos, tumidos, feroces: at spiritus ille coeles hisamat modeltos, mites ac tranquillos. Nihil enim columba simplicius, aut à pugna raz progalienius. Expressum est in domino corporali typo, quid fiat spiritualiter in omni bus, qui syncera fide suscipium t baptismum Euangelicti. Corpus aqua tingitur, sed mens inuilibili gratia perungitur. Porrò quod in uertice domini columba permansit, designa/ batcantris quidem pijs, pro modo fidei dari spiritum sanctum, prout reru præsens ulus pobularit:caterum in Ielu perennis erat fons omnis gratia cœlestis. Nece enim colum? baumdeferebat ad illum nouam gratiam, sed plenitudinem in eo gratiæ declarabat : & undenobisomnis gratia manaret, oftendit. Hoc tam euidenti signo, quod acceperat à pa tre confirmatus Ioannes, non dubitauit illum pronunciare filium dei. Graue erat apud ladzos loannis de Christo testimonium: sed longe grauius testimonium ipsius patris, colis infonuit, dicens: Tu es ille filius meus unice charus, in quo fibi placet ationsmeus. Gaudium enim patris, filius sapiens, Non est ignauus aut languidus spiri/ tusilemelestis:igneus est, ac statim uim sua exerit, ubi semel corripuerit animii hominis: legisatientus elt spiritus humanus, nece quicce cogitat, nisi terrena & humilia. Cateru inquibusiam mortificatus est spiritus carnis, & aguntur spiritu dei, mox ad fortia subliv miaggaffantur, ad certame cum immudo spiritu, quem no dubitant in se prouocare: ni mirum freti præsidio spiritus cœlestis, qui fortior est omnibus qui repugnat Euangelio. klusighur in le exprimes, quid à nobisfieri uellet, statim à baptismo spiritus uigore actus dindesent, Illic comoratus est quadraginta dies, ac nocles totide, perseueras in precas tionibus.

tradidit, uiam etiam uincendi commonstras. Vincitur enim spiritu Christi, uincitur assi duis precationibus, uincitur perpetua uitæ sobrietate, uincitur armis scripturæ diuinæ Interim abstinebat omni solatio mortalië, uiuens inter bestias. Nihil erat illi periculi à ture ba hominű, sed comonstrauit nouo militi necessaria esse fugam promiscuæ multitudinis. donec domita carne, ac deuicio fatana, meditatione diuinæ legis, ac puris deprecationib spiritus robur iustum collegerit. Nonnullis enim tutius est uersari inter bestias cum Chris lto, & inter homines bestifs nocentiores. Versabatur dominus inter bestias, sed destituto ministerio hominū, aderantangeli, & ministrabantei. Qui reijciunt omnes huius mundi uoluptates, his adfunt solatia cœlestia. Nobis baptizatus est Christus, nobis deprecatus est, nobis testimonio spiritus & patris insignitus est, nobis secessit, nobis ieiunauit, nobis tentatus est, nobis uicit. Hic mihi considera Christiane miles, tuz perfectionis ordinem. Catechismus inducitodi uitæ prioris, ac spem purgationis. His ducibus curris ad Iorda nem, illic per fidem in Christum deponis maculas omnium criminum. Mox ad preces tuas & eccleliæ, datur è cœlis nouus spiritus: per eum ascisceris in numeru filiorum dels nimirum insitus corpori Iesu Christi, qui est caput ecclesiæ. Interim non oportet militem elle lecuru. Dedisti nomen Christo imperatori, renunciasti diabolo: accepisti autoramen tum ac donatiuum, uelut arrabonem tui falarij, spiritii fanctum, ad palmā oportet conten dere. Ea non contingit ofcitanti, arma capelfas oportet, ne te holtis, qui nufqua nó infid**ia**: tur, incautum atcz inerme opprimat. Oppugnabit ilico mundus, oppugnabit latanas, op pugnabit te caro tua: semper pugnandum est, ut semper uincas. Neg enim prius erit finis pugnæ, og uitæ; led tamen quo læpius hostem tuum uiceris, hoc & ille discedet à conflictu debilior,& tu robultior.Hic ubi gnauiter te gesseris, tum demű ad Euangelij prædicandi. Postquam au munus accingere, si modo hucte propellit spiritus dei. Dominus Iesus idoneus erat Euae tem traditus gelicæ prædicationi, quo non aliud munus perfectius, etiam tum, quum admodum effet eft loannes puer, sed nobis exemplar in sese parauit, non esse statim ac temere ad tam sacram functioe nem prorumpendum.Habebat lex Mosi tempus suum: erat tempus, quo paulatim exo/ riente luce ueritatis Euangelicæ, legis umbras oporteret euanefcere:& proferête fele fpiritus uigore, caro cederet. Quemadmodum autem in transformationibus rerum naturalium, quo commodior lit transmutatio, misceturaliquid in medio, quod affinitatem has beat cum utrog: Ioannes inter legem Moli carnalem, & legem Euangelicam spiritualem medius interuenit, quo facilius homines à carne ad spiritum transfigurarêtur. Nece enim fubito è terra fit aer, sed intercedit aqua media, quæ paulatim extenuatur in liquidius eles mentum. Itacz quamdiu florebat Ioannis prædicatio, qui ex parte legis perfonam iuftine bat(nam & lex aliquo modo perducit ad Christã) dominus lesus, ne cui uideretur æmu/ lationem cum Ioanne fulcipere, aut ne legem quam uenerat abfoluturus, abrogare uider retur:nec palam prædicabat,nec miraculis,nili paucis uirtutem luam exerebat:nec dilcie pulos colligebat,quin potius femet ut Ioannis difcipulum agebat; nos docens, non-poffe quenquã recle magistrum agere, nisi qui se prius obsequente discipulum præbuisser. Cæ terum posteaquam ob línguæ libertatem Ioannes esset cõiectus in carcerem, Christus illi ueluti fuccessit. Prius enim esse conuenit, quod est carnale, posterius quod est spiritu ale. Antecedit quod imperfect ü est, succedit quod est perfect ü. Gratia naturam imitatur. Fru mentű prius in herba elt, & in spica: & infantiæ succeditætas robustior. Tendűt ad suum tinem legis ceremoniæ, quætamen Chriftum utcung deliniarant; emicat Euãgelica Iux. cuius unicus autor est Iesus Christus. Is primü prodit in Galilæa: nam à parte Iudææ con: temptissima placuit auspicari lucis huius exortum. Non merebatur hoc honoris supere ba Hierofolyma: quæ quum effet cæca, fibi uidebatur oculata, & ob hoc ipfum magis infanabilis. Cæterum in hisce rebus haudquaquam fortuito gestis, subest arcana quæ dam rerum gerendarum significatio. Quid enim nobis designat Ioannes inclusus carcer. ri: Nimirum obscurandam esse legem Mosaicam, ad exortum clarissima lucis Euangelie: cæ. Quid Ioannes alligatus: Nempe aftringendum effe, quod erat carnale legis, & Euan. gelica gratia laxandam esse libertatem.Quid loannes decollatus: Videlicet iam adesse ue: rum caput totius eccleliæ, exomnibus orbis nationibus congregandæ. Quidautem Iez Jus prædicans in Galilæa regnum deir Haud dubie præludit Euangelij gratiam ab impie.

religiosis Iudæis, qui uetus illud caput, quod per Euangelium erat recisium, amplecieban, nur, & Christum totius etiam legis caput aspernabantur, ad gentes demigraturam. Nam Galilæa Syris transmigratione sonat. Antea latebat gratia, regnabant ceremoniæ: nűc il lis lubmotis, prodit in publicu Ielus, efficax Euagelica gratie tum autor, tum praco. Itaq luxta lenium mysticu, quicung uolunt audire Christu prædicantem, à pristinis ritibus & tupiditatibus demigrent oportet, ut nouæ cælestisc doctrinæ possint esse capaces. Abn tiat ludæus sanciimoniæ persuasione: abijciat pharisæus supercilium ex operum siducia fumptu:abijciant pontifices templi & uiclimarum gloriam; abijciant philosophi huma/ næ sapientiæ inania præsidia: abijciant reges ac tyranni stustissimam confidentiam, quam in fuis opibus ponunt: abijciant omnes gentes impios ritus, turpes cupiditates, & audiat nouum prædicatorem Ielum, non humana docentem, led cæleltia. Loquitur exæquo o/ mnibus, audiant pariter omnes. Est autem operæprecium considerare, quibus modis au/ spicetur doctrinam suam. Huius mundi philosophi primum ea obijciüt auditoribus, non quæ funt utilissima, sed quæ ipsis concilient admirationem non uulgaris fapientiæ: cum primis illud captantes ad gloriam, ut ab alijs magni nominis doctoribus diffentiant. Do minus lefus, nec legis autoritatem uoluitantiquare, fed non intellectam interpretatur: & perficit potius, quam destruit: nec Ioannis doctrinam, licet imperfectam, refellit: sed ab ijl **dem exordíjs autpicatus est fuam prædicationem, quibus ille c**œperat, Diceres esfe **loan** nis discipulum, qui erat magister & autor omnium. Quid autem prædicat: quid clamat fermo patris æterni: Lege naturæ quam deus inscripserat cordibus omnium mortalium, abuli funt. Philosophorum sapientia reddidir mundu stultiorem qu'am fuerat. Gentium 1 impletum est rdigio hactenus fumma fuit impietas. Lex Mosi sus umbris, uictimis ac terroribus fecit tempus hypocritas. Lex figuris suis innuit, prophetæ suis oraculis prædixerunt uentura, qui per fectam falut è offerret omnibus gentibus. Ad hanc promission e quoni a diu dilata est, mun dus uelut obsurduerat: sed no est oblitus dominus promissi sui. Tepus quod ille huic ne gocio præfinierat iam expletum est, non est quod posthac expectetis figuras alias, autæ/ nigmata legis: non est quod expecteris nouos prophetas, ecce iam adest regnum dei. Pro umbris emicabit ueritas: pro carne fuccedet spiritus: pro ceremonijs corporalibus regna bituera pietas:pro regno satanæ proferet se regnum dei. Non est quod cunctemini: non est quod quisquam ad sux institux prasidia respecter. Ad mosaica legis astimatione for taffis aliqui iusti sunt apud homines: ad Euagelicæ legis exactione peccatores sunt omnes homines, Nec est tamé quod desperetis: agnoscite morbum, & accipite remediü, tantum pæniteat uos uitæ superioris,& credite euagelio. Offertur lætus & optabilis nuncius, gra tuita condonatio omnium peccatoru. Nihil opus est holocaustomatis, tantum agnoscite ueltram iniultitia, & confidite dei iufticiæ: qui quod per euangelium pollicetur, haud du/ bie prestaturus est. Promerebitur promissum, quisquis crediderit promittenti. Huiusmo Et preteriens di sermonibus quum dominus lesus excitasset animos ludæoru ad philosophiam Euan/ gelicam,coepit & iple Ioannis exemplo discipulos aliquot colligere, sed paucos, eosos ru des & humiles: ut per hos conuerlis totius orbis nationibus uere constaret, regnü esfe dei, nonmundi. Proinde quum die quodam faceret iter iuxta lacum Galilææ, uidit lesus Siz menem & Andream fratrem eius opera communi laborantes, ut retia laxarent in lacum: erantenim piscatores,&hacarte sibiuicum parabant.Humilitas artis faciebat ad gloria: concordia frattum denotabat ecclesiæ consensum. Piscatura typum habebat Euangelici muneris, quod per sermonem dei, mortales immersos ignorantia tenebris ac sordidis hu ius mundi curis extrahitad lucem ueritatis, ac cœlestium rerum amorem. Hos igitur pi kantes, primum pilcatus est lesus. Venite, inquit, ac me sequimini: esticiam enim ut inci piais effe piscatores hominum. Ad hanc uocem duo fratres nihil contati, relictis ut erant retbus, sequuti sunt dominum Iesum. Nam Iesuuox coeleste habebat incantamentum. Aquehinc progressus pusillum dominus, conspexit alsos duos, Iacobum Zebedæi fiz lium, & Ioannem fratrem eius: qui & ipli reconcinnabant retia sua in naui, adornantes pilcationem. Et hos alibi intentos, subito interpellans lesus, uocauit: iussit de le seque rentur. Vtautem agnoscas iuuenes Euangelicæ fiduciæ, nihil morati, relicto etiam patre Zebedao una cum mercenarijs in naui, repente sequuti sunt uocantem. Ab his initijs do minus lefus collegit principes eccle liæ fuæ, fastiditis interim cum fuo fastu facerdotibus Tom. 7

Digitized by Google

ac pharifæis Hierofolymitis. Eiulmodi sodalitio comitatus Ielus uenit Capernaum: ea ci uitas eratut opibus florens, ita superba simul & impia. Hic statim aggressus est Euangele stæmunus. Nam sabbato ingressus synagogam, publicitus docebat Iudæos: non inania pharifæorum commenta, sedueram legis mentem explicans, quæ spiritualis erat, no care nalis. Sensit ilico populus nouum doctore, ac nouum doctrinægenus. Homine uidebant humilem, raro contempto de sodalitio stipatum, sed admirabantur sermonem uim quans dam diuinam spirantem. Nece enim scribarum in morem docebat frigidas constitutiune culas, & aniles fabulas de genealogijs, sed dictis aderat autoritas, ac sermoni ueraci fidem adstruebat miraculorum magnitudo. Friget quicquid humanü est, quoties diuina uirtus exerit suam potentia: & ecce protinus adest ædendi miraculi occasio. Erat in ea congrega tione quidam obnoxius impuro damoni. Non tulit spiritu cœlestem in Christo loquene tem spiritus impius: cœpit enim obstrepere doctrinæ cœlesti, uociferas, ac dicens: Quid tibi nobiscii est rei Iesu Nazarene: An uenisti perditurus nos ante diem: Noui qui sis. Nt mirum sanctus ille olim promissus à propheta Daniele, quem deus præ cæteris unice san clificavit. Dominus autem siue quia nondum venerat tempus, ut palam profiteretur quis esset: siue quia non placebatuera quidem illa, sed metu extorta professio, & ab impio profecta spiritu: qui quum ex se sit mendax & fallere gaudeat genus humanum, nec uera loquens erat audiendus apud populum, ne quis illi post credat mentienti:incre, puit illum, dicens: Obmutesce & exi ab homine, sic melius prædicabis qui sim. Nec moe ra, spiritus impurus ad uoce iubentis domini reliquit hominem, sed dilanians eum, atque ingenti clamore uociferans: ut palam effet, illum non fuapte sponte, sed uirtute diuina coe aclum, profugere. Atoghic exhibita est imago hominis occupati spiritu Satanæ. An non pessimo damonio obnoxius est, quem totu possidet ambitio, auaritia, liuor, odiu, libido, cæteræg cupiditates impier Huiulmodi qui lunt, non ferunt sermone Euangelicum, sed uociferantur: Quid tibi nobiscü est Ielu: Venisti ut perderes nos: Etenim quos possidet huius mundi spiritus, perdi se credunt, quoties coguntur ea relinquere, in quib us sibi fale fam constituere felicitatem. Itags conturbantur ac discerpuntur, dum hinc ad honesta uocat metus æterni supplicij, hinc amplectitur ac retrahit male dulcium malorum consuetu do. Sed nullum est dæmonij genus tam pertinax, quodad lesu iussum non aufugiat. Mae ius autem miraculū est, ex ambitioso modestū, ex feroci tolerātem, ex libidinoso castum, ex rapaci liberalem reddere, of corpus hominis ab impio spiritu liberare. Sed illud magis admirantur homines, nõ quia lit mirabilius, fed quia cernatur oculis corporeis. Itag: iulfu fimplici profligatum impurŭ fpiritum, uehemêter tum admirati funt ludæi, adeo ut inter sese conquirerent, dicentes. Quid hocest nou reis Nihil tale legimus unquam à propheris elle factum, ut simplici uerbo propellerent dæmonia. Aut quænam est hæc doctrie na noua, quam tanta uírtus comitaturs Prædicat regnum dei, & profert uirtutem dei, Sae tanæuires conterens. Nece enim magicis precibus, aut prolixa ad deum flagitatione, aut alioqui magno negocio profligatimpios fpiritus: fed ceu dominus ac uictor illorum, nue do uerbo imperat illis,& uolentes nolentes obediñt ei.Ex hoc admirabili facto fama Lefu dimanauit per uniueriam regionem Galilææ. Vt autem liqueret, in eo fontem elle-diui/ næuirtutis,quænon possít exhauriri,miracula miraculis succedunt. Mox enim ut egressi funt e fynagoga, uenerunt in ædes Simonis & Andreæ, eódem comitantibus Iacobo & Ioanne. Porrò focrus Simonis decumbebat, graviter laborans febri : eius rei fimul at que commonefecissent lesum, accedit ad lectum, & apprehensa manu mulieris, erexit eam: ac protinus reliquit eam febris. Nec minus perfecta fuit, of fubita fanitas: nam fubito redierat & ulgor mulieri,lic ut obiens folita munia, ministraret Tesu cum discipulis suis Pericu: lose decumbit, quisquis carnalia uoluptatum amore æstuat, quisquis per luxum uita igna uam trahit.Mulier decumbit,& olim prima mulier pomi illecebra capta, cœpit hac febri laborare. Caro nostra, quæ cocupiscit aduersus spiritum, Eua nostra est. Sed selices, quos attaclu lui spiritus ad cœlestiũ rerum amorê subrigit lesus:ut qui prius seruiebat ocio, su xui,aut immundiciæ, lubito uigore recepto, mutatus letulat caltitati, puritati, ac lobrieta/ ti. Nam his epulis delectatur ac reficitur Ielus, Iam imaginare domữ Simonis este Eccle. siam, in qua non conuenit esse spiritu languidos, sed Euangelico uigore feruentes : & tae men hic nonnunquã decumbit locrus Petri, hoc est, lynagoga. Ad lynagogã enim perti-

Digitized by Google

mis, cuius corrupto palato adhuc sapit frigida litera: cui sapit aqua sensus pharisaici. malapit uin um Euangelici spiritus, Qui simul erant in domo, rogauerunt dominum les lum, ut iacentem erigeret. Rogemus & nos, qui sumus in ecclesia, ut dignetur & hos me ticulofos, literæ affixos, ceremonijs addictos, corrupto de judicio ea uehementer expetêr tts,quæfune noxía, contrà ab his abhorrentes, quæfola funt expetenda, portecta dexte/ raad libertatem Euangelicam erigere: quæ non in hoc úalet, ut licētius peccemus, sed ut alacres ac uolentes obeamus munia charitatis Euangelica, & Lefum in fuis membris refocillemus. Nullo non tempore paratus est dominus ad sanitatem animi conferendam, si quis interpeller: amatille uel intempestiuos & importunos interpellatores. Iam erat muka uelpera, lológ occiderat, ut improbum uideri pollet, medicum id temporis interpel lare: sed vicit sanitaris desiderium pudorem. Adduxerant plurimos omni morborum ge nere correptos, atque inter hos etiam impuris spiritibus obnoxios. Ad hoc spectaculum confluxerat ad ianuam domus tota ciuitas Capernaum. Ielus autem nihil caulatus, sa/ nabat plurimos, qui uarijs morbis tenebantur: ac dæmonia multa eijciebat. Celer & ex peditus erat medicus, qui dicto pelleret morbum. Porrò dæmonia uociferantia ipsum effe Christum, cohercuit: respuens testimonium ab hostibus, & cum quibus noluit suis esse quicquam commercij. A pueris Hebræorum, à piscatoribus prædicari sustinuit, à dzmonibus nullum recipit testimonium, tametsi uerum. Læditenim ueritatem improbus autor: & nocentius mendax est, qui ueritate sibi fidem conciliauit. Atque ea quidem res tum gelta est, iuxta historiam. Cæterum uidemus & hodie plurimos confluentes ad domum Simonis Petri, quam diximus habere figuram ecclelia; nam Capernaum totius mundi gerit imaginem. Occasus solis Christi mortem adumbrat: ianua domus est bas prismus, quem ambit pœnitentia uitæ prioris, & siducia sanitatis ab lesu imperrandæ. Aceroti fores oblident:publicani & peccatores ambiunt recipi in eccleliæ confortium. Non promererentur autem sanitatem, nisi crederent Iesum & posse & uelle conferre sa huem. Infrequens erat ecclesiæ contubernium uiuo Christo, qui lux erat mundi: sedeo mortuo, magna uis hominum ex uniuerlis mundi regionibus cœpit affluere. His ita geftis, dominus Iesus, qui non in hoc proprie uenerat, ut mederetur morbis corporum, quos iple fuis nonnunquam immittit, ut ualeant animo: quum uideret multitudinem ma gna auiditate quærere sanitatem corporis, quæ non pari studio inhiaret doctrinæ cœ/ Lefti, qua sanantur animorum morbi, postridie uelut ocij desiderio fefellit turbam, admo dum diluculo surgens: ac relica Capernaum, abiens in locum desertum, illic orabat:pa tri gratias agens pro beneficijs, quæ per iplum humano generi largiri decreuisset. Atque bic interim nobis non simplex paratur exemplum, post collatam in alios beneficentiam oportere secedere, ne præmium ab his, quibus benefecimus, uideamur expectare. Des indenonnunguam ad tempus intermittendam salutiferam doctrinam, quo magis irite mus appetentiam animorum. Postremo crebris secessibus, qui rerum coelestium cone templationi dantur non uoluptati, spiritum esse uegetandum, quo ad iuuandos infirmos redeat alacrior. Secessit autem in desertum, non quisquis commutauit locum, sed qui ant man à curis huius uitæ ad cœlestium rerum contemplationem seuocauit. Simon Per trasseliquicis discipuli, ubi senserunt clam abisse Iesum, persequuti sunt illum, donec ine menitencubi nam esset. Non enim decetueros lesa discipulos unquam abesse à domino fuo, que oportet in omnibus æmulari. Interim & turba que mane confluxerat ad oftium domus, ubi didicisset Iesum abisse, consequuta est illum in desertum. Multi sequuntur . Leium, soli discipuli inueniunt, & inuentum alijs commonstrant. Nunciant itacs domino, addie magnam uim Capernaitarum, qui quærerentiplum. Ad quos dominus: Satis est in presentia hac fundamenta iacta esse apud Capernaitas, cæterum tempus est, ut profis cilcanur & in propinqua oppidula, uicos cip, ut & illic prædicem regnum dei. No enim in hocumi, ut uni prædicem ciuitati, sed ut omnibus annunciem salute. Peragrabat itacs do minus lesus oppida uicos chtotius Galilez, prædicans in synagogis eorū, morbos depele lens, ac dæmonia efficiens, ut apud rudem populti potentibus factis fidem adderet doctri na suz. Accidit autem, ut die quodam, posteaquam Iesus in monte quodam multa praes dara docuisset populum de perfectione professionis Euangelica: descendêti occurreret quidam lepra, morbo abominabili pariter & infanabili, infectus, in quo corporeis oculis exhiberetur

exhiberetur imago eorum, quæ inuilibiliter gellerat in animis auditorum. Oderat more bum luum leprolus, ac lummam de lelu conceperat fiduciam. Agnoscis relipiscente peca catorem sanitati proximum. Non ueritus est turbam, cui se sciebat esse abominandum: tantum Ielu bonitatem habebat præ oculis. Ad hunc igitur accurrit: accidit ad genua. Quid hic faceret superbus pharifæus: Clamaret: Submouete detestabilem, ne uel oculos nostros inficiat: & lauacrum posceret, quo hominis afflatum ablueret. Hoc faceret pharis fæus, anima contaminatior, qu'am quiuis leprofus corpore. Quid autem mitiflimus domi nus, qui folus erat purus ab omni macula: Non propellit à conspectu, non submouet à ge nibus. Non ignorabat quid peteret, sed in lignem hominis fiduciam uoluit omnibus esse exemplo. Qui libidine, qui auaritia, qui odio, qui inuidentia, cæterisch fædis cupiditativ bus tenentur, execrabili lepra funt oppleti. Qui tales funt audiant uocem leprofi, ut imi tentur: Si uis, inquit, potes me mundare. Agnoscit morbum, de potentia bonitatéque do mini non dubitat. De sean dignus sit tanto beneficio, iudicium desert domino: gratias acturus, si consequatur quod petit, non murmuraturus si non impetret. Diceret enim: po test ille lepram pellere, qui præter omne morborum genus etiam dæmonia eñcit:& uult, qui passim omnibus miseris opitulatur: sed mea tanta est indignitas, ut solus non prome rear quod impetrant omnes. Hæc tanta fiducia cum fumma modestia coniuncia, imper trauit misericordiam Iesu. Nam affectum quendam misericordia ipso etiam uultu pra le ferens, ut nos doceret quales oporteat elle erga peccatores, manu porrecha contigit le profum, ac uerbis ab iplo præscriptis mundauit hominem. Dixeratille: Si uis, potes me mundare. Ielus ait: Volo, mundus esto. Non est multiloqua syncera fides: neque gra/ uatim præstat beneficium Euangelica charitas. Vix ea dixerat, mundus esto, discessit ab homine totus morbus, sic, ut nulla mali uestigia relinqueret. Lex Mosi prohibet lepro. fum contingere, neque caret falutari doctrina fenfus spiritualis. Abstinendum à consor tio inquinatorum, ne contagium malí transeat ad nos. Sed dominus lesus lege superior est: neque contactu potest inquinari, qui quicquid contingit, reddit purum. Contigit les profum manu,& ilico fanauit corpus eius.Oremus, ut fuo fermone contingat animos no stros, ut purificet eorum immundiciam. Quisquis es scortator, adulter, alijscis morbis impure, accurre & tuad lesum: nam is occurrit tibi, descendes è sua sublimitate: & tua con scius turpitudinis aduoluere pedibus illius, procumbe in faciem tuam. Clama ad illum, fed clama cum fumma pectoris fiducia: Domine si uis, potes me mundare. Mox audies à milericorde: Volo, mundus elto. His ita geltis, dominus non palfus elt hominem lele consectari, sed coegit discedere, interminatus, ne quid huius rei apud quenquam efferret. Quin potius abi, inquit, & oftende te facerdoti: cuius iudicio iuxta legis ritus leprofus es iudicatus: & si te pronunciauerit uere purum à lepra, offer id quod Moses præcepit offer ri ab ijs, quibus contigisset à lepra liberari. Sic maiore fide prædicabis dei in te beneficit, quam listatim clamites apud omnes, te mundum esfe à lepra. Nam hac ratione constabit iplis etiam pharifæis, mea beneficia calumniatibus, te fuiffe uere leprofum, & præter me dicorum aut legis subsidium, solo contactu simplicici uerbo fuisse mundatű: & intelligent adesse quendam ipsorum sacerdotio maiorem, qui nullo negocio lepram quauis execra bilem, tollat, quum ipfi magno negocio de lepra iudicent. Abijt pro leproso purus, adijt facerdote, inspectus est, iudicatus est purus ab omni lepra: moxq; facti ipsum non tacuit, fed diuulgauit passim, & hoc & alia multa de Iesu prædicans. Dicet hic quispiam: Quur in altero præstitit quod erat iussus in altero neglexit domini præceptum: Quoniam alter rum pertinebatad cofirmanda miraculi certitudinem, ut facerdos ignarus, à quo sanatus esset, pronunciaret de perfecta sanitate per Jesum restituta, qui fortasse calumniaturus fue isset lesu beneficio, si priusqua pronunciaret, autor benefici fuisset cognitus. Sed confir mato per sacerdotis sentetiam miraculo, ad dei gloria pertinebat diuulgare quod fa Gum erat. Quur igitur Ielusiussit sileri, quoduoluit dinulgarir Nimirū ut nos admoneret, ex be ne factis nostris, que deus operatur per nos, no elle quæreda gloria apud homines, quod ea speciosior sequatur sugitante. Magnianimi est, sic dare benesici ii, ut ab eo cui das, no lis tibi gratias agi, contêtus iuuisse proximum. Cætetti hoc maiore studio prædicare debet apud omnes, q beneficio adiutus est. Christo nihil erat ab inani gloria periculi: sed nobis, quibus hinc plurimű est discriminis, exepsű hoc parabatur. Negs uir ille cőtépsit Christi

inisted immenta latitia de fanitate reddita, & impotens quida amor erga falutis autore, impatiebatur illum filere. Fit autem ferè, ut maiore cum fide narremus, qua maluera musilere, ni fi res ipfa cogeret efferre quod est in animo. Quidautem est consequutu ex buius hominis prædicationer Tanta de domino Iesu nata est omniu opinio, ut iam ob tur bam assuentium non posser palam ingredi ciuitatem, quemadmodu consueuerat: sed co geretur, uitatis urbibus, in desertis locis uersari. Qui præstigijs ac magicis miraculis sibi famam & quæstum aucupantur, ciuitates quam maxime frequentes expetunt. Iesus aux tem subinde fugitans hominum frequentia, docet quid nobis agendum sit. Qui pollet mi raculis Euangelicis, non tam quarrit numerosum theatrum quam ardens. In ciuitatibus multi assuebant, tantu ut oculos nouitate speciaculi pasceret. In deserta loca nemo sequix tur sesum, nisi uehementi quodam illius desiderio slagret. Qui resicis urbium desicijs, per aspera & inuia sequitur sesum, is magno cum fructu suo sequitur. Etenim qui uere illum amat, per omnia sequitur quem amat, per ignominiam, per famem, per direptiones sacul satum, per exilia, per carceres, per cruciatus, per mortes. Horum smagine sustinebant illi, qui ex omnibus Galisea regionibus concurrebant ad sesum in desertis locis latitantem.

CAPVT II



ERAM uirtutem quocunce fugias, sua sequitur gloria, non aliter qu'am um bra corpus. Non enim potest sui dissimilis esse, qui uere bonus est: & quem/admodum quocunce sele transfert corpus solis, ibi lumé est, ita quoquò loz corum sugitat uera pietas, ibi celebritas est. Iam enim desertum desistesse desertum, poste aquam eò se contulerat dominus Iesus, uera sux huius mun

p.Extamen qui præditus est Euangelica uirtute, non delinit, quod quidem in ipso est, fue giaretheatrum populare:nimirū intelligens, quam periculola peltis lit, famæ litissfed in e **wium lubin de e**ódem reuocat iuuandi beneck merendi ltudiü. Itack fit, ut dum uir bonus aliunde aliò propellitur, ad plures dimanet iplius beneficentia. Ielus itag nobis formam exhibês, & fugitandæ gloriæ, & perpetuo benemerêdi de proximis, post dies aliquot repetit Capernati, unde multitudinis importunitate uidebatur propulius, que nocturnis etiam horis fores domus, in qua diuerfabatur, obfederat. Quemadmodü enim Bethlehem cunis luis nobilitauit, Nazaret educatione celebrem fecit, Aegyptum fuga fua felicê red didicita Capernaum frequenti commoratione, atoginibi proditis subinde miraculis, ue lut adoptauit in patriam. Huc auté ueluti furtim reuerlus est, prius abdens lese in domű, ಈ aduentus iplius innotelceret uulgo. Verum ut non potelt latere lol,ita non potelt elle clàm dominus lelus. Rumor, ut fit, à paucis exortus, ia per omne civitate sparlerat, le sum esse in edibus. Nec mora, tanta uis hominü eò confluxit, ut non solum tota domus imple zetur, uerum nec uestibulum, each loca quæ sunt ostio uicina, caperent multitudinē. Beata domus, in quam immigrauit Iesus, & à qua nun recedit: Ea est ecclesia. Nã Capernaum totius orbis, quacunq getes incolunt, gerit imaginem. Nimirū Hierosolymis eficiebatur **ètemplo le lus: apud gentes regnum cœlorū uim patitur, & ui quadă irrumpit promilcua** mukitudo. Obsident fores catechumeni, magno desiderio ambientes, ut admittatur in do www.domini, elurientes & litientes-iultitiam regnicœlorum. Ielus autem ab hac domo muinem excludit, neque pauperem, nece divitem, nece fanum, nece ægrotum, modo ue/ hemener exoptet audire lesum. Dominus igitur docens nos, ubic primam habendam effe rationem animoru, posteriorem corporum; in primis impartiebat eis sermone Euangelicum, quo fanantur animorti morbi. Proinde recle faciunt, qui daturi mendicis eleemo finam, prius eis admonitiunculam aliquã impartiunt que reddat animos illoru meliores, tax stipem largiuntur. Nam uulgus hominü præpostero rerü iudicio, uehementiori stu dialentradea, quæ corpori conducunt, of quæ ad animi faluté pertinent. Dominus aux tem exemplo suo commonstrauit nobis, quæ potior est hominis pars, eius priore oporte recurm esse: prius doces, mox sanans ægrotos. Porrò quum adhuc doceret lesus & anix mis curadis operam daret :adueniunt quida adducêtes secum paralyticum, totius corpo Bisneruis ita morbo folutis, utaffixus lectulo, à quatuor baiulis deportaret. Habes simus Achrimentis terrenis cupiditatib. sic esforminatæ dissolutæd, ut ad nulla pietatis officia lefepossit erigere: sed humilibus ac sordidis curis affixa, nihil sublime aut cœleste cogitat. Porro qui obstante conferta multitudine, quæ fores ac uestibul cobsederat, non possene eum deferre in confpectum Ielu: sarcinam suam sustulerunt in tectum, eo detractis tegui lis patefacto, demissis funibus, pensilem hominem unà cum lecto deposuerunt ad pedes Ielu nibil addubitantes, quin milericors dominus opitulaturus effet milero: simulato; suis illis oculis conspicatus esset paralyticum, uiui cadaueris ritu solutis membris decumben. tem in lecto. Viderat & ante lelus miferum, nec ignorabat fiduciam eoru, qui hominem adduxerant. Poterat non interrupto sermone per quemlibet illis denunciare: Surgat ille paralyticus, ac subito sanus, lectulum suum domű reportettuerum oculis omniű exhiber re uoluit miserabile spectaculum, simulca declarare, quantam uim habeat apud deum syn cera in ipfum fiducia. Morbus erat infanabilis, iamo inueteratus: aditus importunus: & tamen certam spem illis porrigebat domini bonitas, cum pari potentia coniticta. I esus igl tur perspecta illorum insigni fiducia, tanto magis est misertus hominis, quanto magis uv dit illum grauius animo laborare, of corpore. Nemini non miserandus uidebatur, qui ca reret omnium membrorữ ulu, led longe milerabilior erat animus uitijs obnoxius. Nihil expectabatur, nisi ut corporis integritas restitueretur misero, quod ipsum erat humanis uiribus maius. At Ielus delectatus tam inligni fiducia, totum homine lanare uolens, uers sus ad paralyticum: Fili, inquit, remittuntur tibi peccata. Erant in eo consessu scribæ quiv dam, quos eruditio facrarum literarii nihilo reddebat meliores, sed potius ad calumnian/ dum propensiores. Eprophetaru ac Mosi libris didicerant, solius esse dei, codonare pecicata. Sacerdos enim non remittebat peccata, led intercellorem agebat apud deti pro pecs catis alienis, non line uiclima. Id quum non ignoraret scribæ, sic tacite cogitabat in cordir bus suis: Quam hic nou a uocem profert, qua nec Moses, nec Aaron, nec quispia ueter t prophetarum ausus est proloquis Remittuntur tibi peccata. Nimirti iste sibi uindicas au toritatem divinam, contumeliofus est in deum. Quædam peccata lex iubet puniri morte, quædam holocauftis, alíjs & facrificijs expiantur facerdotis interventu: hic nihil moratus ciulmodi ritus, semel omnium criminum summā uerbo condonat. No est hominis quod fibi fumit:folus deus poteft præftare quod hic pollicetur. Nimirum offendebat illos infit/ mitas humani corporis, quod uidebant, eoch nihil lupra homine de lelu poterant luspicar ri. Nece uero magnificentius de eo sentiebat populus, cui tamen hoc adferebat simpliciv

Cognito Iesus tas ut minus esset ad calumniandum propensus. Eas cogitationes huius mundi spiritus spiritus suo suggerebat animis scribarum, qui legis Mosaica literam mordicus tenentes, à spiritu les gis erant alieni, & hoc magis erant indociles, quod fibi docti uiderentur: uthic quoque lo cum habeat, quod uidemus in pictoribus & cantoribus euenire, qui minore mercede do cent prorsus artis rudem quam qui ab alio preceptore male sit institutus: propterea quod in rudi simplex sit capiundus labor:in male docto ut prior ita molestior sit dedocendi la/ bor & docendi. Atca has impias cogitationes prudentia quada humana premebantapud lele,metuentes populữ,apud quem lele uenditabant. lelus autem qui luam diuinitate fa/ Clis teltari maluit, quam oratione prædicare, ut oftenderet fcribis, nihil effe tam abditū in cordibus hominū quamlibetastutorum,quod iplius fugeret spiritū omnia scrutantē, & omnia perfpicientem: uerfus ad eos, perinde quali proloquuti fuiffent, quod animo cogi tarant,ait illis: Quur iltas cogitationes calumniolas uerlatis in animis ueltris : Quur ex huius corporis infirmitate me iudicatis potius, क ex factis iplis: Quin potius ex his, quæ cernitis oculis, quæds non potestis inficiari, ea colligitis esse uera, quæ non possunt oculis cernic Offendit uos hæc uox: remittuntur tibi peccata: & putatis irritam, quia no uidetis efficaciam que fele exerit in animo. Vos autem quữ habeatis oculos corporis fanos, men tis oculos habetis uitiatos. Quid li depromã huic limilem uocem, cuius efficacia le probet oculis uestris, an non æquum est, ut ex eo quod cernitis, credatis etia id quod no cernitis: Nihil estapud homines facilius, quam dicere: difficillim u autem præstare quod dixeris. Apud deum autem eadem est facilitas & dicendi & perficiendi. Hanc potestatem si hacte nus dominus non dedit homini, non est tamé illi adempta facultas dandi, cui uelit. Et per prophetas olim pollicitus est se missura Messiam suum, qui auferret morbos populi Ili raelitici,& peccara aboleret. Itaque nolite spectare corpusculum hoc, uestris corporibus limile,necq uestem hãc nullis phylacterijs aut fimbrijs pictis insignem,necq uocem hanc à cæterorum hominű uocenihil dissonante. Ex re sumite judiciű. Cujuis in promptu est di cere peccatis obnoxio; Condonatur tibi peccata, at care procliue est dicere paralytico

mboobstricto, Surge, tolle lectulum tuum & ambula. Audistis unam uoce & calumnia mi, audite nunc altera, quam calumniari no poteritis, ubi uideritis palam rem dicto effe omitem. Id faciam, no ut iactem potestatem meam, sed ut intelligatis filio hominis, qui mbis nunc humilis uidetur & imbecillis, à deo traditam esse potestatem uerbo remitten dipeccata, quam uestri sacerdotes nunquam habuerunt : ides non solum in Iudaa, sed in tenisetiam om nibus: ut quicquid ille remiferit in terris, remiffum fit in cœlis: quicquid non relaxauerit in terris, idem maneat aftrictum in coelis. Non est quod calumniemini, kdest quod uobis gratulemini si deus suam erga uos benignitatē auxit. Si dicitis hoc non posse deum, maiestatem illius læditis, si non uelle bonitate offenditis, si non facere, quum pollicitus litemendacem facitis: li in his quæ funt animi non creditis cum in his, quæ pa/ lam cernitis oculis corporis, tergiuerlari non possitis, peruerlam & obstinatam uestram maliciam declaratis. Hac loquutus lefus, atquillis attentis, quid effet facturus, uerfus ad paralyticum, ait: Tibi dico surge, tolle grabbatum tuum, & abi in domii tuam. Ac uix edi tum fermonem manifesta præsentaneach uis consequuta est, Non enim paralyticus paux lation ac tandem ægreck coepit lele mouere, led ad lelu uocem alacer erexit fele, quali nun **quam fensisset ullam paralysin, ac sublato in humeros lectulo per confertam hominti mul** titudinem egressus est, nouñ & antehac inuisum omnibus spectaculum exhibens : ut qui paulo ante uelut examime quoddam cadauer à quatuor baiulis affixus lecto deportabae tur, nunc gestiens & alacer, tantæ etiam sarcinæ gestandæ solus sufficeret. Datus est locus exmenti, qui negatus est aduenieti. Sic enim expediebat utrung, ut uenienti obsistens turbis siduciae magnitudinem omnibus faceret manifestam: & datus per mediam mul-<del>ràndinem</del> exeunti locus, miraculi ipectaculum omnium oculis fubriceret. Viderunt hæc scribese non folum correcti non funt, uerum etiam magis incanduit illorum inuidentia. Caterivero, quot quot aderant, infolito miraculo stupefacti, glorificaverunt deum: qui talempotestatem dedisset homini, ut simplici uerbo & peccata condonaret, & morbum infatabilem adimerer: ingenue confitentes, inter omnia quæ narrarêtur à fanclis superio ribus peracta, aut quæ suo seculo uidissent à sanctis uiris fieri, nihil huic facto simile extie tile Iam uero fi ad sculptorum aut pictorum opera nonnunqua relistimus, singulas artist cij partes cotemplantes, lempercij noui quippia animaduertentes, quod prius oculos sulv fugerat, equide arbitror non abs refore, li ad hoc tam inligne spectaculum aliquantisper commoremur, pia curiolitate collustrantes singula: quandoquide quicquid gessitin tere ris dominus, in hoc gessit, ut in his philosophantes, nobis decerperemus, quodad pie ui/ uenda conducicid maiore cum fructu fiet, si prima consideremus, quod foris exhibitum est oculis corporeis: mox, quid in animis gerendum, hac imagine nobis est significatum. Primum igitur consideremus morbi uim ac magnitudinem, quem dominus Tesus uerbo depulit. Siquidem paralylis humore noxío neruos corporis, qui motus funt organa, oce cupat, actorpefacit: sic, ut qui laborat hoc malo, membra corporis no ad usum, sed ad sar cinam molestam habeat, ut propemodu uiuum cadauer esse uideatur; non in aliud spiras, milin pænam suam. Hoc malum ferè aut subito tollit hominem; aut, si id no fit, crudelius im lenta morte consumit. Est auté de numero eorum à quibus medicorti ars, uelut ab edicabili malo libenter abstinet:aut si tentet uincere, diu frustra luctata, tandem disce . das inferior: præfertim fi non in unam aut alterã corporis partem, fed univerfum occupa/ ri, Porrò quam fuerit huius hominis deploratum malü, lectulus indicat, cui affixus, non : aliger que examime cadaver, à quatuor baiulis gestabatur : quin frequenter & linguæ usum cripit, ac mentis uigore hebetat. Quod huic quoq uidetur accidisse, qui nihil rogarit do strini, quti tato malo premeretur. Quis aute tam durus est, cui tale speciaculti non moue? retmicricordia: Quis no feliciorem iudicaret extinciu, quàm lic spirante: At nunc mihi paulifper adhibe spirituales oculos, & cosidera, quato sit infelicior animi paralysis, cuius omnesuires sie occuparunt rerū fluxarū frigidissimæ cure, ut totus ad omnia pietatis offi cia torpeat, ut nec manus habeat ad subueniedu inopiæ pauperu, nec pedes quibus adeat lelum, neclingua, qua servatoris opem implorer: sed velut iustitia: mortuus, cupiditatum au baiuloru arbitrio huc & illuc circumferatur. Quid faciat infelix animus, qui luxu, qui estuprate, qui studio gloria & pecunia totus solutus & eneruatus, ex sese nulla habet ro bar à fordidis curis subrigendi selead amorem rerum cœlestius. Totus affixus est infelici grabbato

grabbato cupiditatum carnis, in quibus conquiescit. Nulla certe potestas hominum per rest huic opitulari: solus lesus potest omnem morbi uim omnipoteti iussu propellere. Hic igitur medicus adeundus est, cui nullum malum est immedicabile, sed adeundus est cum ingenti fiducia, quætantum ualet apud dominum lefum, ut huic paralytico præfidio fue/ rit etiam aliena fiducia. Nihil illi quidem orant uerbis, fed tamen re magnopere flagität. Est autem esticax in primis apud Christum flagitatrix fiducia, quando uidemus etiam iuxta humanos affectus magnam follicitudinem infici mentibus nostris, ubi fentimus ali quem toto pectore de nobis pendentem, libicis certam spem in nobis collocasse. Deus aux tem à peccatoribus nec holocaustomata requirit, nec donaria. Tantum agnosce morbis, & confide de medico: quaquam ut hoc iplum possis, nemo largitur, nisi deus. Is enimubi pro sua bonitate decreuit sanare paralyticum animum, immittit illi mirabile quodda suiiplius tædium, lic, ut lemet oderit, ac uitæ etiam tædeat. Contuetur in quibus tenebris, in quibus flagitijs uerfatus fit, horretch feipfum, plane desperaturus, nisi qui immisit acetum doloris, adderet oleum bonæ spei. lustitia dei perturbat animum sibi male conscium, mie nitatur uindictam sceleribus debitam, intentat gehennä: sed à desperatione reuocat cons siderata dei bonitas: qui non quærit mortem peccatoris, sed magis ut conuertatur & uix uat Dominus lefus, qui naturam reftituit, qui Mofi legem no foluit, fed abfoluit, ad com/ munem etiam uulgi lenlum lele accommodauit. Si potio per lidum medicum adminiltra ta, uehementer concitat totum corpus, præfertim in morbo capitali, quo maior est pertur batio, hoc magis speratur fanitas: Ita quo propior est desperationi peccator relipiscens, hoc faluti vicinior est, medico Iesu. Iam mihi considera pudentem impudetiam. Est enim nixta uulgi quog fermonem, pudor inutilis uiro quem urget necessitas. Pudor autem pu dorem pellit, non aliter quàm clauus clauum. Inutilis autem pudor elt, cælare morbum. Huncpudorem extundit morbi tædium, ac falutis impetrandæ concepta spestiam on pudet fateri morbum, quia pudet ægrotare. Quis hominum in graui corporis morbo me minit pudoris: Nónne secretissima etiam corporis membra nudant, ac medico tractan/ da permittunt: Necaliter affectus est, qui fœdum animi morbum cœpit agnoscere. Quid enim improbius, qu'àm confcendere tectum alienædomus, deñcere tegulas, aperire fene/ firam, fordidum & abominandum spectaculum exalto ingerere oculis omniss. Ouid hio dicturus erat luperciliolus pharilæus: Nimirum clamallet, indignum facinus: magniscip conuitifs incessivissed illorum improbitatem, qui contra ius publicum, persosso teclo, ir rumperent in privatum alient, ac funelto spectaculo simul & sermone sacrum interrum. perent, & oculos auditor i contaminarent. Iuberet abigi cadauero fum paralyticum, fect sotum aqua prolueret. At his, quibus offendendus erat oftentator Mosaica iustitia, quo niam arguebant infignem erga le fiduciã, dominus Ielus delectatus eft, adeo, ut nec expe/ Clatis precibus calamitolum homine fanitate donaret. Ac primu adimit animi morbos, quæ sunt peccata:mox paralysi leuat corpus:quod quemadmodu nonnulla uitia ex cor/ pore sumptis initijs permanant ad animum, ita non raro fit, ut ex animo natum morbum corpus contrahat:ueluti quu libido ex carnis humoribus orta consputcat animu:atq in/ de rurlus in corpus reciprocat malum, paraly lim gignens aut morbum comitialem. Aut quum liuor ex animi uitio fumens originem, corpus etiam tabefacit. Solus autem fanare potest utrang hominis partem, qui utrang condidit. Considerandum est & illud, quanta fuerit largitas lesu in condonandis peccatis. Quum enimait condonantur tibi pecca satisfactio tas relaxat universa. Neculla meritorum præteritorum mentio, neculla sacrificiorum aut fatisfactionis exactio:tantum fiduciæ fit mentio. Satis est, uenisse ad pedes lesu. Satis sa/ trificauit, qui se illi cum plena fiducia ostendit: nullum illi gratius holocaustoma. Totus sibi displicebat ille paralyticus, & male sibi coscius, & miserabili corporis morbo oppreso fus. Tota spes erat in potenti bonitate lesu: ille totum restituit, quia se totum lesu medico commissi. Non reputabat, quam esset immedicabilis morbus: tantū cogitabat, quam por tens, quam bonus esfet medicus, cui sese concredebat. Quæ spes autem istis, qui morbo suo blandiuntur, qui fugiunt oculos medici, imò qui medicu oderunt & auersantur. Si te pudet apud medicum hominem, aut li quid diffidis, qui fortallis cognitum morbit expro braturus sit potius, quam subleuaturus, noli calare morbum tuum apud Christum, qui neminem traducit, lanat omnes & lanat gratis; ut tibi quoque contingat, quod contigit paralytico

ग्रंद

Ø

ì

-

=

ź

Û

o

v

malytico. Quid is fecit: Sultulit in humeros grabbatum luum, uerla rerum uice : nimi/ num imperans cupiditatibus, quibus antea feruieraithoc est enim gestare crucem, hoc est mucifigere carnem cum uitifs & concupiscetifs. Iam nibil est opus quatuor baiulis. Suis pedibus ambulat, quocuq agit illum Christispiritus: nec aliò uadit, quam quò ius est. Quid enim est ambulare, nisi uirtutü profectibus semperad meliora progredi: Quid est, redire in domum unde ueneratinili agnoscere, qualis illinc exierit: & cuius beneficio fui bito mutatus, eò redierit: Nam phariseorum est, habitate in plateis, soris & concilià bulls. Domi sua habitat, qui se nouit quam nihil sit: & quicquid habet niftutum, id totum ascri bit gratuitæ benignitati leruatoris. lam te dimittā ab hoc speciaculo, si personas huius sce næ demonstraro. Paralyticum & huius baiulos fiducia reddit impudentes, & impetrant quod desiderant. lesus desectatus eorum fiducia; etiam non rogatus ultro duplicat benefi cium. Populus simplex & illiteratus, nihil dijudicans in eo, quem credebat esse hominem, tantum admiratur uirtutem diuinam: soli scribæ taciti apud sese murmurant. Fugiamus exemplum scribarum: qui dum suæstudent gloriæ, lesu gloriam conantur obscurare, Sie mus è simplici turba, glorificantes deum: non solum, si quando nobis sua clementia adi/ mit morbos animi, uerum etiam quum alios uidemus eiusdem benignitate à pristinis ui tijs relipilcere. Hoc inligni miraculo gesto Capernati, quo pluribus prodesset, rutsus com mutauit locum, ac sele contulit ad lacum. Non se subduxit hominum saluti, sed sugies in Gmabiles scribas, piorum hominữ deliderjum abitu fuo prouocauit. Siquidem ad lacum quoq magna uis hominum confluebat:docens nos,omnibus reliciis, lesum esse sequene dum quocunce se contulerit. Nusquam enim no servator est, siue urbes incolat, siue uicos & oppida peragret, liue uerletur in delertis, liue confcedat montes, liue delcendat in carif peltria, siue lacus adeat. Videns itags numerosam hominum mustitudinem confluxisse, nec ignoras quamobre eò cocurriffet, docebat illos in littore. Quumos faceret iter in litro rapræteribat teloneum quoddam, in quo sedere solent, qui à præter nauigantib.uectigal exigunt. In eo uidit Matthæum quendam, qui idem dictus est Leui, Alphei filium, leden tem ad teloneum. Erat enim publicanus. Id hominum genus quanquam ubique populo est inuitum, tamen apud ludæos peculiariter habebantur abominabiles. Redimunt enim iniqua fumma munus à principe, eogs fere, quo plus lucri faciant, inclementer ex torquent ab omnibus, odiolect negocium facellunt nautis ac ulatoribus, quibus non/ nunquam & aliunde satis est incommodi. Erant aute apud sudæos plurimi, qui negabat Judaos, populum deo sacrum, pendere tributum oportere Casari prophano principi, & idolorum cultori. Hincfactum est, ut publicanos, qui Cæsaris negocium ad quæstum usurarium agebant, uehemeter execrarentur. Dominus autem, qui prius exprobrauerat feribis fuamincredulitate, obmurmurantibus miraculo, quum turba simplex deum glo rificaret, rurfus oftendere uoluit, nullos longius abelle à uera religione, quam qui fibi ui/ debantur eximie religioli, Matthæum auocauit a teloneo, iullith tir iplum comitaretur. Me subito mutatus, relica sella quæstuaria, sequutus est pauperem Jesum, ut Euangelicis opibus ditesceret. Hoc factum non omnes perinde mirabantur, tamen erat multo prodie giolius co quod paulo ante demirati fuerant in sanato paralytico. Nam illud mihi cogiv mounta paralyli laboret, cuius animus affixus est studio pecuniæ: nec obscurum est quam lint perplexæ publicanorum rationes. Et tamen hic subito factus alius, mirabilius exilitateloneo suo. & omnibus relictis sequutus est lesum, quam paralyticus ille exiliens e grabbato suo, domum abijt. Pharifæus audit Iesum multa differentem, uidet miracula atrantem & diffidit ac obmurmurat. Publicanus, qui nihil tale audierat aut uiderat, finnlici dicto Ielu obtemperat. Erecce rurlus occalio, qua magis illustretur & pharifæo rum iniquitas, & Ielu benignitas. Matthæus enim iam certus Ielu discipulus, quo plus ribus illum commendaret, suigeordinis nuper sodales ad Euangelicum quaftum addu/ ecrasogare dominum autus est, ut domi ipsius uellet esse conuiua. Obtemperauit Iesus rogami, quando quidem ille obtemperarat uocanti. Matthæus rem magnam impetrasse feratus, apparaticonuitium follendidum ac magnificum, quod multis effet suffecturum, uidelleet discipulis, quos iam aliquot collegerat dominus: ac præter hos non paucis alijs, qui tum lefum comitabantur, & ad conuitifu cunti fuerunt umbræ; multisch publicanis, ae peccutoribus etiam, quos ob prillipam noticiam ac familiaritatem eódem uocauerat Tom. 7 Matthæus

Matthaus, non erubefcens quales aliquando fodales habuisser, qui tum ad aliud sodalitium transisset: sperabat enim fore, ut quemadmodum ipse uocatus fuisset à domino, itidem & plures, quos habuerat infamis quæstus ac uitiorum socios, Euangelicæphiloso/ phiæ, quæ largitur opes cælestes, haberet condiscipulos. Hanc spem illi præbebat perspe cha lefu fingularis in omnes clementia. Decebat autem amplum effe conviviti, quod eccle liz ex gentibus colligendz gerebat imaginem. Parca funt enim & angusta Iudzorű con/ uiuia, qui carnem legis sequuntur, quum spiritus sese latisseme disfundat, omnede homis num genus recipiat. Libertatem amant omnes, clementia opus est omnibus. Iustitia pau corum est: hanc quum non haberent sibi uindicabant pharisai. Qui quum conspicaren tur leium cum publicanis & peccatoribus agentem conuiuit, quos ipli ueluti fancii, nec alloquio dignarentur, adeunt illius discipulos, rudes adhuc, & qui facile uiderentur abdu ciposse à praceptore, hos captant uenenato susurro: Quamobrem, inquiunt, magister ue ster, quem uos deserto Ioanne ut sanctiorem sequimini, cum peccatoribus edit ac bibit, quum mensæ communio summum sir familiaritatis indiciür. An non legit quod scriptum est: Cum sancio sancius eris, & cum peruerso peruerteris. An non cogitat, quod hac cone fuetudine addit animos peccatoribus, qui uitati, fortalle relipilcerent: Ad hæc quum die scipulis adhuc rudibus, non effet in promptu quod responderent, sed tantum simplici fie ducia pendebant à domino: lefus, quem nec uoces clancularia, nec cogitationes occulta pharifæorum latebant, pro difcipulis refpondiç Quid obmurmuratis pharifæi, 👽 cũ bis, . quos uos pro impija & abominandis ducitis, agitem conuiuia potius, quàm cum lacerdo ubus, (cribis & pharifæis: Laudantur medici, qui sapi quum uocantur, adeunt ægrotos: & ego culpor quod eos adeam, qui morbum agno(cunt animi lui, & medicü deliderant). Qui prospera ualegudine sunt, non expostulant cum medico, dicenses: Quur inuisis illos & illos, nos non invilis: Etenim qui valent, nibil opus babent medico, at medicorum ars his debet effe parata, qui male habent. Hi qui morbum fuum agnofcunt, gaudent adeffe medicum. Vidistis enim in paralytico mihi traditam esse potestate tollendi peccata. Vos qui uobis uidemini fani, uindicantes uobis iustitiam, non habetis quod expostuletis cum medico, si uos non adeat. Ideo missis sum in mundum, ut tollam peccata mundi. Quicum que morbum agnoscit, ac medici desiderat opem, huic non deero. Porrò qui sibi uidetue uacare culpa, li recle fentit, non eget ope nostra: sin laborat falsa persuasione, aut si sibi ma le conscius, tamen dissimulat morbum suum: hunc quoniam insanabilis est, frustra adie ret medicus. Quis enim curet inuitum? Proinde iniuria reprehenditur medicus li id fao cit, quod profitetur ars; led inlignis est inhumanitas corum, qui cum sani sint, medici præ fentiam inuident ægrotis. Nec hoc quod facio uobis, qui legis fcientiam profitemini, noe uum uideri debet. Sic enim legitis: Misericordiam volo potius, quam sacrificium. Hæc deus per prophetam loquutus est, significans abolendam carnalem legis iustitiam, quæ constatabilinentia manifestorum flagitiorum, & observatione ceremoniarum. Qui non. committit homicidium, qui non furztur, qui non mœchatur, qui quielcit labbatis, qui ieiunat statis diebus, qui lauat, qui sacrificat, iustus est apud homines. At deus aliam iustie tiam requirit, quæ constat gratuita beneficentia in proximum, ignoscentia ac lenitate. Quantum uero absunt ab hac laude, qui non solum non opitulantur proximo suo, uerum etiam inuident & obstrepunt, si quis opem ferat egentibus. Talem autem uobis deus promilit Messiam, non qui sacrificijs, phylacterijs, seiunijs, ac prolixis precationibus su peraret pharifæos, his rebus sese populo uenditantes; sed qui beneficus in omnes lux esset errantibus, subleuator oppressis, consolator afficiis, medicus contritis corde: quick eos, qui longe uidebantur abelle à deo, deo iungeret: qui uero deo uidebantur elle pro/ ximi, hos declararet procul abesse à uera pietate. Hoc sermone dominus lesus simul & os obturauit pharifæis, & discipulos docuit, quales sese præstare deberent erga peccato.

os obturauit pharifæis, & discipulos docuit, quales sele præstare deberent erga peccato. Et erant disci res. Multum debemus pharifæorum maliciæ, quæ subinde dominum prouocat ad expli puli Ioannis candam Euangelicam doctrinam. Ecce rursus adeunt lesum aliquot discipuli Ioanns, iunzes ci calumniatoribus pharifæis. Nam & illos liuor quidam humanus arripuerat, quod les sus Ioannis samam uideretur obscurare, quum Ioannis vita, & institutio uideretur esse suerior, quam Iesu: qui discipulorum etiam numero suerat superior. Adeunt itag Iesum & calumniosam obisciunt quæstionem; Quare, inquiunt, discipuli Ioannis & pharismos

rum

mm ieiunant frequenter, tui autem discipuli non ieiunant: Ad hanc questione, quoniam iplum petebat non discipulos, dominus lesus clementius respondit, quam paulo ante fer cerat discipulis suis patrocinans:nos interim docens, Euangelicam charitatem, que lenis estin malis sibi proprie inflictis, diligentiorem esse in propellendis malis alienis. Oportet raim epifcopum Euangelicum in iniuriis iplius capiti ingeltis, tolerantem ac lenem effe, caterum magno studio succurrere gregi periclitanti. Ait itaq Iesus: Vos qui sedulo audi his loannem Baptistam, meminisse debetis, quodille me prædicarit esse sponsum, se uero fponsi amicum. Par est autem abesse tristitiam omnem, ubi adest sponsus. Moses seruus eft.non sponsus. Illi congruebant ieiunia, quæ tristitiam habent, & hilaritate obnubilant. Recle ieiunant, qui manent in synagoga, ancilla non sponsa. Non enim uersantur in cubi rulo sponsi. Cæterum liberi qui uersantur in thalamo nuptiali, qu'am diu sponsum ipsum habent præsentem, non possunt ieiunare, quod gaudij magnitudo no sinat eos meminis/ fe triftium. Qui metu pænæ luum facit officium, alacer elle non potest. Porrò filij qui spi ritum liberalem hauferunt, intelligentes se charos & curæesse sponso, non anguntur solli citudine, ne peccent in his, quæ ad tempus præscripta sunt ingenio seruili præditis, in loz tionibus, in sabbatismis, in delectu ciborum, in uestitu, in diebus festis, in sacrificiis. Con fidunt enim potentiæ & bonitati sponsi, qui sine his omnibus potest absolutam conferre inflitiam. Fiducia spiritualis tollit solicitudinem carnalem. Charitas omnia condulcans additalacritatem. Habet sponsus cibum suum, à quo sodales ipsius non possunt abstine re. Cibus animi est sermo cœlestis, cibus animi caro est ipsius sponsi: potus animi sanguis eleculde. Hoc cibo semper satiari cupiunt, qui mihi propius adhærent: hoc potu cupiunt fember inebriari qui uersantur in thalamo sponsi. Cæterum ut cibus corporis no confert delitam, ita nec iciunium: ac læpe fit, ut uelcens iustior lit iciunante. Tristia sunt iciunia, gireprescribit lex,& ob hoc minus grata deo, qui diligit hilarem datorem. Hilaris autem efferon poteft, qui metuit, qui trepidat. Caterum qui sciens sese in hisce rebus esse liber rum, & ex charitate sua spote ieiunat, is lætus & álacer ieiunat, non quia sic præscriptum effice quia sic hortatur charitas. Quum ad hanc sirmitate, ad quam nunc sormatur, mei attificali profecerint, plus impetrabit ab eis charitas, quam nutic extorquet à uobis legis aut Tounts præscriptio. Nondum autem ad hoc roboris peruenerur. Adhuc tenerisunt. Obstatenim illis huius corporis præsentia. Venient autem dies, quum corporalis sponsi prælentiatolletur ab illis: tunc facti firmiores, hausto cœlitus spiritu, non solu ieiunabut, ider sua sponte, uerum etiam fortiora magisch mascula præstabunt uolentes & alacres. Hac docirina quo nia spiritualis est, non capitur ab his qui in pharisaicis ceremoniis in neteraverint. Et idcirco mihi simplices ac rudes delegi iuvenes, lusurus operam, si spiri/ Nemo assume qualem ac coelestem doctrinam credam animis, carnalium rerum superstitione uchemen/ tum panni ter occupatis. Vetera ueteribus, noua nouis congruunt. Quæ si misceas, non solum ina/ nem fumis operam, uerum etiam eos quos in melius mutare coneris, reddis deteriores. Præfiar enim in ueteri superstitione perseuerare, quam adempto metu peccandi, dum ad therratem spiritus studes adducere, ad peccandi licentiam inuitare. Quemadmodű enim plus habet negocii, qui docet imbutum hac falla perfualione, quod artem calleat, of qui profus artis ignarum:ita difficillimum est eos ad Euangelicam iustitia instituere, qui ob earrales observatiunculas sibi persuaserunt, quod absolutam sultitiam sunt consequuti. Miscrimirum est, quod piscatores, publicanos, peccatores, meretrices & ethnicos magis dociles comperio philosophiæ spiritualis, quam scribas, pharisæos ac sacerdotes, qui in bunanis ceremonijs perfectam statuunt pietatem. Ioanes ut medius inter ueterem ac no tan legem, tentauit miscere doctrinæ geminum genus. Nece enim ausus est uiuidam hãc phileiphia infirmis animis committere. Infirmü elt autem quicquid humanü, quicquid canaledt. Quod diuinum, quod spirituale, quod cœleste, id uiuidum est ac ualidu. Proin demeis discipulis, quos in hoc delegi rudes, ut eos ad hanc masculam ac robustam philohophiam instituam, nihil istarum reru præscribo: His uescere, ab his abstine, nunc quiesce, mune abora, sic uestire, hoc ne contingas, illud ne contractes: ne semper maneant imbecil kisslimepreceptore semel didicerint huiusmodi rebus corporalib. fidere. Inutilis est mix wa rerum libi non congruentiu. Nullus enim sic desipit, ut si uestem ueterem sarcire cu/ pin, affuat fragmentum panni noui. Quur ira: Nempe quia uidet futurum, ut li id faciar, Tom. 7

& noul panni lacturam faciat, & uetustæ uestis plagam reddat maiorem. Siquidem offen sus insigni dissimilitudine panni assuti, & uestis male sarta, continuo detrahit quodassus rat:itaque ruptura ueltis antiquæ turpius hiat quam antea. Nece quisqua tam stultus est, ut uinum nouum credat utribus antiquis. Quamobrem: Quia uidet fore duplicem iaclu ram. Nam mustum ob uehementiam spirituum esteruescens, disrumpit utres ob uetusta/ tem imbecilles, itaque simul pereunt & utres & uinum. Quid porrò facit, ut & uino con fulat & utribus: Vinum mustum condit in utres nouos. Ita quorum animus assueuit ua/ pæ pharifaicarum observationum, non ferunt mustum cælestis ac spiritualis doctrinæ, led abhorrent & auerlantur, ac deterioris uini gultum cui allueuerunt, requirunt. Hunc Et fastum est Iesu sermonem non esse uanum, ipsi pharisai crebro suis factis docuerunt. Cum enim iterii cum do. accidisset die quodam ut discipuli facerent iter per segetem, idos die sabbati, quo religio e sum erat Iudzis aliquid operis agere, przibant discipuli, Ielus uero sequebatur. Quum autem stimularet illos fames, coperunt uellere spicas, manuumos confrictu exclusis gra nis uesci. Audi nunc ueteres utres offensos nouo musto libertatis Euangelica; ac sabba/ tismi uapam requirentes. Siquidem pharisæi, qui ceu uehementer iusti comitabantur lez fum, conspicientes quod faciebant discipuli, dominum in discipulis calumniantur. Nam quemadmodum discipulorum probitas commendat præceptorem, ita malefasta soe lent his imputari qui instituerunt. Admonent igitur dominum, & indicant discipulos, perinde quasi rem nephariam agentes, quod violarent sabbatum: utautillos coerceret & probaret pharisaicam superstitionem: autsi id non faceret, haberent de quo ipsi cas lumniam struerent. Dominus autem sic patrocinatus est suis discipulis, ut legis Mosais cæ peritos ex ipsa lege refelleret, pro sua mansuetudine docens, qui reprehendi mere/ bantur. Qua fronte, inquit, defertis meos discipulos, quod coacti fame, spicas aliquot for te obuias decerpunt, quo uitæ fuæ confulant, quum ipfalex, cuius uos effe doctores pro fitemini, commemoret, Dauid in simili necessitate deprehensum, fecisse quiddam, in quo magis etiam uidetur uiolata legis religio. Siquidem fame periclitans confugit in domum dei, nec ueritus est homo profanus ab Abiathar, qui tum primas tenebat intersacerdo. tes, poltulare libi dari panes illos unice facros, quos propolitionis uocant, quibus nefas. erat omnibus uesci præter sacerdotes, idos tantisper, dum intra templi septa uersantes sac cris operarentur. Non ignorabat Abiathar quid lex præscripsisset, nec tamen ueritus est Dauid atque eius comitibus tradere panes sacros in loco sacro edendos. Hoc si nescitis esse scriptum, aut si non meministis, qua fronte profitemini legis scientiam : Si scientia meministis, cur in simili causa Abiathar ac Dauid absoluitis, acque etiam probatis, meos ut nefarif sceleris reos defertis? Si tum necessitati proximi cessi tlegis rigor, quum maxie me regnaret lex, quo magis nunc æquum est cedere legis ceremonias, quoties charitas hortatur proximo subueniendum esse: Quin & illud præcepit lex, diligendum esse proe ximum pari amore, quo se quisque complectitur. Hoc præceptum quum sit in tota lege præcipuum ac maximum, cur præpostero iudicio ob ea quæ leuiora sunt nec perpetua, uiolatis id quod & summum est, & perpetuum ? Fuit olim tempus, quo nulla estet sabe bati religio. Et futurum est, ut uere pijs quiuis dies sitæque sacer. Nunquam autem nec fuit, necerit tempus, quo non fuerit, aut futurum sit sanctum, opem ferre egenti proxie mo. Lex uetat occidi: occidit autem qui quum servare possit, non succurrit. Ea perpetua lex est. Vetat eadem quiesci sabbato. Quam uero præpostera religio, si quis dum timet ulolare sabbati ocium, sinat interire fratrem suum, quum asinum delapsum in souearn educat sabbato, nihil deterritus septimi diei religione: His atque huiusmodi dilucidis rap: tionibus quum lelus docuillet, quam ellent peruerle religioli, adiecit catholicam fenten 🗸

pter sabbatum. Filius autem hominis uenit, non ut perderet homines, sed ut servaret it aveque potestatem habet etiam abrogandi sabbatum, quoties id postulat hominum salus. Quod de sabbato dixi, de similibus constitutions bus omnibus sentiendum est. Ad temo

pus inftitutæ funt, ut rebellis populus paulatim affuefceret obedire præceptis dei, ut perfiguras corporales, ueluti manu ducerentur ad intellectum rerum fpiritualium. Pie uio/ lat fabbatum, qui uacuus a tumultu malarum cupiditatum, iuuandi proximi studio uio/

Bt dicebat eis tiam: Sabbatum, inquit, hominum causa est institutum, non homines conditi sunt pro-

lat labbatum. Pia res est ieiunium, sed fit impia, si quod ad falutem hominis est institutum.

uertitur

. .

Ţ

7

7

Ą

E

Ņ

,

-5

a

Σų

Ì

1

i

N i

Digitized by Google

unitur in perniciem & corporis et animi. Res est religiosa uotum, sed sit irreligiosa, quov inshuius seruandi superstitione reuocatur aliquis ab his, quæ propius speciant ad ueram pietatem. Sancte facit qui donum offert ad altare, sed profanum est donum quod offerv un irreconciliato proximo. Ita recte negligitur color aut forma uestis, quoties id commo dum est homini: neque enim homo uestis causa factus est, sed hominis gratia reperta uev sis lidem cibus hominis causa paratur, non homo cibi causa conditus est. Proinde quov uis cibi genere uesci sas est, quoties id postulat hominis necessitas. Siquidem hæc omnia corporalia, in quibus uos absolutam iustitia constituistis, templum, uiclimæ, cibus, uestis, dies sesti, ieiunia, uota, donaria, irreligiose servantur, si ob hæc leditur salus proximi. Reliv giosissime vero servantur, si ob proximi charitatem neglectis his quæ sunt carnalia, intus in animo servatur id, quod corporalium rerum umbris est designatu. Huiusmodi constitu sionum Moses administrator suit, non autoriseruus, no dominus. His qui adhærent aniv mo servisi magna superstitione servant ea quæ sunt carnis. Cæterum qui adhærent silio hominis, qui totius legis est dominus, eacis docent observanda iuxta spiritum, quæ carna libus illis simulachris sigurabantur, siberi suntab eiusmodi sudæorum ceremonis.

CAPVT III

T in agro quidem per uiam dominus lesus huiusmodisermonibus & phazriseorum retudit calumniam, & discipulis innocentibus est patrocinatus. Sed ut plane disceremus nihil esse calumniosius falsa religionis persuasiones quum lesus ingressus esset synagogam, illic ex more docturus populum, obtulit sese rursus & domino benefaciendi, & pharisais calumniandi occa

fio. Aderat enim illic in turba quidam, milerum omnibus speclaculum exhibes, manum habens arefactam ac mancam, membrum mortuum & inutile circumferens, hoc etiam milerabilior, quod opera manuum solitus esset alere tum sele, tum familia tenuem & ino/ pem. Et ò maliciam pharisæorum, oculatam ad calumniandum benefacta Christi, cæcam ad intelligendum doctrinam coelestem. Ex his quæ cernebant oculis corporeis, uidebant humanam naturam, ex his que gerebantur non perspiciebant uirtutem diuinam. Vident hominem miserabilem, & norant lesum misericordem, & ilico coniectant quid esset con fequuturum. Iam és calumníam adornant non in discipulos, quemadmodum prius de spi cis resullis, sed ipsi domino, qui discipulis suerat patronus. observant igitur natura pro/ penlum ad opitulandum mileris: an auderet etiam lynagoga telte, die labbati lanare ho/ minem, utili id faceret, accularent eum uiolati sabbati, quum facti testem haberent multiv tudinem. Nihil quidem orabat miler ille, uerum hoc iplum erat rogare milerabili, uenire in conspectum misericordis Iesu. Dominus autem, quo redderet omnes attentos æden/ do speclaculo, euo cauit hominem, cui manus erat manca: Surge, inquit, & consiste in me dio multitudinis. Surrexit illebona quadam concepta spe. Tum lesus uersus ad pharifaos, quorum cogitationes non ignorabat, dixit illis. Quid censens uos, qui legis cogni/ tionem profitemini: Quibus rebus uiolatur sabbatum, benefaciendo, an malefaciendo: fervado uitam hominis, an perdendo: Non fallebat illos, quo tenderet hæc cornuta per/ contatio. Si respondissent, satius esse ob religionem sabbati pati perire proximum, quam malella superstitione succurrere periclitanti:non tulisset populus absurdum resposum, Rafensu naturæ communi abhorrens. Sin respodissent licere, sibi ademissent ius calumi niandi. Itaque uisum est obticescere. Et tamen interim produnt multitudini maliciosam terfitiam fuam, quod prouocati interrogatione ad relipifcentia, obstinate perlisterent in Budio calumniandi. Porrò quo facilior esset responsio, proposuità simili quæstionem, maquis inter illos effet tam religiolus obferuator fabbati, ut ouem fabbato dela pfam in foream perire sineret, nec auderet educere. Nullus autem eratin ea turba, qui non intelliguet, quanto sit hominis salus magis curanda, quam ouis. Occidit autem, quisquis per riresarquod servare potest. Dominus igitur, quum expectato responso videret omnes pharifaos non ignoratione ueri, sed obstinata malicia. uelut coniuratos obmutescere, cir/ cumulitoculos in illos, ipso uultu præse ferens, quanta cum ira, quantoc; dolore ferret il/ lorum insanabilem maliciam: qui, quum sele profiterentur duces cæcorum, ipsi cor habe rent terrenis cupiditatibus excæcatū, ut clarissimam ueritatis lucem uolentes non cerne/ tent. Nulla enúm cæcitas immedicabilior, quum quis sciens ac uolens cæcus est. Vide, Tom. 7

bant mutam pecudem, ne períret, extrahí posse è puteo non uiolato sabbato, & u idere no lebant homini licere sabbatis consulere. Itaq clementissimus dominus, quo nos doceret, ob deploratam malor peruerlitatem non esse abstinend aiuuandis proximis, contem/ ptis pharifæis, uertit sese ad homine, ac populo ad rei euentum inhiante, dixit illi: Extenz de manum tuam. Vix ea uox audita est, extendit manum, subito mutatam, necaliter om/ nibus officijs suis fungentem, quam secerat altera que nunco manca fuerat. Quemillæ ra tiones non abduxissentaberrore: Quem tam euidens miraculum non excitasset ad glori ficandum deum: At pharilæi fermēto inuidiæ infecti, his omnibus ad sceleratiora etiam confilia prouocantur. Hæc nimirum funt illa femper præpostera pharisæorű iudicia. Plu ris faciunt pecudem & homine, uestem quam corpus, cibum & uitam, corpus quam aniv mum, humana & divina, carnem quam spiritu, homines quam deum. Adeo nihil est peruerfa religione pestilentius. Apud homines prodigiosæ uirtutis est, simplici dicto restitue re mancam manum homini, sed multo maioris & uirtutis & beneficij est, restituere mancas ac præmortuas animi uires. Quàm misere mancam habet manum, quàm mortuam, quam ab omni misericordia sensu quacuam; qui cum uidet proximum suum egentem, nec stipem porrigit: qui errantem no docet: qui oppressum non subleuat, qui cessantem non excitat: Tales erant pharifai, qui maluerunt invidere domino, & fanitati per eum restiz tui Huiulmodi debiles habet lynagoga. Cæterum ecclelia Christi neque furdos, neg mu tos, neg cæcos, neque debiles, neg claudos recipit. Quilquis est obnoxius malis, ueníat in conspectu lesu, & sanabitur. Afflabit ille nobis spiritum suum, & quod mancum erat, animabitur. Qui sese domino simplici fiducia credunt, sani domum redeunt. Qui sue con fidunt iusticia, ex alienis benefactis redduntur deteriores. Qui pharifaico spiritu tument, nulli bene uolunt, nili fibi iplis;Qui Ielu (piritum haulerunt, nihil aliud conantur, quam omnibus benefacere. Siquidem limulatos pharifai synagogam ingressi sunt, tametsi non audebant mutire apud populum, ascitis etiam Herodianis, quo firmior esset conspiratio (nam nulli magis hanc nouerunt artem) clancularijs confilijs inter fefe agitabant, quomo do lesum extinguerent, quem ut videbant potentibus factis longe superiorem, ita nec die ctis refelli posse sentiebant. Non conueniebat inter phariscos & Herodianos, & ad perdendum falutis autorem confentiebant. O sceleratam concordiam, ó cæcitatem uere deplorandam. Quid proficiët cuniculi fraudis humane aduerfus eum quem nihil latett Do minus autem nos exemplo suo docens, nonnunquam ad tempus cedendum immedicas bili malorum peruicaciæ, ne prouocati reddantur sceleratiores, subduxit sese ab eo loco, & rurfus fecellitad lacum Ielu fecellus non est Euangelij dispendium sed incrementum. Nili enim propulissent illum pharifæi, non venisset ad gentium multitudinem. Postea 4 igitur lelus reliqueratinuidam & angultam lynagogam, select recepisset ad lacum, undique confluxit ad eum numerosa uis hominum, non solum à Galilaa, uerum etiam à la dea, atque ab iplis etiam Hierofolymis, tum ab Idumæa, ech regionibus ultra Iordanem litis, ad hæc'e locis Tyro Sidonic; finitimis. Præluditur enim ad congregandam gentium ecclesiam, quando synagoga per incredulitatem repellébat Eu agelium dei Exomnibus his locis concurrerat ingens hominum multitudo, qui excitati rumore, qui late sparsus erat de miranda doctrina deca potentibus factis Iefu, lefe ad lacum effuderant. Dominus autem benignus ac diues in omnes, neminem nec à doctrina fua, nec à fanitatis beneficio Tubmouebat. Tantus autem erat ardor multitudinis ob auiditatem fanitatis, ut alius alie um protruderet, ac ui irrumperent ad Ielum, ut eum uel contingerent, quando folo etiam uestis contactu pellebantur morbi. Necullum erat uel hominum uel morborum discriv men apud potente iuxta ac benignū medicum. Quicung quibulcung malis tenebantur, protinus liberabantur, modo contigisset adire lesum. Atquid etiam hodie uidemus iuxta spiritum fieri. Ex totius orbis nationibus quam multi, quibus uitijs obnoxij confugiunt ad Iclum, & fiduciæ contactu sanantur: Quin & spiritus ammundi, uiso Iesu, non ferebat illius præfentaneam uirtutem:fed accidentes ad genua illius, exclamabant, dicentes: Tu es ille filius dei lelus autem non ferens ab impijs spiritibus prædicari, interminatur illis. ut taceant, nec ipfum prodant ante tempus. Per humiles ac tenues mundo uoluit innote/ scere, quibus dixit: Qui uos audit me audit. Spiritibus autem impijs ne tum quidem fie dem haberi uult, quum uera dicunt. Nec enim hoc negocium fortuito gerebatur, sed die

mo confilio gradibus quibuldam & profectibus temperabantut omnia ad nostram sax hum.lefus igitur quum à turba comprimeretur, mandauit discipulis, ut sibi pararent na niculam, quo tutus effet ab incondita ac tumultuofa multitudine: quæ magis fitiebat cor porum salutem, quam animarum: & comprimit potius, quam tangit Iesum. Qui confie tentes morbum fuum, cum fyncera fiducia adeunt illum, tangunt & fanantur: qui uero mundanis cupiditatibus adhuc obnoxij tumultuantes irruunt, molesti sunt. Proinde die scipuli, qui norant familiariter cum domino uersari, parantilli nauim purioris ecclesia. lessautem magis delectatur paucis puris ac placidis, quam multitudine turbulenta. Sed ramen ita subducit sele, ut nihilo secius è naui doceat multitudinem. Quum uides Iesum enauicula docentem, cogita epilcopum concionantem promilcuæ multitudini, quæ ca/ techumenos, energumenos, & Iudaos & ethnicos complectitur. Beati qui spiritualiter tangunt Christum. Non tangunt autem, nisi qui prius ab eo tacti fuerint. Sanantur enim ab omnibus uitijs, quolcunque ille contigerit, Iam enim ex tumultuolis facti tranquilli, recipientur in nauim ecclesia, ut perpetua Iesu consuetudine fruantur, semper que il lius mensæ assideant. Nauicula in qua Iesus est, angusta est impuris, amplissima pur garis. Reiecerat dominus prædicationem dæmonum, effugerat impuram ac tumultu/ antem turbam, & tamen hæc arguebant adesse regnum Dei, in quod irrumpere cona bantur digni & indigni. Proinde libi parat duces aliquot, qui in uindicando regno coe forum essent adiutores: quick tot nationibus, mox ex toto terrarum orbe ad Euangelia cam philosophiam confluxuris, sufficerent, Sic enim consueuerunt huius mundi mor Etascendens parchæ certos præfectos fibi deligere, per quos imperium fuum & afferant & amplient in montem. & administrent ac tueantur. Hos oportet egregie sidos esse, cordatos & industrios: in primis autem gnaros regiæ uoluntatis. Ielus itaque, qui sele frequenter demiserat ad promiscuam multitudinem, ut multos ad se alliceret, facto docens idem esse faciendum Evangelicis doctoribus, iam ad sublimitatem Euangelicæ persectionis euocans, con scendit montem. Et accersiuit ad se non quosuis e multitudine, sed quos ipse uoluit, quosos ad hoc munus delegerat. Non enim uocauit opulentos, non fatrapas, non far cerdotes, pharifeos aut scribas: sed tenues, humiles & idiotas. Siquidem hi demum erant idonei, qui Iesum sequuti montem conscenderent: unde quicquid hic mundus habet admirandum despicitur: unde uelut è propinquo uox auditur patris coelestis, & unde spectaturimmortalitatis gloria. Parent qui uocati sunt, & ueniunt ad lesum sublimem. Nullus enim hunc montem potest conscendere, nisi uocante Iesu. Nam ipse mons est, nec ad iplum quilquam uenit, nili tractus ab eo. Hic rex ille regum, ac dominus dominan tium, duodecim præfectos selegit, qui ueluti fidi satellites nunquam ab ipsius latere die scederent: ut ubi res Euangelica postularet, mitteret eos, ueluti legatos à latere prædica/ turos qua à rege suo didicissent, ac diuulgaturos per universum terrarum orbem ædicia fui principis. Quoniam autem ignobiles erant pilcatores, idiotæ, tenues, nihil regale præ fe ferentes, quum pollicerentur regnum dei, ne contemneretur illorum autoritas, addidit potestatem, quam nulli huius mundi monarchæ suis legatis dare possunt nimirū ut in no, minelelu omne morborum genus lanarent, utch etiam impuros l'piritus profligarent. Ho, primus erat Simon, cui nome uerterat Cephas, hoc est, Petrus, siue saxum: ut exipso mounte disceremus, Euangelicæ philosophiæ caput esse sidei immobilem constantiam. Secundus Iacobus Zebedæi filius una cu fratre suo Ioanne: his imposuerat nomina, ut dicerentur Boanerges, quod Syris sonat filios tonitrui, uidelicet ipso nominis præsagio declarante, hos olim ex Euangelico monte emissuros in universum terrarii orbem Euane prædicationis tonitrut, quod omniti animos comoueret, & erigeret ad studiti re/ mælestium. Siquide ut tonitru sonat e sublimi, ita prædicator Euagelicus nihil humi and carnale sonat, sed colestia omnia. Poenitentia agite, instat regnii coelorum: tonitru Adhanc enim uocem corripit unuquency timor fulminis, sed succedit imber: Credite Enangelio, & falui eritis. Quartus erat Andreas, frater Petri. Quintus Philippus. Sextus Bartholomeus. Septimus Mattheus. Octavus Thomas, cui cognoment u erat Didymus. Nonus Iacobus Alphei filius. Decimus Thaddeus. Vndecimus Simo Cananeus. Duo. decimus Iudas Iscariotes, qui prodidit dominu: Per hos paucos obscuros, illiteratos, im/ becilles uilum est domino totu innouare mudum, ne qua laudis parte in cœlesti negocio

Et ueniunt in sibi uindicaret humana uel sapientia uel potentia. His rebus in monte peraclis, ut nos do domum ceremur in deligendis Euangelici sermonis dispensatoribus, non esse uocandos in consideratoribus, no cons lium humiles ac priuatos affectus, defcendit lefus cum electis fuis proceribus, & pariter ueniunt indomum, nimirum iam familiares ac domestici dei. Hæc forma nobis expressa est, ut de sublimitate sua doctores non grauentur sese ad humilitatem infirmiorii demitter re, quo plurimos domino suo lucrifaciant. Sequamur & nos lesum in domum hoc anix mo, ut perspiciamus quid sit expectandum, & ad quæ præparandus sit animus his, qui suscipiunt negocium syncere prædicandi Euangelium cœleste. In montem non conscen deratturba. Est enim hoc eorum, quos ad id selegerat dominus. Verum ubi descensum elt ad humiliora, rurlum confluit promilcua turba : tanta importunitate initans, ut audi-

Et quum au/ rent lesum, & à morbisliberarentur, ut apostolis non fuerit ocium uel cibi sumédi. Nihil diffent hoc spectaculo gratius esse potest Euangelicis doctoribus, quam quum populus disceni di auidus, negocium facessit sacerdotibus, quum ingens catechumenorum multitudo ece clesiæ fores oblidet, quum promiscuæ multitudini angustę sunt basilicæ, concionantibus epilcopis.Hæc omnia quæ gerebātur, ubi rumor pertulillet ad cognatos lelu, quibus erat nota carnis infirmitas, quum de diuina potentia nihil lulpicari possent homines crassi, le » fum cum humili fordidoc fodalitio furfum deorfum uagari, trahere post se cateruas ho minum,noua quædam & inaudita docere, profligare morbos, effcere dæmones, furori tri buebant, quod offensi corporis imbecillitate, non poterant asscribere diuinæ potentiæ: Norant matrem & patrem, norant domum & omnem familiam, norant ipfum in cæteris nihil à reliquis differentem: & intelligebant, quæ nunciabantur supra modum humana/ rum esse uirium Itaque quoniam erant cognati, iuxta leges humanas, putabat esse sui ossi cij, ut mentis impotem, & a spiritu quopiam arreptum, uinculis cohercerent. Dicebant enim: In furorem uersus est. Etenim qui contemptis rebus terrenis omnibus, atque ipsa etiam vita, cœlestem philosophiam toto pectore amplectuntur, infani videntur his, qui bus nihil sapit nisi terrenum & caducum. Qui patrimoniù profundit in usus pauperum. infanitei, qui uitæ præfidium in diuitijs collocauit. Qui ob Euangelium uolens femet in exilium, paupertatem, carceres, cruciatus, ac mortem immittit spe felicitatis æternæ: furit ei, qui post hanc uitam non credit esse uitam feliciorem pijs. Qui spernit principum ac po puli honores, ut gloriam affequatur apud deum: infanit his, qui uere infaniunt, largitio/ nibus, fraudibus, per fas nephascs regnum ac dignitates mox eripiendas ambientes. Et hoc tam impium iudicium à luis propinquis tulit dominus, ne quid offendamur iplius di scipuli, si similia contingat audire à suis. Sed manifestius impij pharisæi, qui testes suerant tantorum miraculorum. Nam propinqui uulgari crassitudine peccabat potius qu'am impietate. Cæterum pharifæi qui uenerant ab Hierofolymis, quos oportebat ob propheta. rum cognitionem ex huiulmodi factis intelligere, iam adelle quod illi promilerant: & ob religionis excellentiam, qua sibi placebant, uenerari diuinam potentiam, quam omnes sibi salutiseră experiebantur:blasphemis uocibus incessunt Iesum, dicentes. Sunt hec qui dem humanis uiribus maiora quæ facit:uerum non ilta facit uirtute dei, sed potentem alie quem & insignem habet dæmone, cuius præsidio prodit hæc miracula. Habet enim spiris tum Beelzebub, qui princeps est omnium dæmoniorum, & huius auxilio profligat dæ/ monía, mínus pollentía uiribus. Hanc impudente & cæcam blasphemia, quonía non tam impetebat lelum, quem nihil aliud quam homine elle credebat: to iplum deum, cuius glo riæinuidentes, miracula quæillius uirtute gerebantur, affcribebat impuro dæmonio, do/ minus accurate refellit, adhibitis etia parabolis, quo rem omniu fensibus redderet euiden tem. Quum totum, inquit, regnum dæmonum sit aduersum regno dei, qui sit ut Satanas Satana eijciat : Nisiforte ipsi inter sese bello intestino tumultuantur, quasi sub eodem principe militantes fefe uicissim depellant è præsidio. Quod si regnum inter homines, si factionibus intestinis divisum fuerit, ruinæ proximum est, propterea quod ut concordia cultos est optima regni, ita discordia nihil non quamlibet firmum ac munitum demoli? tur, quomodo consistet regnum Beelzebub, si dæmon en ciat dæmonem: Quid de regno loquor: Adeo nibil est stabile, ubi regnat seditio, ut ne priuata quidem domus diu possit consistere, si mutuis odijs inter sese dissideat inhabitantes. Si igitur ope Beelzebub eijcio dæmonia, quemadmodum uos falsò calumniamini, certum argumentu est, illius regnum

hmicalurum. A edestructo dæmonum regno, quid superest, nisi ut existat regnum deis Shidquod est uerissmum, uirtute dei profligo dæmones, deo hostes, & humano gene/ nimicos, profecto palam est iam adesse regnum dei, cuius potentiæ dæmones cogun/ mcedere. Non enim cedunt uolentes, nec ex pacto. Nullu esse potest sœdus inter deum & dæmones. Bellum est irreconciliabile: ueluti quum bellum incidit inter duos egregie fortes,& implacabili odio inter fese dissidentes, neuter ab altero patitur se capi, nisi ui bellóque lubactus. Quis enim fortis & animolus dux patiatur holtem luum irrumpere in domum fuam, quam habet egregie munitam, nisi ui domum expugnet aduersarius, & uichum conficiat in uincula: Hoc facto, diripiet domum illius, ac prædam abducet. Quod liuidetis clamantes & eiulantes exigi dæmones, li uidetis multos relictis peccatis, quibus diabolo seruiebant, sese recipere in libertatem innocentia, quur dei uictoris gloria trans/ fertis in uictum Beelzebub. An Beelzebub hostis humani generis nunc mutatus con fulit hominum falutis An non ista manifesta est in deum blasphemias Illud pro certo has bete: Nullum est blasphemiægenus, quod non possit impetrare ueniam apud deum, propterea quodin alijs uel error uel imbecillitas humanæ naturæ ueniæ relinquit locum. Cæterum qui contumelia affecerit spiritum sanctum, non impetrabit ueniam in æter/ num. Dicit autem blasphemiam in spiritum sanctum, qui per inuidiam obstinatus, opera, quæ uidet non pollegeri nili per ipiritum dei, tribuit ipiritui Beelzebub. Error & igno rantia meretur ueniam, destinata malicia aduersus bonitatem dei, prouocantis ad salue tem, quomodo ueníam impetrabit s Blasphemiam quæ committitur in filium hominis, exculabit corporis imbecillitas. Caterum uirtutem dei, in iplis operibus relucentem ad falutem humani generis, transscribere Beelzebub hostidei, blasphemiæ genus est inex piabile. Haz illis loquutus elt lelus, uindicans patri luam gloriam, ac luam interim negli/ gens Innuebat autem, excusabilius peccare, qui de ipso male sentirent, quemadmodum cognan, dicentes: In furorem uerlus elt, & apparabant uincula: qu'àm pharilæos, qui ope ra, qua nullo modo calumniari poterant, quin essent deo digna, uelut insanabili malicia tribuebant spiritui Beelzebub. Nondum intelligebant in Christo diuinam naturam. Nev que enim Christus illud adhuc apertè prædicari uolebat : certe per homines puros deus fuo spiritu frequenter ædidit miracula, cupiens per hæc glorificari apud homines. Ea si quis non per errorem, sed per maliciã tribuat spiritui Beelzebub, huius est deplorata per/ uerlicas. Proinde poterat exculari, li dixissent Christum esse nihil aliud & hominem, non esse regem, non esse Messiam. Caterum opera calumniantes, deum ipium & spiritueius Lædebant, cum per homines quoscung spiritus dei possit operari. Nunc quum tot mira, **cula mirabiliter** uidiffent ædita,quum uiderēt à populo glorificari deum, quum uideren**t** tot homines sanari, tot liberari à spiritibus immundis, tot à scelerata uita conuerti ad stuv dium pietatis Euangelice, ido opera lefu Christi, tamen dicebant pertinaciter: dæmonfo habet, non spiritu dei. Quum his alijsts multis sermonibus dominus lesus uindicasset glo **riam patri cœlesti aduersus impiam pharisæorum calumniã, ac ludeis exprobrasset obsti** matam & inuincibilem incredulitatem, quum per solam fide omnia peccata relaxentur, interim superuenit occasio, per quam Euangelice uirtutis gloria uindicaret etiam ab hu/ manisaffectibus, quibus alijs in rebus laudi ducitur multu tribuere. Aduenerut enim co Et neniut mas **gnati lefu, comitantes matré iplius, quibus quum ob turbæ denfitatem no pateret ingrels ter eius & fus,**cõltit**ere** foris:ac uox ceu per manus tradita,peruenit ad eos, qui ledebãt circa lelum. *fratre*s Hireferunt adesse matré ipsius ac fratres, cupientes cum eo colloqui. Erat autem & inter propinquos cognatos, quoru alij parum magnifice sentiebant de Iesu, nonnulli etia insa/

fus, coltitere foristac uox ceu per manus tradita, peruenit ad eos, qui sedebat circa lesum. Hireferunt adesse matre ipsius ac fratres, cupientes cum eo colloqui. Erat autem & inter propinquos cognatos, quoru ali parum magnifice sentiebant de lesu, nonnulli etia insamium suspicabatur, & tamen existimabant ob sanguinis propinquitate hoc sibi iuris este, utillum quouis etia tempore ad colloqui u eu care possent. Dominus autem, quo nos do ceret negociu Euangelică, quod spiritu patris gerebatur ad hominu saluteac dei gloria, non oportere ullis humanis affectibus interpellari, uelut indignatus respodit: Que est ma ter mea, & qui sunt fratres ac propinqui mei: Id hoc negocio non agnosco cognationem camis. Habet Euangelium suam cognatione spiritualem, que multo arctioribus unculis astringit animos, i illa iungit corpora. Quum circumtulis toculos ad discipulos, qui proxime circumsedebant docente, addidit: Ecce hi sunt fratres mei, & mater mea. V t per Euangelium noua nativitas est, ita noua cognatio. Quisquis enim crediderit Euangelio.

& in

& in hoc paruerituoluntati patris mei cœlestis, hic, etiam si sit non solum à propinquis tate domestica, uerum etiam à tota gente alienissimus, frater meus, hic soror mea, hic mater mea est. Siquidem hæc cognatio non æstimatur gradibus sanguinis, sed spiritus. Non agnosco cognationem cuiusquam, nisi per fidem renascatur ex patre cœlesti, iamq ut filius germanus patri cœlesti ad æterna uocanti obtemperet. Vt quisque hoc perfer Clissime præstiterit, ita mihi habebitur proxime cognatus.

CAPVT



Omum igitur hanc, quæ fynagogæ typum habet, in qua blafphemis uociv bus incessitur à pharisais, in qua interpellatur importunitate cognatorum, reliquit Iefus, ac rurlus fe contulit ad lacum, ueluti gentium amplitudinem deliderans. Subinde pellitur à Iudæis, subinde præludit Euangelio ad gen/ tes demigraturo. Etenim cum in domo, hoc est, in Iudea uersaretur, pauciad

hærent lefu, quos fratres, forores ac matres appellat: multi obmurmurant, multi conuis ciantur, plurimi infidiantur, ac proxime cognati docentem interpellant. Non amat tales domos lesus, amat multitudinem non sibi placentem, quemadmodum faciebant pharis sæi,non obtrectantem, quemadmodum faciebant cognati, qui crassi carnali sapientia, cœlestem sapientiam interpretabantur insaniam: non affectibus humanis cœleste studium interpellantem, quemadmodum mater & propinqui. Amat multitudinem auidam fermonis Euangelici, & exhuius fiducia totam pendentem. Itaque cum dominus Ielus uenisset ad lacum, ibica doceret, ut ante fecerat, rursus ingens hominum turba eò conflue xit, adeò ut ob tumultum turbæ sele protrudentis, cogeretur scapham conscendere, une de uelut è suggesto docebat multitudinem in littore uelut in amphitheatro condensatam. Disce doctor Euangelice quid sibi uelit hæcimago. Sic fuge promiscuam ac tumultuo. sam turbam, ut tamen ab officio docendi ne celles. V bi periculum est, ne te negociorum tumultus obruat, ut iam docere non possis, recipe te in nauiculam Euangelicam, quæ nescit tumultus terrenos, hinc quietus docebis multitudinem infirmam ac rudem. Ne procul à littore recesseris, esto uncinus ripæ, quoad licette populi captui attemperans: nondum enim potest te segui. Primum doctrina rudibus animis attemperanda est, donec profecerint. Quid enim Ielus è scapha sua docebat, nisi rudem ac promiscuam hominum turbam: Proponebateis pambolas, hoc est, rerum omnibus notissimarum similitudines. Est enim hoc simplicissimum docendi genus, ac rudibus maxime accommodum. Vider tur enim prima specie puerile ac ridiculum huius mundi sapientibus. Sed hoc docendi genus placuit æternæ sapientiæ. Philosophi magna arte contortis syllogismis tenebras offundebant auditoribus. Rhetores admirabili dicendi copia uim admouebant animis In doctrina hominum. Pharifæi retrusa quædam & a populari captu procul semota congerebant.

Cæterum hoc doctrinæ genus limplicillimű & ab omni oftentatione scenica alienum i bi delegit lefus, ut tota gloria mundi per Euangelium innouati effet uirtutis diuinæ. Mul/ tis itaque parabolis excitauit animos illorum, ut fimplici credulitate purisci metibus acci perent fermonem Euagelicum, unde falutis nostræ principium proficifcitur. Id quoniam oportebat omnium animis esse infixum, priusquam exordiretur, iussit illos attentos esse: Audite, inquit, si quis habet aures, quibus audiat. Fabula est non parabola, nisi quis attern tus audiat. Nece cuiuis funt aures, quibus audiat parabolas Euangelicas, subtiliter simplices, sapienter stultas, obscure dilucidas. Sub uili enim ac ridiculo tectorio cælant sapien/ tiam cœlestem. Neque Iesu satis erat, si arrexissent aures, spectatores etiam esse uoluit eorum, quæ dicerentur. Beatiuero, qui ad Ielu lermonem & aures habent purgatas, & Bece exijt, oculos synceros. Ecce, inquit, egressus est in agrum seminator quidam ad seminandum sex men suum, quod habebat eximium. Dumg copiosi prouentus auidus, nusquam non spargit semen, euenit ut aliud inciderit iuxta publicam uiam agro proximam. Id quonie am ob uiæ duritiam remanlit in lumma terra, protinus aduolarunt aues, & collectum des uorarunt. Rursus aliud incidit in terram petricosam, quæ quonia exiguo puluere tegebat latentia faxa, femen ante tempus exilijt in herbā, uidelicet eliciēte tepore cœli. Mox autē, ut incanduit solis feruor, æstu affectu est, quod erat præcociter enatu, & quonia obsisten. tibus faxis non habebat radices, quæ ex altiore terra fuggererent humorem aduerfus are

dorem folis, exaruit, prius quam affurgeret in aristam. Rursus aliud incidit in terram

fertilem

ZS.

fullem quidem iplam, sed uepribus ac spinis oblitam. Porrò quum spinæsuccrescentes in hum ac longum condenfarent sele, factum est ut herba tenera enata, prius quam mergeret in lucem, suffocaretur, non humoris inopia, sed auræ. Proinde nec hinc ule lus fructus redift ad feminatorem. Verum non erat omnino irritus feminantis labor. Nam fuit semen quod incideret in terram bonam. Hinc enata est herba, quæ succreuit & adoleuit ulque ad maturitatem. Nec ullum granum caruit luo fruclu, tametli dilpari fornore. Siquidem ariftæ nonnullæ ex uno grano reddidere triginta, alie fexaginta, non/ nullæ centum. Hæc loquutus dominus, ne quod diclum effet elaberetur, sed apud se quise que scrutaretur, quid sibi uellet hæc parabola, subiecit: Qui habet aures ad audiendum, audiat: nimirum indicans non omnes audisse, quod audierant. Porrò quum ne duode/ cim quidem illi, quos dominus felegerat, rudes adhuc, fatis intelligerent, quid fentiret bac limilitudo, non auli lunt palam interrogare: led nacti folitudinem, auli lunt rogare lefum, ut fibi parabolæ fecretum exponere dignaretur. Tum lefus admonens nos, non omnibus omnia proferenda, fed pro ratione temporum, proce captu auditorum dispene fandam esse doctrinam Euangelicam, ait discipulis suis : principes huius mundi paucis communicant arcana lua, ijsqs lelectis & exploratis, quibus tutò pollint lua credere con lilia, populum uero cælant, li quid habent arcani. Vobis autem è uulgo mihi lelectis, damm est nosse mysterium regni cœlorum, qui mecum domesticam agitis consuetudi. nem. Caterum plebeijs, & abaulica familiaritate seclusis omnia fiunt per parabolas siue quid loquar eis, siue quid faciam. Non enim habent aures idoneas, nec oculos ido/ neos. Quod audiunt non credunt, quod vident calumniatur. Itaque fit in istis, quod pro pheta dixit futuru, ut quum maxime uideant, tamen non uideant & quu maxime audiat, zamēnon audiāt, quia no intelligunt Non intelligitautē, qui non credit. Porro non remit amur peccata, nifi credentibus, Euangelio gratuito peccata condonari. Itag ipforum incredulitate fit, ut non convertantur ad deum, quoniam ipli lemet avertunt à deo, nec liv berantur à peccatis, quia pharmacum respuunt, quo sanantur peccata. Hoc sermone lefus notauit eos, quos modo delignarat per terram uarijs de caulis sterilem. V t autem discipulos redderet dociliores, subincrepat illorum tarditatem. Nondum conficitis, inc quit, quid sibi uelit hæc parabola, quæ facilis est coniectu: Et quomodo reliquas para/ bolas omnes coniectabicis, quum nihil dicam aut faciam, quod non occultioris alicu/ ius rei lignificationem habeat? Exponam hanc, ut alfuelcatis & ipli in cæteris fcrutari retrusioris sensus arcanum. Ager est mundus, qui plurimos habet inidoneos Euanges licæ doctrinæ. Seminator est filius hominis, qui e cœlo descendit in terras. Semen est fermo Euangelicus, per quem mortalibus annunciatur uoluntas dei. Voluntas autem hacelt, ut omnes suis uiribus dissili, toto pectore sidant promissis Euangelicis, uidelicet per fidem omnibus omnia condonari peccata, si post cognitam ueritatem sele convertant ad fludium uerze pietatis. Semen igitur, quod dicebam incidille iuxta uiam, notat illos, qui leuiter, & uelut aliud agentes audiunt sermonem Euangelicum, perinde quasi audiv tent humanam quampiam fabulam. Nec ulli minori fructu audiunt. Mox enim ut audie manduolat fatanas, & alijs cogitationibus immillis in animū, eximit femen, priufquam inhalaifanimo, ut nec meminerint quid audierint. Iam lemen exceptum in terram petris colam,notat istos, qui satis auide percipiunt sermonem Euangelicum, ac deuorant cum gaudio, sentientes esse ueracem acsalutarem; cæterum quoniam non alta cogitatione res condunt in pectus luum, nimirum obstantibus alijs affectibus, qui animum occupant, nec uohnt cedere fermoni diuino, non perseuerant in eo, quod alacriter coeperant, nec ullum fructum Euangelica pietatis edunt, sed temporarium duntaxat, propterea quod radi/ chus careant. Itaque fit ut rebus secundis credant Euangelio, ac uelut herba prognata spembonam de se præbeant, cæterum simulatque ingruerit aduersitas ac tempestas ob Euangelij professionem oborta, protinus offensi deficiunt ab instituto. Semen au tem, quod incidit in solum spinosum, delignat eos, qui sermonem quidem Euangelicum diligenter audiunt ac meminerunt, sed fallacium divitiarum amor, aliarum que rerum bla boni specie blandientium cupiditates irruentes in animum, & indies, ut fit, acr crescentes, tandern obruunt semen, ne possit ad frugem emergere. Denique semen, quodincidit in terram bonam, lignat eos, qui attenti audiunt lermonem Euangelicum,

audito credunt, ac traficiunt in intimos sinus cordis sui, donec emergat in fructum Euan gelio dignum, uario quidem discrimine pro soli uarietate, proce colestis aura temperas tura, ut hic adferat fructum mediocrem, ille copioliorem, alius copiolissimum, ueluti si unum granum producat triginta, aliud sexaginta, tertium centum. Qui copiosum prov ducit fructum, est quur deo gratias agat, non est quur sibi placeat : qui mediocrem; non est quur feliciori inuideat. Deus enim qui nulli est obnoxius, aut debitor, pro sua benigni tate, partitur cuice suas dotes, proutipsi uisum est. Quicquid prouenitilli debetur, qui pri musiecit semen, & per quem augescit quicquid prouenit. Cupio autem hacsemente to tius orbis segetem undica occupari, quum tempus aduenerit, & hanc dochrinam, quam nunc uobis paucis clanculum impartio, quam latissime per uos propagari, ut & uos exhi beatis imaginem terræbonæ, si quod accepistis, in quam plurimos transfundatis. Nullus enim hoc fructus est deo gratior. Cauendum est igitur uobis, ne semen animis uestris creditum, oblivione negligentiaue veltra pereat, sed diligenter recondendum in animo ut suo tempore prorumpat fructumes copiosissimum adferat. Hæc admonitio quo ale rius insideret Apostolorum pectoribus, addidit parabolam Iesus: Nolite putare me, quod nunc secreto uobis committo, perpetuo cælatum esse uelle. Nunquis accendit ku> cernam, ut accensam subter modium, aut subter lectum recondat? An potius, ut impor fita candelabro luceat omnibus, qui uerlantur in' domo: Sermo Euangelicus femen est, quod ideo uobis concreditur, ut multo cum fornore proueniat. Lux est, per me in uox bisaccensa, utuestro ministerio discutiat tenebras totius mundi. Nunc quidem multacælamus multitudinem, quoniam nondum est capax, & si esfet, nondum aduenit tem/ pus: uerum ubi tempus aduenerit, nihil est inter nos tam absconsum, quod tum nom fit patefaciendum: neque quicquam tam arcanum, quod non sit palamomnibus præ/ dicandum. Non enim oportebit ullis rebus ab Euangelij propagatione deterreri, sed omnibus posthabitis, hoc unum erit noctes ac dies agendum. Væ enim illi qui semen bonum sibi concreditum non propagarit, qui lucem sibi traditam absconderic. Proinde si cui uestrum sunt aures ad audiendum, hunc sermonem audiat, & auditi memineriti Rursus, ne quod dixerat excideret, adijcit lesus: Videte quid audiatis, & curate ne frue Ara audieritis. Non enim auditis humanas fabulas, sed coelestem doctrinam, per uniuere fum orbem uestra opera distundendam. Quod'accepistis, bona fide tradite, ne quid die uerfum ab eo quod accepiliis doceatis. Magno ueltro fruclu hæc auditis, si tenebitis, & gnauiter alijs communicabitis, quæ auditis. Magno periculo uestro auditis, sivel metu humano perculfi, uel huius mundi commodis deliniti, suppresseritis quod accepistis. Nolite elle parci, aut ignaui dispensatores doctrinæ, quam uobis impartio: largiter ele fundite, quando quidem uestra benignitas non diminuet, sed augebit quod habetis. Per cuniæ thesaurus exhauritur benignitate, hic thesaurus cœlestis quo benignius impare tietis, hocmagis cumulabitur. Nequeut pauperior est qui largitur opes suas egentibus, ità indoctior est qui doctrinam Euangelicam quam plurimis communicat: uerum ut qui prælucet multis, non ideo minus iple lucis habet: ita qui doctrina Euangelica uiam aperit omnibus ad cognitionem ueritatis, non folum non facit iacturam eius lucis quam habet, uerum etiam copioliore donatur lumine, quo pluribus queat prodesse. Quod ha/ beus non veltrum elle led eius qui dispensandum credidit. Id si larga mensura dispensa/ bitisalijs, qui dedit fortem, larga itemmentura adijciet incrementum. Amat deus profun di dotes suas, & præten humanarum opum consuetudinem magis ditescit, qui profusior fuerit. Sic enim prometetur, ut qui multum dedit, adifciat plurimum, propterea quod perspiciat; id quod datum est, in mukorum esfundi utilitatem. Ergo qui habet ef fundat largiter; urabundet. Nemo recle donat diuitias abundanti, sed egenti dant, qui uere liberales sunt Hic contra fitt Qui habet, nec habet sibi tantu, sed alijs impartit quod habet, ei tanquam bonæ fidei dispensatori adiscietur, ut abundet. Qui uero non haz bee, non habet autem qui thesaurum defossum apud se servat, non solum non eritdie tion verum etiam hocipsum, quoduni sibi videbatur habere, tolleturab eo. Necuero il luduos reddar in dispensandis fidei dotibus segniores, si hominum ingratitudo ue/ stro-studio non respondent. Salua erit uobis uestra merces apud Deum fqui quo quilqueplus laboravirin Evangelio propagando, hoc copiolius relolter pramium in יים מור יים futuro

luuro leculo. Quanquam nec interea prorfus ueltro præmio fraudabimini, indies magis ditescentes opibus Euangelicis. Adiecit dominus & alíam parabolam, qua doceret suos, nihil iplis aliud curandum, nisi ut totis uiribus studeret Euangelio per uniuersum orbem Sicest regni profundendo, tempus messis olim uenturum, quum ipsi domino uideretur, Sic, inquit, dei habet lese regnum Euangelicum, quasi si quis interdiu iaciat sementem in terram . Mox ubisemen creditum est aruo, ueluti securus obdormiscit qui iecit, eo de dormiente, nihilo secius interim sementacitis incrementis, absque cuiusquam opera, noctu pariter atque in terdíu prouenít:iamý leges enafcitur & affurgit, nimirum ultro properans ad frugem ui quadam occulta naturæ. Habet autem natura gradus suos, quos citra cultoris operam ser uas, posteaquam semel iactum est semen. Primum enim ubi in terra semen computruit, exilit in herbam. Ea prima spes prouentus. Deinde ubi culmus erexit sele, adnascitur spi ca, sed inanis. Tandem spicæ folliculi plenis tritici granis implentur. Atque hæc secretis profectibus ita procurat natura, ut proficere non sentias, profecisse sentias. Ergo ubi se ges maturuit, qui iecit semen statim mittit falcem, ut demetat quod natum est, quoniam intelligit adesse tempus messis Huius ænigmatis involucro dominus tecte docuit suos to tius Euangelij exordium, progressum & consummationem, quarum primam & postre/ mam partem iple palam uilibili corpore peracturus ellet:medium, hoc elt progressum, in uilibili spiritus sancti gratia administraret. Siquidem ipse princeps, per uniuersam Iudæ am sparsit sementem Euangelicam. Mox eo peracto obdormijt, moriens primum, dein de refurgens in quietem æternam. Atque hactenus germinat semen Euangelicum, illo quiprimus iecit uelut dormiente, ac secretis auclibus increscit noche simul ac die, hocest, inprosperis pariter at caduersis, per omnem occasionem, & promouentium, & reluctan tium. Non enim potest non prouenire, quod ille iecit, cuius uoluntati nemo resistit. Porro quum nihil illum lateat, tamen permittens mundum aduersus Euangelium tumultuari, parmittens apostolos suos affligi & occidi, uidetur incredulis nescire quid agatur, & quo dammodo dormire quum inuifibili spiritus sui uirtute magis etiam nunc operetur om nia in omnibus. Nec rediturus est mundo conspicuus, nisi quum Euangelico negocio ad eam mensuram progresso, quam ipse præfiniuit & nouit solus, rursus adueniet omnibus conspicuus ea specie, qua ascendit in cœlum, separaturus pios ab impijs, ac pios, ueluti probum frumentum, in æternæ quietis horreum recoditurus. Videmus autem ex quam paruis initijs exortum est Euangelij regnum, si remæstimes iuxta mundi speciem. Hæc erat uelut herba prouenientis Euangelici seminis, quod pharisai, scribæ, sacerdotes, senio res, præfecti, principes, reges, philosophi certatim conabantur obruere ne proueniret. His frustra reluctantibus, occupare cœpit totum orbem, nec desinet succrescere usq ad confummationem mundi, donec maturuerit uniuerfa feges. Tum mittetur falx ineuitabi/ lis iudicij, quæ fuccifis omnibus, zizania tradat igni, purum ac putum triticum feponat **in tutum. Hæc** parabola, quanquam peculiariter pertinetad Ielum Euangelici regni prin cipem, prouectorem, & confummatorem, tamen attingit & apoltolos & apoltolorum **fucce**llores,quibus hoc unum uult elle ltudio, ut qu'am latillime dilleminetur Euangeli, cus sermo. Etenim uses ad mundi finem sementis tempus est. Nam & hi uelut adiutores Idu Christi, seminatores sunt, nisi quod iaciant semen non suum, sed ipsis a Christo traditum.ld quoniam est cœleste, non potest opprimi. Habebant & pharisæi semen suum, habehant & philosophi semen suum. Hæc ne fauente quidem mundo potuerunt succresce/ re, dum interim cœlestis doctrinæsementis, mundo totis præsidijs suis oppugnante, in dies magis ac magis inualescat. Itaqs suo quodam modo seminant & apostoli, in hocip **fim** milli, qui lubinde mutantes legetem , tantü hoc agunt, ut qu'am latillime diffundatur Euangelium. Prouentum iplis dormientibus donat deus. Id seme in singulis etiam Chriz Manis, suam habet herba, suam spica, suam messem. Catechumeni rudis est seges: nuper perbaptilmum in Christum renati, herba est, innocentiæ uirore lætam spem de se præ/ bens. Vbi iam excelliores factiadoleuerint Euangelicæ pietatis profectu, ípicas habent: ubipro suo quis modo maturuerit, falce succiditur. Falx autem mors est, post quam tri ticum nece crescit, nece decrescit, nece deterius fit nece melius. Horreum est uita coelestis. Quin & alia parabola dominus lesus expressit imaginem Euagelici successus, ut qui tum Cui asimilabi non intelligebant quod dicebatur, post ex euetu rei cognoscerent, hæc no fortuito nec hu mus regnum

ن

301

4

, 1

mano dei

mano confilio geri, sed providentia confilii divini. Quo magis autem redderet auditores attentos, uelut hæsitans, cui rei potissimum posset conferre regnum cœlorum, dixit: Cui rei dicemus esse simile regnum cœlorum; aut quam adhibebimus collationem, per quam illius naturam, acuim explicemus his, qui nihil sapiunt, nisi quod oculis uident? Simile est,inquit,grano sinapis,quod dum seminatur minus est omnibus seminibus holeru quæ seminatur in terra, ut si magnitudinem spectes, aut speciem, non expectes alicuius maz gnæ rei prouentum. Cæterum ubi fuerit enatum, ac fele semel exeruerit à terra, meditatur arborem, à stirpe durescens, & late fundens ramos suos supra mensuram omnium holes rum, adeo ut auibus etiam præbeat umbram, ac nidulandi locum. His atc; id genus alijs multis parabolis dominus lesus rudi crasso populo proponebat imaginem futuri suc cessus Euangelici, sermonem suum ad illorum captum attemperans, nihil autem illis tum loquebatur, nisi per inuolucra parabolarum, quod nondum essent nudi sermonis capa ces. Etenim si dixisset, se breui à ludæis occidendum, sed mox reuicurum, gloriamissiv am per universum orbem sparsurum, sic ut qui tum omnium infimus uidebatur, intellige retur totius mundi princeps; ut nulli mortalium quantumuis sublimi, quies aut tutum receptaculum esset suturum, nisi sub ipsius ramos confugeret: nemo sermonem neces tur lisser, nece credidisset. Et tamen expediebat illos hæc ueluti per somniñ meminisse, ut post exipía re agnoscerent, quid sibí uoluissent parabolæ. Apostolis autem secreto colloquio declarabat, quis esset arcanus sensus parabolarum omnium quas dixerat. Sic ille dies co sumptus est. Vbi uero iam appeteret nox, præcipit discipulis, ut traijceretur in aduersam Et dit illis in ripam. Quoniam initium increscentis Euangelij fiducia est erga Christum, & per Chris die illa stum er a deum; dominus intelligens, nec discipulos suos adhuc rudes & imbecilles side re is quæ docuerat, multis modis hoc agit, ut fiduciam hanc in illis gignat & confirmet. Potissimum autem robusta & immobili fiducia erga Christum est opus, quoties ingruit nox, hoc est tempestas rerum aduersarum. Obtemperant itacs discipuli, ac dimissa turba, quæ consequi non poterat, lesum ipsa naui, in qua tum erat docens, cœperunt in ulterio rem ripam transuehere, comitantibus & alijs aliquot scaphis. Transuehunt Iesum apor stoli, quoties aliunde aliò prouehunt sermonem Euangelicum. Id agentibus sciebat multos graues of tumultus olim excitandos ab his, qui magis diligunt ea quæ funt huius mun di, quam ea quæ sunt salutis æternæ. Aduersus hos igitur ut confirmaret suos, doceretos nullam tempestatem quamuis atrocem metuendam esse ijs, qui toto pectore fiduciam ha bent in domino lesu, passus est periclitari discipulos uses ad desperationem. Posteaquam enim iam procul abnauigassent à terra, subito oborta est uehemens uentorum procella, adeo ut excitatis undis, uentoruis fluctus impelleret in nauim, iamos periculu effet neui aquaru impleta subsideret. Interea lesus in naui dormiebat, capite innitens supposito cer uicali. Non erat ille somnus simulatus. Vere dormiebat, laboribus ac uigilijs fatigatus, niv mirum corpus humanű gerens, omnibus his affectionibus obnoxiu, quibus nostra sunt obnoxía. Verum ille no ignorabat quid esset euentura. Nouerat tempestate exorituram. Sciebat apostolos motu territos ipsum excitaturos. Non poterat illos efficacius docere, nihil esse metuendum his qui fidunt Iesu. Vellicant igitur dormiente, & expergefacto di cunt: Magister itáne tu nobis pereuntibus dormis securus; nec tua referre putas si merga mur: Fiduciæ argumentum erat quodingruente periculo confugiunt ad lesum, sedim, perfectæ fiduciæ erat, quod credebant se partitutos dormiente domino. Jesus att expers gefactus, ut ipía re declararet sese dominum esse elementorum omníum, increpauit uen tum, iuffit conquiescere: deinde loquutus est mari: Sileto, obticescito. Agnouerunt con ditoris sui vocem duo nulli hominum obtemperantia elementa. Mox coquieuit uentus, fubsedere fluctus & facta est tranquillitas magna. Deinde dominus uersus ad suos, incres pat incredulitate illorum: Quid, inquit, ita timetis: Nondum, tot conspectis miraculis, ha betis in me fiduciam: Porrò discipuli, cæterica, qui erant in naui, conspecta prodigij nouiv tate, ut mare mutum elementum & indomitum, ut uenti uiolentum item elementum re/ pente ad increpantis uocem conquiescerent, intelligentes rem esse supra conditionem hu manam, dicebant inter sele: Quis est hic, cui non solum morbiac demones obtemperant, uerum etiam muta elementa obediunt iussi sillius: Filius hominis iuxta cupiditates homi num, non habebat in hoc mundo a ubi reclinaret caput suum. Nam & in cruce moriens,

Digitized by Google

num non haberet in quod reclinaret caput fuum, demisso capite expirauit. Cæterum hic non solum quieuit, uerum etiam subiecto puluillo quieuit, & statim oborta est procella, utsciremus quantum discriminis immineat ecclesias quoties in nobis dormit Iesus. Dormitautem, quoties pastores deliniti comodis huius mundi, profundo somno consopiti funt, adeo ut quantumuis uellices, quantumuis inclames, non queant expergifci. Quàm altedormiunt episcopi, qui uoluptatibus dediti, qui regnandi libidine temulenti, qui num miscongerendis affixi, nec gregis commissi curam ullam agunt, nec suæ salutis memine nunt,neg tantulum communi periculo commouentur, ut experrecti secti cogitent: Quid facio demensi. Grex domini mihi concreditus est pascendus. Ac propediem ueniendum eritad mibunal æterni íudicis, qui pro his ouibus, quas meæ commilit fidei, preciolum fanguinem luum fudit. Quid illic responsurus sum: Debebam exeplo uitæinculpatæpre lucere meis ad salutem æternam, & perdita uita dux fui ad gehennam. Debebam eos pa/ scredoctrina Euangelica, non paui, sed deglubui, sed spoliaui, sed mactaui. Pro patre tyv manum egi, pro epilcopo lupum ac prædone. Atos interim lurlum deorlum milcet tem/ pellasomnia. le lus autem, qui uerus est pastor ecclesiarum, dormit, dissimulans ac permit ensoboriri procellam, sed ita dormit, ut ad clamorem suor uprotinus expergesiat. V na est nauis in qua Christus iuxta corpus uehitur, sed hæc plures habet comites. V na est eco delia catholica, rursus multæ sunt ecclesiæ. In omnibusæque Christus est,& omnes ad harentes eidem capiti, una est ecclesia. Nulla nauis mergitur, qua sequitur Christum: quanumuis iaclentur fluctibus, quatumuis periclitentur, incolumes perueniunt ad por tum Sedhoc interim nos docet tempeltas & nox, in nostris uiribus nihil esse nobis præsiv dij, totam salutis spem in uno Christo sitam esse si quis illi toto fidat pectore. Frequenter Epinatim in suo cuique pectore tempestates huiusmodi concitat satanas. Sed postea/ quam nox erroribus occupat animum nostrum, postea quam deficit lux fidei, postea/ quam uigor Euangelici spiritus ueluti consopitus dormit, tum oborti uenti malarum cu piditatum, animi tranquillitatem perturbant: periclitatur ipfa mens, nihil est præsidij in re migionihil in uelis: certum exitium urget, nisi precibus ardentibus & improbis excite/ tur Christus. Si non statim audit inclamatus, ne cessa, sed stimula, uellica, donec experge hat Perhuncilico redibit tranquillitas.

CAPVT V

Vemadmodum autem hæc tempeltas docuit, omnes tumultus Christi præsidio fortiter esse ferendos, quos hic mundus aduersus Euangelium esse extraturus, & aliquado Christi sussu uertendos in summam tranquillitatem: ita mox successi timago, quæ significaret, alicubi fore barbaras & immanes nationes, quæ doctrinam Euangelicam primum auersarentur ob ingenij fe

matem: futurum tamen, ut hæ quoch progressu mansuescerent, ac suaue domini sugum iam cognitum acciperent. Ergo sedata procella principum aduersus Euangelium ferociv entium, lesus cum suis comitibus appulit in diversum littus. Ea regio dicta est Geraseno rumab urbe celebri Gerafa:quæ est Arabiæ, contigua monti Gafaad in tribu Manasse, band procul diffita à lacu dicto Tiberiadis. Iam enim dominus Iefus præludit ad effera anguarundam gentium barbariem, de quibus dubites, an hominis uocabulum merean tur Extamen nulla tam effera feritas est, de qua sit desperadum. In hanc igitur regionem ubilefus naui egressus uenisset, statim occurrit imago, quæ mores & ingenium gentis ex Prinetet. Prorupit enim ad sensum aduenientis domini homo quidam obnoxius impur rilimo lauillimo g damoni. Is fugitans hominum frequentiam, uitam agebat in defertis lodi, latitans in monumentis defunctorum, quæ iuxta uiam erant. Neg quilquam tenta/ battam amplius alligare, propterea quod sæpe antea uinclus disrupisset catenas, & con pedecomminuisset. Nec ulla uis poterat eum domare, quo minus libere ferretur impotens sui, quocuncy raperet dæmon. Itacs solutus nocles ac dies uagabatur per sepulchra montuorum, perci montes inuios, uociferans & concidens feiplum lapidibus Hoc specta culum, li cui uidetur, ut est, miserabile & horrendum, cogitet, quanto miserabilius sit spe Caculum sub oculis dei, homo qui præter hominis nomen nihil iam habet hominis : luxu perditus, in scorta furens, in aleam infaniens, temulentia uefanus, rixosus, prædator, pul lator, utolentus, nullis nec dei nec hominum legibus coercendus; nec pudore nec reueren

7

tia, nec metu cohibendus: audens quicquid animo collubitum fuerit, qui exiguo flipeti/ dio conducitur ad quoduis bellum, ad iugulandos homines ignotos, nihilos commeritos ad incendedos uicos & urbes, ad diripienda tepla, ad lubruenda lacra profanaciomaia. Adde his periuria, blasphemias, & incestus, huic hominum generi familiaria crimina: ad de proditiones & ueneficia, ac magicas artes, & uídebis quanto leuius furebat ille dæmo niacus, quam hic perditus. Sed quid: An de huiulmodi delperandum est: Nequaquam, li modo contingat uidere lesum. Fide is conspicitur. Quum enim miser ille ad strepitum ho spitum processisse è latebris suis, impetum facturus in eos, quemadmodum consueueras mox ut eminus uidit Ielum, ui cœlelti attractus, subitoch mutatus, accurrit ad illū, & ado rauit eum. Moxes dæmon per os hominis coepit ingenti uoce clamare: Quid tibi rei mez cum est Iesu, fili dei altissimi. Obtestor te per deum, ne me torqueas. Etenim Iesu uox illi tormentum erat dæmoni, quia dixerat: Impure spiritus exi ab homine. Tanta erat dæ monis malicia ut gravissimus esset ipsi cruciatus, si iam non liceret cruciare miserum ho minem. Sentiebat autem Ielu uocem efficacem & omnipotentem, cui uolens nolens pa/ rêre cogeretur. Iam mihi confer, an non similis sit affectus in hominibus, qui iam ad extre mum maliciæ deuenerunt, quibus uoluptati est, alijs uel suo etiam malo malefacere: & si coerceantur à licentia facinorum, uehementer animo discrucietur. Iesus autem interro gabat spiritum impurum, quod haberet nomen. Is respondit Legio mihi nomen est, propterea quod multi fumus. Agnoscis uocabulum militare, spurcam colluuiem multorum in perniciem hominum coniuratorum: uerum nulla uis multitudinis ualet aduerlus po tentiam Ielu. Tam facile profligat legionem, qu'am unicum. Tum dux ille, qui pro omni bus loquebatur, magnopere deprecabatur Ielum, quem agnolcebat uiclorem, ne le eijce ret ex ea regione. O perueríam demonis maliciam. Non deprecatur ueníam: non aliud be neficium petit, ut ipli sit relius: pro beneficio ducit, si liceat illic uiuere, ubi plurima sit no cendi occasio. Quasi scelerata militumanus, urgente maiore principis potentia, & à præs sidio iubente discedere, roget: Non petimus salarium, tantum liceat nobis uagari per agros, ac nostro periculo latrocinari. Quum ad hanc petitionem non responderet lesus, erat in propinquo iuxta montem numerolus grex porcorum, palcens in agris. Agnolcis animal ueris Iudæis abominabile, gentibus Idololatris gratissimum. Orant igitur dæmo nes ut saltem in porcos liceat immigrare: & si non licet, inquiüt, perdere hominem, quem tu nobis eripis, liceat maliciam nostram aliquo pacto saturare immundi animantis interio tu. Id facile permilit eis Ielus, cui non erat curæ porcorum falus, fed hominum: docens, uel ob unius hominis salutem, cæterarum rerum quamuis grauem iacturam esse negligen/ dam. Legio uero dæmonum impurorum relinquens hominem, Christi spiritu purgan dum, immigrauit in gregem porcorum, qui mox magno impetu per præcipitium mon/ tis ferebantur in stagnum, ibig suffocati perierunt. Erant autem ferme duo milia. Cauce ant homines, ne porcorum similes inueniantur. In tales enim animos gaudent immigra/ redæmones. Porrò lubulci, conspecto prodigioso facto nihil opitulati sunt porcis, sed me tu territi fugerunt in vicinam civitatem, atquin villas proximas: & quod vidissent, omni bus renunciarunt. Bonus ille pastor ouium succurrit periclitanti gregi. Cæterum ubi de plorati perditiq gregis pattores funt fimiles, & internitione perit grex, & pattores territi nihil aliud quam fugiunt. Ad hunc nuncium passim ex urbe atquagris procurrunt, auidi uidendi oculis, quod auribus acceperant. Nam incredibile uidebatur, quod audierantà subulcis. Veniunt igitur usgad Ielum, & conspiciunt illum, quem omnes nouerant prie us à læuillimo dæmonio fuille agitatum, ac præfuroris impotentia solitum omnes cate nas & compedes dirumpere, ueltes dilacerare, seipsum saxis concidere, prætereuntes im petere, uelanis uociferationibus omnia complete: nunc sedere ad pedes lesu quietum, ue stitum, ac sang mentis. Porrò qui spectaculo adfuerant, rursus ab initio narrabant illis qui procurrerunt, omnem reigestæhistoriam, de legione eiecta, de porcis demersis in lacum. Itacs quum iam ex re diligenter peruestigata, fides esset facta, quod narrabatur non esse uanu:metu perculli cœperunt rogare lelum, ut ex iploru finibus decederet. Gens impia & crassa non nouerat totti lesum:potentiam uiderat; at non animaduertebat in homine re. stituto bonitatem, ac magis eorum animos commouebat iactura porcorum, quam salus hominis. Metuebant bubus alinis, & porcis luis, soliciti de uentre, securi de animo. Est tsmed

amenaliquod falutis initium, utcunqu timere dei potentiam. Dominus facto docens, non efferosas Euangelici sermonis obijciendas porcis, reversus est ad littus, ac nauem conscendit. Interea qui fuerat à dæmonio liberatus, uidens autorem sua sanitatis abire, coperatillum rogare, ut sibi liceret in illius esse comitatu. Dominus autem maluit il/ him habere præconem quam comitem, quod id magis expediret multorum faluti. Abi potius, inquit, in domum tua, & ad cognatos notos ch tuos, & apud illos prædica, quan ra beneficia deus in te contulerit: & quomodo misertus sit tui, quum esses omnibus miserabilis, sed ab omnibus deploratus. Ea regio decem ciuitates complectebatur, un de & decapolis dicla. Abijt homo lefu iuffis obtemperans, ac per omnes eas ciuitates pradicabat, & qualis fuillet, & qualis effet beneficio Ielu factus. Porrò narratio fidem apudomnes inuenit, quod plerisque illius regionis hominibus antea notus fuisset, & nunc palampræ se ferret, integram mentis sanitatem à lesu sese consequentum. Non puduitillum priltinæ calamitatis, dum illustrat gloriam dei. Audi hæc idololarra, scor cator, aleator, comessator, profusor, raptor, prædo, incendiarie, bellator, uenesice, sica/ rie, ne spemabiscias: tantum aceurre ad Iesum. Nosi æstimare multitudinem ac ma/ gnindinem criminum tuorum, tantum cogita, lefum esse qui servandis hominibus ue netit, qui nutu potest omnia. V bi te legio dæmonum reliquerit, ubi sanæ mentis sactus fueris, pradica apud tuos potissimu, dei in te misericordiam. Ne te pudeat uitæ prioris. Faciet & illudad illustrandam Iesu misericordiam, si quam plurimis innotuerit, & ante fucis abominandus. Agnosce & confitere qualisfueris : & quod nunc alius subito fa> duses,netribuas meritis tuis, sed gratuitæ del misericordiæ, qui miseretur, quorunction mhipfe: nulli debitor nece obnoxius. Hoc ueluti semine iacto apud Gerasenos, domiz nus lelus rurlus transmissi lacum . Subinde mutatus locus facit ad Buãgelij profectum: &uarietas miraculorum admonet, Euangelicum doctorem per omnem occasione add nitidebere, ut quoscung potest ad salutem pertrahat. Quum igitur redditus esset diuer folittori, rurlum eódem confluxit ingens hominum multitudo. Etenim quemadmo dum magnes ferrum ad fefe trahit, ita beneficentia cunctos allicit. Quum igitur uerfa/ ritur iuxtalacum, adijt illum quidam ex primoribus fynagogæ, cui nomen erat Iairus. Is excitus fama lesu, cum reliqua multitudine eò uenerat. Erat enim quod animum illius uehementer angeret, & in quo Ielu præsentiam desideraret. Cum igitur uidisset eum revectuminlinus, gavifus eft: &, ut funt humiles qui quid ualde defiderant, quanquam Archilynagogus, hoc est, inter superciliosos primas, accidit ad pedes lesu, ac deprecatus est eum, dicens: Domine, filia mea duodecim annos nata, in qua præcipuum senectu tis mex folatium pofui, in fummo uitæ periculo eft, iam animam agens. Veni, impo/ neillimanum tuam, ut tuo contactu falua fit & uiuat. Ielus ex huius oratione fatis in/ telligens, quam nondum esset solida fiducia, qui extremi periculi meminisset, quasi no poluisset & mortuam excitare: qui præsentiam ac manus etiam contactum requirat, qualinon posset & absens & nutu sanare quos vellet lesus: promittit se venturum, & tellinantem lequitur, formam interim exhibens, quam oporteat paltorem omnibus,& Grads & barbaris, claris & obscuris, pauperibus ac diuitibus, doctis & indoctis ex politum esse, ad animæ salutem procurandam. Atque inter eundum offertur occasio, Priquam Archifynagogi corrigat imperfectam fiduciam: idck exemplo mulierculæ, que quo minus nouerat ex legis cognitione Christum, hoc excusabilior suisset diffi denta. Etenim lelum euntem ad ædes Archifynagogi denlillima hominum turba co minbatur: partim quia non poterat diuelli à lesu, partim quo spechatores sierent rei grinda, & rogantis nobilitas acuebat spectandi desiderium. Itaque dum quisque uult de proximus lefu, afflictabatur à turba premente. In hac erat mulier, quæ foedum ac Pudendum iuxta & immedicabilem morbum habebat iam annis duodecim, nempe Ian guinisprofluuium, hocetiam infelicior quod dum in medicis magnifice pollicentibus pemfalutis constituit, & ab uno frustra adalium certiora pollicentem confugit, rur, sus ab hoc ad alium, semper que blanda spe la clatur, omnes facultates suas in eos impendetat, & adeonihil opis attulerat medicorum ars, ut mulier etiam deterius haberet, quàm

quam si medicis non suisset usa, qui nihil non pollicentes, & officiose vexantes mise. ram, ueteri malo exasperato, nouum addiderant, profluuio sanguinis paupertatem. Tale nimirum est uulgus profitentium humanam medicinam. Sed plerunque fit, utla lus sit non sperare salutem. Posteaquam coepit diffidere medicis, & illi tum demum pro nunciassent nullam esse spem, posteaquam intelligerent nihil esse quod daretur, coepir effe faluti uicinior. Deus enim nulli libentius opitulatur, qu'am quem humana destitué, re præsidia. Audierat mulier tantum de Iesu, & illico concepta admirabili de illo fidu/ cia miscet sese confertæ multitudini. Sexus pudor ac morbi fæditas obstabat, quo mis nus faceret, quod fecerat Archilynagogus: sed accessità tergo, atque tandem eluciata per collidetium sese globos hominum, contigit uestem lesu. Tantam enim spem de illo. conceperat, ut diceret apud sele: Si liceat uel fimbriam uestis eius attingere, liberaborà morbo. Destituta à medicis, à quibus fuerat magna mercede uexata, repererat alium me dicum, qui gratis & subito confert plenam salutem. Nec sefellit mulierem sua fiducia, si mul ut tetigerat uestem domini, sistebatur sanguinis profluuium, subito correcto liquo re, qui uelut è perenni fonte solitus est emanare. Quin & ipsa sensit toto corpore redisse uigorem, quem habuerat antequam hoc morbo coepisset laborare. Qui luxu, qui uolux ptatibus, qui delitiis huius mundi euirati funt, non aliò confugiant quam ad Iefum. Si fl dant philosophis, si legum peritis, si magicis artibus, si cæremonijs pharisaicis, ubi in his & ætatem, & ingenij uires confumplerint, nihil aliud quam morbum auxerint, & paus pertatem lucrifecerint, nisi forte leusor est paupertas, ætatis & ingenij iactura. Gaude bat mulier, hoc beneficium ueluti fuffurata à Christo, quem ut hominem sperabat falli posse: aut si non falleretur, sperabat pro sua bonitate pudori sexus indulturu. Dominus autem magis consulens glorie dei, multorum de saluti, qu'am unius mulieris pudori: non ignarus le fuille contactum , nece non lentiens fanitatis beneficium ex eo contactu per/ uenisse ad mulierem, uersus admultitudinem à tergo prementem, ait: Quis attigit uesti menta mea: Porrò discipuli nihil suspicantes eius quod acciderat, respondent domino: Vides turbam undique prementem te, & rogas quis te contigerit: Qui legunt Euan/ gelium, contingunt Christum: qui consecrant, aut sumunt corpus sacrum, contingunt Sola mulier, quæ cum ingenti fiducia contigerat, sanata est. I esus autem pro suo benefiz cio nihil aliud præmij flagitat, nili confessionem mali, & agnitionem clementiæ diuinæ. Itacs quum mulier pudore obticesceret, sperans se posse latere, Iesus circum ferebatocu los in turbam, quali nolcitare fludens mulierem, quæ fe contigifiet. Hic circumípecius erat ciuiliter exigentis accepti beneficij confessionem. Nolebat eam prodexe, ne uidere/ tur exprobrare beneficium. Mulier pudore fæmineo filebat, non ingraticudinisuitio. Adhibitus est stimulus, qui pudorem inutilem excuteret, salubrem elicer et confessio nem. Quid enim non potest intuitus Iesu: Sic intuitus est Petrum, & resipuit. Mulier au tem libi confcia, qualis ueniffet ad lefum , & quidab eo beneficij adepta effet , non aufa est dissimulare. Sed excussa muliebri uerecundia, prodițtin conspectum Iesu, timensac tremens: metuebat enim obiurgationem improbitatis suz: accidit ad genua, & remut habebat omnibus audientibus enarrabat, nihil dissimulans, nihil fucis obnubilans de morbo diuturno, de medicorum arte frustrata, de furtivo vestis contactu, de concepta fiducia. Huiulmodi confellionem amat dominus lelus, quæ facit ut peccator agnolicat seipsum, & sanitatis restitutæ gloriam omnem deo tribuat, & multos ad similem fiduciv am excitettadmonens ab uno Ielu proficilci gratuitam falutem, nec referre quot aut qua libus uitijs laboraueris, sed quantum de domini uel potentia uel bonitate confisus lis. Si clancularius est morbus animi, tamen confitere Iesu, qui non prodit, qui non exprobrat, sed sanat. Si palàm est, confitere palàm, ut que madmodum exemplo tuo multos ad peccandum pellexeras, ita converius multos item excites ad meliorem frugem. Excutiendus est pudor, qui & deo suam inuidet gloriam, & proximo salutem. Gaude/ his excussisse, posteaquam senseris ex confessione conscientiæ maiorem tranquillita tem, uelut audieris à domino lesu, quod audift mulier. Quid autem audift : Filia tua de me fiducia restituit te sanitati, quam medicorum are dare nonpounit. Abi læto trans

quillock

quillocs à min o volo beneficium hoc tibi perpetuum esse. Vides ne , audis ne hac Ar chilynagoge: Tibi enim tuich limilibus agitur hæc fabula. Mulier immedicabili morbo laborabat: profecerat in peius: ob inlignem de lefu fiduciam folo ueftis contactu fanata eft,& tu ceu medicum domum accerlis, iubes imponat manum, & celeritatem exigis. Dum mulieri respondet lesus, superueniunt nuncij ab Archisynagogi domo, dicens tes. Filia tua defuncta est. Quid pergis frustra uexare magistrum : His dictis Archisyna. gogus, qui prius ancipitem acmulto metu mixtam spem habebat; ueluti desperans, no audet amplius rogare dominum. Nuncij iubent desperare. Mortua est. Sic plerique ho mines folent, de his qui in facinus aliquod ingens prolapsi sunt, uelut in adulterium, in celtum aut furtum, aut homicidium. Conclamatum est, nulla salutis spes est. Iesus aux sem non paritur quenquam in desperationem uenire, nisi qui reculat fidere. Iudzorum est desperare: Christianus, cui nota est domini bonitas par eius potestati, nunquam des sperat. Collabentem iraque spem Archisynagogi blando alloquio subleuat: Noli me/ suere etiamli mortua est. Tantummodo confide. Non refert quantum sit malum puellas, sed quam firma sit tua fiducia. Hac loquutus, uenit ad ades Archisynagogi, ingrese fus estifed foris relica promiscua multitudine, ne discipulis quidem admissis, præter Six monem Petrum, lacobum & Ioannem fratrem lacobi. His comitantibus ingressus est domum Archifynagogi. Illic comperit ambitiofum funeris strepitum, multitudinem cognatorum & cognatarum miserabili lamentatione deplorantem mortem præmatu/ ram puellæ. Solet enim uulgus hominum acerbius ferre mortem iuuenű quam senum, equum nihil fit optabilius, quàm tum emori, quum dulciffimum est uiuere, prius quàm -animus en ultis huius uitæ malis contaminatus eft. Non enim refert quam diu uixeris: fed quam bene lesus itaque docens, non esse deploranda funera inanibus nænijs, com pelcit tumultum lugentium. Quid, inquit, ita tumultu completis domum & ploratist Puella non est mortua, sed dormit. Nimirum domino dormiebat, qui uerbo poterat exc pergefacere multo facilius, qu'am homo hominem excitat à somno. Et omnino somnus imago quadam ac meditatio mortis est. Somnus enim consopit animi uires, ac sensum adimit qui si perpetuus esset, uera mors esset. Cæterum qui astiterant puellæ morienti, monintelligentes quid libi uellethic lefu fermo , deridebant eum , qui crederet eam ad/ bucuivere, quam constabat expirasse. Hos omnes abigit lesus, qui tumultuoso plora eu, led inani complebant domum : & non lolum nihil adferebant lalutis extinclæ, ue/ -rumetiam & dolorem parentum exacerbabant,& Ielum falutis autorem irridebant.Ni hil opus rali turba, ubi peccato mortuus animus ad innocentia: uitam est reuocandus: Fecit hoc tum Ielus in ædibus priuatis & alienis . Quid autem faceret, li uideret quo anndam ulque ad infaníam ambitiofa funera ? Conducuntur qui ficte plorent, qui cie. ant eiulatus, qui lanient capillos, nonnunquam appoliticios, qui percutiant pectus, qui aulnerent genas, qui uerba iactent plus qu'am infana, ac diffidentiæ plena. Admouent cadaueri lac, ut proliciant oberrantem animam. Inclamant nomine iterum atque ite sum: Redi Philippe, reuertere Philippe, reddere nobis Philippe. Obiurgant exanie readauer: Quur tuos deseruistic quur nos luctu uoluisti occiderer Nihil tibi deerat **-adfa**uíter uiuendum, non opes, non generis claritas, non honores, non forma, non atas. O te crudelem, ó nos míseros. Iam adde tubas, surdo canentes: adde canto? aca, qui lugubres nænias frustra canant mortuo non sentienti; qui uiuis dolorem non eximant, sed augeant. Adde longas daduchorum series, ad hæc ordines pullator eum. Quidam etiam equos pullatos in hanc pompam inducunt, qui gestent insignia deuncti, & ceruice tibijs alligata, prono capite uideantur quali requirere dominum **Some**, qui descenderit ad inferos. Ne commemorem epulas & sacra parentalia, su perbas sumptuosas que monumentorum structuras, quasi parum suerit ambitionis & luxus in uita, nisi tales se declarent & mortui. Hæc quum ethnicis etiam paulo corda, tonbus uideantur infana, quanto longius oportet abelle à Christianorum moribus, qui omnes obdormiscunt potius quam moriuntur, ad tubam angelicam experrecturi in nouillimo die. Ergo ut ad narrationis ordinem redeam, eieclis his omnibus, Ielus adhi

adhibitis utrisque puellæ parentibus, ingressus est conclaue, ubi corpus incebat exas nime. Hos enim uoluit esse miraculi testes. Hic dominus arrepta puella manu, ait illi, ue lut excitaturus à somno: Thabita cumi : quod Syrorum lingua sonat : Heus puella surge.Qui profundo somno premuntur, nonnunquam expergefieri non possunt, etiam li femel atque iterum inclames ac uellices: nec fratim uigilant excitati, fed diu femilom nes, oscitantes distendunt brachia, nutant capite, nonnunquam & mento pulsant per Clus, & nist instes relabuntur in somnum. Hæc mortua confestimad uocem uocantis le fu furrexit,& ambulauit:non folü rediuiua, fed & clacris. Agnouit enim animula, quæ. pulsa morbo corpus reliquerat, uocem conditoris sui & nihil contata reuersa est in do micilium unde demigrarat. Quo mors fuerat flebilior c.) teneram puellæ ætatem negenim maior erat duodecim annis, hoc uberius erat gaudium de refuscitata. Huius spes Claculi nouitas ingenti stupore affecit patrem ac matrem puella. Jesus autem nec prazmiumabillis exigens, nec gratiarum actionem: tantum mandatillis, ut quo certior effet reddita mortuæ uita, darent illi cibum. Nam edere non solum uitæ, uerum etiam prosperæ ualetudinis indicium est. Præcepit & illud, ne quod paucis testibus ac priuatim gefrom effet, effertent in utilgus: liue quod malebat id quod acciderat, per alios quos eiece rat euulgari, quam per Archilynagogum, qui maiore inuidia, sed minore side præco su isset dominici beneficii: siue quod præcipiens sileri, quod sciebat eos non tacituros, nos docere uoluit in omnibus benefactis fugiendam esse gloriam humanam. Quod si quis penitus introspiciat, quid arcanæ doctrinæ lateat in hoc miraculo, quandoquidem fax Cla quoque lesu parabolæsunt: Puella duodecim annos nata, acuix dum pubescens exe animata designat hominem, qui primum, ac per imbecillitatem prolapsus sit in crimen occultum, & ob hoc, quoniam nondum perfricuit faciem, qui commilit, nondum assue. tudine collegit habitum, pudore facile fanari possit. In huius modi decet pastores, Lesu ci nilitatem imitari, qui domi paucis adhibitis arbitris non magno negocio puellam erexit. Sic enim laplis fufficit privata obiurgatio, ne prolato in publicum crimine, uel pudo rem exuant, uel immodica tristitia absorbeantur. Primus lapsus si per imbecillitatem ac cidat, facillime corrigitur. Difficilior est eius curatio, cuius malicia iam in publicum ema nauit, difficillima qui longa peccandi consuetudine callum duxit. Et ideo puellam in pri uaris ædibus, paucis admissis uerbo erigit. Cæterum adolescens qui per baiulos efferei batur, maiusculo negocio reuocatur aduitam. Plorat mater una cum turba comitante: Effertur adolescens Primum audit mater, noli flere. Deinde contacto loculo sistuntur baiuli, mox inclamatur adolescens: heus tibi dico, surge. Ille primum erigit seseac residet in loculo, post incipit loqui. Tandem exisiens redditurmatri. Cæterum Lazari monus mentum, quali nesciat, iubet sibi commonstrari, semel atque iterum soluitur lesus in la chrymas, ac turbatus înfremit spiritu, iubetur tolli lapis, ualida uoce euocatur, mortuus prodit, sed uinclus. Tandem soluitur, & cibum capit. Christo quidem nihilo difficilius erat fuscitare quatriduanum cadauer, quàm modo exanimatum, qui in supremo die per angeli uocem mortalium omníum corpora, ante totannorum millia fepulta, reuocatue rus est ad uitam, Sed hac imagine nos docere uoluit, quam ægre resipiscunt, qui diu uix tijs affueuerunt: non ut de his desperemus, sed ut maturius studeamus resipiscere, maio rich studio adnitamur, ut tales quoch redeant ad bonam mentem. Quin & illudannotae tu dignum arbitror, quod quum lesus à Geraseno dæmoniaco prædicari uoluerit, Are chylinagogo filentium præcepit. Siquidem inuida lynagoga conata est obruere glori. am domini leiu, quæ postetiam cæsis apostolis denunciaust ne nominis lesu facerent mentionem. Verum nihil profecit horum inuidentia. Quo magis illi contenderunt far lutiferum Iesu nomen opprimere, hoc latius prædicatur inter gentes. Silent sacerdotes,

reclamant pharifæi, conuiciantur feribæ, deridet Herodes, fed laudant ido/ lolatræ, raptores, incesti, adulteri, per Euangelij gratiam à pristinis uitijs, uelut à fæuissimis dæmonijs, subito liberati.

Digitized by Google

Ľ

Ė

70

M

Ħ

Ü

17

ti

3

po

N

CAPVT VI

Vocuncy locorum, quacuncy occasione sele confert, aut recipit dominus l'è sus jubics sui similis est, salutem adfert, ut interim comites discipulos admone at, nuíquam esse cessandum ab Euangelico negocio, sed semper hoc per om nem occasionem agendum, ut ex malis reddamus bonos, ex bonis meliores, fiue domi cotingat uiuere, siue peregre, siue in publico, siue in priuato. Quin **& in nauibus, in ue**hic**ulis, in fam**iliaribus colloquijs, in cõuiuijs, denieg & in iocis ac Iuli/ eus, qui uere præditus est Euangelica bonitate, semper aliquos dimittit meliores. Iesus igi bur, qui Gerafenos adire tentatat, ne uideretur in alienos propenfior qu'am in fuos, relictis locis lacul wicinis, recepit sese in patriam suam. Nam hunc nominis honorem prome ruit Nazareth, quod illic dominus fuerit enutritus diugi uerlatus. Comitati lunt illum die scipuli, iam assectatores perpetui. Porrò quum aduenisset dies sabbati, quo ex lauda etilimo more Iudzi consueuerunt conuenire, non ut ineptis speciaculis, aut inanibus fabulis aut profanis lulibus, aut superuacaneis cantiunculis sacrum tempus fallerent, boc est, perderent, sed religiosa confabulatione legem domini uel discerent, uel doce rent:ingressus est & lesus, exemplum hoc suis commendaturus, ut omnes intelligerent, quam indecorti nobis effet futurum, quti ludzis tanto studio fuerit, carnalem lege nec ab **folmam, nec perpetuo** duraturam, & à Mole proditam perdilcere, fi non pari uel atten/. tiore cura philosophiam Euangelicam, ab ipso dei filio traditam, studeamus cogno? scere. Quum igitur doceret in synagoga lesus, apud multos hocipsum eleuauit illius au sociatem, quod iuxta carnem notus esset. Nouerant tenues parentes, & humilem do mun unde prodierat: de patre cœlesti, dec domo æterna, unde nostra causa descenderas, ne per somnium quidem aliquid suspicabantur. Nouerant artem paternam, qua loseph familiam alebat, quam primis annis & ipse Iesus exercuerat. Erat autem faber lignarius, opificio uidelicet congruente ei, per quem pater cœleftis mundum hunc univ merfum fuerat olim fabricatus. Perfabrum conditum est genus humanum, per fabrum decuit & restitui. Proinde quibus notus erat lesus, qui usque ad annum serme trigeli. mum uixerat apud suos, nihil præ se ferens pharisaicæ doctrinæ, quum audirent eum magna cum autoritate docentem, que nunquam audierant à doctificmis pharifais, ue homenter admirati funt, dicentes inter sese: Vnde hic subito factus est alius : Vnde huic **fræc omnia;** Et quod eft hoc nouum fapientiægenus, quædata eft illi : Et unde tam præ Sens uis in adendis miraculis, quantam nec in ullo prophetarum audiuimus fuille: Quum paucismensibus abfuerit, quomodo repente mutatus nobis redijt! An non hic est lesus ille, saber, & sabri loseph Mariæck tenuis & humilis mulierculæ filius? Nón/ me & hunc nouimus, & totam illius cognationem : An non hicapud nos uiuunt, illi pro zina cognatione iuncti, fratres & forores: Itaque fubinuidebant lefu, nuper humili co/ gnite, nunc repente lublimi. Siquidem (candalo fuit illis, nimium nota carnis imbecilli) cas.Id quum intellexisset dominus lesus, ait: Nusquam propheta contemptior est, quam in patria fua, & inter affines fuos, ac domesticos. Male conuenit spirituali negocio cum mis affectibus. Nec omnino decet prophetam uere Euägelicum, qui docet huius mun dicentemptum, qui promittit gaudia cœlestis patriæ, qui docet renascendum esse per ba pellaum in Christo Iesu, qui docet mortificanda membra, quæ sunt super terram, ut spir rite unuamus in cœlis: hic nosse patriam, domum, notos aut cognatos, autamicos: Nec minim, si terreni ciues non agnoscunt alterius patriæ iam factum municipem. Itaque Ie> fin, quum effet omnipotens, & cuperet servare qu'am plurimos, non potuit illic apud su es edere multa miracula, nimirum obstante notorum & cognatorum incredulitate. Quum enim apud alios genus omne morboru à plurimis facile profligaliet, dæmonia eiecisset, leprofos sanasset, hic paucos duntaxat ægrotos restituit, idd manibus imposiz tis. lefus igitur uelut admirans suorum tantam incredulitatem, discessit illinc, obambu/ lansperuicos un dique uicinos, ubique spargens semen Euangelicum: hoc facto submoz nebantur discipuli, ne in Euangelico negocio fiderentaffectibus humanis: nam quod les Le uenit usu in patria ipsius, hoc illis erat euenturum in Iudæa: sed eò se conferrent, ubis cunque uiderent spem copiosi prouentus. Illic autem est fructus uberrimus Euangelicæ prædicationis, ubicung prona est credulitas. Ea nec est inter cognatos, nec inter phari-

fæos, nec apud reges. Contemnunt cognati, pharifæi inuident, reges irrident stultitians Et conuocauit crucis. Iam autem tempus erat, ut Apoltoli quos Euangelicæ functioni dell'inarat, famo duodecim aliquandiu assidui comites suerant lesu, præluderent suo muneri, ducios suo specimen aliquod darent industriæ fideig suæ. Accersit igitur ad se duodecim illos, quosad hoc munus ut præstantissimos selegerat, simulos collectos omnes eodem instruit sermone, ne quidinter sese discreparent ab eodem præceptore milli, & issem mandatisastriciti Quoque maior effet fructus, emilit illos binos: per iugum admonens non fraternæ cha ritatis, line qua nullus est Euangelij fructus: ac ueluti præfectis quibuldam, luam cuica pa ri provinciam delignabat. Nam id expediebat propagando regno Euangelico. Emilitau teminermes ac nudos, ne quid hic in cœlesti negocio sibi uindicarent mundana præliv dia. Porrò ne leuis esset piscatorum & idiotarum autoritas, addidit illis, quod huius mun di monarchæsuis legatis ac præfectis dare non possunt. Tradidit enim illis potestatem tollendi morbos, eficiendi dæmones. Quid simile potest Cæsar ? Vim auri, copias, se cures, machinas dare potest, quibus abundat ipse: cæterum nullus Cæsaris præsectus tan tam habet potentiam, ut ueloculis lippis, inuocato Cæsaris nomine, mederi queat. Et hanc iplam poteltatem lic impartijt luis, ut ea gratis opitularentur omnibus, quibus ellet opus. Iam quo forent expeditiores ad munus, quod strenuum minimed cessantemade ministratorem flagitat, præcepit eis, ne quid impedimentorum, commeatus aut armorum fecum deferrent in hac profectione, preter uirgam tantum:non peram reponendo com meatuitac ne panem quidem, qui uel fine pera circumferri potesti neg zonas ere onustas: nece tibias munirent ocreis, sed duntaxat sandalijs plantas pedum aduersus saxorif aut ue priŭ iniuriam defenderent: limplició; ueste cotenti essent. Hæc instructio lesu eò tedebat, ut rudibus adhuc discipulis crassa quada ratione inculcaret, eum qui suscipit functionem Euangelicam, oportere uacuum & expeditum esse ab omni solicitudine rerum corporat lium, nequid interueniat, quod profectum doctrinæ cœlestis remoretur. Vt negocium erat longe diversum à negocijs huius mundi, ita legationis est nova species. Accipiunt do ctrinæ formam, ne quid audeant docere quod à præceptore traditum non esset. Habes bant hoc cum humanis legationibus commune, in quibus capitale est præterire præferie ptum mandatorum. Ab uno mittuntur omnes pari potellate, ne qua nalceretur inter eos æmulatio. Bini mittuntur, ut fraternæ concordiæ meminissent, & frater fratrem subleua ret. Ad diversa mittuntur loca, quo latius pateret Euangelij fructus. Additur potestas me dendi morbis, sed in nomine lesu, ut que madmodu alienam docirinam susceperant bona fide dispensandam, ita scirent esse domini uirtutem, non ipsorum, qua morbos propelle. rent. Vetuit ne peram circumferrent, ne panem, ne pecuniam, ne binas tunicas, ut tota fie ducia penderent à promillione præceptoris fui, huius præfidio confiderent fe tutos foe readuerlus omnem violentiam adverlariorum; huius providentia scirent sibi nihil defue turum, quod ad temporariam corporis necessitatem attineret. Porrò quum uoluptati nie bil lit latis, necellitati naturæminimo latisfit. Necenim dominus hocanimo loquutus est ista, quali fas non ellet unch futurum, eos qui tractant rem Euangelicam, aliquid necessa, riæ sarcinulæ aut pecuniæ secum ferre, quum id non uereantur & hodie facere apostoli. Imò fortassis plus laudis mereatur, si quis suo sumptu doceret Euangelium. Sed hoc genus hyperbolis uoluit suis crassis adhuc & rudibus penitus eximere solicitudinem ea rum rerum, quæ solent remorari animum, coeleste quippiam molientem. Alioqui scie, bat illis in mentem uenturum: Mittis nos ad regiones ignotas, exponis nos nudos & ine ermes uarijs periculis. Sed quis pascet, sifames: quis defendet, si qua uis: quis uestiet, si rigor inciderit: Vis nos docere gratis. & uis sanare gratis. At multis rebus eget, qui ui/ uit peregre. Hanc solicitudine anxiam & sordidam, quoniam plerunque ex difficient tia nascitur, Iesus studuit exanimis suorum reuellere, ut talis negocij magnitudine indignam. Porrò sermonis tropus ad hocualet, utaltius insideat animis rudibus, quod traditur. Neque enim peccaret, si doctor Euangelicus apud Getas uteretur calceis, aut duabus tunicis:aut fiad Libycas harenas,aut inhospitalem gentem profecturus, com meatus atque etiam pecuniæ nonnihil secum ferret. Sed quicquid remoratur Euangeln protectum, renciendum est. Iam mihi cogita, quanta sarcina grauati proficiscantur ad Euangelicum negocium, qui regales opes circumferunt, qui dignitates, qui uoluptates

huius mundi, qui uindicandi libidinem, fi quid occurrat molesti, secti portant. In animo arcina est potius quam in peris aut uestibus. Has sarcinas oes qui non abiecerit, non est idoneus legatus Ielu Christi. Itidem tropus est in his, quæ permittit: permittit enim vir gam & fandalium.Leuissimum enim calciamenti genus est sandalium, & sic pedes defen  $\operatorname{ t dit}\operatorname{ t ab}\operatorname{ iniuria},\operatorname{ t ut}\operatorname{ t nonimpediat}\operatorname{ t celeritatem}. Idem it aque monet, qui permittit <math>\operatorname{ t fandalia}$  ,  $\operatorname{ t \&t}$ qui vetat uti calceis: prohibet enim cessationem, & hortatur ad celeritatem. Rursus idem monet, qui permittituirgam, & qui adimit baculum. Etenim uirga subleuatambulante, nec remoratur iter, sed promouet. Baculus autem ut onerat, ita aduersus uim gestari solet. lag qui concedit uirgă, ac præterea nihil, & qui interdicit baculü, uult Euangelicum præ conem non alio præsidio securum esse aduersus malorum insultus, quam præsidio Chrix sti. Virga uiatori conuenit, baculus pugnaci. Porrò qui tractat rem Euangelica, semper progredi debet ad perfectiora, ab ulciscendi studio debet qu'am longissime abesse. Hac igi cur solcitudine reuulsa ex animis apostolorum, pergit illis comonstrare rationem, qua fu curum effet, ut nihil effet necesse talium rerum cura torqueri. Ne sitis, inquit, soliciti, neces de diuerforio, nece de cibo. Sed ingressi uicum aut ciuitatem, quæcunca domus uos exces perit, etiamli sit tenuis & humilis, illic permanete, donec aliò uocante Euangelij profectu, utilum fuerit inde discedere. Pauci & paruo contenti, non eritis cuiquam graues hospites, Vix fieri poterit, ut ulquã lit tam deplorata ciuitas, in qua nullus reperiatur, qui tales ho **Ipites** non lit cupide recepturus, quum lint qui medicum magno conducant, & e longine **tuo accer**fant. Quod fi domus aut ciuitas contigerit tam ingrata, ut uos ultro deferen/ tes cœleste munus, quo sanentur & corpora & animi, non recipiant, nolite ob paucorum duritiem desistere à suscepto negocio, sed ad tempus relicta ea ciuitate, pergite ad alias, menum exprobrata prius sua dementia ijs, qui uos noluerant recipere. Exeuntes enim in plateas, excutite puluerem, pedibus uestris hærentem, ut meminerint & intelligantue niffe, qui gratis falutem obtulissent, nuncium & multo omnium lætissimum; nec tantum **bonum ullo** præmio pensari posse, nec inuito cuiquam aut fastidioso mercem tam precio fam obtrudendam esse: sibi imputent exitium suum, qui perire maluerint, quum licuerit fanari, uos nihil aliuduenatos esse apud illos nisi salutem proximorum, ut ne pulueris quidem iactura uolueritis illos afficere. Hæc superbia decet meos legatos aduersus contu maces acfastidios. V num autem illud illis abeuntes uel nolentibus ingerite, dicentes: Scitore iam adesse regnum dei, siue recipitis, siue non recipitis: si recipitis, uestro bono ue micifin rencitis, magno uestro malo, tamen uenturum est. Hoc uíatico instructi legati Iesu, reliquerunt dominum fuum, ac ficut erant iussi, prouocabant omnes ad pœnitudinem ui 🗫 fuperioris:iam 🛮 enim adesfe regnữ dei,quod per fidem Euangelicam adferret omnibus perfecta iusticiam. Nam id Euangelicæ prædicationis & caput est & initiu, credere quod audis,& fidere promissis. His atch huiusmodi multis sermonibus quum diligenter instru xisset suos dominus Iesus, profecti sunt duodecim regni colorum proceres, & successit residenunciabant omnibus ut poenitentiam agerent ante actoru malorum, nece quilqua fideret fuis factis, sed tantu promissis Euangelicis. Et inuenerunt qui predicatione pronis acciperent auribus. Nec defuit miraculoru parata uis , quæfidem cociliaret diclis homi/ munquamlibet humilium & ignotorum. Vnguebantoleo ægrotos, & lanabantur:iube bantin nomine Ielu exire spiritus noxios, & exibant. Non erat illud oleum pharmacum (quis enim eodem pharmaco medetur morbis omnibus) fed facramentum. Oleum uifiz bile inunguebatur cuti, & sanabatur corpus: sed oleum Euangelicæ gratiæ per unclum nostrum lesum erat inunguendum animis, mox à morbis uitiorum sanandis. Ita nec ma gorum erant preces, quibus exigebant dæmones, sed uerba erant Euangelica side essica? cia Nimirum hæc eratuis regni cœlestis. Quid humilius, quid contemptius apostolise Sedquo minus erat illis roboris, hoc magis liquebat uirtutis esse diuinæ quod agebatur. Necopes habebant nec literas, nec magistratum nec satellitium, nec generis claritatem, necamam, nec autoritatem. Nihil habebant nisi simplicem fiduciam erga nondum satis cognium Iesum. His rebus indies magis acmagis inclarescebat fama lesu, adeo ut no meneius innotes ceret etia Herodi regi. Iesus enim sero innotescit regibus, quibus opor mitmaxime, nec ullis infelicius. Quum aute le su miracula tam essent crebra, tamq eui dentia, ut nemo posset causari comenticia; tã salutifera, ut nullus calumniari posset ea per malog

malos dæmones geri:quum de multi uarias sententias proferrent de domino, tandem & fuam deprompfit Herodes: Ioannes, inquit, refurrexità mortuis, & ob hoc nunc pollet ædendis miraculis. Rurlus alij, lumpta cõiectura ex uaticinio Malachiæ, dicebant lelum esse Heliam, cuius reditus promittitur ante diem domini magnum & horribilem. Erant qui negarent illum esse Heliam, cuius apud Iudæos summa erat autoritas, sed unu quem piam ex mediocribus prophetis, qui reuixisset Quorum sententijs auditis, Herodes pere stitit in sua, dicens: Imo hic est ipse Ioannes, quem ego decollaui. Is reuixit, ac iam diuus fa Gus operatur humanis uiribus superiora. Nullus erat horum, qui non crederet reuiuisce, re corpora. Et hodie tamen multisunt, qui negant reuixisse Christum. Atog hic ut intelliz gas quam sint impiorum præpostera iudicia: loannem, qui nullis miraculis inclaruerat, credunt reuixisse: lesum-cuius tot modis diuina uirtus declarata est pertinacissime negant reuixisse. Quin etiam regum impiorum stoliditatem cosidera: fatetur Herodes Ioannem reuixisse, fatetur illum nunc demum plus ualere quam ualuerat uiuus, & tamen propemo dum iactat, quod illum occiderit, paratus eum & rurium occidere, si licuisset. Tanti facie noris occasionem audire est operæprecium. Nam Herodes incestæ mulieris instinctuius sit apprehendi Ioannem , ac detrudi in uincula , non ob ullum crimen, sed propter Hero/ diadem Aretæregis filiam, quæ quum prius esset locata Philippo tetrarchæstureæ, & Trachonitidis,orta fimultate abduxit à genero, cui iam pepererat filiam, & huic Herodi fratri Philippi, sed inimico, matrimonio iunxit. Ioannes autem quo magis Heliam refere ret, qui magna libertate reprehendit Achab & lezabelam, no tulit incestum coniugium, dixitch regunon est fas te domi habere conjugem fratris tui, nec sterilis, & adhuc superstiv tis.Herodias autem, quæ iam exciderat à priore matrimonio, metuens ne Ioannis opera ab hoc quog excluderetur, infidiabatur ei, captans occasionem occidendi illum, nec suce cedebat.Herodes enim,tametfinon amabat ex animo Ioannem, tamen uerebatur ac metuebat illum.Ea uis est ueræ uirtutis,ut etiam regibus sit formidabilis. Sciebat enim illum uírum iuftum ac fanctum,& obferuabat eum , multiscs in rebus illius confilis obtempez rabat, ac libenter eum audiebat. Hæc obstabant, quo minus impia mulier posset Ioannem extinguere. Aderat malus animus, sed deerat occasio, quæ tantum deest malis ut lædant. Dies natalicius Herodis ad impium facinus idoneus aduenit. Decuit enim impij regis na talem, sanctissimi usri morte sunestari, mediumý, luxum ac delicias aulicas crudeli morté innocentis inquinari. Quum igitur magno luxu faltuci instructa cœna natalicia exhibe retur principibus, tribunis ac primatibus Galilez, quo plures haberet suz crudelitatis ter stes, ingressa est conuiuium puella Herodiadis ac Philippi filia, ut indecora lasciua falta tione delectaret conuiuas. Quo turpius faltabat, hoc magis placuit conuiuis, ac regi iam bis infano, ut qui præter amorem incestæmulieris etiam uino incaluerat. Itaq; regali ma/ gnificentia dixit puellæ:Polce à me quicquid uoles, nihil enim frultra popolceris. Quock maiorem fiduciam adderet puellæ petendi quicquid collibuisset, temulentű promissum iureiurando confirmauit: Quicquid petieris, etiamfi dimidium regni mei petieris, dabo tibi. O uocem stultissimo ac temulento rege dignam. At puella quemadmodum hanc faz bulam matris instinctu cœperat agere(nam illa diem,locum & horam obseruarat, illa salv tatriculam instruxerat) non audet ilico pronunciare quid peteret, sed egressa è conuiuio consulit matrem, dicens: Iureiurando rex cofirmauit se daturum quicquid petiero. Quid igitur petam : Hic merito locus erat hælitandi , ne tanta periret opportunitas . At incelta mulier nihil contata, neg quicquam charius habens morte fanctiffimi uiri, respondit; Pe te caput Ioannis baptistæ. Et ó docilem ad flagitium ac morigeram filiam. Illico reuersa est in coclaue. Submonuit & hoc mater ut properaret, prius quam ille feruor animi regi refrigesceret. Adit itacs regem, & incesta saltationis pramium poscit, dicens: unicii duni taxat missum peto. Volo ut protinus des mihi in disco caput Ioannis baptistæ. Hic mihi uide præposteram regis impij religionem.Quūnihil sit illis familiarius,quàm omnia foz/ derum ac religionum uincula dirumpere, hic religiofa religione stustissimi iurisiurandi cõ Itrictus elt, prælertim quod tot teftibus prodidiffet. Itag; ne uideretur parum bonæ fidei, li quod forte per regiù diadema, aut genium suum, aut saltatriculæ caput iurasset, no prestaret: neue parum humanus, uel puellam tristiore dimissife uideretur, uel conuiuaru qui bus puella placuerat, hilaritatem aliqua mœroris nubecula obfuscaret: ó fidem ac religio

M

a

mm,ó ciuilitatem atq humanitatem annalibus dignam:nulla mora, mittitur carnifex, ad knur facrum-caput innocentissimi uiri, ueluti missus quidam, in disco. Traditur puellæ, puella reddidit matri luæ, munus dimidio regni charius. Hoc tam funelto spectaculo stul ws&infanus rexgratificatus est incestæmulierculæ, natalem diem honestauit.Rexoc cidit, carnifex adfert caput, puella impetrat, ad matrem horum malorum artificem ac fon tem redit ferale premium. Et ó convivas interim tali convivatore dignos. Nullus erat te/ gitam amicus, qui rem tam nefariã interpellaret. Et postea miramur, si reges aliquando au dent nefaria, quum tales habeant animos, incestis amoribus & crapulæ deditos, conuicto resuel timidos uel crudelitatis fautores. Huius facti rumor quum peruenisset ad discipu **los Ioannis, abstulerūt corpus eius, & honorifice dederunt sepulturæ. Quanquam in his** rebus latet aliquid reconditioris sensus. Ioannes tametsi legis typum gerebat, tamen ut Euangelij præcurlor Euangelico præmio donatus est, nimirum gloriosa morte, sed taz men diuería amorte domini. Siquidem huic clam amputatum est caput, iam aliquam? **diu uinculis altricio in carcere . Christus palam sublatus est in crucem. Carceris tenebra** congruunt legis umbrisac figuris, eas oportebat cedere luci Euangelicæ iam exorienti. Et imminui conueniebat ceremonias carnales, ut augesceret spiritualis libertas: & astrin gi oportebat quod erat timoris, ut latius sese panderet fiducia, & charitas Euangelica. De **nig decebat amputari caput** humanum , ne quod iam caput agnofceret eccleffa, præter unum lesum. Itacz lex quodamodo occisa, & cum honore elata, socum dedit domino lesu spiritualem philosophiam prædicaturo. Etenim quod Euangelio fidimus, magna ex par se debemus ueteri testamento, quod nobis tot retro seculis Iesum Christum umbris ac fix guris deliniauit, prophetarum uaticiniis promilit ac depinxit. Dum hæc aguntur, redeut aperacta legatione apoltoli, & simul sele congregant ad Iesum, totius negocij caput. Ab co proficulcuntur omnia ad eundem omnia referantur oportet. Ab eo mandatis acceptis Et conuenien discellerant concorditer, ut in illius nomine pariter agerent quicquid agerent, ad eundem tes apostoli concorditer redeunt, cupientes approbari quod gestum erat. Exponunt itaque totius les ad Infum gationis historiam, magna alacritate comemorantes singula, quæ docuerant, que q; gesse rant, & quam res ex animi sententia successisset. Dominus autem comprobata illorum fyncera fide, sed cohercita gloria, abduxit illos in locum solitarium, in desertü urbis Beth/ faida, ut aliquantulum refocillarentur à tantis laboribus ac respirarent. Non datus est Secessus ad uoluptatibus laxandum animum, sed ad secreta precatione uegeta ndum remouandum de spiritus uigorem mox recursuris laboribus. Nam doctori Euangelico sanè quam leuis debet esse cura corporis. Porrò qui fungiturapostolico munere, quonia cum infirmis ac firmis, cum doctis & indoctis, cum bonis ac malis rem habere cogitur, fieri mon potelt, quin interdum ab illa perfecta tranquillitate mentis nonnihil labefactetur. Id quoties accidit, ad secretas & intentissimas preces, ad purissimam rerum coelestium contemplationem animus est traducendus, ut mox uegetior factus, ad iuuandum proximum redeat. Siguidem ubi tum temporis oftenderunt dominum Ielum, innumera homi num turba uentitabat ad lelum, utæltuariæ quædam uices uiderentur uenientium & az beuntium, qui adeo nullam quietem permittebant Apostolis exitinere lassis, ut ne cibi quidem fumendi daretur spatium. Itacp dimissis turbis & conscensa naui, petierunt littus Bethlaidæ uicinum, atque inde in locum desertum sele cum domino receperunt. Verum nechic contigit diu latitare. Necenim potest abscondi lux Euangelica ueritatis. Seces fus hic nihil aliud, quam irritauit, & acuit hominum desideria. Observatum est à quibus/ dam, quò se contulissent, nimirum in desertum spectans ciuitatem Bethsaidæ: mox que rumore sparso quod illic ageret, magna uis promiscuæ multitudinis ex omnibus uicinis oppidis eò pedeltri contendit itinere, sic ut prius eò pedites peruenerint multi, quàm ipse dominus cum discipulis, etiam nauigatione adiutis. Dicas adesse tempus, quo ui paras rentirumpere in regnum Dei. Ielus ubi sensit innumeram hominum multitudinem une dique difficili ac pedeltri itinere confluxiffe, adeo non fubduxit fefe, nec abegit importu nos, ut e secessu suo uelut obuiam prodierit: nimirum hoc interim agens, ut uarijs mo/ dis formaret discipulos suos, & institueret ad promptitudinem sine cessatione promovendi negocium Euangelicum. Itaque progressus clementissimus Iesus, ubi conspica, eus est numero sam quidem, sed promiscuam & incompositam turbam puerorum, uiro, Tom. 7

rum ac mulierum, tactus est misericordia, ac syncerum animi dolorem ipsis oculis, ibso uultu, at the ipla, quod aiunt, fronte præle tulit, fingens ac formans affectum doctoris Euv angelici. Sitiebant salutarem doctrinam. Id arguebat itineris & celeritas & difficultas. A mor pedibus alas addiderat, sed erat uelut oues huc & illuc palantes ob boni pastoris ino piam. Siquidem facerdotes, pharifæi & scribæneglecto grege, pascebant semetipsos. Jer fus itaque milertus limplicis & inconditæ multitudinis, coepit agere fidum paltorem. Pri mum multo doctrinæ sacræ pabulo refecit illorum animos, mox sanabat, quos secum ad duxerant, ægrotos. His rebus quum iam multum temporis consumptum esset, iam'que res ipla moneret, corporis quoque cibo reficiendam esse multitudinem, discipuli, præcer ptoris clementiam imitantes, submonent illum: Domine uides infinitam multitudinetts absque commeatu huc usque profectam. Et locus hic desertus est, iamos tempus reficien di corpora præterijt. Obliui cuntur sui, tuis sermonsbus inhiantes, nec possunt diuelli. lia que dimitte illos, ut eant in proximas uillas ac uicos, emant de fibi cibos quos edant. Tum Tefus instituens suos, quomodo sit pascenda multitudo, respondit: Quín potius uos qui pastores estis futuri, nunc agere pastores consuescite, ac de uestro date illis quod edant. Porrò discipuli nondum intelligentes quò tenderet hic Iesu sermo, pro rudi captu suo re sponderunt: Rem mandas nobis impossibilem, scis enim quam tenuiter simus instructi uiatico. An ibimus & ducentis denarijs ememus panes huic multitudini, adeo non suf fecturos ad fatietatem ut finguli uix paulum quiddam gustaturi fint: Tum Ielus, paula tim animos illorum miraculo præparans: Quot, inquit, panes habetis: Quum non haz berent in promptu quod responderent: Ite, inquit, & inspicite quam sitis instructi com, meatu. Inspiciunt, & renunciant else quinque panes ac duos pisces. Non latebat domie num, quantum haberent, sed uoluit apostolis exploratam esse paucitatem, quo magis age noscerent in miraculo uirtutem diuinam. Quog magis etiam animaduerterent quanta esset hominum multitudo, præcepit ut omnes iuberent in uirenti gramine discumbere, sic distributos in sodalitia, ut in singulis centum aut quinquaginta simul accumberent. Par ruerunt apostoli domino, populus paruit apostolis, täta erat fiducia in pastore lefu. Is igiv tur accepit quing panes ac duos pilces, & ex more lublatis in cœlum oculis, gratias egit patri, cuius beneficio lie procederet negocium Euangelicum. Deinde fregit panes, tra/ didito discipulis, ut apponerent multitudini. Similiter & pisces partitus in partes trav didit discipulis, omnibus distribuendos. Refecti sunt omnes ad saturitatem usque: & 2/ deo nihil cuiquam defuit, ut peracto couiuio apostoli ex reliquijs, iussu domini collectis, impleuerint cophinos duodecim.Porrò numerus multitudinis, qui facile poterat deprev hendi ex-diftributis per uiridaria fodalitijs , erant quinque uirorum milia, præter pueros acmulieres. Hoc miraculo Ielus & apoltolis luis formam prælcriplit, pabulo fermonis Euangelici pascendi multitudinem, & anxiam solicitudinem exemit parandi commeas tus. Quilquis igitur es epilcopus ac paltor gregis dominici, noli lic cogitare: lum legis di uinæ professor, sum arcanorum uoluminum peritissimus interpres, est abunde quod do ceam, populog quamuis clurienti è diuite confertog eruditionis mee penu de prom<del>am</del>. Inspice potius & agnosce quam sit tibi domi commeatus exilis, quem & ipsum, quantus quatus est, domino debes. Verum hoc ipsum facultatis, quod habes, offermanibus Iesu, roga ut ille contrectet ac frangat: Deinde quod ille tradidit, lic ut tradidit appone populo tant domini cibum, non tuum: & appone nihil helitans, nihil dijudicans, nihil tuis fides uiribus,ita demum erit Euangelicũ conuiuium: & falutari pabulo per idiotam magis refi cientur & explebuntur animi credentium, i i pharifaus fuperflitiofus, aut philosophus arrogans, aut orator eloquens meditata accurata é oratione sese uendicaret multitudini. Porrò quoniam ante iussitillos nulla prouidentia commeatus accedere ad Euangelfine gocium, nuncipla re declarauit, nihil defuturum ijs, qui dum toto pectore funt intenti re gno dei & iustitię eius, negligunt ista temporaria, quorū folicitudine uulgus homnū mi ge benignius est pauisse mentem, quam uentrem. Et tamen hoc quod est minim &, crass fum uulgus, utest præpostero iudicio, solet plurimi facere. Iesus igitur cognoscens futur

Et statim sere discruciatur, modo adsit fiducia simplex erga dominum lesum. Leue beneficium erat coegit laturalle famelicos, præhis quæ quotidie præltabat illis benignissimus dominus. Lone rum, ut crassa multitudo iam fatura de regno ipsi deferendo cogitaret, copulit discipulos

fios namægre diuellebantur a tam amabili domino, ut confcensa naui, transmisso que baupracederent Bethlaidam, dum interim iple dimitteret multitudinem. Ea dimissa, furtim subduxit sele in montem, ut ibi solus deprecaretur patrem; ut quemadinodum be necoperatnegocii Euangelicum, ita progrederetur. Interim appetebat nox, & discipuli line preceptore nauigabant in medio lacu. Et oborta est tempestas. Quid ni nox sit, ubi non adest ille sol & lux mundi lesus : Quid ni periclitetur nauis, in qua non est lesus Ouidniturbentur apostoli, quum abest ille consolator omnium Iesus: Quid ni uenti re flantes successium remorentur humanæ industriæ, niss promoueat Iesus: Abest ille quiv dem nonnunquam, sed non destituit suos in finem. Ad tempus uidetur interdum destiv mere, utexerceat rebus aduerlis, utinstituat ad firmam dese fiduciam. Iam enim e mone tedescenderat, iam stabat in littore, sed solus. Non uidebatur à discipulis, sed ipse tamen uidet eos. Non oportet igitur despondere animum in rebus quantumlibet turbatis ate que commotis: hac certa fiducia concepta animo, quamuis nusquam sese ostendar doe minus, tamen suis non defuturum quum tempus postularit. Iam enim astat in littore, & uidet eos laborantes in remigando. Nam uetus erat aduerfus. Quum itaque fic aliquant diu luctati fuillent aduer sundas & uentos huius mundi, nec multum abessent à despe ratione, circa quartam noctis uigiliam, hocelt, sub diluculum, uenitad eos Iesus, non uer cus naui, sed placide ambulans super undas (agnouit enim elementu conditorem suum) acpra se ferebat quasi uellet eos præterire. Sic enim patitur aliquando suos hærere in ma lis, quali negligat, quum non deponat unquam curam illorum. Apostoli quum per ter nebrasuidissent eum ambulantem super aquas, obliti tot miraculorum qua uiderant, ardentes que non posse fieri, ut solidum & grave corpus hominis liquidum elementum infineret: luspicati sunt esse spectrum inane, quod oculos uana specie deluderet. Igitur expanesadi, præ metu exclamarunt. Nam speciem Iesu uidebant omnes, nec tamen Idumesse credebant. His formidabilis est Dominus, qui ultorem esse credunt, servatorem essenciount. Nec enim agnosci potest in huius mundi tenebris, nisi ipse sese nobis in linuer. Non passus est igitur suos diutius exanimari metu, sed protinus uoce iam non ignora compellauit eos, dicens: Estote forti animo: ego sum: nolite timere. Et ingressus mauim iunxitle discipulis suis, atque ilico consedit tempestas. Iam pauori successit admiv ratio, quomodo corpus humanum posset ambulare super elementum fluidum. Tanta erat discipulorum tarditas, tanta ruditas, tanta que oblivio, ut non veníret illis in men/ temuel illud miraculum, quod paulo ante uiderant, quinque panibus ac duobus piscibus saturata tothominum missa. Tanta que erat caligo cordis, ut pro stupenda re duce tent, quod le dus ambulasset super un das: quum longe prodigios ius esset, tantulo cibo tan tam faturare multitudinem. Hanc tarditatem dominus in fuis hærere permifit, ut & ipfi consuescerent imbecillium ferre tarditatem, donec proficerent. Peruentű est ad littus di luculo: appulerunt autem in terram, quæ dicitur Genezareth, ad portum destinatum. Vixingressus est in terram, aderant ex incolis qui agnoscerent Iesum. Iam enim erupe ratfol, & abierat nox, quæ occuparat discipulorum animos. Observabatur enim à mul/ tis, quocunque se conferret. Iam enim plurimis innotuerat etiam de facie, sed multo la tiutelfama miraculorum doctrinæque sparserat. Porrò qui uiderant & agnouerant, Printe quali velut exploratores venissent, continuo relicto eo percurrentes totam illam regionem, tenunciarunt adesse Iesum. Ad eum rumorem plurimi coeperunt ægrotos in Babbatiscircunferre. Et quocunce le coferret lefus, siue in uillas siue in uicos, siue in ciui tatts, aderat importuna turba, magis follicita de tollendis morbis corporum g animoru, actificanda spectacula uarijs morbis laborantiti exponebat in plateis, ac pretereuntem ldundeprecabantur, ut liceret uel fimbriam ueltis eius cotingere. Tantus enim erat tur, banimultus, ut uix hoc cuiuis dari posset. Neque enim hæc erat Iesu difficultas, qui nec kprofim grauatus est tangere: sed siduciæ delectabatur exemplo, quod omnibus uole/ batefferommendatum. Quid ni commendatum sit : Quotquot contingebant lesum sa nabantur, quocunque genere morbi tenebantur. Illi fidentes contingebant fimbriam ue his qua postea cessit his, qui crucifixerant eum, & leuabantur morbis corporum:quan tomagis adnitendum est omnibus, ut lesum ipsum contingat animo, & sanentur à mor bisammorum? Nihil ualet contractus fine fide. Nudum lesu corpus contrectabant, qui impe/

impegerunt alapas, qui uinciebant, qui flagellabant, qui suffigebant sh crucem: neg culveum horum profust contigisse. Legis Euangelsum, contingis quidem lesum: sed legis ut refellas, aut legis oscitanter, frustra contingis lesum. Lege syncera fiducia, mox sanaberis. Sed deprecandus est lesus, ut liceat contingere. Frustra contingit, quem ille non contingit prior. Si non potes assequi reconditam illam sapientiam, quam Paulus soquitur inter perfectos, uel simbria contacta restituet sanitati, si sides adsitintegra. Nihil tale præstare possunt, quantum sibet latæ pharisæorum simbriæ. Nihil est in domino sesucam humile quod per sidem non præstet salutem.

CAPVT

VII

TO VE hic fuit Euagelij successus apud simplice & credulam turbam. Sed non idem est apud scribas & pharisaos, qui religionis totius ac doctrina ar cem sibi uidebantur obtinere, ac plebeios idiotas uix ducebant pro homini bus. Nam sacerdotum uix usquam ulla mentio, nisi quum perdendus estet Iesus. Proinde queadmodum in comoedijs uariantur scene, ut ex personaru collata diuersitate, singula magis elucescat: sic in negocio Euangesico dominus

ac rerum collata diuerlitate, lingula magis elucelcat: lic in negocio Euangelico dominus Ielus ita temperauit uices omnium quægerebantur, ut ex perspecta simplicium atque e/ tiam ethnicoru credulitate, liqueretomnibus, quam esset infanabilis eorum peruerlitas, per quos conueniebat aliorum incredulitatem corrigi. Rudibus ac plebeis ad salutem fufficit contacta uestis fimbria: pharifæos nec intellecta prophetarum oracula, nec audita toties lesu doctrina cœlestis, nec tot conspecta miracula corrigunt. Commodum igitur, his rebus gestis, conveniunt codem aliquot pharifal & seriba, venerabile nimirum ac suspiciendum genus hominum, atq; hoc magis, quòd uenissent ex Hierofolymis, ubi fontem pietatis ac sacræ doctrinæ uolebant esse; quum illic esset fons & caput omnis ambitionis, hypocriseos, & impietatis. Hi quum sibiiusti docsi que uiderentur, non ue niunt ut discant, non ut sanentur, sed ut calumnientur. Et ecce protinus parata calumnie andi anfa. Eam porrigit auidis cæremoniarum superstitio, unde ferè nascitur omnis inter homines calumnia. Iudæi commune uocant, quicquid profanum est & impurum,ni/ mirum abominantes omnem immunditiam, & hoc agentes ne quid impurum ulquam uideantur habere. Atque hanc puritatem non animi synceritate, quæ sola uerach puritas est apud deum, sed corporalibus ceremoniis metiebantur. Quarum aliquot & Mosi lex præscripserat, non ut perpetuo serioch seruarentur: sed partim ut ad tempus populus nu dis & intractabilis confuesceret obtemperare præceptis divinis: partim ut huiusmodiue lutumbris ac rudimentis paulatim inftituerentur ad ea, qua funtuera pietatis inanimo sitæ. Porrò quidam non his contenti quæ lex præscripserat, innumeras constitutiones de fuo adiecerant, quas pharifæi feuerius exigebant à populo, quam ea quæ Deus præcepes rat, semper & apud omnes observanda. Et ex huiusmodi nugis vindicabant sibi laudem fanctimoniæ, populog stultam fanctimoniæ persuasionem inducebant: quodo scelera tius est, ex his quæ nihil faciebant ad ueram pietatem, impietatis calumniam struebat pro ximo. Quum enim uidillent aliquot ex lelu discipulis sumere cibum manibus illotis, hocest, quemadmodum illi loquuntur, communibus & impuris, ustuperabant illos, qua si parum religiosos, simul que præceptorem qui suos parum sancte institueret. Nec ideo damnat, quod uel per se uitiosum esset, uel a Deo uetitum, sed quia dissidebat ab ipsorum consuetudine. Est autem hæc pessima judicandi regula, ideo damnare quippiam, quod iple non soleas idem facere. Fit enim sæpenumero, ut quæ stultissima sunt, irrepant in pu blicam confuetudinem, quam non oportet facere regulam pietatis, quum ex ueris ac pre scripto dei sit astimanda puritas. Contràscriba ac pharisai, atque adeo omnes ferè lue dæi, stultissime judicantes animi puritatem in rebus corporalibus esse sitam, adeo super stitiose seruabant morem à maioribus, non à deo traditum, ut etiam si fame periclitaren. tur, non caperent cibum , nifi prius lotis manibus. Et fi fæpius in die capiendus fit cibu**s,** crebro lauant manus, atque ita se puros arbitrantur ad cibum accedere. Quin etiam si do mum e foro redeant, uelut e populi contactu contraxerint aliquid impuritatis, non capile unt cibum, nili loti corpore toto: quum interim mentem habentes odio, liuore, ambie tione, auaritia, fimulatione, cæteris& peltibus inquinatilsimam, non cogitent de lauan/ do. Hac aliach his confimilia præter legis constitutiones tradita sunt illis à maioribus. quum lex ipsa uetet addi demica quicquam ab his, qua divinitus essent prascripta. Nec

Amerat subinde lavare corpus, quo puriores uiderentur, frequenter lavabant & urceos, & maazrea, & lectos denique. Nec hanc calumniandi scabiem poterant intra se preme/ repharifai, cum discipulis non expostulant, sed uelut in atroci facinore dominum ipsum adoriuntur. Quur, inquiunt, discipuli tui qui te sequuntur, & ex tua pendent institutio pe,non observant morem à maioribus institutu, sed illotis & impuris manibus capiunt abum: lelus autem nos docere uoles, nullum esse pestilentius calumniandi genus, quàm ubiquis sub prætextu pietatis incessit benefacia proximi: seuere retundit illorum malie cian, aclimulatam iustitiam. Factis, inquit, uestris declaratis, recte meritocis de uobis hy pocitisuaticinatum Elaiam, qui foris speciem habetis sanctimoniæ, quum intus plenis tis iniquitate. Apud quem hūc in modum queritur deus. Populus hic labijs me honorat, corautemeorum procul abest a me. Et quemadmodum ipsi uiuunt, sic alios instituunt. Nihil moror istam corporum & supellectilis munditiem, animi munditiem requiro. Hocpieratis genere fucato frustra me colunt, ceu magnum quiddam ostentantes, & in quositas stabioluta pietas, docentes humanas constitutiunculas, quæ neminem com mendant des, atque harum superstitione pro nihilo ducentes præcepta dei. Quantum interest interhominem & deum, tantum interesse decet interhominum constitutiones & præcepta dei. Deus spiritus est: & quod spirituale est, perpetuű est, nec unquam opor atnegligi. Quicquid corporale est, temporarium est. Si fas est negligere ceremonias à do prascriptas, quoties id suadet proximi charitas: quanto minus conuenit, ob huma mas constitutiones utolare dei præcepta : Præpostera pietas est, & irreligiosa religio, su perlitiolum elle in observandis his, quæ maiores vestri ex suo animo tradiderint, & ea negligere, qua pracepit deus. Vos in lotionibus manuum, calicum, urceorum, alijsc multis similibus rebus, præcipuam quandam pietatem collocatis, quæ uos populo com mendant falsa quadam religionis imagine, & hanc fucatam laudem pluris facitis, quam autoritatem dei. Diligitis enim uos ipsos, nec quæritis gloriam dei, nec salutem populi, anissuos profitemini duces ac doctores. Proinde non mirum est, si quod à deo præces prumest, ut semper & ab omnibus servetur, abrogetis & antiquetis, quo maneat huma/ na constitutionis autoritas, qua uobis conciliat autoritatem & quastum. An non palam ita facitis! Nonne per Mosen deus hanc legem prodidit! Honora patrem tuum & ma/ trem tuam. Et qui male dixerit patri, uel matri, morte morietur. Hoc deus non uno in los copracipit, sed iterum atque iterum repetit & inculcat animis omnium, ut parentes ætas tedesectos autegetes, autalioqui necessitate quapiam oppressos, liberi pro sua uirili sub leuent ac nutrication is officium rependant. Dicat idem lex natura, nonnullis etiam ani mantibus inflita, ueluti ciconíjs. Vos autem uestris commodis consulentes, commentitia doctrina subuertitis præceptum dei: & postulatis ; ut quod deus tantopere uoluit, cedat udira docirina fucata. Deus iple clamat: Honora patrem & matrem. Vos audetis con tradicere: Nehonora patrem & matrem. Non clamatis hac uerbis, sed re facitis: quo sce kratior estuestra impietas, quă imagine pietatis obnubilatis. Etenim ut gazophylacium expleatur, unde uester alitur luxus ac fastus, technis allicitis quos potestis, ut etiam fraudans parentibus, quorum egestatem oportebat subleuare iuxta præceptum dei, quam phimum donariorum adferant in templum: perluadentes, ita latisfactum elle precepto. qualideo donetur quod consecratur templo, & deus uerus sit pater omnium. Itaque qui peuniam milit in gazophylacium, huic dicitis non esse iam opus ut quicquam impar tategentibus parentibus, quod præcepto lit factum latis: & interim superfictione deterreisparentes, ne audeant à filijs exigere, quod semel deo dicatum uidetur, ne sacrilegio kleteddant obnoxios. Atqui nec deus eget uestra pecunia: nec ista pecunia uertitur in gorandei, sedin usus uestros: & si uerteretur in structuram templi, tamen deo nullum templum tam sacrum est, ut eius causa uelit parentes à liberis destitui. An non, dum per hundrodi comenticias doctrinas & filios seducitis, ne subueniant parentibus: & parent toderetis, neaulint contingere quod templo dicatum est: dum uestra constabilitis. Submentitis pracepta deir Hoc exempli causa uobis produxi, quod non potestis inficiari. Veum non in hoc tantum peccatis, multis alijs in rebus idem facitis, quemadmodum in hociplo facto. Præceptum est dei: diliges proximum tuum sicut teipsum. Et uos ob frie Wolas lotiones ab hominibus traditas, calumniam struitis, & mihi & meis discipulis:ni/

Et aduocans mirum contempto pracepto divino. Pharifais hoc privato fermone cohercitis verius di iterum turbas fanatis, rurfus aduocauit multitudinem, quam uolebat his de rebus admonitam elle, ne posthac pharisaicis traditionibus auocarentur ab Euangelica synceritate. Audite, inquis, omnes & intelligite. Vidistis intentatum impietatis crime, propterea quod discipuli qui dam mei manibus illotis panem comederint, quali tali cibo contaminaretur apud deum qui uescitur. Puritas & impuritas hominis non est in rebus extrarijs, sed internis, Necar nimus inquinari potest rebus corporeis. Proinde nihil quod sit extra hominem, & ingre diatur in corpus hominis, potest homine impurum facere apud deum: sed quæ intus sunt in homine, & ab homine exeunt, declarant impurum hominem. Hoc enigmate dominus Jesus multitudini dedit occasione disquirendi, quid sibi uellet quod dictum esset. Quod magis acueret studiu illorum, adiecit. Quisquis habet aures idoneas ad audiendu, audiant significans eam cantione frustra cani furdis pharifais. Ceterum ubi sese dimissa turba re sepisset in domum, discipuli rogabant eum priuatim, ut explicaret parabolam de discrimi ne ingredientium in hominem & egredientium ex homine. Lelus autem ad exemplum fir di diligentisc præceptoris, prius excitata obiurgatiuncula illorum attentione, docuit pa rabolæ mysterium, Adeóne, inquit, uos quoque, quos cæteris docendis delegi, caretis in telligentia: Atqui ex tot parabolis, quas uobis sum interpretatus, huius etiam sensum oportebat conficere. An non intelligitis ex his, quæ foris ingrediuntur in hominem, non posse deprehendi puritatem aut impuritatem hominis: Quod enim ingreditur per os, non transmittitur in cor, sed in stomachum, mox in ventrem: inde si quid impurum est ex cernitur in fecessum, ut uescenti sit omnis cibus purus, natura repurgate quod impurum est. Verum ea quæ proficiscuntur ex intimis hominis partibus, sunt quæ faciunt ac des clarant impurum hominem. In corde ledes est animi: & in animo uera puritas est aut inv puritas. Non igitur statim purus est qui lauit manus, sed qui cor habet lotum ac mundum Hincergo que prodeunt, uere declarant hominem purum autimpurum. Ex intimis enim cordis recellibus proficifcuntur cogitationes malæ, adulteria, stupra, homicidia, fur ta, auaritiæ, fraudes, dolus, impudicitia, malus & inuidus oculus, conuicia, fuperbia, stulticia. Nihil horum inuehit cibus illotis manibus sumptus, uerum hæc oriunturex iplo homine, hocelt, ex corde: quum'que prodeunt, declarant hominem uere impurum, esse, qui cor habeat tot spurcitifs impuratum. Hæc si lateant in corde, tamen impurus est homo apud deum, qui cordis intima perspicit: sin prorumpunt etiam in orationem, aut in facta, non folum testificantur impuros esse unde hæc exeunt, uerum etiam frequenter Et indesur, & alios inquinant, dum per oculos & per aures penetrant in animos uidentiū aut audien gens abijt capiatis cibum. His ita gestis, Iesus ipsa loci mutatione significans quam tæderet Iudais ci cultus, qui ferè totus æstimabatur corporalibus observatiunculis, & intra Iudæ per quam angustos limítes constringebatur, quamó; sitiret gentium latitudinem, apud quas erat adorandus in spiritu & ueritate, submouet sese illinc, & profectus est in fines Tyri & Sidonis, sed ueluti furtiuus hospes ob inuidiam Iudæorum; qui quoniam Tyrios ac Si donios habebant pro canibus & abominandis, non tulissent lesum doctrina Euangelio cam ad illos transferre. Proinde non ibi uerfatus est in publico, quod solet apud Iudaos: fed domum ingressus est, quali cupiens latere, quanquam latere non potuit: adeo fama dictorum ac factorum eius lele & ultra ludææ fines profuderat, ueluti iam tum meditans in universum orbem propagari. Sic optime spargitur pietatis evangelicæ gloria, si fugir tantem ultro lequatur. Etenim mulier quædam. Chananæa ad rumorem de **lelu sparsum** e finibus fuis progressa, mox ingenti de eo concepta fiducia, properatad Ielum, & ægre admissa procubuit ad pedes illius. Hæc non erat Iudaicæ religionis, sed ethnicæ:nec Iu daicægentis, sed Syrophænissa genere. Agnoscis manisestum ecclesiætypum, paulo post e gentibus congreganda. Iudæi lesum eiecerunt: Syrophænissa relictis suis sedibus obuiam profecta est Iesu. Frustra uenitur ad Iesum, nisi pristina uitia iam domestica reliv queris. Emigrandum est è tuis ædibus, ut uenias in domum in qua sedet lesus. Hæc mu lier habebat domi filiam, malo dæmonio obnoxiam. Is est populus idololatriæ deditus. Rogat itaque mater Ielum, ut filiam à dæmonio liberet. Quanto perfectior ethnicæ mui lieris fiducia, quam Archilynagogi. Ielus autem quo magis redderet omnibus confpi

Digitized by Google

tuam mulierculæ fiduciam, uelut ex affectu Iudaico respondit: Sine prius saturari filios, Non decet ut tollam panem filiorum, ac proficiam canibus. Nam Iudæí gloriantur se so los esse filios dei. Cæterum gentes à Iudaica religione alienas, pro canibus habent. Paz hem autem uocatuirtutem Euangelicam, quæ per cælestem doctrinam, ac synceram fix dem fanat omnes morbos, ac profligat ab anímis omne dæmoniorum genus. Mulier au tem nihil offensa convicio, quod dictum videbatur ad abigendam illam, vertit in argumentum im petrandi. Recte, inquit, dicis domine. Non inuidemus Iudais, quod hono/ rífice tanquam filijaccumbentes ad mensam ditissimi patris, affatim explentur sacris par nibus: sed tamen conceditur canibus, ut comedant micas, que decidunt in terram ex men la filiorum. Ie lus autem ueluti uiclus tanta mulieris fiducia, tolerantia, modellia, ac pere seuerantia, respondit: Isto responso extorques quod nondum erat tempus ut daretur. Abi domum, iam filia tua liberata està dæmonio. Credidit mulier, abijt alacris, & com/ perit esse uerum quod dixerat Iesus, puellam quiescentem in lecto, iam à uexatione da, monii liberam. Nimirum matris fiducia à lesu sanitatem extorserat. Profligato malo dæ mone, consequitur animi quies. Nam innocentig comes est tranquillitas. Sic & hodie pio rum ecclelia lelum adit, lelum interpellat pro his, qui idololatria, qui ambitione, qui irae cundía, qui auaricia, qui bellandi uelana libidine, uelut ab impuro quodam dæmonio a/ gitantur. Ac Iudai quidem iudicant indignum, ut qui paulo ante damonum arbitrio ad omne flagitiorum genus rapiebantur, repente per Euangelij gratiam recipiantur ad div gnitatem & confortium filiorum dei: non intelligentes, hoc honoris non æstimandum propinquitate sanguinis, sed ardore constantic fiducia erga dominum Iesum. Filijs Isra/ dac posteris Abrahæ promissus erat Christus: sed Abrahæposteri sunt, quicunque si dem imitantur Abrahæ. Filij Ilrael funt, quicunque non meritorum fuorum commenda zione fibi postulant aperiri regnum coelorum, sed Euangelica fiducia uiolentia conany writtumpere. Hoc enim sonat Hebrais Israel, uirum aduersus deum fortem. Etenim gen tes, quæ prius erant omni genere malorum inquinatæ, neque quicquam habebant bonò rum operum, quo libi ius regni cœlorum uindicarent, quum per dei iustitiam exclude/ rentur, per mifericordia fenestram irruperunt, ac fiducia pertinacia, ueluti telo quodam Libi patefecerunt aditum, perfractis regni coelorum parietibus. Nondum aduenerat tem pus, ut palàm gentes ad regni coelestis consortium uocarentur: sed tamen huc subinde præludit dominus, ueluti geltiens anteuertere, quod fummopere fitiebat. Hoc igitur fer mine, ceu furtim iacto apud Tyrios, Sidonios & Cananæos, dominus relegititer, rur Fus proficifens ad lacum Galilæx, preterita Sidone, & itinere facto præter regionem de capoleos, ubi prius fanarat dæmoniacum. Huc ubi uenisset, adducunt illi miserabile sper -Claculum, uidelicet hominem & furdum & mutum. Mutus enim lit oportet, qui natura furdus est. Sed milerabilius surdus est, cui non sunt aures idonea ad audiendum sermo? nem dei: peius mutus est, qui non habet linguam ad cofessionem suz turpitudinis, ac diu næmifericordiæ. Per auditum fidei falutis eft initium: per confessionem oris, falutis est perfectio. Iudæi tametli quotidie Ielum audiebant loquentem, audientes non audiebant: quoniam ad exemplum afpidis obturantis aures aduerfus fapientis incantatoris uocem, actere nolebant his quæ audiebant. Et ideo linguam habebant ad obtrectandum, ad falutarem fider professionem non habebant. Quid faciet miser; qui linguam non habet, qua falutem petat à domino: qui aures no habet, quibus percipiat vocem lesu, etiam mor tuorum excitatricem: Succurrunt misero, qui linguam & aures habebant. Adducunt il km ad lefum. Interpellant illius clementiam, ut illi dignetur imponere manum. Sic ui fim est clementissimo domino, ut aliena etiam fides opituletur peccatoribus. Adducitur adlesum Catechumenus, desijt malesacere, desijt male logui: sed nondum didicit benefa tere, nondum didicit confiteri bonitatem Euangelicam. Qui possit autem, nisi Iesus illi manum imponate Frustra laborant homines, nisi Iesu secreta uis accesserit. Erat in procli uidomino, uel simplici uerbo dare sanitatem surdo & muto, sed nobis hæc rerum forma proponítur. Siquidem ut plerunque parabola est, quod loquitur Iesus: ita non raro para bola est, quod facit. Apprehensum homine seducità turba. Saluus est quencung appres benderit lesus, quem ab huius mundi tumultu semouerit. Misit digitos suos in auriculas eius, ac faliua fua tetigit linguä illius. Iam in proximo est falus, ubi lefus uirtute fui spiritus

qui digitus est dei, dignatur aures mentis nostræ contingere: quoties saliua coelestis sapie entiæ, quæ ipse est, ex ore patris altissimi prodiens, dignatur animi nostri linguam contin

gere, ut sapiant nobis ea quæ dei sunt. Neque enim absque hoc humore sit gustus: & hu mana saliua uitiata, peruersum habet iudicium. Hæc saliua non solum linguam soluit, uerum etiam oculos aperit cæci nati, quoties admixta terræ, oculis inungitur: quum faliua philosophorum & pharisæorum magis exoculer. Faciunt idem quodammodo & docto res Euangelici. Apprehensos abducunt à turba, quum à lata usa, per quam plurimi ambu lant in exitium, reuocant ad pulilli gregis confortio. Inferunt digitos in auriculas, quum auocantes à fiducia rerum fluxarum, hortantur ad doctrinam cœlestem. Sputum immit tunt in linguam, ad Euangelicæ fidei professionem exhortantes: imponunt manum, quum baptizatis impartiunt spiritum sancium, per quem abolentur peccata, & confere tur innocentia. Verum hæcomnia frustra doctor facit foris, nisi Christus intus operetur, ac divinam virtutem emittat è cœlis. Huius rei velut imaginem quandam exhiberi uolens Ielus, quum apprehendisset, quum immilisset digitos in aures, inspuisset in line guam, sustulit oculos in cœlum, & ingemuit. Gemitus hic non erat diffidentiæ, sed huma nam calamitatem deplorantis. Quid enim milerabilius illis, quibus aures mentis lic oc cupatæ funt cupiditatibus terrenis, ut non queant audire uerbum dei e quibus lingua fic impedita est. & infecta uitiolis affectibus, ut non sapiant coelestia, ut muti sint ad sua mas litiæconfessionem, mutiad prædicandam dei misericordiam: Itaque gemitus Iesu nos admonet quales fuerimus, at suspectus in coelum adimit desperationem, indicans unde fit paratum auxilium,& cui debeamus acceptum ferre: quod qui prius habebamus aures patulas ad obtrectationes, ad turpiloquia, ad ineptas fabulas, ad pharifaicam doctrinam, ad philosophorum dogmata, ad satanæ suggestiones, nunc habemus patesacias ad accipiendam cœlestem doctrinam Euangelij; qui prius habebamus linguam sic infectam sa/ líua carnis, ut nobis nauleam faperet philolophiæ cœleftis ambrofia, fic alligatam uincu/ lis fatanæ, ut nec fua peccata posset agnoscere, nec Dei gloriam prædicare: nunc confitemur nobis nihil aliud ex meritis nostris deberi quam gehennam : totum autem esse die uinælargitatis, quod adoptamur in nomen & hæreditatem filiorum Dei. Proinde ingemilcat & facerdos potius, quam fæuiat in aliena peccata: doleat magis, quam irafcatura nec fibi uindicet potestatem absoluendi, sed suspiciat in coelum, profitens ac testificans totum hoc, quod sacramentorum ritibus agitur, esse uirtutis diuina, non humana por teltatis. Ait auté le lus: Effata, quod Hebræis sonat adaperire. Vocem ilico sequuta uis est. Moxenim apertæ sunt aures eius, & solutum est uinculum linguæ eius, & loqueba tur expedite. Aures habebant apertas, quibus quum dominus dixisset: Venite post me. relictis omnibus sequuti sunt. Linguam habebant expeditam, qui accepto spiritu sancio loquuti sunt uarijs linguis magnalia dei: ac magistratui denuncianti, ne polthac prædie carent nomen lefu, responderunt: An oporteat magis obedire deo qu'am hominibus, uos iudicate. Hæc acta funt seorsum à turba. Non enim oportet profanam multitudinem la cere teltem initiationis Euangelicæ, ne rideat quod nondum credit. Ielus itaque præces pit, ne cui dicerent: non quod nollet sciri id quod gestum erat, sed quod uirtutem cœle stem melius ipsa loquitur res, qu'am hominum prædicatio. Omnes nouerant surdum & mutum. Nunc audiebat & loquebatur expedite: sic uel tacitus prædicabat beneficium le fu. Præterea Iesus hic hominis imaginem gerebat, ut homines erudiret. Quicquid homo facit præclari, cupiat elle tacitum, ut fileatur hominis gloria, & prædicetur gloria dei. Per riculose laudatur homo, sed merito prædicatur potestas ac bonitas dei. Quanquam nec hominis gloria filetur, fi qua tamen est hominis gloria: imò sæpenumero quo magis uita/ tur, hoc magis sequitur. Attamen hic debet esse affectus Euagelici viri, ut quod adiplum attinet, cupiat soli deo notus esse. Atque hoc ipso dignior est, qui predicetur apud omnes. Quilquis enim affectat gloria apud homines, hoc iplo indignus est gloria. Proinde quod lesus interdixit ijs qui mutum adduxerant, ne cui dicerent quod esset actum, hoc ipsum magis prouocauit, ut apud omnes prædicarēt; atog hoc uehementius luspiciebant magni tudinem lesu:qui qui talia possetac præstaret, no solum nibil exigebat præmij, uerum ne gloria quide tam insignis facti frui cupiebat. Sed ut est hominis uere benefici, no exigere laudem pro beneficio: ita grati est hominis, hoc impensius referre gratiam, quod qui be neficium

Et suspiciens

nesicium de dit, nullam expectet gratiam. Itaq passim isti prædicabant de lesu dicentes: Bene omnia fecit. Et surdis reddidit auditum, & mutis linguam. Hæc laus in solum deum competit. Nemo mortalium bene facit omnia. Omnia lesu miracula nostra erant beneficia. Que si itu xra speciem rerum corporalium expendas, erant multo splendidiora, quam hoc quo ex surdio secit audientem, ex muto loquentem. Sed iuxta sensum spiritualem, summa selicitatis in hoc est, ut homo auribus audiat sermonem Euangelicum, & quod di dicit credidicis, loquatur.

CAPVT VIII

ARIIS autem exemplis dominus Ielus luos dilcipulos hortaturad perpertuam beneficentiam, cuius præcipua pars elt, rudē populum palcere doctri na Euangelica. Proinde repetit exemplū palcendi, ne posset excidere quod sic toties esset infixum. Accidit enim quodam tempore, ut in locum deserveum ingens hominum multitudo conflueret ad Ielum, deferens secum multitudo.

sos uarijs malis obnoxios. Clementissimus dominus sanabat omnes corporum morbos, animosuero cœlesti sermone pascebat. Hac benefaciendi promptitudine adeò sibi de winciebat animos multitudinis, ut ab eo non posset diuelli. Dum que totis animis intentifunt regno dei, non uenerat in mentem prospicere de commeatu, adeo ut sanatis corpo ribus,pafris animis, de fame periclitarentur. Est autem & hocingens telum, præsertim a oud multitudinem. Ielus autem ipla re docere uoles apoltolos, nihil omnino defuturum his qui fyncera fiducia adhærerent ipfi, dicitillis: Miferet me huius multitudinis. Nam ecce iam triduum est, quod adhærent mihi, nec habent quod edant. Quod si dimisero ex os ut sunt iciunos, periculum est ne deficiant in uia, prius quam domum perueniat. Nam quidam ue nerunt è longinquo. Hac oratione lelus excitavit suorum animos ad futurum miraculum. Discipuli uero rudes ac rursus obliti, quemadmodum ante pauisser numero fam mulcitudinem quince panibus ac duobus pilcibus, respondent hunc in modum: Va de possit aliquis tam immensam multitudinem biduano ieiunio famelicam, explere panie bushic in solitudine, etiam si nobis suppetat pecunia. Audis uocem oblivionis ac diffi dentia. Rurlus Ielus. Quot panes habetis: Illi inspecto commeatu, responderunt: Ser ptem. Nimirum hic eratuere panis Euangelicus, triticeus non ordeaceus, quemadmos dum luperiores illi, quo aluntur fili, nec proficitur canibus. Habet ordeum luam medul Tam, f. d scabro opertam tectorio. Habet & Mosi pentateuchus sensum spiritualem, sed figurarum involucro teclum. Creuit numerus panum, fed detractum eft tectorium; quo miam aucha est gratia, & detractum est ceremoniis. Quum uero commeatus hic non uide retur suffecturus tanta multitudini, tamen Iesus iussit omneis discumbere super terram. Felix conviuium, ubi famelica turba discumbitiussu Iesu. Id fit, quoties populus auidus fermonis Euangelici conuenti in basilicam, auditurus Iesum per os boni concionatoris loquentem. Nam multi non alio animo ueniunt in facram concionem, quam quo uule gus solet uenire in theatrum, speclaturum profanam fabulam. Qui uult saturari panibus Lefu, discumbat oportet, id que super terram. Compositis affectibus huc ueniendum est: non merentur hunc cibum qui supini resident in lectis pharisaicæ philosophicæ que do China. Quid superbis terra & cinis? Quid intumescis inani philosophia? Quid confix dishis rebus, in quibus non est salus : Agnosce teipsum, defice te in terram unde prodie fit Conquiescant in te cupiditates carnis, & satiaberis cibo Christi. Factum est quod ade moneo. Iam discubuit in terra multitudo. Nunc mihi specia, quid agat Iesus. Accepit septem panes, & ut ostenderetà deo proficisci, quicquid conducit ad salutem hominis, fusfulit in cœlum oculos: nam ibi pater habitat, unde iussit quotidie peti panem hunc: & gratias egit, no libi uíndicans autoritatem eius muneris, ne quid libi uindicaret homo pu rus. Nam poterat ille fibiuindicare tanquam equalis patri: quanquam & iuxta divinam mantam quicquid est aut habet, patri debet: sed magis conducebat ad nostram discipliz namexemplū quod exhibuit. Gratijs actis fregit, fractos tradidit discipulis suis ut sicut acceperant, apponetet turbæ. Non est esticax hominis sermo, nisi prius cotreciatus Chri fimanibus. Habes eloquétiam, habes philosophiam, habes ingenium, habes cognition nem sacrorum ubluminum, legum, ac pontificij suris: quicquid habes, prius trade mas nibus Christi: consecretille quod habes, frangatille: lámque non uelut tuum sed abipso acceptum ac traditum, appone populo. Sunt enim qui frangant panem scripture divine,

ВĈ

38

O

non ut oportet, detorquentes eam ad cupiditates hominum, non ad uoluntatem lefu. les fus enim sic frangit, ut saturetur multitudo famelica, no ut principum ambitioni aut aua/

riciæ seruiatur. Quisquis ad quæstum, ad humanam gloriam, ad alías humanas cupidita tes docet Euangelium, non accipit panes à Christo fractos. Imitemur igitur in prædicana do sermone Christi, Christi discipulos. Vt iussi erant, fractos panes apposuerunt turbæ. Dicet interim aliquis: Quid: Nihil ne obsonii: Tantum panarium est conuiuium: Non oportet multum addi panibus Euagelicis. Nihil illis efficacius, nihil fuauius. Et tamen ex benignitate convivatoris adduntur pisciculi pauci. Fortassis aliquid epistolarum addent apostoli: sed hoc & pusillum est, & minimi momenti, si ad apparatum Euangelicum respicias. Datum est hoc additamentum quorundam fastidio, sed non oportet ultra requie rere. Sufficere debet hoc obsonij, ne si quis de suo pergataddere quod libet, iam hominit fiat conuiuium, no Ielu Christi. Nam Ielus & hos pisciculos, licet paucos & pusillos, con secravit, ac iussit apponit quod ni fecisset, non erant apponendi. Noli queri de frugalitate obsonii: alioqui si patieris inferri rhetorum placentas, si philosophorum magnificos mile fus, si pharifæorum insipida iura: iam periculum est, ne palato tot obsonijs infecto, non sav piat panis Euangelicus. V tauté saturi discedamus ab Euangelico coususo, faciant docto res, quod fecerunt Apostoli: faciatos populus, quod fecit illa multitudo. Quid fecerunt apostolic Sicut acceperant'à domino, sic apponunt turbæ, nihil hæsitantes, nihil disputan tes. Multitudo item quieta, nihil obmurmurans accipit, bonica confulit quod datur. Itacz factum eft, ut non folum faturati fint omnes, uerumetiam feptem sportæ impletæ fint fra gmentis reliquiarum, quæ saturis superfuerant. Quoch magis demireris, qui comederant usque ad saturitatem, erant ferme quatuor hominum milia. Nimirum hæc est opulentia fermonis Euangelici. Quoties accedit superbus doctor, multo disciplinarum, multo lite. rarum, multo legum & constitutionum apparatuinstructus, sic, ut undice exuberet: clae mitans non suffecturum dicenti tempus, concionem non esse capacem rerum tam sublimium: sese obrui copia, & ancipité fieri, unde debeat ordiri: nónne fieri uidemus, ut concio discedat famelica: Tantum abest ut quicquam supersit. At è lesu frugali parco que conuivio supersunt sportæ septem. Copia enim ac dapsilitas Euangelici conuivij, non est sita in multitudine disciplinarum, ueluti ciborum generibus ad fastidium usque multis, aut in condimentis ex omnium humanarum literarum mixtura confectis, fed in uittute fermonis à Deo traditi, bonach fide dispensati. Ita pastos dimisit Iesus. Est & hoc aliquid, Et dimisiteos felíciter discedere à conuiuio Iesu. Sic autem dimittuntur, qui gratias agunt: qui ipsius be neficia recondunt in animo, & concoquunt quod acceperunt; qui domum reuerli,uelu ti laginatiore corpore, factis exhibent quod didicerunt. His rebus ita gestis, Iesus confer stim alio properat. Non est pastori uersandum cum multitudine, nisi quum iuuanda est. Sanarat ægrotos, docuerat, pauerat fame periclitantes. Post hæc hærere, uidetur expectantis aliquid gratiæ.Omnibus quidem modis fubleuanda eft egeftas multitudinis, fiue corporalis urget necessitas, siue spiritualis: sed sic est natura populi, pro minimis beneficijs folet maximas agere gratias. Leuislimi beneficij est, alere corpus:maius est, sanare: ma ximum, sacra doctrina sanare & pascere animum: Pro doctrina, process sanatis morbis nemo regnum detulit lefu: pro cibo detulerut. Id ne rurfum fieret, lefus ilico reliquit mul titudinem: & conscensa naui cum discipulis, quos perpetuos comites sibi delegerat, ue/ nit in fines Dalmanutha, siue Magedan. Quoque sæpius patesiat pharisæorum incredu. litas,& huc egress sunt, non ut sanarentur, sed ut calumniarentur. Inuidebant enim mira/ culis lefu: inuidebant & populo tot beneficijs adiuto. Cœperunt itag; disputare cum le fu, quasi miracula quæ promebat, non gererentur uirtute cœlesti, quod essent humilia ac plebeia. Proinde si uellet pharisæos, homines longe supra uulgus positos, quasig cœle fteis fibi credere, exigebant ut fignum aliquod æderet e cælo, quemadmodum Moses im petrauit manna è cœlo: & Helias precibus suis effecit, ut ignis subito delapsus è cœlo, con sumeret & holocaustum & ligna, & aquam denique, quæ constiterat in lacunis iuxta altare. Domínus autem sciens illos calumniaturos, quicquid fecisset (probabilius ex nim poterant tribuere Beelzebub, si quod ostentum è sublimi proditum suisset, ubi uere fantur principes tenebrarum harum : præsertim quum Magorum familiare sit, subifo ciere imbres, excitare tonitruum ac fulmen, mouere grandinem ac tempeltatem; quam

Et statim as, cendës naui

ea,que

taqua oculis uidebant, auribus audiebant, & manibus contrectabant ) ingemult spiris m, declarans se dolere de illorum incredulitate tam pertinaci. Ac uelut indignans apud le loquutus est: Quænam est hæc natio tam peruersa, ut tot uisis miraculis, adhuc sie gnum requirat, quali nullum antehac uiderit. Deinde uerlus ad pharilæos, ait: Illud conv firmo uobis, non dabitur nunc huic nationi fignum, quod tentandi gratia postulat e coe) lis: fed dabitur fignum, quod non expectat, ex inferis. Id erit fignum Ionæ. Ille quum mbus diebus absorptus crederetur extinctus, præter omnium spem redditus est è uentre ceti: sic filius hominis ad triduum abditus in sinu terræ, præter expectationem ueltram rediuiuus exiliet. Hunc sermonem quam non intelligerent pharisei, reliquit eos ueluti deploratos: ac reversus ad nauim, transmisit lacum. Ita dominus lesus sitiens humana; falutis , subinde uertit folum , non uictimas quærens , quarum iam olim satur erat, sed fix dem. Eam autem ægre inuenit in terris, sed ubiuis potius, quam apud sacerdotes, scrie bas, pharifæos, ac populi primores. Adeo male conuenit Euangelicæ fiduciæ cum his, qui pollent huius mundi commodis. Hic inter nauigandum, non ueniebat in mentem discipulis, quod perobliuionem sibi non prospexissent de panibus. Nam unum dunta, xat panem secum habebant in naui. Iesus aute sciens illos oblivione securos esse non fie ducia erga ipsum, reuocauit admonendo curam. Quanquam hac solicitudo non tam exdiffidentia proficiscebatur, quam exincogitantia & oblivione humana. Intentis ijs, quæ dicebat ac faciebat lefus, non fuccurrebat de panibus: & nobis expediebat illos fre quenter obliuisci quinque panibus satiate multitudinis, quo videlicet nostris animis ale tansinfigeretur, nihil defuturum his, qui sincero corde adhærent Christo. Satis prosper Cum est illi naui, quæ unicum habet panem, qui est Christus Ielus. Itaque uoluitillorum elicere soli citudinem quo mederetur, ac præcepit eis, dicens: Videte diligenter ut cauea, tisafermento pharifæorum, atque à fermento Herodis. Ea uox audita quidem, sed non intellecta, reuocauit discipulis seram solicitudinem prouidendi de commeatu. Itaque cœ perunt inter se musicare: Panes non habemus. Aliud enim ex alio ueniebat in mentem. Audito fermento, reminiscuntur panum omissorum. Hac de retacite mussant, quasi pece cassent incogitantia, quod panes non emissent. Verum hac oblivio grata est lesu, quor ties ardore cœlestium, obliuiscimur rerum corporalium. Verebantur obiurgari de ne gligentia, sed obiurgantur de superuacanea cura. Quid, inquit dominus, disputatis inter uos, foliciti quod non habetis panes : Tot præceptis inflituti, tot exemplis edocii, toties admoniti, nondum animaduertitis, nec intelligitis: Adhuc cor habetis occecatum:et ocu los hab**entes, non** uídetis: & aures habentes, non auditis: Non faltem illud memoría te<sub>?</sub> netis, quod nuper bis exhibitum est uestris oculis: uidistis nuper quinque panes à me fra clos, à uobis distributos suffecisse quing milibus hominum usgrad saturitatem. Et quot reliquiarum sportas tum sustulistis: Aiunt: duodecim. Deinde quum simili modo septem panes fufficerent quatuor milibus, quot cophinos impleftis reliquiis. Dicunt: feptem, Tum Lefus: Qui fit igitur, ut toties tot modis edocti, nondum intelligatis istam de uicly folicitudinem esse superuacaneam, quod 🕏 monui de uitando fermento pharilæorum 🛠 Heròdis, non pertinere ad panes fed ad doctrinam illorum uitandam , ne & uos feduca/ mini, quemadmodum illi seducunt multos: Paululum fermenti totam afficit consper, fionem: quod si uitiosum est, corrumpitur tota conspersio. Præ se ferunt speciem pietatis, **quum pluri**mum abli**nt à uera** pietate:atcp inter le diffident opinionibus, cum turpiter er rent utrique. Siquidem Herodiani frequenter errant ob ignorationem divinæ scripturæ ton credentes futuram corporum refurrectionem, propterea quod nihil effe credant, niv liquod uident: pharifæi quum teneant scripturas, excecati malis cupiditatibus, reluctan/ tur vere pietati. Ab horum docirina uobis lummopere cauendum elt, ne & ipli inficiami nh& alios post inficiatis uestro contagio : sed amplectamini panem Euangelico fermenv to affectum, ut hunc syncerum & alijs distribuatis. Interim appellunt & ueniunt Bethe faidam, & ecce nufquam non parata est promendæ misericordiæ occasio. Hic in uico quodam adducunt ad eum cæcum, rogantóg ut contingeret eum. Nihil rogat cæcus fed alienis precibus commendatur domino. Nemo petit salutem à domino lesu, nisi contaclus ab illo. Primus em contactus efficit, ut homo seipsum agnoscat. No erat iste lusciosus aux leuiter caecutiens sed profundillima caecitate obrutus. Qui sic caeci funt, opus habent ut ab

ucab alijs adducantur ad Ielum, qui illis facræmanus efficacem cotactum precibus exo rent. Ielus autem, qui nutu poterat fanare quemlibet cæcum, non statim restituit hominem, ut discipulis suis formam exhiberet, quantopere laborandum sit, prius ad ueri coe gnitionem queant adduci, qui in errore iam inueterauerunt : qualis erat gentium cacitas, quæ tot seculis simulacrorum cultum pro magna pietate fuerunt amplexæ:qualis erat lu dæorum, qui superstitionem à maioribus acceptam, cui tot annos affueuerant, non poter rant relinquere. Proinde quum talis cæcus occurrerit, quid faciendum eritapoltolicouis ror Animaduerte quid fecerit Ielus. Primu apprehendit cæci manum. O felicem ducem; sed quo duxit hominem: Eduxit extra uicum. Pessimum exemplar sibi proponit, qui se quitur multitudinem. Male sibi blandiuntur, qui sic dicunt: Non solus hoc facio, idem sa ciunt omnes: malo cum populo desipere, quam cum paucis sapere. Qui capti sunt oculis, multis periculis expoliti lunt, uerlantes in turba:ridentur, offenduntur, impingunt, pro/ truduntur, subinde cocidunt. Primum igitur educendus est ex hominum frequentia. Tu to fam ambulat, qui talem habet ducem. Quid præterea facit dominus? Expuit in oculos, ac mox admouit manus: nec dum aperiuntur oculi, tam profunda erat caligo. Tum Ielus interrogat hominem, ecquiduideat. Ad hanc uocem ille ueluti concepta specula quadam, attollit oculos, & ait uideo homines ambulantes arboribus similes. Qui none dum planè receperunt lucem Euangelicam, quicquid uident in hoc mundo, maius elle uidetur, quam est ipsa re. Vident opulentum hominem, platanus esse uidetur: uident ma gistratum aut principem, credunt se uidere malum aut cupressum: uident barbatum Stoi cum, aut pharifæum latis fimbrijs ac phylacterijs infignem, ficum effe credunt. Quod 🛭 purgatis oculis, res illis ut funt sese ostenderent, tum cernerent, quam nihil funt illa, quæ cæcutienti uidentur ingentia. Sed dominus, qui linum fumigans non extinguit, nec cecu tientem destituit, donec perfecte cernat: rursus admouit manus oculis illius, ac mox co pit esse perspicacior:eoci profecit, ut clare uideret omnia. Beatus qui à Christo illustratus oculis cordis, clare cernit omnia: huic minima uidentur quæmundo uidentur effe maxie ma: huic foeda uidentur quæ mundo uidentur effe pulcherrima: huic maxima uidentur, quæmundo uidentur nihili. Quisquis es doctor Euangelicus, noti spernere imbecillita/ tem eorum, qui primum instituuntur in Euangelica philosophia. Primum satis est educi è uico, hoc est, à pristinis malis discessiffe: mox admouenda est eis Euangelica doctrina, quæ lucem det oculis:ac primum tradenda sunt rudimenta perfectionis Euangelicæ,qui bus initiati baptizentur. Mox communicanda est secretior solidior de doctrina, qua facir et ut clare uideant omnia. Hæc facient ministri Iesu Christi, sed Iesus occulta uirtute die gnabitur oculos cæci contingere,ut lucem recipiat. A dato beneficio dominus iubet ho/ minem redire in domum suam, interdicens ne cui prædicaret, quod factum erat. Quoties dominus iubet sileri quod factum est, docet sacerdotes, non esse quærendam apud homie nes gloriam, si quid recte gesserint in Euangelica functione. Porro si quando iubet prædi cari, docet, eum qui sanatus està peccatis, & suam turpitudinem agnoscere, & dei bonita tem efferre,cui foli debet,quod mutatus eft.Porrò redire in domum propriam, eft po**ftac** ceptam cœlestem gratiam non obliuisci, qualis antea fuerit, & quò relapsurus sit, nisi **det** beneficio conseruetur. Quod si domum redeunti contingat incidere in uicum aliquem, hoc est in profanam multitudinem, quæ citius irrifura sit, quam creditura, non funt illic 🗱 mere iactanda nostræ initiationis mysteria. Dixerat illi Iesus: Vade in domum tuam, & & in uicum introieris,ne cui dixeris. Ante fanauerat lefus furdum & mutū. Audiuit fermo nem Euangelicum, & loquutus est expedite. Modo sanauit cecum; qui qui clare uideret iubetur silere inter impuros. Nam ubi domii uenerit, res ipsa loquetur apud eos, qui caze Et egressus cum nouerant. Est enim tempus quo decet prositeri mysterium Euangelis; est quo satius est egressus est calare. Nunc quod per anigmata corporaliter gestum est in alijs, explorat in discipus lis fuis, quant u ipli profecerint iuxta spirit u. Itacz relica Bethsaida, profectus est una cum discipulis in oppidulum Cæsareæ, cui cognomentű est Philippi. Inter eundum aut inter rogabat discipulos suos, quid de ipso uulgus hominü fentiret: iam enim tot æditis mitae culis, oportebat & populum mirificam quandam de Christo cocepisse opinionem. Non ignorabat Ielus, quid de iplo fentiret uulgus, led nobis declarare uoluit, quæ lit Euangeli ca fides, quæ feruat credentes, quantum de diftet ab inconstanti uaria de uulgi suspiciones

Digitized by Google

Que, inquit, me dicut esse homines: Discipuli simpliciter quod audierant, responderunt: Alij fulpicant te esse Ioanne Baptistam, qui reuixerit: alij Heliam Thesbiten, cuius adue 👐 promiffus est per Malachiam prophetam : alíj rursum non Heliam, sed alium quem 🗸 piam ex ueteribus prophetis, qui reuixerit. Hæc sentiebant homines, qui tum magni/ ficentilsime de le lu fentiebant : nihil enim lupra hominem de eo fentire poterant homi/ acs. Magnum hominem luspicabantur, Messiam, filium dei, seruatorem orbis nondum credebant. Erat hoc tamen qualecung rudimentum professionis Euangelica, cuius my ferium nondum erat uulgo prodendum, quo prodito, nemo poterit confequi falutem, nili qui credat le lum elle falutis omnis autorem. Fons autem Euangélicæ falutis, fiducia est erga Christum dei filium diuinitus inspirata. Hanc professionem ut ex apostolis proliceret, ait: Vacillat, ut uideo, uulgus, nihil conftanter de me fentiens : & tamen magnifi/ censius de me fentiunt, quàm hi, qui me nihil aliud prædicabat, quàm fabri filium: quàm qui dicebant me uersum in furorem, & uenabantur ad uincula; qu'am qui dicebant mihi effe spiritum Beelzebub. Vos autem, qui me domestice nostis, qui perpetui testes suistis omnium que gelli, que docui, quem me elle pronunciatis? Tum Petrus Euangelice professionis princeps, omnium nomine respondens ait: Tues ille Messias à prophetis clim promissus, filius dei uiui, per quem unum salus est orbi promissa. Hanc professio/ nem quum dominus uehementer approbasset, ut divinitus inspiratam, huic beatitudi is elogium tribuisset, hanc pronuncialset fundamentum congregationis, & ciuitatis Enangelicæ, quod nulla uis Satanæpossit unquam labefactare; interminatus est illis, ne and scirent ex afflatu patris, palam facerent ante tempus. Expectari Messiam expedie ac breui uenturum credere, cæterum nondum expediebat agnosci Iesum esse Messiv .Sic enim expediebat ad institutionem nostram, ut ex humilitate nasceretur gloria. Difeipuli humano affectu abhorrebant ab incommodis domini fui fitientes illum ab om mbus magnum haberi: sed alius ordo placuit æternæ sapientiæ. Proinde lesus cæpit il los docere, quæ passurus esset, priusquam orbi magnitudinem suam uellet innotescere. Oportet, inquit, filium hominis, de quo uos tam magnifice sentitis, multis ignominiis & cruciatibus affici, damnari ut nocentem à scribis, à sacerdotibus ac primoribus populit de micure ut maleficum morte probrosa occidi, sic, utapud mundum nihil esse possit eo de sedius aux desperatius. Sed non est quod despondeatis animum : tenete professionem ue Azam costanter in animo, qua apud me professi estis. Occisus resurga ac reuiuisca tertio die. Elis de rebus quu lelus aliquoties lubobleure monuillet discipulos suos, nue palam loquutus est, quum uiderentur laturi, qui magnifice pronunciassent de domino suo. Sed mon tulerunt illorum aures mentionem mortis, tametsi spes resurrectionis debebat eos confolari. Magno quodam affectu diligebant Ielumiled humano. Nondum enim acce perant spiritum cœlestem, qui perficeret in eis, quod erat impersectum. Itaque Petrus maudiret tam crudelem fermonem de damnando ; de affligendo, de occidendo , aux refe lefum feducere, quali privatim aliquid admoniturus, quod effet in rem ipfius. Hec tinum est humana sapientia, sape meditans præire divinæ. Audet etiam increpare do from fuum, quali non recte laperet, qui mori uellet, quum liceret effugere. Et li crede, a li mori uellet, quum liceret effugere. Et li crede, a li mori quam la lium tertio die reuicturum, tamen præstabilius iudicabat, omnino non mori, quam la lium tertio die reuicturum, tamen præstabilius iudicabat, omnino non mori, quam la lium la nine reuiuiscere. Hæcimprobitas Petritametsi ex ingenti quodam erga Iesum amore reficifcebatur, tamen & palam & acriter a domino redarguitur: ut nos disceremus, in mbus divinam fequi voluntatem, neque nostro iudicio præire decretis dei. Non e-Chominis, apprehendere Lesum & increpare ne faciat, quod decreuit facere: sed inadus est, ut nos digneturapprehendere, ducturus quo uelit. Hoc igitur malum ut de penitus reuelleret ex animis omnium, primum auerfus à Petro, & conversus ad dis Ripulos suos, eos de intuitus, quos sciebar à Petro non dissentire, tametsi ille cæteris siden tioraulus est quod sentiebat proloqui, Petrū increpitorem suum vicissim increpat, die cens: Quid mihi obsistis Satana: Ea uox Syris aduersarium sonat. Quur præire tentas dicipulus præceptori, homo deor Sequere potius à tergo. Non est hoc humanum nego chim, quod geritur: tuus adhuc humanus est affectus, nec sapis ea quæ dei sunt. Si uis esse discipulus meus, imitari mortem meam decet, non impedire. Nec hoc te folum decebat, innquam te potissimum, cateros és selectos, uerumetiam omnes qui se meos discipulos Tons

nolent profiteri. Hæcloquutus Ielus, iuslit adesse multinudinem universam una cum de scipulis, ne quis existimaret hunc sermonem ad illos duntaxat selectos pertinere. Iamos congregatis in unum omnibus, clara uoce loquutus est Iesus: Multi me sequuntur pedibus magis quam imitatione. Nec omnes eadem adducit causa: alios allicit miraculoruno uitas, alios amor sanitatis, alios doctrinæsames. Cæterum quisquis uolet esse uerus asse Clator mei, si uolet esse socius felicitatis & gloriæ, paret interim animum suum, ut sit socie us afflictionum & mortis. Abneget semetipsum, nihil sibi seruans in hoc mundo, sed om/ nía pro derelictis habens usque ad uitæ contemptum, tollatcis suam quisque crucem, & se quatur me. Non pudeat discipulum sequi præceptorem: non pudeat seruum sequi domiv num. Nec alia uia quisquam uelitad gloriam peruenire, quam qua me uiderit pertendere. quisquis in se præsidia falutis collocarit, peribit: quisquis omnibus suis præsidijs distilus, se totum in me coniecerit, is saluus erit. Nec enim satis est, agros, domos, parentes, uxo rem ac liberos mea caula negligere, ipla etiam uita negligenda est: cuius seruandæ gratia mortales deserunt universa. Bono animo este, non perit quod mihi impenditur: imo perdendo servabitis, quod male servando vere perderetis. Per fidem Evangelicam confertur omnibus uita æterna. Proinde qui pluris facit hanc uitam, quam Euangelicam gratiam, etiam si uidetur ad tempus lucrifacere uitam, tamen re uera perdit eam . Nullus enim hic uitam suam ultra præscriptam diem ualet prorogare: tametsi nec interim uere uiuit, nist qui uiuit pie. Et post hanc uitam, quæ nulli non breuissima est, addicitur æternæ morti. Porrò quisquis amore mei, & Euangelicæ professionis constantia, uitam suam exposues rit in discrimen mortis, per me seruabit eam, alioqui uere perituram. Proinde si nihil cui quam tam charumest cuiusiactura non libens redimat uitam corporis, sic apud se rem expendens: Quid mihi profuerit, feruaffe domum, agros, opes, gemmas, uxorē, liberos, si ipse pereo, nec licebit frui quod possideo: Quamuis enim hæc omnia salua sint, tamen mihi pereunt, si moriar: Quid enim potest esse tam charum, quod non contemnen dum sitpro lucro uitæ. Si quis offerat opes Midæ Crælich, si quis formam Absalonis, si monare chiam totius mundi, si uoluptatū omne genus, dicato: hæc accipe, & morere, none statim recuset coditionem delata, dicato: una uita charior est his omnibus: Hacinquam, quum apud se quisque prudenter expendat, quoties periclitatur ulta corporis: quur non atteny tius subducitur ratio, quoties agitur de uita illa inæstimabili? Nunc offertur animævita perennis, & cum hac non commutabis breuem ac mileram ultam corporis: prælertim quum corpus quisque suum, iam feliciori uitæ redditum, sit recepturus. Non erit omniv bus ob Euangelij professionem moriendum, sed tamen in hoc omnibus debet esse paratus animus, ut si res postulet, uilis sit etiam uita corporis, dum seruetur animæ uita. Quoti es ingruerit perfecutionis procella tollenda crux erit: quanquam nec in tranquillis rebus cuiquam defutura est sua crux, nisi facile est omnibus naturæ affectibus, omnibus huius mundi uoluptatibus & irritamentis renunciare, castrare carnem, refrenare luxum, premere libidinem, domare iracundiam, condonare uindiclam. Nam hæc in tranquillitate quog cuig præstanda sunt, qui uelit esse meus discipulus. Cæterum mundus om nibus machinis confurget aduerius mei nominis profeilores, intentabit probra, exilia, car ceres, tormenta, proferiptiones, mortes. Est enim hæc natio praua semper plures habitura tha/ los quàm bonos, inter quos fummi criminis loco habebitur profiteri nomen m**eum. Quo** instatu, si quem puduerit profiterise meum esse discipulum in hac natione scelerata & adulterina, ubi breuem afflictionem fequitur æterna felicitas, huic filius hominis par par ri referet, ac uicissim erubescet illum profiteri suum discipulum, quum rursus adueniet, non humilis & contemptus ut nunc, fed admirandus in gloria patris: nec comitatus paucis ac tenuibus difcipulis, fed cinclus innumeris fanctorum angelorum turmis.

CAPVT IX



Llius gloriæ non erunt confortes, qui nunc ferre nolunt meæ crucis ignominiam. Expectabat Iudæorum populus admirabile quoddam regnum Ifraelitici populi, quod mox exoriturum arbitrabantur, fimulat que ueniffet Messas. Et ideo non poterant credere Iesum esse Messam, quod tam humilis, tam abiectus aduenisset, magis autem offendebātur mentione crue

cis ac mortis. Non intelligebant autem duplicem Messia aduentum, priorem iuxta mundum din humilem & ignominiolum, alterum maiestatis & gloriæ plenum, qui in fine mundi framus est, ut universum corpus suum ab omnibus exemptum malis, sibi iungat in gloz tapatris: Satanam autem cum omnibus fuis membris demergat in gehennam. Huius au unaduentus diem omnibus incertum esse uoluit, sed tamen in hunc uoluit omnes esse paratos. Itaque quum essent in turba, qui sic cogitarent apud sefe: quando ueniet hoc tem pungloriæ, quod promittit nonnulli fortalle non credebant unquam futurum, Ielus hoc **lemone co**nfirmabat illorum uacillationem.Habete pro indubitato quod dixi uobis:fili un hominis, quem nunc humilem, moxínfra omnes homines abiectum confpicietis, apé pariturum in maiestate paterna cum omnibus angelis & electis discipulis. Nec id tem? pusadeo procul abelt. Sunt enim in hoc numero, qui priulquam moriantur, uiluri lunt re gram dei fam aduenisse cum uirtute. Proinde paret se quisque ut inueniatur dignus regno codelti. Hunc domini fermonem nec apostoli tum temporis intelligebant, quod sen fum haberet non simplicem. Nam post mortem, resurrectionem, ascensionem lesu, postos millium ceelitus spiritum sanctum, coeperat exerere se uis illa grani sinapis, hoc est Euanir **relica: doctrina:** Porrò ne quid addubitarent difcipuli, quin olim præftaturus effet, quo**d** emaiestate secundi aduentus promiserat, uoluit illis etiam ante mortem gustum quenz **a fueuræ mai**estatis exhibere, quatenus natura mortalis capere posset. Itaque post sex les lefus adiungit libitres è felectis duodecim, uelut eximios, quibus hoc spectaculum credence, tacituris donec tempus effet proferendi. Hi erant, Petrus, Iacobus & Ioannes: **refelos abducit in montem u**ehementer excellum. Procul enim oportet abelle ab hui **m rerum folicitudine, quos Ielus dignetur tali spectaculo. Dignatur enim & hodie** ildam felectis, subuectis in montem puræ contemplationis, aliquem æterne fer ita gustum præbere secretis afflatibus. Hoc nec intelligit populus in campestribus as,& si quis narret, non habet fidem . V bi uentum est in montis cacumen, primum cum est precationi. Hæc potissimum oculos cordis præparattali spectaculo. Etecexprecandum subito mutata est lesu species. Facies enim, quæ prius uisa est nihil reà forma uulgari, solis in morem respiendebat. Tum uestes plusquam niueo quor scandore relucebant, qualem nemo fullonum potest arte sua pannis inducere. Nec nica visus est Iesus, sed una visus est Helias ac Moses, colloquentes cum Iesu . Erat Moli, colloqui cum deo, & Helias igneo curru legitur raptus in cœlum. Nimirum cum Iesu colloquium designabat consensum legisac prophetarum. Lex enim rillum figuris mysticis deliniarat: prophetæsuis uaticinijs Christum talem uenturum dizerant, qualis uenit lefus: & tamen ludæi recularunt credere. Argumentum collo? icat gloriolus excellus, quem breui peracturus erat in cruce lelus Hierololymis, ut quoque mortis mentio, uoluptatis magnitudinem, cuius nulla mens humana capax saemperaret. Petrus autem raptus inenarrabili spectaculo, nec satis sui potens, interz receptum de morte colloquium, aito: Præceptor, ualeat Hierofolyma, bonum est biceffe. Proinde faciamus hic tria tabernacula, tibi unum, Moli alterum, tertium He Petrí uox partim ex horrore mortis, quem penitus imbiberatipartim ex delecla respectaculi, quæ illum uelut ebrium reddiderat, profecta est. Etenim uelut extra se ra pesciebat quid loqueretur. Tantus pauor obstupesecerat animos mortalium, non meapaces diuinæmaiestatis. Itaque ne absorberentur magnitudine splendoris, obor aubes, quæ obumbrans apostolos, lucem intolerabilem illis temperabat. Hic maie, seuftus datus est oculis corporeis: datum est aliquid & auribus. Siquidem à nube parris & ipla maiestatis plena, profecta est, dicens: Hic est filius meus charissimus, audite. Qua fronte adhuc reclamant Iudzi Christo, quum Moses & Helias, qui terimum tribuunt, Christo præbuerint testimonium: quum patris uox, cuius illi isli cultores uideri uolunt, totam autoritatem in filium unicum transtulerit; Place agoria, sed ad hanc peruenire qui uolet, audiat Iesum ad crucis imitationem uocan, Petre, noli posthac increpare dominum tuum, ac præire cœlesti consilio. Audir dipatris uocem. Huic aufcultate, qui mihi filius est unice charus. Hactenus audistis Mo kn& prophetas de Christo uaticinantes, defuncti sunt illi suo munere. Adest quem pro ferant, nec posthac audite pollicentes futura, sed præsentem & ex me loquentem audi anemo loquetur certiora: Quiequidab huius oratione dissonat, reijcite. Patris audira

¥

noce, subito scena uersa, alia rerum facies redift. Quum enim circumspicerent, ueltreix perrecti somno, nihileorum uiderunt, quæuiderant antea, præter solum lesum, qui so lita specie rursus aderat discipulis suis. Per nebulam duntaxat ostenderat illis magnitue dinem suam, & capere non poterant. Quid facerent, si ueram ipsius sublimitatem aper ruisset: lesus igitur rursus ad suorum humilitatem sese demisit, ac relicto montis fastigio, descendit ad reliquos discipulos, ac multitudinem. Interim memento doctor Euangelia ce, quanto magis te decetad imbecillium capacitatem temet submittere, qui & olimtae lis fueris: & si quid habes sublime, Christiest, non tuum? In descensu uero montis, pris usquam ueniretur ad cœtum hominum, dominus Iesus interdixit tribus illis discipulist ne cui narrarent quod uiderent, nili polteaquam filius hominis refurrexisset à mortuis Alijiussi tacere, tanto magis prædicabant. Athi tres, quoniam audierant nocempas tris, Ipsum audite, obtemperant, & silentio premunt quod uiderant, adeo, ut nec cater ris apostolis indicarent ante tempus præscriptum. Non intelligebant, sed tamen credei bant esse causam seriam, quur lesus id nollet ante cognitam resurrectionem efferti in nulgus. Quid enim profecissent hoc narrantes, nisi quod incredulis ludibrio essent su turi : Quis autem credidisset uere talem apparuisse lesum, quem mox uidissent totignor minis affectumeac denique morientem in crucer Sed interim discipuli, qui post auditam patris uocem non audebant Ielu dichis diffidere, quum non intelligerent, quid libi uel let hæc uox: ubi filius hominis refurrexerità mortuis: disputabant inter sele, suspicantes fore, ut mox à resurrectione ueniret illius regni gloria, cuius iam gustum ceperant. Sed obstabat huic suspicioni scrupulus quidam, propterea quod Iesu mors immineret, de quo iam sæpe illos admonuerat, & tertio à morte die promiserat se reuiciurum. Atex uaticinio Malachiæ didicerant uenturum Heliam, antequam ueniret dies domini mae gnus. Hunc scrupulum quum ipsi inter sese parum explicarent, interrogant lesum: Domine, inquiunt, præltitisti quod pollicitus es, uidimus claritatem regni dei. Itaque quum resurrexeris, talem teuenturum speramus, qualis nobis es ussus. Sed quid esta quod ex Malachiæ prophetia dicunt pharifæi, non uenturum illum diem, nili priusue/ nerit Helias Thespites, qui præparet populum in aduentum illius diei ne dominus see riat omnes anathemate: Atqui nondum uenit Helias, quem uidimus tecum in montes neque quicquam adhuc per illum est actum. Autigitur non statim à resurrectione tua uenturum est regnum dei:aut alius est uaticinii sensus quam tradunt pharisai. Ad hanc discipulorum interrogationem dominus Iesus ambigue respondit, quod nondum el sent capaces totius mysterij. Siquidem abhorrentes ab his, quæ magis ad ipsos pertie nebant, tantum fomniabant de gloria regni, cuius guftum ceperantinon intelligentes & hoc este regnum dei, quum propagato Euangelio , spiritus cœlestis subigit om nem hur ius mundi satanæque potentiam. Id iam apparere cœperat, quum claudi ambulatent, çæci uiderent, muti loquerentur, leproli mundarentur, dæmones effcerentur. Porto quando uenturum esset hoc regnum, cuius gustum modo ceperant, dominus noluitiw os scire: sed tamen quo moderatius ferrent mortem dominisui, quem supra modum amabant, patiebatur illos ad tempus fomniare, breui uenturam regni claritatem, cuius specimen erat exhibitum in monte. Itaque responsum suum temperat, ut prophetiam approbet: nec pharifæorum interpretationem in totum damnet, fed tantum refellat imv piam illorum argumentationem, qua colligebant nondum uenisse regnum dei, quod Helias ille promissus à Malachia, nondum apparuisset in mundo. lam enim uenire co perat spirituale regnum dei, quod superbi pharisai non intelligebant: iam Helias iuxta fenium mysticum uenerat. Ait itaque Ieius: Et quod de Helia dixit Malachias, & quød de filio hominis prædictum eft à prophetis, haud dubie futurum eft. De Helia legiv tis, quod præueniens diem domini magnum & horribilem, conuerfurus fit corda par trum ad filios, & cor filiorum ad patres:ut minores intelligant exhibitum, quod mae ioribus fuerat expectatum. Hic igitur Helias anteuertens, restituit omnia, ac depraua/ ta corrigit: ne dominus magno omnium malo ueniat, li offenderit imparatos. Sed quenv admodum uerax est prophetia Malachiæ de præcursore Helia, ita uerax est & cætee rorum prophetia: quæ prædicit futurum , ut filius hominis , prius quàm aperiat maiella/ tem suam, multa patiatur, contemptuick & ludibrio habeatur; denique & occidatur.

**hò quod de Hel**la uenturo prædictum est , iam peractum est ; id quod ignoratum pha/ ilais,ego uo bis amicis indico. Nam Helias iam uenit, qui nunciauit adelle regnum dei, Kad witze superioris poenitentiam prouocauit. Et tamen qui prophetize scientiam ia dant hunon on agnoverunt: fed fecerunt in eum, non quod ille promerebatur, fed quice quidiplis collubitum est, qui magis amabant suum regnum, quam regnum dei. Venit mimille iuxta Esaiæ ae Malachiæ uaticinia, uociferans in deserto, adesse diem domini magnum & horribilem: iam securim admoram arboris radici, properaret quisque sugè geventuram dei uindictam. Sed hung palam reprehendentem line delectu perlonarum omnium uitia, spreuerunt & occiderunt. Nec mitius tractaturi sunt Messiam, quam præ **curlorem traclarunt.Hoc lermone lelus indicabat loannem fuille Heliam, non iuxta cor** pusifed iuxta spiritus similitudinem; qui dum nec pharilæis, nec regibus parcit, coniectus chin carcerem, ac decollatus est. Quod secerunt anteambuloni, id facturi sunt domino. Idemfacient his qui sequentur apostolis. Quisquis enim syncere prædicauit regnum dei menturum, multa passus estab impris: & quisquis prædicat syncere iam uenisse, similia paciatur oportet. Huiulmodi dictis Ielus auocauit luos à lomnio gloria, ad futuram tem/ **effatem quae** im<del>mineba</del>t,hoc eft , à iucundis ad necessaria . Interim uentum est in conv iedum turba. Iam enim ingens multitudo collecta erat circa discipulos, quos in plani/ descliquerat. Vidit & scribas disputantes nescio quid cum discipulis suis. Populus au **remuniuer fus, ut præter spe**m uidit lesum, qui se cum paucis subduxerat, obstupuit & icantens falutauit eum. Non ignorabat lefus quid disceptarent pharifæi, sed tamen in etat, quid esset rei, de quo disceptarent, ut omnibus esset notum quid ageretur. a & discipuli pudore obticescerent, quod frustra tentassent encere dæmonium; ob eleferent & scribæ, qui apud discipulos nomen lesu uelut inessicax calumniaba ntur: m è turba, qui dederathuic disputationi occasionem, rem ut erat exposuit Iesu; desiler, inquit, adduxeram hucad te filium meum, obnoxium muto spiritui, à quo reaffligitur. Quoties enim corripit eum, elidit illum in terram, ac puer spumat, stri le dentibus ac uociferatur, & interim arescit & contabescit hac uexatione. Quonit mautem tu non aderas, rogaui discipulos tuos, ut profligato spiritu liberarent filium. Missitarunt, nec potuerunt. Hoc audito dominus, ut ostenderet siduciæ imbecillitæ min causa fuisse, quo minus liberatus esset iuuenis, uelut indignans, ait apud se: O na/ cisheredula, quæ tot miraculis æditis, nondum adduci potes ut confidas: Quandiu umein terris luciabor cum uestra diffidendi pertinacia: Quandiu feram uos: Quanti donroficietis ad ea, quæ funt spiritus? Quando credetis ea, quæ non uidetis: quum nec predatis, qua cernitis oculis corporeis: Adferte illum ad me. Et attulerunt eum ad fim. Tenax malum, cui à teneris assueuit peccator. Cæterum ubi perductus est ad Lefim, magis etiam conturbatur, exorta lucla inter spiritum relipiscere cupientem, & supiditatem ad solita reuocantem. Mox enimut spiritus uiderat lesum, sensit inimicam inutem, & corripit ac diuexat hominem, ischelisus interram uoluebatur spumans. Fineid spectaculum toti populo miserabile, uerum longe miserabilius spectaculum est, m eadem patitur in animo peccator, magnis & inveteratis malis obnoxius. Sed nulest malum immedicabile lelu. Dominus, ut cetteri quoque cognoscerent mali mas mitudinem, rogauit patrem, quantum temporis esset, quod filius ei malo cœpisset esse moxius. Respondit pater: Ab infantia. Nectantum, inquit, huncin modum uexat cam spiritus, uerum etiam frequenter illum nunc in ignem, nunc in aquam præcipitem eut interficiat eum. Audis malum in naturam uerlum, & atrox: & ideo pater timet, ichimmedicabile. Adiecit enim: Attamen si quid potes, adiuua nos, misertus nostri. Recleimplorat Ielu milericordiam, qui nulla merita poterat allegare: led audis uacillan sensiduciam, quum ait: Attamen si quid potes. Eam corrigens lesus, ait: Noli dubita seguid ego possim. Nam si tu potes confidere, nihil est quod non impetret sirma sidu Adhancuocemilico pater concepta certiore spe, & clamore & lachrymis testifio consuehemens animi deliderium, ait: Confido domine, & li quid deest mez fiduciz, tu focurre imbecillitati mez. Interim ad speciaculum concurrit undique turba. Hanc ubi midit lesus iam adesse (nam eam uolebat essettem miraculi) deprompsit uocem illam compotentem: qua,quum uult, mortuos etiam in uitam revocat. Interminatus est enim imputo

3

as ab homine, & ne posthac ingrediaris in illum. Indignatur spiritui Iesus, ut hominis mir fereatur: nobis exemplum præfigens, quid agendum sit in sanandis peccatoribus. Sicine sectanda sunt uitia, ut hominis salutem amare uidearis. V rautem intelligas inanem esse hominis operam, ni Christus tacite uocem suam addat: discipuli iusserant exire spiritum; sed frustra, quoniam aberat lesus. Abest autem, quoties friget ac uacillat fides, per quam uult impetrare nos omnia. Quid autem factum est ad uocem imperiosam lesur Protinus exijt spiritus, sed ut intelligeres eum inuitum demigrare, uociferans, multumci diuexans miserum. Iacebat enim mortuo similis, adeo ut multi dicerent eum mortuum esse. Vides imaginem poenitentis, & a magnis affuetisos uitijs relipilcentis. Iam odium peccati, liv berauit à peccato: sed proximus est desperationi, qui & turpitudinem suam agnoscit, & dei iustitiam cogitat. Sed tamen feliciter mortuus iacet, qui peccato mortuus est. Super est enim ut incipiat vivere iustitiæ. Et hoc beneficium addit benignissimus lesus, line quo nulla salus est. Arripit manum iacentis, & attollit exanimatum : ac protinus qui uideba tur mortuus, uigore recepto, surgit ualidus & alacer beneficio Christi: qui frustra liber ratus eratà damonio per patris fide, nisi ad pieuiuendum Iesus novam addidisset gratiam. Iam audit furdus, qui prius habebat aures terrenis cupiditatibus obturatas aduera fus fermonem Euangelicum. Iam loquitur mutus, qui prius linguam habebat impedie tam carnis affectibus. Iam quietus estac tranquillus, qui prius nunc libidinis, nunc ame Eteli introif bitionis, nunc iræ, nunc inuidiæ, nunc auariciæ percitus cestro uelut impuri uiolentice fent in domit pellare dominum. Tacebatur. Hæc omnia taciti spectabant apostolis non audentes interes sentimente pellare dominum. Tacebant & scribæ, uidelicet ipsa re docti, sanationem hominis non fuisse retardatam ob nomen Tesu parum essicax, sed ob imbecillitatem eredulitatis ac 🔂 duciæ. Nam quod inuemi facium ell inxta corpus, hoc in pharifæis agebatur inxta spiris tum. Ideo non fanabatur, quia non credebant fermoni, per quem folum poterant fanari. Cæterum quum lesus introisset in ædes, discipuli semotis arbitris interrogabant eum, quid fuerit in caula, cur iplinon potuerint hunc dæmonem encere, quum antea multos eiecissent in nomine lesu. Ceperat enimanimos illorum solicitudo quadam humana, ne quid imprudentes offendissent dominum, & uirtutem ædendimiracula, semelabipso traditam perdidissent. Iesus autem, qui non solet eripere quod semel dedit, sed augere, non uult tamen lua munera lecure & olcitanter haberi; iamég in patre lanati latis indica/ rat, fidei imbecillitatem obstetisse, quo minus exiret demonium: que nondum tanta erat in apostolis, quantam oportebat esse: respondit esse peculiare quoddam damonum ge/ nus, quod expelli nequeat, nisi adhibita precatione & iciunio. Sunt enim hæ dææmachie næ, quæ plurimum ualent adueríus impios dæmones. Etenim precatione renouatur & excitatur uigor fidei, quemadmodum accidit patri qui dixerat: Domine, fuccurre incre dulitati meæ. Jeiunio, quod omnium carnalium uoluptatum abltinentiam complectitus; domatur carnis rebellio, debet autem ipse spiritum habere purum, qui conatur ab alijs spi ritus immundos effcere. I elus autem cum tribus redibat ab recenti precatione. Cæteri div scipuli cum multitudine uersantes, nec precabantur, necieiunabant, & obid im pares Et inde profe erant eficiendo demonio tam pertinaci, tamés familiari. Quo magis in nobis crescit fidue di pretergre cia nostri, hoc magis decrescituirtus adendi miracula: quo magis in nobis emortua fue diebantur rit potestas earnis, hoc magis roboratur spiritus cœlestis, per quem eijciuntur im puri spi ritus. Itaque frequenter orandum, ut augescat in nobis robur fidei: semperci mortifican da caro, ut in nobis utuat spiritus Iesu Christi. Denique iam illos in illam horam præpa rat, qua iubebuntur uigilare & orate, ne incidant intentationem. Sed quia dormitabane à cœna uicit carnis infirmitas. His rebus ita peractis, lefus una cum discipulis suis cœpit proficilci in Iudzam, przeterita Galilza, idd ueluti fortuito itinere: non quod metueret mortem, quam ardentissime sitiebat, sed ne uidereturante tempus sacerdotum ac pharie læorum animos ad homiciditi irritalle. Hanc formidinis speciem in se suscept, ut a suis

omne eximeret formidinem, & iple susceptæ naturæ imbecillitate exprimeret. Inter eun dum autem rursus inculeat discipulis suis, quodiam non semel audierant. Dicebat enim: Omnino futurum est, quod tonies dixi: Filius hominis tradetur in manus hominum uz capiatur, ut condemnetur, ut illudatur, ut flagelletur, ut occidatur. Ad hæc quæ line du

Digitized by Google

H

7

ď

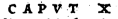
binitant præparandus eft animus. Non autem poterit effe præparatus, nisi liber ab otn abus humanis affectibus, spiritus uigore confirmetur. Scio perturbat uos mortis men? to. Sed oportet forti esse animo. Non diu uos deseram. Nam tertio die reuiusscam. Tanz tis autem torpor obsederat animos discipulorum, ut hunc sermonem, tametsi disucio dum, non intelligerent, suspicantes aliquid anigmatis subesse, quandoquidem memine/ muscledictis eiusmodi figuratis aliquoties fuille fallos, ueluti quum iuberentur cauere hermento pharisaorum. Necdum animo concipere poterant mysterium crucis, neque coniectare, quor fum attineret occidi, fi mox effet reuicturus, quum qui reuiuifcere potelt, abivelit, idem possit si velit, non mori. Proinde quanquam hoc sermone vehemeter offens derentur, tamen non audebant interrogare lesum, exemplo Petri deterriti, cui parum fe liciter fuccesserat hac de re dominum interpellasse. Audierant enim: Vade post mesata na Adhuc sapiebant ea quæ sunt hominum. Nam dei consilium erat, ut agni immacula? tiuicima deus humano generí reconciliaretur, condonatis per fidem peccatis omnibus. Discipuli uero regnum quoddam mundanum somniabant. Itaq inter uiam orta est inter iplos dilputatio, quis ellet primas habiturus in regno dei, quod mox sperabant apparitui mm. Viderant paulo ante tres discipulos pralatos cateris in conscensu montis, uiderant Ptirum omnibus prælatum in tradendis clauibus regni coclorum: & tamen erantillo naz minaiores quidam, etiam fanguinis propinquitate contingentes dominum. Quum atu sanuentum estet Capernaum, dominus privatim interrogabat illos, quid estet illud de **que clanculum inter lefe disputaffent in itinere . At illis pudore obticelcentibus , quunt** facile fulpicarentur fore uthuncambition is affectiff improbaret dominus, omnis mode/ hte doctor: Jefus quo penitus hunc affectu longe peftilentifilmum exanimis fuorum re/ melleres, confedit, ueluti rem feriam cum autoritate traditurus, iuslites adesse duodecim apoliolos, & ait: Si quis in regno colorum uolet esse primus, is erit omnium postremus, acminister om nium:tantum abest, ut ex regnis huius mundi æstimari oporteat regnum cariorum. Mox quo magis infigeret hanc doctrina animis discipulorum, uocat ad se pue/ mpufillum,& hunc statuit in medio discipulorum. Eum ubi coplexus esset, significans averfaretur superbos, quamo diligeret humiles spiritu ac modestos: Videtis, inquit, Manciaruulum : Quid abiechius aut humilius iuxta mundii: At qui tales funt animi mo? destinimplicitate, innocentia, qualis hic est ætate, hi sunt apud me maximi precij. Nam areum est mihi charissimos elle, qui mei simillimi sunt. Non æstimatur hic dignitas ex opibus, cenfu, potentia, fastu & uiolentia. Nam qui tales sunt, ut sunt regibus ethnicis siz millimi, ita plurimi funtapud illos precij. Quemadmodum reges in primatibus fuis lefe uel honorari credunt uel ledi, ita ego in regno Euangelico in huiulmodi paruulis, quos ob innocentiam, simplicitatem ac modestiam contemnit mundus, me uel honorari credo, ud contumelia affici. Si quid noustisme summissus, illum pro summate ducite in regno coeloru. Quod si neminem inuenietis, me primatem habete: & ut quisig proxime ac/ cellerit, contemptu rerum earum, quas in principum aulis affectant magnates, ita fum/ matein esse iudicate. Quisquis igitur unum ex huiusmodi puellis receperit in nomine seome recipit. In his enim recipi gaudeo, quos ut mei similes amo. Porrò qui me recepe sit qui lum omnit infimus iuxta mundum, non me recipit, sed eum qui me misit. Vt enim magifier honoratur aut læditur in discipulis, ita pater læditur aut honoratur in filio. Attg Stockemone Ielus non ademit autoritatem his, qui prælunt gregi dominico, sed omnem ditaxit ambitionem. Neg enim humilitas huius generis paruulorum æltimatur corpoz timodo uel robore, sed animi modestia, quæ sibi nihil altum in hoc mundo uindicat, nec ufem suis fidit uiribus, sed simplici fiducia pendet ex Christo. Ex huius sermonis occa Magister quum loanes ita proponit: Magister quum milifones ad prædicandum regnum dei, uidimus quendam in nomine tuo eijcientem damonia, qui tamen nec erat de numero duodecim, nec de numero septuaginta, quos po Bea delignatos emilísti, nec omnino de numero discipulorum, qui sequuntur nos. Hunc igiur, uelut alienum à tuo consortio, prohibuimus, recte ne an secus, incerti. Lesus au respondit: Istius modinolite prohibere, qui quocunque modo conducunt Euange/ propagando. Non enim oportet esse fastidiosos in recipiendis his, qui student rem Brangelicam qualicung studio prouehere. Non est spectandum an sequatur nos, sed an prædicet

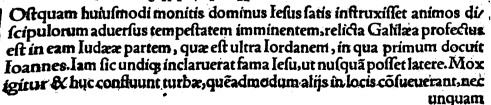
5

test de me male loqui. Quod si faciat, res ipsa redarguet eum. Dicetur enim illi: Qua

fronte obtrectas nomini, quod in ædendis miraculis expertus es potens & efficax: Nox lite facile suspicari eum malo animo facere, qui rem piam facit. Qui non repugnat Euan gelio, hoc iplo iuuat Euangelium, quod aduerlas partes non adiuuat. Quilquis nonad uersatur uobis, pro uobis facit. Noua res per omnem occasionem est promouenda. quàm synceris animis, uestra nihil refert, modo quocunque pacto prosit negocio quod agitis. Nec enim folum hi mercedem ob Euangelij negocium proueclum ferent, qui in nomine meo dæmonia eiecerint, uerum etiam qui pro luis facultatibus uel minimum ali quod momentum attulerint. Quisquis enim uobis uel aquæfrigidæ potum dederit inno mine meo, hocest, quia mei estis discipuli, meumos negocium agitis, pro certo habete; non est cariturus mercede sua. Quod si quis obstiterit his, per quos Euangelicum nego cium promouetur, promoueturautem non peristos, quos mundus pro magnis ducit, fed per pulillos, limplices & humiles: li quis tamen cuipiam ex pulillis his, qui fiduciam fuam in me collocarunt, offendiculo fuerit, adeo non effugiet supplicium, ut leuius pu niendus esfet, si saxo molari collo ipsius alligato, conijceretur in mare. Principes huma mundi pœnis atrocibus afficiunt, per quos impediuntur quæ præfectis fuis mandarunts fuffigunt in crucem, nonnunquam & in quatuor diffecant partes, aut è faxo præcipitant, aut alligatos faxo ne possint emergere, in mare demergunt. Adeo nolunt offendi mage nates suos, quibus utuntur ministris ad suam tyrannidem, hoc est, ad opprimendum po pulum. At multo gravius deus puniet eos qui paruulis suis, per quos cœlestis regni ne gocium ad servandos omnes homines tractari voluit, obstiterint, quo minus exequane tur regis sui mandata. Nam quamuis hæc uidebuntur ad tempus id facere impune, tae men gehennæ fupplicium non effugient. Nullum autem mortis genus huius munditye Et fifeadaliza ranni potuerunt excogitare, quod cum illo supplicio possit conferri, quo corpus simul nerit temanus & anima perenni cruciatu morientur, nec mori licebit. Proinde ne uos cogitetis de uin dicta, peragire negocium uestrum, deus sumet pœnas de his qui uobis obstiterint. Quod si offendiculum nascatur non à persequutore, sed ab his qui uidentur esse amici, nihil tam charum oportet habere, ut huius gratia deseratur Euangelica functio. Finge mae num esse dextram, hoc est, singe patrem aut amicum uehementer necessarium; singe or culum esse dextrum, hoc est, uxorem adamatam ac dulces liberos: singe pedem esse, hocest, famulum aut procuratorem, cuius opera carere non possis in huius uitæ nee gocijs: amputa manum, erue oculum, abscinde pedem ab Euangelico negocio remov rantem. Si potes patrem ac matrem, fratres ac sorores tecum adducere ad salutem Ex uangelicam, facito: sin horum charitas te reuocat ab Euangelio, futurumo est ut dum illi per te servari nolunt, tu simul cum illis pereas, exue naturæ affectum, & humanam pietatem uincat Euangelica pietas, & hoc fac in animæ periculo, quod faceres in per riculo corporis. Si res urgeret, ut aut occidendus esses, aut manus iactura seruanda uita, non dubitares amputare manum, & unius membri quamuis necessarij dispendio uitam redimere. Optabilius erat simul cum parentibus & amicis seruari per Euap gelium, uerum si id non licet, præstatte desertis parentibus, qui non solum seruari næ funt, uerum te conantur in exitium pertrahere, ueluti mutilum ingrediad uitam, quam unà cum parentibus & amicis confici in gehennam, hoc est, in ignem inextinguibilem. Ibi uermis arrodens pœnitentia milerorum conscientiam, non moritur. Viuunt enim tantum in pœnam. Ibi ignis quo cruciantur, nunquam extinguitur. Vtrosque pœnio tebit, sed sero, & frustra, & te male obsequutum parentum affectibus ad perniciem, & illos non obtemperasse ad salutem inuitanti. Nec illorum calamitas te subleuabita nec tuus cruciatus illorum pœnam imminuet. Porrò ad Euangelij negocium proper ranti, non imputabitur parentis exitium, qui seruari noluerit. Sic & pedem amputas cogitans esse satisficant de la claudus aut mutilus peruenias ad uitam æternam, quam ut peritibus integris conficiaris in gehennam, ubi nec incendium extingui potest, nec uermis mo ritur. Nihil est homini charius oculo, nihil est uxore dulcius, aut liberis suauius. Veruma si res urgeat, ut aut horum gratia deserendum sit Euangelium, & una cum illis pereuma dum; aut illi, quibus nihil habes iuxta affectum humanum charius, delerendi; ne cose

las eruere oculum & abijcere, reputans multo satius esse, suscum ingredi regnum coen brum, ubi perpetua uita est, quam utroque oculo incolumi coniici in gehennam. Ne quidhicte moueant uxoris lachrymæ, aut liberorum blandiciæ. Stulte plorant se des in, qui sequi poterant si uellent. Omnes affectus humani posthabendi sunt, quoties niget praeceptum dei. Omnia dispendia rerum corporalium pro lucro ducenda sunt. quoties paranda est uita æterna. Non est delicata professio mei nominis, coorientur Omnis enim undique quae uos ab instituto retrahant, persequutio, affectus humani: uerum his oma ignesalietur abus oportet esse superiores, qui suscipiunt negocium Euangelicum. Totum se divide iz voluntati dedat & consecret oportet, qui velit esse idoneus administrator Evange lice doctrinae, ut nec ullis persequutionum terroribus, nec ullis carnalium affectuum ile lectoris corruptus deflectat à synceritate ueritatis Euangelicæ. Quemadmodum enim mila victima iuxta Moli præscriptum legitima est, nisi quæ uel igni salitur uel sale, uel uniqueita quisquis Euangelicam philosophiam uolet profiteri, necesse est ut igni pur getur abramnibus humanis affectibus: & sale condiatur, ne possit corrumpi malorum contagio. Díluta & insipida est huius mundi sapientia, nec seruat hominem ab huius mundi cotruptione, nec alios seruare potest. Atqui utrunque præstare oportet doctor Mu Evangelicum, ut & iple lit incorruptus, & ab alijs eximat corruptelam. Non præltat horphilosophorum sapientia, non pharisæorum doctrina, sed sola philosophia Euange in que ueritatis acrimonia emordet & consumit quiequid in homine est obnoxium suptioni. Idem efficit ignis ille divini spiritus, consumens ac repurgans ex animis secarnales affectus, & quodammodo transformans in deum quicquid corripuer isqui prius affixi suerant curis rerum terrenarum, nunc hic contemptis rapiantur ad Maia. Hoc sale quisquis conditus est, non poterio ullis illecebris corrumpi à synce? cupiritus Euangelici: hoc igni qui purgatus est, contemnet quicquid intentare pox refequutor. Nihil melius igni, si quis recte utatur: nihil utilius sale. Caterum si ignis. erit, fi fal fíat infulfus & euanidus, quid religurum est quo condiantur insulsi: Si, qui infrentur spiritum Euangelicum, territi minis hominum, deserant institutum, ac mez illandiantur stulticiæ principum, quam oportebat fortiter redarguere, quid superest in corruptos affectus, sed ipsi in gratiam parentum aut amicorum ob resterrenas inchine à spe regni cœlestis, actucrifaciunt gehennam, & quod est omnium sceleratisse misiplam Euangelicam doctrinam interpretantur ac detorquent ad affectus & cupia taces humanas, quid superest, per quod humana stulticia condiatur, simul & corruptia is per quos id fieri conueniebat, & uitiato eo, quod unum relicium est mundo, ut aliz quando resipiscat: Proinde ut possitis & persequutionum sauitiam uincere, & omnes manos affectus Euangelij gratia contemnere, ut possitis & uestræ saluti consulere, & the plurimos ad falutem adducere , habeat in fe quifque uestrum falem Enangelicum; strete pacem & amicitiam interuos mutuam. Sal faciet incorruptos, concordía fae tuobustos ac potentes. Vbi dissidia sunt, ibi non est sal Euangelicus. Vbi ambitionis bus est, ibi nec pax est, nec sal. Ideo philosophi inter sese pugnant quia non habent kfalem, ideo pharifæis male conuenit cum Sadducæis & Herodianis, quia corrupti is affectibus carent Euangelico sale. Vestra doctrina condiet stulticiam mundi, si raine homines, in uestris affectibus nihil esse corruptum aut putre, uel studio gloriæ, more pecunia, uel cupiditate uindicla, uel metu mortis, uel desiderio uita, uel ullo me humano affectu, & si, quemadmodum uestra uita respondebit doctrine, ita inv sconfentietis. Confentietis autem, si proculabiecto omni ambitionis uitio, quo tant qui regnum affectant huius mundi, cœlestem doctrinam , quam à me accepistis, vicer alijs impartiatis.





Digitized by Google

unquam ille fatigabatur benefaciendo omnibus, lanandis corporibus, decendis anic mis. Nechic delunt pharifæi, nusquam non sui similes. Multitudo quærit sanitatem, quærit doctrinam . Pharifæi malunt infidiari, quam fanari, tentare quam difcere. Atq. interim religionis speciem prætexunt suæ maliciæ, ac discendi studium obtendunt suæ fraudulentia. Oíndocilem sapientiam, accedunt ad Iesum corpore, à quo longedista bant animis. Obijciunt captiolum problema, dicentes: Quid tu sentis magister noster; num fas est uiro repudiare uxorem : Hanc cornutam quæstionem inter se commenti su erant, sperantes fore, utuel in hoc, uel in illud cornu respondens incurreret. Pronunciarat beatos, qui se castrarent propter regnum dei. Itaque li quum faueret castitati, pronunciasset licere dimittere uxorem, alterius ducendæ gratia, quemadmodum passim faciebant ludæi, uideretur docere pugnantia; fi respondisset non licere, obiecissent uiolatam legis autoritatem, quæ permittit marito ius repudiandi. Dominus autem, ut prw dentes capetet sua ipsorum uersutia, nam ex lege parauerunt laqueum, rogauit eos: Quidopus est me percontari, quum legis peritiam profiteamini : Quid Moses de his rebus præcepituobis: Illi responderunt: Moses, si quid maritum offenderet in uxore, permisit ut dato libello repudij dimitteret eam, & aliam si uideretur duceret. Hancles gis permissionem sic interpretabantur pharisai, quali recle facerent, qui ob quamlibet leues causas repudiarent uxores suas, & alias ducerent domum, non intelligentesmen tem legislatoris, quam ex Genelis exordio poterant deprehendere. Ait itaque: Quod Moles uobis permilitius repudiandi, nequaquam fauit diuortio, sed indulsit maritoe rum libidini, maluités concedere leuius malum, qu'am aperire fenestram atrocioribus, Maluit iniquum diuortium, quam homicidium, ueneficium aut etiam parricidium. No uit enim duritiam cordis uestri, cui remedium hoc datum est, ne ueniretur ad sceleration ra: Cæterum in paradifo, prius quam ad hanc maliciam prolapsa esset humana natura non fic est institutum matrimonium, ut ex libidine mariti fieret divortium, sed ut perper tuum & indiuulium inter maritum & uxorem esset coniugium. Primum enim unum w ni confunxit deus, marem fœminæ, inter quos tantam uoluit effe charitatem, ut nulla posset incidere divulsio. Propter hoc, inquit, relinquet homo patrem & matrem, & ade hærebit uxori suæ, & duo redigentur in carnem unam, ita ut iam corpore simul & anie mo conglutinati, non sint duo homines, sed unus homo, ut tristium ac latorum omnie um sit inter eos communio. Hæc uerba palam declarant, deo non placuisse diuortium alioqui rescinderet quod primum instituerat. Sed Moses præter uoluntatem dei permise so repudio, confuluit ad tempus ueltræ duritiei, leuius ducens adulterium qu'am parrie cidium. Si placet indulgentia Moli, agnoscite & causam, qua coactus indulsit. Proine de quod iple deus initio lic coniunxit, ut effet indiuullum, ne distrahat homo. Deponite cordis duritiam, & non erit nec opus nec locus diuortio. Huiulmodi temperatura relpon sionis lesus asseruit præceptum dei, nec Mosen tamen damnauit, nec castitatis laudem imminuit, nec le pharilæorum captioni præbuit, quin potius eos cepit qui captatum ue/ nerant. Cæterum ubi uentum ellet in ædes, ac priuatim hac ipla de re percontarentur a postoli, lesus apertius damnauit repudium. Quicunquinquit, repudiauerit uxore suam, & aliam duxerit, adulterium comittit aduerlus illam. Rurlus li uxor relicto marito, nuple rit alteri, comittit adulterium aduerius maritum priorem. Non enim conuenit Euangelii professores habere cordis duritiam, ut uxoris mores nec ferre possint, nec uelint civiliter corrigere, sed concepto quibuslibet ex causis odio, machinentur homicidium, nisi se sube ducat uxor. Hic animus est Iudaicus, à quo oportet abesse meos discipulos. Iudeus ob oris halitum grauiorem, ob oculi lippitudinem, autaliud limile uitium repudiatuxore, quum inter Euangelicos una duntaxat causa dirimat coniugium, hoc est, uiolata coniugij fides, 🥫 Vxor enim quæ sui corporis copiam fecitalteri, iam etiamsi non repudietur, desijt esse Et offerebant uxor. Et maritus, qui lui corporis copiam fecit alienæ, iam ante diuortium maritus esse de 🔉 illi parmulos. sijt. Quemadmodum ignis non est ignis, nisi caleat: ita coniugium non est coniugiu, nisi ex duobus fiat unus. Ex tribus aut quatuor una caro fieri non potest. His dictis, aderant quidam adducentes infantulos, ut Ielus impolita manu benediceret illis. Viderant illius contactu pelli morbos, confidebant & infantibus profuturum aduersus incomoda, qui bus multis ætas imbecillis else lolet obnoxia. Discipuli uero suspicantes, dominü maiorie bus

besilitentum non effe fatigandum huiulmodi leuioribus negocijs, arcebant puetos, ne uenirentad lesum, Xincrepabant eos, qui adducebat, quasi importunitate sua domino sa refferent negocium. Atqui paulo ante dominus commendauerat eis paruulos. Itaque quum uideret illos, oblitos quæ dixerat, obstare quo minus infantes perueniret ad ipsum coercuit discipulos suos, dicens: Sinite pueros uenire ad me, necarcete illos à contactu meo. Talium est enim regnum cœlorum. In his est exemplum innocentiæ ac simplicita tis, ad quam oportet refingi superbam maliciam hominum, si uelint admitti in regnum colonim. Ne quis putet hos esse contemnendos ob imbecillitatem uirium, aut simplicio tatem. Illud pro certo confirmo uobis: Nisi quis renascatur, ac deposita omni uersutia, a uaritia, ambitione, odio, ira, uindicta, liuore, talis reddatur animo, quales hi funt ætate, nonrecipietur in regnum cœlorum. Quoch magis commendaret omnibus simplicem in nocentiam, complexus est singulos, & impositis unicuica manibus suis, bene precatus est illis,docens,idiotas & imperitos,aut quamlibet humiles & abiectos iuxta mundum,non esse fastidiendos episcopis, sed omnibus modis fouendos, donec proficiant ad meliora. Rogandusautem in primis dominus Ielus ut dignetur illis manus luas imponere benech ominari. Dabit ille paruulis astutia, qua uitent diaboli laqueos: dabit infantibus linguam, mex ore infantium & lactentium perficiatur laus dei. His domi gestis, quum dominus prodiffet in niam, acceffit adolescens quidam, ut postcomendatam puericiam, hæc etiam atas à bene cœptis ad perfectiora uo caretur. Is accidit ad pedes lesu, dicens: Magister bo ne, quid faciam, ut uitam affequar æternam : Hæc percontatio non omnino uacabatali quo unio sibi placentis. Sed hoc uiti, si mediocre sit, solet doctorum lenitas spe profer dusinilla atate dissimulare. Nec enim tam doceri cupità domino quid facere debeat, quam obea quæ secerat laudari. Et bonum appellat, quem nihil aliud credebant esse que hominem, quali quicquam effet homini boni ex leiplo. Ielus autem uelut offenlus arro ganticognomine: Quid, inquit, me uocas bonum: Hoc cognomen homine maius est. Ne moenimuere bonus, nisi solus deus. V tigitur arrogans est homo, qui hoc cognominis si biuindicat, ita qui tribuit homini, plus tribuit & decet. Hocprocemio lesus retudit ado lescentis spiritum, qui sibi uidebatur ab huius cognominis elogio non multum abesse. Moxadiecit lesus: Tenes præcepta: Et interroganti quæ nam essent illa, respodit illa uul garia, quibus observatis, Iudæi sibi uindicant bonitatis & iustitiæ laudem. Non commite tesadulterium, non occides, non furaberis, non dices fallum teltimonium, non fraudabis proximum, honorem habe patri & matri tuæ. Hicadolescens, concepta spe magnælau dis,iam lætus & alacer, respondit Iesu: Magister, hæc omnia seruaui à puero. Iesus autem intuitus adolescentem probæindolis aclætæspei, qui non ista fingeret, necsibi maliciose placeret, quemadmodum pharisæi, significabat sese etiam huius ætatis studio delectari. laquepra se rulit, quod eius affectu pio, licet imperfecto, delectaretur, uelut exosculans spem indolis Euangelicæ (quemadmodum enim in eaætate rarum est, ita plausibile est fludium pietatis) nos interim admonens, ut ubicunque uiderimus aliquam indolem ac hm Euangelica pietatis, ne sæuis obiurgationibus obruamus, & alsenemus teneros a dises; quemadmodum quidam nimium morosi literatores, qui bene nata ingenia, sua a militate docent odisse literas: sed comitate prouehamus ad meliora, probates studium fetiliendentes interim quò sit proficiendum. Ita lesus gestiente ante tempus adolescen tiliciam temperauit dicens: Quodista servaris, laudo. Cæterum non in istis, ut tu pur timbotata est persecta instituia, sed unum adhuc deest tibi. Miranti & roganti quidnam ide, respondit dominus: Redi domum, ac divenditis possessionibus omnibus, pecus minible d'ameroga in pauperes. Non perdes quod ita dissiparis, sed pro terrenis pos femilies recondes the saurum in cœlis. Deinde liber & expeditus ueni & sequere me: tunidan agnoscam discipulum Euangelicum. Multa deerant adolescenti: sed hoc ulce remacio, lesis uoluit ostendere, quantu adhucab Euangelica persectione abesset. Hoc auditationenis discessi moeres, nimirum frustratus sperata laude iusticiae. Habebat enimi politiones multas, quas tubito relínquere, uidebaturadmodum esse durum. Porrò di kellinon omnino desperandus. Nec enim indignatusest nec obmurmurauit, sed abijt ta dissacmorens. Laudatus est destudio, pietatis: quod moret, infirmitatis est humanas. Nonmelligebat auté sermonem les lu. Nec enim ille perinde sentiebat de possessionibus

abijciendis, ac de affectibus. Quilquis paratus est omnia relinquere si res postulet, is reliquit omnia. Hoc exemplo Ielus deterrebat luos à cupiditate divitiarum. Itaq digrello iu uene mœsto, lesus circuntulit oculos in discipulos, ad hos enim pertinebat hæc scena, die xitch: Abijt ille. Quam difficile qui pecunias habent, introibunt in regnum dei. Hicler mo uehementer obstupefecit discipulos, existimantes uix quenquam posse inueniri, qui amplas possessiones subito profusurus esset ob regnum dei, quanquam ipsi pauculaqua dam reliquissent. Proinde Ielus inculcat quod dixerat, blandimento mitigans sermonis asperitatem, & interpretans non intellectam obscuritatem. Filioli, inquit, quam difficile est, istos qui multas habent possessiones, & in his fiduciam sua collocant, ut uulgus more talium facit, intrare regnum dei. Et ne uideatur hoc durius dictum, addam quod hoc quo que magis est durum, sed uerissimum: Facilius est camelum transire per foramen acus, quam divitem intrare in regnum dei. His auditis, discipuli magis etiam conturbatisunt animis, ita ratiocinantes inter fele: Si nullus potest esse saluus, nisi intret regnum dei: & si nullus potest intrare regnum dei, nisi abiectis divitijs: quum videamus omnes homines lic amare divitias suas, ut non uideantur relicturi, quis divitum poterit servari: Hac disci pulorum sollicitudo sapiebat pietatem domini: cupiebantenim qu'am plurimos intrare regnum dei, sed nondum intelligebant uigorem Euangelicæ professionis, qua iubemur & uxorem, & liberos, & parentes & uitam denig contemnere, li res ita poscat. Leuisie mum autem est negligere divitias, si rem expendas: si uulgi mores, multo omnium gravil simum. Dominus igitur uidens suos discipulos solicitos ac mæstos ob hunc sermonem, & desperation proximos, addit illis animum, led primum consectis in illos oculis, quod facere solitus est, quoties aliquid eximium esset dicturus: Quid desperatis, inquit, de salur te diuitu. Ardua funt quæ requiro, sed magis ardua præstanda sunt. Nihil difficilius quam uitam negligere Euangelij gratia. Hic me ducem habebitis. Si reperientur, quibus Euanz gelium lituita charius, desperatis futuros, quibus diuitiæ sint Euangelio uiliores: Hæcaf fectibus humanis uidentur impossibilia. Sed hæc res agitur diuino præsidio. Deus exigit ardua, & humanis maiora uiribus, led idem addit opem ut pollis quod iuberis. Ita fit, ut quod homo non potest ex sele, id possit auxiliante deo, qui nihil non potest. Huic qui to to pectore fidit, per illum nihil non poterit. Itaq qui negligit possessiones ob regnum dei, non facit dispendium, sed lucrum. Vt autem hoc intelligat, non est humanæ prudentiæ, fed fidei cœlitus infulæ. Quilquis enim credit toto pectore, pro relictis possessionibus quæ remorabantur a negocio salutis, & hic centuplum rependi & in suturo seculouitam donari æternam, uolens ac lubens accipiet talem commutationem. Ex hoc sermone, qui Et capitei desperationem adimebat, accessit plus animi discipulis, quam oportuit. Iam enim Petrus Petrus dicere ex collatione iuuenis, qui mœres abierat, cœpit sibi nonnihil placere: Ecce, inquiens, nos

tua causa reliquimus omnia, & sequuti sumus te. Præstitimus quod ab adolescente requi rebas: illi promittebas thelaurum in cœlis, nobis igitur quid sperandum est præmis: Si censum apostolorum æstimes, non multum reliquerant, præsertim Petrus qui piscator fuerat, & quotidiana opera ægre uiclum parabat: sed suum cuic maximum est. Et plurie mum relinquit, qui totum quod habet sic deserit, ut nec de sarciendo, nec de augêdo cogi tet. Qui penitus exuit affectum opulentia, tantum reliquit, non quantum erat in cenfu, sed quantum poterat optari. Ad hanc regulam dominusæstimans res ab apostolis derelie Cas, qui quod charius erat alacriter reliquerant, nimirum parentes, uxores & cognatos, respondet hunc in modum: Illud pro certo dico uobis: Non uos solum non fraudabitui. ni præmio ueltro, sed nemo futurus est, qui si reliquerit Euangelij studio, meach causa do mum, fratres, aut forores, aut patrem, aut matrem, aut liberos, autagros, non pro lingulis relictis centuplum lit recepturus in hac etiam uita, quantumuis fæuiant perfequutionum procella. Siquidem longe plus accrescet ex charitate Euangelica, quam decessit ex imma nitate persequutoro. Pro uno fratre aut sorore iuxta carnem relicta, tot habiturus est fra tres ac sorores, quot habebit professionis Euangelica sodales. Vehementiores autem at que etiam dulciores funt affectus spiritus, quam natura. Pro uno patre ac matre tot habe bit patres, quot habebit doctores: pro una domo relicta nusquam non habebit domunta ubicunguigebit Euangelica charitas, quæ communia facit omnia. Pro paucis agris relie ctis ueniet in confortium omnium agrorum, quos pollident germani Euangelij professo

Digitized by Google

igi

🖚 Quaefi non contingerent, tamen corporaliü rerum dispendium spiritualibus animi dorbus fartietur, ut centuplo magis accepta, quàm relicia. Nulla enim coparatio fluxarti reum, acmox etiam si nullus eripiat periturarum, ad opes animi, quas nemo potest largi d nili lolus deus, nemo potest eripere, nisi qui largitur. Et si hoc quog lucru paru uidet, adieurad cumulum, æternæ uitæ possessio in seculo futuro. His dichis lesus confirmauit animos difcipulorum suorti adhuc imbecilles, neuel pæniteret reliquisse quod relique mituelolim in admiratione corporalium divitiarum relaberentur: itag dum vilibus rebus finderent ditescere, miserabiliter bonis animi pauperescerent. Est autem hæc infelix renum ulciflitudo, cum quis abanimi bonis ad corporalia recidic, à ueris divitijs ad inanes à fallaces relabitur, ab æternis comodis ad caduca fluxacis revoluitur. Itacs ne discipulis Ranilatem adderet, quod à domino ob relictas res & affectus neglectos effent collauda? **Exilecte huiu** smodi clausulam: Multi tamen qui nunc primi uidentur, erunt olim nouissi and nunc uidentur postremi, erunt olim primi. Nec desperandisunt, qui nondum collination præltare, quod exigit eu agelicus uigor, nec libi debent fidere, qui iam ad grav **maliquem** profecerunt. Sunt enim qui idem fecerunt quod uos feciftis, & ad fcelerati*i* ien anariciam relapturi funt. Et funt qui nunc non possunt opes suas contenere (quem Biodi iuuenis ille) qui post superabunt illos qui uidebantur reliquisse omnia. Postre **Bruitifi funt** iuxta mundi iudiciữ opulentiffimi, comperientur fuiffe pauperrimi: & ifinipeciem uidebantur omniü rerum mundanarum contemptores, deprehendentur **ecupid**iffimi. Non enim in rebus lita est hac laus, sed in affectibus. Pauperior est, qu**i** dcafu obtigit, sic habet quasi non habeat, facile donans, quoties subleuandus est pro nec gaudio gestiens si quidaccrescat, nec dolore contabescens si quid eripiatur: **ui hoc iplum pulillum, quod habet, magni facit, nec augendi facit ullü finem . His** uidebatur Iudam notare, qui quum & ipse reliciis omnibus secutus esset Iesum, ta spoft sceleratius auarus compertus est, quam ij, qui iuxta mundum sunt opulentissi **Esiulmo**di lermonibus Ielus paulatim fingebatac formabat animos luorum aduet/ Tempeltatem omnium gravillimam, que instabat, & a cuius commemoratione uehe Erant autein merabhorrebat illorum animus. Iam enim cœpit ascendere Hierosolymam, cuius no/ uia scendetes ederant discipuli, quod audissent illic dominum indigna passurum. Alibi nõnung edebant discipuli, ueluti quum esurientes uellerent aristas. In hoc itinere non pote/ recedere. Difficile liquidem est alcendere Hierololymam. Fortium & robultorum &in quibus hic mundus iam nihil habet fuum. Itag præcedit Iefus, fequuntur **suli, fed trift**es & obmurmurantes quod fe uolens in manifeltum uitæ periculü con/ Bellius animum admirabantur,& libi metuebant, ne per illum uenirent & ipli in finne perículum. Tales discipulos, tam crassos & infirmos tolerauit lesus, & nos combecilles imbecillium ferre tarditatem? Ad regnum inhiabant omnes, cupiebant confortes gloriæ, ac de primo loco disputabant. Cæterum ab eo, quod erat omnium me necessarium, totis animis abhorrebant. Iesus itaqu nobis exemplum ostendens inflimendo proximo magis ei tradamus quæ necelfaria funt, quam quæ iucunda, litaria magis, quàm fuauía: accerlitis ad fe duodecim, quos huius tempeftatis aliz parte participes etiam, non modo testes esse uoluit, infixit animis illorum, quæ tecte, mox aperte etiam prædixerat: Ecce uenit tempus, de quo iam frequenter dixi Ascendimus Hierosolymã, ut intelligatis me uolentem ac scientem pati, quæ passu Non enim oportet fugere, quum tempus adest à deo præscriptum. Hierosoly, ingetur hoc sacrificium, is locus huic uiclimæ destinatus est. Et silius hominis tras in manus eorum, qui primas tenet inter sacerdotes, & scribarum, pharisæorum, & populí. Hi uelutí nocentem & impium damnabunt illum, & obieciis uarijs cri saddicent illum supplicio capitis: mox ut palam facinorosum tradent illum gen nt ab illis ludibrijs afficiatur, conspuatur. Denica flagellabitur & occidetur, sed à iteuiuiscet die tertio. Hęc uos duab potissimű de causis & scire & meminisse opor/ enim ne putetis hæcfortuito, aut me inscio, uel inuito geri, quægerunt ex dei consid mizpartim ne uos oborta procella, uelut inopinantes supra modii perturbet. Nec decet uos adeo indigne ferre, quod ego uolens, & ueltra caula, & ex præscripto pis pullurus lum : nec convenit vos ad rem velut inopinatam examimari, cuius toties uos præ TON. 7

Ú

DE 10

atos

omi 162 nguis

OM

imm

elt fra

iem 2 oe babe

mu**d** 

uos præmonui. Ad hunc fermonem quum uelut obtorpescerent apostolorum animi-nec auderent dehortari, accedunt priuatim ad Iesum duo ex discipulis, Iacobus & Ioannes fi hi Zebedæi. Hi ad refurrectionis mentionem spem bonam coceperant mox exoriturum regnum illud, quod tottes promiferat Christus, Nondum penitus exuerant ambitionis affectum. Matrem enim subornarant, per quam sibi postularent præcipua aliquam digni tatem in eo regno: sed priusquam proponunt quid optent, obstringere conantur fidem do mini, ne fas esset negare quod peterent. Ille ueluti non negaturus, quicquid petissent, itv bet ut eloquantur quid magnæ rei postulent. Videbantur enim aliquid magni petituri. Domine, inquiunt, petimus hochonoris in regno tuo, ut simus tibi proximi assessores, alterad dextera, alter ad leuam. Iesus percuntatione prodidit illorum ruditatem. Adhuc enim somniabant regnum aliquod corporale, adhuc de primatu cogitant: sed tum quix dem tempus non erat eorum craffitudinem obiurgare: cæterum ad mortis commemora tionem, unde abhorrebat illorum animus, reuocat illos, dicens: Quoniam non intelligie tis quale sit regnum dei, ideo nescitis quid petatis. Quæritis inanem gloriam:nec cogita/ tis, quibus rebus ad ueram regni mei gloriam perueniatur. Ego uobis uiam aperiam: ea si placet, sperate gloriam optatam, sed ueram, non qualem uos somniatis. Potestis bibere de poculo, de quo ego nunc paro biberer Potestis baptizari baptismo, quo ego mox bar ptizabor: Illiauiditate consequendi quod optabant, sicut stulte postularant, ita temere de se pollicentur, nondum sibi satis noti: possumus. Nec hanc stulticiam discipulorum conuitifs insectatus est clementissimus dominus: nondum enim uenerat tempus, ut hav rum rerum essent capaces. Adhue uelut per somhium audiunt, quicquid audiunt, & tax men nihilo segnius format illos & instituit, sermonem ad illorum imbecillitatem attem? perans: ut olim uelut expergefacti, clare cognita per spiritum sanctum ueritate, hoc ma gis amarent dominum: qui quum talis effet, tales discipulos tam leniter pertulisset: & ipsi wicissim iam facti perfectiores, in proximorum quos instituerent imbecillitate perferenda domini lenitatem imitarentur: nimirum memores, & rudes, quam oblivioli, quam tardi fuissent & ipsi aliquando Ambitiosa uox erat: Assideamus in regno tuo proximi: temee raria uox erat, possumus, eorum qui mox essent domintabnegaturi metu: sed error non ex malicia, uerum è simplicitate profectus, aut fanari debet, aut ad tempus tolerari. Refpondit itaq lefus: De poculo quidem meo bibetis,& baptifmo quo baptizor, baptiza/ bimini, led olim. Nondum enim poteftis, quod uos polle confiditis: huc igitur parate an**i** mos uestros. Cæterum de præmio iudicium omne relinquite deo patri:uos tantū hoca/ gite,ut me imitemini. Sunt apud illum fua cuicz parata præmia, quæ pro fuo arbitratu d**i** stribuet, prout ipsi uisum fuerit. Non enim hæc resagitur in regno cœlorum, quemade modum in aulis principum : ubi non femper primus est dignitate, qui merito primus est, sed cui rex maxime fauet: fauet autem aliquado deterrimo. Cæterum apud patrem met nullus est respectus persona. Nec uestrum est, dispicere modum meritorum uestrorum, quum ex uobis ipsis nihil possitis; nece circunspicere, quanto sitis alijs superiores, tantum pro uiribus à deo datis conandum est, ut me sequamini. No fraudabimini præmio, etiam Il de præmio non cogitetis. Etenim qui præmij causa certat, non certaturus nisi sciat dan! dum præmium,is feipfum præmio fruftratur. Nemo fui iudex fit, fed conatum omnê ade hibens, iudicium omne deferat deo. Et ecce malum ex malo nascitur. Duorum discipulo / rum limplicitas, prodidit aliorum maiorē etiam ruditatem. Etenim ubi resciuerant, quid duo ambissentapud dominum, quang non impetrarat: cæteri uelut inuidentes, indignan tur illis, quod parum agnoscentes mediocritatem suam, primum locum ausi fuissent po stulare, qui potius alijs debebatur. Nullus aut sibi non sperabat, ut suis quis dotibus ac meritis blanditur. Hi nimirum funt affectus éorum, qui uiuunt in aulis principum. Sibi quil& placet, libi quil& pollicetur primos konores, & alijs prælatis inuidet, nifi quod au 🗸 licorum ambitioni mixta est malicia: discipulorum ambitio, mera simplicitas erat. Atog in terim eius fermonis, quem lefus habuerat de minimo et maximo in regno cœlorum, decis imitatione paruuli, profunda illis obrepferat obliuio. Quod si quis roget, quamobrem do minus tantam ruditatem tamdiu passus sit residere in discipulis, per quos statuerat Euara gelicam philosophiam proferri per orbem uniuersum: ideo potissimum passus est, ut hos affectus paulatim ac penitus examinis fuorum reuelleret, & ideo toties finit illos in eun-

48\$

dem affectum relabi. Veluti si quis statim à febri liberetur, protinus obliviscitur & more bi& beneficij: li quis lubinde recidens in morbum, tandem ægre liberatur, magis odit morbum suum, magis agnoscit sanitatis restitutæbenesiciű, meliusép nouerit alijs eodem obnoxijs morbo mederi. Itaque Ieius intelligens & duorum itultam petitionem, & alio/ rum indignationem ex eodem fonte proficifci:omnes simul aduocat, ut omnibus eodem pharmaco medicinam admoueat. Quoties, inquit, auditis de regno cœlorum, quo dutique spirituale est, nec minus differens à regno mundi, quam terra differt à cœlo: nolite uobis fingere talem speciem rerum, qualem uidetis in regnis terrenis. Scitis enim, quod qui ui dentur principatum tenere inter gentes huius mundi, dominatum exercent in subditos populos: & qui magnates (unt inter eos, potestatem fuam exercentin eos, quibus præ/ funt: cauete ne quid tale lit inter uos. Hic iuuandi ltudium maiorem reddit, non ambitio. Proinde, quemadmodum & ante uos docui, quicunque uoluerit inter uos uere magnus elle, lituelter minister: nec semet erigatad dominandű, sed seipsum deńciatut prositom/ nibus. Et quicung uoluerit inter uos esse primus, fiat omnium seruus: nec sibi uindicet di gnitatem, led obleruiat omnium utilitati, nihil hinc honoris libi uenans led deo, cui leruit in membris iplius, totam gloriam transferibens. Nõ pigeat uos hoc imitari, quod in me ui detis expressum. Non enim uenit filius hominis in mundum, ut imperaret, ut alios seruiz zio premeret, sed ut omniŭ saluti subministraret: nec inserviret solum comodis omnium, verum etiam servis in libertatem afferendis, semetipsum impenderet, ut unius dispendio plurimi servarentur. Nimirum hic est principatus Evangelicus, quem qui volet ambire, aneo ambiat exemplo: & expectet præmium, non quod iple libi prælcribat, led quod pa **zzi uilum** erit largiri, quemadmodum ego limpliciter obtempero paternis iullis ulque ad crucem, arbitrium præmij deferens illi. Impudes autem fuerit ad exemplum terrenorum principum ambire dignitatem, & à patre cœlesti quærere premium. Autambite regnum , soeleste, & expectate cœleste præmium: aut si ambitis regnum huius mundi, nolite posce re premium regni colorum. Talibus monitis pramonentur, qui proficilcutur cum Chri **Bo Hiero** folymam. Etenim quo quilge est purgatior ab omnibus carnis affectibus, hoc in Aructior est ad certamen crucis. Iam igitur peruenerant in ciuitatem Hiericho, quænon **sta multum** abeft ab Hierofolymis. Hiericho Syris Iunam fonat:ea typum habet huius **ui** tas quae nihil aliud est, de perpetua nascentium ac morientium, ægrotatium ac reualescen tium, pubescentium acsenescentium, lætorum ac tristium uicissitudo. Nostra causa ex illa coelesti tranquillitate descendit Iesus: non tamen hic comoratus est, sed Hierosolymam properat, auidus humanæ salutis. Atca hactenus sequunt eum discipuli, simulci cum his copiosa hominum multitudo. Vide autem ut nusquam lesus non est hoc, quod dicitur: Aut docet, aut sanat, aut uiuificat. Quod mors illius erat effectura per Euagelij prædicati fidem, hoc exhibet imagine corporali. Cæcum erat genus humant, ignorantia ueri; men dicum erat, inopia uirtutum omnium. Nisi transisset nos lesus, non erat spes lucis. Seder bat enim iuxta uiam mendicus quidam non ignotus, oculis captus, nomine Bartimæus, Timzei filius: qui cum fensisset aduenire lesum, clamare cœpit, ac dicere, lesu fili Dauid, milerere mei. Primū rumor Euangelicus nunciat nobis transire Iesum. Porrò mox cons inta de illo fiducia, non comittit, ut nobis tacitis pertranseat, sed agnoscens suam mise rim, inclamat misericordem. Luci proximus est, qui cæcitatis suæ magnitudinem agno/ kir. Non est ista uox pharisaica, miserere, qui sibi uidentur oculati, sed Euägelica: nec ista, Midauid. Dicunt enim. Nónne híc est filius fabri: Plus cæcus ille uidebat per tenebras, 🕏 hodie cernunt ludæi, qui iactant legis scientiam, sec profitentur duces cæcorum. Sed miz senuociferanti obstat turba. Quid enim aliud potest turba, quam obturbare: Reclamat Monscientia non una uoce, sed tot uocibus, quot admissorum sibi conscius est animus. Quidtibi cum lefu, tot peccatis inquinato: Reclamat lex. Frustra clamas, iustus est deus: expecta poenas tuorum scelerum. Reclamat magistratus synagogæ, ne quis hoc nomen lesu prædicet, ne quis nominet. Non est salus in Iesu, sed in Mose. Obstrepunt & philoso, phi,& principes ethnici. Sed ut agnoscas in caco fiduciam uere Euangelicam, non cedit chamanti turbæ: & adeo non cedit, ut obiurgatus iussus facere, ualidius etiam uocifere ur. Fili Dauid, miserere mei. Offenditur turba clamore mendici, lesus solus non offendi tur, led restitit, iussitig cæcum accersi ad sese. Audierat lesus transiens clamorem, sed dissi mulabat Tom. 7

d

o

媩

<u>120</u>

por

us **a**K

Sibi

daw

114<sup>11</sup>

n,de¢

em do

Euzn

pis

W.

Et ueniunt Hieric bo

mulabat. Non erat hoc difficultatis, sed elicientis ad exemplum aliorum insignem cæci fi duciam: ac per cæcum omnes docere uoluit, quibus modis lux extorqueri possità lesu. Prima spes est, restiture ad nostrum clamorem Iesum. Secunda per doctores Euangelia cos, autetiam afflatibus arcanis ad ipium accerli. Nec enim cæcus illum adire poterat li ne ductu facræ doctrinæ, quæ nobis afpernanda non eft, etiam fi per hominem adminie stretur. Feliciter autem uocant Apostolici uiri cecum, quoties iussu Iesu uocant ad Iesum. Sed hodie line iussu les uocant, non ad lesum, sed ad præsidia philosophiæhumanæ, ad observationem legis Mosaica, ad huius vita commoda: hi nimirum ex caco reddunt ce ciorem. Sed apolitoli iussis domini obtemperantes, uocanteum ad Iesum: & adeo non obstrepunt, que mad modum turba, ut bene speranti fiduciam addant, dicentes: Bono sis animo, furge, uocat te lefus. Ex his uerbis tanta spem cocepit cæcus, ut abiecto etiam pal lio, quo defendebatur aduerfus frigoris iniuriam, exilierit, & accurrerit ad Iefum. Hicegó paulisper te remorabor optime lector, ut spectes cæci huius ac mendici alacritatem. Quo ties tu uocaris ad lefum, nec abijois pallium, nec exilis, nec accurris ad uocantem, fed ter giuersaris, differs, hæsitas, causaris, torpescis in sordibus ac tenebris tuis, malens in sordie do pallio stipem emendicare ab hoc mundo, quàm ab Iesu lucem accipere, quæ summam totius felicitatis complectitur. Quam est splendida uestis innocentia. Quam sordide pal liatus est, qui libidine, qui auaricia, qui luxu, qui ambitione coopertus est. Qu'am abiecte mendicus est, qui ob uile comodum corporis, supplex est huic mundo. Quam milere cæ cus est, qui nec se nouit, nec deum. Quoties autem ab ista miserabili calamitate uocaris ad Ielum, lecta aut audita doctrina Euagelica, aut arcano quopiam spiritus afflatu attractus, quur non reiectis omnibus quæ remorari folent à tanta felicitate, exilis ad spem uitæ mee lioris: quur non accurris fumma cum fiducia ad lefum, qui folus potest dare lucem, & da re uult omnibus. Venit ad te Ielus, accerlit, & tu grauaris illiuicissim occurrere: Ad mor tem usque contabescis in tenebris tuis, at non semper habebis transeuntem Iesum. Certe post mortem neminem uocat ad salutem, sed ad iudicium. Hic transiens audit clamane tem:Miserere mei, hic restitat, hic uocat, hic illuminat. Tuam ignauiam pudesecit hic men dicus, qui que uenisset ad Iesum, ait illi dominus: Quid sibi uult tuus clamor: Quid uis ut facia tibi: Quid: An ignorabat lefus quur ille clamasset : An ipse nesciebat quid esset fac clurus: Nequaquam: sed nobis agitur hæc fabula. Multi credebant cæcum expectare stiv pem à domino, quandoquidem mendicus erat: Sic enim & hodie multi uociferanturad Iesum:Domine:miserere.Rogati quid petant, quid tandem optant: Alius dicit, fac ut die tescam: alius, liceat assequi magistratum: alius, da uxorem cum dote: alius, da uires corpor ris:alius, da longæuitatem: alius, da ulcisci inimicum. At ista non raro Iesus eripitamicis fuis, quoniam fic expedit ad falutem. Nihil horum petijt mendicus euangelicus, nouerat enim quid esset petendum à Iesu. Audiamus igitur cæcum-et imitemur. Rabboni, hoc est præceptor mi, fac ut uideam. Cæterarum rerum omnium fecurus, ni hil aliud optat, g lucem, qua cernat deum, & Ielum filium eius: quem nosse, est uita æterna. Nam nosse: uide re est. O precationem uere Euangelica. Quantulum habet uerborum sed quantum sidu, ciæ. Nimirum hæc est illa breuis oratio, quæ penetrat cælos. Iesus itacs respondit: Abi:fie ducia tua tibi falutem peperit. Non statim perditus est, quisquis corpore nihil cernit: sed saluus esse non potest qui nihil cernit oculis animi. Hos oculos recepisse, salus est æterna. Audi uoce hanc, qui squis es uir pharisaice, qui dicis, crebris ieiunijs, prolixis deprecatio, níbus, eleemolynis meis, facrificijs meis faluté acceptam fero, et ideo no clamas, mifererez fed,redde præmíum debitű.Contra lefus, fidei tribuit faluté, non operibus.Ilico uilum ré cepit cæcus, no quia meruerat, sed quia credebat. Aciussus abire, sequutus est Iesum. Gra tis data lux est, gratis adempta cæcitas. Post tuo relinqueris arbitrio, utru dono dei bene an male uelis uti. Non cogeris fequi, tantum datum est, ut cernas lesum: abi quò uis, sed tuo periculo. Quid autem fecit beatus ille cæcus: Non redift ad pallium, non redift ad piri stinam mendicitatem, sed oblitus omnium, sequutus est Iesum in uia. Parum est nouisse leium, nili quem uides, itudeas æmulari. leius rectà ad crucem proficiicitur, huc illum receptis oculis lequaris oportet. Quadiu cacus es, uociferati potes: lelu milerere: led nili recepto lumine, in hac uia Ielum fequi no potes. Quis enim fequeretur anima suam spon te tradentem in mortem, nisi per fidem cerneret, per ignominia temporariam perueniri ad eter

ritateina gloria: per cruciatus corporis, perueniri ad æterna gaudia: per morte, perueniri ad æterna gaudia: perueniri ad æterna gaudia: per morte, perueniri ad æterna gaudia

OND V M erat peractum in animis discipulorum, quod lesus per imaginem expresseratin caco. Nondum clare cernebant, quam felix sit mors, Christi mortem imitantium. Adhuc somniant regnum huius mundi. Dominus ita

que quo magis infigeret animis illorum, quam non sit affectandum hoc rev gnum his, qui lesum sequi uelint: spectaculum quoddam oculis illorum exv hibet, quo derideret huius mundi gloriam, ut rem temporariam, moxq; perituram: led ea/ dem opera declarauit sese quicquid libuisset, imperare potuisse quibuslibet, nisi patris uo lantatimaluisset obtemperate. Postremo testatti omnibus esse uoluit, se esse illum, quem sot seculis Iudas ex prophetatum oraculis, expectarant uenturum ad salutem totius mun di Iam itaque propior factus Hierosolymis, nimirum iuxta Bethphage & Bethaniam, que duo oppidula funt inmonte, qui dicitur Olivarum, unde Hierofolyma erat in proy fpectu: illinc emittit duos è discipulis suis, cum huiusmodi mandatis: Ite, inquit, in uicum dum, quem uidetis è regione: & ingressistatim ad portam, inuenietis asinæ pullum alliga sum, rudem adhuc,& cui nullus hominum hacienus infedit:foluite eum,& adducite huc ad me. Quod si quis uos interrogauerit, quare soluitis pullum: Dicite, dominus hoc bas betopus, et ilico mittet huc ad nos. Abiere sicuterant iussi discipuli, uenerunt, repererunt alina pullum alligatum pro foribus in biuio, foluunt eum. Interea quidam de his, qui ilv Bicaditabant, ubi uiderunt ab ignotis folui pullum, aiunt illis: Quid facitis: quur folui/ tis pullum ? Discipuli nihil aliud respondent, quam quod iusserat dominus : Dominus hocopus habet. Illi quum non agnoscerent quem dicerent dominum, nihil ultra percon tati dimittunt pullum. Solutu, discipuli adduxerunt ad Jesum. Hic etiam atcz etia te lector admonitum esse uolo, non folum quæ loquutus est Iesus Christus, uerū etiam quæcung gellie per omnem uitam, non esse fortuito gesta, sed ex consilio diuino ad humani generis eruditionem. Nihil enim est quod non habeat, aut exemplum nobis ad pietatem express fum, aut repræsentationem ueteris prophetiæ, aut exhibitione figurarum, quibus lex ue/ lutanigmatibus quibusdam Christum signarat, aut significationem rerum post euentutarum. Id quum in omnibus ab illo gestis uestigandum sit, tamen quo propius accessitad diem mortis, qua nostre salutis negocium præcipue peragendum erat, hoc sacratioribus mysterijs plena sunt omnia. Nimirum instabat illud tempus, de quo prædixerat ille ues hementer sitiens salutem omnium: Quum exaltatus suero à terra, omnia traham ad me, ipium. Nam angusta erat illius charitati Iudæa: & illic fructus Euangelij non respondez bat operæ studioc cultoris. Accersitur itaque pullus asinærudis, cui nullus hominum in sederat. Is est populus gentium, nec legi naturæ parens, nec legi Mosaicæ seruiens. Nam afina, hoc est, synagoga tergum presserat Moles, presserant propheta. Ad gentium aux tan uocationem emittuntur aliquot ex nouis discipulis, qui accersant non ad Mosen, sed adlesum. Hic non erant defuturi qui obstreperent: Quid facitis: Quur soluitis pullum: Nam pullus & multos & incertos habebat dominos, & alligatus erat, & stabat in biuio. Qui non paret legi dei, tot habet dominos, quot seruit uitijs. Et sic alligatus est, ut do. num non habeat, sed pateat in biuio cuiuis occupanti. Verum accersenti Iesu nemo po teleresistere. Iudæi clamabant: Hæc salus nobis promissa est, unde gentes idololatræ miz fentur nobis : His responsum est, qui dominus est universorum, talibus pullis opus bas beilam frustra laborando apud Iudæos lassus est, in rudi pullo cupit conquiescere. Non offendit ruditas, modo adfit obedientia fidei. Nouo sessorio nouo iumento est opus. Adinant hanc fabulam apostoli, nondum intelligentes quid ageretur. Insternunt pullo sua palla, ne nudum tergum premeret lesus. Discipulorum sedulitatem imitare, quisquis es doctor Euangelicus. V bicunque uideris rudem asinæ pullum alligatū in biuio, ignarum kgis Euangelicæ, obnoxium multisuitijs, sed ob stultitiam potius quam maliciam: sed quipariturus lit, li quis abducat, hunc soluito, adducito ad lesum, insternito pallio sanæ doctrinæ Tom. 7

10/ 10

uk

Gra Decre

ડ,લ્વિ

d pri

Hom

र्व वर्षी

doctrina. Et tergum illius dignabitur premere dominus omnium Ielus. Imitare & alias rum studium, qui iam processuro Iesu, uiam costernebant uestibus suis, hoc est, exemplis Euangelica pietatis. Nonnulli etiam ramis ex arboribus decilis ornabant ulam, prælete tim e palmis, que uirginum ac martyrum habent typum. Per talem uiam, tali iumento ma gnificum ac regale putat incedere dominus omniti Ielus. Cum hoc spectaculo mihi paus lisper confer, ó lector, aliquem ex his, qui apud iudaicos sacerdotes primas tenebant : ac primum illud cogita, qualis & quantus sit hic, qui uehiturasinæ pullo. Filius est dei, eui pater tradidit omnem potestatem in coelo & in terra. Servator est ac gubernator totius mundi. Autor, dominus ac rex omnium quæ condita funt: sacerdos in æternű, secundum ordinem Melchisedec, qui nutu poterat, qui cquid uolebat: cuius maiestatem adorant om nes angelorum ordines, qui dexter assidet patri omnipotenti. Cum huius dignitate compone unius templi pontificem, qui facer dotiti unius anni ab impio rege turpi precio rede merit. Confer nudum Ielu caput, cum huius auro gemmisch lucente tiara. Confer mader stum illum & mansuetum Iesu uultum, cum huius facie fastu turgida, fronte torua, super cilis adductis, oculis elatis, ore procaci. Confer nudas lesu manus, ad huius digitos anue lisac gemmis onustos. Confer lesu simplicem ac plebeiam uestem, cum buius ornacu era gico, in quo nihil uilius purpura & auro. Confer discipulorum pallia, cum ephippiis au zeis, cum stragulis hyacinthinis, cum stapedibus argeteis, sed inauratis. Confer publicum afina pullum gestatorem lesu, cum tot mulis, bysto & auro uestitis, tot superbis cabale lis, tot mannis magno emptis, tot uehiculis, tot lecticis, tot fellis curulibus, uni hominige stando paratis. Confer paucos & humíles lefu discipulos, cum plus quam regali pompa anteambulonum, puerorum inlignium, tubarum, lituorum, stipatorum, satellitum, equie tum ac peditum turmis, in quibus ut quiles superbissimus est, ita pontifici proximusest & acceptissimus. Confer puerorum acclamationes, qui precedentes ac sequentes lesum. afflati diuino spiritu, canebant illud ex prophetia psalmi: Osianna, hoc est, saluisica. Bee nedictus qui uenit in nomine domini. Benedictum quod uenit regnum patris nostri Dae uid. Olianna in excellis, cti prophanis acclamationibus, quibus Iudaico & scelerato pons tifici acclamat adulatorum chorus: Viuat fanclissimus pontifex: uincat summus facere dos dei regnet beatifsimus religionis princeps. Quam huiulmodi pontifices auerletur le fus, illud argumēto est, quod totum illud fucatum & fuperbum facerdotiū, cum fuo tem? plo, deleri iusserit. Siquidem hi sunt, per quos etiam hodie perimitur lesus in membris su is:qui folus uult esse sacerdotij princeps. Tales autem quarit ministros,qui adducantas num: qui insternant sua pallia, qui palmarum ramis consternantuiam, qui acclamationie bus pijs agnoscāt aduenisse regnum Euangelicum, à prophetis promissum. Nec audit ob murmurantes pharifæos, quibus non placet hæc acclamatio, dicens uel ipfos lapides ela/ maturos citius, di taceretur dei gloria. Tali pompa rex lefus ingreffus est regia civitatem Hierofolymam, ingressus est templum coelestis sacerdos, atquillic quod rege sacerdoteca dignum est, docuit populum, sanauit agrotos, restituit debiles, veluti tyrannidem occur pans in regno alieno. Discruciantur interim impij sacerdotes & pharisæi cum populi pri matibus, fed clamat fimplex ac docilis turba. Iefus autem uelut instauraturus collaplam templi religionem, quæ tum pharifæis maxime uidebatur florere, collustrauit totum tem plum, observans si quid illic gereretur templo dei indignum: no quod illi magnopere cuz ræfuerit, quid in eo templo gereretur, quod paulo post nouerat esse demoliendum: sed imagine quadam rei corporalis declarare uoluit, qualem uellet fuam ecclefiam, quam edi ficabat ex uiuis lapidibus. In his conuenit obambulare pontificem, & circunspicere, ne quid sit quod templum deo dicatum profanet. Profanat autem ambitio, quastus turpis, auaricia, fraudulentia. Has abominationes non fert in templo fuo dominus Lefus. Quum autem iam appeteret uefpera, reuerfus eft in Bethaniam, quod in tam opulenta tam 🤯 🕡 perba ciuitate non reperiret hospitium lesus. O religionis apicem, qui non sert religionis omnis antistitem. O falso dictam Hierusalem, quæ cupiditatibus terrenis excæcata, non agnoscit pacificatorem suum. O selicem Bethaniam, quæ sine legis operibus, per simplicem obedientiam fidei, meretur habere hospitem Iesum. Postero die quum diluculo redie ret Hierofolymam, relicta Berhania, inter uiam cœpit efurire Iefus, uere famelicus buma næfalutis: & illi fuauissimus erat panis, ex uoluntate patris redimere genus humanum: quand

manquam & luxta naturam hominis assumptam uere esuriebat ac famis molestiam seni tiebat, quema dmodum cæteri sentiunt homines, ex siccitate corporis. Itaque quum prox cul uidisset ficum arborem, uirentibus folijs pollicētem aliquid fructus: accurrit ad illam fiquid haberet, quo fami fuccurreret. Ingens dolor, quum efurias, non effe quod edas: fed longe ue hemétior, homines perire per incredulitaté luam, quum le ruare cupias. Quumés menillet ad ficu, ac frustratus lenocinio folioru, nihil in ea reperiret fructus, execratus est eam dicens: Posthac nemo fructum edat ex te inæternum. Hæc taciti secum admirati sunt discipuli, quod deuouisse tarborem, maxime quum nondum esset tempus, quo solet hoc genus habere ficus. Habet quidem fames corporis bilem fuam, led acriorem habet fames Euangelica. Omnis mora dilatæ falutis longa erat Christo. Et habent arbores stata tem? pora, quibus ædunt fœtus fuos, ut iniquus uideatur, qui sterilitatem perpetuam impres centrei que non ante tempus produxit. Ad hec quid attinebat lesum accurrere ad ficum, excurere si quid esser fructuum, quum sciret nihil esse: Verum hac absurditas rei iuxta speciem corporalem reddebat apostolos attentiores, eos cor relegabat ad scrutationem sen sus mystici. Dominus Ielus elurientissimus humanæ salutis, repperit fructum in arboriz bus infrugiferis quæ nullam ípem de se præbebant, in meretricibus, in publicanis, in pec extoribus, in ethnicis, in Cananæa, in Samaritis: in folis facerdottbus, scribis & phariseis, qui dulcissimi fructus Euangelici summam de se spem præbebant, nihil omnino fructus inuenit. Tenebantarcem religionis, obuerfabantur in templis, tenebant legem ac prophe tas,pallebant ieiunijs,prolixe orabant,dabant eleemolynas,quin & stolælatacj phylacie riamirum quoddam pietatis studium præse ferebant. Hæcnimirum erant folia, uel ante tempus præcocem fructū pollicentia. Sed domihus hoc docere uoluit, nihil effe deplora/ this impletate, falla religionis specie fucata. Hac ficus meretur execratione lesu, ne quis folioră pompa deceptus, ex hoc homină genere posthac speret ullum fructum suaussime charitatis Euangelice. Itacs relicta ficu, quæ nibil comeruerat, uentum est Hierosolymam que ficum habebat moralem, tamdiu frustra altam & stercoratam, necaliud producens tem, quam folia. Quumck ellet ingressus templum, rursus imaginem exhibuit, quæ moz neret, quæ puritas deceat ecclesiam Euangelicam, quæ pectus Christi spiritui dicatum. Si quidem è funiculis contexto flagello, profligauit è templo turbam ementium ac uenden/ tium: quin etiam mensas numulariorum, & cathedras uendentium columbas euertite Necpatiebatur, ut quisquam uas aliquod profanum deportaret per templum. Addidit Efaiæ testimoniű, ne frustra uideretur indignatus: Nónne, inquit, scriptű est, domus mea domus deprecationis uocabitur cunclis gentibus ? Vos autem feciltis illam ipeluncam **latronum,** idem agentes fraudulentia, fub prætextu cultuş diuini, quod latrones faciun**t** initineribus. Non magnopere dominus curabat illius templi, quod cum fuis ritibus uo/ lebat abolerí, puritatem: fed noui templi, cuius ipfe futurus erat architecton, infignem pu ritatem nobis comendabat: fubindicans interim et illud, merito facerdotes, fcribas & pha rifaos fubmouendos à principatu religionis, qui ueterem etiam illam ac figurată religio? - **nem fua aua**ricia, fraudulentia, fimulatione, omni<del>g</del>, fpurcitiæ genere contaminaffent a**c** profanassent. Nunch legitur æque commotus Iesus, nunch æque sævisse. Quid facturus eth, fi conspiciat suam sponsam ecclesia, quam suo sanguine lauit, ut exhiberet sibi pu ram, expertem omnis maculæac rugæ, per epilcopos eccleliæ præfectos, omni turpitudi nisgenere profanari, violari, conspurcari: qui non solum pecudes & columbas, sed ome mia sacra habent uenalia, quæ precio nec dari possunt, nec emi. Conspicit haud dubie, tam estidissimular: nec ideo poena effugient tales, quia dei lenitas toleret eos ad poenitentiam. Nedetur aliquando, necletur terribilis ille funiculus, qui templi facri uiolatores eficiat in gebennam. Vt autem intelligas, quata pestis sit sacerdotum ac pharisæ orum auaricia: ubi hacuiderunt, qui primas tenebant inter facerdotes & fcribas, ad quos maxima quæstus pars redibat, uiam quærunt, qua possent lesum extinguere. O ficum uere sterilem & exe crabilem. Venditabant sese ut antistites puræ religionis, & indignantur e templo detur bantempli contaminatores. Aderat impia mens ad parricidium parata, sed quæritur oc casio, per quam quod optabant, tuto perficerent. Soli non poterant amare illum amabis km lesum, nulli nocentem, omnibus subuenientem. Tantum metuebant illum, proptes reaquod populus suspiceret illius doctrinam, & ob conspecta miracula magnifice de illo fentiret.

b:

di

pc

ziS,

um

BW

كنون

non

n plin

sentiret. O præposteram religionem in religionis professoribus. Tam impio facinore con cepto, non metufit deum ultorem, cui nihil occultum, & populum formidant. Quur non faltem metuunt ipsum Iesum: Viderant & audierant ab eo tot ædita miracula, quæ plas nè præsentem illi divinam virtutem, quoties volebat, testificabantur. Qui potest profliga re dæmonia multo facilius potest immittere. Qui uerbo reuocat ad uitam exanimes, mul to facilius potest uitam eripere. Si credunt tam clementem, ut nolit quenquam, quum possit, lædere, quur talem moliuntur occiderer Si credunt, & uelle quod potest, quur non uel metu uindiclæ temperant à tam impio consilio : Nimirum hæc erat illa deplorata cæ/ citas eorum, qui sibi soli uidebantur oculati. Iam ergo quum rursus appeteret nox, lesus sotum diem uersatus in templo ieiunus, relinquit Hierosolyma. Toties relinquiturbem, offensus eorum pertinaci incredulitate: toties repetit, ut aliquem frucium inueniat, in tam magnifica foliorum pompa. Sed utinam execranda ficus tantum fuisset sterilis, necletae le uenenum produxisset. Iesus instante iam mortis tempore, nullum tempus sinit elabisia ne fructu. Diem consumit in templo, noctem impendit precationi, ac priuatim animane dis discipulis. Rursum quum mane redeunt e Bethania Hierosolymam, ac præterirent ficum, animaduerterunt discipuli iam arefactam arborem, ab ipsis radicibus usca ad sum e mum cacumen. Recordatus est Petrus, quid pridie fecisset Iesus, & agnouit ficum quam fuerat execratus, atque admirans quod tota tam subito aruisset radicitus, ait domino; Præceptor, ecce ficus quam execrabaris, iam aruit. Mirabatur hoc Petrus, quum longe, maiora uidisset frequenter: uidelicet oblitus, nihil esse tam difficile, quod non possit fides. Ex fide fructus omnis Euangelicus nascitur: ea quoniam deest synagogæ, uidemus quo modo exaruerit. Floret ac germinat gentium ecclelia, tot martyrum coronis, tot uirgie num gemmis, tot uirtutum exemplis: quid autem Iudæorum populo deploratius, abies clius, autsterilius? Vbi nam est legis autoritas? ubi religionis admiranda species cubi templum: ubi fastus scribarum & pharifæorum: An non tota ficus exaruit: Vos igitur, inquit, si florere uultis, habete fiduciam, non in uestris uiribus, sed in deo. Illud pro cerv to confirmo uobis, si quis certa siducia de Deo concepta, iusserit arescere sicum, quod uos factum admiramini, non folum hoc llico fiet, uerum etiam li dixerit huic monti, mov ue te loco, ac confice teiplum in mare: tametli uidetur admodum impossibile, tamen si die xerit, nihil hæsitans in corde suo, sed concepta in animo certà fiducia suturum quicquid dixerit, fiet quicquid iusserit. Hæc in deum fiducia præstabit, ne quid ab eo frustra petatis. Ideo me sponsore confidite, quod quicquid petieritis à patre, nihil addubitantes, quin sit ille quod rogatis largiturus, obtinget uobis, modo mens sit immunis à cupiditate uindi ctæ, modo rem peraris salutiseram. Nihil impetrar qui diffidit. Etenim qui diffidit, aut cres dit patrem non posse præstare, quum ille nutu possit omnia: aut non uelle præstare, quod recle petitur. Nihil impetrat & ille,& si confidit, impudenter confidit, qui rogat patrem, ut sibi remittat quæ deliquit in eum, quum ipse nolit remittere fratri, quod in ipsum admi fit. Proinde quum copolueritis uos adorandum, ex animo remittite, fi quis aliqua in re uos læsit: hac coditione pater uester qui in cœlis est, remittet uobis peccata uestra. Quod si uos nolitis condonare proximo culpa in uos admissam, nec pater uester cœlestis uobis gratiam faciet delictorum in le admissorum. His in uia gestis, rursum perueniunt Hiero, folymam: ac lesus ex more templum adit. lesus in templo, salus est in ecclesia. Nec alibi magis uersari decet eos, qui Christi uices gerunt, quam in templo. Versantur autem in templo, qui tractant ea quæ funt dei, non quæ funt huius mundi. Quid agit epifcopus in castris: quid in theatris: quid in principum aulis: Iuxta corpus in templo uersabatur pha rifæi , fcribæ , facerdotes , ac feniores : iuxta fpiritum procul aberant à templo . Ergo qui principatum tenebant inter facerdotes, adjunctis libi feribis populici primoribus, quo res uideretur legitimo confilio geri, quum uideret lefum in templo doctrina fua occupan tem aures multitudinis,ac miraculis regnantem uelut in alieno regno ( nam & negotiato res eiecerat, ac deferentes uasa per templum excluserat) adeunt illum & interpellant, res fricantes ueterem calumniam, ac dicentes: Qua tandem autoritate facis iltar Et quis tibi deditistam potestatem: Doctrinam non poterant refellere, miracula nec inficiari potes rant tam multa tamgi manifelta, nec calumniari poterant, quum nullum non impende tit servandis hominibus, idd; gratis. De autoritate venantur ansam calumniandi: nolebat :

enim

min hanc gloriam deo tribui, ac fuam autoritatem uolebant ubique pollere plurimum. Silelus quem nihil aliud quam hominem esse credebant, sibi uindicasset autoritatem dei, parata erat blasphemiæ calumnia: sin minus, in promptu erat calumnia seditionis, quod autoritate privata tantum auderet in templo, sine permissu sacerdota ac seniorum. Quid autem opus erat mouere quæstionem de autoritate, quum ipsa facta clamitarent, deo aux tore geri quod gerebatur: quum res ipía loqueretur hunc esse, quem deus olim per pro/ phetas uenturum esse promiseratiquum pater post baptismum sua uoce declarasset hunc esse filium suum unice dilectum, cui deberent obedire: Iam sacerdotum autoritas, qua perperam utebantur, ad nihil aliud ualebat, qu'am ad impediendam Dei gloriam: sed horum peruersa uoluntas proficiebat etiam ad illustrandam Dei bonitatem ac potene tiam. Ielus itaque quum non esset ignarus, quid illi captarent: quicquid enim respons diffet, erant calumniaturi: nec adhuc tempus adellet, ut le profiteretur elle qui erat, per contationem inlidiosam prudenti percontatione retudit. Hac, inquit, legerespondebo ueltra interrogationi, si mihi prius ad meam quastione respoderitis. Ioannis baptismus utrum erat è cœlo, an ex hominibus : Expedite mihi hanc quæstionem. Qu'am facile die **uina fapient**ía capít humanam aftutiam, omnibus technis molientem aduerfus Dei cone siium. Habebant corplenum humana uersutia , conuocant in pectore dolos omneis : & qui captabant, sentiunt sibi paratos laqueos. Sic enim apud se cogitabant: Si dixerimus cœlo, respondebit:quur igitur non credidistis ei de me testificanti: Si dixerimus ex ho minibus: periculum est, ne populus in nos faciat impetum. Nam fumma erat apud popuhan Ioannis autoritas, ac fancta etiam memoria, quod nemo dubitaret quin uere prophe ta fuillet. Itaque quanquam erant superbi, tamen pudescere malebant, quam uel reuinci ud apidari Proinde Ielu responsum exigenti, dicunt: Nescimus. Ielus quog par pari rea ferens, ait illis: Si uos mihi nescitis quod scitis, nec ego dicam uobis per qua autoritatem faciam, quæ facio. Conferte facta mea cum factis illius, & expendite, an si non dubitatum **es**t de illius autoritate, conueniat de mea dubitare. CAPVT

v M ex hac quæstione utcunque suissent elapsisacerdotes, scribæ & primores, quoniam senserant insidias, dominus lesus per enigma proponiteis alix am quæstionem, ad quam dum imprudentes respodent, & suam ipsorum damnant impietatem, & fatentur autoritate, quam hactenus iactabant, mer rito ad alios transferendam. Sic autem habebat parabola: Quidam plantar

rat uineam, & circundederat lepem, ne pateret incurlibus, ac foderat in ea lacum excipi endo musto, denice extruxerat in ea turrim ad seruadam uinea. Atque ita rebus omnibus affatim instructam, locauit agricolis, moxch peregre profectus est. Quum autem adelset uindemiæ tempus, milit ad agricolas illos, quibus locarat uineam, leruum luum, ut à co lonis reciperet fructum, quem reddidisset uinea. At illi conspiratiser uum apprehensum werberibus afflicium, remiserunt uacuum. At Dominus lenis, misit ad illos alterum e Seruis suis. Illi uero lenitate domini facti deteriores, coniectis in seruum saxis, comminuerunt illi caput, multis'que contumelijs affectum, remilerunt fructu uacuum, sed iniu/ ponultum. At lenissimus dominus, ne sic quidem procurrit ad ultionem, sed tertio ser mimilit. Huncetiam occiderunt. Rurlus quum alios atque alios milisset, omnes aut pularunt, aut interfecerunt. Supererat huic unicus filius, quem tenere diligebat. Itaque pequid intentatum relinqueret admiranda lenitas,& hunc postremum misit ad colonos Secogitans apud sese: Tametsi contempserint servos meos, tamen hunc filium meum sal tem reuere buntur. Seduicit omnem domini bonitatem colonorum malitia. Vbi uident adelle filit, conspirant sceleratiore consilio. Hic, inquiunt, est hæres, uenite, occidamus com & nostra erit hæreditas. Et iniectis in illum manibus eiecerunt è uinea, & eiectum oc cidetüt. Perorata parabola, dominus rogabat sacerdotes & scribas: Quid igitur faciet do tninus uine et alibus colonise Illi primum non animaduertentes, quo tenderet limilitudo, respondent in suum ipsorum caput pronunciantes sententiam: Venietipse, & pœnas sur met de colonis, ac uineam locabit alijs melioris fidei. Id responsum cum approbasset les fus, adiecit Psalmi testimonium, ab ipsis, qui legis scientiam profitebantur, exquirens in terpretationem. An ne hanc quidem scripturam, inquit, legistis: Lapis quem reprobaue, nunt hi qui ædificabant, hic factus est caput angulir A domino factum est hoc, & est admi rabile

OLY)

p**2**8

抭

5 130

rabile in oculis nostris. Hic expergiscuntur, & intelligunt non latere lesum scelerata ipso/ rum confilia, ac inuolucro parabolæ, maliciã ipforum infanabilem effe depictam. Come miserat illis deus populum suum, ueluti uineam unice colendam, omnibus rebus qua ad pietatis disciplinam attinent, diligenter instructam. Ipse perinde quali peregre agat, pasfus est illos quæ uellent agere. Sed illi sibi coluere uineam, non domino, ad quem opor tebat redire fructum. Cessantes per uarios prophetas admonuit officij sui, sed illi semper in deterius proficiebant: tandem & filium dei unicum Iesum abiecturi è Hierusalem & occisuri, sibi pollicentes extincto illo uineg perpetuam proprietatem, ac dominium adse transiturum. Sed contra euenturum erat, ut iustissima dei toties spreti uindicta, templum ac religionis dignitas ab eis tolleretur & traderetur apoltolis: deinde Ielus quem illi uelu ti reprobum lapidem reijciebant à structura Synagoge, deo uolente, præter illorum expe Chationem electus est, ut esset caput anguli in structura ecclesiæ, ex Iudæis pariter ac genv tibusædificandæ, ut medius & immobilis utrung populum uelut utrung parietem, con tineret in una fide Euangelica. Intelligunt parabolam, agnoscunt prophetiam, nec tamen resipiscunt excæcati malicia, sed ob metum populi circunstantis relicio Iesu, abierunticu niculis ac technis peracturi, quod palam non poterant. Sceleratissimum autem homiciv dii genus est, quod sanctitatis ac iusticiæ fuco prætexitur. Ipsi ueluti iam quieti subornant aliquot inflgniter impios ex pharifæis & Herodianis, qui inter fe diffentiebant in dogma tis, sed consentiebant in odium Iesu. Ostultam huius mundi sapientiam. Toties uicti, sub inde repetunt, ut liqueret iplos omnibus modis elle uictos, & impares abire diuino confi lio. Iam enim tempus erat, ut satanas, qui pridem adortus dominum discesserat inferior, per suos satellites omnes machinas expediret. Adeunt itaq Jesum histriones subornati, qui captiofa quæftione propofita, uenarentur aliquid ex dictis lefu, quo poffent illum a pud Cælaris præfectum reum peragere. Exordiuntur à blandissimo proœmio, quali falv li posset blandimento, qui toties declararat sese nihil nescire. Magister, inquiunt, nouimus teueridicum esse, nece teuereri quenquam, sed citra respectum personarum libere, quod uerum est, pronunciare. Nec enim te mouet dignitas aut sublimitas cuius quam, quem admodum faciunt multi, qui potentibus affentantur, fed contemptis hominibus libere doces, quod deus præcepit. Dic igitur & nobis, licet ne cenfum pendere Cæfarf, an nõ liv cet: Pharifæi defendebant populű deo dicatum, non oportere tributarium esse prophanis Cefaribus, & fimulachrorum cultoribus. Contra Herodiani ius Cæfaris tuebantur. Et huc tendebat insidiosa prefatiuncula: ut pro pharisais pronuncians, ab Herodianis de ferretur, uelut autor rebellionis aduerlus Cæfarem. Ielus autem nequaquam ignorans il lorum uersutias, indignans quod non discendi, sed tentandi causa uenissent, ait: Quid me tentatis: Proferte mihi denarium, ut uideam. Prolatus est ilico denarius. Libenter enim fubleruiunt captioni, qui captatum uenerant. Tum lefus inspecto denario, dixit: Cuius est hæc imago, & inscriptio: Respondent illi: Cæsaris. Quid est hoc: Iesus, quem nihil fu git,non nouerat imaginéaut titulum Cæfaris, pharifæi & Herodiani nouerūt: nouerat & antet inspiceret, sed querebatur occasio commode respondendi captios questioni.Pa/ rabatur exemplum, qu'am no oporteat callere principum negocia, qui se Christi uicarios profitentes, docere debent cœleftia. Nunc audi relponfum Chrifto dignum . Reddite, in quit, quæ sunt Cæsaris, Cæsari: & quæsunt dei, deo. Non improbauit si qui deo dicats funt, pendãt Cæfari quamlibet ímpio, quod ob publicam functionem debetur: aut quod per uim exigit, quando iactura pecuniæ non facit nos impios: fed per occasionem admoe net quod magis ad rem attinebat, ut deo redderentur, quæ illi debentur. Vile nomilma tiv tulum & imaginem habebat Cælaris. Si hunc agnoscis, & pendis Cælari quod debetur, quanto magis reddendum est deo, cuius imagine gerit omnis homo: In baptismo dei cha racter impressus estanimo tuo, quur eum tradis diabolo: Christiani título gloriaris; quur non reddis illi quod debes ex professioner. Huius responsi prudentiam omnes suntadmi Re nenerant rati. Impolitum est silentium duabus Iudæorum sectis unico dicto. His successit factio

adeum saddu Sadduczorum, quz negat effe refurrectionem corporum, fed totum hominem affirmat sei morte perire: nec ullum spiritum esse credit, in hoc dissentiens à Pharisæis. Habent & illi cralli captiolam quæltionem, qua tentent diuinam lapientiam. Ielus tum quidem geree bat personam idiote: sed quod in illo erat infimum, sublimius erateo, quod in hominibus

elf**ummum.** Sic autem adoriuntur: Magifter, Mofes in libro Deuteronomíj reliquit n**o** bis hanc legem, ut li quis uxore ducta decesserit absq liberis, frater defuncti atate proxie mus ducat uiduam, & ex ea gignat prolem, quæ defuncti nomen ferat. Quod si is quoque decellerit orbus, fratet, qui natu proximus est, succedat in fratris uices. Euenit autem ut èleptem fratribus qui natu maximus erat, duceret uxorem. Is decessit absorberis. Huic quinatu proximus erat, iuxta legis præscriptum successit, & uxorem relictam duxit do mum. Et hoc abique liberis defuncto successit tertius frater: & post hunc item cæteri uses ad feptimum. Omnes alius post alium duxerant eam uxorem, omnes sine liberis defunz chifunt. Tandem & mulier ip sa defuncta est. Itaq; quum uenerit tempus resurrectionis, ac fratres leptem reuixerint, una cũ muliere, quis eam libi uindicabit uxorem. Nam feptem ex æqup nupta fuit quum uiveret. Ex huius calus ablurditate Sadducæi putabant seridi? culam & ablurdam facturos refurrectionem mortuorum, fi ob uxorem omnibus comu nem, lis inter fratres oriretur. Ielus autem non grauatus est eorum crassitudinem docere, dicens: An non illa percontatio declarat uos tota errare uia, propterea quod non intelliz gitis scripturas, nece uintutem dei: Scriptura spiritualis est: & deus qui codidit hominem qua nihil effer, potest eundem quum volet ex mortuo utuum reddere. Non solum autem revocabit ad uitam mortuos: uerumetiam donabit eos immortalitate. Porrò coniugium: ad hoc repertum est inter mortales, ut quod per se perpetuum non est, aliud ex alio propa: gando propagetur. Cæterum ubi nullæ funt uices na scentium ac morientium, quid opus cit matrimonio. Cum enim refurrexerint à mortuis, nece quilquain ducet uxorem, nece **Equilquam** locabit filiam nuptum: fed quemadmodum angeli dei in cœlis, quoniam inter **cos null**a est mortalitas, nesciunt usum matrimonij, sic erunt qui reususscent in resurre/ clione, iam corpore spirituali ac immortali, similes angelis effecti. Porrò mortuos resure res quo modo uobis ablurdum uidetur. Nónne legiltis in lacris libris, quorum uobis eft facrosancia autoritas, quibus uerbis usus sit deus è rubo loquens ad Mosen: Ego sum **deus** Abraham, deus Isaac, & deus Iacob. Illi iam mortui erant, & tamen se uocat illorum deum: Viuunt igitur etiä mortui, propter luperltites animas. Quæ li luperlunt, quid ma/ gniest eas in pristini corporis domicilium reuocare! Quod si prorsus interierunt, absurb de dicitur deus mortuorum. Quemadmodum nemo le gloriatur esse regem eorum, qui pon lunt: ita deus uiuentium deus est, non mortuorum. Vos sgitur Sadducæi uehemen e Sererratis, nihil aliud imaginantes futurum in illa uita, & in hac cernitis. Verius ac felicly us funt ea, quæ non cernuntur, qu'am quæ uidentur oculis corporeis. Nihil enim deo ue/ riuselt,& tamen hic non cernitur, sed sentitur. Nondum tentandi finis. Sadducæis succe dunt pharifei & scribæ. His animos addiderat, Sadduceis exprobrata legis inscitia. Nam scriba & pharifai legis cognitione pra cateris se iactant, & à Sadducais dissentietes, cre **dunt esse angelos & spiritus, credunt animas hominti à morte corporum superstites esset** denics credunt fore refurrectionem. Higaudētes refutatos Sadducæos, & Ielum ex iplo **tum fententia re**lpondille, uelut eruditi per feribam quendam ad id fubornatum, propoz iunt eximiam quæstionem ex intimis legis arcanis. Interrogant eum quod esset præcie wam ac maximum in lege præceptum. Ielus autem incontanter illis respondit ex libro Duteronomij: Audi Ifrael, dominus deut tuus, deus unus est. Et diliges dominii deum tum extoto corde tuo, & extota anima tua, & extota mente tua, & extota uirtute tua: bocest præcipuum ac maximum præceptum. Huic proximum illud est: Diliges proxiv mum tuữ non lecus ac teiplum. His duobus mandatis non estaliud maius, quoniam toti usicois fummam complectitur. Hoc audito scriba dixit: Recle uerech respondisti, quod unus sit deus, nec sit alius præter eum: & quod hunc diligere ex toto corde, & ex toto in/ zelleciu, & ex tota anima, & ex totis uiribus, maius est holocaustomatis, reliquisc sacrifi cijs.lefus autem uidens quod cordate respodisset, dixitilli: Haud procul abes a regno dei Siguide pietas Euangelica lita non est in uictimis pecudu, sed in puritate spiritus. Ab hocintelle Ciu no multum abelt, qui quod est spirituale ac simplex, præfert omnibus alijs praceptis, quá figuram habent uera pietatis potius, 🕏 rem. Contra, Iudaorum uulgus fummam pietatem collocabat in his, quæ uidentur oculis, in lotionibus, in observatione fabbati,in delectu ciborū,in donarijs, in facrificijs,in diebus feltis, in ieiunijs, in prolixis precibus. Quilquis ex toto corde diligit den propter iplum, qui nung potest satis diligi,

d

יכ

ď

II,

12

تناز

回

ĉίO

mø

A

interrogare

quick proximum diligit propter deum, abunde facrificauit. Quum ubick uiciffet fapien? Et nemo iam tin lesu, destiterunt à tentando, ne plus etia dedecoris referrent, teste populo. Habebant le audebat eum sum pro idiota, ipsi magnificis titulis, tragicoch cultutantum non pro dijs se gerebanta/ pud imperitam multitudinem. Verum Euangelica sapientia non est sita in multitudine literarum, fed in typceritate spiritus. Quod lesus erat inter scribas & pharisæos, sacerdor tes, ac primores populi, post fuerut apostoli rudes inter philosophos ac principes. Quani quam igitur illi cellabant à tentando, lesus tamen non cellabat à docendo. Quum enim omnibus collectis quæstionem proposuisset, cuius filius esset Messias, quem expectabat & ex prophetijs respondissent, David, mouit scrupulū omnibus insolubilem. Qui con fiftit, inquiens, ut Messias sit filius Dauid, quandoquidem ipse Dauid afflatus spiritusan Ao, sic loquitur in psalmo: Dixit dominus domino meo, sede a dextris meis. Donecpor nam inimicos tuos, scabellum pedum tuorum? Quum maior sit autoritas progenitorum quam nepotum, quomodo Dauid ex se nasciturum appellat dominum suum, uelutisi pa ter filium uocet dominum: Hoc mysterium nondum intelligebant scribæ & pharisæi, qui spiritum habebant carnis. Dauidautem afflatus spiritu cœlesti, uidebat in Christo nondum nato, quiddam maius homine, quum iple nihil aliud effet quam homo. Obtice/ scentibus scribis & pharifæis, pleraque multitudo fauebat Iesu, eum ibenter audiebat disserentem. Quam quum uideret sanabilem, sacerdotes autem, scribas & phariseos desti nata malicia tendere quò coperant, copiteos palam apud populum traducere: non ut illis obtrectaret, sed ne posthac populum fallerent, detraxit illis falsæ pietatis ac fanctimo niæ perfonam. Iam enim tempus ita postulabat: itag; depromens suam illam doctrinam, hoc eft, liberam nullig palpantem, aiebat: Cauete ne uos fallat magnifica fpecies fcriba rum & pharifæorum:non fludent ueftræ falutí, fed fuæ gloríæ. Cupiunt enim, ut magni ut deantur, ambulare in uestibus ad talos usque demissis, uenanturoj: salutationes in foro, ca ptant primorum sedilium honorem in consessibus, & in conviuis primum locum in ac cubitu. Habent prolixas preces, quo uideantur esse cæteris religiosiores. His fucis captat uiduas beatas, led limplices, non uno nomine fraudi idoneas; uel quia lexus est infirmior, uel quia uiduæ funt, maritorum patrocinio deflitutæ, uel quia divites funt. His fele inge runt ueluti patronos ac tutores, ficiac religione totas illarum domos deuorant. Adeo ni hil illis proderit ista simulata religionis species, ut gravius etiam sint à deo condemnandi, quod maliciam fuam obnubilarint fuco fanciimoniæ. Ab his itag cauete, ne fallamini. His peractis Ielus conferebat sele in eam templi partem, in quo erat gazophylacium, in quo seruabantur donaria sacra: sedensos è regione gazophylacij, spectabat eos qui dona ria conficiebant in gazophylacium. Ac multi diuites conficiebant ingentia munera. Hos facerdotes ueluti cæteris fanctiores haberi uolebant, pietatem illorum ex doni modome tientes. Interea accessit & mulier quædam uidua paupercula. Ea misit duos minutulos nummos, qui conficiunt unum quadrantem. Nullus erat, qui non diuites illos huic mu lierculætenui præferret. Sed longe discrepat lefu iudicium a iudicio scribarum & phariz fæorum, id noluit latere discipulos fuos. Pro comperto, inquit, dico uobis, quod hæcui/ dua quâlibet tenuis, plus dedit in gazophylacium, 👸 cæteri omnes qui uidētur liberalilli me dedisse. Nam cæteri dederunt ex eo quod ipsis abundabat. Multü dederunt, sed plus fibi feruarūt. Hec aūt ex inopia lua facultates luas univerfas largita eft, nihil fibi referuãs. Non enim deus æstimat donarium ex modo rei, sed ex affectu mentis. Tali uidua delecta tur lesus huius sponsus & consolator esse dignatur. Synagoga ueluti fastuosa matrona ia chat opulentiam iustitiæ suæ, ostentat divitem mundum bonorum operum. Gloriatur de marito Mole, cui nunquam fuit morigera: uenditat le de prophetis filijs, quos omnes im/ pio parricidio uel occidit, uel certe afflixit . Semper habet in ore templum domini, legem dei, patriarchas, Abraham, Isaac, Iacob, Israel. Stipata incedit sacerdotibus, scribis, & pharilæis. At ecclesia uelut paupercula uidua nihil habet quod ostentet, agnoscit inopiv am bonorum operum,& tamen hoc iplum quod habet, totum deo dedicat. Iam quid tali uldua potelt elle pauperius, quæ libi nihil facit reliquum? Molen non agnoscit maris tum, quia circuncilionem nescit, quia uiclimas pecudum abominatur, contenta seipsam totam immolasse. Sponsus autem dominus, quoniam relictis terris redift in cœlum, uide/ tur destituisse uiduam suam, que nunc à Iudæis ac gentibus uelut omni præsidio destituta spoliatur

foliaturseijeitur in exilium, protruditur in carcere, affligitur & opprimitur. Audit quo mie, ubi est sponsus tuus: Videtur peritura same, que tam pusilla habuerit: & hoc ipsum quod habebat, abiecerit: uidetur propediem intermoritura cum probro sterilitatis, quæ minum perdiderit. Sedhanc iuxta mundum deploratam uiduam confolatur Efaias. Læ aminquit, sterilis, quæ non paris: erumpe & clama quæ no parturis, quia plures filij de leux, que ul rum habet. An non ul demus hoc uaticinium implerir Elurit & emoriv aur lynagoga,propagatur ac dilatatur ecclelia,triumphas in martyribus, florens in uirgi/ nbus, exultans in tot milibus cofessorum. Non habet quadrantem ex suis opibus, sed ex **ípenli lui dinitifs ha**bet aurum probatű ac purum: habet gemmas inæstimabiles. Per syn ceram enim fiduciam erga diuitem spolum, habet quicquid habet ille. Synagoga, tametsi uideretur multum elargiri deo, tamen sibi plus satts reservabat. Vis videre synagoga lar gientem: Audi pharifæum precantem. Gratias ago tibi domine quod nõ fum talis, qua les homines cæteri. Nunc uíde quantum libi leruet: le luno bis in labbato, decimas omní/ um bonorum meoru do pauperibus. Iam contra contemplare mihi uiduæ speciem. Tun dispectus suu, non audet oculos in cœlum tollere, tantu clamat: Deus propicius esto mi/ hipeccatrici Synagoga dum luam iactat iusticiam, nec suam habet iustitiam, nec dei, Ec chia dum abdicat ab sese omnem iustitiæ gloriam, & iniustitiam suam agnoscit, sponsi iu CAPVT X I I I

Ihil illic placuit Ielu in templo, præter pauperculam tiiduam, in quo nihil alliud erat quam adumbrata religio. Nos quoque, qui Ielu discipulos profiter mur, exeamus è templo Iudaico, abijciamus fiduciam operum carnalium, ac iusticiam quæ per fidem Euangelicam est, amplectamur. Itaq discedit illinc, aliud templum nobis excitaturus, uere sanctu ac spirituale, structuram

**falidim ac firmam, aduerfus quam nec inferorum portæ forent præualituræ. Quum au**tem egressus esset, quidam e discipulis ait illi:Pæceptor, uide quam ingentes sint lapides butis templi, quamos firma structura, subsignificans opus esse sirmius, quamos utulla uetu histipoliet collabi. O Iudaicos oculos. Foris lapides admirantur, hominum manu con**this qualit**ali (tructura delecterur lefus. Lefus auté illi refpondit: Vides hanc magnam Experolam substructionem: Venier tempus, quo nec lapis lapidi hærens reliquus fier, quito destruatur: tantum abest ut hæc structura sit futura perennis. Iam desiderio templi chimalis, nihil non fastidit & contemnit Iesus, quod oculis corporalibus cernitur. Por zò quam federet in ea parte montis oliuarum, in quo tum elegerat noclurnum diuerfo/ **sixia, unde templ** i erat in prospectu, renouata est discipulis memoria sermonis, quo præ dizerat fore, ut templum funditus dirueretur. Sulpicabatur enim diruto templo, iam uen surum regnum dei, de quo non delinunt somniare. Adeunt igitur Iesum ita sedentem seereto quatuor e discipulis, Petrus, Iacobus, Ioannes, & Andreas, hoc agentes, ut quemad **modum trans**figurationis arcanum paucis feorfum crediderat, ita de tempore uenturi r**e**v **nipaucis** communicaret, quod alíis omnibus crediturus non effet. Dicunt itag: Dic no agrando fient ista, & quo signo poterimus deprehendere iam adesse tempus illud: Do autem, qui suis exemerat solicitudinem uictus, libidinem uindicta, prouidentiam **ioluit & c**uriolitatem cognofcendi,que ad falutem non pertinent,eximere.ltacg fe**r** temperat, ut significet excidium urbis Hierosolymorum aliquando futurum, ac **labitum iplius graues perlequutionum procellas coorituras aduerlus Euangelij præ** ac uenturum aliquando finem huius mundi. Sed quemadmodum omnibus expe ce scire, quod aliquando sinient hanc uitam, ut semper in eum diem sele præparent: midebat esse persuasum discipulis, uenturum tempus, quo rediretiudex uiuorum & iprum, cæterum quando id uenturum ellet, quoniam non expediebat, lciri nolebat. His trique de rebus lic exorlus est lelus: Cauete ne quis uos seducat. Sut enim multi uen triqui sibi nomen meum uindicabunt, quorum unusquist mentietur se esse Christum, boc præstigio multisincautis imponent: Magni orbis tumultus arguent instare meti adnentum, ac finem huius mundi. Caterum non oportet uos statim ad excitata bella, aut Aleuos rumores excitandorum statim ita cõturbari, quasi iam adsit tempus illud. Sunt chim & hac tientura, sed non continuo sequetur finis mundi. Hac prasudia duntaxat crummundi finiendi, quemadmodum insenili corpore, crebri morbi prædicunt breui collapfurum Tom. 7

ĩ

<u>į</u>

collaplurum. Temperatura qualitatum seruatrix est bonæ ualetudinis. Cæterum, ubi his inter se pugnantibus concutitur corpus, argumentum est imminere mundi interitum. Coorietur enim gens adueríus gentem, regnum adueríus regnum, & copijs ingentibus in mutuum ruent exitium. Quin & terra ipia, uelut indignata tam impios homines lue stinere & alere, motibus concutietur. Itaque passim erit fames, terra negante alimoniam. Quin & aer, uelut indignans impris uita & halitu indignis, pestilens erit ac letalis. Hu iulmodi multa quum uideritis exoriri, ne protinus expectetis finem. Erunt enim hæc tan tum exordium ac procemium uenturæ calamitatis. Ne uos quidem eritis immunes ab his malis: quare cauete uobis, ne quid inopinantes obruat. Pertrahent enim uos reos in concilia & synagogas, & coram regibus ac præsidibus sistemini, causam dicturi de capite, non ob aliquod maleficium, sed duntaxat ob nominis mei professionem, ut par tefiat illos merito reieclos à regno dei, qui præcones regni fic affixerint. Verum hæc mi/ En testimonia hil perturbent animos uestros. Nihil esticietaduersus Euangelij profectum, impiorum fauitia. Neque quisquam uos extinguere poteritante diem. Non enim ueniet finis muns di, prius quam Euangelium prædicatum fuerit per universas orbis nationes. Nihiligitur opus, ut ulla mundi huius præsidia paretis aduersus persequutorum violentiam: aut sole liciti sitis, quomodo possitis ex illorum iudicijs elabi. Vocati in ius, ite, ne uideamini pur blicam autoritatem aspernari:nam & hoc profueritad Euangelis propagationem: cae terum ituri, ne litis foliciti,meditantes quid aut quomodo loquamini, rudes legum,& **fo** renfium actionum imperiti, quemadmodum folet hominum uulgus, qui rhetores, aduor catos, ac patronos adhibent in causis agendis: sed quicquid tum uobis suggesserit anie mus id loquamini. Nec enim uos eritis autores sermonis, sed organa tantum: spiritus au tem fancius loquetur per uos, quæ conducent euangelico negocio. Cæterum huiusmor di perfequutiones, non folum expectanda funt ab alienis & hostibus, uerum etiam ab amicis & cognatis. Frater enim fratrem pertrabet in ius, & capitis accerfet, contempto Tradet ante naturali affectu: & pater filium præter naturæ pietatem. Quin & filij uicissim erigentsese frater fratre aduersus parentes, & ad mortem adigent. Et quum nemini noceatis, sed offeratis salutis minis quod prædicabitis inuidiam. Cæterum in his malis opus erit perseueranti animo. Quilquis enim perftiterit in bene cœptis ulque ad finem, hic faluus erit, eò quod nulla cæ lamitas perdere ualet constanti pectore fidentem Euangelio. Quod si signum quæritis imminentis extremæ calamitatis, ubi uideritis abominationem defolatricem, flantem in loco quo non decet, qui legit Danielis prophetiam, intelligat. lam enim tempus aderit,

nuncium omnibus, tamen eritis omnibus inuili qui mundum hunc diligunt, ob mei nor ut omissis omnibus sibi quisque fuga consulat: acsalutem non ex præsidijs, sed ex sugæ celeritate petat. Tunc qui in Iudæa funt floretiffima parte, celeberrima és regionis, fugiant in deferta montium. Quod si quem hæc calamitas deprehenderit in tecto, ne descendat in domum, necing rediatur in conclaue, aut cubiculum, ut aliquid inde fecum auferat, fed rantum ut repertus est fugiat. Et si quis id temporis fuerit nudus in agro laborans, ne recurrat domum fublaturus pallium fuum, fed rectà profugiat aliquò. Tanta futura est cer leritas inundantis calamitatis. Proinde uæ tum gravidis & lactantibus, quoniam illas næ tura non finit onus abijcere, has prohibet pietas. Et unica falutis uia erit, fugisse sine moe ra. Proínde illud orate deum, ne calamitas ha c incidat hyeme uel fabbato. Neque ením celeriter modo, uerum etiam procul aufugiendum erit . At hyems ob diei breuitatem act longius fugiendum inutilis est. Et sabbato longius iter facere religio uetat. Quæ hactenus: disseruit dominus, sic dicta sunt, ut partimad excidium urbis Hierosolymorum: partim ad tempora persequutionum, quæ sapidato Stephano potissimum incruduerunt: pare tim ad extremum mundi finem pertinere uitleantur. Neque tamen non fubest tropologia, quæ docet nos ab omnibus humanis impedimentis expeditos, semper oportere expectare diem illum, qui nos deo listet iudicandos. In eum non potest paratus esse, qui uel? ob temporalium rerum amorem, uel ob affectus carnis, hoc est, amorem parentum, uxov ris aut liberorum reuocatur in periculum salutis aterna. Vase onustus est, qui diuitijs impeditus, cessat agere quæ sunt salutis æternæ. Pallio grauatur, qui ob curam corporis negligit uitam animæ. Infantis onere tardior est, qui propter affectus naturæ non reces dit ab his, quæ scit esse modis omnibus fugienda: nec properat ad ea, quæ nouit omniv. bus remoris abruptis expetenda. Hyems fugientes occupat, qui propter exiguitatem lux a.quam præbet fides,& charitatem quærefrixit in iplis, non pertendunt gnauiter quò experant Porrò sabbati superstitiosa observatio illos pertrahit in periculum, qui dum prepoltero iudicio illic trepidant timore, ubi non erat timor, non metuunt illa, quæ cum primis oportebat formidare; uelut ubi quis ne utolet hominis constitutionem, dei præ/ ceptum negligit. Nam Iudæorum sabbatum ob salutem hominis recie contemni palam docultiple dominus. Porrò quæ fubiecit, magis uidentur pertinere ad fupremum mun/ didiem, quem præueniet ingensomnium rerum tumultus, ob aduentum antichristi. Erunt, inquit, illi dies tam undique calamitoli, ut similis afflictio non fuerit à rebus conditis usque ad hunc diem, nec post futura sit, Quod si hæcafflictio, quemadmodum erit fæua, sic etiam esset diuturna, non euaderet saluus quisquam mortalium. Sed dei clemen, tia uoluit eam tempestatem esse breuem, propter eos quos delegit ad uitam æternam. Ex his enim neminem perire patietur, quæcunque infurrexerit malorum procella. Qua renon est quod libi quisquam timeat, modo perseueret in fide Euangelica, uelut ad sax cram ancoram. Nulla uis prosternet mihi constanter fidentes. Tantum cauete ne pro me alium Christum amplectamini. Plus erit periculi ab impostoribus, quama persequuto ribus. Exorientur enim in illis diebus pleudochrifti, qui fibi meum nomen, meamer personam falso uindicabunt. Exorientur & pseudoprophete, qui fucata sanctimoniæ specie, kmentientur esse prophetas: magicis & prodigijs ac dæmonum arte adumbratis mira/ culis imitabuntur prophetas ac me, lic ut eiulmodi præstigijs falli possint, si qua uis uale/ retaduersus deum, etiam electi. Itaque si quis uobis dixerit: ecce hic est Christus, ne cres dideritis:aut si quis alio reuocans, dixerit: ecce hic est, quemcunque locum uobis demon firaverit, quamcunque speciem, aut cultum, nolite credere. Christus enim ubi semel ter/ ras reliquerit, non poterit oftendidigitis, sed in animis latebit, & ex his indicis agnoscee sur, si cuius uita referat Christi doctrinam. Cæterum in sine mundi, Christus non ueniet quemadmodum nunc uenit, sed subito præter omnium expectationem ostendet sele fulguris in morem e sublimi, terribilis impis, qui conficientur in ignem æternum: ama/ bilis pijs, qui uocabuntur ad colestis regni consortium. Vos igitur si incideritis in hæc tempora, cauete ne pro me Christum aliquem ementitum amplectamini. Ecce prædixi nobis omnia. Superest ut meminerius. Verum posteaquam extiterint illæ calamitates bellorum, persequutionum, samis, pestilentiæ, terræmotuum; succedent & alia portenta è cœlis profecta, uelut omnibus elementis in ultionem impiorum excandescentibus. Nam foi luminis fons obtenebrescet, uelut exprobrans impis suam cacitatem, qui so lem illum æternum uidere noluerint, nec luna reddet splendorem à sole mutuum, quæ nochis tenebras solet discutere. Ad hac uidebuntur & stella colo decidentes in terram, quatot seculis illic affixa fuerant, in ulum humani generis. Quin & colorum uirtutes, quarum potentia miranda illa corpora servaruntà deo præscriptos cursus, ac function mes fuas ab orbe condito, concutientur. Tantus erit terror imminentis iudicii supres mi. His peractis, subito uidebunt omnes qui uixerint filium hominis nunc humilem & contemptum, emicantem in altissimis nubibus cum potestate multa & gloria patris, & immeris angelorum copijs. Tunc emittet angelos suos, qui nullum electum patientur abelle, sed omnes undique colligent, seu uiuos seu mortuos, subito in uitam reuocandos, omnia myltici corporis membra fuò capiti aggregaturi, ut qui fuerant confortes afflictio minir ob Euangelium, consortes sint æternæ felicitatis. Nec refert quò deuolarint animæ pictum, quò proiecla fuerint corpora, reperientur abangelis, & colligentur à quatuor mundi plagis, rurlus à summo polo cœliusque ad imum. Suo quæque anima corpori iun genirist suo capiti sociabüturomnes pariter electi. Porrò ne uos omnino imparatos ope primathoc tempus, ex coniecturis quibusdam divinare licebit iam instare, non aliter of exarbore ficu colligere licet yenturam æstatem. Quum enim rami huius arboris cope, rint tenerescere, uelut parturientes grossos, iamos frondes eruperint, cognoscitis æstatem non procul abesse. Sed multo certius est uenturum illum diem, quam certum est æstatem hyemi succedere. Illud affirmo uobis, hæcætas no præterierit, quin hæc omnia sint euen tura. Nihil est in rebus corporalibus coelo firmius, nihil immobilius terra: uerum & coe/ him & rerra citius mutatura funt naturam fuam, qu'àm uerba mea futura fint inania. Ne Tom. 7

uero uobis cura sit, ut certo sciatis diem illum supremum, quando nec angelis datumest hoc scire, necipsi filio: sed quoniam pater sic intelligebat expedire faluti uestra, sibiuni feruauit hoc arcanum. Certissimum habete, uenturum: ne quærite quando, ne obrepat securitas. Semper cauete, semper uigilate, semper orate, nescientes quando suturum est ut dies ille terribilis ingruat. Cauebitis, si nullis huius mundi præsidijs, si nulli humanæ creaturæ fidetis, sed toti ex me meis que præceptis pendebitis. Vigilabitis, si per abstv nentiam luxus, & omnium corporis uoluptatum, toto pectore studebitis sanctimonia: spiritus. Orabitis, si flagrantibus animis inhiabitis ad ea, quæ promissa sunt in Euangeliv ca professione perseuerantibus. Habet satanas arteis suas, quibus imponat etiam ocular tis. Adverfos has adhibenda est serpentis prudentia. Habet mundus & caro suas illece/ bras, quibus sic delinit animos incogitantium, ut illis ueluti somnus obrepat securitas & oblivio rerum æternarum. Ex quibus nascitur regni cœlestis vel contemptus vel de/ fperatio. Non destituet suos electos deus, sed amatuigiles & attentos: sic tamen ut quum omnia præftiterint, quæ poffunt humano ftudio præftari, orent nihilo fecius : intelligen tes & initium & progressum & summam æternæselicitatis esse divini muneris. Sicade uigilate, quasi uos deus ad tempus destituerit: sicorate, quasi sine illo frustra sit futurum quicquid conemini. Hanc doctrinam quo dominus lefus altius infigeret animis discipus lorum, adiecit & fimilitudinem ad rem appolitam. V bi reliquero uos perinde gerite uos, ut facerent serui fideles ac prudentes, quibus dominus peregre profecturus commilit autoritatem administranda rei familiaris, & suum cuique distribuit opusac functionem. Porrò aduersus nocturnum furem, ianitori mandauit ut uigilaret. Hi quoniam incerti funt, quando lit rediturus dominus, dant operam ut femper in officio lint, ut quocunque tempore contingat redire dominum, offendat ipsos uigilantes. Certius autem est uobis me rediturum esse, quam illis rediturum dominum. Potest enim aliquid incidere, ut pere gre moriatur. Sed certo certius est me rediturum, tametsi uobis incerto die. Proinde faci. te uos, quod ferui faciunt frugi. Vigilate semper expectantes reditum meum. Nescitis ex nim quando dominus uenturus sit, sero an nocte intempesta, an gallicinio, an disuculo: ne fiuentrit repente<sub>s</sub>ficutí ueniet, offenda**t uos** dormitantes & in officio ceffantes. Quod au tem uobis dico, per uos omnibus dico, quicunque nascituri sunt usque ad finem mundi, uigilate. Nulli non uigilandum, qui uelit esse saluus. Cuice suum opus præstandum, quod commissum est à domino, sed præcipue ianitori uigisands, qui toti uigisat familie. Etiamsi quando dormitet populus, non uacat dormire pastori. Porrò tota hæc uita, quæ non bas bet certum discrimen bonorum ac malorum, & in qua plurimum est ignorantia, lucis 🕏 minimum, nox est si conferatur ad uitam futuram. Quanquam autem in fine mundi do minus femel ueniet omnibus, tamen fingulo cuique uenit quum adest mortis tempus. In hunc igitur, quoniam eque incertus est, privatim cuique uigilandum est. Quibusda enim uenit lero, uelut in adolescentia: quibus dam intempesta nocte, uelut in florentissima æta/ te:quibuldam in gallicinio, puta in leneclute. Nec uiribus, nec ætati fidendum. Omnibus ex æquo incertus est mortis dies. CAPVT XIIII

Am uero propius aberat ille lacratissimus paschæ dies, hoc est, phase, quod Hebræis transitum sonat, quo nos sacrosancius cruor agni immaculati liberaturus erat ab ultione gladij extinctoris, ac eductos ex Aegypto per mare rubrum, perce desertum huius mundi, perducturus in coelestem Hieroso lymam, in terram lacte ac melle manantem. Nam Iudæorum phase, quod ilb

li summa religione quotannis celebrant, nihil aliud erat, quam huius uictimæ umbras. Quemadmodum & illud, quod his diebus Iudæi temperabant à panibus fermentatis; nos ad Euangelicæ puritatis synceritatem adhortantes. Is dies post biduum erat suturus, quem illi parasceuen appellant. At primores sacerdotum, & scribæ, quam religiore se se se parabant ad celebrandum phase corporale, tam irreligiose festinabant imprudentes immolare uerum illum agnum, quem solennis illa uictima tot seculis designarat. Iam enim certum consilium conceperant occidendi Iesum, sed quoniam id palam non auderbant ob populi metum, uisum est ut per dolum illi manus iniscerent, & occiderent. Huic consilio maxime conueniebatille dies, quo res noui testamenti, ueteris testamenti sigur ræresponderet. Non delegerant illi diem hunc, sed æterno patris consilio suerat huic uir stimæ

dimæ destinatus. Siquidem illi conferentes inter sese consilia de occidendo Iesu, dices bant: Non in die festo, ne tumultus exoriatur in populo. Iudaica nimirum religio est, snov mines uereri, quum deum non uereantur. lesus autem sciens adesse tempus, quo patri uilum erat peragi lacrificium illud æternum, non receditab Hierololyma, ne loco deels let præfinito. Quum igitur Bethaniæcum amiculis fuis conutnium ageret in ædibus Siv monis, cui cognomen erat leproso, unus è conuiuis erat Lazarus. Agnoscis in eadem domo concors & amicum sodalitium ecclesia, quam Christus immundam suo purga/ vicianguine, quam mortuam ob peccata, sua morte uiuificauit. Cum talibus Iesus amat accumbere, potius qu'am cum sacerdoribus ac pharisais, qui sibi puri ac uiui uidebantur, quim id essent animo, quod Simon ille fuerat, quod fuerat Lazarus. Inter convinium au sem ingressa est mulier quædam, habes alabastrum plenti unguenti exquisiti preciosit ex nardo piltica, fractock alabastro essudit in caputaccumbetis domini. Tali unquento iuxv ta spiritum amat perfundi lesus, qui mundi deliciis nunquam est delectatus, Huius in sponsum suum dilectum prodiga est ecclesia. Quicquid habet preciosi, nõ seruat sibi, sed effundit in caput Ielu, cui debetur omnis gloria. Latillime per orbem patet ecclesiæ do mus, uerum huius unguenti fragrantia repleuit uniuersam domum. Hoc odore trahun tur muki, ut ambiant in eam domum admitti, ubi cum amicis suis accumbit Iesus. At non defunt qui inuideant & obstrepant lesu deliciis, nimirum Iudæi, qui magis quærunt quæ funt ipsorum, quam quæ lesu Christi. Sic enim ex discipulis adhuc carnem sapientibus quidam, fed præcipue ludas. Ilcariotes obstrepit, indignans apud fefe, & obmurmurans: Quorlum attinebat huius unguenti tam exquiliti izcluram fieri: Poterat enim uendi tre centis denarijs, eo que precio multis pauperibus subueniri. Adeóque cruciabat illos hux ins unquenti dispendium, ut infremerent aduersus mulierem pie prodigam. Bene perits quod impenditur gloriæ Christi: Imò nibil minus perit. Synagoga Christo parca est, sie biprodiga. Contrà ecclella non æstimat, quod habetà Christo, sed hoc totum quod hab bet, comminuto uasculo temere esfundit in caput sponsi sui. Placebat autem uidua paupercula, quæ quadrantem coniecit in Gazophylacium. Placet & hæc quæ precioli un/ guenti iacturam fecit. Illa agnoscens tenuitatem suam, hocipsum, quod habebat, totum effisdit: hæc domini exbenignitate iam diues, non solum quod habebat impendit Iesu, fed valculi quoque iacturam fecit. Illa, impendit uictum : hæc etiam corpus & animam, Sperire posset, quod impenditur Iesu. Vbi nunc sunt, qui murmurant aduersus profuz sonem gratam autori gratiæ: Dat ipse de suo largiter, utodor benignitatis ipsius latius spargatur. Nihil postulat præmij, hie tantum ambitiosus est. Vult agnosci suam benefiz centiam, non quod egeat hac laude, sed per hanc placuit illi largiri nobis suas diuitias. Sed aduerlus obmurmurantes discipulos, mulieris piam sedulitatem tuetur dominus, cui uni probari satis est. Quur, inquis negocium facessitis huic mulieri: Sinite illam ob/ fequi animo suo. Bonum opus operata est erga me. Nam quod auaritia, pauperum sub. leuandorum titulo prætexitis, pauperi impensum est, quod mihi impenditur. Vulgares antem istos pauperes semper habebitis uobiscum, quibus licebit benefacere, quoties uo/ Ineritis: me uero non lemper habebitis, ut officijs huiulmodi corporalibus politiis deme sen. Semel hochonorisimpenfum.elt mihi, & quad factum elt, non factum elt; ut exem/ plan trahatur ad multos iuxta carnem reficiendos, fed ut ab omnibus iuxta spiritum ex bibeatur. Hæc quid faciat, nescit. Tamen pia sedulitate, quod potest, facit. Instat mors, capiet tune ungere corpus meum sepeliendum. Id quoniam tum non licebit, anteuertit: & mino impendit honorem, quem mortuo non poterit. Cæterum huius mulieris pietas, coinos obstrepitis, adeo non carebit laude sua, ut quum mors mea per Euangelium celes bran fuerit per omnes orbis regiones, simul & huius mulieris memoria celebranda sit, que mortem meam antequam morerer talí munere honorarit. His dichis dominus disciv pulorum suorum murmur compescuit. Caterum Iudas Iscariotes unus e numero duo? decim, qui communem pecuniam mala fide dispensabat, non tulit huius unguenti iactu ram, sed abijt ad summos sacerdotes, ut proderet illis Iesum. Nec enim sugiebat illum, slv los hocagitare, ut lesum arte caperent. Hoc audito gauisisunt illi. Placuit autor sceleris domesticus Iesu. Conuentum est de precio. Et inuenitur mutua sides in tam impio con/ silio, quæ rara est in pacis honestis. Credidit Iudas simplici promisso facerdotum absq

tabulis actelibus, abique iponiore autuade. Cogitat apud sele quo pacto posser lesim prodere sacerdotibus ac scribis ex ipsorum animi sententia, hoc est, loco ac tempore com modo, ne quid oriretur tumultus. Nam hæc in pacto intercellerat conditio. Interea dum Iudas & facerdotes de perdendo le fu confultant, ille falutis humanæ negocium agit. lam uenerat primus dies azymorum, quo solitum est immolari pascha. Dicuntigitur lesudiv scipuli: Quò uis eamus, & paremus tibi cœnam paschalem: Iesus autem emittit ad apparandam conam duos ex discipulis suis, & ait illis: Ite in ciuitatem, & ingressis occur retuobis homo, lagenam aquæ baiulans. Eum sequamini, & quocunque introierit dici te domino domus hacuerba meo nomine: Magister dicit, ubi est coenaculum, ubi par scha cum discipulis meis edam: Is nihil moratus oftendet uobis cœnaculum ingenssfra tum, iam'que futuro conuiuio paratum. Illic instruite nobis paschalem conam. Hicuide simplicem apostolorum obedientiam, qualem exhibuerant & ante quum emandas rentur ad pullum asinæ. Vide & illud, nihil omnino latere dominum, ut palam sit illum præscium ac uolentem omnia passum, quæ nostra causa passus est. Ad hæc uide autori. tatem. Ad domini nomen statim dimittitur alinus, rursus ad domini uocem statim osten ditur cœnaculum, ut perspicuum sit, illi in manu fuisse facere quicquid uellet. Nutu por terat coercere sacerdotes ac pharisaos crudelia molientes. Abiere discipuli, ueneruntin ciuitatem, offenderunt hydriæ baiulum, sequuntur, ingrediuntur domum, exponunt mandata domino ædium. Ille nihil moratus oftendit cænaculum. Illic discipuli ador, mant palcha, hocelt, ultimam ac mylticam conam, limul & reprælentaturam legis uetw stæ figuram, & Euangelicam uictimam arcanis signis exhibituram. Vespere autem se quutus est Ielus cum duodecim discipulis suis, quos solos, ut selectos uoluit sacrosancii conviun teltes esse. V bi vero iam accubuissent omnes ac cibum caperent, ait lesus: Conv firmo uobis, quod unus è uobis, qui comedit mecum, me proditurus est. Ad hanc uov cem mœroringens corripuit undecim apostolos. Nullus enim præter unum Iudam siv bi male conscius erat. Sed tamen non audent fidere imbecillitati humanæ. Ita singulicu pientes domini indicio à solicitudine liberari, dicunt domino: Num ego sum is: Nec lu dam libi male conscium puduit cum cæteris dicere: Præceptor, num ego sum is: Ielus autem, ut luis abfolutum lenitatis exemplum proferret, maluit luos ad tempus affici mœ rore quam prodere proditorem, nihil non faciens, ut ab impio confilio relipisceret. Ait itaque: Vnus erit è duodecim, qui mihi sic est familiaris, ut in eundem discum intingat meçum manum. Et huius dignationis tale præmium mihi referet. Sentiebat Iudas le non latere domini conscientiam, & perspiciebat inauditam mansuetudinem. Lesus à quo mox pertidissime prodendus erat in mortem, eum non uult prodere cæteris discipulis, fortale sis in eum amore domini sæuituris. Et odeploratam maliciam. Quod saxum, quemadamantem non emolliret tanta mansuetudo hominis, qui nutu poterat lædere: Sed hæc magis etiam illum animat ad maleficium. Tum ita pergit dominus: Cæterum quod ad me pertinet, nihil præter animi sententiam accidet, sed quemadmodum à prophetis præ diclum est de filio hominis, ita futurum est. Expedit plurimis, ut tradatur in mortem fir lius hominis, sed tamen uæ illi, per cutus maliciam filius hominis tradendus est. Procu rat enim rem alijs saluti suturam, sed in suam ipsius perniciem. Præstiterat illi homini nav tum non fuisse. Nec tanta domini mansuetudine, nec terrore denunciati supplici core rectus est animus Iudæ. Tanta pestis est amor pecuniæ. Sub hæc Iesus commendauit suis lacrolanctum illud symbolum mortis sua, perpetui que sœderis, cum his qui in side E uangelica perseuerarent. Accepit igitur panem, quum chi gratias egisset Deo patri, fregit, ac distribuit singulis, dicens: Sumite, hoc est corpus meum. Item accepto poculo, quum gratias egisset, tradidit illis,& biberunt ex eo omnes. Tum ait illis: Hic est sanguis meus noui testamenti, qui pro multis essundetur. Certum habete, quod dico uobis. Posthac non bibam de fructu uitis ulque ad eum diem, quum bibam illum nouum in regno Dei. Cœna peracta, atque hymno in laudem Dei ex more dicto, eadem nocte, relictis Hiero/ solymis, abierunt in montem Oliuarum. Semper agendæ gratiæ, semper laudes Deo car nendæ funt, fiue contingunt prospera, siue premunt aduersa. Ibi Iesus non ignorans im/ becillitatem discipulorum suorum, parat illos ad tolerantiam imminentis tempestatis. Omnes, inquit, hac nocle mea causa turbabimini. Prædixit & hoc Esaias: Percuttam.in-

quit

Œ

الله

quispastorem & dispergentur oues. Verum ne despondeatis animum. Quemadmos dum mors mea uos turbatos diffipabit, ita refurrectio mea uos refocillatos colliget in mum. Reviviscam enim, ut dixi,tertio die, ac rediviuus præcedam in Galilæam. Ibi me conspecto, tracerorem animi deponetis. Hoc audito, Petrus nondum sibi notus, fortiter quidem, sed temere respondit. Et si cæteri omnes offensi fuerint tua morte, certe ego non permurbabor. Iesus autem penitus cupiens reuellere exanimis nostris nostri fiduciam, ait illi: Petre negas futurum,quod & prophetia futurum prædixit,& ego,cui iam opor/ what credere, non reclamare: Temerarie pollicitator, imo hoc infignius cateris pertur babere, quo tibi cæteris uidere fortior. Siquidem illud pro certo confirmo tibi, prius quam gallus hac ipía nocle bis cecinerit, ter me negaturus es. Hac oratione adeo non co/ excita est Petri confidentia, ut tanto fortius etiam ac magnificentius de se polliceretur, dis cens: Imò si me necesse fuerit etiam commori tibi, tamen haud unquam te abnegabo. Hanc Petri uocem sequuti sunt & cæteri discipuli, ut pariter errantes, pariter emenda/ rentur. & agnoscerent quam ex suis uiribus nihil essent, quamos non posset esse uanum, quicquid ex ore Christi prodisset. Consenserant in professione pridem, & in Petro col laudata est omnium opinio. Hic consentiunt in temeraria fiducia sui, & in uno Petro redarguta est omnium temeritas. Solus Petrus abiurauit Iesum, cæteris omnibus idem. faz ciuris, si data fuisset occasio. Abiurassent enim nisi fugissent. Petri fortitudo cæteris con/ fancior, adduxit ipsum in periculum. Nihil autem horum in discipulis accidebat destina samalicia quemadmodum in Iuda, sed humanæ naturæ imbecillitate: & ideo Iudæ pere **micaci malicia. Ielus** abulus elt ad falutem noltram: apoltolorum imbecillitatem ideo u**o** sicuultis euidentem fieri, ut per illos doceret omnes, ne quis fibi quicquam de luis ip/ las utibus polliceretur, sed ingruente malorum procella, totus penderet à presidio cœle fligged tanto præfentius adelt, quo magis homo de fuis uiribus fuerit diffilus. Apoltoli mondum uerbis coargui poterant, led futurum erat, ut ex re tandem agnoscerent seipsos Venum est igitur in prædium, cui nomen Gethsemani. Ea vallis est ad radicem montis Oliveri. Nemo potestascendere in crucem Iesu, nisi prius descenderit in uallem hanc, nisi fele deiecerit abdicatis omnibus humanæ superbiæ præsidijs. Hic iubet subsistere reliv quos octo, iple adiunctis libi tribus, Petro lacobo & Ioanne, non magno intervallo lubi ducit fele, ut uacaret precibus. Agnolce machinas Euāgelicas aduerlus uiolentiam per/ Leguntorum. Erant in Iefu duo inter se diuerlissima, diuina malestas, qua nihil sublimius: & humana imbecillitas, qua nihil abiectius. Quoniam autem his tribus gustum aliquem pezbuerat fuz fublimitatis,uoluit eofdem extremz abiectionis & humilitatis effe teltes, extineodem discerent, & quid effet imitandum, & quid sperandum. Nusquam hic facies folis in morem fulgurans, nulquam uestis niue candidior, nusquam confabulator Mor ses & Helias, nusquam paterna uox: uerum ut homo prorsus omni destitutus auxilios coepit pauore conturbari, & anxietate mentis exanimari. Nimirum homo uerus erat, & digniter in se expressit, quod imminente tali tempestate solet his accidere, qui nihil aliud **firme quam homines. Nec diffimulauit anxietatem animi apud amicos: Perfentio, inquit,** imo mœrorem morti fimillimum. Quærebat undig: folatium, nec inuenit.Est & hoc mod folarñ genus, apud amicos, tametli nihil opitulaturos, queri de calamitate. Hic miubet & hos treis lublistere ac uigilare. Quo facto paululum progressus, ac ueluti porfus ab omni folatio hominữ destitutus, planecy deploratus, quod ad humanas attine. bet opes:confugit ad patris auxiliü, nec apud hunc statim inuêturus mali leuamen. Itaq procumbés humi, demissa in terra facie, rogabat patréjut si qu'à sieri posset, præteriret hu inscentaminis tempus. Natura corporis horrebat cruciatü ac mortem immineritë. Abba **patts.inquit.**tu nihil nõ potes:trāsfer hoc poculum à me ne bibā,uerūtamen id flat,quod erra flatok u oluntas, que nihil uult, nili quod elt optimű, nő quod uult huius corporis imbecilius. Hæc precatus redificad relictos tres apoltolos, ac reperit illos iam dormientes. Ac Petri modo tam fortia pollicitum appellat: Simon, inquis, dormis : Non poteras uel unam horam uigilare mecum: Hoctempus non admittit oscitatitiam. Neque enim dor mit, qui nobis molitur perniciem. Vigilate & orate, ne ueniatis in tentationem, quæ 1 nos oppresserit imparatos, periculum est ne uincamini. Commune periculum est: ego unbis uigilo, uobis oro; uigilate & uos mecum, & orate mecum, ut mecum uincatis. **Spiritus** 

Spiritus quidem promptus est, sed caro infirma. Ne uincat caro, spiritus est uigilia ac pre catione confirmandus. His diclis, Ielus rurlum abijt unde uenerat, atque ijldem uerbis rogauit patrem, ne biberet è poculo, quod instabat. Mox reuersus ad suos, offendit illos denuo dormientes. Dormitabant in uisione maiestatis, nec sciebat Petrus quid loquerer tur. Dormiunt & hic in spectaculo infirmitatis, nec satis intelligunt, quid respondeant obiurganti lelu. Redijt ad luos tertio lelus a precatione lua, ac tertio reperit illos dormiz tantes. Perierant illi nobifcum, nifi pro nobis omnibus uigilasset ac deprecatus fuisset les sus. Expergefactos igitur obiurgat illos, ut per eos omniñ extimulet oscitantia: Dormite posthac & requiescite. Satis dormitatű est. Ipsa res uos uolētes nolentes excitabit. Adest articulus tempestatis. Ecce filius hominis mox prodetur, tradendus in manus scelero, forum. Surgite eamus illis obuiam. Iam enim dominus Ielus ex precatione robur aniv mi collegerat aduerlus instantem procellam afflictionum. Nec post ullum signum des dit pauoris aut tedij, sed exemplum constantissima tolerantia nobis prabuit usque ad mortem. Nondum hunc finierat sermonem, adest Iudas Iscariotes unus è numero duor decim selectorum, & inter hos habitus præcipuus, adducens secum numerosam cohore tem, eam que gladijs ac fustibus armatam aduersus inermem lesum. Nec deeratautorie tas. Miserant hanc manum summi sacerdotes, scribæ & populi primores. Hic mihi uie de lector egregium conflictum Euangelicæ pietatis, aduersus falsam religionem. Sie quotidie oppugnatur, sic semper uincit Euangelica ueritas. Nullus ad eam prodendam magis idoneus, qu'am qui sub professione ueritatis Euangelicæ, docet ea quæ sunt care nis. Lõge plus periculi est à falla doctrina, quàm à gladijs & fustibus palam sceleratorum militum. Nec sibi tamen satis fidit ludas ad prodendum dominum, adhibet armatam ma num cum autoritate utriusque ordinis, prophani & sacri. Atque hæc aguntur nociu, ca) ptata loci quoque opportunitate. Denlissima tenebra sint oportet, ubi uincitur & car pitur Ielus. Hac erat poteltas tenebrarum, & ad tempus permittiur latana, ut Chriv stum uideatur deuicisse. Quidautem cacius, quam illi humanis confilis moliri insidias, quem nihil fugit: quam illum aggredi gladijs & fultibus, qui nutu potelt, qui cquid uult ludas autem non palam oftendit fe ducem sceleratæ manus, sed prius dedit illis symbo lum, dicens: Quemcunque osculatus suero, ille est Iesus. Inscite manus illi, & abducite eaute ne elabatur. Cauerant hoc sacerdotes, ne numeraretur pecunia, ni Iesus esset in mae nibus. Deindecœpitex internallo præcedere turbam, quasi aliud agens, sic tamen ut ile lis esset in conspectu. Mox ut adițt Iesum, salutauit illum, dato ex more osculo. Nec hic lelus remilit lenitatem suam erga proditorem. Tantum illius tangit conscientiam, dicens: Amice, ad quid uenistir Sciebat, non futurum ut ille relipisceret, & tamen nihil non facit; quo corrigeretur: nos erudiens, ut erga peccantes summa lenitate utamur, propterea quod ignoramus, an aliquando sint ad meliorem mentem redituri. Si resipio scunt, lucrifecimus proximorum salutem: si non resipiscunt, non carebit nostra mansue/ tudo suo præmio. Osculum charitatis mutuæ signum est. Charitas autem declarat nos es fediscipulos Iefu. Nihil igitur hostilius osculo simulato. Tale nimirum osculum dant & hodie lelu pleudapostoli, qui sub prætextu pietatis Euangelicæ uentri suo seruiunt, gloz riam uenatur humanam, & prolibertate spiritus docent Iudaismum. Ad osculi uenenast signum milites manum injecerunt in lesum, ac vinxerunt. Ad hunc tumultum incande scit discipulorum animus. Iam'que Pètrus oblinis eorum, quæ prædixerat dominus, fux dicauitadelle tempus, quo præstaret aliquid dignum fortibus promissis. Is educto gladio perculat feruum fummi pontificis nomine Malchum, quod is cæteris ferocior, primus feftinaret manus inijcere in Lefum: ac domino dextræ iQum moderante, tantum ampu**sea** uit auriculam illius dextram. Sed obiurgato discipulo, dominus clementissimus ilico sare lit sudneris minime periculoli dispendium, & auriculam restituit. Adeo nulli non benese ficus fuit lelus, ut nos puderet quenqua ulcilci uelle, ne dicam immerentem lædere. Por rò lesus, uenon uult alijs præsidijs desendi, quam gladio sermonis Euagelici, qui penetras ad intima cordium: ita voluit armatam manum scire, se nulla ui capi posse, rusi volens ac prudens le præberet capiendum. Itaque uersus ad illos dixit: Quid accidit, ut intemper sta nocle cum gladijs & fustibus exircus hue ad me, tanquam ad latronem sese similize bus armis defensurum e Quosidie eram Hierosolymis, non olàm, sed clara luce, & ita

• • • •

loco

ak

(10)

Add

מינ

ф

U

TIE

51

k:0

ko omnium celeberrimo, uidelicet templo, sanans ægrotos, ac docens ueritatem. Seme painermis fui, cum inermi raróque discipulorum comitatu. Quur ibi me non compres. hendistis: Certe minorenegocio tum poteratis, si decretum hocerat. Sed istud est tem/ pus uestrum, ut divino permissu liceat, quod lubet. Et ita suturum iam olim prædixerunt ciptura, qua mentiri non possunt. Hacubi dixisset, adoriuntur agminatim, ac manus inificiunt in lesum. Moxis discipuli sibi quoque timentes, quotquot erant, deserto domis no, alius aliò diffugère. Infirmislicet fugere, qui nondum idonei funt perferendis fuppli apquanquam incidit tempus, quo fugille, negalfe est. Ibi non oportet fugere, sed ultro admortem occurrere. Vbi plus est dispendij, quam compendij Euangelio ex morte tua, fugito,latita: ubi fruclus est copiolus, li moriaris, dispendium ingens, si te subducas, oc/ curre carnifici. Erat autem inter duodecim adolescens quidam, qui cateris uchementius **diligens lel**um,lequebatur illum,quum iam uinclus duceretur. Is unica duntaxat lindö/ **ne nudum** corporis tectum habebat. Hunc agnitum apprehenderant; at ille reiecta lindo ne elaptus est è manibus illorum, uestis iactura uitam redimens. Qui iuxta spiritum sic fugit, feliciter fugit. Quid enim est aliud hoc corpus, quam animi uestimentum : Quo/ **ties Satanas manum** iniecit animæ, neglige lindonē, & effuge. Nunc contemplator, qui*i* bus modis tractetur Euangelica ueritas, posteaquam prodita est ab impio discipulo. Per uiolentam militum manum uincla ducitur ad utriufcy ordinis primores, în illius exitium conjuratos. Primum adducitur ad fummum facerdotem. Nullus hostis capitalior lefu, quam impius pontifex. Iam ut res maiore cum autoritate gerl uideretur, conuenerunt códem omnes facerdotes, cum fcribis & fenioribus. Hæc est autoritas huius mundi cone **issan aduerlu**s humilem led nihilo lecius inuincibilem ueritatem. Nondum Petrus ab/ ieceratanimum, fed eminus fequutus est lefum, iam diffimulatus difcipulus, nimirū mox abiuraturus. Ad nihil enim aliud per se ualet hominis fortitudo, nisi ut enormius peccet. Ltaque perrupit in atrium fummi facerdotis, atque ibi fedebat admixtus fcelerato gregi famulorum, & calfaciebat se ad prunas spectator suturus dominicæ tolerantiæ potius, quim imitator. Interim qui inter facerdotes primum dignitatis locum tenebant, quo rum ut quisque primus erat autoritate, ita cæteros superabat impietate: cumés his relie quim concilium, ne uiderentur homicidæ potius, quam læfæ pietatis ultores, uenantur aliquod testimonium aduersus Iesum, ut eum ad mortem adigerêt. Nihil aliud sitiebant, quan mortem illius, qui omnibus gratis uitam offerebat æternam. Nec inuentum est ul firm testimonium satis idoneum. Solus enim erat Iesus, in quem nullum testimonium idò neti inuenire posset bumana uersutia. Iam enim multi prodierat, qui testimonia dederant adverfus Iefum, uerum adeo friuola, ut nec iniquissimis illis uiderentur sufficere ad cons demnandum eum, quem iam apud fele damnauerant, priufquam in iudicium adductus effet. Tandem exorti lunt, qui graue testimonium ferrent aduersus Iesum, dicentes: Nos adferimus comperta. His enim auribus audiuimus eum dicentem: Ego dissoluam tem/ tum hoc manufactum, ac post triduum aliud non manufactum extruam. Hanc uolee ant uideri blasphemiam in templum domini. Nec horum testimonium, quanquam adz ant aliquid ueris ad exaggerandam criminis atrocitatem, uilum est satis idoneum. Die ceruillic esse iudiciorum religionem, ac faueri reo: uerum hac sacerdotum diligentia monaliò tendit, quàm ne quà possit elabi lesus. Nihil agitur, ad perdendum lesum sum? mopontifice est opus. Is itaque uidens rem parum succedere, surgens in medio consilij. corpit appellare Ielum, ex iplius ore uenans unde pollet conuinci: Audis, inquit, qua obijciuntur crimina: Nihil habes quod adilta relpondeas: Ielus autem obticuit, ne menuicquam respondit. Quid enim attinebatad ea respondere, qua ipsi iudicarant fri pergit itaque uenari summus pontifex & interrogat eum, dicens: Es ne tu ille Chris fins filius Dei semper laudandi: Iesus esse se fassus est: nec enim debebat negare, quod expediebat omnes scire. Sciens autem illos non credituros, aut certe contempturos ob corporis imbecillitatem, adiecit quod illis terrorem inijceret. Videbitis, inquit, filium hominis sedentem à dextris divinæ maiestatis, magnáque cum gloria & comitatu anges lorum uenientem sublimem in nubibus cœli. Sensit autem Iesus de secundo aduentu, quo rediturus est iam non humilis, sed in maiestate divina iudex vivorum ac mortuo, rum. Sacerdotes impijlegem nesciebant, uerum ex pharisais discere poterant utrunque aduennum

aduentum Melliæ prædictum a prophetis, alterum aspernabilem & contemptum, alter rum magnificum ac formidabilem. Verum non uacat illis conferte, quæ gellerat Ielus, cum his quæ prædixerant prophetæ. Tantum hoc agunt, ut extinguant lesum. Hic sum/ mus pontifex etiam pietatis imaginem suæ prætexens impietati, lacerat uestimenta kua, quo blasphemiam redderet atrociorem. Quid, inquit, præterea opus est testibus: Ipsiau distis manisestam blasphemiam. Pontifex impius suæck gloriæ studiosus, non fert prædie cari gloriam Christi, sic existimans, sua maiestati decedere, quicquid illi tribuitur. Furor illum paulo ante fubmouerat à fede,& tamen interim affurgit filio dei: nunc lacerat uefti menta, uaticinans futurum, ut regnante uero pontifice Ielu, carnale pontificium abox leretur. Scissa est gloria synagogæ, Christi tunica manet integra. Quid longius abest à blasphemia, quam prædicare gloriam filij det: quam testificari futurum, quod propher tæfuturum prædixerant: Et tamen hæc scelerato pontifici blasphemia est, quæ non egeat testimonijs. Quid inquit, uobis uidetur: Omnes consentientibus calculis iudicarunt effe facinus morte plectendum. Dignum tali facerdote concilium: Nunc confiderandum eft, quibus modis in talibus conciliis tractetur ueritas Euangelica, ubi facerdos impius pro deo cupiens haberi, non fert prædicari gloriam filij dei : ubi fcribæ tacent, quod didice/ runt ex prophetis: ubi primores populi conspirant cum templi primatibus: ubi adsunt ministri militesci conducti; & ad omne scelus suapte malicia parati. Iam enim ueluti rite damnatum Iesum, quidam ex illis cœperunt conspuere, alijuelo obtegere faciem eius, & colaphis impactis dicere illi: Vaticinare, quis te percusserit: huiusmodi ludibrijs exprobrantes illi, quod se passus esset haberi prophetam. Porrò ministri sacerdotum alapis il lum cædebant. Hæc erat morte crudeliora, uerum hoc exemplum nobis parabatur. Fe/ rendis ignominijs nemo fuperauit Ielum, ædendis miraculis quidam fuperarunt. Dum hæc aguntur circa Ielum, Petrus timidus spectator, sedebat in atrio inferiore, admixtus pontificis impif satellitio. Ihi decebat esse, quum esse tabnegaturus Iesum. Hucuenit and cilla quædam summi sacerdotistea quum uidisset Petrum cum cæteris calfacientem sele ad prunas, intuita illum curiolius, coepit noscitare speciem discipuli, & ait illi: Tu quoque eras cum Ielu Nazareno. Hac uoce territus Petrus, negauit dicens: Non noui hominem, neque scio quid dicas. Conueniebat magnificum pollicitatorem, quo magis agnosceret suam imbecillitatem, à muliercula terreri, ut post intrepide lesu nomen profitens apud magistratus & reges, sciret eam fortitudinem non esse uirium humanæ naturæ, sed spiris tus divini. Itaque territus Petrus, nec satis fidens ei loco, egressus est atrium, nec tamen re cessit ab ædibus pontificis. Dum hic hæret, gallus cecinit. Audiuit Petrus, nec tamen ue nit in mentem, quid dixisser lesus, tantus pauor habebat hominem. Rursus autem quum illum uidisset ancilla quædam,cæpit illum deferre apud circunstantes, dicens: Hic ex ile lorum numero est. Rursum Petrus mendacio elapsus est, negans sese de numero apostos lorum esse. Atque aliquanto post, ministri qui astiterant, quum ab ancilla noscitaretur, quum & ipsi curiosius hominis uultum & cultum contemplarentur, cœperunt eum no scitare & dicunt: Vere ex illis es, nam & Galilæus es. Prima delatrix est mulier. Quantit autem periculum, Christi discipulum notum esse in aulis pontificum ac principum: Nist totum discipulum exuat, periclitatur de capite. Et sermonis etiam idiomate periclitatur Petrus. Tales aulæ nihil ferunt synceræ ueritatis. Nunc demum fiet germanus aulicus Petrus, copit enim execrationibus additis deierare se prorsus non nosse lesum, de quo loquerentur, ac rurlum gallus cecinit. Nec prius ad se redijt Petrus, quam illum est intule tus lesus. Tandem itaque recordatus sermonis que dixerat lesus: Prius quam gallus can tet bis,ter me negabis, egressus est domum Caiphæ, & erupit in lachrymas. Nec tamen for git ad laqueum quemadmodum Iudas:quia non permaliciam, sed per humanam imber cillitate ceciderat, ides permissu domini, ut nos illius lapsus erudiret. Sed hic imber erum pens extinguit fulmen iræ diuinæ. Non flet autem, nisi prius egressus è palatio Caiphæ; Nam illic quo quisque peior est, hoc sibi magis placet.

CAPVT XV
OTA ea nox in ædibus Caiphæ confumpta est in perniciem & ludibrium
lesu. Mane uero statim inito rursus concilio, summi sacerdotes, cum seniorio
bus & scribis, totóque consessu uinclum lesum abduxerunt, ac tradiderunt

Pilato

Psato iudicandum, quem ipsi suo iam præiudicio damnarant. Nunc exiudicibus fiunt accusatores. Pilatus auditis illorum delationibus, appellauit Iesum reum: Tu'ne es ille rex ludgorum: lesus respondit: Tu dicis, tacite agnoscens quod erat. Quantit ea uoxnihil mouebat Pilatum, quum in Ielu nihil appareret quod argueret mundani regni affectato rem. Porrò lummi lacerdotes, ne quà pollet elabi Ielus, uarios criminum artículos in ile lum congerut, ut ex multis tandem aliquod saltem esset, quod moueret sudicem non ad/ modum iniquum. Pilatus autem animaduertens, quod res ageretur odijs priuatis, capta batoccalionem liberandi reum'à causa. Itacz quu rursus adisset Jesum, nec ille quicqua re sponderet, air. Non respondes quicquam in tanto capitis perículos Vide quot artículos istitibi obijciunt. Iesus autem postea nihil respondit, nec cupiens elabi ex hoc iudicio, ne mortis utilitas impediretur, & sciens sacerdotum maliciam non conquieturam, etiam si hacuia non profecissent. Itacz sic mori volebat, ut constaret eum mori volentem. Præses autem, quanquam ethnicus, tamé abhorrens ab homicidio hominis, quem fuspicabatur innocentem, nihil intentatum relinquit, quo liberet eum, quandoquide uidet ex ipfo niv hilauxilii suppeditari, quo posset liberari. Mos erat apud Iudæos, ut in die festo Paschæ dimittereturaliquis ex his, qui ob capitale facinus essent uinchi, quemcuncy populus lu daorum petisset sibi donari. Habebatur autem tum in uinculis quidam ob facinora nobis lis Barrabas, qui in ciuitate mouerat seditionem, & in tumultu patrarat homicidium. Hae occasione Pilatus decreuerat uti ad servandum Jesum. Proinde quum populus ex more confluxisses, ad postulandum remitti sontem aliquem: & hac ratione testificas, quod ipsi incolumes evalissentex Aegypto, Pilatus ita respondit: Duos habeo, Barrabam uobis no um, & Iesum, quem dicunt regem Iudzorum. Vultis igitur ut Iesum uobis dimittam t Senlerat Pilatus in facerdotibus nihil esse præsidni, itaque confugit ad populum, sperans utillorum fauore liberaretur lefus. Et futurü erat, nifi pontificum infatigata malicia condasset multitudinem, ut postularent sibi condonari Barrabam potius qu'am Iesum. Id quum præter expectation é præfidis accidiffet, nam audierat eum effe gratiofum apud po pulum, non definit tamen opitulari Iefu pro uiribus. Quid igitur, inquit, uultis ut faciant deregeludæorum: expectans in hunc mitiorem a plebe fententiam. Sed hic ftrenue uigie brat pontificum uerfutia. Suam impietatem in multitudinis animos transfuderant. Nec alibiualettalium pontificum autoritas, quam ad excitandos principes ac populos aduera lus uerhatem Euangelicam. Rursum igitur clamat populus: Crucifige eum. Persuales rant & hoc pontifices, ut mortis genus omnium probrolissimum deligeretur, quo Iesu nomen apudomnes Iudæos redderetur execrabile, propterea quod lex pronunciat exec crabilem, quisquis penderet in ligno. A deo non solum student lesu uitam eripere, sed far mameriam honestam abolere, quod est homicidio crudelius. Non ferunt cuiusquam nomen haberi sacrosancium præterquam suum. Nec hic cedit illorum surori Pilatus, sed reclamat: Cæfaris præfes fum, mihi non eft ius occidendi, nifi rite convictum. Quid aux ten bicadmilit cruce dignum: Nihil hic proficit præles, led furiolius etiam inclamabāt: Crucifige eum. Nec prius tamen labefactata est præsidis constâtia, qu'am obijceretur Cæ latistela maiestas. No enim conueniebat occidi Ielum, nisi pontificum uesaniæ, Cæsaris seblemisset autoritas. Pılatus autē uidens hinc imminere periculum à Cæsare, hinc à po Pulonmultuante, quum sciret innocentem Iesum, tamen uolens morem gerere implae cabiliodio pontificum, scribarum, seniorum & populi, pronunciauit in Iesum fententie ammortis, sed eadem sententia liberans innocentem à crimine, sacerdotes & populum condemnans. Innocentem enim pronunciauit, quem permittebat illis crucifigendu. Ta les Platos semper habitura est Euangelica veritas : utinam non exoriantur illis etiam Pontifichus sceleratiores. Iesus itaque damnatus, primum flagellis cæsus est. Quum nec eaponn fatiaret animos Iudæorum, traditus est cohorti ut crucifigeretur. Sic utsum est confiliodiuino, ut lesus fons omnis gloriæ, ab omni genere hominum per omne ludibrij genus exerceretur, ne nos ullo malorum genere frangeremur. Iudas prodebat, pontifi-005, feribas, primores populi consultarant, ministri ceperant, Caiphas summus pontifex. damnauit, fons omnis huius tragœdiæ: concilium cum ministris uelut damnato illuh, populus obstrepit insanis clamoribus, Casaris nomen terret, Herodes spernit, Cas aris prases pronunciat. Et in his omnibus est Caiphas, in Caipha satanas. Superest

ut profana militum cohors suas agat parteis. Et in his erat Caiphas. Omnis ignominiale su, omnis pernicies, siqua est, à Caipha est, qui rem sanctissima imprudens peregit. Pere git enim hoc facrificium, fine quo nemo faluus esfe poterat. Milites itacz Pilati damnatī Ielum duxerunt intrò in atrium prætorij. Nam Iudæi qui religioli uideri uolebant, nõ au debant ingredi prætorium hominis ethnici, quo puri accederent ad celebrandum fuum illud phafe. Et tamen animus illorum erat in medio prætorio, erat in manibus militum, quos suapte sponte propensos ad maleficium, huc instigarãt. Postea quam Pilatus semel tradiderat lesum, non existimabat magni referre, quomodo occideretur. Sic fauit Herox des uirtuti Ioannis, ut tamen ad puellæ preces amputaret illi caput. Constantius fauit Pilatus, sed tandem denique tradiditillum crucifigendum, ne quis Euangelica ueritatis professor ullum præsidium sibiponeret in hoc mundo. Milites igitur, quo magissatia rent animos luos ignominíis in Ielum,conuocant totam cohortem,& per ludibrium in/ duunt illum purpurea ueste, uelut insigni regum: capitic imponunt diadematis uice co/ ronam è spinis contextam. Sic ornatum cœperunt consalutare, dicentes: Aue rex Iudzoi rum. Quin & arundine, quam illi sceptri uice dederant in manum, percutiebant caput eius,& confpuebant eum:ac flexis genibus adorabant eum.Iefus autem tacitus felepræ/ bebatad omnem contumeliam, nostris malis debitam ignominiam in se transferens, ut nos eucheret ad fuam gloríam. His peractis, exuunt illum purpura, & induuntillum uer stibus proprijs, quo cruceminter maleficos baiulans, nosci posset ab omnibus. Et hoc curarat facerdotum malicia, quo magis alienarentur omnium animi. Inter eundum obuium habuerunt Simonem quendam Cyrenensem redeuntem è uilla sua. Is erat patet Alexandri & Ruffi. Hunc, tametli notum ac diuitem, militari procacia nolentem come pulerunt, ut tolleret crucem lesu, non ut illi parcerent, sed ut citius absolueretur negocie um occidendi. Quoldam necellitas adigitad amplectendam crucem lefu. Verum hæcle lix est necessitas, quæ propellitad salutem. Apostoli neminē cogunt ad Christum, sedmir lites cogunt. Malorum violentia multis faluti fuit. Perducunt autem Iesum in locum son tium supplicijs infamem, cui nomen apud Syros Golgoltha, quod Latinis sonat, Calua/ riæ locus. Illic dederunt illi bibere uinum myrrhatum. Vinum enim ex more solet offere ri morituris, lelus autem oblatum non accepit ludæorum amarulentia uitiatum. lam enim biberat cum discipulis suis, non bibiturus de fructuuitis, donec biberet nouum in regno Dei, Oderat uinum acerbum, quod illi produxit Iudaicæ synagogæ uitis, uersa in amaritudinem domino cultorica suo, quæ pro mitibus unis dederat labruscas. Oderat uinum impiorum. Aliuduini genus litiebat. Id erat multum Euangelici spiritus, quem post estudit in discipulos ipse relatus in cœlum. Sublato autem in crucem Iesu, hi qui cru cifixerant eum, partiti sunt inter se uestes illius, missis sortibus super tunica, quæ sic erat contexta, ut scindi non posset, cui tota contingeret. Agnosce pauperem Iesum, cui iam nihil erat reliqui in terris. Pendet medius inter cœlum & terram. Sic nudum, sic expedia tum, sic sublimem esse oportet, qui uelit cum hoste salutis humanæ congredi. Dauid conflicturus cum Goliad abijcit arma Saulis quæ magis onerant qu'amiuuant. Erat autem hora tertia, quum illum suffigerentin crucem. Additus est summo stipiti titulus causa: Rex Iudæorum: tribus linguis, Hebræa, Græca, Romana. Simulci cum eo crucifigur duos latrones, sic ut alter illi penderet dexter, alter sinister, medium & lesum hinc & hinc cingerent. Et hoc'à sacerdotibus impisserat procuratum, ut ignominiosum redderent nomen lesu. Prædixerat hoc suturum prophetia Esaiæ: Cum iniustis deputatus est. Nec his tantis malis saturari poterat pontificum & scribarum odium. Primum enim Iudzi prætereuntes crucem, conuicia iaciebant in pendentem, ac uelut exprobrantes iam uiv Ao, ludibrij causa motis capitibus dicebant: Vali qui demoliris templum dei, & intra tri duum rurlus extruis:nunc oftende quid possis: exere uires istas quas iactitabas: serua te, si potes, ac descende de cruce. Nec mitiora ia clabant in eum summi pontifices, una cum scribis illudentes inter sese: Alios saluos fecit, seipsum non potest servare. Ja clavit se Chri stum, iactauit se regem Israel, si uera sunt quæ promisit, descendat nunc de cruce, uidea musch & credemus illi.Hæc sacerdotum exprobratio hoc agebat, ut omnes omnino à fi ducia Iesu alienarentur. Sic & hodie frequenter insultatur martyri in supplicio corporis: sic insultatur ab incredulis Euangelicæ ueritati, quæ si nonnunquam laborat, ut plane ui/

destar oppressa. Nondum finis conuiciorum in Iesum. Qui simul cum ipso crucifixi fue/ rantie cruce conuicia iaculantur in innocentem: fed hic quoque lefus respondet suo no mini, e latronibus alterum feruat. Porrò hora fexta oborta caligo texit totam illam tere ram. Ea durauit usque ad horam nonam. Tum lesus ingenti uoce clamauit ad patrema omnimortalium solatio desolatus, referens prophetia de ipso prædictam ex psal. Helois heloi,lamasabachthani: quod, si quis interpretetur, Latine sonat, deus meus, deus meus, quareme deleruillir. Eam uocem quum excepissent quidam de circunstantibus, nec satis intelligerent Hebraice, dicebat: Hic Heliam inuocat. Tales & hodie funt multi, semperci funrifunt pleudoprophetæ, nibilo melius interpretantes uerba Ielu, quam irrifores illi funtinterpretati. Post hæc, quum rurlum clamasset, sitio, quidam accurrit, ac spongiam aceto imbutam impolitamej arundini, portexit illi, dices: Sinite, uideamus an ueniat Her lias qui deponat eum de cruce. Ielus autem rurlus gultato aceto, noluit bibete. Alittd uix num suebas quod illinolebant porrigere, qui nolebant Buangelio credere. Lesus autem confummatis omnibus, emiffa uoce magna, expirauít. Moxó; templi uelum, quod ea que ludai habebant lacratiflima à conspectu multitudinis separabat, scissum est à summo uses adimum. Cellant umbræ, simulatog proditueritus. Nec erat necesse futurum, ut ullus sa/ cerdos introiret in fancta, lemel immolata uictima, quæ fola fufficeret pro expiadis totius mundi peccatis. Porrò Centurio, qui altabat ex aduerso minister ac testis mortis, qui mul tos supplicio morientes conspexerat, quum uidisset, lesum preter aliorum morem statim audido clamore estable spiritum, ait: Vere homo hic filius Dei erat. Agnosce primitias genium Christi uirtutem profitentium. Qui hominem profiteturac dei filiti, hominem acdeum profitetur: tametli Centurio quidem adhuc dei filium sentiebat homine insignio terdeocharum. Considera & illud, ut feruator ubique servator est: in cruce moriturus ser uauitalterum e latronibus, mortuus ilico trahit Centurionem ad professionem Christia nam. Aderant autem & mulieres, elonginquo spectantes quæ gerebatur. Inter quas erat Maria Magdalene, & Maria Iacobi minoris, ac lose mater, & Salome, quæ quum Iesus elletac doceret in Galilæa, sequebantur eum, ac ministrabant de facultatibus suis : cumés hisalia complures, quae tandem & Hierofolymam euntem fuerant confequuta. Quum auten iam appeteret uespera, quoniam erat dies parasceues, ideo sic dictus, quod præ/
cederet magnum illud sabbatum, uenit loseph Arimathiensis, nobilis decurio, qui & ipleexpectabat regnum Dei. Is quoniam bene sentiebat de lesu, fretus nobilitate sua, aulus estadire Pilatum, ac petifit corpus Ielu. Pilatus autem mirabatur, li iam mortuus esset lesus, homo iuuenis, quum multi fractis etiam cruribus soleant biduum, aut triv duum vivere. Itaque accersit Centurionem, qui cruci astiterat, percontatus est eum, an iammortuus esset. Et quum ex eo certum cognouisset, quod iam mortuus esset, donauit corpus loseph. Ielus enim quam diu uiuebat, impijs etiam sese pullandum & conspuen dum permilit. Mortuus statim dignitatem suam sibi uindicat, nec tractari uult, nisi ab ho/ nellisacpijs:ne conspici quidem nista discipulis æternæ uitæ destinatis:nos hac imagine docenane quis dignitatem fuam in hac uita uindicet. Tantum per honorem & contume ham pergloriam & ignominiam peragat negocium Euangelicum: A morte dignitas ef fortkit. loseph itag lætus tam precioso munere, mercatus est sindone, eags conuolutum ரு காடிவியாக மாமாயாக மையை விக்கிய விக imapidead oftium monumeti, ne quis facile suffuraretur corpus. Cæterum ex mulieri busque spectarant dominum morientem, duæ ad monumentum uses consequute sunt, Maria Magdalene & Maria Ioseph, contemplantes ubi reponeretur corpus; ut quum lie contex more gentis illius officium & honorem sepulturæ exhiberent.

Voniam autem die parasceues, quo sepultus est sub uesperam dominus, moxàsolis occasu sabbati religio uetabat operari, intermisso quod coperantin parandis aromatibus, expectabant posteri diei sinem: statim qut occidisse solo est redisse operandi facultas, Maria Magdalene, & Maria Iaco bi,& Salome paratis aromatibus, ueniebant ut ungerent lesum, summo que

diluculo primo die sabbatorii, qui sabbatii exactum sequebatur, a parasceue tertius, piæ mulieres ueniunt ad monumentum, iam ad solis exortum albescente coelo. Dicebant aus tem

Digitized by Google

tem inter sele: Quis revoluer nobis lapidem ab oftio monumenti: Erat enim ingens, me muliebrium erat uirium eum amoliri. Et circum spicitit, si quem nancisci possent, cuius ad id uterentur opera. Ac dum respiciunt, uiderunt lapidem iam amotii. Mox ingresse mo numenti uestibulum, uiderunt iuwenem ad dextram monumenti partem, amicium stola candida. Ad hoc spectaculum tametsi lætum faustick ominis, tamen quia subitum & inex pectatum, obstupuere mulieres. Has ilico blado alloquio consolatur angelus, dices: Non est quod expauescatis. Jesum quaritis Nazarenum crucifixum, surrexit, non est hic. Ecce locus uacuus,ubi repoluerat corpus illius. Quare luperuacuum elt officium,quod illi pa raftis. Quin potius abite, renunciaturæ discipulis illius, morte domini uehementer exaniv matis, sed precipue Petro, cui ter abnegatus dominus mœrorem congeminar: quod lesus præcedet eos in Galilæam, eo sequantur: illic eum uidebitis uiuum, que destetis mortuit At illa partim infolito gaudio, partim nouo spectaculo expauefacta, fugerunt e monuv mento, neg quicquam ibi loquutæ sunt: tantus pauor illas corripuerat. Nondum autem Iefus cuiquã apparuerat, fed posteaquam surrexerat, mane primo à magno fabbato die, primum omnium apparuit Mariæ Magdalenæ, unde eiecerat septem dæmonia. Illa pro/ tinus quod uiderat, renunciauit Ielu discipulis lugentibus ac flentibus. Illi narranti, quod uiueret quodo sibi uiuus uisus esset & auditus, non habuerunt fidem. Adeo exciderat, quod toties promiserat, se tertio die surrecturum. Eodem die apparuit duobus discipulis effigie peregrini ac uiatoris, dum Hierosolyma proficiscuntur in uillam. At illi, tandem agnito domino, reuerli Hierofolymam nunciant cæteris, quæ uidissent. Nec horum narrationi habita està plerisque fides. Postremo iam abiturus in coelum, apparuit unde cim apostolis (nam Iudas perierat) in conuiuio accumbentibus: quibus exprobrauit in credulitatem ac duriciam cordis, quod his qui uidissent ipsum resurrexisse, non credidise sent. Nec enim omnibus exhiberi debebat mortis ac resurrectionis spectaculum, uerum ad fidem Euangelicam fufficiebat, rem semel per idoneos testes esse comprobatam. Alio qui quomodo crederent gentes qua gelta funt, fi tam essent distidentes apostoloro nare rationi, quam Thomas & alij quidam ex iplis initio fuerant: Etait illis Ielus:posteaquam tandem uobis hæcomnia multis ac certis argumētis probata compertacis sunt, ite in mun dum universum, & prædicate hoc Euangeliä universis orbis nationibus. Omnibus enim mortuus sum, omnibus resurrexi. Nihiliam opus est observatione ueterum ceremonia/ rum:nihil opus uiclimis & holocaultis ad expiada commissa. Quicung crediderit Euan gelio, per quod omnibus in me fidentibus, per mortem meam offertur gratuita remissio peccatorum omnities huius gratiæ lignum acceperit, aqua tinclus, saluus erit. Qui uero non crediderit Euangelio, no est quod fidat observationi legis, aut philosophia, condem nabitur. Hæc uia patet omnibus ad salutē, sed una. Ne uero uestra predicatio side careat, addetur & miraculorum uís, si modo adsit Euangelica fiducia, & res ipsa miraculum po/ scat. Præcipua uis Euangelicæ gratiæ in animis est, sed tamen ob incredulos & infirmos hæc quoque præsto erunt, ubi profectus Euangelij requiret miraculum. Qui in me posue rint fiduciam, eijcient dæmonia, non in fuo nomine, sed in meo: linguis loquentur nouis, ferpentes abigent:& fi quid letale biberint, non nocebit illis. Aegrotis imponent manus; & bene habebunt. Hæc quum in animis fiunt, maius præstatur miraculum, sed ocultum. Auaricia, libido, ambitio, odium, ira, liuor, uenena morbicia letales funt animo. Hæcabie gent in nomine meo,id& facient perpetuo. Propter infirmos autem, & ad credendã dife ficiles, nonnunquam fient & illa, ut homines crassi uideant in illis esse spiritum humanis uiribus potentiorem. Hæc aliach cum dominus lesus loquutus esset discipulis suis, rece pit sele in cœlum, atque illic dexter assidet Deo patri. Discipuli uero post acceptum spie ritum cœlestem prædicauerunt, sicut erant iussi, non in Judæa tantum, uerum etiam in or mnibus regionibus: & successi res, licet aduersante mundo, uidelicet domino lesu

per spiritum suum uim suam exerente per apostolos: & quod illi uerbis promittebant, miraculis ubique paratis confirmante.

FINIS.

## SINVICTISSIMO ANGLIAE REGI

DOMINO HIBERNIAE, CATHOLICAE FIDEI defensori, Henrico eius nominis octavo, Des. Erasmus Roterodamus s. D.

ార్జున్నాని స్తాన్ జాగ్తి కో



antehac habebas, sed Latinis auribus explanatius fusius esplanatius fusius equent tem. Nec mihi hic puto sumendam operam, ut placem istos, qui no bis occinere solent, recte proditam à doctifs, uiris sententiam, in mu neribus dandis illud in primis esse spectandum, ut apta sint que do namus. Factures thoc nuper à nobis cum Carolo Cæsari dicaremus Mattheum, & ante nos ab eruditissimis hominibus demonstratum est ex præscriptione uetuste consuetudinis, quoduis argumenture

tledicari principibus, quos etiam li leiamus nunquam lecturos, tamé hine ea capitur uti lias, quodillorum titulis opus studiosorum affectibus commendatur, quemadmodum noninscitescripsit Plinius, quæda ob hoc ipsum summo haberi in precio, quod sint temp plisdicara. Est autem quorundam erga nuper natos libros tanta morositas, ut prius reijo tantquam degustent. Itaque perit & scriptori speratus fructus, & lectori sua utilitas. Ab his illud saltem impetrabit præfixus in frontispicio uoluminis summorum principum tiv nilus, ne damnent, ne faltidiant, ne conspuant, priusquam legerint. Quanquam & alioqui morundam principü pietas facit, ne uideatur ablurde facere, qui regi dono mittit Euan klium.Quandoquidem mihi retulerüt homines minime uani, & Carolü Cæfarë, si quid in unuis rerum tumultibus datur ocii, id in Euangelico codice libenter confumère: & illu Millimum principem Ferdinadum huius fratrem, paraphralim in Iohannem, quam ipfl nuper dedicaui, frequenter habere in manibus; atquinclitü etiam Danorum regem Chrib stiernum, id quod tibi quoque notum esse potest. Christianos libellos frequenter habere inmanibus, nostramos in Matthæu paraphrasim cupide legere. Quur igitur uideatur ine piemitti Euangelium ijs, qui tractant & amant Euangelium, quod certe ab omnibus trad étandum est, qui se memsinerunt esse Christianos: Quanquam autem iuxta rationem hu manam hoc potissimum donandum est, quo maxime eget cui mittitur: tamen iuxta regu lam Euangelicam, habenti donandű elt, ut exuberet. Proinde uidebar mihi facturus con gruentillime, li tibi medicum hunc Euangelicum mitterem, qui facras literas adeo non fa hidiasut quod tua (cripta teftantur, in his etiam ultra mediocritatem profeceris: ut qui el bidonetaliquid huius generis, non tam munus dare uideatur, qu'am officium reponerei Quid quod & coniunx tua nobilillima, unicum hoc æuo ueræ pietatis exemplar, faltidið lis hugis muliebribus, bonam diei parté collocat in facris libris, quum alias principes foe minas que maximam temporis partem in fucado, in alea, ilmilibus es lufibus conterunt idmonens quid iplas deceatitum nobis noltram exprobrans ignauiam, uel impietatem pons, qui maximam utiæ partem in profanis literis abfumimus. Iam fi hoc in primis cu/ विकेशार्रात monarcharum aulis semper adsint exacte docti perspectæ sidei medici, qui cu magantregii corporis: quanto magis conuenit illic uerfari Lucam medicum, qui non fammonio aut elleboro tueatur corporis bonam ualetudinem, sed cœlesti pharmaco libittanimum'à morbis ad æterna mortem pertrahentibus, qui funt, ignoratio ueri, diffi? denta erga deum, amor huius mundi, ambirio, auaritia, luxus, odium, inuidia. Nam his montalobnoxía est omnis uita mortalium quemadmodum ait Ioannes Apostolus, de phonomorum mundu in malo politum elle, necaliud in eo regnare, quam concupilcen faintamis, concupilcentiam oculorum, & luperbiam uita. Ab his morbis hoc plus ell periculi fummis principibus, quo maior est indulgentia fortune, & quod libet faciendi li teritia. Videor autem mihi non inanem operam l'umpturus, li tibi primum Lucam medi eum, deinde pharmacum quod adfert paucis commendaro, tamet si non dubito, quin ux trunque sit ut esse debet, tuæ pietati commendatissimum. Nimirum hic est ille Lucas pat tia Antiochemis. Est autem Antiochia ciuitas, olim adeo celebris ac potes, ut ei parti Syz tia,qua Cilicia attingit, nomen dederit: hoc ipia quop Roma felicior, quod hic primum edemhabueritapostolorum princeps Perrus, quodo in hac Paulus & Barnabas aposto

1

lici muneris dignitatem acceperint. Fuit autem familiaris apostolorum omnium, sed pra cipuus assectator Pauli, atque etiam peregrinationis illius indiuiduus comes. Ex conui clu apostolorum scripsit Euangeliü, ex his quæ Paulus ipso teste gessit, scripsit uolumen cui titulum fecit, Acta apostolorum. Eam historiam produxit usque ad secundum ans num Pauli Romæcommorantis, hoc est, usque ad quartū Neronis Cæsaris. Vnde con isciunt eadem in urbe librum esse scriptum. Satis que constat inter eruditos, hunc esse, cu ius toties in epistolis meminit Paulus, uelut in epistola ad Corinthios secunda: Misimus etiam cum illo fratrem nostrum, cuius laus est in Euangelio per omnes ecclesias. Rurlum scribens ad Coloss. Salutat, inquit, uos Lucas medicus charissimus. Rursum in epistola ad Timotheum secunda: Demas enim, inquit, me reliquit diligens hoc seculum, & abijt Thessalonicam, Crescens in Galatiam, Titus in Dalmatiam, Lucas est mecusolus. Quin & illud proditum est à ueteribus, quoties Paulus uocat Euangelium suum, uelut ad Tiv motheum: Memor esto dominum lesum resurrexisse à mortuis, ex semine Dauid secundum Euangelium meum:eum sentire de Euangelio Lucæ, quod quemadmodum Mare cus ex autoritate Petri, ita Lucas ex autoritate Pauli conscripserit historia Euangelicam. Hieronymus arbitratur eum Græce literaturæ cæteris fuisse peritiorem, & ob id exactius contexuit narratione historicam, ab ipla Ioannis Baptistæ conceptione exorsus, per mul ta referens de nativitate dech infantia, quædam etiam de pueritia lefu, multas etiam para bolas ac miracula, quæ cæteri breuitatis studio prætermiserant. Quumch cæterorumnul lus egressus sit tempus domini assumpti in cœlum, hic solus altero uolumine nascētis & gliscentis ecclesiæ prosecutus est historiam. Addunt & illud, quemadmodum Mattheus Euangelium, Petrus epistolas scribit Iudæis potissimum, ita Lucam Euangelium potissi mum scripsisse gentibus, nimirum discipulum Pauli, qui ut doctor erat gentiū, ita ad genzi tes scripsit omnes epistolas, præter unam ad Hebræos, de cuius authore semper est dubiv tatum. Scripfit post Marcum, sed ante Ioannem, unde & discipulus præfertur apostolo-Denique quod medico congruit, traditur fuille longæuus. Nam lequutus confilium Pau li,qui scripsit, bonum est uxorem non attingere, uixit cœlebs octoginta quatuor annos Ossa defuncti ex Achaia translata sunt Constantinopolim unà cũ reliquis Andrex apo ftoli,anno Conftantijuicelimo. Habes medicum ex medico, apoltolorum familiaritate commendatum, Pauli apostoli non uno testimonio laudatum, denique ecclesiarum om/ nium confensu comprobatum. Quum enim multorum Euangelia reiecta sint, hic confen tientibus omnium suffragijs receptus est, ut expleret sacramillam ac mysticam tetrada, quam olim delignauit Moles, exponens nobis quatuor fluuios ex uno paradili fonte sca tentes, qui irrigant uniuersam terram: post uidit Ezechiel, quum nobis depingeret anima lia myftica quatuor, & quatuor rotas in una. Nunc de pharmaco quod nobis dedit, paucis fi uidetur, dicamus. Ex Hippocrate fumere confueuerat remedia, quibus corporum morbos leuaret,cæterum ex Apoltolis qui Chriltum uiderant ac audierant, imò exiplo fpiritu fancto haufit hoc pharmacum, quo noftris animis mederetur. Apud prifcos medi cos erat quoddam medicinægenus efficacissimum, ex uarijs & exquisitis rebus arte com mixtum, quod illi uocabant biny xiges, hoc est deorum manus. Verum nullum adhuc pharmacum repertum est à medicis, quod omnibus corporum morbis medeatur, quans tumuis iactent efficacem illam, fed nulli notam panaceam. Certe fenectus morbus nulli cedit medicinæ. Sed hæc uere manus est Dei, que per synceram fidem semel ausert omnes animorum morbos, & quod solius est Dei, confert immortalitatem. Nec inscite dictu est Græcorum prouerbijs:animi laborantis medicum esse sermonē. Nece defuerunt qui cre derent, & corporum morbos conceptis uerbis, magicam uim habentibus, propelli posse. Domínus lefus medicus erat, qui dum uiueret in terris, fermone pellebat morbos corpo/ rum quamlibet atroces aut inueteratos, fermone mortuos excitabat ad uitam. Non enim erat sermo magicus, sed omnipotens sermo patris omnipotetis. Idem sermone profligat morbos animorum, quum ait: Fili remittuntur tibi peccata. &: Vade, fides tua te saluam fecit. Proinde & prophetia Christum medicum promiserat. Dicit enim in libro Sapietia: Etenim nece herba, neque malagma fanauit eos, sed tuus domine sermo, qui sanat omnia. Hæc nimirữ est illa uera panacea.Psalmus item mysticus sic habet : Misit sermonê suum & lanault eos ab interitionibus eorum.Sermo patris uluus, Christus est, Miserat Mosen

Aprophetas, per lios curata est ludæorum natio, sed non est sanata. Solus fermo patris ax fuit fanandis hominum morbis, non folum leuioribus, uerum etia leralibus. Leta smorbos agnoscis, quum addit propheta: ab interitionibus eorū. Quum ita collaplis fhomachus, ut fastidiat ac reijciat omnem cibum, ægrotus ad mortem tendit. Talémor plaborabat uminerfus mundus antemedici coelestis aduentum. Id quod paulo superius diserat: Omnero escamabominata est anima eorum, appropinqua uerunt user ad politas morty Milcuerant varia pharmaca philosophi Pythagorici, Academici, Stoici, Epicir Pripatetici, promittetes animi sanitate ac felicitatem etia. Multa miscuit Moses, pra me nariae religionis ceremonias, multa prophete: led invalelcentibus morbis nifid qui medicina, pili quod auxis morbum & prodidis. Animi ltomachus pravis cupidir and the manufaction of the contraction of the contr ental Moli prascriptis superstitiosores reddebantur non meliores non sapiebafama 2 propheratum objurgatio & horum promillis non elt habita fides. Id uidens parer coà **Allis, mhil uolens** perire corum quæ condidit emilit lermonem luum, qui cozlelti medici nadiberates universos ab omnibus animorum morbis, tantum ut morbum agnoscamus fidamus medico. Quemadmodum autem amici medici, li quado non licet femper adi argrous, relinguere folent pharmacum aliquod, quo fibi possins essemedici qui labor fresita politulentia dominus lelus in colum reverlus, reliquit nobis per apolitolos vos pharmacum Euangelicum, facile quidem & cuiuis expolitum, led efficax, li quia ut pontalium plerit: ut autem utiliter lumas, præcipue præltat fiducia erga medicum Net tiest sultalle, traijciendum est in uiscera, ut stomacho receptum, per omnes uenas mien priditiundat ¡ Tum demum incipit concutere totum hominem odio pristina uita: sed Manurbationem lequitur magnaanimi tranquillitas, Habent corporum mediciem A pharmacopolas artis luz ministros, ipli præscribunt quid dandum sit ægrotis. pillus unus elt qui præscripsit salutis æternæremedium, apostoli & horum succese inspiloopi tantuminiltri lunt, milcent, terunt, admouent, non lua pharmaca, sed Chri triagunt aqua, sed Christus abluit animum: docent que Christus ipsis tradidit, sed Chri **by tyle facit** art fermo illorum fit efficax. Corporum medici frequenter uariant & more borum indicijs, & in præscribendis remedijs, nonnunguam & pro remedijs præscribunt pena:iuxta diclum Græci poetæ: φαρμακά, πολλά με εδιλά μεμιχμείρες πολλά θε λυγρά. Vnicum autem Euangelicæ medicinæ prescriptum est, quod a nullo mortalium corrum pi debeataut mutari. Denique limplex est, ut si cessent hi quos oportebat huius pharma/ ciministros esse, sibi quisque possit sumere, modo adsit animus tidens, syncerus, & salu/ tis auidus. Nam & summus ille medicus, qui solus totum hominem sanare potest, alie quando per se conferebat sanitatem, nonnunquam & perapostolos ac discipulos. Iam sotamedicorum ars duos potissimum scopos habet, primum ut morbis, & ab his qua gi. gaunt morbos, corpora liberet, hanc partem Therapcuticam uocant: deindeut bonam valetudinem tueantur, acrobur addant: eam in ratione uiclus collocant. Neg enim mes dicisemper urunt aut secant, non semper infundunt scammonium quo corpus exhaus tant propemodű occidentes utuiuificent, fed aliquando minifrant quæ cor exhilarent, quie & pascunt benigniter. Ita nobis primum administratur potio fidei, quæ pænitentia perturbat animum, & inaniens nos exonerat peccatis. Moxadditur pharmacum confo/ ationis, exhortationis ac doctrina perfectioris. Etenim si medicus posteaquam corpus inamit, subito destituat ægrotum, periculum est ne uacuum ac uiribus defectum, maior ali quamorbi uiș inuadat, uelut paralylis, apoplexis, aut phthilis. Ita postea quam poznitehz tianes prostrauit, exagitato morbo, baptismus nos uacuos reddidicab omnib. peccatis, adibbentur ea quæ jam bene uacuum animum salubriter impleant. Exhausta est iracun/ dia, infunditur lenitas & maluetudo. Exhaulta est inuidia, subificitur candor. Exhausta est rapacitas, succedit liberalitas. Exhaustus est ardor bellandi, succedit studium pacis. Exe baultus est amor uoluptatum carnis, succedit amor rerum cœlestiü. Vis audire scammo nam Euangelicum: Poenitentia agite. Iam securis ad radicem arboris posita est. Et om/ nis arbor quænon facit fructum bonum, exciditur. Itidem Paulus: Mortificate membra ueltra quæ funt super terram: scortatione, immundiciem, libidinem, concupiscentia ma/ hm & auaritiam. Ac mox: Expoliantes nos neterem homine cum actibus luis. Exhaulit, quomodo Tom. 7

gromodo rurlus implet: Induite uos, inquit, sicut sancti dei & electisussera misertore diz, benignitate, humilitatem, modeltia, patientiam, lupportantes inuicem, & condonan tes uobis inter uos, li quis aduerlus alique habet querelam, licut & dominus donault uob « **his.**Super omnia autem hæc charitatë habete,quod est uincul<del>ë perfectionis,& pax Chri</del> **R**i exultet in cordibus uestris. Huiulmodi domü mundatam scopis, & talibus ornam<del>čtis</del> undies plenam, non rurfus occupabit spiritus malus, reuersus cum alijs septem ipso peio ribus. Habet igitur Buangelica medicina luum uinti, quod emordeat lamem uulnerti no/ Arorum. Abi post me Satana, non sapis ea quæ dei sunt, sed quæ sunt hominum: Vinum iffi Nuncuide oleum: Confidite quia ego uici mundum. Capillus capitis iteltri non perf **bl**u Nolice rimere pulitle grex, quonia ueltrum elt regnum cœlor**ū.** Paulus habet eibum: quo fouet nuper conversos ad Christum, ne relabantur în morbos athucimbecilles: haz bet & folidum cibum, qui corroboret eos femper proficientes uf già di michiura plenitudi nis Christi. Robus collegerant, de quibus scriptum estin Actis apostolicis: Ibant gauden tes à conspectu concilif, quod digni habiti effent pro nomine lesu contumeliam pati. Ro ber collegerat, qui dixir: Omnia possum in eo qui me fortem reddit. Proinde dominus les fus in Euangelio horratur ad elum panis è cœlo profecti, tuius elus præftat immortalitae eem. Hortatur ad elum carnis luz, ad potum languinis lui, nimirum du doctrina luz lene aions, qua ur panis uegetum acrobultum reddit animu, ut uinum efficax inebriatulo ad fuius uitæ contemptum, ut caro folidam habet alimoniam, ut fanguis uitalem habet uim. Quanquam autem omnis diuina feriptura uim haber medicam, tamen nullum pharmae wan habet efficacius quam Euangelicum.Idem in omnibus est spiritus, sed in his esse uo; tuit, in quo praccipue uim suam exereret, ne nullum effet discrimen inter ministros & do minum,inter lacunas & fontem. Operæprecium est autem considerare, quanta sit uis huius pharmaci. Res publica corpus quoddam est. Huius pestes ac morbi sunt mali mores. Quibus diuerlis regionibus precellentes lapientia uiri, leges ceu remedia quædam oppo fuerunt, uelut apud Athenienies Solon, apud Lacedemonios Lycurgus, apud Cretenies Minos, apud Romanos decemuiri. Nullus tamen horti potuit efficere, ur leges quas con didiffet aliæ quog nationes amplecterentur. Ac ne tentauit quidem hoc illorti quisqua, ne præter inanem operam, impudentiæ quog lucrifaceret opinionem. Solon deceni ext lio leges suas obtrusit uni ciuitati. Plato uir tam doctusac perinde facundus nunqua pere fualit, ut Athenienses reciperent ipsius leges. New dubitadum tamen est quin omnes libi persualerint, leges quas condidissent esseueras, & optasse, si fieri potuisset, ut totus terra/ rum orbis eas amplecteretur. Ac ne Moss quidem leges ultra nationem unam propaga. tæ funt, quanqua pharifæi magna ambitione profelytos aliquot uenarentur. Denique ne Cæsarum quidem uiolenta autoritas extorquere potuit, ut ipsorti leges apud omnes gen tes haberet pondus. Et quod hi conati funt proditis legibus, idem conati funt philosophi præceptis luis, magno iudicio lummacé cura proditis. Quorum nemo tam eloquens tuit aut tam eruditus, ut unicuipiam nationi perfuadere potuerit. Adeo pharmacũ, quod ade ferebant, uim habebat dilutam & inefficacem. Sola veritas Euagelica intra paucos annos cunclas totius orbis regiones occupauit, perualit, acuicit: Gracos ac barbaros, doctos & indoctos, plebeios ac reges ad se pertrahens. Tam efficax erat huius ueritatis pharma/ cum: ut tot hominum millia, relictis patrijs legibus, relicta maiorum religione, relictis uo luptatibus ac uitijs, quibus ab incunabulis affueuerant, nouam ac peregrinam doctrinam amplecterentur:& ex diuersis linguis, diuersis institutis, in humilem quandam philoso phiam confentirent:præfertim quum nulla ætas magis fuerit inftructa, uel eruditionis fæ cundiæd præsidijs, uel monarcharum potentia: quumd mundus omnibus suis presidijs pugnaret aduerlus inermem Euangelij ueritatem, tamen efficere non potuits quin ea prie: mum occupata Græcia, Neronis urbem & aulam inuaderet, moxig per omnes Romanê imperij prouincias lele spargeret usgad Gades & Indos, usgad Afros, ac Scythas, & per nitus toto divisos orbe Britannos. He gentes, linguis, legibus, ritibus, moribus, institutis, dijs, religione, forma plurimum inter fediffidebant. Mox ex tanta difcordia facti concor des, eandem cantionem canere cœperunt, le sum Christum unicum orbis dominus seruattorem laudibus uehentes.Interim direptio bonorum, exilia, carceres, cruciatus, mortes, nd 🚌 hil aliud erant, quam profectus Euangelij. Quis unquam inuentus est, qui pro Solonis Section Mer legibus

ligibus aut Zenonis decretis mortem oppetere sustinuerit. Pro simplici Christi doctris mquot lenum acilitienum, quot matronarum ac uirginum milia luas ceruices prebuere kcandas: Et tamen quanto funt admirabiliora magiscs à sensu comuni abhorrentia, que docet Euangelium, quain paradoxa philosophorum: Et illorum docirinam nemo princi pumoppugnauit, & tamen suasponte euanuit, quemadmodum, & leges & magia, & rie ms facrificiorum. Quis enim nunc facrificat dijs ethnicorum, aut mactat Iudaicas uictis mas: Quis nunc nouit Zoroasten: Quis Pythagoræænigmata pili facit: Quis Apollo m Fyanci uitam non ueluti fomnium quoddam legit e imo quis legere dignature Nami quod Assilveeles hodie celebris est in scholis, non suis debet sed Christianis; perisse & illeinili Christo fuisset admixtus. Aduersus Euagelicam philosophiam adhuc teneram ac malertylem statim coortus est mundus omnibus suis præsidijs, per ludæos prætextu relie gionis iduerfus omnis religionis fontem pugnantes, per philosophos omni doctrinæ ger mere pollentes, per sophistas disputandi pertinacia invictos, per rhetores eloquentia uiri bus additrabiles, per tyrannos omnigenere sauitiarum armatos, per reges, præsides, mae giftratus, per magos ac præftigiarum artifices, per demones huius mundrdominos. Hos omnes rumultus, uelut inundans malorum pelagus, Euangelica ueritatis vis excepit, fue flinuit, perrupit, deuicit. Adlucem enim Euangelicam æquum erat omnia humanæpor sentia limulachra euanescere. Emicuit Euagelium illud simplex & humile, quod omnes moliebantur obruere. Libri eorum qui summo ingenio, mirabili eruditione, exquisita far **cundia (crip feru**nt aduerfus Euangelium, ceu fomnia quedam ultrò euanuerunt, adeo ut ne extent quidem, nisi si qua fragmenta seruata sunt à Christianis. Reges quo d'prius im pugnatiant, adorant; magica uis euanuit, dæmones eiulantes eijciuntur. Philosophia con fella ell luam inscitiam, & relicta stulta hominum sapientia, amplexa est sapientem stultiv etam crucis: Rhetores Icribunt encomía lefu Christi, poete deos ueteres exibilant, & pro innumeris unum Ielum Christum decantant. Hæc tanta mundi mutatio paucis annis à Christo occiso, per totum orbem sieri cœpta est, ac nullis præsidijs humanis semper in/ cituirin maius, donec fermentum admixtum farinæ fatis tribus, totam afficeret cone fperlionem, donec granum finapis terræ infosfum, per Afiam, per Africam, & Europam latepanderet ramos suos. Accedit huc, q qui ueritatem Euangelicam oppugnabant, non folum habebant uaria terriculamenta, quibus mascula quoque pectora possent la belaciari, adicia, tribunalia, confiscationes, proscriptiones, exilia, carceres, eculeos, uir gas, secures, cruces, ignes, beltias, mortes: uerum etiam illecebras uarias, quibus animus quamuis continens posset corrumpi. Dicebat Cæsar: abnega Christii, & esto inter pro/ ceres meos primus: ni facis, confilcabuntur omnes tuæ facultates, fæuiam in uxorem ac liberos, ipfe bestifs obijcieris. Quis hic persualit tot hominum milibus, ut cum gaudio acciperent honores ademptos, facultates direptas, ut conspicientes eos quibus nihil har **Be**bant fecundữ deum charius,rapi ad immania fupplicia,gratias agerent: ut ipli demum' cum liceret effugere, cum liceret tantis potiti commodis, ultrò le præberent excarnifican dos: Nullauis humanæ facundiæid potuisset, sed divina vere vis potvit, quæ latebat in gano sinapis. Nec philosophorum doctrina caruit lenocinio. Stoici libertatem, ueras dithias, fanitates, regnum, alia que diclu magnifica pollicebantur. Epicurei uoluptatem auribus hominum commendabant. Peripatetici corporis bona cum uirtute copulabant. At Euangelica doctrina, ut nullis terroribus humanis quenquam pertrahebat: ita quam mini habebat in specië plausibile, imò quàm multa prorsus incredibilia. Annunciat quen dam lefum fuffixum crucí, qui morte fua liberaffet genus humanum:hunc effe deum & houinem, natum ex uirgine, qui reulxisset à morte, sederet qua dexteram dei patris, qui docuiflet effe beatos qui hic ob nominis iplius professionem lugerent, sitirent, esurirent, affligerentur, male audirent & occiderentur, olim reuicturos omnes: tum ipío iudice pios sortituros immortalitatem; impios perennes gehennæ cruciatus. Quis philosophus aufus fuisset hæc tam paradoxa, tam non plausibilia proponere: Et tamen hæcita per/ fuasit humilis Euangelij sermo, ut insanus habeatur qui non credat, ut tot hominum milia uitam citius deserant, quam ueritatis Euangelicæ professionem. Et per quos tans dem hæc tanta mutatio nata est: per paucos discipulos, ignotos, humiles, tenues, idiotas. Quidattinet de reliquis dicere, quum Petrus hor princeps pilcator fuerit idiota, Paulus

futor coriarius, nullus omnium diues, aut potens, aut nobilis: Aut nihil habebant huius mundi, aut si quid habuerant relinquebant. Et quomodo tales rem tantam præstare pos tuerunt: nimirum adferebant pharmacum inuili pyxide, fed diuina ui potens & efficax Simplex & inconditus est Euangelij sermo, quem si quis expendat 3d Thucydidis, aug Titi Liuij historiam, multa desiderabit, multis offendetur. Quam multa prætermittung Euangelistæ, quam multa tribus uerbis attingunt, quam multis locis non convenit ordor quam multis locis inter se uidentur pugnares Hæc poterant lectoris animum alienare, ac fidem abrogare lectioni. Contrà qui scripserüt humanas historias, quam soliciti sunt une de rem exordiantur: quam curant, ne quid præter decorum, ne quid parum probabile, ne quid inconsistens aut absurdum narrent. Tum qua euidentia rem subjiciunt ogulisiquis bus delicijs deliniunt ac retinent animum lectoris, ne quid obrepat tædij: Atquiborñ ela borata monumenta magna ex parte interciderunt, & quæ supersunt, nec abomnibus, fine fide leguntur. Quis est enim usq adeo credulus, qui cofirmet in Tito Liuio nihilele falla narrationis: Verum tot hominum milia reperta funt, qua mallent decies morte ope petere, quam admittere, in Euangelicis literis uniçã esse falsam sententiam. Ex hisan non palam agnoscimus rem non elle potestatis aut prudentiæ humanæ, sed nimutis dininæ, Latens uis est in pharmaco, quod semel infusium corpori, se sparsit per universas orbis na tiones, ueluti per omnia mebra. Habemus caulam quur Euagelica ueritas intra ta paucos annos per homines humiles, omni læuitiæ genere rebellante mudo, sele sparserit per unit uersum orbe. Nunc uero subieritalicui demirari, qua ratione factu sit, ut propioribus sex culis, cum mundus haberet principes Christianos, episcopos doctos, opuletos, magnacia autoritate præditos, sic in angustum contracta sit ditio Christi. Nam hujus rei comperta caufa, fortaffe citius inueniretur remedium. Sed ego iam dudum oblitus mei, præfationis excedo limites. Redeo nunc ad nostrum medicum Lucam, quem uttibi non dubito fore commendatissimum ita uelim per te omnibus reddi commendatiorem. Ait sapiens Ec clesiasticus: Honora medicum propter necessitatem, Quanto magis huic medico suus ha bendus est honos, qui tam efficax pharmacum exhibuit, quod nulli non est necessarium, nisi si quis est qui uacat omni crimine, nec opus habet, ut seipso melior euadat : Érit aute & efficax, liperrali morbos noltros, pharmacum boc frequenter arrodemus, li allique commandemus, litranciemus in stomachum, in intima pectoris, si no reuomemus quod fumptum est, sed in animi stomacho continebimus donec explicet uim suam, nosci totos in le transformet. Expertus lum hoc in meiplo, parum esse fructus ex Euangelio, li quis oscitanter ac persunctorie legat. Sed si jugi & accurata meditatione in eo uersetur, uim quandam sentiet, qualem in nullis alijs libris. Iam ut hominü suspicionibus occurramus, quod lingulas Euangeliorum Paraphrales lingulis principibus dicauimus, calus elt, non ambitio, Siquidem idem nobis hic evenit, quod in epistolis apostolicis. Quum scribere mus in Matthæum, nihil minus expectabamus, quam ut flagitaretur Ioannes, ac mox Lu cas. Nunc ne qua lacuna uaçua uídeatur inter Euangelistas, addemus & Marcu. Quan. quam qui diuerfa Euangelia diuersis dicat, nibilo uideatur facere abfurdius, qu'am diuus fecit Hieronymus, qui prophetas etiam minores diuerlis attribuit. Admonuimus alias, acrurlus admonemus lectorem, ne plus tribuat nostræ paraphrasi, quàm tribueret alioe rum commetariis. Non enim in hoc scribimus Paraphrases, ut Euagelium excutiamus e manibus hominum, sed ut commodius & maiori cum fructu legatur: quemadmodii con diuntur cibi, quo libetius ac iucundius fum atur. Quin & illud mihi monendus est Lector crassior, menusqua in Paraphrasi loqui, ne, quod sub Euagelista persona modeste uereca dicitur, sub mea uideatur arroganter dici. Impartiat tibi Dominus Iesus spiritum

fuum rex inclyte, ut sub principe uere Christiano indies magis ac magis regnet floreates ueritas Euangelica. Basileae decimo Calend. Septemb.

Anno M D XXIII

Eralmum Roterodamum.



N HVMANIS HISTORIIS, quoniam ex cognitio Quoniam qui ne rerum non mediocris capitur uel uoluptas uel utilitas, in dem multi coe primis requiri solet narrationis fides. Sed hanc multomagis nati sunt esse oportet in Euangelica narratione, quæ non solum adfert oblectationem animi uacui, aut utilitatem ad uitam hanc tem porariam, uerumetiam necessaria est ad ueram pietatem, sine qua nemo consequitur æternam salutem, uitæg immortalis nunquam interituram felicitatem. Nec enim magnum pericu lum lit, si quis ignoret, quis fuerit Hannibal aut Alexanders quid rerum gesserit Epaminundas aut Scipio : quid scripserit

Solon, Lycurgus, aut Draco: quid docuerit Socrates, Plato, uel Aristoteles: quanquam hamm quogs rerum cognitio, iuxta modum humanæ conditionis fuum habet fructum. Caterum quisquis ignorarit patrem, filit, & spiritum sanctit; quisquis non didicerit, quid **pro falute generi**s humani gelferit in terris Dei filius Iefus Chriftus, quid docuerit, qui**d** peomiferit constanter adhærentibus Euangelicæ doctrinæ, quid comminatus sirhãc ne gligentibus, aut etiam afpernantibus, is uitare non poterit, quin excluius à fodalitate pio/ runi, exclusus à gaudijs uitæ cœlestis, cum impijs, gehennæ supplicijs nunquam finiēdis addicaur. Ac primu quidem Euagelium per apoltolos ad hoc ab iplo domino delectos, reliquoses discipulos spiritu sancto asslatos, uiua tantum uoce, sed optima side, propaga/ rictepum est per omnes mundi regiones, atquindles latius latius quiffunditur. Quoniz autem facilius uitiatur narrationis lynceritas, quæ uoce ceu per manus tradita permanat adplurimos, of quæ scriptis proditur: ideireo Matthæus apostolus unus è numero duo? decim, quos in hoc munus peculiariter delignarat ac delegerat dominus lelus, quum ad hactageret in terris: & Marcus Petri apoltoli discipulus, afflatu diuini spiritus commoni tilini, ut lummam Euangelicæ narrationis in literas mitterent, non hoc agentes, ut alijs praniperent ifidem de rebus scribêdi facultatem, sed ne per pseudapostolos quisquam cit cumientus Iudaismum aut ineptas fabulas pro Euangelio sequeretur. Porrò quemadmo dam non omnes pari synceritate prædicabant Euangelium:ita nec pari fide qui scribunt, tractant historiam Euangelicam. Complures enim ita conati sunt contexere seriem Euan **gelicæ na**rrationis, quemadmodum alij (criptores rerum ab homínibus geftarum folen**t.**: **la pefal**ía ueris admilcentes, quæck ex incertis uulgi rumoribus haulerant, pro comperti**s** narrantes: nonnunquam & ex fefe comminifcentes, quod memorent, liue mentiendi libit dae, liue alio quopia affectu corrupti. Atcg ut funt res humanæ natura procliues ad cor/ meelam, fortassis & in posterum exorientur, qui mentiedo de gestis doctrinacis Christi, Escipulor eius, efficiat ut nec ueris habeatur fides. Proinde spiritus Iesu uellicauit & teun animũ, ut post Matthæum & Marcum, qui summa quidem side, quod tum satis ele indicabant, prodiderunt: led certo collio quædam alijs scribeda reliquerunt, interim izuocis officio fupplentes, quod fcripto deerat: poft que alios, qui idem nontimili tide dinati funt, quorum aliqui multa permifcuerunt, magnopere pugnantia cum Euangelie cathedrina: nonnulli magis hoc spectarunt, ut indignis Euagelica grauitate fabulis exple rent biantes historiæ rimas, quam ut ea narrarent, quæ spiritus sanctus iudicauit ad æter nam conducere felicitatem:contexta serie quadam narrationis Euagelice, simul & ea sup plerem, quæ funt ab alijs prætermilla, & excluderem autoritatem cæterorum, qui uel fua commenta, uel populari rumore, non optimo rerum autore cognita, pro certis & com/ pertis prodiderunt, aut prodituri sunt. Neque enim nos sic teximus historiæseriem, ut ni hil omnino prætermittamus eorum quæ gelta funt: fed ea duntaxat referimus, quæ co gnouimus ad Euangelicam pietatem, & æternæuitæ fructum pertinere. Nam infinitum it omnia perscribere, quæ Iesus uel secituel docuit. Sunt autem quæ citra salutis dispens dium ignorari mon polsint: lunt rurlum quorum cognitio plurimum adfert utilitatis:

ad studium pietatis: lunt denique que citra periculum falutis, citra grave dispendium pie In nobis com, tatis nesciti possunt; quemadmodum in rebus divinis qua scimus, minima portio est ad pleta sunt ea qua nescimus. Ergo nec omnia persequemur, nec incerta commemorabianus, sed ea duntaxat, quorum certissima fides nobis est facta ab indubitatis apostolis ac discipulis. qui non solum ipsi pleraque suis oculis uiderant, suis auribus hauserant, manibus contre Clarant, que nobis narrabant uerum etiam aliqua pars fuerant corum que gesta narra bant:utpore qui multa fecerint domini iussu, & illius causa permulta passi sint, nimirum omnibus in rebus individui comites Iesu Christi. Nec ideo mihidebet esse leuior sides, quod ea scribam, non quæ uiderim ipse, sed quæab alijs didicerim. Rei tam inustratæ, tam nouæ atque incredibili conueniebat, primum fidem ab omnibus corporis sensibus conciliari, deinde prodigijs ac miraculis euidentibus confirmari. Atqui ha cargumenta non possunt esse perpetua. Neque enim Christus diu se conspiciendum præbuit, & mira cula pro tempore dantur hominum incredulitati, quondam & ipla delitura. Satis est ab his initins elle profecta fidei rudimenta. Vidit audiuit, contrectauit Thomas, & credie dit: sed dominus eos beatos pronunciat, qui quum res gestas non uiderint, tamen Euan? gelico sermoni no minus fidant; quam si rebus gerendis interfuissent. Alioqui si solis ocu lis habetur fides, ipfi quoque, qui cum domino corporalem egere confuetudinem multa narrant, quibus non interfuerunt, sed ab alijs bonæ sidei didicerunt, ueluti de natiuitate & genealogía Christi, de Magis, de fuga in Aegyptum, de tentatione Satanæ. Nos tametsi rerum initia non uidimus, tamen rerum exitus uidimus. Vidimus in Apoltolis, quico quid dominus in Euangelio promiferat. Vidimus illos afflatos cœlesti spiritu per impor Litionem manuum impartire spiritum sanctum & alijs baptizatis: quin etiam in nobis iplis sancti spiritusulm expertisumus. Vidimus ad nomen Ielu fugari dæmones, pelli morbos: uidimus innoxia uenena. Vidimus Euangelij maiestatem per homines tenues, humiles, & idiotas, paucis annis per uniuerlum orbem inclarescere, frustra repugnantie bus mundi principibus. Nimirum & hoc prædixerat dominus: Quum exaltatus fuero à terra, omnia traham ad meiplum. Tales autores, tales rerum exitus, non finunt nos due bitare, neque de ijs, quæ nostram ætatem præcesserunt, neque de ijs, quæ in postera secui la promissa sunt. Quicquid prophetarum oraculis fuerat olim prædicsum, lesus aduenio ens præstitit: quicquid hincabiturus prædixit euenturum apostolis, euenit: nec dubia tandum quin cætera simili fide præstaturus sit, quæ præstanda distulit in alterum ipsius Assequato à aduentum: de resurrectione corporum, de præmijs piorum & impiorum. A certissimis principio om igiturautoribus totam Euangelicæ rei feriem ftudiofe perueftigauimus,atque ex his de 🗸 legimus, quæ maxime uidebantur ad fidem & pietatem Euangelicam conducere, non sparsim & carptim attingentes, ut quæque inciderint, sed temporis ordinem ae rerum se riem sequuti, diligenter historiam digessimus : altius etiam rem repetentes, uidelicet ab gius conceptione,qui leruatoris aduentum,ut natiuitate,ita prædicatione, mortec; præ🗚 cucurrit. Tum denoua conceptione uirginis, de natiuitate pueri, de circuncilione, de pua rificatione, de prophetijs in puerum æditis, de quibuldam diuinæ indolis indicijs, quæ inm tum in puero ueluti fcintillulæ quædam emicuerunt, de quibus cæteri, qui cum fide scripferunt ante nos, pene nihil attigerant. Post hæcde baptismo & prædicatione Ioannis: deinde de baptilmo lesu, de tentatione, de doctrina, de prodigijs, de morte, de sepul, tura, de resurrectione, de reditu in cœlum. His ordine digestis, altero uolumine addes mus, quomodo miserit spiritum sanctum; quæck fuerint ecclesiæ nascentis, ac semper in maius gliscentis rudimenta: quid gesserint, quid docuerint apostoli præcipui, Petrus, la. cobus, Paulus, & Barnabas, quibus miraculis, quibus afflictionibus nomen domini Iefu glorificarint:no quod arbitrer bec tibi nova futura, optime Theophile, led partim ut or 🧸 dine recognoscas, quæ carptim ab alijs didicisti : partim ut certiore fide percipias scripto. nostro, qua uíua uoce pridem abalijs audieras, repudiatis complurium fabulis, qua se

> nunc falso Euangelij nomine uenditant neque tu solum (neque enim hæc uni scribimus) uerumetiam omnes uel huius ætatis uel posteri, qui hoc sunt aut futuri sunt, quod tu noe mine diceris, hocest, omnes Theophili, qui Satanæ renunciantes, prompta credulitate. pijsch studijs ambiunt amicitiam det: qui que spretis huius mundi malis ac bonis, inhiant ad ea, quæ perennia lunt 20 coeleltía, 💮 🛁 📜 🛌 🛌 🚬 🚬 🚬 🚬

CAPVT



Vm iam adesset tempus illud diuino consilio præfinitum, uarijsc; prophez tarum oraculis predictum, ac tot iam feculis à sanctis ac pijs hominibus ex optatum, ut dei filius humanam naturam assumeret, sua morte redemptus rus humanum genus: lua doctrina luiscs factis nos ad ueri cognitionem, ac Euangelica pietatis studium instructurus, denice suis promissis nos erectur

rusad spem uitæ cælestis, quoniam totum hoc quod erat gerendum, nouum erat, nec ule lis auditum feculis, nihil præteritum eft argumentorum, diuina fapientia rationibus arca pisomnia moderante, quæ rei per se incredibili sidem apud homines conciliarent. Quis enim unquam audiuit hominem ex homine fuisse natum in terris, qui semper deus regna ret in coelist. Prodigiorum plenæ funt etiam ethnicorum historiæ. In ueteris instrumen ti voluminibus discimus ignem e cœlo missum, mare divisum in duas partes, aquam icu uirga prolicitam e petra, mortuos denique reuixisse. Quis unquam audiuit uirgie nem citra uirilem operam peperisse : Erat autem nostræ salutis caput, illud esse persua/ fum omnibus, lefum effe Meffiam, cuius aduentum omnia prophetarum uaticinia pro/ milerant, quem tota Mosi lex adumbrarat, à quo uno salus esset omnibus speranda. Pro Fuit in diel inde diuino confilio paratus est, qui cœlestem uirginis partum, & ipse mirabili modo natus, præcurreret: qui nobilitate generis, qui inaudita ultæ fanctimonia, quick raris do ubus parta apud omnes autoritate, lesu nondum noto, primam notitiam ac fidem conciliaret apud incredulos Iudaos: quemadmodum euangelica philosophia, cuius prine ceps & autor erat Christus, uetusta legis, cuius typum gerebat Zacharias & Ioannes, tee stimonio primum orbi commendata est. Moxuerlis rerum uicibus, ut Christus, prodie us suis uirtutibus, obscurauit Ioannis gloriam; ita fulgor Euangelicæ maiestatis, ubi sele prodidit mundo, Mosaicæ legis autoritatem uelut antiquauit sacob autem patriarcha moniulcinus, quum fatidico afflatus ipiritu plurima prædiceret, quæ multis post seculis essenteuentura, iamos ventum esset ad Iudam, e cuius tribu proditurus erat dominus Lev susiuxta carnem, uaticinium huiusmodi deprompsit: Non auferetur sceptrum de Iuda; & dux de fœmore eius, donec ueniat qui mittenduselt, & iple erit expectatio gentium. Hac prophetia satis euidenter significabat tum uenturum Messiam, quum Iudaica nas Herodis regis tio, qualemper à sua gentis ducibus, iudicibus, regibus ac sacerdotibus fuerat guberna ta,pareret alienigenæ principi: simul & illud indicans, Euangelicam gratia, à Iudæis spre tam, ad gentes demigraturam. Sed primus omnium Herodes Antipatri filius, quum non esser ludaici generis, & alioqui uir impius, non solum in gentis honore cooptatus est, ue/ rumetiam fauore Cæfaris regnum in Iudæos obtinuit. Proinde uel hoc indicio conijce/ repoterant scribæ & pharisæi, qui legis exactam scientiam profitebantur, iam adelse tem pus quo nasceretur ille, qui regnis terrenis abolitis, inueheret regnum cœleste, quic pro tyrannis faceret pastores, pro dominis patres. Porrò quum Indaict facerdotif summa Sacerdos qui, quadam & admirabilis esset apud omnes dignitas, prædixerat spiritus sancius per pro-Phetas, & hocabrogandum posteaquã uenisser ille, qui non oleo corporatiunctus ab ho minibus, led oleo cœ lesti iuxta spiritum unclus à deo, unico quide, uerum efficacissimo factificio tolleret omnia peccata mundi, ac per fidem Euangelicam, diuinici spiritus latz gitatem fanchificaret universa. Prædixerat en im Daniel post hebdomadas annorsi à deo Dan-9 prafixas, futurum ut ungeretur fanctus fanctorum, ac deinde ceffarent holtiæ ac facriti/ caueteris legis. Quum uenerint æterna, cessabunt temporaria: quum uenerint spiritua. la cessabunt carnalia: quum uenerit ueritas, cedent simulacra: quum uenerit lux, euane lœntumbræ:quữ cœperit loqui Christus,obmutescet uox crasse legis,donec & ipsapa/ lamprofiteatur eum, quem antehac typis quibuldam ueluti nutibus innuit magis quam eloquuaest. Hoc igitur tempore, quum Herodes, primum alienigena, deinde uir impius, acmulishomicidijs & parricidijs funestus, rerum fumma potiretur apud Iudæos, nõ ex autoritate dei, sed ex fauore Cæsaris Augusti: cum de Iudaici templi religio, quæ figuris ac Geremonijs corporalibus constabat, maxime floreret apud homines, quii apud deti sub fallo religionis pretextu, inter scribas, pharifæos, seniores & potifices, extrema regnares impieras, domini lesu aduentus his initifis primum cœpit innotescere mundo. Eratsub impio rege sacerdos pius, uidelicet reliquiæ uetusti ordinis, nondum tot uitijs corrupti,

huic

IN EVANGELIVM LVCAE huic nomen erat Zacharias, quem id temporis fortes ac uices in orbem recurrentes, ad facrorum administrationem uocabant. Sic enim Dauid universum sacerdotum genusin duas principales familias digesserat, Eleazar & Ithamar. His subjectas familias religias distinxit in sortes uigintiquatuor, ut ordine singulæ per suas uices sacris operarenturdies octonos, abitinentes interim ab omnibus, qua iuxta Molaicos ritus uidebantur homi/ nem impurum reddere, temperantes & à congressu consugum, nec attingentes privates ædes, sed assidue uersantes in templo, quo castius ac purius tractarent rem diuinam: ca/ teris interea fas erat, uxoribus, liberis, cæteris que rebus profanis, sed necessaris uacare. Porrò dum hicordo fortibus digeritur, inter uigintiquatuor familias octavus locus obtiv git Abiæ, unde Zacharias ducebatoriginem. & in cuius uices successerat. Hæc tametsi cafu geri uidebantur, tamen nihil non dispensatum est divino consilio, ne numero qui dem ordinis ociolo. Siquidem ut hebdomas multis de caulis uetultæ legis typum habet, ita ogdoas Euangelicæ gratiæ congruit, quum non iam per opera legis, led per fidemgra Et uxor illi, tis donatur æterna felicitas. Erat autem & uxor Zachariæ Elizabet, non tam generis no bilitate commedabilis (ducebat enim genus è primo gentis Ifraeliticæ facerdote Aaron) quam morum integritate uenerabilis, ne non esset tali marito digna coniunx. Eratenim uere sanctum coniugium, non tam coniunctione corporum, quam animorum similitu/ Iusti ante deŭ dine, ac pietatis societate confœderatum, propterea quod essent ambo uere iusti:noniu stitia pharisaorum, qui se falsa quadam specie sanctimonia uenditabant oculis homir num ad quæstum & gloriam, obscurantes facies suas, præcinente tuba dantes eleemo, fynas fuas: prolixis precibus in angulis platcarum uenantes opinionem pietatis, cum animus maderet omni spurcitie scelerum: sed synceris animis sic seruabant omnia, qua dominus per legem præceperat, ut nec hominibus darent ullam anfam reprehensionis, & quod est difficillimum, oculis etiam Dei semet totius vitæ puritate commendarent: pro/ curante nimirum & hoc divino confilio, ut is qui Christo venienti perhibiturus esset ter frimonium, esser ipse numeris omnibus populo Iudæorum commendatus, primum gez neris paterni simulac materni sacerdotali nobilitate, parentis utriusque inculpatauita, tum suisipsius raris & admirandis uirtutibus, postremo gloriosa morte pro ueritate obiv ta. Talis nimirum præco decebateum, qui uenerat uniuerium mundum odore bone opi Ei non erat il nionis ad se pellecturus. Quin & illud diuina providentia procuratum est, ut nativitatis lis filius nouitas excitaret hominum animos in admirationem Ioannis: nihilo plebeium expectarent ab eo, qui non iuxta uulgare natura curlum, led coelelti beneficio na tus effet. Quanquam enim probatilsima ellet apud omnes Zachariæ & Elizabet lanctimonia, tamen in hoc parum felix uidebatur illorum pietas, quod ambo consenuissent orbi. Namapud Iudæos utmagnifica quædam res habebatur matrimonij fœcunditas, ita sterilitas cum primis erat in probro, & interpræcipua uitæ mala numerabatur. Vulgus enim interprez

tabatur à deo reiectos esse, quibus non obtigisset populum deo sacrum aliqua prolelocur plerare. Nondum enim didicerant carnales Iudæi, spiritua em esse populum, quem deus uellet cœlestigeneratione semper in maius propagari:nondum audierant esse beatos, qui Bo quod effet le castrassent propter regnum dei. Ea res grauiter discruciabat animos ambort, sed præci Elizabet fler, pue Elizabet, quæ iam probrofo cognomine uulgo sterilis uocabatur: & ut deploratæste rilitatis mulier, inter intelices matronas numerabatur, quæ plurimis annis in mariti color tio peractis, nullum matrimonij fructum ędidisfet. Etenim sterilitatis probrum potissimū in forminas cadere solet. Auxerat prolis desperationem utriusque senectus, sed quod na/ turæ uirtus non dabat corporum congressui, hoc pijs animorum uotis indulsit diuina benignitas. Itaque quum Zacharias sacerdotij munere fungeretur in ordine uicis suz, quæ erat ut diximus Abiæ, & in templo uersans in conspectu dei, purus & castus sacris operaretur: iam de ex more, sorte deligendus esset, quis introiret secretissimum templi se cessum, quod dicitur sanctum sanctorum: sorte delectus est ille, ut ingressus sancta sancto rum, quò nemini fas erat ingredi preter pontifice, authuius loco delignatum, ex præferi ptis odoribus, stacte, onyche, galbano, ac thure pellucido sacrum suffitt poneret in altari, quod erat in secreto templi recessu. Habebatur enim hoc sacrificij genus apud Iudæos o mnium fanctifsimum, nec ad huius conspectum admittebatur profana multitudo, ac ne Leuitarum quidem quisqua Sed reliqui manebant foris, seçlusi uelo, depreçates interim, ut quod

stavod pro totius populi falute offerebatur, deus ratum habere dignaretur: donec facer dos peracto intus facrificio, prodiretad populum, reliquaci perageret, quæ ad facrificij legitimos ritus pertinebant. Porrò facerdos non folum orabat pro populo, uerum etiam pro le iuxta legis præscriptum, nimirum mortalis & ip se, & erroribus ac uitijs humanis obnoxius. Quum igitur Zacharias olim crebro uotis deum fatigasset, ut uxorem ipsius fterilitatis probro, se orbitatis molestia liberaret, tamen desperatione prolis iam pridem concepta, tum publicam populi redemptionem, multis iam feculis expectatam, uotis are dentissimis, uelutà deo præsente postulabat. Ac sussitus quidem insurgens ab ara per ae/ rem diffundebatur. Cæterum pij pontificis uotum ad deum usg penetrabat, angelis nie mirum perferentibus, quorum illæ partes funt, piorum preces ad cœleste numen perfer/ \* & rurlus illius munificentiam ad nos deferre. Angelus igitur è cœlo millus altabat ad Apparuit au dextrum latus altaris, in quo odores adolebantut, ueluti læta nunciaturus, quod quæ der tem illi anger xtrasunt, felicitatis habeant omen. Hunc ubi coelesti luce fulgentem subito uidisset Zav lus chariast nec enim hominum more ingressus est, sed repente sele conspicuum exhibuit: la mè conturbatus est animo, ac pauore correptus est: non quod quicquam formidabile præ **Le ferret angelus; led quod** humani corporis infirmitas non fultinet cœletium spirituum maiestatem. Verum ut humanæ imbecillitatis est ad subitum angeli conspectum inhorre feere: ita illorum benignitatis est, nostrum pauorem blando alloquio tollere. Itag blando uulu, blandack uoce compellans Zachariam angelus ait; Non est quod expauescas Za charia, sed est quod gaudeas. Namadsero tibi, totics populo, pro quo intercedis, lætum nuncium. Annuit deus pijs uotis tuis. Venturus est ille iam olim promissus, multisch iam Seculis expectatus Messias, liberator ac servator populi sui. Nec solum hocimpetratum effected petifti, verum etiam illudad cumulum uotorum adijcit diuina bonitas, quod tu petere non audebas, quoniam fieri posse desperabas. Petisti redemptorem, accipies & redemptoris praconem. Elizabet uxoris tua divino confilio dilata fœcunditas, ingens gau liorum fœnus adferettibi: ac publica totius populi læticia, cum priuata tuæ domus graz matione copulabitur. In hoc proficiet desperata foecunditas, ut omnes intelligant, non effe partum uulgarem, fedautore deo nafci quod nafcetur. Pariet quidem uxor tibi, fed nontibi foli pariet, patiet universo populo, pariet deo, cuius providentia totum hoc ne/ gocium temperatur, Hoc mirabilius pariet, quo serius: hoc plausibilius, quod præter spen: hoe felicius, quod filium pariet, non quemlibet, sed magnum maximi Messiæ præ/ cone ac præcurforem, & uelut anteambulonem ac uiatorem. Adta eximium munus gra euito dei fauore delectus est, & ideo uocabis nomen eius Ioannes, ut uel hinc admonea/ eur populus, illum fore deo gratisfimum, ac divinis dotibus affatim cumulatum. Itaque morror, quem hactenus attulit tibi coniugis sterilitas ubere gaudio multack exultatione pepfabitur. Nec istud gaudium intra tuæ domus parietes continebitur. Gaudebunt tuo Et multi in mudio complures amici, qui prius tuo dolore dolebant. Gaudio gestient omnes in nativ nativitate eiv mitate fili tui, qui litiunt aduentum Melliæ. Hunc ueluti folem, filius tuus ceu lucifer qui s gaudebunt præcurret, admirabili luce prænunciaturus illius imminentem exortum, qui totius thandi tenebras dispellet. Erit ille quidem incomparabiliter maximus, sed & filius tuus memadmodum hoc erit inferior, ita cæteros omnes prophetas, qui hactenus fuerunt, div itate superabit. Futurus est enim uere magnus, non solum hominum opinione, uerum cazin oculis domini:cui nemo magnus est, nisi dotibus quas ipse largitur. Nec enim opiv has aut strepituuita, aut regno mundano magnus erit, led harum potius rerum contem, produze magnos reddunt quoldam in oculis hominum: quocs minus appetet huius mun Acommoda, hoc uberius cœlestibus bonis cumulabitur. Tantum aut aberità luxu, cete Vinum & risk corporalibus oblectamentis, ut nec uinu nec siceram sit unquam bibiturus, hoc est siceram quicquid sobrietate adimere potest homini. Non enim habent locum he sordide uolupta tesineo, cuius peclus spiritus sanctus occuparit, qui filif tui mente intra ipsos etiamnum uterimaterni linus latitantis replebit, ut gestu prophetam agat priusquam effari liceati Mox ubi cum ætate creuerint divini lipritus munera, mira perficiet, uel exemplo vite fan Cissima, uel admirabili predicatione. Siquidem iuxta Malachie uaticinium, multos ex fi lis Israel alienatos à deo dum freti carnali lege, negligunt ea, que legis figure de lignant, convertet ad dominum deum ipsorum, magna libertate predicans instare regnum colo/ Tom.7

rum, ad ulte prioris pœnitentiam adhortans, baptilmo preludes abolitioni peccatorumi quæ per Messiam erit futura. Denig commonstrans omnibus eum, que deus in hoc miss furus est, ut per unum salus æterna contingat universis. Is Messias primum adueniet hu mílis, ut omníbus fibi fidentibus, gratis conferat æternā falutem. Deinderurfus adueniet cum maiestate, pro suis cuics factis præmium redditurus: pijs uitam æternam, incredulis Parare domi & impijs mortem æternam. Quemadmodum autem iuxta Malachiæ uaticinium, Helias no plebem præcursor erit aduentus secundi, sua prædicatione præparaturus animos hominum,in diem illű domini magnum ac terribilê:ita tuus filius præcurfor erit prioris aduentus, quo deus per Messiam filium suum descendet in terras, per eius prædicationem uniuersos ho mines ad fui cognitionem & amorem inuitaturus, & ob id a nonnullis Helias effe credes tur. Nec immerito dicetur Helias, qui spiritu ac uirtute Helia preueniet aduentum domi Corda patru ni:ut quemadmodum scripsit Malachias, convertat corda patrum ad filios, quo Iudzi. in filios qui tatopere degenerarutà religione maiorum suorum, resipiscant, sesec referant ad me liorem frugem: & credentes Messia sermonibus, per quem deus illis loquetur, uere promereantur dici filij Abrahæ, dum Abrahæ credulitatem imitantur: fimulch eos, qui cont ci legis inhærentes, no intelligunt mentem ac uim legis, conuertat ad prudentiam info. rum, qui didicerunt altius quiddam & fanctius occultari legis tectorio, quod breui Mel siæ, qui lege absoluet, prædicatione proferetur. Sed huius cælesti prædicationi filius tuus preuius, præparabit animos hominū, ut aduenienti tradat populum, non omnino rudē, Prudentlam sed ia agnitione peccatoru suorum, expectatione regni coelestis, ac desiderio ueturi Mela sia, præparatū ates instructum. Sic enim uisum est deo, iactis primum initijs ac rudimens tis, per gradus paulatim ad lumma prouehere mortales, ad extremam ignorantiam & im pietatem prolapios. Hæc angelo loquente iam metti poluerat Zacharias, fed quoniam magnifica promittebat, ac iuxta naturæ curlum incredibilia, Iudæorum more, ates etiam fynagogætypum gerens, postulat signo quopiam pondus astrui promissis, ut miraculum miraculo fidem impetraret. Responditigitur hunc in modum angelo: Quonam argumento præsenti cognoscere queam, certum esse quod polisceris in posterum: Namalioqui reclamat natura sensus. Siquidem ipse iam consenui, & uxor prouectioris atatis est, quam ut ex ea partus sperari debeat. Quomodo continget uetulis & effoetis, quod suuent bus & corpore uigentibus non contigit? Tum angelus: Si hæc tibi promitteret homo missab homin e, non iniuria de promisso dubitares. Fateor enim esse lupra uires humanas, fateor effe præter communem naturæ ordinem, quod promitto. Sed nec angelus po/ telt adferre uanum nuncium: neque quicquam elt tam incredibile apud homines, quod deus non facile præstetijs, qui credantipsius promiss. Ego enim sum angelusille 🖼 Ego sum briel, olim missus ad Danielem prophetam, qui inter septem præcipuos coest ministros Cabriel semper assisto in conspectu dei, paratus ad omne obsequium diuina uoluntatis, Nunc in hoc peculiariter a deo delignatus, ut in hoc negocio, quo non aliud unqua actum elt max ius aut mirabilius, inter deū & homines internuncium agam. Huius igitur, ne quid diffi das, promissi deus autor est, ego núcius ab eo missus, ut hæc tibi referam, lætúcji nuncium Buange adferam. Dabitur autem, quando id postulas, quod simul erit & in posterum præstands lizare promissi argumentum, & præsentis distidentiæ pæna. Ecce subito ab hoc tempore sies mutus, nec poteris quicquam effari, donec filius natus, meam fidem liberabit, de qua du/ bitari non oportuit. Inftat enim tempus, ut fileat incredula fynagoga, necy linguam habe^ ant, nifi qui prompta credulitate paruerint Euangelicæ prædicationi. Dum hæc aguntur in intimo tepli tabernaculo inter Zachariam & angelum, populus univerius expectabae: ut prodiret ex more sacerdos, reliqua peracturus apud multitudinem. Admirabantur atte quod folito diutius commoraretur in tabernaculo. Tandem Zacharias proditad popue Ium, uultu quidem infolitam læticiam præ fe ferente, fed elinguis. Quibus ex rebus popus lus intellexit illi uffum aliquod intus apparuisse. Solet enim numintiae cœlestiti spiritutt congressus habitum humani corporis immutare, quemadmodum & olim accidit Mosi. Porro quod lingua proloqui no poterat, nutibus indicabat, nimirii feliciter elle litatum, gratias agerent deo, qui uota suorti exaudisset. Permansit autem Zacharias in templo fun-

gens officio fuo in administrandis sacris, usq ad expletum dierum numerum. Habebat in terea populus Iudaicus mutum facerdotem, mox cessatura legis indicium, eich cessura

Digitized by Google

qui

qui prolata ueritate, rerum umbras submoueret. Cæterum expleto legitimo tempore functionis, Zacharias recepit se in domum sua, ibi fretus angeli promissis, complexus est fterilem ac uetulam fuam Elizabet nõ enim hic libidini uacabatur, fed deliderabatur pro les, que dei gloriam fua uita & predicatione illustraret, quich precurfor effet futurus eius, qui diu expectatus, tandem perfectam falutem adferret omnibus. Casti coniugum com plexus sunt quos diuina promissio copulat, non libido . Sanctus est coitus, qui nihil nisi prolem ambit. Pius amor prolis, qua non nobis gignitur, sed publica saluti. Porrò postea quam iuxta promissum angeli cocepisset Elizabet, abdidit sele à conspectu populi mensi busquing, læta quidem de conceptu, led ut est uere cunda probitas, luppude scens, quod his, qui nondum nouerant hæc autore deo geri, iam anus adhuc libidini uacasse posset uiv deri. Nec enim afforabat, qu'am sit pronum ad male suspicandum, simul & male loquen dum uulgus hominum.Spectabat & illud prudens mulieris animus, non effe iactandum dei donum apud populum, donec certű ellet, ne si quid fefellisset, sterilitatis probrum ob frustrasperatam anui prolem, conduplicaretur. V erum ubi iam sese certis argumentis co gnouisset gravidam, sic sua felicitati gratulata est, ut hoc totum quicquid esset, ad dei bo nitatem referret. Hactenus, inquit, sterilis & effœte probro traducta sum apud populum Quia sic secit Israeliticum, cui turpior est corporis sterisitas, qu'am animirim probitas. Sed ut uideo, do, mibi dominus minus in hoc fœcunditatem distulit, quo non solum eximeret me à probro sterilitatis, ue rumetiam cumulatius adserret gaudium preter spem nata proles. Nam plane dei munus est, qui quo ipsi uisum est tempore, dignatus est ancillam suam respicere, quod post hac unica feraci, fed infigni prole quam deo genui, prædicabor mater felicior multis, quæ nu merofo partu locupletant fuos maritos. Hís ita geltis, restabat ut sanctior ac maior huius mysterij pars per angelum procuraretur; uidelicet ut quod nunquam ab orbe condito fu/ illet auditum, nece polteris feculis foret audiendum, filius dei, deus immortalis, ex homi/ neuirgine nasceretur, homo mortalis. Ergo quum appeteret tempus illud ab æterno præ finitum, ut deus per filium fuum mundữ univerfum à mortis ac peccati tyrannide libera/ ret, militeunde angelü Gabriele, ueluti paranymphü ac diuini cum uirgine cõgressus cõ/ ciliatorem. Id factum est mense ab Elizabet conceptu sexto. Erat ad hoc coeleste negocio in mense ante um delecta uirguncula, non opibus, non nominis claritate, no uitæ strepitu, no alijs rebus sexto quas hicmundus admirari folet , commendata , fed eximijs animi dotibus prædita , quæ commendant hominem oculis dei, puritate, modellia, pietate. Ea habitabat in humili ciui tatula Galileæ Nazareth, gentis apud Iudeos contemptæ. Erat autem uirgo desponsa uiv to, nulla re nobili iuxta mundi æstimationem, sed animi uirtutibus deo commendabilis: arte faber, cui nomen erat Ioseph, genus ducens e stirpe Dauid, è qua genus traxerat & sponsa,ne res non congrueret prophetiæ, quæ Messiam promiserat ex genere Dauid re/ gis. Porrò nomen uirginis erat Maria. Humiles delegerat deus, ne quid in hoc cœlesti ne gocio fibi mundus uindicaret. Moribus inculpatiffimis ac puriffimis delegerat, ne quid in hos criminis posset impingi. Casto coniugio iuncios delegerat, ut uirginei partus arca Desponsatam num in fuum use tempus cælaretur, simules ne testis idoneus deesset rei alioquin incredi niro bili,quod citra uirilē congressum uirgo peperisset. Hæc quữ in suo coclaui uacaret rerum coeleltium cotemplationi, quemadmodu uirginitas amat secretum, Gabriel angelus mul taluce conspicuus ingressus ad eam, nouo genere salutationis illam affatus est. Aue, in quit, & gaude uirgo gratiola & fauorabilis. Dominữ habes tibi fauentem ac propitium. Etob hoceris unice celebris, ac laudati nominis inter omnes mulieres. At uirgo ad lubis tum afpectum angeli, fimulcy ad nouam & inauditam falutationis formã auditam, quum iplanihil magnifice de le lentiret, nonnihil animo turbata elt. Nam quod expauit ad inexpectatum formæiuuenilis ingressum, uere uirginei cuiusdam ac teneri pudoris erat: quod non ilico respondit, sed secum in animo uersabat, quid sibi uellet tam noua tamés magnifica falutatio, partim erat prudentiæ, partim modeltiæ. Quü autem non lateret an. gelum, quidilla secum agitaret, non passus est eam diutius animo fluctuare, sed & pauo/ temblando ademit alloquio, & nouæ falutationis causam exposuit. No est, inquit, quod metuas Maria, in tuto est tibi, que unice diligis, uirginitatis thesaurus. Nec te uana saluta tionedemulceo. Et lætissimærei, & maximætibi nuncius adsum. Noli expendere merita wa. Divini fauoris est quod offertur, non meriti tui. Hoc iplo places domino, quod tibi Tom.7

non places. Sit illud tibi satis, quod nacta es gratiam ac fauorem apud deum. Accipe rem inauditam, sed ueram. Concipies fœtum in utero tuo, paries ch filium, ac uocabis nomen eius Ielum, quoniam salutem adferet populo suo. Quanquam aute ex humili loco, ex hu mili puella natus, tamé diuinis uirtutibus erit modis omnibus maximus: adeo, ut postear quam innotuerit mundo, uocandus sit non propheta, sed filius altissimi. Cognomen erit maius humano modo, quia quod nascetur, erit humana coditione sublimius. In hoc nimi rum præstabit dominus deus, quod promisit uaticiniü tibi non ignotü: e stirpe Dauid nae tus, sedebit in progenitoris sui solio. No occupabit sibi mundi presidifis regnu mundi tem porarium, sed pater cœlestis dabit illi regnū Dauid cœlesta ac regnaturus est super uiros Ifraelitas in eternū. Nec huius regni uenturus est ullus finis, quemadmindum uaticinatus est Esaias propheta. Ex his tamen magnificis angeli promissis, nihilo dus est insolenti. or uirginis animus, nec ex rerum sublimitate cocepit diffidentiam, non præsumebat anie mo, se quote cum filio regnante regnaturum; nec ignorabat nihil esse tam arduum, quod solo nutu non posset deus. Tantum de uirginitatis adamato thesauro solicita est. Proinde non postulatab angelo signű, queadmodum fecerat Zacharías, tantum modű rei geren, dæ, uerecunde simul & prudenter quæritex angelo cognoscere, respondens hunc in mo/ dum:Qua nam, inquit, ratione fiet, ut pariam filium, quandoquidem ita desponsa sum ui ro, qui quum nunc uiuo, ut mihi tamen cum eo non sit consuetudo connubialis: Placet enim utrica castitas, & hanc felicitatem nobis, si liceret, cuperemus esse perpetua. Docet igitur modum angelus, & de uirginitate scrupulum eximit uirgini. Nihil hic, inquit, o uir. go geretur iuxta communem naturæ curlum. Cœlestis erit partus, ac cœlesti peragetur o pifice. Caltu sponsum tuum amore casto perges prosequi. Continget tibi felicissima foe cunditas, able ullo uirginitatis detrimeto. No enim tibi in hocadditus est sponsus, ut is te matrem faciat, aut tu illum patrem, sed hac ratione divina providentia, tuæ incolumitati, tuæ famæ ac uirginitati debitætranquillitati confultum effe uoluit. Voluit adeffe certiffe mum testem noui partus. Noluit deesse, qui casto conuictu, qui fidis obsequijs tibi, pue rock qui nascetur, inseruiret. Denice hoc consilio uoluit hoc mysteriü cælatum esse incre, dulis, celatum etiä impijs spiritibus. Sanctus hic diuinæ naturæ cũ humana coitus, no uio labit pudicitiam tuam, sed consecrabit Decreuit pater cœlestis nouo modo rursus filium fuum ex te gignere. Nec erit opus ad diuinum conceptum ullo uiri mortalis semine, sed spiritus sanctus cœlitus illabetur in te, inde tuo utero, uelut in officina cœlesti, sacri fœtus opificium peraget, ac pro mariti corporali coplexu, obumbrabit tibi altissimus, sic immen fam uirtutem fuamad humanæ naturæ modum attemperans, ut congreffum fultinere. possit. Vbi libido intercedit in coitu, ibi quod nascitur, immundum nascitur, & peccato Quod nasci obnoxíum. Cæterum quod ex te nascetur, quoniam ex sanctissimo complexu concipies turaltillimi:quoniam ex opificio fancii spiritus, qui sanclificat omnia:quoniam e purissi ma uirgine, quam unam in hoc deus delegit immunem ab omni labe uitiorum, mox fane ctum erit ut coceptum fuerit. Ac propter corpus humanu, de tui corporis substantia de fumptum, recte dicetur filius uirginisac filius hominis:cæterű post intellectum huius natiuitatis mysteriü, non dicetur filius loseph, sed filius dei: nõ quidem uulgari more quo iu sti purgati à peccatis ac per gratia dei iustificati, per adoptionem dicuntur filij dei: sed sin. gulari ratione uocabitur filius dei, ex quo uere bis natus lit, semel abseginitio, ab æterno æter nus: nunc in tempore ex matre mortali mortalis, homo ex homine. Sicut aût in hoc congressu divina natura cu humana conglutinabitur, ita partus utrius paretis naturam referet.Hoc diuini collin mysterium sublimius est & ut uel ab angelis percipi queat. Tibi fatis est mentem credulam, & ad obsequiù promptam exhibere. Cetera pro suo arbitratu peraget is, qui quicquid uult, potest lam ut gaudium tuum sit cumulatius, & certior fidu cia, sume exemplu recens è proximo. Ecce Elizabet cognata tua, anus illa iam diu deplo ratæsterilitatis, præter omnem spem, præter naturæ uires, me nuncio concepit filium, tui partus præconem futurum. Iamdudum certus conceptus est, tumet uterus, uiuit ac moue tur infans. Na hic mensis illi sextus est, ex quo concepit illa uulgo dicia sterilis, & anteco senesceret:nunc etiam prouectioris ætatis, & ut sperari possit soboles, etia si antea sterilis non fuillet. Hoc uisum est deo, ut intelligant omnes nihil este tam incredibile apud homie nes, quod non præstet diuina uirtus, si uoluerit. Tam sacile dabit conceptum uirgini, quam

DO

ıidı

dim

T

quam dedit sterili:nifi quod tuū exemplum singulare uoluitesse, propterea quod partus lifuturus lingularis. Peperere diuino munere steriles aliquot, sed nihil aliud quam homi nes peperere. Nulla antehacuirgo peperit, neculla post te paritura est, quia no nisi semel nascetur, qui diuinam & humanam natura unus in se complectatur. Hæc ubi dixisse Ga/ brieluirgo paucis uerbis respondit, sed quæ summam animi modestiam, cum summa fir ducia pietatech coniunciam testarentur. Scio, inquit, promissum esse per os Esaig, ut uirgo conciperet, & pareret filium: nec dubito, quin possit deus omnia quæ uelit, nec fallet in promissis suis. Quod si ita illi uisum est, me puellam omnium infima ad huius mysteriji mi nifterium deligere, nihil est quod binc mibi uindicem uel meriti, uel gratiz, totum erit die and de uinæbonitatis, totum erit diuinæ uirtutis, me tantum offero ancillam domino, cui semel dicata sum, paratam ad omne obsequis. Credo quod promittis, & opto ut qu'am primum riat mibi mihi contingat, quemadmodum promittis. Simulo cum dicto peractus est insensibiliter coelestis ille conceptus, habebat in utero filium dei, repleta est spiritu sancto. Ac mox rec liquir illam angelus. Ab hoc fancto virginis cum angelo colloquio deus aufpicari uoluit relituendi generis humani negocium, quando primum illud pestiferum uirginis cu sere pente colloquium, exitif seminarium inuexerat mundo. Ac paucis post diebus Maria ex munere divino facta modeltior & officiolior, quoniam ex angeli fermone didicerat Eliz zabet cognatam fuam fextum iam menfem effe grauidam, relictis ædibus fuis, profecta est in montana, magnace celeritate peruenit in ciuitatem Iudæ, ubi habitabat Zacharias, &ingressa domu es saluté & gratulationem obtulit cognatæ. Siquidem uera pietas po time gaudet de feliculate aliena, qu'am studet ja clare suam. Amat secretum uirginitas, non enocatur ab ædium intimis, nili prouocet officium: in publico properat, in officio lentior eft.In toto itinere neminem falutauit Maria, donec uentum effet ad Elizabet . Necquero uulgaris fuit illa falutatio. Creuit utriul quex mutua gratulatione felicitas, exuberauit spi rieus divini vis. Maria fonte omniti spiritalium dotiti secum ferebat in vitero, svie foetus afflatu iam tota spirabat deum. Itach factum est, ut simul aten uirginis salutatio tetigisset au res Elizabet, infans quem anus gestabat in utero, uelutigaudio gestiens exiliret. Sensit Io annes nondum natus domini sui modo concepti divinam virtutem, & intra materni ute/ ri finus gestu prædicat eum, quem olim erat sua uoce prædicaturus. Nec sine fructu sen fit fanctum infantis sui tripudium Elizabet, per fœtum divinitus afflatum afflatur & ma/ ter, ac felici contagio corripiuni omnia. Per Mariæ uocem coelestis uirtus penetrat in foe tum Elizabet, per fœtű afflatu correptum, afflatur & mater, lic ut ipla repleta spiritu san/ cho, no iam continuerit animi sui gaudia que prius tacita latitauerat, conceptum pudore dissimulans: sed ingentiuoce, qua ingens affectus suppeditabat, exclamauerit ea promes afflatu (piritus, quæ nec ex uteri tumore suspicari poterat, nec ex homine didicerat: & per inde quali angelum audisset cum Maria loquentem, ita uerbis angelicis suam gratulatio/ nem auspicatur. O felix, inquit, uirgo, tu primam laudem obtinebis inter omnes laudatas Benedicina mulieres. Simulci sacer fructus uirginei uentris tui, unde prodibit flos ille mirabilis, qui fructus gentium omnium uoce prædicabitur per univerlum orbem, de quo iam olim uaticinati nentris funt prophetæ, ac primam laudem obtinebit inter omnia quæ in cælis funt, & quæ in ter ris. Agnosco, maius est homine quod claudis uteri tui thalamo. Si tantum in nobis æstiv metur ætas, non est incongruum puellam uenire ad anum: sin æstimetur sætuu dignitas, meum erat ad te properare. Ego quidem sat eram felix divino beneficio, quod prolem ge stomagnum quidda olim futuram: sed quonameo merito tanta felicitas mihi contigit, ut mater futura domini mei ultro ueniat ad me: Siquidem argumento indubitato sensi do/ minimei aduentum. Ecce enim simul atquox salutationis tuæ personuit aures meas, sens simmem subsultantem in utero meo, uelut occurrere gestientem domino suo, ac debi/ sum honoris officium exhibere, Nimirum respondes mater tuo fœtui. Ille dominus div gnatur inuilere famulu fuum, ut fanclificet, impleatos spiritu fancto: tu tanto maior digni tate, non grauaris adire minorem, hoc submissius tegerens, quo magis præcellis diuinis dotibus, quas recle facis dum no asscribis tuis meritis, qui sint gratuitæ dei beneficentiæ. Hoc certe nomine felix es, quod non diffifa sis, qualibet incredibilibus angeli promissis. .Concepisti citra uirile operam, nec dubit est quin eade fide sint tibi præstada cætera, quæ domini nomine pollicitus est angelus. Hæc cu afflatu prophetico dicia essentab Elizabet: Maria

Maria quoq que hacienus uirginali pudore texerat animi lui gaudia, spiritu sacrò comè pta, quo íam dudum erat plena, non libi temperat, quín hymno gratulabundo prorum/ pat in laudem dei, cuius bonitati tribuendum est, quicquid præclari cotingit hominibus. Merito, inquit, mihi gratularis Elizabet, sed hoc totum divini gratuitic muneris est, une Magnificat de nihil est quod meis arroge meritis. Et ideo no lingua tantum, sed & ex intimis pracor díjs anima mea fuæ imbecillitatis fibi cõfcia, dominum extollit laudib**us, tanto u**eh<del>emen</del> tius admirans diuini beneficij magnitudine, quanto minus agnoscit in semeritoru. Est de quo illi gratias agam, est de quo illius benignitatem prædicem, non est de quo mibi plaus Exultanit dam. Et tamen gaudio ineffabili gestit & exultat spiritus meus, coelesti afflatus spiritus; fpirit mens non in sele, sed in deo, qui mihi cunctisc totius falutis est autor. Etenim quum esset omni um abiectissima, tamen ille pro sua bonitate respexit humilem ancilla suam, tantoci digna rus est munere, ut posthac iuxta tuum & angeli sermonem, me felicissima sint prædicatue ri, non folum huius ætatis Iudæi, uerum etiam feculis omnibus, omnes totius orbis natioe nes, quibus contigerit ex me servator. Siquidem hoc vere felices dici possumus, quodno bis non nostra industria, no nostris meritis, sed gramito fauore numinis collatum est. To taigitur huius felicitatis laus in illius laudem redundabit qui gratis contulit. Prædicabor ego beata, sed illius munificentia. Quid autem de me prædicabunt posteris seculis totius mundi nationes: Nimirum, quod in me humillima puella rem miram & inauditam perfe cerit is, qui immensa uirtute sua nihil non potest. Et idcirco meum nomen inter felices nu Bt fanctum no merabitur. Cæterum illius nomen eritubica sanctum & adorandum, ad quod sele flectet meneius omne genu, cœlestium, terrestrium, & inferorum, per quod unum continget salus univer . So mundo Huius enim nominis professio salutem & sanctimonia conferet universis. Ad hoc nomen inuocatum pellentur morbi, torpescent uenena, fugient dæmones, reuiuiscet Et misericor, mortui. Gratuitum & hoc erit, non debitum: misericordiæ erit non meriti: quam largillis dia eius me profundet, non solum genti Iudaica, que peculiariter illu expectauit, non solu uni ata ti, sed late propagabitur, à natione in natione, use ad extremos orbis fines, à seculo in se culum,usq ad ultimū huius mundi diem. Soli quidē Israelitæ salutem hanc expectarant à prophetis promissam, sed quisquis in quacung gente relicis uitijs, timere coeperit de um, is in Ifraelitico confortio cenfebitur. Ad eos pertinget hæc falus, qui fibi displicentes per fidem fefe fubmiferint domino, fiue Græci fint, fiue Galli, fiue Britanni, fiue Scythæ Contrà qui fuis fidentes factis, sele erexerint aduersus magnitudinem dei, repellentur ab huius beneficij confortio, etia si ex ipso Abraham aut Dauid fuerint prognati. No enim hoc divinum munus confertur aut ex opum cenfu, aut ex generis æftimatione, aut ex ope ribus legalibus, alijs ue meritis aut prælidijs humanis, led ex commendatione cordis mo desti, suich poenitentis, at ex dei misericordia per synceram fiduciam pendentis. Deus Preit potenti, enim uolens dencere supercilium sapientiæ potentiæg mundanæ per filium suñ factum an in brach, humilem, exeruit robur fui brachij, ac stultam fecit hulus seculi sapientiam: deiecit ac free git huius mundi potentiam, declarans se etiam quum maxime sele dimittit, tamé esse poe tentiorem totius humanæ potentiæfastigio: & quod in illo stultum uidetur, sapientius esse quamlibet admirabili huius mundi sapientia. Cæterum qui freti sua sapientia, qui co fili fuis uiribus, ceruices fuas erexerunt aduerfus deum, hos mirabiliter diffipauit fuis íplorű confilijs, queadmodum olim promiferat per prophetam: Comprehendam fapien tes in fapientia fua. Dum enim aftutia humana pugnant aduerfus confilium diuinti, & fe am prodiderunt stulticiã, & diuinam sapientiã imprudentes illustrarunt. Dűck præsidíja huius mundi conantur opprimere institutum dei, declararunt quam nihil possit hic mura dus aduerfus uirtutem diuinam, quam fua rebellione confirmarunt. Ita uerfis rerum vict Deposit pos bus, qui prius sublimes sedebant in thronis, humana sapientia turgidi, humana potentia tentes de fe. & autoritate formidabiles, hos detraxit à rerû fastigio: & qui iuxta mundû erât humiles, hos divina benignitas sustulit in altum. Qui religionis arcem tenere uidebant, deprehen & sunt impij:qui uidebantur esse alieni à deo, subito facti sunt filij dei. Qui suam agnoscetes iniufticiam, eluriebant iufticiam dei, hos deus expleuit fuis bonis: contrà qui fibi uidebars tur prædiuites, ac bonis operibus abundare, & ideo non esuriebant gratiam Euangelie cam, hos refecit à le famelicos. Circuncilio uerla est in præputium; præputium successit in gloriam circuncilionis. Ifraelita libi fidens, feclulus est à regno dei,& gentes afcitæ fune in hone

Digitized by Google

hhonorem filiprum Abrahæ. Superbus pharifæus fastiditus est, meretrices & humilis suscepit isfra publicanus receptus est. Stantes & erectos deiecit, iacentes ac periclitantes porrecta miz el pue sum fericordiæ manu subleuauit. Qui uidebant, cæcos reddidit. Qui suam cæcitatem deplora bant aperuit oculos. Qui morbum suum agnoscebant, his salute contulit Qui sibi sani uiv debantur, hos suo morbo reliquit. Qui se gloriabantur esse filios Abrahæ, hos declarauit effetilios diaboli. Qui nihil habebant cognationis cum Abraham iuxta carnem, hos per fidem Euangelica reddiditueros Abrahæfilios. Qui le iactabant gloriolo nomine Israel, Recordance hos repudiauit ab hæreditate promissorum Israeli. Cæterum quicug quacung ex gente, missient lo. fine feruus, liue liber fele offerret ad cultum spiritualem dei, hunc ad se recepit deus, & in eo præsticit suam diu dilatam misericordiam, qua prophetarum oraculis promiserat Isra/ elitico populo, quem ut peculiarius adamatum, in facris literis appellat puerum fuum. Non erat oblitus sui promissi, sed ob longam moram perinde quali fuisset oblitus, obre plerat desperatio. Nuc declaravit sele nequaquam immemorem sui populi. Hæc est enim Ila uera posteritas Abrahæ. Hic est ille uerus lsrael, quem deo commendat non sanguinis propinquitas, sed fidei synceritas, qua sola cernitur deus. Non hac fortuito casude gerun tur, fed hoc nunc exhibitum est, quod olim deus promiserat patribus nostris Abraham, & posteris eius. Dictum est enim Abrahæ: In semine tuo benedicentur omnes gentes. Di Sam est Dauid: De fructu uentris tui ponam super sedem tuam. Hac olim promissa, à piis expectata, à multis desperata, nunc uisum est deo proficere ueris posteris Abraha, evorum genus non deficiet ulcz ad finem mundi. Hæc fatidico spiritu Maria prologuu/ mest, perinde quasi facta essent, quæ essent futura. Commorata est autem apud Eliza/ bet cognatam suam ferme tribus mensibus, sanctis colloquijs & amicis obsequijs subles wans arrum. Sub instantem autem cognatæ partum Maria repetijt domum suam. Non enim convenit uirginibus obstetricandi officium, & mox affluxuram turbam fugiebat, famés a derat legitimum tempus quo fœtum ederet Elizabet, ac natus filius certam fidem Secit promissi divini. Res rumore sparsa est per vicinos & cognatos, quibus ut ante dolue eat Elizabet sterilitas.ita uoluptati fuit, quod ex ingenti misericordia diuina, ædita prole mascula, contigisse anui deploratæsterilitatis nomen matris, cui felix fuerat futurum ge/ rarifle puellam, sed multo felicius erat genuisse filium. Et hic apparuit angeli promissum, qui dixerat fore, ut in natiuitate pueri multi gauderent. Accurrerunt enim complutes, ac Et peperio granilabantur puerperæ. Aequum autem erat ut multi gauderent in illius nativitate, qui filium plurimorti bono natus fuerat. Iam uenerat dies à partu octauus, quo iuxta legis præscrie pum circuncidendus erat puer, & indendum nome. Venerunt itaqs cognati, qui ex pro pinquitatis officio curarent puerum rite circuncidendum. Quoniam pater erat elinguis, qui solet esse autor imponendi nominis, cognati suspicantes id patrem uelle, quod uulgo · solet esse gratissimum, appellarunt eum patris nomine Zachariam. Mater cotrà, quodà marito muto discere non poterat, spiritus assatu docta, contendit non esse uocandu Zaz chariam, sed Ioannem:nimirum significante spiritu sancto eum qui natus erat, preconem futurum nouz legis, quæ ueterum traditiones abrogaret, & carnalem cultum uerteret in gratiam spiritualem. Zacharias enim Hebræis sonat idem quod memor domini. Ioane nes à gratia diclus est. Legis iusticia constabat operibus præscriptis: Euangelij iusticia gra sa constat ex fide. Non cesserunt autoritati matris cognati, sed e regione contendebant potius appellandum Zachariam, eo quod nullus esset intota gente Zachariæ, qui die tus sit Ioannes. Et solet in prole per inditum nomen, uel patris, uel aui, uel patrui, uel alix suius cognati memoria renouari. Et adhuc hodie funt quibus magis arridet nomen Zaz dariz, quam Ioannis, nimirū hi, qui nondum patiuntur aboleri circuncisionem, neomez mis, lotiones, dies festos, ieiunia, delectum cibort, sacrificia, re uidelicet clamitantes: no men Ioannis nolumus, ueterem Zachariam uolumus. Quum itag non conueniret inter puerpera & cognatos, opus erat autoritate patris, quæ contentionem finiret. Is nondum habebat lingua, quum iam sermone esset opus. Nutibus igitur utcunce significat u est illi, quod nomen placeret indi filio. Ille re intellecta poposcit tabellas pugillares, ut mutis lis teris indicaret, quod uiua uoce proloqui no poterat. Allatis pugillarib. scripsit hūc in mo di:loannes est nomé eius, significans hoc nomen illi inditi ab angelo priusquam cocipe rent.Id admirati funt omnes, & quod placeret nomen nouum, & quod inter matrem &

patrem mutum de nomine conueniret. Iam appetebat tempus ut inciperet loquilex Mo saica, quæ hactenus figuris ac mutis elemetis euangelij gratiam utcung designarat. Tem pus aderat ut os, quod iuxta promissum Gabrielis clauserat incredulitas, aperiret credu litas. Protinus igitur ut scripserat, solutum est linguæ uinculum : Nec aliunde redditiser monis facultatem auspicatus est, quam à laudibus dei, cuius gratuita munificentia tantus gaudiorum cumulus contigisset. Nisi filuerit Iudaica lingua, carnalium obseruationum prædicatrix, & humanæiusticiæuindicatrix, non potest loqui lingua Euangelica, quæ gratiam prædicat, quæ fidem, quæ charitatem, non legis opera, quæ non homini iulticiæ laudem uindicat è luis factis, led dei iulticiam prædicat ex innocentia gratis collata per fidem . Hæc omnia de anu puerpera , de nouitate nominis, de filio per angeli promifium nato, de patre prius ex loquente facto muto, rurfus ex elinguí facundo in laudem dei: ru more sparsa sunt, non iam per cognatos tantum ac uicinos, uerum etia per uniuersam illa. Iudææ regionem, quæ montana dicitur, adeo ut no fofum admiratio, fed flupor quidam & horror, ex tot tam infolitis miraculis coceptus, occuparet animos omníum. Siquide ex his præludijs colligebant, natum puerum olim magna & inaudita patraturti, cuius coco ptus & natiuitas iam tum prodigijs inligniret. Videbant patris effectam leneclute, anus deplorată fterilitatem; confiderabant linguæ fubito ademptæ ac redditæ miraculum; au/ dierant Gabrielis intercellisse ministeriü:sentiebant in utroop parente spiritus cœlestis af flatum, nihil non esse præter morem communem, nihil non præse ferre uirtutem divina. Hæc in suo quig corde contemplantes, dicebant apud sese: Quis nam suturus est iste pu er: Nemo prophetarum tam prodigiose natus est. Siquidem ipsa rerum miracula declas ranthæc geri uirtute dei, quæ puero adlit ad res summas delecto. Nece uero hec temere ratiocinabatur. Nam uere manus dei uirtutem suam colestem exerebat in puero, & per Et Zucharias puerum in parentes, mirabiliora luo tempore proditura. Et ne non omnia redundarent pater rius miraculis, & gaudijs affluerent, Zacharias quog pater Ivannis totus afflatus divino spir ritu, erupit in hunc hymnum: Prædicanda est, inquit, & omni laudis genere uehenda est Bened. dom. dei bonitas, qui cum sit deus omnium, tamen peculiariter dici uoluit deus Israel, no quod deus Ifrael non esset aliarum gentium dominus, sed quod Israeliticum populum typum esse uoluerit cœlestis illius populi, qui contemptis rebus terrenis aspirant ad æternam illam Hierula/ lem, ubi rebus inuisibilibus colitur deus. Ab his, quocunq sub cœlo degunt, quacunq de gente nati funt, laudādus eft deus, qui tandem dignatus eft nouo more inuifere populum fuum iam milerę diutinę de ferultutis tędio laborantem, ac desperationi proximum: aduer Et erexit cor, sus quem satanas, peccatum & mundus inualuerat, sic ut nec spes esset in pharisais, nec in nusalut, philosophis, nec in Mosaice legis ceremonis. Respexit ille propitius, & ab his omnibus malis redemit gratuito populum fuum. Potens erat tyrannus qui multo fatellitio stipatus regnabat per omne genus hominum, à quo uiribus humanis non poterat uindicari liber tas Ifraelitarum. Solus deus hoste potentior, addidit infirmis robur, misso duce inuicto, qui cornu diuinæ uirtutis deijceret aduerfariorum opes, quick deuicla morte gratis con ferret per fide salutem æterna omnibus. Hoc salutis presidium erexit nobis in gente Da uid cultoris sui, cui promiserat hoc beneficium, peruenturu hinc ad oes, quicug iuxta spi ritum promerent esse filij Dauid, non degenerantes à pietate patris. Ille fortiter ac felicie ter pugnauit aduerlus alienigenas, & holtes Ifraelinci populi. Hoc duce pugnandum est aduersus perniciosiores hostes, qui perimuntanimas; hi sunt satanas, cum spirituum im piorum copijs:hi funt affectus pravi, folicitantes ad ea quæ deo funt inuifa; hi funt homie nes magis amantes ea quæ funt huius mundi,qu'am ea quæ funt dei, per quos uelut orgaha, uim suam exerit diabolus. Neque hæc casu sic eueniunt: sed quod nunc præstat, iam or him promiferat deus per omnium prophetarum ora, quos suo spiritu afflauerat, qui ab or sieut locutus be condito uaticinati sunt. Promiserat enim utaliquando misso poteti duce servaremur est per os san/ ab hostibus nostris, & erueremur e manibus omnium qui nobis pessime uolebant, co/ ctorum nantes pertrahere in mortem æternam. Nec erat hoc meritinostri, quibus præstitit hoc

mifericord. uilum, ut tem tanta largiretur immerentibus: lic illius iustitiz uilum est, ut quod promile

rat præstaret suo tepore, ut ab omnibus intelligeretur no modo misericors ac beneficus, uerum etiam uerax ac promissi tenax. No enim promisit solum, uerum etiam sædus pepá

Ad faciendă tantum beneficiă: nece patră quibus promiserat quod nobis exhibuit. Sic illius bonitati

- - - 1

·:- 6

Digitized by Google

git

gicum patribus nostris:iurauit per semetipsum patriarchæ nostro Abrahæ, uidelicet ils lus admirabili erga se fiducia delectatus, quod fretus promisso divino non dubitarit im/ molare filium suum unicum Isaac, dicens: Per memenipsum iuraui, quoniam fecisti rem illam, nec pepercifti filio tuo unigenito mea caufa, benedicam tibi, & multiplicabo poste ritatem tuam sicut stellas cœli, & arenam, quæ est in littore maris. Possidebit semen tuum portas inimicoru fuorum, & benedicentur per semen tuum omnes gentes terræ, propte/ rea quod obedisti uoci meæ. Nimirum hec est uera posteritas Abrahæ, quæ non per cere/ monias legis, sed per obedientia credulitatis obtemperat deo, per Euangeliu orbi loqueti. His præstatur promissa deinimicis uictoria, quibus à peccati tyrannide liberatis, liberatis Vt sine timo, à cunclis erroribus, liberatis à latanæiugo, contigit renuntiare uitæ pristinæ, ut post hac re de main. fecuri nostri ducis præsidio, feruiamus uni, cui debemus omnia, qui prius feruieramus am bitioni, libidini, auaritie, feruieramus diabolo: feruiamus aut non fabbatifmis, neomenijs, infantitate abltinentia ciborum, immolatione pecudum, quæ speciem religionis habent apud homi nes, quemadmodum hactenus fecere maiores nostri, sed puritate conscientia, sed synce/ ritate uita, qui cultus est gratissimus in conspectu dei, qui non respicit carnales uiclimas, fed animi pietatem, amans fibi de suis donis sacrificari. Nec hic cultus præscriptis diebus exhibendus est deo, quemadmodum hacienus facium, sed per omnem uitam nostram. Non enim est unquam ab his sacrificijs cessandum, sed semel gratis data pietas, sanctis Omnib. die studis semper in maius est prouehenda. Nos itacs felices diuino munere, quibus iuxta bus nostris prophetarum oracula datus est redemptor potens, ac servator invincibilis. Sed eiusdem deimunere tu quoque felix ô puer, qui tanti ducis præcurlor delectus es. Quemadmo, Ettu puer dum enim helperus anteuenit folis ortum, mortales fomno torpentes ad lucis aduentan/ tisexpectationem expergefaciens: ita tu imminente domini aduentu, qui per unicum fili um suum decreuit orbem nostrum inuisere, præcurres, præparaturus animos hominum scientiam adeantæ falutis susceptionem: ne si aduentus ille mentes hominu oscitantes, & auersas of fenderit, oblata salus uertatur in cumulum exitij. Efficies enim tuo baptismo, tuach prædiz catione, ut intelligant sele peccatores, ut sciant sibi opus esse medico, ut cognoscantiam adelle eum, qui solus omnium omnibus per fidem Euangelica, largiturus sit salutem æter nam, videlicet gratuito condonatis peccatis nostris, quæ mortem adferunt animi: & gra/ tis collata nobis sua iustitia. Ides continget omnibus credentibus, nullis omnino meritis per uscera homina, sed propter exuberantem dei nostri misericordia, qui quos codiderat, perire no misericord. luit. Ab omnipotente conditi sumus, à misericordissimo restituti. Perieramus, nisi ille pro fua genuina bonitate misertus esset nostri, nisi ille ueluti sol quida colitus nobis exortus, dispulisset tenebras ignorantiæ nostræ, profligasset peccatorum caligine, ac frigida corda fuz charitatis accendisset igni. Iacebamus in tenebris, no poteramus ad illum oculos attol lere. Ille se demisit ad nos, suis épradijs in animos nostros immissis, serenus ac salutifer illu Illuminare xitnobis, qui prius in tenebris peccatorum, ac desperatione salutis, uelut in umbra mor, his qui in te tis sedebamus, idololatrijs excæcati, mūdanis cupiditatibus obtenebrati, currebamus ab impietate ad impietatem, palpitantes in denlissima caligine, pro coelestibus amplectene testererna, pro ueris umbras, pro spiritalib. carnalia, pro salutiferis pestifera. Et ecce in al tima nocie desperationis exortus est nobis ille sol æternus, utanimi nostri pedes dirigat inniam Euangelica, quæ est uia pacis, quæ per fidem & charitatem humana diuinis con diat, dirimens inimicitia quæ erat inter deum & homines: omneis orbis nationes in univ unominis, in unius fidei professionem conglutinans: denica sedatis tumultuosis affectiv busun tiquency homine concilians libi. Hæc pius senex fatidico pectore promens, exem/ ploprop herru fic futura præcinebat, quali iam essent peracia. His tam miris reru exore dipprogressius probe respondebat. Puer enim prodigiose natus, quemadmodum per eta tem adolescebat corpore, ita per afflatum divini numinis semper in maius proficiebat fir mitate roborec's spiritus. Nec diu sese continebat in parentum ædibus, sed ab ipsa statim pueritia fubduxit sele ab hominum frequentia, ne uel minimum labis cotrahère posset ex sulgicomercio, qui fuerat in utero matris sanclificatus. Vinum & siceram nunqua bibe/ rat, nihil humanæ uoluptatis, nihil honoris gustarat unquam. Neglectis omnibus huma/ mis affectibus, inter feras uiclitabat locultis ac melle syluestri: pilis camelorum uestieba, pur, no holosericis; pellicea zona cingebatur. Erat illi perpetuti cti deo colloquiti. Talis ni

mirum uita decebat eum, qui prædicandæ pænitentiæ destinatus erat. Et locus delectus congruebat prophetiæ, quæ uocat illum uocē clamantis in deserto. Hic latitabat ad mulz tos annos, hic silebat, ut suo tempore maiore cum autoritate prodiret ac loqueretur. Non se ingessit ad munus præconis, sed quum spiritus impulisset animū ipsius ut suam lucem proferret, & ostenderet populo Israelitico quantus esset, tum magna cum autoritate cœpit agere præcursorem.

CAPVTII

Exljt edictum à Ces. Aug. Abes admirabilem ortum præcursoris, nunc accipe mirabiliorem Iesu Christi, qui totius mundi unus princeps suturus erat, & uniuersus totius orbis na tiões ad sui nominis professione, no minis aut terroribus, sed benesiciis, salutiferacis doctrina prouocaturus. Proinde diuino consilio procuratum est, ut sub Augusto Cæsare, qui pleras mundi regiones obtinebat, ac latissime rev

bus undica pacatis Romanorum imperium administrabat, centerentur omnes protiinciæ, quæ Romanum imperiti agnoscebant, ut appareret quanto atius pateret ditio Chri sti quam Cæsaris: quantor placidius sit eius regnum qui nihil aufert, sed largitur etiam cœlestia, regno Cæsaris, qui quum non possit largiri cœlestia, tamen arripit terrena, & ui cogit ad professionem, quum cœlestis imperator beneficis alliciat. Qui Cæsari dant no men, quid aliud qu'am servitutem profitetur, & rem familiarem comperiunt arclioreme Qui nouo huic principi dant nomen, libertatem accipiunt cum donatiuo falutis aterna. Denica Cælar Octavius, quanquam effet omnium in rebus gerendis dexterrimus, tamen multas regiones non poterat armis subigere, quum noster dux sine ui, sine præsidijs huius mundi, universum terrarum orbem, tot linguas, tot ritus, tot religiones, tot barbaras acre trufas nationes in unam ecclefiam uelut in unum regnü congregarit. Ad eam igitur professionem in Syria peragendam missus est exautoritate Cæsaris Augusti & senatus conv fulto Quirinus, eius prouinciæ præles. Hic autem erat primus census, qui sub hoc præsiv de fuit actus in Syria. Nam sub eodem postacti sunt & alij. Ad Cæsaris igitur edictum quod Quirinus promulgarat, proficifcuntur omnes in fuam quile tribum ac ciuitatem, ut ex more profiterentur. Ioseph autem sponsus uirginis, qui esset tribus Iudæ, cuius erat & coniunx illius,habítabat tamen in ciuitatula Nazareth,quæest in Galilæa: is igitur rev licla domo profectus est in tribum suã, hoc est, ludæam, in ciuitatulam quam extruxit rex Dauid, nomine Bethleem, eo quod Iofeph & uirgo non folum pertinerent ad tribu Iuda, uerum etiam genus ducerent è progenie acstirpe Dauid, è cuius semine promissus fuerat Christus. Nihil autem horum fortuito contigit, sed omnia divino consilio procurata sunt, ut rerum exitus prophetarum oraculis congruerent, quod tantæ rei gloriam inter duas ciuitates partiebantur, uidelicet ut in Nazareth conciperetur, & educaretur rexorbis: in Bethleem iuxta prophetia nasceretur. Huc igitur comitata est sponsum suum uirgo Ma/ ria grauida, iam de uicina partui. Non detreclauit hoc laboris uirgo pregnans, non fugitat oculos hominu fibi bene conscia, non fastidit obsequium mariti mox paritura deum: non dedignatur haberiuxor fabri, quætota fuerat deo dedicata. Hac igitur occasione quum di es aliquot comorarentur in ciuitate Nazareth, factur et ut eu olutis legitimis mentibus, quo magis constaret uerum hominem esse qui nasceretur, adesset tempus pariendi. Oppi dulum humíle sibi delegerat, in quo tamen domum nullam habebat coli terræd domír nus, parentes humiles: denique peregre nasci uoluit, ut nos puderet nostræ superbiæ sir mul & auaritiæ, ac uel huius exemplo disceremus: felicitate hominis no esse metiendam ístis uulgaribus bonis, quæ si nobis non subducuntur, nos illis subducimur, sed eternis bo nis æstimandam, & in illa patriam recondendos thesauros, quibus perpetuo simus truiv turi. Etenim si ueris iudicijs astimare uelimus, plus erat sublimitatis, plus potentia, plus maiestatis in hac humillima Christi natiuitate, quam in omnibus omniū Cariffu pompis ac triumphis. In Bethleem igitur, quæ dicitur domus panis, facra uirguncula protulit no/ bis panë illum cœlestem, unde qui ederit, non moritur in æternum. Atg. hic erat partus ille uirginis unicus,cui nec antecesserat ullum exemplum, nec sequutũ est. Matri erat univ

rilium suum cus filius, nobis erat primogenitus, quos sibi spiritu iunctos fratres reddidit, de perimogenit, tis æternæ cosortes, ne solus ueniret ad patrë, sed ipse ueluti primogenitus multos fratres tum secum adduceret in societatem æternæ salutis. Aeditű infantusű mater non tradidit nutri cibus, quas ob pietatem nosebat, ob paupertatem non habebat, sed ipsa fasciolis inuoluit.

Digitized by Google

Etquo

Biquoniam in publico diversorio propter hospitum frequentiam non erat alius recenti merpera locus, reclinauit puerum in præsepe. Audi superbe diues, qui latifundia latifun dis accumulas, qui nuíquam non substruis domos, prædia, palatia. Qui cœli terrædi & dominus est & opifex cuich tu in baptilmo nomen dedisti, peregre nascitur, nec habet boum in diuerforio. Si principem agnoscis tuum, in cuius uerbaiurasti, ne pigeat illius exemplum imitari, & pudeatte tuæ mentis. Audi nunc quam tota hæc nativitatis humiliz us plena sit magnificentia. Erat haud procul à Bethleem turris Ader, hoc est gregis, He braice dicla, quod illic ob agros compascuos esset pecoris copia. Turris autem meminit ctiam prophetia Michea, quemadmodum & Bethleem. Erant igitur in ea regione pasto res, qui nocturnas excubias agebant pro gregibus suis: uidelicet ipsa re docentes, quid exemplo principis pastorum facere debeant Episcopi pro salute populi sibi concrediti. Etnoctu natus est ille sol iustitiæ, discussurus mundi tenebras. Humilibus humilis, pasto/ ribus pastor primū innosescere maluit, quam Casaribus, regibus, prassidibus, pharisais, feribis, pontificibus. Et ecce subito Gabriel angelus è sublimi imminebatillorum uerticio. bus, simulés noua quædam lux, quæ nec solis esset, nec lunæ, nec lucernæ, repente circun/ fullit pastores. Hoc quum esset læti ominis, tamen ob insolitum ac subitum prodigiti ma/ no pauore correpti funt pastores sed angelus timorê hunc mox adimit blado alloquio: Ponite, inquit, pauorem, nihil est quod formidetis, lætissimærei nuncius adsum, & hacle/ mis inauditum gauditiadfero: non folum uobis, uerum etia toti populo Ifraelitico. Iam olim promiferat uobis feruatore prophetarum oraculatiam olim expectatus est Messast in hat no che natus est, & uobis omnibus natus est. Hic est Messias ille, princeps ac domiz rimomnium, rex & idem facerdos unclus diuinitus. Natus est autem iuxta prophetarum oracila, in ciuitate Dauid, cui nomen Bethleem, hacipsa nocte. Ite & inquirite. Dabo si grum quo possitagnosci. Adite diuersorium, & inuenietis infantulum obuolutu fasciis, acredinatum in prælepi. Hæc ubi prædicallet Gabriel, limul audita est ingens multitudo cœleftis militiz, nimiru angelorum, qui ministri sunt domini fortis in pralio, qui de pro no bis bellant aduerfus principes huius mundi. Hi modulatione quada cœlesti & ineffabili canebant laudes deo, predicantes illius inenarrabilem erga genus humanű charitatem, & humano generi gratulantes, quibus fauore numinis tanta felicitas cotigisset. Hymnus aut quemangelicus ille chorus concinebat, hic erat: Gloria in excellis deo, & in terra pax in hominibus bona uoluntas. Nimirū hoc significat nobis angelica cantio; nihil ex hoc ne/ gocio gloriz deberi, nec angelis, nec hominibus, sed uniuersam gloria deberi bonitati di winz, que nobis quos condidit, miro confilio prospicit e cœlo, ut intelligamus illinc no/ bis proficisci, quicquid magnific ut salutiferum obtigerit, in terris nihil aliud optandu, quam pace, quæ peccatis abolitis nos deo conciliet, quæ nos mutua charitate coglutinet. Flac est enim pax non mundi, sed dei, qua exuperat omnem sensum, qua di praponderat universis mundi felicitatibus. Ea gratis per conciliatorem dei & hominum offertur, non. Bonauolus moltris intercedentibus meritis, led ex propenfa in nos beneficentia divina, cui vilum est. 148 lacmirabili ratione colulere saluti generis humani. Hoc carme natalitio ubi lætissimis uo bus præcinuissent pastoribus angeli, sese receperunt in cœlū. His rebus ita gestis, cosilie minter sele cofert simplex turba pastorum, non dubitans de dictis angelorum, sed pleni mauens cognoscere quod audierant. Loquuti sunt igitur inter sele: Sequamur angeli mo masproficiscamur hincusquad Bethleem, ut quod auribus accepimus factu, coram ocue Kintueamur, quo pleniore fide prædicemus alijs, quod dominus nobis per angelos fuz conunciare dignatus est. Placuit omnibus pium consilium. Pastores properant, extimuz Matanimos pietas, peruentum est Bethleem, uentum in diversorium. Illic iuxta promife mangelireperiunt Mariam puerperam. & Ioleph uirginei partus teltem, nec non puer rankacijs obuinctum, ac repolitum in prælepi, Nihil offendit pios pastores uirgunculæ tenuiras, nihil sponsus iuxta mundum humilis, nihil puellus ob inopiam loci comodioria reclinatus in præsepi, quæ superbos phariseos ac scribas alienassent: sed his omnibus ma gis confirmantur ad firmiorem credulitatem, posteaquam oculis testibus compererunt non esse uana, quæ nűciarat angelus. Habet autem & pietas in hominibus, quamlibet hu milibus suam prudentiam. Non enim protinus euulgarunt, quod audierant: sed ubi rem certam cognouissent, tum non ueriti sunt, & apud alios quos audierant, prædicaret

228 Ab huiusmodi præconibus primū amauit prædicari Christus, in quorum simplicitatena nulla cadebat uanitatis aut fuci suspicio. Non nouerant aliquid ex se cominisci, nesciebat affingere uisis:sed quod audierant ac uiderant, ut audierant ac uiderant, bona fide nuncia Et omnes qui bant bonæ mentis hominibus. Et inuenit pastorum uoxapud multos sidem, quæ multos endierant, mi excitauit ad cupiditate uidendi pueri. Ates hic mihi sanctæ uirgunculæ prudentem moz ratifunt destiam considera. Discità pastoribus quid nunciarit angelus, quid cecinerit cœlestis mir litiæ chorus: ipsa sola tacet, hæc omnia quæ prius, quæ nunc acciderant conservans in ani mo, ac diligenti reputatione conferens in corde suo. Silet in suum tempus uirginei con

ceptus mysterium: non iactat apud alios suam felicitatem. Ancillam promiserat opificio diuino, ancillam exhibet: contemplatur tacita secum nouam rationem diuini consilií. Co siderat omnia plena esse nouis miraculis: uidet ubics summam humilitatem cum summa sublimitate misceri. Infans in utero concipitur, sed angelo internuncio, spiritu sancio opis fice: puer nascitur, sed è uirgine matre. Reclinatur in præsepe, sed angeli gratulabundi ca nunt è cœlis. Latitat in obscuro loco, sed cœlum nati sublimitatem adorat. His hunc in modum peractis, pastores repetunt gregem suum, glorisicantes ac laudantes deum super omnibus quæ audierant ab angelis: & quod quemadmodum audierant comperissent. Et postquam Cæterum posteaqua uenisset dies à partu octauns, quo lex Mosaica inbet infantem mas consummati sculum circumcidi, amputata summa præputij pellicula (nam id primti ab Abraham pro-Sunt dies ofto fectum deus uoluit esse suz gentis signaculu) satisfactum est & hac in re legi, quando non uenerat soluturus legem, sed impleturus. Nec dedignatus est ueluti peccatis parentum ob noxius, accipere remedium, qui solus ab omni peccati contagio immunis, ablaturus erat omnia peccata mundi, sibir nouum populum acciturus, cui cor esset abomnibus carnis cupiditatibus repurgatum: ide non cultris petrinis, sed gladio sermonis Euangelici per fi dem omnia purgantis. Quin & nomen ex more inditum. Dictus est enim Iesus, quod He bræis sonat servatorem. Non hoc fortuito, aut humana voluntate inditum est puero, sed autoritate diuina per Gabrielem fuerat datū, antequam in utero uirginis conciperetur, ut uel ex ipfo statim uocabulo mortales admonerentur hunc esse qui ueram salutem confere ret omnibus, ac uerum Iolue ducem referens, luos ab omni ultiorum inquinamento pur gatos, perduceret in terram cœlestem, æternis gaudijs affluētem. Hactenus typis quibul dam prælufum est euangelio, primum populo Iudæorum prædicando. Quinto à circun cisione die adsunt Magi tres, stellæ indicio procul excitiad uisendum puerum. Adoratit nouum orbis principem, ac mysticis donarijs honorarunt, quadam rerum imagine signi ficantes, gentes amplexuras Euangelij gratiam, ab homicidis Iudeis repudiatam. Rurlus quum adellet dies à partu quadragelimus, quo lex iubet masculinum fœtum primogeni tum exhiberi domino, proce purgatione puerperæ limul & pueri nati, quod uulgaris mu lierum partus non abig fordibus corporis constet, offerri munus; nec hic modestissima uirguncula refugit f peciem uulgarium puerperaru, quum in hoc partu nihil esset inquina 😬 tum, nihil no cœlesti puritate sanctimoniach plenu. Quid enim habetet impuri puerpera, qua citra virilem attachum, examplexu virtutis coelestis per officium spiritus sanchi coce perat. An uero quicqua fordidum poterat effe in fœtu qui cœlitus natus, in hocuenerat ut folus omne genus hominum purgaret à cunclis uitiorum fordibus: Sed his tam infigni bus modestiz exemplis Deus humanam superbiam frangere uoluit: simulci cõueniebat, ut qui uenerat utrung parietem, hoc est, ludæorum ac gentium populum in eandê Euan. gelij professionem copacturus, per omnia satisfaceret legi Mosaicæ, unde prima fides & autoritas erat Euangelio profectura. Mater igitur ac Ioseph, qui certo dei contilio pater adhuc credebatui: lelu, infantem luum adduxerunt Hierofolymam, ut in templo exhibee setur in conspectu domini cui dicatus erat & consecratus: non quod non omnia sint domi nisted ut mystico typo doceremur, eos demű animos esse domino gratissimos, qui mascu les spiritus robore, deuictis carnis uelut esseminatæ cupiditatibus, grassantur ad ea, quæ colectia funt & aterna Hoc innuens lex Molaica, prascriplerat ut omne masculinum, liv mulato; uulua matris adaperta prodiretin lucem, haberetur domino facrum, fiue natum effet ex hominibus, siue ex brutis animalibus, ut hinc quoch primitiæ cederent sacerdotie bus:lic tamen, ut hominis primogenitum à facerdotibus redimeretur, nisi puer esset trie bus Leuitica. Atqui lexipla palam liberat hanc sacram puerperamab obligatione sua, quum

quum ait in libro Leuitico: Mulier si suscepto semine pepererit masculum. Siquidê hæc nec mulier erat, quæ uirū nelciebat, nec lemine suscepto aliūde pepererat. Rursum quum ait: Omne masculinum primum adaperiens uuluam: satis indicat se de uulgari matrum partu sentire, quæ prius fracto per uirum uirginitatis signaculo, non sine sordibus, nec sie nepudore pariunt. Hic autem fœtus cœlestis, nec ingrediens nec egrediens uirginalis u/ teri claustra uiolauit, sed consecrauit potius, & consignauit, ne in posterum etiam uel cor/ poris iplius ueluti templum semel deo dedicatum, uel animus, myrothecium sancti spiri/ sus, ullis humanis inquinamentis pateret. Exhibitus est igitur ueluti legi obnoxius in tem plo, qui dominus erat omnium coelestium ac terrestrium. Rédemptus est exiguo precio, qui sui sanguinis precio redempturus erat uniuersum mundum. Lex enim præscripserat, me parentes primogenitum masculum redimeret agno anniculo, qui dabatur in holocau from: deinde adderetur columbus aut turtur pro expiatione peccati, si quid labis in coix me, aut post esse cotractum. Debet enim undequacy purum esse, quod domino sit offeren dum. Quod si rei familiaris angustia non patiebatur dari agnum, agni uice dabatur turtur aut pullus columbæ pro redemptione pueri. Altera auis offerebatur pro expiatione pec cati. Obtulerunt igitur pauperum munus: non dubium est, quin uberius fuerint largitu/ zi, nifi tenuitas obstetisset: aderat pietate diues animus, sed ad exemplum nobis parādum milior erat professio paupertatis. Atca hæc omnia divini consilij dispensatione sic peracta fant, quum multis alijs de causis, tum ob hanc præcipue, ut tot argumentis declararetur in puero ueritas humanæ naturæ. V tero tumenti conspecta est in diuersorio, mox enixæ **fabledit corporis tumor : infante**in recens natum comperere paltores, adorauere Magi, cheuncifus est solenni ritu. Rursus idem in templum delatus est, ac palam exhibitus sacer detbus. His rebus factum est ut nec de partu quists possit dubitare, & paulatim pluribus imotesceret, sed potissimű humilibus ac pijs duntaxat. Conueniebat enim ut nec paucis necuulgaribus argumentis confirmaretur, quod creditum omnibus feculis effet allatuv sum falutem æternam:non creditum, mortem æternam. Angelus nunciat, testis adhiber er sponsus Ioseph. Elizabet sterilis parit, mutus Zacharias loquitur: uttros spiritu pro phetico corripitur. Exultat Ioannes in utero matris: uirgo generat: hospites Magi accur/ ente et adorāt, pastores prædicāt. Tot argumētis, tot prodigijs, comendata est recens pue matiuitas. Nunc ne non ab omni sexu omnig ætate, omni statu & profectione ferret tee finonium, nece quisto omnino relinqueretur, qui sibi ad hoc no promitteret salutem, Execce homo me id temporis Hierosolymæuir quidam nomine Simeon, senecia iam frigidus, sed spirit mieruens: effœto corpore, sed animo uegeto: ætate marcidus, sed uitæ innocentia flori, erat dus, nimirti uere iustus, uerece pius ac religiolus: non uenans exemplo pharifæorum glo siam ac quæstum ab hominibus, sed publicæ salutis auidus: que nulla uoluptas in hac ui/ tagemorabatur, nisi ut uideret oculis suis eum, quem in hoc prophetarum oracula promi ferant uenturum, ut cosolaretur Israeliticum populum, multis modis afflicium. Is ut erat pir bonus, assatu sancti spiritus cognouerat eum diem iam adesse. Quuc uotis ardentissi isrogasset dominum, ut sibi contingeret uel semel oculis corporalibus intueri tot iam semis expectatum Messiam: responsum acceperat in adyto pij pectoris à spiritusancio, forent non emigraret ex hacuita, nisi prius oculis corporeis uidisset, que oculis sidei iam ridem prospexerat, ut testari posset uenisse, quem uenturum non dubitabat, felicem il m puerum, quem uidelicet deus unxerat supra mortales omneis, utæterno regno, nec Christum do unquam abrogando sacerdotio potirctur. Qui igitur futurum esset, ut puer selus adser/ per in templum, quemadmodum diximus, beatus ille senex submonitus afflatu spiritus this in templum, quella dinoduli di alla dinore de la completa di debatur pueri pater, infantem deferrent in templu, ut perageret, quæ ad solennes ritus pu rificationis pertinebant: postea q sacerdos oblatum puerum amplexus esset, eich benedie zillet, no se continuit pietas senilis, quin ipse quots desideratum infantulum coplecteres turulnis fuis: simulos erupit mox defectura uox in laudem dei, ueluti cygneam quandam cantionem promens, ac dixit: Satisfactum est domine uotis meis. Nunc lubens ac lætus Nue dimittis moriar, quia dimittis feruum tuum animo requieto placido ch: neca quicci præterea deliv derantem in hac uita, sed cupidum etiam ex hoc senili corpusculo demigrādi ad felix con/ fortium piorum hominum, qui diem hunc expectarant: nec uidere contigit, nili spiritua. libus

Gloriam ple/ bis tue Israel

Oculimei libus oculis fidei. Meis uotis abundantius fatisfactum est, cui corporeis etiam oculis uti dere contingit, cui datum est ulnis fenilibus amplecti filium tuum unicum, per quem tibi Quodparasti uisum est ueram salutem coferre, non solum Israelitico populo, ueruetiam uniuersis mun ante faciem di nationibus. Agnosco in humili corpusculo uirtutem tuam. Agnosco hunc esse lucem mundi, prophetarti oraculis promissam: hunc esse solem, quem exoriri uoluisti, ut dispelle rettenebras omnium gentiñ, & haberet populus tuus Ifrael de quo merito glorietur, por pulus, inquam, uere tuus, non iuxta carnem tantum, unde prodijt salutis exordium, sed iu xta spiritualem cognationem, quæ fide Euangelica cociliatur. I frael enim est, quisquis in hanc lucem pios intenderit oculos, ac fidei uiolentia irruperit in regnum cœlorum. Antehac populus Iudæorum gloriatus est de Abraham, Isaac, & Iacob: gloriatus est de Mo Le, de templo, de prophetis: Posthac spiritualis Israel, qui per totum orbem disfusus est, gloríabitur de tuo filio, que post omnes, ut omnibus maiorem, mittere dignatus es. Núc quidem latitat paucis agnitus, sed post emicabit illius lux, suis radijs cunctas mundi plaz gas illustraturi. Porrò mater infantis & Ioseph uidentes hæc afflatu diuini spiritus à sene dici, conferentes interim cum his quæ præcesferat, taciti secum admirabantur, quid sibi. uellet senis oratio. Caterum ubi puero benedixisset, simul & parentibus bene precatus! effet Simeon, uersus ad Mariam, dixit: Filius hic tuus, quanquam in hoc datus est à deo, ut falutem conferat omnibus , tamen hominum uitio fiet, ut quemadmodum multos del ? In ruinam & donum amplectentes, erecturus est ad spem salutis æternæ, ita multi gentis Israelíticæ, rer resurrectione spuentes obuiam del beneficentiam, deisciantur in exitia eternum: ueritate per hunc pro dita, cadent qui prius stare uidebatur, exurgent qui uidebantur iacere. Ab omnibus lirae litis expectatus est, sed non ab omnibus recipietur. Proponetur enim omnibus uelutisis gnum, quale nung propolitum fuit ab initio mundi, sed obnoxium multoru cotradictio ni.Obstrepent illi Pharisai, scribæ & potifices. Reclamabunt increduli & hæretici: tanz tusqs tumultus concitabitur undiqs, ut ne tu quidē fis à malorum confortio futura i**mmu** nis. Nam non ad eos tantum perueniet eorti crudelitas, qui crediderint filio tuo, uerume/ tiam tuam iplius animam penetrabit doloris gladius. Tale lignum uilum est Deo profer re sub oculos omnium, ut clara ueritatis luce prolata, retegeretur cogitationes hominum, quæ latebant in corde: ac uersis rerum uicibus, res ipsa declararet eos absuísse procul à ue ra iultitia, qui apud homines uidebantur arcem tenere iultitiæ:deprehenderentur impij, qui sibi uindicarant doctrinam pietatis. Contrà, qui prius habebantur alieni à religione, declararentur multo fuisse propiores ueræreligioni: qui uidebantur esse reiecti ac deplorati, hos fimplex credulitas primos admitteret in regnum cœlorum. Scribæ & Pharifæi femper Messiam habent in ore, legem habent in ore, justitiam habent in ore, frequentes uerfantur in templo, orant prolixe, ieiunant crebro, latis phylaclerijs inlignes obambus lant, fed longe aliud cælant in corde, qu'am præ fe ferunt specie. Horum subdolas & im/ pias cogitationes arguet exorta lux Euangelicæ ueritatis. Publicani, meretrices, & pec> catores ab his religionis hypocritis submouentur à facris, sed hos omnium primos deus recipiet in regnű cœlorum. Gentes idololatriæ deditæ, subito mutata uita, studijs auidis amplectentur doctrină ueræ pietatis: pharilæi & pontifices, penes quos eratlegis & religionis faltigium, legis autorē infectabuntur, & ueræ religioni pertinacissimis studijs ad uersabuntur. Nox certum iudicium non habet, ac frequenter pro rebus umbras & inania rerum simulachra obijcit oculis. Sol exortus discutit omnes præstigias, ac suam cuig fact em, fuum cuig colorem reddit. Hæc pius ille fenex, afflato numine pectore gaudens de promplit. Iam acceperat dominus Ielus teltimoniu ab angelis, à uirgine, à sponso casto, à facerdote Zacharia, ab infante nondum nato Ioanne, ab Helizabeth nupta , à pastorie ribus, à Magis, à scribis ex prophetia pronunciantibus ubi Christus esset nasciturus :ab Herode libi metuente, à Simeone, qui nec facerdos erat nec leuites, sed nihil aliud quàm iultus:reltabat ut à uidua quogs ferret testimonium. Tanta uis erat infantis nondum exeð rentis iustas uires, ut omnia corriperet diuino spiritu: afflans humiles, superbos perture bans ac territans, ut ex his rerum præludijs non difficile colligi posset, quæ foret rerum mutatio futura, quum iam adultus uocem illam cœlestem palam depromeret, quum mie raculis inclaresceret, quum moreretur ac resurgeret, qui spiritum sanctum affatim è coes lis in omnes credentes effunderet. Ergo seni cœlibi succedit anus vidua, Erat enim Annz quædam

quadam ex re nòmen habens, nimírum à gratia (quippe spiritu prophetico prædita) filia Phanuelis, ui ri laudati de tribu Afer, quæ inter duodecim tribus octava, tacito quodam typo delignat refurrectionis beatitudinem, quam Iudæorum sabbatismo adiecit Euageli adoctrina. Nam Afer Hebreis beatum sonat. Hæc cum esset admodum prouectæætae tia, nó in aliud uidebatur dilata, mili ut quod ardentiflimis optarat uotis, anus uideret pro missum infantem, qui salutem esset allaturus populo Israelítico. Suggesserat enim hocilli spiritus sanchus, iam esse natum. Et eius dem spiritus admonitu, quo fuerat afflatus Sime? on, supervenit, quum hæc, quæ narrauimus, agerentur in templo. Hæc quum nondum effet apud Iudgos gloriosa uirginitas, uixerat cum marito septem annos à uirginitate sua. Datum est hoc temporis marito & soboli. Cæterum quod reliquum eratuitæ, pietati con fecratu est. Perseuerauit enim in uiduitate annos circiter octoginta quatuor. Semel exper ta coniugium, quamuis effet adhuc ætate uigenti, non cogitauit de repetendo matrimos nio, sed ue luti mundo mortua, ac deo iam dicata, non discedebat à templo, uiclimis Eus angelicis illi facrificans affidue, non interdiu folum, uerumetia noctu fe totam immolans domino hostiam uiuam acrationalem & acceptam. Nam corpus immolabat crebris ieiu anie, animum pijs uotis & obsecrationibus offerebat. Dum igitur purificationis ritus per aguntur in templo, dum uaticinatur Simeon, dum facris gratulationibus redundant ome pia.commodum & hæc superuenit, ut & ipsa testis essenati pueri, sui éj pectoris affectus cum aliorum gaudijs coiungeret, laudibus efferens diuinam benignitatem, quæ respexis/ stroopulum suum. Nec tacuit apud alios, quod oculis uiderat, quod afflatu didicerat, sed depuero loquebatur omnibus, qui Hierofolymis expectabant redemptionem Israelitice exis. Satis erat hoc uiduæ, tantum in templo prædicare, uenisse Christum, & pacis aui/ dishoc indicare. Nondum enim uenerat hoc tempus, quod servatum erat Apostolis coe/ **leftiplenis** spiritu, de quibus dictum est: In omne terram exiuit sonus eorum, & in fines erbisterræ uerba eorum. Cunclis tandem rite peraclis, quæ ad purificationem præscris Et ut profe teat lex, reversi sunt Nazareth, ubi conceptus erat puer. Cæterum quum Herodes rex, cerunt omnis Magis admonitus natum elle nouum regem Israeliticæ gentis, iussillet interficiomnes infances, qui intra biennium nati fuissent in Bethleem, atcz in toto eius oppidi territorio; **Loseph admonitus ab angelo per fomnữ, puerperam ac puerum abduxit in Aegyptữ, at** que illic commorati funt usquad mortem impij regis. Eo facto rurfus angeli admonitu re/ erfision, non in Bethleem, ne daretur occasio sæviendi Herodis filio, qui patri successe. satin regni partem: sed in Galilæam in civitatem Nazaroth, ubi conceptus fuerat infans. Volebat enim ad tempus latere. Et illic habitus facile fallere poterat crudelitatem eorum qui noui regis exortum metuebant. Atque hactenus coelestis ille princeps noster, qui se **Enolira** caula ufque ad falcias, cunas, uagitus, & imbecillam corporis infantiam deiece est, aliena uocis testimonio pradicatus est. Caterum paulatim accrescens atas augebat corporis modum, ac uíres, in quo uelut in domicilio relucebat indoles quædam admira/ bilis, aliquid præ le ferens homine maius. Augelcebat & spiritus robur, indies magis ac mois sese exerentis cultu, incessu, sermone, factis, in quibus nihil erat quod non spiraret modestia, castitate, suauitate, pietatem. Non em erat obnoxius his uitijs, quibus ætas illa folataborare, ineptia, la sciuia, inconstantia, stulticia: sed cœlestis sapientia, qua repletus ex ration expectatis annis, tam til sese proferebat, sic, ut qui prius alieno testimonio fuerat ismmendatus, nunc raris dotibus fuis redderetur omnibus & admirabilis & amabilis. Sepientia, sanctitas, integritas, maturitas, quantam in nullo sene reperias, reddebat eum inibus admirabilem. Porrò morum fuauitas, comitas, modeltia reddebat illum omniv buramabilem. Non erat fauor uulgaris, aut temporarius, quem fibi nonnunquam ætas #adotibus humanis colligit, puta formægratia, aut alioqui præcoci docilitate: fed efful/ lítineo divina quada & admirabilis gratia, pertrahens omnes in amorem virtutis. Quan quam aut Nazareth longius abellet ab Hierololymis, tamen religioli parentes Ielu quo mais eo se conferebant: ide ad diem festum paschæ: qui dies apud Iudeos religiosssime colebatur, atcp is erat quo destinatus erat immolari suo tempore agnus ille omnis macu/ lenescius. Porrò puer sub matris ac nutricij ductu iam tum ad nostrum exemplum assue kebat religioni, parentes omnes admonens officij sui, quos oportet ex sele prognatos sta in & ab iplis, ut aiunt, incunabulis arcere ab omni lalciuia, led lanctis moribus, ueraci pietatis Tom 7

pietatis studijs assuefacere, dum adhuc tenera est etas, dum adhuc molle & ad omnem uir tutis institutionem sequax ingenium. No egebat puer lesus alieno magisterio, sed paren tibus alijs castæ educationis paratum est exemplum, & omnibus liberis ostesa forma est, quomodo sese debeant præbere morigeros paretibus, ad ea quæsancia sunt hortantibus. Porrò quum iam accedentibus annis firmior esset pueritia ad ephebiam accedens, annos ; nato duodecim, ac parentes ex more adissent Hierosolymam ad diem paschæ comite pue ro, perfectis quæ ad religionem tius festi pertinebant, peractisc diebus, quibus rei diui. næ dabatur opera, matre & Ioseph domum reuersis, puer Iesus remansit Hierosolyma; iam tum uelut prægestiens ad patris sui mandata peragenda, ob quæ missus erat in mun. dum. Ea res latebat parentes. Verum ubi non rediret lesus Nazareth, uulgari parentum solitudine demirati sunt quid accidisset. Suspicabantur autem eum in æqualium & cogna torum comitatu hæsisse, & ob hoc venire serius. Proinde remesi suntulam ad iter serme di : ei unius, quærentes eum inter notos & cognatos, inter quos folet ætas illa nonnunquam libenter cessare, uidelicet remorante illos propinquorum affectu. Verum hic non est inuentus Ielus, qui iam tum docuit esse renunciandum parentum & cognatorum affectiv bus ei qui uelit cœlestis doctrinæ professionem suscipere. Hic igitur frustrata spe, quum magis etiam parentum animos folicitudo discruciaret, reuersi sunt Hierosolymam, suspicantes fieri potuisse, ut illic apud amicum aut notum aliquem hæsisset. Quum aute & hic inter notos & cognatos frustra quæsitus esset puer, post triduum accidit ut præter spem parentes inuenirent illum in templo, non ociolum, aut lulitantem, led ledentem in medio doctorum, quos puer uicissim & audiebat docentes, & intertogabat, acuicissim ab illis in terrogatus respondebat, non quod illi necessitas fuerit sciscitariab hominibus, quoddir sceret, sed ut prudenter interrogando doceret eos, qui legis scientia profitebantur, quum legis uim ignorarent: simul nos interim ad discendi studium accendens, docens que nul lam ætatem esse præproperam ad discendum ea , quæ faciunt ad pietatem. Sunt enimar/ tes quibus discendis non quæuis æras sit idonea, sola pietas statim discenda, nec huius studium unquam est remittendum, usque ad extremum uitæ diem, semper enim est quò proficias quo ad uixeris. Ielus autem quanquam ignotus esset doctoribus, & circunstan ti populo, tamen omnes uertit in admirationem fui, quod tantillus puer dictis ac responsissuis admirabilem quandam & plus quam senilem sapientiam declararet. Videbant ætatem corporis imbecillem, & immaturam sapientiæ, & audiebat puerum singularimo destia ea promentem, quæ doctores prouectæmatis, quick iam sapientiæ fastigium tene/ re uidebantur, non pigeret discere. Et tamen interim aberat fastus, aberat procacitas abev ratiacfantia, que uitia pueris adesse solent precocis ingenij. Interrogabat ueluti discendi cupidus, interrogatus modestissime simul & prudentissime respondebat. Atque ita do cebat citra speciem arrogantiæ. His rebus factum est, ut & doctores, quibus cum disputa bat,& ij qui circunstabant testes eius disputationis uehementer obstupescerent, non so lum ob inauditam pueri fapientiam, quam interrogans ac respondens declarabat, uerum etiam ob raram uultus ac geltus, linguæg modeltiam, quæ gratiam addebant intelligentiæ. Nechoc interim omnino uacat utili mysterio, quod qui non potuit inueniri inter no tos & cognatos secundum carnem, Hierosolymis in templo repertus est: Siquidem illa ciuitas religionis opinione celebris, gerebat imaginem uel ecclesia militantis in terris, uel triumphantis in ccelis. Hac est enim patria nostra ad quam suspiramus, intelligetes quod hic uersamur in exilio, non habentes permanentem ciuitatem. V bicung igitur res agitur humanis affectibus, ubicunes studetur his rebus quæ pereunt cu hoc mundo, ibi nec Hie rulalem elt, quæ uox Hebræis sonat uisionem pacis, nec templum domino sacrum. Proinde nec ibi quærendus est lesus, qui totus cœlestis est. Verum ubicung pectus est, negle chis his quæ sunt carnis & sanguinis, anhelans ad felicem illam tranquillitatem animi, quam hic per fidem Euangelică præstat dei benignitas, în cœlesti Hierosolyma perficit: ibi Hierufalem est, ibi remplü est quo delectatur Iefus: Ibi uicifiim proponitur ac respode: tur, non de quadratura circuli, non de prima materia aut primo mobili, quæcitra dispendium falutis nesciuntur : sed de cognitione facrarum literarã , per quas deus nobis uíam oltendit, qua pollimus ætern**ä allequi falutë. Ibi maclätur uiclimæ gratillimæ deo, libido**,: liuor, ira, ambitio, auaritiat ibi pijs uotis ac puris precibus accedit luftitus domino gratisti.

mus. Curandum est igitur unicuics, ut Hierusalem habeat in pectore, ut ibi templum pa set dignű sancto spiritu, quo lesum mereatur habere hospitem. Et ecce dum his rudimen/ tis puer ille mirabilis præludit ad peragendum cœleste negocium restituendæ salutis huz mana, cuius gratia descenderat è colo, superueniunt pater & mater, quibus nondum ad plenum erat cognitum diuini consilii mysterium. Resederat in illis adhuc aliquid affectus humani, quanqua pia solicitudine quassierant puerum. Tacet Ioseph qui sibi conscius e rat, se nihil habere iuris in partu sponsæ suæ, mater pro autoritate sua expostulat: Fili, in/ quit, quurad istum modum tractas noss Quur te clam subduxisti à nobiss Ecce pater tu us & ego iam dies aliquot anxij te quæliuimus, omnia metuentes tibl, quæ parentum pie/ mas solet amatis liberis metuere. Ad hunc Maria sermonem, à pio quidem affectu profes Rum, sed humano, ob quem no oportebat interpellari rem divinam, quæ tum agebatur, lelus lubdure relpondit: no quod indignaretur parentibus, led ut ostenderet in Euange liconegocio, ad quod missus erat à patre cœlesti, non oportere locum esse cuiquam autoritatibumana. Habet parentű autoritas limites suos, cui renunciadum est quoties agitur negocium salutis æternæ. Par estenim ut humana cedant divinis: & prior sit ratio dei, cui debemus & corpus & animam, & à cuius benignitate expectamus hæreditatem uitæ im mortalis: if horam à quibus iuxta carnem progeniti sumus, & educati, successuri in por tionem aliquam facultatum terrenarum. Debemus & his sane plurimum, sed longe plus debemus deo, cui debemus & iplos parentes. Sic & post parum blande respondit matri, quum in nuptifs interpellaret de uino, ac materna quada autoritate miraculum exigeret, quod non nili in gloriam patris erat promendum. Sic durius etiā responditijs, qui ipsum aconcione euangelica matris & cognatorum uerbis euocarant. His igitur matri expostu lantirespondit hunc in modum: Quid erat causa, quur me tam anxie soliciti que reretis; Annon ueniebat uobis in mentem, quod in negocio patris mei oportet me elle, quoties illeuocat ad munus delegatum: Hæc oratio Ielu quid libi uellet, non latis intellectum elt aparentibus. Præ se ferebat enim quiddam homine maius, præsertim in ætate tam tene/ ra. Quanquam autem ex his quæ præcesserant, nihil uulgare aut mediocre expectarent à puero, nondum tamen ad plenum intelligebant fublimitatem diuinæ uirtutis, nondum cognouerant quam admirabili confilio decreuisset deus per filium suum redimere genus humanum. Audiunt nomen patris, quem sciebant non habere patrem in terris: audiunt negocium patris, de quo nihil adhuc illis meminerat. Obticescunt tamen parentes, & reuerentur fermonem non intellectum. Hoc uidens Iefus, demilit fefe, morigerum & præ buitmatri, & Ioseph nutricio suo, non quod illis in Euangelij negocio deberet obedien tiam, sed ex sua bonitate obsequutus est ad tempus illorum imbecillitati: simulc pueris omnibus formam & exemplum exhibuit, quato studio, quanta of reverentia debeant obs lequi parentibus suis, quum puer lesus qui nulli debebat obsequium nisi patri cœlesti, sic obtemperarit simulato patri, ac matri, quæ ipsum citra uiolati pudoris iniuriam genuer tat la uilum est domino lesu, sic omnia dicta factaci sua temperare, ut nunc diuinæ uirtu tis suz ueluti scintillas quasdam promeret, nunc rursus ad humanam humilitatem sele de mitteret. Nimirā illud nobis expediebat, ut omnihus modis perfualum esser generi mor talium, diuinæ limul & humanæ naturæ ueritatem in uno coniüctam esse. Ad amorê con ciliandum faciebat nature comunis focietas. Vehemetius ac felicius amamus cognata & familiaria, iuxta uetus etiam prouerbium quo dicüt, simile semper adiungi simili. Cæte/ rum deo tutius fidimus, qui quum mentiri nesciat, nihilig non possit, in dubiti uocari non potelt, quin præstaturus sit quicquid pollicetur. Ac nascitur quide amor ex cognatione generis. Caterum ab his initifs proficit ad amorem rerum sublimiorum. Quemadmo/ dum enim hominum uulgus, primum e forma conspecta corporis inardescit ad beneuo/ lentiam, moxubi ex couiclu colloquio & perspecta fuerint dotes animi formosioris, in formolo corpore latentis, uerius ac flagrantius incipiunt amare quod non uident, quam id quod uident, Sic nobis humanæ naturæ confortium velut illecebra fuit ad concipien/ dumamorem erga dominum Ielum, sed hinc ad amorem divina virtutis proficimus. Sie ueigitur demittit fefe ad nostram imbecillitatem, sue sustollit sefe ad suam sublimitatem, noftre falutis negotium agit. Relinquit igitur Iefus templifac Hierofolymam, ac morem gerens patentibus, reverlus est Nazareth. Erubescant pueri & adolescentes, qui negligut monita

monita parentum ad honesta uocantium, quum lesus ad tempus reliquerit patris nego tium, ne quam præberet speciem filij immorigeri. Erubescant idiotæ rebelles aduersus Episcopos suos, uidelicet patres spirituales, quu lesus maior obsequundaret minoribus, Et mater eius deus hominibus. Mater autem uicissim obsequundauit filio suo, sentiens in eo promicas observabat o/ re uim quandam diuinam, ac prudentis suæ modestiæ memor, nihil adhuc effutiebat mu mnia liebri loquacitate, nec pronunciabat de his quæ mirabatur potius quam assequebatur: sed quicquid ab initio acciderat circa puerum, quicquid ab iplo diceretur fierétue, limul colv lectum recondebat in pectore suo, ex admirandis initifs rerum exitus coiectans: nec quier quam sinebat inobservatum, quo post maiore cum fide narraret omnia discipulis, per ore bem universum Iesu vitam prædicaturis. Interea Iesus adhuc paucis notus, versabatur in ciuitatula Nazareth, ueluti lub imperio parentum uiuens, donec ueniret tempus à patre præfinitum, quo sesemiraculisac prædicatione mundo proferret: nos interimadino/ nens exemplo suo, ne quis ad Euangelicum munus temere & importune semet ingeratprius quam ætatis accessu, moribus inculpatis, doctrina sacra, cœlestic uocatione docen di fibi colligat autoritatem. Ielus enim ulque ad annum fermè trigelimü nihiladmodunt infigne geffit, nifi quod fupra modum humanum, quemadmodum proficiebat corporis ftatura, uiribus, atatis accessu: ita uberius in eo sese promebat cœlestis sila sapientia, reliv quæd dotes divinæ, quibus ut erat commendatiflimus deo, ita quotidie magis ac magis commendabatur hominibus, uidelicet dissimilis scribis ac pharisæis, qui falsa specie sanv ctimoniæ fapientiæce sele commendabant oculis hominum, quum in oculis dei scaterent omni spurcitie uitiorum. Neque solum hoc conducebat ad salutem humani generis, no uo & inaudito confilio redimendi, uerum etiam ad inftitutionem uitæ noftræ, ut Iefus di uinas dotes fuas,quibus erat plenus, paulatim & gradibus quibufdam proferret in **noti**/ tiam hominum, uidelicet ut nos doceret, à primis illis iusticiæ rudimentis, quam oportet ab ipsa statim infantia imbibere, perpetuo progressu conniti ad perfectiora. Quemado modum enim corpus habet auclus suos usque ad iustum staturæ modum, iustasch uires, ab infantía proficiens ad adolefcentiam, ab adolefcentia ad iuuentutem, à iuuentute ad ætatem uirilem:ita habet & pietas fuos accessus, donec adolescamus ad perfectam firmi/ tatem plenitudinis Christi. Grandescit enim Christus in nobis & adolescit, qui nos à six dei rudimentis ad reconditiorem diuinæscripturæsapientiam proficimus, quum relicio lacte carnis folidum appetimus cibum spiritus; quữ relicta litera insipida sitimus sensum mysticum, quum neglectis terrenis euolamus ad cœlestia. Præposterti est enim corpus iu xta naturæ curlum lemper in melius proficere, & animam nostra socordia semper ad de? teriora relabi. Nam id uulgo fieri uidemus. Adolescentes ab infantiæ puritate degenerat ad lasciuiam:iuuentus rursum ad lites & pugnas proficit; uit ilis ætas ad ambitionem & a/ uaritiam, ltags fit ut quo quifque propius accefferit ad ætatem, hoc longius recedat ab inv nocentia. Cæterum qui semel induerunt Iesum Christū, hos oportet ad illius exemplum Iemper ad meliora conniti, quo simul & animi puritate sese commendent oculis dei, & us tæ fynceritate famam honeftam fibi parent apud homines.

CAPVT TERTIVM

ABES optime Theophile quibus initifs præluferit Ioannes præcurforac dominus lesus ad Euangelicæ prædicationis officium. Nunc accipe qua ra 🐧 tione , quoch luccellu rë aggress sint intelligas nihil omnino gestü fuisse fortuito aut humana prudentia, sed omnia diuina prouidentia nouis ratio níbus luű negocium temperate. Iam enímaderat tempus ut prodito regno

cœlesti, decresceret regnum terrenű: prodito spirituali sacerdotio, euanesceret sacerdotiű umbraticum, quo se ad id use temporis iactarant Iudai. Iam obierat diem suum Casar <u>August</u>us, ad cuius edictum facta fuerat descriptio totius orbis, sub quo natus est Iesu**s** Christus. Iam decesserat impius <u>Her</u>odes, qui infanté quæsierat ad necem: & huius filius Archelaus ob mores nimium paternos in exilium relegatus erat. Augusto successerat Ty berius Cælar. Is quum annum iam decimum quintum rerum lumma potiretur, Pontius Pilatus Romanus præses erat Iudææ. Herodes autem Archelai frater ex designatione Cæfaris Galilæam fortitus est. Philippus eam Syriæ partem administrandam susceper rat, quæ Ituria dicitur ac Trachonitis, nimirum ab asperitate montium; hæc enim à Libae

108 montibus Idumeæ porrigitur ad plagam occidentalem Syriæ. Porto Lyfaniæ ceffe ratea quæ dicitur Abilena, nome fortita ab Abila præcipua eius regionis ciuitate: cui po stea Lysanias nomen uertit Lysanion. Nam Augustus, quo regni eius uires frangeret in quatuor fratres deduxerat, Herode, Philippum, Antipatrum, Lylania, qui ob hoc Tetrar the dicti funt, nomine regis abolito. Et hoc indiciü erat regni Iudaici mox perituri, iuxta traticinium. Sanctissima uero Iudææ partē, in qua Hierosolyma & templis, & ex qua pro gnatus est dominus omníum, Pilatus Romanus administrabat, re ipsa designans gentes in regnum cœloru ab Iudæis reiectum, irrupturas. Similiter & sacerdotium, ueluti mox tellaturum, uagum erat ac mercenarium, cuius principatus tum erat penes duos inligniz terimpios, Annam & Caiaphã. Ad hũc modum rebus apud Iudeos dissectios acturbatis exortum est regnum coelorum ac nouum sacerdotiü cuius præco delectus erat Ioannes Zachariæ filius.Is quum hactenus latitasset inter feras, & in desertis exegisset uitam inau dia austeritatis, opertus camelorum pilis, cinclus zona pellicea, melle syluestri uiclitas & locultis, uinum ac siceram ne attingens quidem, ut idoneus esse posset prædicator pæ nitentiæ: ac prius uita doceret & fermone: ac uacaret omni crimine, qui magna libertate reprehenderet aliorum peccata: afflatus & admonitus spiritu diuino, prodiți e latebris e remi, sesec cotulit non in templum, qui locus datus erat Christo, sed in omne eam region nem, quæ finitima est fluuio Iordani, quo paratior esset baptizandis aquæ copia. Prædie cabat autem instate regnum coelorum, adhortans ut sese uenturæsaluti poenitentia uitæ prioris præpararent, & aquæ baptilmo quem iple ueluti præcurlor dabat, fele redderent ídoneos baptifmo spiritus, quem daturus esset cuius aduentus imminebat. Hæc tum ager bantur afflatu divini spiritus, qui iam olim hoc per os Esaiæ prophetæ futurum prædixe rat. Sic enim loquitur de Ioannis prædicatione: Vox clamantis in deferto, aduentat domi mus, præparate vias illius, ac reclas facite semitas eius, ne offensus pravitate morti vestro/ rum resiliat à uobis. Venit ad omnes, occurrendum est ab omnibus. Aequanda sunt omz nia. Omnis uallis implebitur, & omnis mons & collis deprimetur. Qui sublimes erant a> pud homines opinione iulticiæ aut sapientiæ, deponent supercilium, ut capaces sint iustie cizac sapientie divinz: qui uelut idiotzac peccatores cotempti iacebant apud homines, fubito per obedientiam Euangelicam erigentur ad confortium regni cælorum; quæd; pri us distorta prauach suerant, ad regulam Euangelicam repente exæquabuntur: quæchuir tiorum ac malaru cupiditatum sentibus aspera, uertentur in uias leues ac planas. Tales enim mentes amat dominus, per quas obambulet. Adeò rerum uíces ad huius aduen/ rum inuertentur. Qui desperabant, erigentur in spem: qui sibi sidebant, irreparabiliter re ijcientur. Qui prius habebantur sapientes, fient stulti, qui stulti, cœlesti sapientia dona/ buntur. Qui prius idololatræ, fient cultores dei uiui: qui cultores dei uidebantur, reperien tur fuisse idololatræ. Qui prius iracundi, placidi fient & benefici; qui prius seruiebant liv bidini, nunc ample clentur castimoniam. Qui prius rapiebant aliena, nunc sua largientur. Et uidebit es Huic igitur rerum nouatori præparate uos. Mox aderit dominus, & uidebunt eum no fo omnis caro lum Iudæi, uerumetiã omnes totius orbis nationes, cernent oculis fidei comunem falutis autorem, per quem deus gratuitam felicitaté offert omnibus, qui pia credulitate, qui cor rectione uitæ prioris uenienté exceperint. Hec tot retro leculis de loanne uaticinatus fue rat Esaias, & uaticinio per omnia respondit euentus. Siquide ad Ioannis prædicatione in gens hominữ turba, relictis ædibus, ac re ipla loquens, relinquendos affectus domesticos ei qui aspiret ad salute, consluebat ad ripam Iordanis, ut ab eo tingerentur aqua, nó quod: loannes remitteret peccata, led quòd his præludijs animos hominum futuræ faluti præ pararet. Siquidem magna sanitatis pars est, morbum agnoscere: & uicinior est saluti, qui capaxest remedij. Quoniam autem primus ad resipiscentiam gradus à timore dei nasci/ tur, ut primum à iusto uindice timeatur supplicit, deinde beneficij liberalitas ametur: ma gnalibertate clamabat Ioannes aduerlus elatos pharifæos & scribas, qui hactenus impio rum parentű uestigijs inhæserat, falsa iusticiæ persuasione turgidi, ueræ religionis hostes, ob hoc ipfum spernentes ceteros homines, libiós placentes, quod iux sa carnem genus du cerent ex Abraham: qualideus homines æstimaret ex genere, ac non magis ex animi uir tutibus. Progenies, inquit, uiperarum, nocentissimoru parentum nocentissimi fili, unde Genimina mie Enlift's imminere uindictam dei, nili mature relipuilletis? Quis uos lub monuit, ut fuge perarum

retis ab instante seuera desultione, quæ nulli necætati, nec genti, nec conditioni parcent Quemadmodum remedium offertur omnibus, qui se præbent sanandos, ita pæna ma/ enet omnes ables discrimine, qui nolunt à pristinis moribus resipiscere. Quin huc attraxit uos charitas erga deum, quo nunc pertrahit metus supplicije Nondum mutata mens est. .Proinde si uere uos pœnitet superionis uitæ, sumite mores alios, & factis ipsis declarate Facite fru, uos esse correctos. Hactenus ut syluestres arbores, produxistis malor operum acerbos dus dignos & exitiales fructus, superbiam, iracundiam, auaritiam, inuidiam, hypocrisim, contentio panitentia nem. Nunc si uere conuersi estis in bonas arbores, adite fructus bonos testes mutati in di werfum animi.Nihil opus est mutare uestem, aut cibi genus, mutandæ sunt prauæ cupidi sates animorum. Hæc est radix arboris, quæ si succum habet amarum ac pestiferum, nae Leuntur in ramis mali fructus: lin contra radix luccum luaue ac lalutarem luffundat, in ra mis nascuntur illi deo digni fructus spiritus:pro odio charitas,pro amaruletia,gaudium, pro discordia pax, pro ferocia tolerantia, pro rapacitate beneficentia, pro impudicitia case ne eceperis stitas, pro frauduletia simplicitas, pro arrogatia modeltia, pro superstitio e pietas. Hec de tis dicere clarant ueros ac germanos Iudeos, hec uere circucilos, ac filios Abrahe. His sacrificijs de leclatur deus. Nunc lux instat, facessant umbræ: adest ueritas, cedat simulatio: ponite ua/ vnam fiducia, quam uobis hactenus præbuerunt figurærerum spiritualium, Hierosolyma ciuitas sancta, templu domini, templum domini, templu domini, pecudum laniena, laua/ cra corporis, sabbatismi, neomeniæ, delectus ciborum, lata phylacteria, tristia ieiunia, cæ/ teræ observationes, quas uel lexad tempus præscripsit signa rerum animi, uel pharisæi comenti funt ad inanem fanctimoniæ speciem, hæc omnia simul cum ipsa circumcisione cessabunt. Iudæus erit post hac quisquis confitebitur & agnoscet hunc qui mox uentu rus est: circ ocilus erit, qui squis habet animum fide purgato à prauis cupiditatibus. Proin de neuobis ueniat in mentem:nos íumus filij Abrahæ,nobis promissa est hæreditas salutis, non deseret dominus populus suum. Imò que admodum uobis ad meliora resipiscen. tibus nihil officiet maiorum impietas, ita nihil profuerit Abrahæ progenitoris sanciitas. siuos perstiteritis in pristina malicia. Reijciemini, abdicabimini, funditus peribitis, nisi 14m enim secu prorsus mutati, fructus attuleritis Euangelio dignos. Nec deerut Abrahæ posteri, nec de ris ad r.a.p. erit deo suus populus, à quo colatur, cui promissam hæreditatem præstet, etiamsi uos des sciscatis ab eo. Hoc enim confirmo uobis: Deus potest uel de his lapidibus suscitare filios amico luo Abrahæ, cui promilii posteritatem parem arenæmaris ac stellis cœli. Postbac Omnis ergo non cognatione languinis, sed æmulatione fidei æstimabutur fili Abrahę. Agnoscet Ad arbor n.f.f. braham pro filijs etiā Sogdianos, Gothos ac Scythas, Messiam amplecietes, uos nisi cre dideritis habebit pro alienigenis. Hactenus tolerauit uos deus utcuncz legis fructum af ferentes, uiclimas, uotasieiunia, lotiones, ocia, escarum discrimina, amputatam pellicus lam.Hæc in fuperficie duntaxat fpeciem habebant religionis.Hæc folia funtarboris, exez crabilia deo, nisi adsint fructus spiritus. Nunc autem ex ueris animi bonis aut malis æstie mabitur unulquilg. Adelt exactius dei iudicium, adelt ille qui perlpicit & intimos cordi um finus. Iam enim fecuris admota estad radicem arboris , diu toleratæ: fuccidetur à stirpe populus Abrahæ, & inferentur gentes Abraham credulitate referentes. Non est audi tus Moles, non lunt auditi prophetæ, quorum plerolæ etiam interfeciltis, oblurduiltis ad nocem legis. Nunc adelt quo nemo maior mitti potelt, & post quem non alius expectano dus est. Imminet toti genti Israeliticæ exitium, nisi mature receperitis uos ad meliorem frugem. Omnis enimarbor quæ nunc non produxerit fructum fidei bonum, exciditur, & in ignem conficitur. Nihil medium est, nulla mora est: aut uera pietate properandu est Quidergo fa ad æternam salutem, aut ni id fiat, irreparabiliter ac funditus pereundu. Hac Ioannis ora ciemus iniciam fæua minacios, territa promífcua Iudæorū multitudo, dixit: Si fic res habet, quid igitur cenfes nobis faciendű, quo possimus iram diuinam effugere, & saluté assequi: Jam fanabiles effe coeperant, qui morbum agnoscunt & remedium expetunt. Ostendit igitu z Ioannes remedit ubica efficax. Non enim uocat eos ad uictimas pecudum, aliasca Iudai. cas expiationes, sed ad opera charitatis. Nulla uiclima citius placatur deus, quam benefi centia in proximum. Deus nostro beneficio non eget, sed sibi patitur imputari quicquid

> in proximum egentem iplius respectu fuerit collatum. Qui habet, inquit, duas tunicas, altera uestiat fratrem nudum. Et qui habet cibum qui duobus sufficiat, impartiat dimize

Digitized by Google

Datox

2nam 200au

icusal cclarge

ind

£

5

ø

63

bo

,0

5 200

œ

153

**COO** 

OF

185

jis

dium elurienti. His duobus exemplis Ioannes crafse docuit populum, efficacissimam esse ratione placandi deum offensum, si modis omnibus benefici simus in proximu cuiuscun que rei inopía laboratem, siue uestis, siue cibi, siue potus, siue hospitij, siue subsidij, siue so/ latij, siue do Arinæ, siue exhortationis. Nec solum de his quæ nobis supersunt subleuanda est præsens fratris necessitas, sed comodis etiam usibus aliquid decidendu, quoties opem præsentem flagitat proximi necessitas. Hoc igitur remedium omnibus comune datum est promiscuæ multitudini. Venerunt & publicani, territi Ioannis prædicatione, genus alioqui deditum rapinis, & ex publicis incommodis sua comparans comoda, religionis negligens, ac magis obsequens sussis principum, quam præceptis dei. Qui quum apud o maes nationes uulgo male audiant, apud ludæos peculiariter habebantur abominabiles, & ramen tantum terroris incufferat omnibus Ioannis seuera prædicatio, ut hi quoqueni rentad loannem, flagitantes baptilmum, ac discere cupientes, quo pacto placare possent diginam iram. Ioannes autem uerus præcurfor illius, qui nullum quamlibet magnis pece caris inquinatum, reiecturus erat, etiam publicanis leniter ac placide respondet: Si none dum potestis uestra largiri, certe sit ille primus gradus ad meliorem uitam, ut abstineatis à rapiendis alienis. Habetis salarium à Caesare, præscriptum est quid debeatis exigere à populo: Ne quid extorqueatis in uestrum lucrum ultra id quod præscriptum est. Post pu-Magister blicanos ueníunt & milites, uíolentum & impium homínum genus, legum negligens, ad quid facienus uin præceps, uenalem habens animam, rapto gaudens, licentia ferox & insolens. Et has coeperat ultionis divinæ terror, veniunt ad Ioannem, agnoscunt maliciam suam, expeunt baptilmum, rogant quibus modis pollint placatiorem habere deum. Nimirum magnus in hoc hominum genere profectus erat, luum agnolcere morbum, acuitæ melio risdeliderio tangi. Necabhis igitur Ioannes audet beneficentiam in proximum exiger re, satis magnum primi profectus gradum esse ducens, si temperarent à malefaciendo. Solent autem hoc hominum genus tribus porissimum modis esse noxium, uiolentia, ca/ humnia, & rapinis. Frequenter enim arma quæ princeps dedit ad defensionem publicæ Neminem co tranquillitatis aduersus hostes, uertunt in ipsos ciues, & quibus publica salus defends de emiant buerat, his ulciscuntur iram privatam. Prædantur itaque frequenter, incendunt, abis gunt, ui constuprant sœminas, perrumpunt sores, exiguntac pulsant hospitem. Id quo nam plerunque faciunt impune, credunt licere. Rurfus alii falso deferunt apud princiz pesaut duces, innoxios, quo pars facultatum confiscatarum ad ipsos redeat, calumniæ precium. Ad quæ facinora conniuent nonnunquam principes, dum suis militibus graz tificari student. Plerique dum, quod à principe nomine salarij datur, scortis, alea, temu? lentiáque prodigunt, rapto furtis que rei iacturam farciunt, & non folum non refoluunt quod debent, sed ultro extorquent ab agricolis quod non debetur, ac sibi quiduis licere credunt belli nomine: quum bellum habeat & suas leges, non omnino damnandum, si iu sta de causa suscipiatur, hoc est si pro defensione publice tranquillitatis, si sic ut uitari non pollit, si per pios principes, si cum assensu eorum, quorum interest bellum suscipi, si legitimis ratibus indictum, si iustisac moderatis rationibus geratur, hocest, quam minima fanguinis humani profulione, si quam minima iactura eorum, qui bello cau affi non de derunt, si per duces coherceatur militum temeritas, si non conserantur manus, nisi per milites iuratos, si non nisi iussu ducum dato congrediendi signo, si mox abstineatur à pue gna simulatque receptui cecinerint tubæ, si cum primum licuerit, bellum finiatur. Huic with hominum generi Ioannes oftendit quid facere foleant, & quid pofthac uitare de/ beant, si uelint effugere uindictam dei. Ne quem, inquit, concunatis, ne quem falso de tenns lucricausa, sed estote contenti stipendijs uestris. Hac autem tanta cum autoritate Existimante gestassint à Loanne, ut populus apud se suspicari coeperit ipsum esse Messiam. Ides pleri autem popule que racitis cogitationibus uersabant in corde suo, licet ipse loannes ob eximiam animi modestiam dissimularet magnitudinem suam. Ha cest enim uulgi lei itas, ut his quos ad miratur, plus tribuat quam par est: quos odit sin his omnia calumnietur. Sed hoc popur lifudium declarauit abfolutam fanctifsimi uiri modeltiam, qui adeo non fibi uindicarit aliena: laudis ufuram, ut ultro delatam fortiter refecerit: & in hoc profecti error multitue dinis, ut Christi paucis adhuc noti dignitas, graui publicó que testimonio comprobare, bir. Simulatos per afflatu lancti spiritus intellexisset tacitas populi cogitatiões, loquutus

3

:1

3

**1**1

£.

Est in hunc modum: Vos me æstimatis ex rebus uisibilibus, ex cibo, uestitu & baptisme, fed longe sunt efficaciora quæ non uidētur. Quemadmodum in homine multo præstantior uis est animi, qui non uidetur, quam corporis, quod oculis conspicitur. Ego quanfortior quam aqua baptizo uos, tamen non remitto peccata, sed præparo uos efficaciori baptis mo, quem accipietis ab eo, cuius aduentum uobis prædico, tempore quidem maior, ac

prædicationis ordine prior, sed potentia longe inferior. Is enim qui me sequitur, tanto me præstantior est, ut ego, quem magnum aliquid esse creditis, indignus sim qui soluam corrigiam calceamentorum eius. Famulus illius fum non collega, præcurfor fum, sed ut luci fer pracedit solem, mox obscurandus maiore lumine. Et hoc ipsum quod habeo, ex illiun habeo benignitate. Mea doctrina diluta est, si ad illius doctrinam coferatur: meus baptil mus inefficax est, si cum illius baptismo componatur: siquidem ille cœlestis docebit cœs lestía, ego terrenus terrena loquor & humilia. Ego corpus aqua tingo, ille uestros animos tinget spiritu sancto & igni. Quanto est spiritus aqua penetrantior, quanto est ignis Cuius uentila efficacior aqua, tanto potentior erit illius baptismus meo. Haclenus latuit qui nam ueri brum in ma. cultores essent pietatis. Facile est ablui aqua, facile mactare uictimam, facile non uelcicar ne suilla. Nunc ea profertur doctrina, ea instant tempora, ut latere non queant qui uere boni sint, qui secus. Veniet enim ille facturus quod toties minatus est in prophetis, exa-Ro iudicio discrimen æditurus inter pios & impios. Habebit enim uentilabrum in manu sua. Nam tradita est huic omnis potestas in cœlo & in terra. Hoc ineuitabili uentilabro purgabit aream luam, uentilans omnes, & examinans crucis & afflictionum uento. Qui fuerint palea, specie religionis nitida, caterum intus inanes à uera religione, dissilient quocunque feret illos humana cupiditas. Ceterum qui fuerint triticum, solidam acue ram pietatem intus habentes, non dissipabunturuento, sed discussis paleis declarabunt immobile robur animi. Ea tempestas non reddet impios, sed patefaciet, quid fuerint etiam quum non uiderentur: ueluti lux orta non efficit cæcos aut deformes, sed indicat qui fuerint deformes ac cæci. Euangelica ueritas lux est, hanc non ferent, qui falla specie sanctimoniæse prius uenditabant, quum apud Deum essent impij. Amplectentur, qui quum haberentur abiecti iuxta mundum, tamen affectum pietatis habebant in pectore. Qui ad auditum cœlestis doctrinæ uigorem, ad maleficium ac cædem prouocabuntur. non tum primum fient impij, sed quales ante fuerint, data occasione patefiet. Siquide oc calio no facit impios, sed prodit. Qui proposita iactura bonoru, qui ostenso crucis acmor tis periculo desciscet à ueritatis professione, nontum primum incipiet impius esse, sed qualis antea fuerit declarabit. Non statim quisquis aqua tinclus fuerit perdurabit inhac examinatione, sed qui spiritum coelestem hauserit, qui charitatis inuicae ignem conce perit, is nulla malorum procella commouebitur, fed magis purgatior reddetur actir/ mior, quemadmodum uentilatione fpiritus purgatur triticum, & ignis ui purgaturaw rum. Ad hanc igitur rigidam exactam que discussionem se quisque præparet, nihil sie dens generis nobilitati, nihil maiorum sanctimonia, nihil carnalibus Mosaica legis co remoniis, fed folidioribus præfidiis animum muniens. Magni referet, qualis quilque res periatur. Aeterna salus, & aternum exitium discernet solidos & inanes, germanos Isra-Et congrega elitas, & nothos. Triticum enim purgatum recondet in horreum uitæ cœlestis, paleas autem exuret igni nunquam extinguendo. Proferetur hic aliqua ex parte iudicium, fed post hanc uitam pœna æterna infligitur impijs. His alijs que compluribus sermonibus Ioannes exhortabatur populum ad pœnitentiam uite prioris, & ad defiderium mox uen: turi Messiæ, perículo territans, præmijs excitans, ac læto nuncio salutis populares ani/ mosad pietatis Euangelicæstudium expergefaciens. Atque hanc loquendi libertatem, Herodes au, lites, reprehensi morbum suum agnouerunt, territi quæsiere remedium. Verum non tu të Tetrarcha lit Herodes, animo regio sibi licere uolens quicquid liberet. Amabat tamen Ioannem, peripiciebat ac probabat raram uitæintegritatem, atque in multis obtemperabat homiv nis confilio. Cæterum in eo, in quo potifsimum oportebat aufcultare dictis illius, non fo lum non obtemperauit, uerumetiam bene monentem coniecitin carcerem, & ab exitio rèuocantem dedit exitio. Huiulmodi lunt plerunque principum animi, quos Euangelica sapientia no uindicauit ab imperio turpium cupiditatum. Imperant alijs, qui ipsi serviunt

Dit triticum

ob inlignem uiri fanctimoniam tulit turba promifeua, tulerunt publicani, tulerunt & mi

Digitized by Google

volentis affectibus (uis: & hociplo le reges elle putant, quod impune mancipia funt tur/ pindinis. Asciscunt nonnunquam ad le uiros uitæsanctimonia spectatos, cum his collos quantum nonnunquam, ex horum confilio facium nonnulla: non quod illis cordi fit uera icas, sedut hoc suco sibi concilient opinionem integritatis & inuidiam malefactorum eniant: ueluti quum expilant populum, quum impia bella mouent, quum læuiunt in eos qui reipublica: bene uolunt, uideantur & hac ex probatissimorum uirorum consilio fa/ cese. Sic Herodes pilis camelorum, quibus uestiebatur Ioannes, sic zona pellicea, qua cin grbatus, sic tenui uiclu, sic totius uitæ innocentia, sic autoritate qua ualebat apud popus mad fram abutebatur tyrannidem. Vnde & postaulpem sllum appellat dominus les Haceft enim astutia principum huius mundi: ad quos si quando continget Euangell cosumos afcifci, aut fugiendus erit illorum couiclus, apud quos citius corrumpendi fint fall recorded mediora flexuri: aut animos fuos præparent ad tale præmium non diffimu/ tateritatis, quale contigit Ioanni. Quum enim Herodes, non degenerans à moribus patrais & auitis, multa patraret impie tyrannice is, populum expilans, libertatem oppri the alijs puniens quod iple committeret, uenales habens magistratus, uenale sacer macpalam domi habes Herodiadem, uxore Philippi fratris, quam ille uiuo præriz bat, una cum filia Philippi, uir fanctus non ferens tam inceftas nuptias in domo regia, marina cum mua Phuppi, un iancius non icicus iaut incerso de la proficifei, admonuit eum sandarum legum potifimum proficifei, admonuit eum sandarum legum potificitei sandarum legum potifimum proficificitei sandarum legum potificitei sandarum legum potific Allineret à tam impio flagitio. Sed apud impium regem plus habuit momenti puellæ intricis impia postulatio, & impiæ mulieris suggestus, quam tam incorrupti uiri salue Ladmonitio, qua tantum abfuit ut emendaretur, ut superioribus slagitijs facinus ad omnium impiflimum, Ioannem coniiciens in uincula, eò demum progressus ue/ mamputatum innocentissimi uiri caput obscenæ saltationis præmium daret pu Bed ut ad historiæseriem reuertar, prius quam dominus lesus aggrederetur prædi, Fastum est an negocium, quodintra breue tempus erat absoluturus, utomnes numeros mode, tem quum ba falliciz'que impleret, non dedignatus est uenire cum cæteris ad baptismum, haud il/ Ptizaretur galdem purificandus, sed nobis æternæ salutis lauacrum suo baptismo consecratus Delecit iple fele, fed Ioannisuoce, ac patris æterni clarifsimo teftimonio commen/ est palam omnibus, ut de facie quoque cognoscerent eum, de quo uaticinati fue/ cophetæ, de quo testificatus fuerat Ioannes. Quum igitur baptizaretur ingens nu milispromiscue multitudinis, & inter hosuelut unus e multis adveniens Iesus Christus a leanne uelut peccatis obnoxius, baptilinum flagitallet, reculauit Ioanes, agnolcens ex cellentiam in illo puritatis, à quo debuerat iple potius baptizari. Hoc primum ab Ioanne cellimonium, lelu prælentis dignitati redditil est apud multitudinem, sed euidentiore liv gno pater discreuit filium suum à cateris qui baptizabantur. Cateris enim baptizatis n lignum apparuit. Verum ubi baptizatus est dominus Iesus, iamó; deprecaretur: intérim erudiens, ut restituta per baptismum innocentia, protinus uettamus nos ad ta findia, quæ funt spiritus, inter quæ primum locum habet deprecatio: apertum est co guod hactenus clausum, baptismus illius nobis patefecit. Atque inde descendit spi fanctus, per le quidem inuilibilis, sed tum circundatus uisibili specie, quo conspix cuiteffet oculis hominum. Species autem erat columbæ, quod hæc auis innocentiæ fym bolim, olim ramum oliuæ detulerat in arcam, iræ diuinæ placatæ lignum, ac finiendi di hun pignus. Porrò diluuium illud quo tum purgatus est mundus, typum habebat nostri hapilimi, quo saluis corporibus & animabus demerguntur peccata. Hac igitur specie spi manctus descendit in sanctum uerticem domini lesu, palam designas illum esse, quem paraffatim omnibus coelestíbus dotibus unxisset, quas in omnes sibi fidentes, ac per ba uideas testimoniu, non iam per prophetas, non per Mosen, no per angelos proditum, led ab iplo patre publicatum. Non quod pater, ut est, uel audiri possit, uel conspici, uel tillo corporis fenfu percipi: fed quemadmodum fpiritus inuifibilis, uifibili figno fele par telecit oculis hominum, ita paterædita per elementa superna uoce, perculit aures ho minum. Vox autem e sublimi his uerbis intonuit: Tu es filius meus unice charus, in quo iple mihi complaceo. Nulli ueterum sanctorum tale præbitum est testimonium. Co lumba præcedens delignabat, ad quem uox ista pertineret: ne quis suspicari posset, loan

ø

Ø

e O

Ø

d

Ø Ø ø

ß, 

Ø

**6** 

w

6

ø

nem hoc elogio fuisse laudatum, de quo pleriog tam magnifice sentiebant, ut eum credes rent esse Messiam. Tot testimoniis Christus orbi commendatus esse uoluit, prius quam ad Euangelij prædicandi negocium accingeretur: nos interim admonens suo exemplo, ne quis sese tanto muneri repente & illotis pedibus ingerat. Privatim testimonium acceperatabangelis, ab Elizabeth, à Simeone, ab Anna, à Magis, publice ab Ioanne, cuius ex rat grauissima apud Iudæos autoritas: à spiritu sancto, ab ipso patre. His omnibus adiuncha est ætatis autoritas. Quum enim ueniret ad baptismum dominus lesus, accedebat ad annum trigelimum:non quod ætas æstimetur apud deum, sed quod conueniret, ut is qui pertracturus effet omnes ad fe, satisfaceret omnibus per omnia, neque quicquam effet in eo, quod quisquam probabiliter posset calúniari. Proinde ætas matura delecta est & ex pectata, quod adolescentiæ desit autoritas propter publicam opinionem imperitiæslene ctus minus habeat ponderis ob uires ingenij defectas ac suspitionem delirationis. Quo niam uero & generis uitium apud uulgus multum abrogat autoritatis, curatű est & hoc, ut Iesus tam diu crederetur esse filius Ioseph, donec miraculis, ac prædicatione satis incla ruisset Euangelium. Erat hoc dignitatis Christi, ut de uirgine nasceretur, sed quoniam id non referebat statim innotescere, & persuasu fuisset difficillimum, abusus est errore popu lari, ne qua res interim imminueret autoritatem prædicantis, fi probabiliter dicus fuil set ex adulterio natus. Voluit ex humili domo prodire, sed quam nulla famæ labes aspere fiffet. Siquidem Euangelico doctori uitanda est non solum culpa, sed omnis culpæ specie es, & commendatus esse debet non modo suis uirtutibus, uerum etiam ab his rebus alienus, è quibus uulgus concipere solet mali suspitionem. Siquidem hæc est communis ho minum opinio, uix unquam e malis parentibus nasci bonos liberos. Ergo qui paupertas tis probrum, qui domus humilitatem non refugit, uitauit ætatis & generis calumniam. Quanquam autem Ioseph non fuerit pater Iesu iuxta naturam, sed secundum legem tanz tum, quia sponsus erat matris:tamen quoniam ex eadem tribu domoco duxerat uxorem, ab hoc uifum est domini recelere genealogiam, quo magis constet illum uere fuisse homi nem, iuxta corpus prognatum ex his, è quibus prophetarum uaticinia predixerant illum nasciturum. Nam iuxta naturam sublimiore, pater ipse cœlestis agnouit ac professis est filium fuum. Iofeph igitur coniunx Mariæ uirginis, quæ genuit Iefum, iuxta legem dice batur filius Heli patrui, iuxta ueritatem propagationis filius Iacob, qui fratri suo uterino. Qui fuit Heli quod ablop liberis decesserat, ex uxore relicta suscitauit filiü Ioseph. Heli filius eratiMa/ that, hic rurlum patrê habebat Leui. Leui natus erat ex Melchi, quê genuerat Iannes filiv us Matathiæ, cui pater fuerat Amos. Hunc progenuit Naum, filius Helli, prognati ex parente Naggæ. Is prodierat ex Maath, filio Matathiæ. Hic fatus erat ex Semei, filio Io/ seph, progenito ex Iuda. Iudas patrem habuit Ioannan, filium Rhesi prognatiex Zoro/ babel. Huius pater erat Salathiel, prognatus iple ex Neri, filio Melchi, qui genus duxe/ rat ex Addi,filio Cofam,progeniti ex Helmadam.Is genus ducebat ex Her filio Iefo pro gnatiex Eleazar filio Ioram. Hunc genuerat Mattha , ipfe natus ex Leui, filio Simeonis prognati ex Iuda, filio Iofeph. Hunc progenuerat Ionam, ipfe filius Heliachim, filii Mev leam. Is prognatus erat ex Mathatha,qui fuit filius Nathan. Hunc ex Berfabee genuerat Dauid rex, per quem instaurata est stirps Solomonis, quæ in Ochozia defecerat. Dauid genitus erat ex Iesse filio Obeth, prognati ex Booz. Huic pater erat Salmon, filius Naase son prognatiex Aminadab, cui pater fuerat Aram, filius Esrom, progenitiex Phares fix lio Iudæ Iudas genus duxit ex patriarcha Iacob, filio Ifaac quem iuxta diuinum promife sum senex ex uetula Sara susceperat Abraham, ipse prognatus ex Tharra, filio Nachor, proditi ex Saruch filio Ragau, cui pater erat Phalec filius Heber, procreati ex Sale, filio Cainam filij Arphaxat,cui pater fuerat Sem filius Noe,que genuerat Lamech, filius Ma thusala, filif Enoch, cui pater erat lareth, ipse proditus ex Malalehel filio Cainan, proger níti ex Enos filio Seth, quem genuit Adam, postea quam uixerat centum & triginta ans nos. Adam erat princeps humani generis, non alium habens generis autore quam deum à quo coditus est è limo terræ, ueluti è matre. Quoniam autem per huius terreni parentis peccatum uitiatum erat omne genus humanum,& genitoris lui referens ingenium, in o/ mne uitiorum genus fuerat prolapsum, missus est collapsi generis instaurator ac redem/ ptor dominus lelus, ut quod unius inobedietia corruisset, per unius obedientiam recons

Vt putabatur

filius Iosepb

Digitized by Google

npla

m

ns:

Ì

Z

M

DZ.

des

This

elliaretur, & quemadmodum omnes, qui terreni parentis uestigijs ingressi furant, reddi tifunt obnoxy morti, ita qui per baptilmű exempti à cognatione peccatoris its-rerentur Ada colefti, qui est lesus Christus, illius uestigiis inha rentes, uitam aternam aliqueren tur in coelis. Respondent autem multis modis exordia labentis humani generis, aci-stitu ti. Nihil enim hic fortuito gestum est, sed tota rerum series diuino temperata est conssio, Eux uirginis cum serpente colloquium fuit initium exitii: Marix uirginis cum Gabriele colloquium fuit initium salutis. Eua corrupta pomi blandientis illecebra, uirum perdidit acmortem inuexit mundo: Maria uirgo semper incorrupta, spretis constanter carnis ille cebris, simplici fide se prebens uoluntati divina, virum enixa est, qui salutem attulit mun do. Adam tentatus est & uicius, Christus tentatus uicit tentatorem. Adam uxori corrus pta obsequundans, eieclus est è paradiso: Christus patri obediens usque ad mortem, uiv am aperuit in cœlos. Ob pomi gustati uoluptatem ille factus est seruus diaboli: Christus spretis omnibus mundi regnis ac deliciis, nobis devincendum hostem tradidit. Ille per ex fam pomi perdidit posteritatem, hic per abstinentiam cibi reparauit perditos. Ille à para diso depulsus est in terram calamitosam ac desertam, hicà deserto uiam muniuit in coz/ him. Ille per cupiditatem superbæscientiæposteros suos pertraxit in mortem:hic per hu milem fidei obedientiam reddidit uitam. Deniqutrobiq lignum. Ibi per lignum uicit ac fefellit serpens, & hic per lignum fefellit ac uicit Christus. Per arbore mors, per arborem uita. Princeps interitus ex terra uirgine conditus est: princeps salutis ex uirgine Maria. Adam ad imaginem dei factus est: Christus imago dei sumpsit hominis & imaginem & maturam. Adam per sponsam suam deceptus est, Christus suam sponsam ecclesiam ab er rore diabolico reuocauit. Ibi mulier prodidit initiù stultitiz dum captat fieri sapiens: hic mulier dum sibi nihil arrogat, nobis ædit sapientiæ fontem. Adam dum mauult sapiens effe quam obediens, stulticiam inuexit mundo: nouus Adam quum esset sapientia patris, pro nobis stultus factus est, ut sapientes redderemur in ipso. Per superbiam lapsus, per hu militatem erectio. Adam animi dotibus nudatus per serpentem, arboris se texit exuuijs: Christus donis cœlestibus diues, nihil desiderauit huius mundi. Congruunt & ueteris in firmenti figuræ cum hiltoria Euangelica. Moles Israelitas duxit ex Aegypto, Christus caignorantia tenebris acuitiorum leruitute liberauit. Illis per aqua transitus erat, hic per Baptilmum iter est ad salutem ac libertatem. Illic coluna nubis & ignis, & hic denube so matpater, & igni baptizat spiritus. Per legem prioreza occasio mortis, per legem Euange Meam reuocatio ad salute. Sed uetus lex tonitruis ac fulminibus terret, lex Euangelica les mitate ac beneficijs prouocat ad salutem. Moses terribilis aspectu, sic ut faciem uelare co. geretur: Christus placidus & comis, mediæ ig turbæ admixtus. Moses ascēdit in montem ue cui deo colloqueretur: Christus descendit ad nos, ut per ipsum deus nobis loqueretur. Primus Adam, dum affectat æqualitate cum deo, comparatus est iumentis insipientibus: posterior Adam, cum sese deficit à sua divinitate ad humilitatem humanæ naturæ, nos iu mentis etia abiectiores subuexit ad cosortium divinitatis. Denica per Iesum Naue filium seditus in terra fluentem lacte & melle: per lesum uirginis filiu reditus in paradisum. Res telamus igitur ab ingenio primorti parentum, & observantes uitam domini lesu, synces rismentibus ampleciamur illius beneficiu, ac pijs studijs pro uiribus imitemur exemplu. Iple suppeditabit auxilium, qui præbuit exemplum. Ampleciamur Euangelicælegis pla cidum conditorem. Sequamur ducem nostru, qui solus potest omnes totius orbis natio, nes perducere ad terram illam omni gaudiorum genere lemper exuberantem.

CAPVT QVARTVM

ESVS autem, cuius uertici columba infederat, no inane fignum, iam plenus fipiritu fancto, prius con aggrederetur munus Euangelicæ prædicationis, ne non per omnia probatus accederet, reliquit Iordanem, docens à baptismo connitendum ad sublimiora studia pietatis, subduxit sese a turba, cuius con uictus & frequenter inquinat, & autoritatem eleuat doctoris: ac per spirio

tum quo totus rapiebatur, actus est in desertum, unde prodierat & Ioannes, ucluti provuocaturus hostem humani generis, utartes ac machinas suas expediret: nimirum quo no bis ostenderet illum, qui genus hominum hactenus uicerat, uinci posse: simulci nobis uin cendi rationem indicaret. Locus captatus est tentatori commodus, præbita est per esuri-

munda roditurus, ieiunauit & ipse quadraginta diebus, nec in his quicquam attigit cibi fed toum hoc tempus sanctis ad deum precibus, laudibus diuinis, & gratiarum actionie bustranlegit. Erat autem hoc raræ cuiuldam uirtutis specimen. Nec ignorabat artes satav nulquam magis admouentis omnes laqueos luos, quam ubi conspexerit humanam mentem mligni conatu tendere ad uitam cœlestem. Audierat uenturum illum, qui fractu rus effet ipfius uires, & an ia ueniffet, dubitabat: quis aute is effet, ignorabat. Hic enim fallendus erat arte diuina, qui prius fuis dolis fefellerat genus humanum. Audierat Ioānem palam profitentem: non sum ego Christus. Proinde quum multa conspexisset in Chris sto, qua uirtutis humana modum excederent: rursus quum uideret esurientem & affii gi corporis inedia, quum Moses & Helias post totidem dierum ieiunium no leganture furisse, suspicatus est nihil aliud esse lesum & hominem, & homine qui posserarte corrum pi. Erat autem hoc callidum tentatoris collium, ut aut uinceret, aut certe expiscaretur an hic effet ille filius dei, promissus a prophetis. Quod si coperisset, iam eò neruos omnes ac fraudes intenderet, ut impediretur aliqua uia redemptio generis humani. Sed nulla ualet asturia aduersus diuinam sapientiam, quæ sic temperauit omnia sua, ut callidissimu illum hoftem noftrum non folum uinceret, uerumetiam eluderet. Infirmitate carnis elufit, forti tudine spiritus ac diuinæ scripturæ præsidio uicit, sic ut turpiter uiclus abigeretur, & nihi lo certior abiret de filio dei. Frantea uenerat. Admouit igitur fatanas primum illud & effi cax telum, quo principes humani generis deiecerat: quang illos tantum folicitabat illece bra pomi blandiĉtis, hic fames etiam, intolerabile malum, adiuuabat tentatoris conatum: Esau fame compulsus, pulte uendiditius primogeniti. Poterataute dominus lesus diuiv na uirtute famem corporis uel arcere, uel propellere; sed escam obijcere uoluit captatori, quo capereturiple. Obiecta est, uelut esca, corporis humani imbecillitas, sed tentator im/ pegit in uncum diuina uirtutis. Videbat corpus hominis fame ficcescens discruciari, & ad uitæ periculű tendere. Negant aűt ullum mortis genus esse cruciabilius. Videbat eum in deserto procul semotum à uicis & oppidis, unde cibi copia præberi poterat. His rebus fretus, aggreditur impius spiritus dominti Iesum, spiritu sancto plenum: lacessit à quo uin cendus erat: prouocat fortiore, captat prudentiore. Quid opus est, inquit, te fame crucia, riffi tu es ille filius dei, iube ut hic lapis tibi uertatur in pane, istoc argumento declarabis te filium dei. Non enim erit pater furdus filio fame periclitanti. Quum & ille codiderit ex nihilo cuncta, nil magni fuerit, si filius dei lapidem uerterit in panem. Ielus aute non igna/ rus quid uenaretur fatanas, fic temperat responsum suum, ut nec obsequatur confilio il lius, neo divinam naturam hosti prodat, qui noua ratione per infirmitatem corporis & fal lendus erat, & uincendus. Non negat filio dei potestatem esse uertendi lapides in panes, non improbat famem corporis cibo sedare, sed ex autoritate scripture divine demonstrat esse uitam animi, quæ pluris sit faciunda, क uita corporis, esse cibum spiritualem, qui ma/ gis expetendus sit, of hic cibus qui uitam corporis ad breue tempus prorogat, nihilo see cius aliquanto post morbo, senio, alióue casu perituram. Cibus enim spiritus ustam largie tur æternam. Is est sermo dei. Hunc igitur primum assultum diaboli, hoc responso lesus ex Iulit: Scriptum est, inquit, in libro Deuteronomii: Non tantum pane uiuit homo, sed omni fermone, qui proficifcitur ex ore dei. Cæterű in hoc dominus diuing scripturæ testimo nio nititur: primu ut nos doceret modellia, quos non oportet quic g extra scriptura à deo proditæ autoritatem confirmare: deinde declarauit nobis nullum telum efficacius effe ad uerlus omnes instinctus impiorum dæmonum, quam sacrarum literarum autoritatem. Hinc uerus petendus est animi cibus, si quis uelit deo uiuere, cui qui no uiuit, mortuus est etiamli uideat uiuere. Comederunt primi parentes, & mortui lunt. Quod li tentatori respondiffent id quod respodit dominus lesus, & prior illis fuisset ratio præcepti dominici, cuius obleruatio præstat uitam æternam, & pomi letalis appetitus, non se suam & posteri tatem morti reddidissent obnoxios. Quin & illud nos docet servatoris exemplum, non elle proferendum miraculum, nisi quum id postulat gloria Christi, non hominum libido: aut quum id exigit fraterna charitas. Magorum enim est ac præstigiatorum ad inanem oftentationem, & ad spectatorum curiosam uoluptatem, uel ædere, uel singere prodigia, unde necillustratur gloria dei, nec utilitas ulla reditad proximum. Veluti quum fax ar,

Sì filius dei es

di

011

 $\psi$ 

٢

1

5

'n

Ţ

50

B

10

1

o d

TÜ

10

10

ત્રેથી

世四

dens immerfa aquis non extinguitur: aut quum Hectoris aut Achillis horrenda species oculis oftenditur: aut quu culmus serpere uidetur serpentis specie. Iesus nullum unquam adidit miraculum, nisi quo simul & illustraretur uirtus patris, & hominum necessitati suc curreretur: uel quo pro tempore prouocaretur homină incredulitas. Qui essent pascent de turba, paucos panes multiplicauit in multis milibus suffecturam copiam. Herodis oculos adeo non dignatus est pascere miraculo, ut nec alloqui sit dignatus. Eodem uideli cer consilio negat miraculum Satanæ. Hoc congressu uiclus diabolus: non statim destitit àcontentione, ne nos semel victores tradamus nos securitati, sed animum semper ad nov uos assultus paratū ac munitū habeamus. Qui profecerūt ad mediocritatē euāgelicę phi losophiæ, facile contemnunt gulæluxus & morbű, utpote sordidum ac beluinum. Quan/ quam in hac quoch tentatione non deerat arrogantiæ laqueus: Si filius dei es. Etenim qui natura funt arrogantes, & gloriæ cupidi, plerung conantur ad ea, quæ fupra uires ipfo/ rum lunt, ne quam faciant opinionis luziacluram, ac libi per fucu uindicant, quod non habent, gloriam uenantes apud homines. Sic multi prophetie donum technis arrogant fibi, quod non habent: fic multi iactant uisiones angelorum, quas non uiderunt. Contra dominus Iefus, quum esset omnium maximus, magnitudinem suam dissimulat, præse fe rens imbecillitatem corporis, nec unquam promit uirtutem suam, nisi quum hoc exper dit hominum saluti, ut gloria patris per filium illustretur. Eode igitur telo Satanas ut est improbe maliciosus, sed diversa materia repetit dominum, experiens an opibus & hono ribus huius mundi corrumpi posset, qui fame prosterni non poterat. Siquidem ambiz tiomalum est pestilens, ac propemodum inuincibile, quod in summis etiam uirtutibus obrepit, infinuans sese mentibus ad ardua scandere conantibus: adeo, ut quos nec aduer, fares, nec paupertas, nec morbus frangere potuerint, nec luxus, aut Venus emollire, de ijciat ac subruat gloriæstudium. Quid enim est tam nefarium aut impium, quod morta, lesimperij gratia non & faciant & patiantur. An non frequenter ueneficijs, paricidijs, in cestis nuptijs, alijsch no referendis probris regnum emitur: Quot cedibus aliquoties univ us ciuitatis ditio uindicatur: Dulcis est honos, preclarum est imperare, magnificum cæte risantecellere. Et omnino regnum diuinitas quædam uidetur inter homines. Hoc blan/ doueneno capti sunt primi parentes. Arridebat oculis pomi blandientis illecebra, sed ma gis arridebat animo, fallo promissa scientia sublimitas, ac dife aquanda dignitas. Hacigi curmachina tentator adortus est Iesum, nec ille refugit tentatoris improbitatem, ut nobis illumuinceret, uto nos illumuincendi rationem doceret. Sustulit igitur diabolus Ielum in montem excellum, atque ex eo uelut è specula, subito in puncio temporis, subiecit ocu lis illius omnía regna totius mundí: potest enim hoc permissu dei spiritus impius, rerum imagines nouo quodam more representare humanis obtutibus: simulés quicquid in or/ bemagnificum habet magnorum regum strepitus, præstigio quodam exhibuit oculis,o/ pes,famulitium,palatia,copías,tubas,adorantium obsequía,pompas,triumphos,legatio nes, nutum omnipotente, aliaci permulta, quibus populorum adulatio principes homis nes, nonnunquam stultos & impios, certe fragiles ac mox perituros, pro dijs colitac su/ spicit, atque ipli interim sibi fluxarum rerum successu sublati, plus qu'am di uidentur. Ha rum rerum omníum præstigiator ille mírum quoddam theatrum repente obiecit oculis domini lesu, qui præstigijs falli no potest, quum nihil illu lateat. Ad hanc magnifica speci em reru, adiecit mendax & improbus Satanas oratione magnificentiorem: Hæc, inquit, omnia tam splendida, tam opulenta, tamagnifica, tradita sunt potestati mez, ut ea largiar enicunque libuerit. Sum enim princeps ac deus huius mundi. Quod si meum numen ag moueris, & prouolutus ad genua mea me adoraueris, potestatem omnium regnorum universam quæ uides, tradam in manus tuas. Vides quantum ubique sit nomen Cesaris, & quota portío mundiagnoscit illum domínum: Tu unus obtinebis hecomnia, & in ter rispro deo coleris, modo me fantæ felicitatis autorem agnoueris. Agnoscis pie lector mendacissima ac superbissimam uocem illius, qui quondam dixit parentibus illis infelici bus: Nequa quam moriemini, sed eritis sicut dij, scientes bonum & malum. Hic dominus lesus impiam Satanæuocem diuinæscripturæuerbis retudit, dicens: Abi Satana cum tu is fallacibus promissis. Damnosum lucrum est, quod pietatis iactura emitur. Quod stipu laris impium est, quod promittis inane est. Scriptum est enim in libro Deutéronomi: Do minum

minum Deum tuum adorabis, & illum folum coles. Deus fuam gloriam non patiturin alium transferri, non patitur fibi cum quoquam esse communem. Ille uerus deus acdor

minus est omnium, quecunce sunt in cœlis aut in terris. Is suis cultoribus pollicetur hære ditatem regni cœlestis. Huius uoci magis obtemperandum est, quam tuæ: qui ut hono, rem soli deo debitum impie tibi postulas, ita promittis non solum inania, moxig peritura, uerumetiam aliena. Poterat respondere dominus lesus: Quid mihi policeris qua mea funt: Qua fronte postulas ut tibi accidam ad genua, quum deus sim, qui te condidi, quite superbientem de cœlo depuli, deiecturus in tartara, simulatos mihi uidebitur. In hæc ipsa regna nihil haberes iuris, nili tibi mortalium error & impietas ius faceret. Illorum stulticia tu potens es. Reuiuiscat pietas, ubi fuerit regnum tuum? Verum id temporis fallen dus erat Satanas, non docendus. Necadmoneri meruit, qui corrigi non poterat. Nobisagebatur hec fabula, nos docebamur magno animo respuendum, quicquid cum impieta te consunctum est. Non quod per se malæsint opes, aut per se malum regnum, aut magie stratus publicus: sed quod ad hæc fere nullus penetret, nisi malis artibus, quod og non sine graui pietatis discrimine possideatur, propterea quod innumeris periculis obnoxia lint. Quisquis autem harum rerum cupiditate corruptus, negligit precepta dei, fraudat, rapit, peierat, occidit, fas nefascis miscet: is iam adorauit huius mundi principem, ac deum abne gauit, inito fœdere cum aduerfario dei. Quoties autem folicitatur animus Christiani, ut ob augendas opes, aut obtinendum imperium, aut parandam gloriam, deferatur ueritas, & admittatur impietas, exemplo Christi ducis sui respondeat intrepide: Abi Satana cum tuis fallacibus promissis, solus deus adorandus est: qui illum babet propitium, is cum illo dominus est omnium. Nec sic repulsa desistit à tentando Satana improbitas. Repetit, sa pius uincendus: ut nos intelligamus, nobis in hac uita perpetuum esse coflicium cum ad uerlario:neg quicq elle tam nefarit, ad quod ille no audeat folicitare cultores dei, sed no esse formidandū pijs, quibus iam uicit Iesus Christus, & quibus e diuinis literis efficaciss ma tela suppetunt, quibus ilico retundatur tentatoris improbitas. Nec enim in aliudille proficit tentando, quam ut præbita occasione maiorem ac spectatiorem reddat bonorum uirtutem. Abducit igitur dominum Ielum'e monte sublimi Hierosolymam, statuitos eum in summo templi fastigio, sursumos prouocatut autinani gloria uicius, sese præcipitem det ut pereat, aut eo sigho le prodat esse filium dei. Ac fraudis suæ patrocinium mutua. tur à facris literis, sed perpera intellectis, neg quò oportuit accomodatis. Sic enim & im pij nonnunce & hæretici diumis scripturis abutuntur ac fallunt incautos, sermonis diumi regulam ad luos affectus deprauantes. Hic, inquit, declara, utru lis filius dei, an non. Præ fum cipitem da te ipium, & si nibil acciderit mali, palam sit omnibus, te esse filium dei Negpe riculum est ne quid accidat. Scriptum est enim in Psalmis de filio dei, quod angelis suis mandauit de te, ut conseruent te, quodos manibus suis tollent te, ne forte offendas ad lapi dem pedem tuum.Hæc prophetia non proprie prodita est de Christo, sed de quouis hos mine pio: qui fretus ope diuina, no debeat fibi metuere ab ullis huius mundi malis, quem admodum & iple dominus iulfit apoltolos luos animo lecuro elle: nec enim pilum capir tis illis periturum nolente patre cœlesti. Iesus autem dissimulans interim se natura filium esse dei, tantum illud respondit, quod à quouis homine pio respoderi poterat, & scriptu ram fallo citatam, alía feriptura recle adducta, ceu clauum clauo retudit. Sed e diuerfo feri ptum est, inquit, in Deuteronomio: Non tentabis dominum deum tuum Illius auxilium aderit, quum te casus quist, aut religio pertraxerit in periculum, no quum ad ostentatio nem prouocaris dei uirtutë. Neg diuina pietas feruit humanæ gloriæ aut libidini, sed suā gloriam declaras, quu uult, in hominibus, succurrit humano destitutis auxilio. Indignus elt autem ope diuina, qui suæ gloriæ causa semet ultro conneit in manisestum uitædiscri. men. Neg piorum hominum est, deo præfinire, quado, quibusue modis nos debeate pe riculis eripere, qui certi limus, liue liberat, liue non liberat, hoc agi per illum, quod nobis saluberrimuest. Nonnunco felicius est ægrotare, qu'am bene ualere: mori, co uiuere: afslie gi,quam rebus fequundis uti Pietas est, ab illo simplici pendere animo: impium est, huma na curioficate tentare quid possit. Potest enim omnia, sed non uult nisi optima. His alijs c modis princeps ac magister noster lesus passus est se tentarià Satana moxà baptismo, ne nos satis putaremus baptismi lauacro codonata esse nobis peccata, sed acre belsum suscie piendum

Mitte te deor

piendum cum hoste nihil non molituro, quo nos in pristina retrahat servitutem. In baptifmo damus nomina duci nostro, sub illius uexillis aduersus Satanæ copias bellaturi. Ne que uero nobis res est cu hominibus, quu Christus iubeat & inimicos diligere, sed cu ime pijs spiritibus, qui telis igneis, multad arte nos impugnant è sublimi. Sed horum uires se mel fregit princeps nofter, ac proinde nobis uincibiles tradidit, quos rurfus uicturus eft in nobis, si modo nos pugnandi ratione, qua Christus eos devicit, imitemur. Oppugnat autem nos interim per le, cogitationes impias luggerentes animo:nonnunquam per ma/ los homines, ueluti satellites suos, dum subornant, qui nos ad uoluptatem solicitent, qui rixis & conuicijs ad iram & cædem prouocent. Escam qua capiamur, aliquando perunt abhocmundo, cuius honores, opes ac pompas ingerūtoculis nostris, nonnung & eno/ bisiplis sumunt. Insuntenim nobis quidam affectus naturæ, quos abijcere non possumus, nili prorfus humanam naturam exuamus, ueluti cibi & potus appetentia, coeundi líbido, posteaquam pubertas genitalia membra distenderit humoribus. Quanquam atit congredi moderate cum uxore scelus non est, nece nefas est cibo ac potu sitim & famem compescere, tamen hic nobis insidiatur hostis callidus, ut his affectibus uel indulgeamus ultranecessitatem, uel his modis, quibus non oportet, eos placemus. Quod genus sit, si quis contingat uxorem alienam, aut cum fua fupra modum, aut rationibus indecentibus congrediatur: fiue fi cum offendiculo fratris uescatur idolothytis, quum liceat uitato of fendiculo fuccurrere corporis neceffitati. Sunt autem & peculiares corporum & animo rum propensiones ad cerca uitia, siue quod ha nobis e parentibus inhaeserunt, siue cosue tudine collecte funt, fiue aliunde accefferut. Veluti alius est ad auaritia natura procliuior, alius ad luxum, alius ad uenerem, alius ad iram, alius ad ambitionem. Horum nihil non obleruat hostis noster, quo nos in exitium pertrahat. Verum aduersus omnes huius insi diasoportet simul & fortes esse & uigilantes. Aduersus omnes illius machinas robur & ingeniñ suppeditabit Christi spiritus, arma suppeditabut diuinæliteræ. Qui patitur nos tentari, no patietur uinci, sed ita temperabit coffictum, ut certaminis exitus nobis cedat in bonum. Víctus holtis non definet inuidere, sed aliquado definet impetere: quods sæpius repetet, hoc redibit fractior. Quid nobis futurtiesset, Christus in se expressit. Etenim quti Consummata diabolus omnes artes expediffet in dominum, nece quicos procederet, simul & uictus, & omni tetatioe elulus discessit, sed ad tempus, uidelicet alia captata occasione rediturus ad tentationem. Etenim ex quo non potuit elicere professione filij dei, quem nulla rerum specie corrum. perepotuit, post per suos satellites pharisæos, scribas & sacerdotes conatus est occidere. Verum & hicarte diuina uerfutiam hostis illusit. Quod hic molitus est in perniciem, ille nobisuertit in falutê. A crum denice fenfit fatanas deiecta effe fuam tyrannidem, quu fibi polliceretur certiffimam uictoriam. Præcessic baptismus, qui confert innocentiam. Suce celliteremus, ac allidua precatio, ieiunium, atop interim conflictatio cum Satana, aduere lus quem nos potifsimű armat fuga multitudinis, in qua nultif deeft quod animos imbe/ cilles aduitia follicitet. Munit deprecatio, & ieiuniü robur detrahit corpori, addit fpiritui. bupererat ut ad docendi munus accingeretur. Est autem hoc proprium munus episcopo rum quod nemo recte fulcipit, nili multis modis exploratus ac probatus, uictor omnium malarum cupiditatum, quæ corrumpunt ac uitiant sermone dei, quo possit & alios doce/ requibus modis resistant Satana. Non enim satis estad doctore Euangelicu essopurum वे पोर्पाइ, िed & forte & incorruptum esse oportet, ut nec questu, nec ulla corporis uolupta tenecambitione, nec metu malorum deflectata rectitudine ueritatis Euangelicæ, quam non definit ullo tempore Satanas oppugnare per eos, qui mundum hunc diligunt plus quam Dei gloriam. Hoc nos docereuolens dominus Ielus peractis his omnibus, iam may grautitute spiritus, quo plenus erat, recepit sese in Galilæam. Siquidem è tentatione spir Et regressis ritusiobur collegerat, non quod illi quico accessisse nou a uirtutis, sed quod id quod ba est session m bebat inanimo, magis fele promeret atop exereret: nobis interim depingens, quid Euan/ nirtute gelico doctori curandum sit, & expectandum. A Galilæa contemptissima Iudæorum rez gione voluit auspicari prædicationem Euangelicam: partim ut responderet Esaiæ vaticiv nio,quo prædictum erat,circa fines Zabulon & Neptalim, hocelt, iuxta Galilæam gen/ dum, exoritură lucem divinæ veritatis: partim, ut ne quid Euagelici successus huius mundipradidita imputaretur, si per eruditos, si per opulentos, si per potentes proditum fuisset

Euangelium

Euangelium, si à celebri regione exort u. De legit en im Deus omnia contempta fuxta mun dum, ut tota gloria rei tam mirificæ rediret ad iplum. Iam autem Ielu fama non erat ince/ lebris apud Galilæos, apud quos miraculis aliquot privatim æditis, multis innotuernt & ante baptilmum, collectis interim paucis discipulis, quos totius uitæ doctrinæg suz ter stes esse uoluit. Quo tempore paulatim sese subduxit ab affectibus cognatorum, docens & hos officere frequenter synceritati doctrinæ. Cæterum ubi loannes esset coniectus in uincula (nam hoc præcedente filuerat propemodum, ne quid inter utriusque discipulos æmulationis oriretur)palàm magno animo docedi negotium aggreditur. Tempus enim erat, ut astricta lege, cuius typum gerebat Ioannes, proferret sele libertas Euangelica. Vm brofæ & ænigmatis obscurælegi conuenit carcer. Lucem aut Euangelicam oportebat in altum tollere, ut universis mundi regionibus estet conspicua, maximis ac minimis, doclis & idiotis. Ergo simul atcz repetisset Galilæã dominus, uirtute spiritus diuini, quo plenus erat, doctrina & miraculis ex parte iam prodita: fama, que prius de illo uolitarat inter pau cos, tti divulgata est in universam eam regione. Congruit enim Evangelico doctori celes bre nomen: non quod illi sit affectanda gloria apud homines, sed quod honesta opinio do Choris, fidem ipli conciliet & autoritatem. Verum hæc opinio, ut nõ est affectanda sita nec quibuslibet paranda rationibus. Ad exemplum lesu sic uivat doctor, ut quum ipsesese non oftentet, tamen patris testimonio, spiritus sancii uirtute, Ioannis, hocest, optimi cue iules suffragio commendetur. Sicuiuat, ut morum integritate oculos omnium in se con uertat. Denice ea sit erga deum fiducia, ut miraculis etiam, si res postulet, deum glorificet. Quanquam hoc feculo abunde magnum miraculum est, necopibus, nec noluptatibus, nec honoribus, nec tormentorum terriculamentis, nec mortis metu, uel tantilium defle Et ip se doce chi a synceritate veritatis Euangelica. Erat autem apud Iudaos consuetudo, ut frequêter, bat in synago sed præcipue sabbatis ac festis diebus couenirent in templum aut in synagogas, ut ocium gir quod illis indixit lex ab operibus fordidis & prophanis, non in aleam, scorta, comporatio nes, rixas, aliaci flagitia columerent, sed in his quæ sunt animi, collocarent. Illic erat confa bulatio, non de nugis humanis, sed de lege domini, de uenturo Messia, qui flagrantissimis uotis ab omnibus pijs expectabatur. Et quod quiles poterat, coferebat in medium, cuiule eungs status esset. Porrò qui pre se ferret, habere quod doceret populum, huic dabatur co dex diuinæ legis, unde promere debet doctor Euangelicus, quo palcat animos multitud**i** nis, non ex somnijs humanis, Quicquid aut hic dicebatur aut gerebatur, non poterat effe clam, quod eò promiscua populi multitudo conflueret. Iesus igitur uolens suam doctrie nam esse notam omnibus, perambulans Galilææ ciuitates, iuxta laudatam Iudæorti con/ fuetudinem, uentitabat in lynagogas eorum, ubica promens admirabilem illam & efficae cem doctrinam regni cœlestis, tanto potentiorem doctrina pharisæorum, qui corticena legis aut coltitutiunculas hominum prædicabat, quanto uinü eft aqua efficacius . Nec de Et magnifical erant etiam apud Galilæos animi dociles, qui mirarentur nouum hoc doctrinæ genus, tur ab omni quick doctorem admirabilem suspicerent, ac laudibus ueherent. Et hactenus quidem sax bus tis successit euangelij negociū, donecad cognatos ac domestica notitiam est uentum: ut intelligeremus eñ qui docet cœlestia, oportere, quantu licet, à carne, à sanguine alienum esse. Peragratis enim aliquot Galilez uicis, ac ciuitatibus, tande uenit Nazareth, ubi quo 'niam fuerat educatus, diuch uixerat cu paretibus & cognatis, natus credebat à multis ann de & Nazaræus uulgo dictus est. Porrò ne & hi queri possent, quod patriam ac propins quos fuos fastidisset, males apud alienos uenari gloria, uenit huc quog iam fama celebris quam in patria no habuerat. V to declararet sele iam domesticis negocijs renunciasse, exmore suo uenit in publica synagogam. Nusce enim magis oportet uersari eum qui public cis comodis dicatus est. Quum aut audisset alios de lege disserentes, surrexit & ipse, hoe geltu lignificans, le quoq l'piritu afflatữ, habere quod loqui uellet apud multitudin e. 🔾 👊 mos & hodie perseuerat in ecclesiis exinstitutione Pauli, ut uicissim dicant & audiant: 86 fi cui fuerit reuelatữ aliquid dignum cognitu, cedat qui prior dixerat, & det locữ fuccel ri, ne tumultus & confulio nalcatur in cogregatione lancla, in qua decet omnia cum pacte & tranquillitate geri. Datus est Iesu codex, id gex more, ut nos doceremur, unde profice sci oporteat salutiferam doctrinam: nimirum non ex comentis hominum, non ex philes

phorum placitis, sed ex facris uoluminibus, que nobis afflatu diuini spiritus prodita supis.

Non

Nonegebat dominus Iclus codice, in quo erant omnes leientiæ & lapientiæ the lauri re/ onditi, sed ramen accepit codicem, ut nobis studium sacra lectionis comendaret. Minifor lynagogæ porrigir codicê, fed claulum: Ielus, qui folus habet clauem, & aperit quod inlege ueteri reconditum est-codicem acceptum explicat ac reuoluit. I elus enim ipse lates 📑 batin lege reconditus & abstrusus. Decebat autem ut ipsi Iudæi traderent, unde mox cox arguerentur. Traditus est autem non quiuis liber, sed Esaiæ prophetæ, quo nemo clarius aneuidentius paticinatus est de Christo, dech doctrina Euangelica. Nec illud fortuito ac cidir, sed divina providentia factum est, ut explicato revolutor; volumine, is locus potifsi mum veneritad manum, qui Christum clarissime prædicaret, & in quo Christus ipse per os prophetæ de se loquitur hunc in modum: Spiritus domini super me, eo quod unxit meant latum nuncium adferam pauperibus milit me, ut fanem contritos corde, ut prædie cem capriuis remilsiõem, ac cæcis uilum, ut confractos dimittam liberos, ut prædicentan nam domini acceptum & optabilem, ac diem retributionis. Hæc ubi stans e libro sua uocontroller dominus lelus, librum ut acceperat complicatum reddidit ministro-hoc 640 lignificans pertinacem quorundam Iudæorum incredulitatem, qui literæ legis affie dentes, Christum legis anima nec intelligerent nec agnoscerent. Iam doctoris personam funit, & affedit explicaturus quod legerat. Quod stans legit, datum est autoritati scriptur zzdiuinz, cui par est omnem humanā dignitatem assurgere: quod sedens docuit, declarat dinina scriptura interpretem, omnium humanarum tumultu cupiditatum oportere ua/ care. Cæterum fama recens, quæiam cœperat spargi de lesu, tum nunc primu assumpta Et omnium in decloris autoritas, postremo coelestis quadam gratia relucens in uultu eius, efficiebat ut sangoga och omnium quotquot aderant in ea cogregatione, oculi essent intenti in eum. Tale siquidem li ditorium amat dominus lefus, qui fabbatum agunt quiefcetes ab huius mundi tumul> mons eu piditatibus, qui mutua concordia cogregati funt in unum, qui mentis oculos ha hat non aliò spectantes, & ad Iesum, quam ad salutem æternam. Loquitur enim ille quo sidia nobis in arcanis literis. Loquitur per Euangelicos prophetas, hoc est sacrorum polu minum interpretes.Felices autem, quibus fic attentis loquitur dominus Ielus.Talibus e in dignatura perire sensus reconditi mysteriü. Etenim simulatos uidit omniŭ oculos in **Eugen** coiectos ac defixos, cœpit illis dicere: Audiftis Efaiã fancti fpiritus afflatu uobis pagaintentem eximium quenda ac potentem doctorem, qui no ex spiritu humano doce/ aconstitutiones hominum, aut fabulas inutiles, sed affatim unclus ac delibutus divino fairin mittendus lità Deo, ut his qui mites lunt ac pauperes spiritu, eoch doctrinæ saluta in capaces, lætum & optabilem adferret nuncium salutis: qui que potens esset præstare quod annunciaret, nimirum cœlesti uirtute præditus: quiqugratis salutem adferret omni bus qui fuorum malorum conscij falutem optarent: qui gratis condonatis peccatis omni bus, mederetur his, qui cor haberent uarijs uitiorum ac malorum cupiditatu morbis cor rupung: qui prædicaret omnibus libertatem, qui uel idololatriæ dediti, captiui teneren. ara diabolo: uel legis superstitioni seruientes, non possent aspirare ad libertatem spiriz qui caccis animo & in altillima errorum caligine uerlantibus, per fidem aperiret ocu remibus aspiceret lucem æternæueritatis,iuxta uaticinium, quod alio in loco idem pro differopheta: Populus qui fedebat in tenebris, uidit lucem magnã: qui eos, qui prorfus emai na lorum genere confracti contritió; uiderentur à Satana, reftitueret priftinæ liber. enii qui ucrum iubileum domini prædicaret adelle, ut omnibus exoptabilem, ita ab univ quis flagrantibus animis acceptandum. Prodidit Moses sabbatum dierum, quo iussi se nino quo codie cellari ab operibus lordidis. Prodidit labbatum annorum, quo præcepit ino quog anno quiesci à cultura terræ, nec aliud ab ea exigi, nisi quod suapte sponte ferret. Prodidit & annum instauratorem pristinæ libertatis, cui nomen apud Hebræ grindirum ex re, Iubileo. Is post septem annorum hebdomadas recurrebat quinquage me Hic optabilis erat omnibus Ifraelicis, qui seruitute aut ære alieno grauabantur. Ve mante labbatu Moli corpora tantum reficiebat ocio, ita septimus annus terræ quieti dun macofulebat. Nunc perpetuum sabbatu annunciatur, quo liber animus & uacuus om stamultu malarum cupiditatum, uacare debet quieto studio rerti coelestium, nec iam an folicitudine curare terrena: quữ nihil delit diligentibus deum. Quin & Moli iubileus nsuccurrebat nisi straelitis, nec gratuită, nec plenă libertate largiebatur, & hoc ipsum quod

ď

10

dis las Que

quod largiebatur, corporale erat ac temporarium. Hic autem annus domini, omnibus

quicung culpis obærati funt diabolo: qui dæmonibus feruitutem feruiunt, qui ignoran tia ueri caci suntiqui malis omnibus perditi sunt, & inhabiles ad omne opus bonum, ad fert perfectam & gratuitam remissionem, libertatem, visum, sanitatem & integritatem. Quo magis oportetuos omnes amplecti promptis studijs, quod offertur. Quod enim at distis à prophetia promissum, relicet experiri. Auribus audistis, sed animis promptis & auidis opus est ut tantæ felicitatis sitis capaces. Summű est quod gratis offerf. Sed uz illis qui dei benignitate tam obuia spreuerint. Annus est iubileus, gratis offerens libertateac falutem ijs, qui se mansuetudine & credulitate præbet dociles ac sanabiles: sed huic succe dit annus tribulationis ac uindiclæ, pœnas æternas exacturus ab his, qui dei bonitaté fue rint aspernati-His uerbis dominus lesus modeste significabat se esse esi, de quo promitte ret Efaiæ uaticiniñ, quum plerig crederêt eum locñ non ad Mellia, fed ad iplum Blaiam pertinere. Siquide que baptizaretur lelus, spiritus sanctus e colo uilibili specie delapsus &infidens illius capiti, populum admonebat hunc esse de quo senserat uaticiniti. Vncio mite quildam ac placidum significat. Nihil enim oleo placidius, unde & nome inditum Messia, quod Gracis xusdy, Latinis unclum sonat. Erat autem Ioannis austera minaxo predicatio: Christus mansuetudine, comitate, beneficentia solicitabat omnes ad salutem Hac fumma cum autoritate, sed pari cum mansuetudine disserentem Jesum plerio subi ciebat, & admirabantur fermonem, longe diffimilem pharifaico, placidum, manfuetum, amabilem, multa gratia conditum, nihil habentem supercilij, nihil toruum aut arrogans, sed cui interim sua non deesset autoritas. Siquidem pharifæortiverba, quoniam e corde promanabant, ambitione, auaritia, liuore, cæterisch cupiditatibus malis corrupto, pletun que relipiebant fonté luum. Cæterum lermo qui proficilcebal ab ore lelu, quoniam à pe ctore manabat spiritu coelesti pleno, bonis omnibus & amabilis erat; & efficax ad salvië Erant tamen inter hos, apud quos generis & familiæ humilitas nonnihil eleuaret autoriv tatem doctrinæ cœleftis. Etenim quum omnes adhuc crederet illum esse filium Ioseph & Mariæ, nec ellet ignota patētis utriukų & affinium & propinquorū tenuitas, uidillentų illum multis annis à pueritia nihil aliud didiciffe qu'am artem patris : nec unquam triville scholas pharifæorum ac legisperitorum, qui magno fastu docebant sacrorum volumi num mysteria, demirabantur unde repente contigisset illi tanta uirtus, quam in alijs urbi bus ante prodideratuarijs miraculis, unde tam admirabilis diuinorti uoluminum cogniz tio, unde tanta cum autoritate facundia. Nondii enim intelligebant, quanto plus ualeret unchio spiritus, & Pharisaorum doctrina. Aestimantes igitur eum ex his, quæ in eo noue rant secundum carnem, dicebant: Nonne hic est ille filius Ioseph fabri: Non enim noue/ rant patrèm cœlesté, qui per filium operabatur. Quum autem lesus longe pauciora mira cula proderet in Nazareth, quam in alijs civitatibus prodidiffet, eog cognati quida subindignarentur, luggillabant eum, quali uel non haberet ubiq paratam potestatem, uel lu/ is inuideret, uenantes interim humanam quandam gloriam ex negocio, cuius tota gloria debebatur deo. Horum impiam murmurationem Ielus huiulmodi lermone compelcuit: Quoniam audiltis, inquit, me apud alios fanasse morborum omne genus, nimirum dice/ tis mihi, quod uulgo dici solet: Medice cura te ipsum. Audiuimus prodigiosa quedam pa trasse tein ciuitate Capernau, ubi peregrinus eras, nec ullos habes tibi sanguinis propin quitate conjunctos. Atqui couenit potissimu in tuos esse beneficum. Quod ciuibus tuis & cognatis præstas, hoc tibi ipsi præsta. Proindesi tibi uírtus ista propria est ac perpetua, quicquid apud Capernaitas & alienos patrasti, patrato & hic apud tuos, tibi coniunctil limos,& in patria tua. Horū impio murmuri prodito, lic respondit dominus: Ego quidem medicus fum paratus fanādis omnibus omniŭ morbis, li quis fe præbeat fanabilem. Nul lus enim quantuuis doctus ac benignus medicus mederi potest egrotis, si pharmacuob/ latum reijciāt, ac fideli medico diffidāt. Est authic affectus uulgariü hominū, ut medicum hoc pluris æstiment, quod e longinqua regione uenerit ignotus, & illic plus inuenit fidu/ ciæ,ubí no alijs ex rebus æltimatur, 🌣 ex arte lua. Et arte quidem, qua lecum circumfert, semper & quouis loco idem est: uerum ubi reperit distidentes & cotemptores, non perin de multis potest arte sua prodesse, no quod illic minus uelit aut possit ex sese, sed quod hi, quib. succurrere uolebat, ipsi sibi salutis beneficiti inuideat. Quod medicis accidit, multo

Nonne bic est filius Iosepb S. L

**用品品用品品品品** 

日河西之高

四個個

magis accidit prophetis. Nam ars medicorum nonnunci opitulatur & inuitis. Propheta uero quoniam potissimum medetur animis, ne potest quidem succurrere ijs, qui salutem oblatam recufant. Recufat autem qui diffidit. Et ideo diffidut multi prophetis, quoniam illos astimant non exuirtute dei per illos operantis, sed imbecillitate corporis, qua in illis conspiciunt, quemadmodum & in ceteris hominibus. Revoluite veterum prophetarum historias, & certissimum esse coperietis quod dico uobis, nullum unquam prophetam in precio fuille habitu in patria sua, & apud cognatos suos: no quod minus aut possint aut uelint benefacere fuis, quam alienis, fed quod incredulitas cognatorum reddat ipfos indi gnos diuino beneficio. Nam dei munera no dantur cognationi, sed affectui: non propine quitati carnis, sed promptitudini spiritus: no genti, sed fidei. Illud em pro certo confirmo uobis, actate, qua uixit Helias propheta, qui totos annos tres, ac menfes fex, no decidiffet ulla pluuia, atcg hinc terræfterilitas ingenti fame regiones illas omnes occupaffet, multas fuille uiduas in gēte Ifraelitica,& tamē propheta fame periclitās,ad nullam harū mittitur palcendus, nisi ad uiduā Sarephthanam, in regionē Sidoniorum. Quur no potius missus estaduiduas Hierosolymitanas, utillic augeret hydriam farinariam, ac lecythum olei: ut apud harum aliqua æderet inligne miraculum, puero in uitam reuocato: Nimirti quoni/ an apud Ifraelitas nulla erat, quæ huius ethnicæ & barbaræ fyncerā fiduciā æquaret. Ro gata, prompte dedit aquam: pollicenti non defecturam hydriam ac lecythum, habuit fix demac parauit pultem ut erat iusia. Hic nimirum erat animus Israeliticus in muliere non Israelitica, Adeo apud deum plus habet momenti animus & genus. An non simile quid accidit temporibus Helizai propheta, qui successit Helia: Nec enim dubium est, quin in er liraelitas complures fuerint leproli, qui desiderarent sanitatem. Quur igitur horu nul lus mundatus est ab Helizæo: sed solus Naaman Syrus, idololatra, & à gente Israelitica alienuse An propheta non poterat apud suos, quod poterat in exterum & ethnicum: An prompsior fuit ad benemerendum de profanis et alienigenis, quàm de fuis popularibus; Segun Tr, sed siducia uiri promeruit dei beneficium. Crediditenim hoc deti per suos culpræstare posse, & iussus ter mergi in Iordane, obtemperauit. Eade fiducia si fuisset id leprofos Ifraelitas, fenfissent & ipli divinā beneficentiā. His dictis quum dominus leur exprobrasses ciuibus suis incredulitatem, ob quam se redderent indignos dei benefi cinates interim sublignificaret futurum, ut Euangelicæuirtutis munus, non solum à ciui **busincre**dulis, uerumetiam ab uniuerlis Iudæis ad uiduã Sidoniam, hoc est, ad ecclesiam gentium, & Naaman Syrum, hoc est, ad gentes prius idololatras demigraret, inuidū mut mur ver sum est in manifestam indignationem. Intantum enim commoti sunt omnium a mini-quod hecaulus lit dicere in publica lynagoga, Sydonios et Syros homines apud lu dans abominandos, genti præferens Ifraeliticæ, ut coorto tumultu, eiecerint Ielum e ciui tate Nazareth: nechoc cotenti, perduxerut illum usq ad superciliu montis, supra quem cacinitas erat adificata, ut inde precipitem darent. O ciues impios, o subito in quantam infaniauer fum mobilis unlgi fauorem. Et postea mirantur ad se no uenire salutem, quum in exilium exigant falutis autorem. Indignantur ethnicorum laudari piam credulitatem. corrigunt interim luam impiaincredulitatem. Efflagitabant medicum, nec lustinent desorare salutiferum amaræ ueritatis catapotium: uolunt sanari corpora, animorū mor bos negligentes. Animi uero ægrotantis medicina est uerax,& ideo mordax oratio.Ma/ hane blandum, sed letiserum uenenű, quam amarum & salutiserum pharmacum. Requie aunt ad humanam gloriamædi miracula, quæ Christus nonædebat, nisi ad salutem hoe minum & gloriam dei. Necin hocuenerat, ut corporibus moxalioqui perituris, medere torsed animis in grernum uicturis. Iam mihi uide preposteram Nazarenorū religionem: Sabbarum erat, & nefas esse ducebāt, eo die calceum consuere: & nefas esse non ducunt, cisem ad falutem inuitantem, in præcipitium impellere. Nimirum per hos perficere cos mabatur, quod ante per le lualerat Satanas, & repperit latellites iplo nequiores. Siquide infentifialiud aufus est, quam suadere præcipitationem. Hi conglomerati, ciuem notum acbenemeritum pertrahuntad precipitium, & quantu in iplis erat, præcipitarunt. Perfer gitquicquid potuit impia uoluntas, sed non est data prauæ uoluntati facultas. Nondum enim uenerat tempus, quo nobis expediebat mori lesum, qui moriturus uenerat pro nor his, sed suo tepore quod illi præfinierat pater, sed eo genere mortis, quod delegerat. Non placebat

placebat illi quoduis fabbatum, fed fabbatum paschæ, quo decebat immolari agnum liberatorem orbis:non placebat præcipitium, sed altitudo crucis. Lucifer præcipitatusest ob superbiam, & idcirco solicitat alios ad ruinam. Dei filius sponte sele demiserat in terv ras, ut exaltatus in crucem, omnía attraheret ad fele, & fuo exemplo per humilitatem fub ueheret in cœlum, quos ille superbiæ princeps per arrogantiam & incredulitatem præciv pitare conabatur in tartara. Necilli facrificio peragendo coueniebat Nazareth, sed Hier rosolyma. Lesus itaque passus est effci sele, ne prædicaret indignis: quod idem utfacerent, docuit apostolos suos: præcipitari se passus non est, qui sponte mori uoluit. Quidigitur: Non se uertit in auem aut serpentem, aut aliud præstigij genus, ut sic elaberetur, sed inno cuus transiit per medium illorum, qui ad præcipitandum pertraxerant: palam declarans, nihil in ipsum posse maliciam hominū, nisi suapte sponte sese præberet capiendum & oc cidendum. Atca hac uindicta cotentus fuit clemetillimus dominus Ielus, reliquisle quos comperitinsanabiles. Alioqui poteratillos solo nutu in præcipitiu impellere, qui ad præ cipitadum pertraxerat. Sed maluit eos superesse, ut progressu temporis resipiscentes, ex nocentibus fiant innocentes, quam perdere nocentes. Nonnung enim subtracla benefir cij copia prouocat deliderium eius, qui paratus est benefacere. Hoc eerte miraculo prouo cari poterant uel ad suspiciendum illius potentiam, aduersus cuius uirtute nihil potuitiv sane multitudinis cospiratio: uel adamandi eius bonitatem, qui extrema molitus servare maluitad poenitentiam, of perdere ad poenam. Itags relicia superba Nazareth, & adueti fus fermonem Euangelicum rebelli, lefus descendit, proficiscens ad ciuitatem Galilæz Capernaum, opulentam & ideo perditam luxu, uoluptatibus, ambitione, fuperbia, cate risch uitijs, quæ comitari solent opulentia. Sed aberat hic familiaritas carnis, cotemptum gignere solita. Et hic igitur iuxta morem suum, sabbatis ueniebat in congregationem,ac docebat eos. Non enim tantum apud illum potuit Nazarenorum parricidialis impietas ut offensus atroci facinore, relinqueret Iudæorum regionem, & protinus Euangelijmu nus ad gentes transferret: led re prestitit, quod post docuit suos discipulos: nimirum uteie cli ex una ciuitate, profugerent in aliam, non cogitantes de uindicla, sed de Euangelio pro pagando, ut en cientium malicia proficeret etiam ad celeritatem diuulgandæ professionis Euangelicæ. Capernaitas aut, tametli rebus mundi deditos, nec ita multum abhorrentes à gentium moribus ob comerciorum mixturam, candidiores expertus est, of suos Nazar renos, quibus ob notam ac perspectam perpetuam uitæ integritatem debebat essechariv or. Siquidem Capernaitæ uehementer admirabantur doctrinam Iesu, propterea quod non esset diluta fucataq: qualis erat pharifæorum, de lotionibus, decimationibus mentæ & rutæ, de donarijs conijciendis in corbonam, deck rebus limilibus, quæ superstitionem habebant uerius, 🌣 pietatem: quæģ limplicibus imponebantur ad gloriam aut quæltum pharilæorum, quum ipli interim, qui talia docerent, nec ea seruaret, quæ sunt in legis præ ceptis præcipua: sed erat solida & autoritatis plena. Primum enim uerissima erant quæ docebat, & naturæ sensui consentanea. Deinde ad ueram pietatem ac salutem æternam sa ciebant. Ad hæc doctrinam eius uitæ singularis integritas comendabat. Accedebat his omnibus miraculorum infolita uirtus, que declarabat à deo proficifci quod docebat, non ab humano spiritu. Non enim ad quæstum aut inanem ostentation edominus Telus æde 🕆 bat miracula, sed primū his calamitosorūhominū necessitatēsubleuabat, ut beneficiosibi conciliaret beneuolentiam: deinde in hoc ad tempus corporalibus oculis exhibebantus ut per hæc discerent ea credere, quæ quum uidere non possent, magis tamen erant exper tenda.Postremo figuram & imaginem habebat eorum, quæ gerebantur in animis illoro Sabbatum erat, & populus magna religione quielcebat ab operibus interdictis, quæ tal men per le mala non lunt:quod genus elt،facereiter،aut incendere ignem،aut molere trib ticum,autexprimere uinum,aut reconcinnare disfutam tunicã.Foris igitur fabbatű eraជ្វ fed intus in animis magni tumultus erat, quos illic fatanę spiritus excitabat, uarijs motibi Et in synago, exagitans illoru mentes: auaritiæ, superbiæ, iræ, uindiciæ, inuidiæ. Nam ibi demu uerum gaerat homo A 1 Cicion Luis and Comini tranquillat animum ab omnibus prauis cupiditatibus Adeltigitur huius rei figura quædam, in fynagoga homo quidam, cuius corpus impure dæmonio erat obnoxium,tacite lubmonens,quanto essent infeliciores, quorum animi t trioribus etiam malis ellent obnoxij. Quis enim impurior aut nocentior dæmon, quan

Digitized by Google

be

מנו

20

3 B B B B B B B B B

īđ

I

lido, quam íra, quam ambitio, quam pecuniæ cupiditas, quam liuor, ca hypocrifis: Hu idmodi dæmonibus maxima ex parte erant obnoxij ludæi, qui uerfabantur in fynago/ gaque nondo acceperat spiritum Christi, sed a tot demonijs agitabatur, quot seruiebat uius Nec capaces elle poterant mansuetissimi spiritus Buangelici, nisi prius dominus le mexpulisset ab eis spiritum Satanæ malum, ac uindicem. Dæmoniacus igitur ille non se rmsnouam uirtutem Ielu, quæ le tacite quoch proferebat, uociferari copit ingenti clamo re Eia, Quid tibi nobiscum rei est Iesu Nazarener Venisti perditurus nos ante tempusc Scimus quæ fupplicia nos maneat in extremo die. Sed nunc tua presentia nos ante diem prquet & cruciat. Non precamur salute, nec deprecamur pæna, sed dilationem flagitar mus. Tale nihil sensimus ung ex aliorum prophetaru præsentia. Proinde non nos latet, quilis. Tu es enim ille unicus sanctus dei, debellaturus omne impietate, & propulsaturus omnem impuritate. Habet lex suam sanctimonia, habet suam mundicia, sed tu es unicus **Alle, que**m deus cœlest í sanctimonia sanctificauít. Nó tulit dominus lesus prædicari ab im pio spiritu, qui toram hão gloriã uoluit in unum patrem referri, no ignarus dæmonis pro tellionem non ex lyncera fide, sed ex malitiosa uoluntate proficisci. Profitetur enim ut eli ciat confessione, non aliudagens per os hominis of quod prius Satanas tentator egerat perscipsum. Profitetur subdole, non ut ipse salutem assequatur, sed ut aliorum salutem im pediar. Nec amor uocem expressit, sed supplició metus. Eo queluti malum ac deploratæ mentis mancipium audire meretur: Obmutesce impure spiritus, & exi ab homine quem pértyrannidem possides. Hominibus servandis veni. Ad hanc imperiosam & omnipo/ essem lesu uocem spiritus impius, posteag proiecisset hominem in terram, & contur, taffet, exitab eo, sic ut in homine liberato nulla læsio remaneret. Quod proiecit, argumentum erat peruersæ uolūtatis, indicium erat, quod admodum inuitus relinqueret pos lessem fuam. Quod illælum reliquit, arguit impios spiritus nemini nocere posse, qui se totos tradiderint leruatori. Plus enim ualet unius Ielu bonitas ad lalutem, quam innume sablium dæmonum malicia ad perniciem. Solent autem hi, qui conantur hominum core piera à spiritibus noxijs liberare, nihil non adhibere remedij, quo malum depellat, preces certis serbis conceptas, luffitus, alperliones, herbas efficaces, alias ex magicis non difsimi la Carrinonias, & his tamen omnibus raro uidemus fieri, ut exigatur spiritus. Quod si quanto discedit, relinquit sua malicia uestigia, uel amputato membro, uel relicto morbo immedicabili. Ceteru ubi uidisset populus, ad simplice & austeram Iesu iussione, sic repen te spirit egressum ab homine, ut perfecta sanitas nullu haberet uestigiu pristini mali, stu ppequidam & admiratio cepitomnes qui uiderant hoc factum, atquinter sesemiscebant bitiulmodi fermones de Iefu: quid est hoc nouæ rei, quod uidemus antehac nec lectif, nec anditum: Imperat enim folo uerbo spiritibus immundis, & adest illius iussis tanta uis & apporitas, ut mox uelut agnoscentes potentiorem se, relinquant hominem, sic ut post abis then florum redeat plena sanitas: Huius itacs tam stupendi miraculi speciaculii effecit, ut fama non solum in ciuitate Capernaum, uerumetiam per universam illam regionem conference factum in synagoga Iudæorum, quæ carens spiritu Christi, tumultuabaitu satanæ aduersus Euangelicam ueruatem, cuius instinctu Nazareni moliti sunt estitum fernatori. Reliquit igitur synagogam, & ingressus est domum Simonis, cui no enadditum Petro, cuius focrus tenebatur febri uehementi. Affines aute & cognati ro, tem lesus de les les de les les de les les de les d sut affinem discipuli, quem inter primos habebat, leuaret febri. I esus autem ut osten Innagoga Refe & privation & publice, erga notos & ignotos, erga omnem ætatem, lexum, con nem esse beneficum, adstans atquimminens mulieri, interminatus est febri, ut abireta ad domini iusum aufugit morbus, no paulatim redeunte corporis uigore, quem adnodum accidere solet in his, qui medicorum ope subleuatur, sed repente depulso mor bo faccessit uigor omnis, & alacritas sic ut surgens e lecto paratet cœna lesu & discipulis cinac discumbentibus ministraret. Tanta affi erat promptitudo domini ad benefacien/ imomnibus, ut nec téporis importunitaté excularet ijs, qui limplici fiducia flagitaret il Mropem. Etenim rediuulgata per uniuerlam ciuitate, quotquot habebant domi agroz ps, uarijs morbis obnoxios, adducebant illos ad foresædium in quibus uersabatur le, Cum sol autë Atille clementillimus, nec exculauit priyatum, cui debebatur ocium, neque nociem occidiffet intem

intempeltiuam rebus gerendis, sed omnibus oblatis manus sakstiferas imposuit, acmora borum omne genus nullo negocio gratisch depulit ab omnibus: hac reru imagine doces omnes, qui uellent esse liberi à morbis animorum, non alio confugiendum, क्य adipsum le fum, qui paratus est omnibus gratis condonare quicquid admissum est, qui per synceram fiduciam couertuntur ad ipfum unicum uerę falutis autorem. Nullum est enim morbige nus tam immedicabile, tam tenax, tam letale, quod ad illius contactum ac iustum non aw fugeret. Atchinterim exemplum paratur episcopis ac pastoribus in Christi locum succe dentibus, quanta cum mansuetudine recipere debeant peccatores, à uitijs suis relipiscere cupientes. Etenim si dominus Iesus, in quo ne uestigium quidem ullum fuit morbi autui tij, nulla morborum foeditate alienatus est, quin reciperet, quin contingeret ac sanaret: quanto magis decet idem facere eos, quos ante Ielu benignitas purgauità morbis animi,

Ducebant il/

nec interim tamen omni culpa uacantes, præfertim quum ipfi non auferant morbos, fed ministri tantum sint doni cœlestis, adhortātes eos ut expetant sanitatem, & ad medicum potentem eos adducentes, nec non mifericordia illius precibus folicitantes, ut mentes il Exibant au/ lorum suis manibus dignetur cotingere. Nec morbi solum ad iussum uocis, & couclum tem demonia manuum fugiebant, uerumetiam dæmonia, non ferentia diuinam uirtutem Iefu, ultrofu giebant'e corporibus infelicium, quos diu possederant. Adeo magna felicitatis parselt appropinquare Christo. Appropinquat auté, qui sibi displicens cupit fieri melior: qui qui certam fiduciam concepit, per ineffabilem Jesu clementiam peccata omnia, quamlibete normia, condonari Sunt autem in corporibus uariæ morborum species: sed nec paucio, res funt, & funt pernicioliores, animorum, nili forte pauciora funt intemperantiz genera quam febrium: aut periculolius est corpus æstuare febri, & snime insanire libidine. Sunt autem in corporti morbis quidam adeo fœdi, ut nec amici proximi fustineant adesse, qua lis est morbus pedicularis: quidă adeo contagioli, ut non sit tutum adesse, quales sunt pra cipue lepra,& quam uocant peltilentiam:quan& uix ullus elt morbus,non aliqua ex par te contagio noxius. Rurlus funt quidam adeo uel uehementes, uel familiares, ut opem& artem medicorum superent. Sed maior est nostri medici uis, द्ध uc ullius morbi magnitudi ne sit inferior:maior est puritas, quam ut ullis hominum malis possit inquinari: maior est misericordia, quam ut ullam soe ditatem auersetur. Admittit omnes optimus, contingit omnes iple purillimus, fanat omnes potentissimus. In nullos autem corport morbosme dici minus habent iuris, के in eos, qui uitiant animi domicilium:quod genus funt phrene fis & lethargus, quang & his immedicabiliores funt dæmoniaci, quorū & animos & cor pora spiritus impij, sed humana natura potentiores, pro sua libidine agitant. Nec enim mosest hosad homines medicos adducere, sed auxilio coelesti relinquere. Tanta enimest huius mali uis, ut hos spectare etiam miserabile sit. At non uidentur fortassis æque misera biles, sed longe miseriores etiam sunt, qui cupidicate regnandi ad ueneficia, ad parricidia, ad facrilegia, & his atrociora facinora pertrahuntur: quos ira ad prædationes innocenv tium, ad cædes immerentium, ad bella, ad incendia, ad publicum orbis tumultum trans uerlos rapit. Quantulum enim est mali, quod uel facit uel patitur ille corpore dæmonia cus, si conferas quantis intemperijs agatur, quantam perniciem afferat rebus mortalibus quilibet princeps tyrannico spiritu uesanus: Superat humanas uires huius maliuis, sed fortior est Christi spiritus: que si semel conceperit animus hominis, necesse est ut effugiat quicquid est impuroris spirituum . Hoc ubi factum erit, subito fiet è tyrano pater: è crude li clementissimus: ex expilatore populi, subleuator oppressorti: è furioso bellatore, secta tor pacis: e prædone, beneficus: e gloriolo Thrasone, sobrius ac prudes princeps. Tanti · adducatur ad lesum, & abducatur e mundo: Siquide id temporis sub solis occasum not pauci uenerāt adædes Simonis, hoc est, ad Ecclesiam Euangelicā, & uirtute spiritus Chr sti exibant spiritus impij, profitētes adesse cuius bonitas potētior esset ipsorum malicia Clamabant enim exeuntes: Tu es ille filius dei Nondum aut uenerat tempus, quo domi nus palam omnibus esse uoluit, se esse Messia illum filium dei: & si uoluisset, noluit impi ros spiritus sue gloriæ precones: uel quía non simplex, sed subdola erat illorum professio uel quia periculum erat, ne si pondus habere coepisset illorum testimonium in re tanta, il cæteris quoque fidem inuenirent, in quibus mendacio fallere gauderent. Etenim quun fatanas natura fit mendax, etiam fi quando uerum prædicat, non in aliud tamen hoc agii

allutallat. Nimirum hanc artem ab illo didicerunt quidam, qui pia impijs, qui uerafal figdmilcent, ueluti falubribus cibis uenenum letiferum addentes, quo plures in peni des pelliciant. Le sus igitur nos docens quam non oporteat eos, qui se semel sancio spira Et increpans miconsecrarunt, quicqua habere commercij cum impijs spiritibus: compescuit illorum ion sinebat damores, ac minis additis imposuit silentium. Sentiebant enim admirabilem uirtutem ab ed inqui oproficilei,& hine luspicabantur eum effe Messiam illum promissum filium Dei. Iesus autem, qui non in hoc uenerat, ut corporibus mederetur, sed animis: nec uni ciuitati uene rat, led cunclis totius mundi regionibus : quum in Capernati miraculis editis, doctrinacis aktari fecisset bonam sementem Euangelicæ philosophiæ, diluculo prius qu'am rursum conflueret multitudo, magis admirans & expetens fanitatem corporum, quam falutem animarum, relicta Capernaum lecellit in delertum, ueluti fugitans popularem turbam. Nosinterim docens, non ad oftentationem, nec ad plebis arbitrium esse proferenda mie mala fed quatenus conducit ad falutem homints, ac dei gloriam, femper autem fugien/ daminanis gloriæ suspitionem. Quod enim sanarat omnes, exempli erat paratæ in om/ netbenignitatis:quod se clanculum subduxit, exemplum erat modestiæ, laudem & osten unionem sui fugitantis. Porrò quum iam dies esset, confluxerat denuo magna uis promikuz multitudinis, ob pridie gestorum magnitudinem. Cæterum ubi cognouissent iam abelle lelum, multi consequuti sunt illum, ac repertii conati sunt remorari, ne relinqueret iplorum ciuitatem, led illic ledem libi perpetuam deligeret. Erat ille quidem affectus non impius, sed beatiores sunt, qui dominum lesum non sinunt à sui pectoris domicilio dece dere qui parantem abire, precibus reuocat. Verum id temporis postulabat carnis assum/ prædifpenfatio, ut fubinde locum mutas, latius ac latius propagaret nouam adhuc' ac re/ catem Euangelicam doctrina Seminator enim millus erat in mundum, ut late [pargeret" lemen lermonis Euangelici, non apud omnes æque feliciter prouenturum. Reuocatibus inciplacide respondit hunc in modum: Quod gratis in uos collatum est beneficij, boni Quid er alijs confulte. Non aspernor uestrum hospitium, sed oportet ut & alijs civitatibus annuciem civitatibus of regnum dei. Siquidem in hoc me milit pater, non ut uni ciuitati prædicem, sed ut omnes portet m.e. inilitem ad focietatem regni cœlestis. Quod tum fecit lesus, docuit discipulos suos, ut pe ngrantes orbem terrarti, docerent omnes gentes. Non erat ille morbus instabilitatis, sed plimbus ben efaciendi studium. Sic uagari, non humanæ leuitatis est, sed apostolice chari ratis. Caterum ubi iam latis est Euagelica doctrinas uigilans pastor no desinit tamen ob anbulare, folicitus pro grege sibi concredito, ut quod aberrarat, reuocet, & quod morbie dum elf, sanet: quod lupis obnoxium, eripiat: quod saucium, curet: quod tenerum et imber dissourat. Nec enim ideo adhibetur paltor, utuni autalteri familiæ fuccurrat, sed ut om mbusuigilet. Hac exculatione placatis Capernaitis, lefus perambulabat uícos & ciuita/ ns Galilea, prædicans iuxta morem fuñ in lynagogis eorum, identidem miraculis æden disfinem do Cirinæ suæ concilians apud Iudæos, qui sine miraculis nihil credere poterāt.

Vum autem indies latius inclarefceret apud omnes fama lefu, tantus erat' hominum affluxus, ut iam non fatis effet illum fui copiam facere in fynago/ gis,inuicis,in oppidis,uerumetiam quocung, le lubduceret dominus, eò simul accurreret promiscua multitudo uirorum ac mulierum. Pleros pel lexeratamor fanitatis, normullos inuitabat miraculorum nouitas, permulz

micoelestis doctrina uis attrahebat. Non eos deterrebat deserti uastitas, non montiú la iolus alcenlus,non arcebat eos pudor irrumpendi priuatam domum, fi forte le domi! staffet. Denice uentum est ad stagnum, nec naufgare parantem poterant relinquere. Quebant, irruebant, irrumpebant, hærebant, urgebant. Hic uero mihi Theophile faci mentis aperias, quo perípicias in narratione rei iuxta carnem geltæ, naicentis & 🕻 entberantis ecclelizimaginem. Ielus stabatin littore vicinus lacui Genezareth, que Her brai honnunquam appellant mare, quod magno spacio porrigatur in longum & in latu, & ex sele gignens auram, crebris undarum motibus agitetur. Videbatur abnauigaturus. Set improba turba confluens urgebat, & imminebat illi cupiens ex eo audire fermonem doingm. Nam sermonem pharisaicum iam plerics fastidiebant, quod præter hominem whit resiperer. No offendit hac improbitas mitissimum dominum, sed ucluti compulsus.

CAPVT

Tom. 7

254

commodum Euangelico concionatori, quod neg turba, sese uscissim impelses facile con-(îtere possit în loco decliui, & yox ex imo missa ad pauciores fertur; tû autem decet Euan Ingressus au gelicum doctorem quietum esse, ac tutum à promiscuæ multitudinis tumultibus, subdu. temin un m cit sele in locum quietiorem. Commodum autem stabant eodem in littore duo scalmi pie nation scatorij. Piscatores autem ipsi egressi nauim, lauabant retia sua, ueluti parantes in proxie mam pilcationem. Hos ubi uidit lelus, in alterum illorum ingressus: is porrò erat Simo? nis Petri:rogauit illum, ut fcalmum paululum deflecteret à terra. Quod ubi factum effet, lubmotus hoc pacto à compressione multitudinis, considens de naui, ueluti de cathedra docebat populum in littore stantem. Vocauerat dominus piscatores ad munus Euange licæ prædicationis. lamo hoc ipfum, quod de fcalmo agebat lefus, erat pifcari homines. Lacus erat mundus uarijs rerum motibus furfum ac deorfum fluctuans. Nauis Simo/ nis erat ecclelia, primum e Iudæis collecta, cui præficiedus erat Simon Petrus. Simon au tem obedientem fonat. Iudzi fiquidem prodígia requirebant, & in operibus legalibus fiduciam ac spem salutis collocabant. Contra philosophi rationibus humanis de summo bono, quo felicitatem hominis metiuntur, dilputabant, quum Euangelica doctrina per fidem promittat omnibus falutem. Fides autem obedientia est. Obedit enim, qui iussus credere, credit, nihil hæsitans, nihil disputans: qui iussus sperare, sperat, totus pendens. ab eius nutu, cuius fidei se semel dedidic. Habes ecclesiæ rudimentum, nuncaudi prouen tum ex Euangelica piscatione consequuturum. Peracta concione Euangelica, dominus loquutus est Simoni, nauiculæ moderatori: Abducito nauigiū longius à terra, & in pro/ fundum prouehe, atque ibi laxate retia ueltra ad pilcandum. Hic Simon luo, relpondens uocabulo, respondet hunc in modum: Præceptor, tota nocte laboratum est à nobis in pie scando, nece quicqua cepimus: itace distili, lauimus, & composuimus rete: tamé ad tuum iullum laxabo rete. Meum erit oblequium, tuus euentus. Obtemperatum est dictis doe mini lelu, nauis abducta est in profundum lacus, late sparsum est rete, cui mox inuoluta est tanta piscium multitudo, ut rete discipulorum, impar ponderi pisciñ, rumperetur, nec una nauis sufficeret prædæ capiendæ. Erant in altera naui socij Simonis: his procul, non uoce sed signis indicarunt, ut adnauigarent, & opitularentur in exonerando rete. Vene runt, adiuuerunt, tantack uis pilcium reperta est, ut ambæ nauiculæimplerentur unius re/ tis prouentu:adeo ut parum abesset, quin onere depresse periclitarentur. Habes in Simo ne formam & imaginem doctoris Euangelici. Huius proprium ac peculiare munus elt la xare rete prædicationis euangelicæ, non è pharifæorum laqueis, non è philofophorū ar/. gutijs, led e lacrorum uoluminū præceptis, è Christi factis dictis cy sic contextū, ut quàm plurimos inuoluat, nec inuolutos finat elabi. Habet & mundus hic fua retia: habet & fata nas pilcatores luos, qui mileras animas blandimentis illectas in nallam infelicitatis conij ciant, at g in æternum pertrahant exitium. Sed felices quas inuolutas lagena apoltolica de profundo criminum & errorum pertrahit ad auram liberiorem: e tenebris ad lucem, e fordido limo ad uitam puriorem: è uagis cupiditatibus ad innocêtiæ perpetuæ confrans studium. Neg enim pertrahuntur ad cædem, sed ad salutem. Sic inuoluuntur, ut elabi no lint, & si elabantur, pereant. Cinguntur undique ueritatis euangelicæ nexibus, agnoscunt fuam calamitatem,& gaudent se pertrahi ad nauim ecclesiæ.Quonia autem sagena præ/ dicationis interim trahit & inuoluit undecung pilces uarij generis, fieri non potelt, quin bonis admixti sint mali. Malorum itaque culpa rumpitur rete, sed non ideo elabuntur bo ní pisces. Hæretici scindere conantur doctrinam Euangelicam, sed Christus suos undige sepiens, illorum impios conatus vértit in profectum partis synceræ. Quidam onerant ac perturbant nauim luis tumultibus, graues huius mundi cupiditatibus, & cupientes rewertiad limum relictum, sed no mergitur, quam Christus semel intuitu suo dignatus est. Quanquam autem non est nisiunica per orbem terrarum ecclesia, tamen ideo typus hae bet duas naues, ut intelligeremus eccleliam Christi'e duobus populis collectam. A Iudeis profectium est salutis initium; illic Petrus post Christum omnium primus rete iecit apoe Itolica pradicationis, & uno lactu attraxit hominum promiscua multitudinis tria milia. uidelicet agens piscatorem hominum. No erat huius oratio rhetorum arte contexta, non philosophicarum argutiarum subtilitatibus perplexa, sed uirtute spiritus sancti potens.

82

Lefficax. Non enim laxauerat rete, confilus humanis uiribus, sed tantum ad iussum Christi, cuius spiritu tum agebatur. Alioqui frustra soluitur, nisi Christus iactum homi/ nisbene fortunet. Sed quemadmodum ex Iudæis fuit huius prouentus initium, ita ex gentibus accessit ubertas, adeo ut qui primi laxauerant retia, coacti sint implorare socio/ rum auxilium. Post enim irrumpentibus undique gentibus in Euangelicæ salutis consor tium, Petrus & Iacobus dederunt dextras Paulo & Barnabæ, symbolum Euangelicæ so **cieratis.& utrique** pro fuo ftudio conatifunt implere naues ambas, & fucceffit res ufque admiraculum. Simon igitur ubi uidillet rem non agi uiribus humanis, aut calu, sed uir Quod eum ui nute diuina Iesu, rursus facto suo docuit, quid faciendum sit apostolico doctori, si quan deret Simon do feliciter succedit opera prædicationis. Quanquam enim nauis esfet ipsius, quanquam Petrus four rete iecerat, quanquam princeps attraxerat, nihil tamen hinc laudis fibi uindicat, fed ex magnitudine fuccessus factus etiam modestior, accidit ad genua lesu, ei que totam huius facti gloriam transferibit, se nihil aliud quam peccatorem confitetur, indignum qui divina virtutis minister sit, & organum. Domine, inquit, nunc demum agnosco meam indignitatem, quum tuam confidero cellitudinem. Difcede à me. Sum enim indignus tuo confortio.Hanc Petri uocem expresserat non aliqua cupiditas discedendi à domini con/ subernio, quem unice diligebat, sed admiratio quædam uehemens uirtutis humana ma/ ioris. Nec aliter erant affecti locij Simonis, quam Simon iple. Cunctorum enim animos occuparat incredibilis quedam huius facti admiratio. Sed nullus horum hinc quicquam abi umdicat. Agnoscebant enim operam quidem esse suam, sed prouentum suisse eius qui iusserat. Quis autem non obstupesceret, considerans prædicatione paucorum, humi/ limn & idiotarum hominum exuniuerlis orbis nationibus intra paucos annos tot homi num milibus fuisse persualum, ut contemptis affectibus cognatorum, contempto dispen dio rei familiaris, contemptisminis principum, contemptis suppliciis, ac morte denique ipla, simplicem Christi doctrinam sequerentur, credentes ea, quærationibus humanis probari non possint: sperantes ea, quæ iuxta naturæ uires plane desperanda sint: Opore ter igitur episcopum promptum & alacrem esse ad laxandum rete, ut studeat quam pluri mos lucrifacere Christo: laxabit autem, non ad suam gloriam, non ad quæstum, non ad principum arbitrium, non ad aliquam humanā cupiditatem, sed ad arbitrium aciussum Christi; qui non iubet laxari rete,nisi ad salutem eorum qui captantur & ad gloriam bo/ mineis divinæ. Hæc enim demum est apostolica piscatio. Ea tametsi peragitur humanæ nocis & industrie ministerio, tamen summa laudis totius uni Christo tribuenda est, cuius auspicijs soluiturad dicendum lingua, cuius spiritus afflat dicentis pectus, cuius occulta uis attrahit animos auditorum. Et si quid etiam hinc sibi suo iure possit sumere doctor, ta men tutius est totum ad illum referre, fine cuius auxilio nibil humano conatui succedit ad falutem. Non nouit auferre, quod dedit: non nouit exprobrare, quod largitus est. Tanto magis uolet esse tuum, si quod aliquo modo tuum uideri poterat, illius esse uolueris. Six net utilitatem esse tuam, gloriam autem non patietur nisisoli deo tribui. Et si gloriari li/ bentutius in illo gloriabimur. Quum autem admiratio factific haberet attonitos omnes, similiter aute chleum Petro fuerant in captura piscium, inter quos erant Iacobus & Ioannes fili Zee Iacobum & bedri, socij Simonis, ut præ admiratione divinæ virtutis non auderent sese adiungere le/ soannem fatonfolatus est eos dominus, dicens Petro, in quo solitus est proponere formam, quam molebat catterorum omnium animis imprimi: Nonest quod formides Simon. Agnoscis trace imbecillitatem, & expertus es uirtutem diuinam. Hæc amanda est, non formidane bound enim potest non expromit ad opprimendam imbecillitatem peccatorum, sed derigendam, tantum ut iussis meis obtemperes: nec expendas, quid tuæ possint uires, filquid ego uelim fieri. Nihil non succedet, si mihi fidas, Admiraris quod ita successe rissin captura piscium. Leue quidem hocest, mirabilius succedet, ubi piscari coeperis homines. Ad hoc piscandi genus te delegi cum tuis socijs. In præsentia satis istius piscae tionis. Posthac dabis operam: non ut nauim impleas piscibus, sed ut ecclesiam meam im/ pleas Euangelicæ doctrinæ professoribus. Quod dominus loquutus est Petro, id omnes intellexerunt & sibi dictum esse. Mox itaque subductis in terram nauibus, atque inibi re liclis omnibus, sequuti sunt lesum, uacui folicitudine rerum corporalium, ac totis animis inhoc intenti, ut fierent pilcatores hominum. Ad hoc præclarum munus erant forman. Tom. 7

di præceptis, erant mysticis exemplis instituendi. V tigitur ostenderet nullum esse uitlum Et fattumest tam foedum, tam capitale, quod non ilico condonetur agnoscenti morbum suum, & per cum effet in fidem Euangelicam imploranti remedium à coelesti medico lesu, factum est, ut in ciuitate una civitate quadam esset uir quidam non leuiter infectus lepræ uitio, sed toto corpore fædissima scar bie plenus. Hoc hominum genus sic erat abominabile apud Iudæos, ut procul submoue rentur ab hominum consortio, ac lex uetaret contingi, ob contagionis præsens pericus lum. Sed fædior ac detestabilior est animi lepra, quam corporis. Porrò Iudæi, quum ipsi uitijs intercutibus maderent, tamen ethnicos, publicanos ac notos peccatores sic execra bantur, ut si quando contigisset cum his colloqui, perinde quasi contracto contagio, do/ mum reuerli, totum corpus abluerent. Ab hac arroganti Iudæorum mundicie, Christus videns Issum voluit suos qu'àm longissime abesse. Profuit igitur misero, vidisse Iesum. Agnovit immun diciam suam, se'que iudicauit indignum, qui fœdis maculis abominandam faciem attol leret in dominum, sed sui pudens prostrauit sese in faciem, ac uocem emisit modestiæ siv mul ac fiduciæ plenam. Quod faciem texit, erat agnoscentis suum malum: quod rogat Si mis potes mundari, confidentis de omnipotenti & cunciis obuia lesu Christi bonitate. Domine, in quit, scio malum meum esse immedicabile, & fortasse non sum dignus tuo beneficio, sed tamen illud habeo mihi perfuafum, posse te mundare me, si uelis. Habes meam de tua poz tentia fiduciam, fuperest ut tua bonitas iudicet, utrum hunc calamitosum ac deploratum hominem dignariuelit sua misericordia. Non potuit esse plenior erga dominum fidus cia, quam agnita potestate, beneficij conferendi arbitrium illi deferre, qui nouit aliquo. ties expedire nobisut malis corporis affligamur, & inutilem esse rerum temporaliu suce cessum. Iesus autem delectatus hominis miserandi tam absoluta fiducia, non solum non submouet illum ab oculis suis, sed prostratum erigit, & porrecta manu contingit faciem eius, dicens: Si requiris bonitatem meam, uolo: & quia profiteris potestatem, mundus esto: simulos cum dicto discessità toto corpore lepra qua fuerat oppletus. Discunt inter rea discipuli, quam non oporteat abominari quenquam hominem, quamlibet enormis bus ac deteltandis peccatis obnoxium, modo morbum suum agnosces, cum fiducia me delam expetat à bonitate Christi. Etenim si dominus, qui solus erat purus abomni lepra uitiorum, contactu fuo dignatur hominem; cunctis abominabilem: quanto minus conuenit ut discipuli, quos à peccatis emundauit domini bonitas, quinec omnino sunt immunes à culpis, & labi possunt in omne flagitium, aspernentur curam impendere sanandis aliorum morbis. Huiusmodi contactus non inquinat contingentem, sed contae clum purgat. Purus ilico fit, qui contingitur: nec impurior fit, qui contingit, si modo per Et iple prace apostolicam manum dignetur contingere Iesus. Quoniam autem lepre judicium lex des pitilli, ut ner ferebat, non quibuslibet, sed duntaxat sacerdotibus, dominus noluit hoc miraculum por pull rumore tantum diuulgari: fed quo certior effet fides, interdixit fanato, ne protinus euulgaret acceptum beneficium, sed primum adiret iuxta legis præscriptum sacerdotem, cuius iudicio damnatus esset de lepra, & ab hominum consortio semonus: quod si is, inv quit,inspecto corpore,iudicarit te esse uere mundum, offer quod Mosaica lex præscrie plit offerendum his, quibus contigit à lepra liberari. Ita pariter fiet, ut nec queri possint sa cerdotes libi per me decrescere quæstum suum, nec violatam esse legem aut cotemptam, quam utabsoluerem ueni non utabolerem; nec calumniari beneficium meum, utaut ne gent te fuisse leprosum, aut iudicent tenon fuisse sanatum. Etenim ilico res ipsa responde bit illis: ii leprofus non erat, quur uos qui iudicadi peritiam uobis fumitis, eum leprofum pronuncialtis ac submouistis ab hominum convictue sin autem mundus non est, quur uelut à mundato sumpsissis oblationem lege præscriptam: Hæc ideo tam accurate mans dauit dominus lelus, ut omnibus perspicuum esset, uenisse lege maiorem, qui citra legis opem solo contactu, sola uoce, solo nutu, pro suo arbitratu conferre posset perfecta mune diciem, et ita tolleret omnium immundiciam, qui se per fidem sanandos offerrent, ut ipse nullius inquinaretur contagio: quich gratis succurreret omnibus, qui sacerdotes ne pronunciarent quidem gratis de reddita corporis puritate. Siquidem Mosaici sacerdotes nec immittebant lepram, nec auferebant: sed de lepra nata aut sublata iudicabant duntas xat. Solus autem lesus omne morborum genus tollit ab omnibus, nullum aliud exigens

lacrificium, quam limplicem ac puram erga le fiduciam, utagnolcamus in eo diuina uite

Digitized by Google

mem, qua potest quicquid uult: adoremus in eo bonitatem ineffabilem, ac misericordi/ sm,qua gratis cupit omnes peccatores saluos fieri, de suo dependens, quod pro illorum peccatis expiandis erat immolandum. Porro quod dominus lesus interdixit mundato, necui prædicaret quidaccidisset, quum sciret non esse taciturum, suis discipulis parauit exemplum, ne quam ex benefactis suis auram gloriæ uenensur apud homines. Nec enim nostra sunt, quæ deus per nos operatur, nec pro illis ullam laudem ueluti præmium con/ ueniet expetere, sed tacite proximo cui contigit beneficium gratulabimur, ad deum glo/ riam omnem referemus adeo nobis inde nihil uindicantes, ut quod ad nos ipsos attinet, cupiamus etiam ignotum esse cunctis, quod divinum beneficium nostro ministerio con ngerit proximo. Ne is quidem qui beneficium expertus est, det et huius laudem ad eum referre, per quem accepit: sed autori deo gratias agere, qui per suos famulos tanta largiri dignatur hominibus. Felicius autem sequitur gloria fugietem, & speciolior cotingit non affectata. Etenim ea demum uera gloria est, quam inuito ac fugitanti uirtus ipsa conciliat, & quam non defert popularis assentatio, nec exigit ambitio: sed quam ipse non agnoscit, qui promeruit, & ultro defert adulandi nescia synceritas. Ex huiusmodi mirabilibusfactis Perambulas indies magis ac magis inclareicebat domini lefu fama,dum alij quod uiderant & audie, bat autem rant. narrant alijs: & rurlus hi quod acceperant à narrantibus alijs, oratione tradunt per manus. Itacg confluebant undice turbæ multitudinis, indies confertiotes: partim, ut audie rent efficacem illam docirinam, quæ sanat morbos omnes animarum: partim ut qui mor bis corporum essent obnoxifiuir tute lesu sanarentur. Crassus enim populus magis illa mi ratur, quæ uilibilia lunt, quam quæ non uidebantur. Ingens & bomine maius ducebant, leprofo cutem puram esse redditam contactu manus, quum longe maius ac diuinius ber neficium sir, sermonis Euangelici pharmaco ab animo depulisse febrim sedæ libidinis, hydropem auaritiæ,dæmonium ambitionis,alias og letales animorum peftes. Iefus autem nos fuo facto docens opera bona, necad oftentationem theatricam, necad fatietatem effe facienda, lubduxit lele in delertum: arg illic lemotus ab hominum frequentia precationiz bus uacabat gratias agens deo patri pro beneficijs, quæ per filium fuum largiretur homi/ nibus. Siquidem hac uicillitudine fit, ut primu intermissio beneficij excludat satietatem, & excitet appetentiam: deinde qui secessit ab hominibus ad divinum colloquiü, instruz **Clior redeat atque alactior ad munus intermissum. Sic autem moderatus est totam uitam** fuam dominus lefus, ut frequenter nobis exhibere uolens uiuendi formam, homine ager remonnunquam divinitatis sua proferret indicia. Nihil autem magis vegetat Evangelie cum do Ctorem: nihil æque munit & armat aduerfus om ne huius uitæ corruptelam ac fre quens à turba secessus, non ad ocium, lusus, aut uo luptates, quales sunt ferè secessus huius mundi diuitum, sed ad lectionem sacrorum uoluminu, sed ad precationem puram, ad gra tiarumactionem, ad contemplatione rerum coeleltium, denits ad expurgationem ar imit si quid forte labis contractum est ex populari convictu. His rebus nihil opus erat Chriv storled in se nobis formam voluit exprimere. Pastoris assiduus cum populo convictus, plerum gignit contemptû: & prodesse non potest, qui se perpetuo subducit ab hominű commercio. Prodibitigitur uir Euangelicus, quoties populus eget cibo sermonis Euan/ selici, quoties ingrauescentes morbi poscunt medicantis opē. Rursus ubi satis pasti sunt, ubilubuentum est multorum malis, ne familiaritas pariat contemptum, ne copia fasti/ dium, secedat in suum secretum, ut sacratioribus studijs, uelut à diusno colloquio sem/ per seipso maior ac melior redeat ad iuuandos proximos. Sic nimirum dominus lesus à Et fastumest fecessureuersus Capernaum, se reddidit iritatis iam omnium desyderijs. Ibi quum in dos in una dieri moguadam privata sedens doceret (siquidem ubicunca sedes docet Christus, illic est ec/ della) confluxerante odem, non iam plebei tantum, uerum etiam pharifa i fanctimoniae specie turgidi, nec non Mosaica legis doctores, qui prouocati fama rerum ab lesu gesta/ rumbuc profecti fuerant, non solum ex omnibus oppidis Galilææ, in qua erat Caper, naum, & Iudaæ uicinæ, uerum etiam ex ipla ciuitate Hierulalem, quæ libi religionis to tius ac sapientiæ fastigium arrogabat. Totus autem lesus, quoniam fons erat omnis salu Et nirtus dos tis, nihil aliud i pirabat, quam uim quandam diuinam ad fanandos homines, cuius rei gra mini ta uenerat in terras, Et potior hominis pars, priorem curam libi uindicabat. Oratione la nabat morbos animorum. Prius itaque docuerat, idos sedes, iustam doctoris autoritatem Tom. 7

merito fibi uindicans: Supererat corporalis morbi depullio, quæ quonlamerat oculis o mnium expolita, fidem astrueret ijs, quæ maiore fructu simul & virtute, sed non perinde perspicue gerebantur in animis. Et ecce parata uirtutis exercendæ materia. Adestenim paralyticus, lecto affixus, qui à quatuor baiulis deportabatur. Tanta uis erat mali, ut om/ nibus totius corporis neruis occupatis, mifer nihil aliud qu'am iacere posse: necaliter & cadauer circunferretur. Quanquam et alioqui morbi genus ipium tale est, ut cum eo non magno successuluctari soleant medici. Tanta autem erat baiulorum erga lesum fiducia, ut non dubitarent, quin Ielus, cui sciebat nullum morbi genus esse immedicabile, conspe cha nouæ calamitatis imagine milertus fuccurreret. Tantum in hoc labor erat, ut miler ue niret sub oculos Iesu. Siquidem ille iam sanitati proximus est, qui relictis latebris peccan di, ut milerabilis femet offert conspectui Iesu, suam agnoscens calamitatem, & illius expectans benignitatem. Quo minus autem inferrent eum ad pedes Iefu curbæ denlitas ob stabat, qua multis obstatalio qui properaturis ad salutem. Verum eares, quanquam re moraretur ingressum, tamen illustrabat ingens & baiulorum & paralytici desyderiumsi mul & fiduciam. Quanquam enim deus natura propensus est ad miserendum omnibus. tamen differt nonnunguam beneficentiam fuam, quo magis acuat noftrum defyderium, doceatch nihil nobis non effe tentandum ut à morbis animi liberemur. Amat hic improbl tatem nostram, qua ueluti compelliturad id, ad quod suapte natura propensissimus est. Itaq mihi uide, quid aufi fint baiuli, imò quid ab illis extorferit paralyticus. Deferunt fat cinam fuam in ipfum tectum, eoch nudato, ueluti per feneftram funibus demittunt para/ lyticum, ut erat lecto affixum, in medium multitudinis ante pedes lefu. Quid impuden rius, quam mouere tegulas alienæ domus,& tam abominabile speciaculu tali theatro in gerere: Hic turba quæ in foribus nolebat locum dare misero, coacta est ex alto delabenti cedere. Quidautem inter hec mitifimus ille medicus: Non exprobrat impudentiam,& importunitatem: non destomachatur abominando spectaculo interruptum sermonem suum. Nihil rogant baiuli speciantes è tecto, nihil paralyticus cui morbus etiam linguz usum ademerat. Et hoc magis loquebatur misericordi medico, quia loqui no poterat. Niv hil erat opus precibus, milerabile spectaculum flagitabat milericordiam; et quod fecerant baiuli, satis arguebat quid sperarent à domino. Le sus igitur perspecta illorum admirabili tíducia,plus præftitit quam expectabant. Summa uotorum erat,ut paralyticus corporis morbo liberaretur. At lesus ostendens esse diuinius, ac magis expetendum liberari mor bis animi,uerlus ad paralyticum,ait : Homo, remittuntur tibi peccata tua. Hæc uox quo niam plane diuinam quandam potentiam sonabat, commouit animos scribarum ac pha rifæorum nunquam non ad calumniandum procliuit. Siquidem facerdotes, qui pro pec catis offerebant uiclimas, non ipsi remittebant peccata, sed tantum precibus intercede/ bat apud deum ut condonaret illis admiffa. Iefus autem abfca holocauftomatis facerdota libus, ablig precibus, uelut autoritate propria perpetuad dicit: Remittuntur tibi peccata, generali nomine summam & corpus omnium peccatorum semel complectens, quumsa/ cerdotes non universa peccara, sed certas aliquas culpas uichimis expiadas curarent. Do/ cuerat hoc illos Esaias, solum deu esse, qui gratis codonaret hominibus peccata. Ita enim loquitur per os sui prophetæ: Ego sum, ego sum ipse, qui deleo iniquitates tuas propter me,& peccatorum tuorum non recordabor. Sed cum uíderent in eo diuinæ uírtutis indi cia, tamen offensi corporis conspecti imbecillitate, partim etiä inuidia cæci scribæ & pha rifai, malunt calumniari quàm credere. Tacitis enim cogitationibus fic intra fefe loque bantur,& quod est pharisaicæ calumniæ proprium, impietati summæ prætexunt pieta/ tem,& studium gloriæ diuinę. Nulla enim perniciosior impietas. Quis est, inquiunt, ilte, qui loquitur blasphemias, sibi arrogans quod proprium est dei: Quis enim potest remite tere peccata, nisi solus deus: Porrò dominus Iesus ut hac quo quarte declararet sibi diul næ naturæ consortium esse, ad tacitas illorum cogitationes respondet hunc in modum. Quur ista cogitatis in cordibus uestris : Vtrū iudicatis facilius dicere peccatis obnoxio: remittuntur tibi peccata tua, an dicere huic, quem uidetis totum paralyfi refolutum; furge & ambula. Quod si uideritis homini deplorato subito restitui sanitate corporis simplici uerbo, credite pari facilitate & anima suæ sanitati restitui. Ex hoc quod oculis conspicams ni, credite quod oculis cerninon potelt. Neuos offendat infirmitas huius corporis, led M(m

ľ

¥

niplis fact is agnoleite divinam potentiam. Accipite igitur vilibile documentum, quod bius hominis habeat in lese perpetuam ac propriam potentiam in terris remittendi pec ata cunclis, qui syncera fide quærum ipsius opem, simulo illis attentis, & arrectis, do minus dicit paralytico: Tibi dico, surge, tolle lectum tuum, & uade in domum tuam. Necmora fargit iussus paralyticus sub oculis omnium, & sublato in humeros lectulos inquo decubuerat, pedibus fuis abijt in domum fuam : fubito fic receptis uiribus corpor 🚓 ut qui prius decumbens gestabatur à quatuor baiulis, nunc etiam lecto gestando sufficeret. Abijt autem illetotus fanus & animo & corpore, gestiens & alacer, glorificans Deum, cuius bonitate restitutus esset, quum abhominibus nulla suisset spes salutis. Por pulus uero nouo spectaculo commotus uehementer obstupuit, ac plerique laudabant deum, qui tantam potestatem dedisset homini (nihil enim aliud adhuc de lesu suspicaban tur) Quidam autem libi male conscii, metu etiam correpti sunt, non intelligentes, quod Christus in hoc uenerat, non ut perderet nocentes, sed ut redderet innocentes. Dice bantautem inter lele: Conspeximus hodiemirabilia, quæ nec audiuimus unquam facta, neque legimus. Miratur ac timet populus, & hic nonnullus est gradus ad salutem, sed mussant & inuident pharisei. Iesus autem digressus illinc quum docuisser apud lacum, Et post has docens interim nullo non loco spargenda semina sermonis Euangelici, præteriens con/ exijt spexir publicanum quendam nomine Matthæum, qui idem dictus est Leui, filium Alphæi, sedentem in teloneo. Non id casu accidit, sed aspexisse delegisse erat. Delegit aux tem publicanum in confortium apostolorum, utsuos doceret, nullum hominum ge/ nus repudiandum ab Euangelica professione, modo relictis pristinæ uitæ studijs, totos **fele dedant** pietati. Ait igitur illi: Sequere me. Atque is ad uocem lefu, uelut efficaci quo piam incantamento transformatus in alium hominem, lurgit, & relictis uterat omnibus, **fequa**rus est dominum. Iam hoc erar insignius miraculum, hominem infami quæstui der ditum, & negocijs inexplicabilibus inuolutum, repente uertere in alium, quam paralyti co fuos neruos reddere. Atque hoc iplum iam tum urebat pharifæos, quod iplis contem pris ascisceret publicanos, quorum commercio Iudæi sibi uidebantur inquinari, sed ace cessit quod inuidiam illorum cogeret erumpere. Matthæus enim sam factus Christi div scipulus, domi sux convivium magnificum instruxit. Eò non dedignatus est venire le fus cum discipulis suis. Simulautem uocatus erat magnus numerus publicanorti, quos ut Matthæus habuerat prioris instituti sodales, ita cupiebat habere noui instituti sectato res. Id conspicientes pharisai & scriba, iam non continent impiù murmur animi sui, nec audent tamen interpellare dominum, sed discipulos appellant, apud hos suggillant prece prorem, quo ab illo alienaret. Aiunt autem: Quu deceat sanctos cum sanciis habere com mercium, quur uos publicanos & peccatores palàm infames non folum admittitis ad col loquium, uerumetiam in ipsorum ædibus familiariter editis ac bibitis cum illis, nec men Lam communem auersamini, non uulgare necessitudinis symbolum: Iesus autem intellie gens quorsum tenderet hæc pharisæorum impia murmuratio, pro discipulis respons det illis: Quid, inquit, calumniamini, quod cum publicanis & peccatoribus habeam consuetu dinem : Imò cum nullis potius me decet habere commercium. Apud quos es nimmagis decetuersari medicum, quam apud ægrotos: Ego in hoc ueni ut medear ani/ mabus peccatorum morbis obnoxíjs. Et sanabiliores sunt hi palam peccatores, agnoscen tes morbum suum. & ideo medicum accersentes, quam alij qui sibi sani uidentur, iu/ Airia specie sese uenditantes apud homines, quum intus grauioribus malís laborent, & infanabilius ægrotent, quam hi quorum morbus in aperto est. Quare cum medicus sim, non par est mihi indignari iustos, ut sibi uidentur, si cum ipsis non habeam consuetudie nem, quum fanis non sit opus medico. Porrò qui uere iusti sunt, non debent inuidere pece catoribus, ad meliorem uitam relipilcere conantibus. Quod si faciant non minus dame nandi funt, quam fiqui fanus est indignetur medico, uisentiægrotum ut eum morbo les uet. Nam in animi negocio sanus non est ipse, qui sanitatem invidet ægrotanti: & ipse morbo tenetur, qui quum possit, non subleuat morbo proximum suum. Hac tam mane fueta, tamés probabili responsione dominus lesus patrocinatus est suis discipulis, none dum satis instructis ad retundedum pharisæorum & scribarum maliciosas captiunculas, & suam erga peccatores comitatem docuit elle milericordiam, non fauorem iniustitia:

& eorum arrogantiam tacite, sed acriter coarguit, qui magno supercilio despicerent cæte ros homines, quum ipli hoc iplo ellent immedicabiliter impij, quod libi fallo placerent nomine religionis. Sed calumnia calumniam excipit. Ea nata est partim ex his, qui fue rant discipuli Ioannis. Ioannes enim quum esset confiniü legis mox cessatura, & Euan gelicæ libertatis mox emerfuræ, quædam tradebat, que non prorfus abhorrebantab insti tutis pharifæorum, quum Christus qui multorum opinione uidebatur Ioane inferior, in dulgētius ac mollius haberet fuos, in his duntaxat, quæ ad corporales obferuationes per/ tinent, quod genus sunt, ieiunia ac preces. Nam his præcipue rebus pharisæi sibi sanctiv moniæ famam conciliabant apud populum. Christus autem quanquam ipse frequenter oraret, tamen suos docuit, & paucis & clam esse orandum: nec ullum exegit ieiunium, ad quædam etiam conniuens, quibus legis præscripta negligi uidebantur, cum eos alia ra/ tione fingeret ad fortiora, quæ propria sunt Euagelicæ fortitudinis. Siquidem longe for/ tius est iniuria condonare ex animo: benemereri etia de male meritis: pro salute proximi uitæ iacturam facere, quam inediam perferre ulog ad uespera, aut psalmos aliquot lingua sonare. Pharifæi quod erat uisibile, quodes per hypocrisim geri poterat, plurimi faciebat, negligentes ea, quæ ueræ perfectæch uirtutis funt. Sed hi scribis impudetiores audent ip/ fum dominum interpellare, dicentes: Quid est causa, quod discipuli Ioannis frequeter ier iunant,& orant prolixe, tui uero edunt ac bibunt pro suo arbitrio, nece perinde cospiciun tur frequentes in precando: Si constanter probas loanis sanctimoniam, quur dissides ab illius institutione: Adhãc calumniam dominus, quoniam ad ipsum proprie pertinebat, ciuiliter ac placide respondit, dicens: Non damno preces ac ieiunia, sed in his interim in dulgeo meis discipulis, utalia ratione paulatim ad fortiora proueham. In his quæ corpo ris funt,& ad legis accedunt ceremonias, lenior est nostra institutio: sed in his quæ sunt animi,longe feuerior est. Hæc quæ uos ueluti fanctitatis tastigium admiramini, sua spon/ te facient mei. si quando res ita postulabit. Nolite meis interim inuidere hanc libertatem. Exitus rerum indicabit, utrius institutio fuerit efficacior. Ioanes gloriabatur se sponsiami cum esse non sponsum. Non convenit autem, ut qui sponso familiariter adhærent, & in thalamo uersantur, ubi par est omnia esse læta, compellantur ad teiunium. Teneri adhue funt, ac toti pendent à sponso. Huius non erit illis diuturna copia. Veniet autem tempus quum orbabuntur sponsotum facti firmiores ultro ac uolentes no solum ieiunabunt ue rum etiam in mortem & in carcerem ibunt, quoties exiget charitas. Jeiuniū per se nec bo/ num est nec malum. Proinde qui ieiunant tantum ut ieiunent, nihil magni faciunt: uerum qui possunt iuxta meam institutionem contemnere gloriam huius mundi, negligere uo/ luptates, spernere opes, affectus omnes pro nihilo ducere, refrenare iram, inuidiam, bene uelle male uolentibus, bene dicere maledicentibus, orare pro persequentibus: deniqui tam habere uilem pro salute fratris, hos agnoscam ut me dignos discipulos. Carnis præ sentia reddicillos interim infirmos: sed quum ablata fuerit huius corporis copia, postea/ quam hauserint spiritum Euangelicum, num arcanis dotibus erunt fortes, & inuicii. Qui iuftitiæ laudem constituunt in corporalibus obseruationibus, quoniā confidunt suis ope ribus, imbecilles reperiuntur ad ea perpetienda, ad quæ meos præparo. Sed qui suis dife fili factis, prælidiữ omne collocant in animi dotibus, quas mihi acceptas referent, hos nul la frangit aduerlitas. Diuerla est Ioannis ac mea institutio, quia diuerlus est scopus. Non possunt ista duo misceri. Qui meus uult esse discipulus, totus spiritualis sit oportet, nihil fiduciæ collocans in rebus corporalibus, in quibus lita est tota pharisæo rū iustitia: & ideo nihil iltarum rerum meis præcipio,quæ quicquam habeantaffine cum carnalilegis obfer uatione, ne si uel paulum admisero, toti relabatur eò, unde uolo illos esse alienissimos. V c auté oftenderet dominus lesus, quantitinteresset inter loanné, qui suos ad pristinà legis haustam saliuam instituebat, & se, qui loge diuersa ratione formabat suos ad persectiora, proposuit huiusmodi similitudinem: Nullus, inquit, tam stultus est, ut si ueteris uestis rue pturam sarcire uelit, immittat pannum nouum ex noua ueste resectum. Quod si faciat, du plex est incommodum. Primum enim lacerat uestem nouam, ut ueterem sarciat: deinde pannus nouus additus ueteri ueltimēto, quoniam non conuenit, prodit sarrura deformis tatem.Rurlum nemo tam stultus est, ut uinum mustum condatin utres antiquos: alioqui fiet,ut vis vini musti efferuescētis dirumpat utres ueteres,& consequetur duplex iactura.

Nam

Nm& utres peribunt,& uinum effundetur. Quid igitur faciendum eft: Ne milceantur

aque non congruunt inter sese. Vetus uestimentum ueteri panno sarciatur, noue uesti

requid admisceatur ueteris panni. Vintimustum condatur in utres nouos, sic fiet ut &

mes serventur & uinum. Scio qu'am sit difficile novam hanc, & spiritualem doctrinam commendare ijs, qui iam diu ueteri assueuerunt. Vix enim quicquam placet cuiquam, diverlum ab eo cui diu assueuerit. Protinus enim offenditur ad gustū inusitatærei. Quē/ admodu qui diu bibit de uino ueteri, non statim delectatur musto. Requirit enim gustum. aiassueuit, & dicit uetus fuisse melius, non ob aliud, nisi quod assueuit. Ita qui consueue nuntin ludaismo, resiliunt ad gustum doctrine spiritualis, et illa crassiora quibus assueue

300 quibe 16

ACTE!

mimirum est uinum meæ doctrinæ nouum, quod non ferent utres assueti uape Mosaicæ,

runt, requirunt, circuncilionem, feltos dies, fabbatilmos, discrimina ciborum, uestes, ieiu nia, Hierofolymä, templum, uiclimas, lotiones, uota, constitutiunculas pharisaicas, aliace his confimilia. At the hac non folum requirunt, uerumetiam præferunt his, quæ funt lon/ ge potiora, cuiulmodi lunt, animus à prauis cupiditatibus circuncilus: animus ab omni, bus profanis studijs perpetuo feriatus: animus ab omni malorum affectuum tumultu tranquillus: animus abhorrens ab omnium contagio, quæ inquinant mentis puritatem: animus, fide, charitate, modestia, puritate redimitus: animus ab omnibus malis semper temperans:animus lemper alpirans ad cœlestem patriã: animus spiritus sancti templum & bolpitium: animus lemper leiplum offerens gratam ac puram uiclimam deo: animus ab omni labe purus per fidem Euangelicam: animus ab omnibus quæ funt huius mun/ diabdicatus, sec totum divinis rebus dedicans; animus observantissimus eoru, quæ præ cipit ac requirit Euangelica doctrina. Requirit autem fidem, & præcipit charitatem. Hos

fed requirit utres nouos ac puros, spiritualibus dotibus fortes ac firmos. CAPVT

Tecceaccommodum successivoccasio per quam explicaretur quid esset ui Arcidit auta num nouum, qui ueteres utres: fabbati religio uinum erat uetus: Charitas au ut in fabbata tem per omnem occasionem parata subuenire proximo, uinum est nouum.

Accidititace sabbato quodam (quod Iudæi Alvapinguny, hoc est, secundo) primum uocant: propterea quod incidens inter duo labbata, uideatur gemina habere rev ligionem, quod & finis lit labbati præcedentis, & initium lequentis) ut lelus iter faceret per segetem. Porrò discipuli, quum sorte sortuna esurirent, reuulfas spicas aliquot constiv cabant manibus, & granis uelcebantur. Erat hoc populare famis urgentis solatium. Quo quidem in casu, quum Euangelica charitas ultro fuerit esurietibus suppeditatura cibum: pharilai ueteres utres, antiqua superstitionis uapam requirunt, dicentes: Quur ista facie tis, qua nefas est facere sabbatis. Hic dominus rursum suis patrocinans, respondit: Vos qui legis cognitionem profitemini, non faltem illud legistis, quid fecerit Dauid in simili cate, quum esurirer ipse cum suis comitibus, quemadmodum uidetis nunc meos esurien tax Non folum aufurus erat in famis discrimine facere, quod mei nunc faciunt, sed homo profanus ingressus est templum dei, nec ueritus est uesci sacris panibus, quos illi proposi. tionicappellat, quibus folis facerdotibus uesci fas erat. Nec ipse solum ausus est uesci, sed existem pauit comites suos, nihil commotus, neg templi religione, neque legis interdiz do, uetantis quenquam attingere panes illos, præter lacerdotes, identilper donec in templo uersantes sacris operarentur. Ne sacerdos quidem ueritus est illos panes sacros tradere, nimirum intelligens observationes huius modino esse institutas ad perniciem ho mum, sed ad salutem, & idcirco cessare, quoties maior quædā urget causa. Quum is hac desemulta disseruisset dominus lesus, sermone hac conclusit sentetia: Illud habetote pro etrinquod filius hominis, qui dominus est omnium, dominus etiam est sabbati. Etenim qui condidit sabbatum, abrogare potest sabbatu. Et qui uenit salutem daturus omnibus, non impeditur à suo officio religione sabbati. Successit & aliud exemplu, qu'am no ferant neteres utres uinum mustum Euangelicæ libertatis. Accidit enim, ut alio quodam sabba/ toinxiamorem suum ingrederetur synagogam ac doceret. Ferebant hoc utcuncy pharis Beeral #4 fei, quoniam ex more præscriptock legis erat. Sed aderat illic inter multos homo quidam homo miferabilis, manti, cuius opera solitus est alere seipsum ac liberos, circuseres aresaciam ac mancă, ut prestiterit no habere manu, op onerari mottua. At cu interim scribe & pharisei.

quos oportebat misertos hominis interpellare Iesum prosanatione, taciti observabant eum, an restitueret homini manum. Nouerant enim domini clemêtiam ubicg promptam ad opitulandum omnibus. Atque hinc captabant ansam calumniadi de uio lato sabbato, sieo die manum restituisset hominicalamitoso, quo lex uetuerat operari. I esusautenon ignarus quæapud sese cogitarent scribæ &pharisæi,compellat hominem cui manus erat manca, quoch conspicuus effet omnibus, iussitut surgeret, & prodiret in medium popu li. At ille, ut statim intelligas suisse dignum beneficio Iesu, obediens surrexit, in que om nium conspectu constitit, exhibens suz calamitatis spectaculum. Hic Iesus uersus ad scri bas & pharifaos, non prodidit quidem populo maliciofas ipforum cogitationes, fedin terrogatione perculit illorum conscientias, dicens: Libens à uobis didicerim, qui profite, mini legis scientiam, utrum liceat sabbato beneficio iuuare proximum, an potius deserere proximum in calamitate, cui possis subuenire: Et utrum fas est servare uitam hominisin fabbato, an perdere: Perdit enim uitam alterius, qui cum possit servare, no servat. Cum dominus circumtulisset oculos, neg quisquam esset qui respoderet, dixit homini: Exten de manum tuam. Extendit ilico manum prius mancam, contractam & immobilem.Tan ta uis erat iubētis. Quid hic facerent scribæ& pharilæi: Miraculū euidentius erat quam ut negari posset: sensus communis approbabat esse pium quouis tempore succurrere sa luti mortalium. Sed non ferunt multum Euangelicæ charitatis affueti uapæ legis Mor faica. Quum ex his factis debuerint agnoscere uirtutem diuinam, & agnoscere legis auto rem, uertuntur in amentiam. Iamch inter sese ineunt parricidiale consilium, qua uiaperde rent lesum. Hocapud illos religionis proceres licebat sabbato, quum religio esset homiv ni miserabili salutem conferre sabbato. Rursus dominus Iesus, relictis urbibus & homiv Factumest an num frequentia, secessis in montem ad deprecandum, eam of noctem peregit in deprecand

tem in diebus do deum: nos interim docens, si quid auspicari uolemus, quod felix ac faustum esse cupir - villis mus, à deprecatione auspitemur, ut deus nostris cœptis dexter ac fauens aspiret. V biue to diluxit, uo cauít ad fe discipulos suos, quos iam habebat perpetuos comites, actelles eorum quæcunœ gerebat.Ex his præcipuos aliquot delegit, quos ideo nominauitapolto los, quod eos millurus effet ueluti legatos Euangelicos in orbem univerfum, nihil aliud acturos, quàm quod haberent in mandatis: Horum nomina funt hæc: Simon, cui poltea nomen additum Syriace Cephas, Grace wing, Latine faxum, uidelicet ob folida prov fessione, qua uacillante populo, ceu uoxapostoloru omnium pronunciauit Iesum filium Dei usui: huius collega fuir Andreas, frater ipsius. Deinde Iacobus & Ioannes, Philippus & Bartholomæus, Matthæus & Thomas, Iacobus Alphæi filius, & Simon cui cogno/ men Zelotes, Iudas Iacobi frater, & Iudas Iscariotes, qui prodidit Iesum, que non perim prudentiam elegit, sed per prouidentia, ut huius exemplo doceret omnes, 🕏 horrendü sit abuti lenitate seruatoris erga nos. Ac ne in toto quidem apostolorum numero quisquam erat potens aut diues, aut doctus, aut pharifæus, aut scriba, aut pontifex. Rudes delegito/ mnes, ut nouis utribus nouum uinum infunderet His ita delectis descedit è monte, donec ueniret in planiciem multitudinis capacem. Siquidem quæ perfectiffimā puritatem dely derant, in monte sunt peragenda. In his primum locum tenet deprecatio, proximum de lectus eorum quibus credenda elt dilpeniatio fermonis Euangelici. Aderat autem & reli qua discipulorum multitudo, præterea copiosa multitudo, promiscui populi, qui eò con fluxerat ex tota Iudæa, atm ab ipfa etiam Hierofolyma, item à ciuitatibus maritimis Ty ro & Sidone, nam multos etiam e longinquo pertraxerat auiditas audiendi sermonem Euangelicü, nonnullos spes sanitatis. Liberabat enim omnes ab omni morborü genere quibus tenebantur. Quin etiā hi qui uexabantur à spiritibus impuris, sanabantur. Hecau tem omnia peragebantur tanta facilitate, ut alios folo iusfu, alios uestis etia contactu sub to redderet sanitati. Erat enim in eo sons ac plenitudo uirtutis diuinæ, quæ proficisceba turab eo, non fecus ac lumen à fole, calor ab igni, ac falutem adferebat omnibus. Seruatoj enim erat,& omnibus sanādis uenerat. Posthæc cœpit proferre mustū Euangelice doct

Besti par næ, cui delegerat aliquot firmiores ueluti nouos utres. Beati, inquit, eltis, qui nihil habet peres elati spiritus, ac uobilipsis displicetis, quonia tametsi iuxta mundu uidemini contepti aspernabiles, tamen uestru est regnum dei, longe magnificentius omni regno mundi. V detis prossigari morbos, prosugere dæmones, aboleri peecata. Quid habet huius mun celsi tud

efindo cum hacfublimitate conferendum? An non magnificum regnum est: nulli ser uieuitio: nullis obnoxium esse cupiditatibus: conculcasse satanam cum omnibus suis co pis: vicille mundum cum omnibus fuis terroribus & illectamentis: afcitos effe in confor num del: ascriptos esse regno cœlesti: Beati qui nunc tenues, esuritis, sititis, & contenti fru galitate, spernitis opes ac luxum huius mundi; esuritis autem animi cibum, qui est sermo divinus, lititis uiuam aquam Euāgelici spiritus, quoniam continget uobis salubribus his delicijs expleri, quas desyderatis. Beati qui uosipsos orbastis ultro uosuptatibus huius mindistudio pietatis Euangelica, præferentes ea quæ per temporarias afflictiones perduantadæternæuitæ gaudia, quia ueniet tempus, ut uerlis rerum uicibus, dolor uefter ueratur in gaudium, & luctus in rilum. Vulgus felices appellat quibus applaudit popus lus, qui ad honores prouehuntur, qui magnificis titulis celebrantur. Vos autem me auto rebeati eritis, quum uos deriferint homines, quum uos ut execrabiles e contubernio suo ciccuint, quum in uos mea caufa multa probra congesferint, cum nomen etiam uestrum acmemoria uel abolere prorsus, uel abominabilem posteris reddere studuerint, ide nullaueltra culpa, led odio filij hominis, cuius doctrinam & gloriam prædicabitis. Ne quid oblac displiceatis uobis, quin potius gaudete, cum hac uobis acciderint, & exultate. Et min li non respondebit meritis fauor hominum malorum, tamé manet uos copiosa mer ces benefactorum in cœlis. Homines non poterunt abolere uestra nomina, quæ scripta funtin cœlis: non poterunt fuis probris obscurare gloriam uestram, quæ cum mea gloria kmper jungetur. Imo quo magis infectabuntur nomen ac famã uestram, hoc magis illufrabunt.Etenim impijs displicuisse summa laus est. Non nouti est hoc exemplum. Sem/ permalis inuisa fuit egregia uirtus. Quod in uos facient huius ætatis homines, hoc idem toum maiores fecerunt in fanctos prophetas, non ob aliud, nifi quia iuxta uoluntaté dei non filebant ueritatem, semper inuisam improbis. Horum exemplo uos ipsos consolami ai. Quorum nomen illi conati funt abolere, horum memoria nunc facrofancia est apud onnes. Vobis tamen uestra fretis innocentia, non est cogitandum de uindicta. No enim edetilis impune, quod facient in uos, licet interim uideantur huius mundi bonis felices Veruntamens actiorentes. Differuntur enim ad aterna supplicia. Proinde ua uobis divitibus, qui uo/ ne nobis divit bis interim placetis, oblectantes animos uestros opibus, honoribus, & illecebris huius tibus muidi nec cogitatis breui futurum ut ista uana felicitas uobis auferatur, & succedat infer licinaterna. Væ uobis qui nunc ridetis, deliniti rerum fluxarum fuccessu, dulcici fortu machijquia mox uerlis rerum uicibus, lugebitis & flebitis, acmomentaria uoluptas in premem cruciată commutabitur. Ne placete uobis, quum ob falsam felicitatis speciem vobis gratulantur & applaudunt homines, ignari ueræ felicitatis, quum ea quæ turpiter & impie geruntur à uobis laudibus uehunt, impiam infectationem Euangelicæ ueritatis pellantes zelum legis:ac bonorum afflictione cædem quocant pietatem. Laus ifta falz ina no liberabituos à uindicha dei, sed grauioribus etia supplicijs dignos reddet, quod aon folum non puduerit impiorum facinorum, uerum etiam ex malefactis laudem quæ linitis. Qui uos laudabunt ob impia facta, horum maiores itidem applaudebant olim pleudoprophetis, aduerlus domini prophetas rebellantibus, & in horum cædem princie per acpopulum concitantibus. Prophetæ domini non quesiere uindictam aduersus perlequinores, & tamen nec pijs defuit lua merces, nec impijs lua pœna. Sero pœnitebit lce/ kum, qui nunc audire negligunt monitorem. Viderint ipsi quid commercant, qui pro Sed uobis die benefactis reponunt maleficia. V obis autem qui prebetis aurem meis dictis, hoc nouum co qui auditis pareptum trado, ueluti multum Euangelici uigoris. Non folum non rependite malum **Spierum etia** diligite inimicos uestros, benefacite his qui uobis malefaciunt. Pro con uichis probris, sermone amicum ac salutiferum rependite. Orate pro his qui uos calum minimitut uestris precibus recocilientur deo, condonatis ueris criminibus, qui uos falsis criminibus deferunt apud homines. Tantum autem absitis ab iniuriæ retaliandæ cupidi/. व्यक्तमधि quis tibi percusserit unam maxillam,citius alterã offeras cædendã,quàm ulcisca 🖎 🖟 🖟 🖟 Et li quis tibi conetur auferre palliữ, line potius ut auferat & tunicam, quàm in iniurig unias contentione. Ille tum uere iniuriam passus est, qui fecit iniuriam : contrà qui dam/ no ref confuluit paci & tranquillitati, lucrum fecit non damnum. Vestrum studium sit omibus benefacere, lædere neminem. Si quis læferit, uindicem habetis deum. Si quid benefe

benefeceritis, remuneratorem habetis deum. Penes illum sit utriusco rei cura. Esto promi ptus ad donandum, si quis quid abs te petierit, sic conciliatur amor mutuus. Quod si quis per fraudem aut uim rem tuam tibi eripit, sine potius habere illü, qu'am descendas in con tentionem. Præstat perdere pecuniam, dom u aut fundum, quam ob hæc recuperandade serere bona potiora. Absit autem dolus ab omni uita uestra, sed quod quisg uesitab alijs erga se fieri, si res poscat, id faciat erga proximum. Et quod in se fieri nosit, ne moliaturin alterum: hoc est enim diligere proximu, no secus quam teipsum. V nusquisq sibi charus est, nec aliquod à seipso præmium amoris exigit. Sit igitur & erga proximum simplex& gratuita charitas, parata benefacere quoties erit opus, nullo mercedis ad te reditura respeciu, sed tantum ob hoc quia proximus est etiam si no sit unquam relaturus gratiam, ac ne in amore quidem mutuo responsurus. Et amoris & beneficii uestri præmiti ab uno deo sperate, Nam si diligatis eos qui uos diligunt, quid præmij postulabitis à deor Amoramo re pensatus est. Qui redamat amantem, non amaturus nisi redametur, is multum abestab Euangelica charitate, quæ amicos pariter & inimicos complectitur. Qui uero redamat amantem, quid facit eximit, ac dignum Euangelica sublimitate? Nonne qui mundum hunc diligunt, & alioqui peccatores funt, tamen ductu naturæ diligunt diligente, & auer fantur eum qui non respondet amore mutuo: Et si beneficium contuleritis in eos, qui in uos fuerunt benefici, quid præmíj debebitur uobis: Non est ista beneficentia Euagelica, sed permutatio beneficioru. Siquidem & peccatores, & ab Euangelicæ professionis subli mitate alieni, ductu naturæ referunt acceptum beneficium, execrantes ingratitudinë. Ista non facere turpissimum est: facere nihil magnælaudis. Ad hæc si mutuum dederitishis à quibus speratis uos recepturos sorte, quid dignum facitis Euagelico uigore: Nónnema li malisuicissim dant mutuum, ac recipiunt: Vulgare officium est, commodare in tempo re, ut uicissim tibi commodetur. Non est purum officium, quod spe redituri officii conser tur. Si tuam opem delyderat proximus, & petit mutuum, dato, etiä li nulla spes sit redden dæpecuniæ:fed hoc animo dato, ut fi non reddiderit, donum effe uelis, non mutuum. Sit uestra gratuita & charitas, & beneficentia. Bene uelitis etiam ijs, qui uobis male uolunt. Benefacite etiam his, qui uel non referent beneficium, uel beneficiù maleficio pensabunt Et dato mutuum hocanimo, ut etiam si nihil sit ad te rediturum, tamen gaudeas opitulati proximo. Nec est periculum, ne uobis pereat merces uestra, siguidem hoc copiosius præ mium rependet deus,quo minus repenfum aut (peratū fueritab hominibus. Et ita facien tes, ut germanos filios fuos agnofcet altiflimus, fi bonitate i plius fueritis pro uiribus imiz tati. Nam ille adeo natura beneficus est, ut tantum liberalitatis conferat, non folum inbo nos, uerum etiam in malos. Omnibus enim impartit uitam. Deinde cœlum ac terram tot ornamentis, tot opibus, tot comoditatibus instruxit ad usum etiam impiorum, malos sua lenitate benignitate & prouocans ad relipifcendum, bonos autem excitans ad gratiarum actione. Hanc largam & omnibus expolitam patris beneficentiam, tanqua germani filij referre debetis, ut huius exemplo, quantum in uobis elt, modis omnibus prodelle ltudea tis universis: & bonis quo fiant meliores, & malis utuestra mansuetudine provoceturad meliorem frugem. Si deus, qui nouit omnium mortalium corda, tamen ex immenia natu ræ fuæ bonitate tam beneficus eft erga plurimos indignos, in quibus fcit perituram largi tatem fuam:quantomagis uos idem oportet facere, quos fæpe latet, digni an indigni lin qui beneficio iuuantur,& incertus est rerum exitus : Etenim læpenumero fit, ut qui pri ma specie mali uideātur, boni lint:& rursum qui nunc pessimi sunt, mox yertātur ad met tem meliorem, præsertim quum quisq talem sit experturus deum erga se, qualem ipse s Nolite indi, præbuerit erga proximum. Est autem & hoc Christianæ mansuetudinis ac simplicitatis proximi dicla, factaci, quæ quo animo fiant dubía funt, in meliorem interpretari partem Syncerus enim animus femper propentior est ad bene opinandii, quam ad male fuspicat dum. In manifelfís autem malis, quod genus funt, obtreclatio, turpiloquiñ, rapina, adul terium, uestræbonitatis erit mederi uitijs, quantum in uobis est, homines ipsos nõ odiss neculcisci. Ne iudicetis igitur quenquam, ita siet, ut ipsi uicissim non iudicemini. Ne con demnetis quenquam, ita fiet, ut uicissim no condemnemini. Remittite si quid in vos ad missum est, & uicissim deus remittet uobis peccata uestra. Estote liberales ac benefici s proximum,& redibit ad uos multo cum fœnore uestrum beneficiū. Refundetur enim i

famueltrum mensura bona, conferta, agitata & exuberans, etiamsi ab hominibus nul/ hedeatad uos beneficij penfatio. Eadem enim menfura qua uos menfi fueritis uestrā er gaproximű liberalitatem, referetur uobis præmiű. Si contracti parcici fueritis erga pro/ zimum, talem sentietis & remunerationem. Quo magis autem hec dominus lesus infige Dicebat aute ntanimis fuorum, a diecit fimilitudinem: Nunquid potest cæcus cæco dux este: Quod si illis similitu/ mmet, nonne futurum est, ut ambo in soueam incidant: Purus sit ipse ab omni crimine o/ dinem ponet, qui uelit alteri præire. Quid sit agendum, quomodo docebit alium, qui ipse tene/ nur errore: sed durum est perpeti quorundam obstinatam malicia. Quur grauamini per/ Non est discit fare, quod ego perfero: An par elt, potiorem elle discipuli conditionem qu'am magistri : pulus super Satis erat perfectus, li magistro æquetur. Quur autem iniquum iudicem te præbes proxiv magistrum mo, iple grauioribus malis obnoxius: Quur in aliorum uitijs tam oculatus es, cum ad tua iplius mala cæcutias: Quur uides feltucă in oculo fratris,& trabem quæ in oculo tuo est, nonconsideras: Qua uero fronte possis dicere fratri tuo: Frater patere ut eficiam festue camexoculo tuo, quum iple trabem infixam oculo tuo non dispicias: Vera bonitas in alios index clementior, in fe feuerius animaduertit. Contrà fimulata fanctitas hinc fibi ue/ muropinionem integritatis, li ad fua ipfius errata conniues, in aliorum humanos lapfus **leuciflime** debacchetur. Condemnas fratrem ex cibo potu'ue, & iple proximo moliris exitium: Audi limulator iultitiæ: Si uere uis elle iultus, primű eijce trabem ex oculo tuo, Hypocrita eij 🕊 tum li uidebitur dispicies ut eximas festucam ex oculo fratris tui. Nunc præpostero iu 🤙 primum dicio mis iplius malis blādiris, aliena eleuas ; ad tua iplius mala lenis es ac remilīus, læuus inaliena. Quur uobis fanctimoniæ laudem arrogatis ex his rebus quæ comunes posfunt effebonis ac malis: Neque uestis, neque cibus, neque prolixæ preces, nece lata phylacter **nadeclarāt ho**minem bonum. Non enim ex folijs æltimatur arbor, led ex fruclibus. Fruz Non est enim disautem ex radice fuccum fuum trahit: qui fi amarus est, non potest arbor gignete fru/ arbor bona dun luauem:Sin bonus est, no potest arbor alium proferre fructum, qu'am suo succo re/ **fordent**ē.Folia cortex¢ uidentur & fallunt, fuccus & radix non uidentur. Si corruptus illanimus, malum est quicquid hinc proficilcitur: si syncerus est, syncerum est quicquid hitionalcitur. Habet unaquæg arbor luos fœtus, quos dissimulare no potest. Neg enim Episis colligitur ficus, neque de rubo colligunt unam. Bonum est, quicquid bonus ho molecerit, quicquid ederit, quocung uestiatur, aut quicquid agat earum rerum, quæ per fereque bonæ funt, neque malæ, fed speciem habent pietatis potius, qu'am ueram pieta/ tem. Vescitur bonus homo, bene facit: no uescitur, bene facit. V trung enim ex affectu bo roproficifcitur. Rursum malum est quicquid homo malus facit, propterea quod ex core ropio proficifcitur animo, quomodocung; ueftiatur, fiue ieiunet, fiue comedat, fiue oret, **liumon oret.** Vultis autem nosse fructus arboris Euägelicæ, cuius radicem impleuit sua/ villimus fuccus fidei & charitatis: Amat omnes, odit neminem, bene uult etiam inimicis, tantum abelt ut quenquã afficiat iniuria. Bene precatur ijs; à quibus deuouetur. Orat pro faire corum, à quibus fals à acculatur. Studet seruadis etiam his, à quibus occiditur: gratitionnibus benefacere studet, præmiű expectans à deo. De nullo male suspicatur. Quic ilambiguum est, interpretatur in meliorem partem. Nemine condemnat, sed ipse iu/ de de l'eres de o, tantum benemereri studet. Impios tolerat, ut resipiscant. Proximum trialiem amanter admonet:peccanti in fele libeter condonat, nec offensæ meminit. Hos ballis licubi uideris, agnosce arborem Euangelicam, quia fructus habet Euangelio div Più lam mihi agnofce fructus arboris, cuius radix amaro fucco pharifaicæ fuperbiæ, lie 😘 🛠 auaritiæ infecta lit : Nulli bene uult, nili uni libi,nec amicos amat,nili lua caula: 🏟 gloriam præfert glorie Dei:íníuriæ uindex est,imò ultro iniuriã facít:fibí placet etíã milefactis, aliorum benefacta calumniatur. Suis privatis commodis proximorum max bonfulit. Diffidet ab animo oratio, nec deo fidit, nec diligit proximu: le iactat, alios con dinnat. Sibi blanditur, in fratrë errätem feuerus cenfor. Hos autë fructus quữ producat, amēfolijs & cortice simulat bonā arborem. Obambulat in latis phylacterijs, lauat subin ros læuus, in diuites palpo : ieiunat frequenter, sed palam, domi gulæ seruit: orat prolixe: kgem, templű, deum habet in ore. Verű ad occasion e erumpit quod latebat in corde, ubi ncondinus est thesaurus bonorã ac malorã. Ergo quoties urget res, tum euanescit illa tud Tom. 7

catæ sanclimoniæ species,& profert se, quod reconditum erat in fibris. Obijcitur iniuria, ingeritur immereti conuicium, pertrahitur in carcere, spoliatur facultatibus; ibi bonus ho mo de bono thesauro cordis sui profert rem bonã. Non iniuria atrociore retaliat iniuria, sed aut tolerat, aut iniuria etiam beneficio pensat. Conuicianti miti placido de sermone respondet. Pertractus in carcere, deo gratias agit, bonoru iactura cum gaudio suscipit. Con tra aut hac omnia arbor illa pharisaica ad occasione oblatam longe diuersos fructus pro fert. Deo no potest imponi, qui perspicit intimos cordis recessus. Nec mouetur corporali Quid aute no bus ceremoniis, quæ frequêter imponunt hominib. falsa sanclitatis imagine. Honoritice

catis me domi loquutur, & moliuntur ignominia. Quorlum enim attinet, quod me honoris gratia com pellatis, domini nome subinde ingerêtes, quum negligatis ea quæ precipio: Si dominum agnoscitis, obtemperate iussis meis. Si no agnoscitis quid sibi uult in me domini uocabu lum: Vbi res exigit obsequit, factis proferendus est domino debitus honos. Observatio Omnis qui ne præceptorum arguit fidelem seruti, non honorifica compellatio. Post hec quod docuerat nit 4d me dominus per similitudinem bonæ ac malæ arboris, cuius fructus ex ipsa radice suntæstiv mandi, idem inculcat adhibita similitudine ædificij, cessuri aut non cessuri procellis immi nentibus. Etenim quod radix est in arbore, id est in structura fundamētū. Quod folia sunt in arbore, hoc est ædificij species, que foris cotemplatibus adblanditur. Quisquis, inquit, animo syncero uenitad me, & sic audit sermones meos, ut quu res exigit, ex huius thesaw ro proferat argumeta perfecta uirtutis, indicabo uobis cui fimilis fit. Similis est provido structori, qui domü ædificat no ad inanem ostentatione, nec ad temporariti usum, sedad firmitatem nulli tempestati cessură. Eoch defodit in altum, & fundamentă solidă iacit sur per petra. Hoc facto, superstruit. Deinde ubi inciderit inundatio, aut ualtda uentoru tem/ pestas, nec impetu fluminis irruentis, nec ui uentorum potest labesaciari nixa solidosun damento. Rurfus autê qui sic uenitad me ut audiat quide quæ doceo, cæterű non demiv tit mea præcepta penitus in animű luum, limilis elt improuido structori, qui sicædificat, quali nulla tempeltas ellet unqua exoritura. Huic cum nulla lit cura folidi fundameti, led ad oftentatione lubstruat in alti, fimulates ingruerituel exundatio fluminifi, uel uentoti procella, continuo corruit quod extruxit, quod; magnificentius ædificavit ad inancoften tatione, hoc maiore ruina cocidit ædificiti. Quicquid aute nititur ceremonijs, coltitutioni bus pharifaicis, observationibus rerum corporaliu, ædificium est cessuru quoties incidet iniuriæ, damna, ignominiæ, mortes, aut alioqui grauis aduerlæ fortunæ procella.

CAPVT

 ${f V}$ m huiu ${f m}$ odi fermones,quibus difcipulos fuos ac popul $ilde{u}$ inftituebatad fu ${f v}$ blimitate Euagelica philosophia, loquutus fuisset dominus Iesus, repetijt Car pernaum, in qua ciultate plerung uerlabat. Ac rurlum varia mira culoruaden dorű occasio, quo magis autoritas doctrinæ factorű sublimitate cofirmaretur.

Centurionis Erat illic ceturio quida cui domi erat seruus, qui paralysi sic periclitabatur de uita, ut iaui autem quiuf cinus esset morti. Ea res discruciabat animu hominis non æstimatis eu ex conditione, sed dam servus ex fide & synceritate morū, & quorundā interim inhumanitatē arguentis, qui servos non alio habet loco, equos ac boues. Itaq quum rescisset quod lesus ingressus effet Caper naum, subornauit quosda primores ludæorti, qui suis uerbis rogarent dominti, ut dignar retur adire ædes iplius, & sanaret serut eius. Pudoris erat, no diffidetiæ, quod Centurio, primü ethnicus, deinde militaris ordinis, per alios dñm interpellat. A tilli quum uenillent ad lelum, fulpicantes futuru ut ægre impetraretur tantu beneficium, & feruo, & ethnico, & Centurioni, multa cum solicitudine rogăt eum, dicêtes: Noli rationê habere quod ethe nicus est, quod miles, quod servo militari petitur hoc beneficiü. Nam dignus est alioqui cui præstes hoc officij. Amat enim nostrā gentem, ac synagogā nobis ædificauit. Iesus au tem ut oftederet apud se nullam esse uilem persona, quæ fide comendaretur, ibat eo quo uocabatur. Cumce iam uicinus effet ædibus, in quibus decübebatægrotus, Centurio ien tiens aduentu domini, iuslitamicos illi ire obuia, qui diceret illi: Domine, no est quur istuc laboris capias ut huc uenias. Plus præftat tua benignitas, & audebam petere. Agnofcodi gnitatem mã, nec ignoro meiplum: ethnicus lum, Čenturio lum, & de leruo tantu agimu Indignu me iudico cuius teclu lubeas, atq hac de gratia no lum aulus uenire ad te. Exilti mant enim ludæi lele nostro cogressu contaminari, quia simus à religione cultur deialie

murista peccatisobnoxij. Ingens autē dolor aņimi, & fumma de te fiducia fecit, ut au/ in famulo meo periclităti salutem petere. Eam tu uerbo præstare potes. Humilius est loc, & leuius & ut per teiplum peragatur. Ex meiplo coniecturam facio. Sum enim ho/ mo subditus alienæ potestati, cuius iussis obtempero, habes & mihi subditos milites, qui mea imperata faciur. Nec est necesse, ut per meipsum obeam omnia. Sed si quid est humis lius, dico huic, uade, & yadit: & alteri, ueni, et uenit. dico cuiuis e leruis meis: fac hoc, et ob temperans facit. Si tantam habet autoritatem mea iussio, ut me quiescente peragatur per homines mihi subditos, quod uolo, quanto magis te quiescête fiet, si quid simplici uerbo mandaris tuis: Hoc sermone, qui plenus erat & affectus erga seruum, & modest a opinio is de feiplo, & admirabilis fiducie erga dominum, de Jectatus Jelus, substitit, & admiran tis speciem præ se rulit: non quod illi nouum esset, quod audiret, quum nosset Centurio mis animum antequam hac dicerentur: fed hoc agebat, ut admiratione fua Iudais com/ mendaret fiduciam erga deum, & eis incredulitatem iplorum hominis ethnici & milita/ misexemplo exprobraret. Dilato itaq responso, dominus se uertit ad turbas sudæorum, qui comitabantur ipium, & ait: Illud affirmo uobis pro certo, quod hactenus nec in Ifrae licica gente tantam fidem compererim. Minus enim credebant seniores, qui domini pres Entiam flagitabant: qui suspicabantur eum non sanaturum ethnici seruum, nisi studium ilegassent erga gentem Israeliticam, quali dominus sua beneficia daret humanis affectiv hus, aut dignitati personæ, ac non potius fiduciæ postulantis. Iesus itag quum affirmas/ let illis, futurum ut ethnici & peccatores iuxta ludzorum zstimationem, fidei commen. ione reciperentur in dignitatem generis Ifraelitici, reiectis his, qui quo natura effent Abrahæ per incredulitatem lese reddidissent indignos hoc generis autore, ait Centu. **lion Lqui tandem & iple accellerat: Vade, nam quod credis polle fieri, factum est. Seruus** fartus est. Quum autem rediret domű, ex famulis obuijs cognouit, eodem tempore Eput subito fuisse morbo liberatum, quo dominus dixerat seruus tuus uiuit. Hæc nimirti in imago gentiu, per fidem puram ables Molaicæ legis observatione venturaru in con Euangelicæ gratiæ, sed tamen quodammodo legis comendatione. Lex enim pe angus erat ad Christu. & à Iudæis profecta est ad gentes Euangelij prædicatio. Vide/ ice in huius rei typum seniores Iudzorum Centurionis causam comendant Iesu, eumos ad dom illius adducunt, quem e suo templo erant profligaturi. Dominus autem quo la Etfaflum est tius spargeretur semen Euangelicæ doctrinæ, frequenter aljunde alio comigrabat. Itaque deinceps relicia Capernaum, accidit ut præteriret civitatem Naim. Ea duobus ferme passuum mili busabestà monte Thaborad plagam australem, haud procul ab Endor. Huc euntem co mitati funt discipuli quoru iam magnus erat numerus, cumo his copiosa turba promis free multitudinis, Quum autem dominus Iesus non proçul abesset à porta civitatis, ecce poui miraculi occasio: Effertur funus magna hominum frequentia. Erat enim flebile: pri them quod adolescens effer mortuus, & in ipso uitæ flore uitæ exemptus: deinde quod tilius unicus perisset, quæ mariti solatio orbata, totam uitæspem collocarat in fix Lec igitur & lachrymis, & milerabilibus uocibus, quas impotens dolor folet lugge ins selfabatur animi sui eruciatū. Viduz ploratus, & præmaturus adolescētis interitus protocauit & reliquos, qui funus officii gratia comitabantur, ad lachrymas. Hoc specta/ cultim ubi vidillet dementissimus dominus lesus, milertus est viduz, seleci illi, quz con pore no haberet, efficacem confolatore præbuit, & uerbis & re opitulaturus. Mulier, it, noli flere. Hoc locutus accessit ad loculu, quo efferebatur defunctus, ac manu con Le lico qui portabant funus restiterunt. Hic utrace turba intenta in eventum, tum ea promitabatur uidua, tum ea quæ comitabatur dominu, lelus uerlus ad adolescentem expinem: Adolescens, inquit, tibi diço, surge. Ad hanc uoce ilico adolesces, uelut excita ms asomno, resedit in loculo: quo o certius esse uite reddite argumentii, coepit loqui. Ser trougorem etia animi declarabat. Quumos iam exilisset a loculo adolescens, ac lesui ad diens, per quem intelligebat libi uitā elle restitutā, gratias ageret, dominus tradidit illū taljut viuti domű reduceret, kujs inambulantem pedibus, quem mortuű quatuor baiu le extulerat. Atquita quidem resiuxta historia gesta est, non sine significatione doctrina friritualis. Vidua mater, ecclesie gerit imaginem. Nimirū hæcest illa uidua, quam cosola tu Elaias propheta dicens: Lætare Berllis que no paris, exulta que no parturis, quo nía

.

plures filij delettæ, quam eius quæ habet uirū. Synagoga cofidit in sponso suo Mose. Ia clat filios Abrahæ, pares numero arenæ, quæ est in littore maris. Ecclesia iuxta mundi ui detur destituta spõso, qui se subduxit in cœlõ, ac primum uidebatur sterilis & abs@spe po steritatis, hoc agetibus Iudeis, & huius mūdi principibus, ut Iesu, quem extinciū putabāt, omnis memoria funditus tolleretur. Hæc uidua quotidie gignit no filios huius feculi, fed filios lucís:nec Moli gignit, q terrena docet, sed Christo, qui docet & promittit cœlestia. Gignit aut non morti, led immortalitati. Parturit auté quotidie fœtus informes adhuc & imperfectos, donec hauriant spiritu eu angelicu, & formetur in eis Christus. Vera mater eft, & unice diligit filios suos, quos magna solicitudine format & instituit, donec adoles scant & corroboretur in uiros persectos. Habet enim & pietas infantia suam, habet ætatis profectus. Quod si quado contigerit alique è filijs mori, plorat inconsolabiliter, nec aliter deflet & si unicu illum habuisset quem perdidit. Innocetia que per sidem Euangelică con fertur, uita est, peccatu mors est. Videmus quato affectu lugent matres corporea funera, fed multo tenerius ecclelia deflet hominê à baptilmo relaplum ad culpă letalem, magisc solicita est de morte unius peccatoris, of synagoga gaudet de nonaginta noue iustis. Effer tur ergo defunctus à quatuor baiulis, hoc est, huius mundi cupiditatibus, quæ spiritusan cto iam destitutõ,iam sui sensu carentē,iam suis uitijs indormientē, deferunt ad sepulchrē æternæ desperationis. Habet autem ecclesia portas, per quas encit mortuos ne fætore ca daueris inficiantur & alij. Habet portas, per quas recipiat à domino reuocatos in uitã. Ve non parit in uită, nili de spiritu Christi: ita no recipit ad uitam, nisi reuocăte Christo. Non conflitut baiuli donec peruenerint ad sepulchru. Etenim qui semel coquieuit in boc mune do; qui semel sese permilit cupiditatib. noxijs, no desinit inselici profectu semper in deter riora prolabi, donec uenerit in profund<del>ű malorum, ac traditus fuerit in reprobű fenfum.</del> Interim nihil aliud & plorat mater, plorat & turba ciui , dolentes ejici mortu , quem ope tant reuiuilcere. Hæc nimirū lunt uota matris eccleliæ, hælachrymæ, hi gemitus piorū bo: minũ demorte peccatoris dolentiũ. Adolesces perierat nondũ confirmatus spiritu Euan gelico, & hoc dignior milericordia, quod quem per spiritu Christi sperarat prosecturum ad culmen Euagelicæ pietatis, nunc vident exanimem, ac fpiritu vacuti per immitillimos baiulos efferri ad fepulehri latebras. Sed tamé interim comitatur mater, comitantur ciues (uix enim desperare potest charitas)lachrymis,gemitu,lamētis, declarāt quid optēt. Sed quod optāt,dare non pollunt. Nec retinere ualent exanimem, nec excitare pollunt mortuum. Hominibus irreuocabiliter mortuus eft. Sed bene res habet. Ad eccleliæ fue lachry mas occurrit lelus. Felix lemper elt leruatoris occurlus, alpicit uidua lua, lemper felix cle mentis obtutus. Nondi respicit mortui, qui quoni s sibi miser no uidetur, nondi dignus uidebatur misericordia lesussed impetrat affectus ecclesia, quod deploratus peccator nec optat Iubet dominus sisti suctif, spem faciens successuri gaudij. Admouet manu loculo, consistut baiuli. Prima spes ad innocentia resipiscentis estaño progredi in malis. Qui desa nit elle peior, spem de se præbet, fore ut aliquado fiat melior. Nec hoc contingit, nisi lesus. potenti manu fua dignetur contingere loculum. Illa finê imponit impijs cupiditatibus, us cesset à malis qui prouchebatur ad sepulchrã. Orat quidem, obsecrat, hortatur, obsurgat ecclelia peccătes, ut relipilcăt, ut conquielcant a uitijs luis. Sed hæc omnia frustra, nisi les fus arcana uirtute contingeret animii peccatoris mortuum. Ielus enim uita eft omnium, etiam mortuord. Bona spes est reditura uita, quum Iesus dignatur loculum contingere: led nondü redit uitæ uigor, nifi mortuo loquatur dominus. Ad cuius unius uocem reuiui kcunt mortui,etiam li fepulti fuerint & quatriduani; ne quis putaret ullos effe peccatores tam deploratos, de quorti falute desperare debeat ecclesia charitas. Lazarus elatus erat, fepultus erat,iam fœtebat in fepulchro. Flebatur tamen interim,& ad lefu uocantis uocē prodijt è lepulchro. Maiore quide negocio luscitatus est Lazarus : tum enim infremuie Ielus spiritu, lachrymatus est, ac turbauit se, non quod illi difficilius erat suscitare quatriduo sepultum, quam modo mortui, sed ut o stenderet, if difficile relipiscant, qui diu vieija assueuerüt. Aspexit Ielus uiduam, & desijt slere: aspiciet et mortuti, & incipiet uiuere. Ver sus est itacs clementissimus dominus ad eum qui mortuus iacebat: Adolesces, inquit, tibi dico surge. Non potest no reviviscere quisquis audierit sermone lesu, etias mortuus sue rit. Nam qua ille loquitur, spiritus sunt & uita. Quid consequutti est : Renixit innocetia,

Digitized by Google

269

quierat mortuus peccatis: erigit fele, qui prius iacebat fui carens fenfu: & quod est certifo fimum animi correcti documentum, incipit loqui, confitens peccata fua, gratias ages cleo mentiæ dininæ. Redditur matri rediniuns, & qui prius cum ingenti multorum luciu defe rebaturad sepulchrum, nuc maiore omnium gaudio domum reducitur. Habet enim hoc uera pietas, ut chariores etiam illos habeat, qui à magnis criminibus resipuerint ad stuv dium uitæ melioris. In his enim magis elucet diuina bonitas, quam in his qui nunqua in aliquod crimen prolapli funt. Gaudet mater recepto filio. Gaudent qui funus ante luge bant. Nec gaudent folum, uerum etiam omnes quotquot aderant huic spectaculo, timor quidam corripuit. Nam ideo palam malos & infanabiles uelut cadauera e suo contuber nio effeit ecclesia, quo multi unius exemplo formident peccare. Sed ifdem laudibus ue hunt milericordiam dei cuius uirtute reuiuiscunt mortui. Dicebat enim populus ille, ui forminligni miraculo: Propheta magnus inter nos exortus est, & respexit deus popus lum fuum. Nihil enim adhucaltius de Christo suspicabantur Iudzi, nisi quod propheta quipiam ellet inlignis. Creuit autem & hinc fama domini lefu, rumore facti sparso, non solum per universam Iudzam, uerum per omnem undich sinitimam Iordani regionem, in qua prius baptizauerat Ioannes, atque ipium etiam Ieium. Porrò quidam discipuli Io annis subinuidentes tanto successui rerum que gerebantur ab Iesu, ac nomini indies mas gisac magis inclare scenti. Ioannisci, de quo præclare sentiebant, gloriam uelut obscuran tireferuntad illum in carcere uinclum omnia quæ dicebat ac faciebat Iefus, Ioannes igi/ nur, ut huic affectui fuorum mederetur, auocauit duos è discipulis suis ad se, eos comissit ad Idum, qui ex iplo sciscitarentur: Num tu es ille qui dicebatur uenturus, an alium expecta mus loannes iam toties testificatus fuerat de Christo, quem etiam digito demonstrando dixerat; Ecceagnus dei, ecce qui tollit peccata mundi. Nihil autem abfurdius quam puta restrantus propheta, iam morti uicinus, dubitare coepetit. Nec enim uinculis fuit alliga tumillius de Christo testimonium, nec carceris tenebra obscurabant illius de Christo iudidum. Agnouit in carcere, quem agnouerat in utero. Sed uir optimus ita iudicauit expe dire, uthac ratione suos discipulos lesu, uelut in manum, traderet. Quum igitur discipuli rendiffenttotidem uerbis quæ mandarat Ioannes: Domínus lesus primum illis non rez spondit, sed æditis coram illis multis miraculis, depulsis compluribus morbis, ac malis immedicabilibus, ejectis uerbo spiritibus immundis, reddico multis cæcis uisu, tandem respondit illis: Quid attinet me de meipso pronunciare qui sim: Nullum restimonium cer tius, qu'am factorum. Ite renunciate Ioanni que uidistis oculis, que audistis auribus; Cer ciulum recipiunt, claudi ambulant, leproli mundantur, furdi audiunt, mortui reuiuifcüt, pauperes & humiles amplectuntur lætum falutis nuncium, iuxta prophetiam Efaiæ que diat: Ad euangelizandum pauperibus milit me. Ioannes prædicauit instare regnum cœ brum Expendite uos an hæc, quæ uidetis, digna fint regno cœlorum. Beatus autem qui hac, qua ago ad falutem hominum, sibi non uerterit in occasionem offendiculi. V tenim operum magnitudo nonnullis mouebit inuidiam, ita corporis huius infirmitas nonnul/ lis ent offendiculo. Hocdicto Ielus tacite taxauit inuidiam discipulorum Ioannis, simul subindicans futurum ut ignominia crucis, qua maxime peragendum erat mysterium re gnicelorum, multos alienaret à doctrina Euangelica : felices autem futuros, qui nec in/ uiderent glorie ipsius, nec mortis probro perturbati, resiliret à doctrina salutisera. Quum autem abillent discipuli Ioannis, ei relaturi Iesu responsum, dominus corpit apud turbam pradicare laudes illius, ne quid ex interrogatione discipulorum suspicarentur ipsum lo amenuacillare: deck suo ipsius testimonio, quod prius tulerat de Iesu, iam animo com/ mutatolubdubitare. Amolitur igitur ab eo suspicionem inconstantia, & illius de se testiv monde fidem & pondus arrogat, sic extollens illius eximias uirtutes, ut tamen Messie tiv tulumnon tribuat, quem aliquandiu quidam illi tribuere conabantur. Loquutus est au/ tenhune in modum: Si suspicamini, inquit, Ioannem pridem de me testificatum, nunc uadlamiesse animo: quid igitur olim sic relictis urbibus concurrebatis in loca deserta ad Missuiri spectaculum e an ut uideretis arundinem, quæ uento agitatur, nec sibi constate bedagedum, quid tandem existis uisuris num hominem mollibus uestitum, ut delicijs aut imbitione corrumpi potuerite At hæc suspicio non cadit in homine, qui pilis camelorum <sup>lettichatur,</sup>qui pellicea zona strinxerat lumbos,qui locustis & aqua simplici uictitabat,

quich hoc uichu lustentans uitam, frequeter etiam ieiunabat. Quibus placet uestitus splen didus, quibus cordi sunt ciborum deliciæ, hi captant aulas regum. In hos, qui hæc affer Clant, fortasse cadere potest corruptæsententiæ, inconstantiæ, aut assentationis suspicio. Sed Ioannes desertum prætulit aulis principum, pilos camelorum pretulit holosericis, & aureis ac gemmatis uestibus. Mel syluestre & locustas prætulit placentis regum, simplio cem aquam prætulit mullo diuitum. Qu'àm autem nelciat adulari Ioannes, fatis clamitat iple carcer. Non est igitur quod quilquam suspicetur, illum prius ad gratiam cuiusquam de me tam magnifice testificatum, nunc uertisse sententiam. Sed tamen scire cupiam, qua res uos euocauerit in desertum:an ut uideretis prophetam ? Ille quidem se Messiam non esse palàm confessus est. Ego tamé illud confirmo uobis, si ideo procurristis in defertum, ut uideretis prophetă, non estis frustrati uestra expectatione. Omnino prophetă uidistis, atog etia plus quam propheta. Siquide hic estille, de quo iam olim uaticinatus est Esaias, quod esset Messe præcursor suturus. Ecce, inquit, mitto angelü meum ante sacie tuam, qui præparabit uiam tuam ante te. Siquidem prophetæ per ænigmata prædicabant que dam olim futura: hic aduenientem digito demonstrauit. Proinde qui magnifice sentiunt de Ioanne, recle sentiunt Nam illud affirmo uobis, inter omnes quos habet hec ætas, aut habuere priores, è mulierib, prognatos, nullus exortus est propheta maior Ioane. Abun de magnum est quod illi tribuo. Cæterum quod quidam illi tribuüt, nec ipse agnoscit. Est enim unus illo maior uirtute ac dignitate, qui tamen iuxta popularem existimationem minor est illo in regno dei. Illius austeritatem ac secessum mirantur, huius familiaritatem contemnunt. Illius dignitatem luspiciūt, huius inuident gloriæ. Illius doctrinam amplexi sunt, huius calumniantur. Prædicauit ille baptismum in pænitentiam, instare enim res gnum cœlorum, & audijt illius uocem rudis & humilis populus, audiere publicani, mili tes,& meretrices, properantes ad baptifmum Ioannis, confitentes fe effe peccatores, & à peccatis suis ablui cupientes. Ita illustrarunt dei iustitiam, suam agnoscentes iniustitiam, quum nullus sit mundus à crimine, nisi solus deus, & amplectentes dei bonitaté, qui syncera fiducia ad le confugientibus promilit le condonaturum omnia commilla uitæ prio ris. Contrà pharifæi, scribæ, & legis periti, dum pudet agnoscere suam iniquitatem, deum maluerunt mendacem facere, qu'àm amplecti ueritatem; eoch dedignati funt baptizati ab. Ioanne, in luam iplorum perniciem, spernentes benignű dei consilium, qui hac facillima uia constituerat abolere peccata mortalium. Quid enim est facilius quam consiteris& tin. gi: Non quod per Ioannem conferretur innocentia, sed quod ad hanc præpararet illius baptilmus & prædicatio, quo plures ad falutem perducerentur eius prædicatione, cui lo annes erat præcurfor, si præparatos iam animos inueniret. Nihil horű temere gestum est, fed omnia diuina prouidētia dilpenfauit ad humani generis falutem. Et amplexi funt del beneficentiam idiote, humiles, & peccatores, qui uidebantur à uera pietate alienissimi, lon geci lubmoti a scientia legis. Rursus hi quos oportebat hæc maxime intelligere propher tarum oraculis promiffa, quick uidebantur religionis columina, afpernati funt oblatam dei benignitatem, nec Ioannis predicatione, nec mea compunctiad relipifcentiam. Hanc pertinacem maliciam illis exprobrans Ielus, adduxit huiulmodi limilitudinem. Quid igi tur dicam de huius generationis peruerfæhominibus, aut cui dicam eos effe fimileis: Sie miles funt pueris, quos uidemus confidentes in foro, qui per lufum fibi uiciffim respone dentes dicunt: Cecinimus uobis tibijs lætas cantiones, nec estis prouocati ad saltan/ dum: cecinimus uobis lugubria, nec plorastis. Hoc prouerbium à foro sumptum domi nus leius accommodauit ad Iudæos obstinatos, qui nec Ioannis austeritate prouocati fint ad timorem uindictæ diuinæ, nec comitate beneficentiach Christi excitati sint ad a/ morem. V enit enim, inquit, loannes Baptifta fingulari uitæ aufteritate pœnitentiam prædicans,& pœnitentiæ præbens exemplum,neg; pane uefcens,neg; uinum bibens, in delerto uiuens, cameli pilis uestitus, zona pellicea cinclus. His rebus adeo non estis come moti ad relipifcentiam, ut quod factum eft ad emendandos uos, uerteritis in calumniam, dicentes: Caret fenfu communi, dæmonium habet. Venit filius hominis diuerfa ratio, ne captans uos ad falutem, expolitus ad congreffum omnium, nihil præ fe ferens nouæ aulteritatis,nec minitans pœnam,led beneficijs omneis alliciens ad amorem,edens & bi bens more cæterorum, uerfans inter quoslibet, nec cibo ueftim ue differens à çæteris. Ex hu ius

laius ciuilitatem, qua prouocari debueratis ad meliora, uertitis in occalionem calumnie, dicentes: Ecce homo uorax, ac uíni potor, amicus publicanorum & peccatorum. Sed mil profecit hominum malicia aduerlus sapientiæ divinæ consilium: sic enim illustrata Et instificate est dei iustitia apud omnes filios Euangelicæ sapientiæ deditos, posteaquam constitit, niz est sapientia hilomissum ad servandum omneis homines: sed malos ac superbos aspernanteis dei mu nus, suo merito reiectos ac damnatos esse: publicanos autē, meretrices, peccatores & ethe nicos iure admissos ad consortium salutis. Sic prædictum erat sore, & sic sactum est: sic trat æquum fieri, & factum est. Qui se iactabant pios ac iustos, propter incredulitatem fram repudiati funt ab Euangelicæ falutis munere. Contrà qui per credulitatem ac fyn/ cerum affectum irruperuntad dominum, quamlibet profani, quamlibet abominabiles, qualibet inquinati peccatis, admissi suntin consortium regni coeloru. Et ecce consequutu Rogabat aute est quidda, in quo res ipsa poneret ob oculos, quod dominus uerbis docuerat: de sustis revillant quidant pellendis,& peccatoribus recipiendis.Pharifæi præ cæteris cognitione legis,& fanclita/ **cis opinione** turgebant. Ex his quidam rogauit dominum, ut apud le lumeret conuiuium. Nec dedignatus est id facere Iesus, qui nulli sui negabat copia. Cum autem ingressus do mum eius, iam accumberet, ecce mulier quædam, quæ in ea ciuitate erat nota peccatrix, **Simulates c**ognouit, quod clementiffimus lefus, qui nullum repellebat ab fefe, qui malis cumium omnibus promptissime mederetur, illic adesset, sibi tota displices, sed ingenti fiz ducia de Ielu benignitate concepta irrupit in ædeis pharifæi: ardoranimi pudorem om/ mem excusserat, quum non esset ignara, quanto fastu soleat pharisaicii genus auersari pec castires, quum ipli intus grauioribus maderent uitijs. Attulit autem fecum delitias fuas, prifiha uita, quam oderat, monumenta: omnia quibus ante male placuerat libi ac muni **ါတွင်း Chri**stific, cuius amore flagrabat, effusura. Attulit autem delicatii uasculum unguen é **eartam; quod o**b leuorem, qui obltat quo minus apprehendi queat, alabastrum appellati Bat autem unguentum eximium, magnoci emptum. Olim autem qui uoluptatibus cat Tils serviebant, unguentis impendio delectabantur, præsertim in convivijs. Vide autem **inclam huius peccatricis improbitatem, non folum aufa est inuocata domű ingredi pha fect, merum** etiam ingessit sele, ut erat ornata, coníuio. Quoniam autem lecti triclinij pro/ behant, quo minus coram fele prouolueret ad pedes lefu, stetit à tergo, & quod licuit, coepitachrymis rigare pedes illius, falubriter defœdans oculos, quos olim ad turpitus disem folica est stibio depingere: lachrymarum imbre losos pedes, non aliquo linteo, sed capitis fui capillis extergebat, quos antehac confueuerat ad carnis uoluptatem ungere, **Engere,**comere,auro intertexere.Nec his contentus mirus peccatricis amor, lotis & exe wiffs lefu pedibus defigebat ofculatomnia quondam inhoneftæ uoluptatis inftrumenta **thems in oblequium illius qui folus est amadus. Habes imaginem peccatoris, per impro** bintem ardoris & pertinaciam fidei irrumpentis in regnum cœlorū. Nunc ediuerfo accl **sierypum** Iudæi, qui per arrogantiam & incredulitatem fe reddit indignum oblata dei **be** tenitate.Pharifæus, qui Ielum ad conuluium uocauerat, conspicatus hæc, quum fauere **buerit** mulieri tanto affectu ingerenti,tanta modeftia deficienti fefe,tot indicijs teftant**i ka prioris** pœnitudinē, quum amare debuerit Ielu manluetudinem, nullum hominem **zaktrepelle**ntis:prouocaturad utriufgscalumniã. Sic enim cogitabat intra fefe:Hic li effet presipheta, qualis habetur, nimirum non ignoraret, quæ & qualis effet mulier, quæ tangit rain: Est enim publica peccatrix, notæck impudicitiæ. Quod si sciret, non sineret se polluti contactu contaminari. Exiftimabat enim pharifæus fanctos homines pollui, fi Preceatore uel colloquiù habuillent.Hic erat faltus fallæiultitiæ,qua libi placebant luz **táleo** displicêtes. lesus autê ut certiore argumento declararet se esse prophetã, ad tacid 🌃 barifæi cogitationë respondit:Simon, inquit, habeo quod tibi dicam. Tum ille, ma **culter dic. Telus itaq: iam attento, ne proderet impiā illius cogitationem conuiuis cæteris** (reinvoiris Euangelicis etiam civilitas debet esse curæ) proposuit huiusmodi parabolam. Detoquidam debebant eidem fœneratori, quorum alter debebat denarios quingêtos, alitz quinquaginta. Quum auté neuter effet soluendo, condonauit utriq in solidum quod Mebebat. V ter igitur horum uehemētius amare debet creditorem tam liberalem: Simon condum intelligens quorium tenderet hæc parabola, limpliciter respondit: Mea sentêtia uchemērius amare debet is, cui plus condonatū elt. Tum lelūs aperies, quur hoc enigma

proposuisses, ait Simoni: Recte sudicasti, sed interim inique sudicis applicas tuum. Moxik uertit selead mulierem, ac loquutus est Simoni: Vides ne hanc mulierem, quam tupecca tricem uocas: Vides'ne lachrymis oppletam, sparlis capillis, prodigam unguenti sui, prodigam osculorum suorum, prostratam, toto corporis habitu præse ferentem pænitentis imaginem: Hæc argumenta lunt immenli cuiuldam amoris in me. Quo uehemētius odit seipsam, hoc impesius me diligit. Peccatrix uenit, sed sanata est ubi contigit medicu. Con temnis hanc ut peccatricem, actibi places ut iustus, sed huius peccatricis pietas longe uin cit tuam iustitiam. Veni in domum tuam inuitatus ac rogatus conuiua, nec aquam dediz sti pedibus meis, quod est uulgaris tamen humanitatis officiü: hæc autem lachrymis suis rigauit pedes meos, & capillis suis extersit. Osculum mihi non dedisti, quod ex more dat etiam uulgaris amicus amico: hæc ex quo ingressa est, præ impotenti affectu non desijt osculari pedes meos. Ne uulgari quidem oleo unxisti caput meum, quod officijuulgo præstatur conuiuis quibuslibethæc pedes meos, id est abiectissima mei partem precioso unquento perunxit. Noli perpendere quanti peccarit sed considera quanti amet. Chari tas enim operit multitudinem peccatorum. Nam illudaffirmo tibi, quod illi remilla sunt multa peccata, non quia multum iciunauit, non quia multum precata est, no quia multas constitutiones pharisaicas observauit, sed quoniam dilexit multum, quoniam toto peso re confisaest mihi. Quo grauius peccauit, hoc sibi magis displicet, ac me cuius gratuita clementia liberata est à peccatis, ue hementius amat. Ita feliciter illi cessit peccatorum ma gnitudo. Porrò cui minus remittitur, minus diligit. Vos uobis iusti uidemini ob legis ob servationem, neque multum habere, quod uobis ignoscat deus, & ideo frigidius amatis condonantem. Hæc loquutus pharifæo dominus, ad mulierem ait: Remittuntur tibipec cata. Nibil illa precata fuerat, nibil confessa uerbis, sed euidentius confessa est factis, estiv cacius precata est lachrymis. Hæc est Christo gratissima confessio. Huiusmodi precibus facillime commouetur ad misericordiam. Felices lachrymæ, felix unguenti dispendium. felicia oscula, quæ uocem hanc extorquent à Iesu: Remittuntur tibi peccata. Non enim alia condonat, alia referuat, sed semel condonat omnia, nihil omnino uitæ prioris impw tans exanimo poenitenti. At nunc mihi uide pharifaicam fanclimoniam. Vera pietas per rinde gratulatur commodis alienis ac luis. At pharifæi, qui simul accumbebantin convi uio, le lu clementiam inuidentes peccatrici, copertit tacitis apud sese cogitationibus obmurmurare, dicentes: Quis ellhic, qui tantum libi fumit, ut autoritate fua eriam remiv tat peccata, quod nemo prophetarum, aut patriarcharum haclenus usurpauit sibir Nesa cerdotes quidem aliud libi uindicant, quam; orare pro peccatis populi. lefus autem co/ gnitis illorum cogitationibus, quo magis confirmaret animum mulieris, ac pro mœltalæ tam domum remitteret, ait illi: Fiducia erga metua te saluam fecit. uade in pace. Pharissi sibi persuaserant, holocaustomatis, ac lotionibus condonari peccata. Et habebat quidem illa tiguram rerum (piritualium. Verum dominus lefus oftendit illis, per fidem Euangeli cam semel omnia peccata condonari relipiscentibus. Atos in his quæ narrauimus adum brata est imago quædam utriusque populi, Iudæorum ac gentium, quorum alter inuita uit ad se Christum, multis seculis clamitans: Veni domine, noli tardare. Verum ubi ue nit, necipii receperunt illum licut oportuit, freti perfualione falfa fanctimoniæ ex legis observatione concepta, & alijs salutem oblata amplecti volentibus obstrepuerunt. Dum enim conantur suam stabilire iustitiam ex oblatione rerum corporalium, iustitiæ dei, quæ per fidem gratis datur, non fuere subiecti. At gentium populus, ad quem non uenerat lesus, quum esset præter idololatriam omni uitiorum generi deditus, nec ullam haberet fiduciam ex operibus legis, quam nesciebat: ubi cognouit de Iesu, uelut irrupit ad eum ac fidei simplicitate promeruit remissionem omnium flagitiorum, ac dei donum quod Iudæi uel spreuerunt, uel frigide amplexi sunt, studijs ardetissimis exosculatus est. Quan quam omnibus in genere propolitu est exemplum poenitetia in hac muliere, quencung sui pigere coperit, ne se convertatad Mosen, aut pharisaos, necad philosophos, tantum properet ad lesum. Nullus eo clementior, nullus ad ignoscedum propensior. In hunces fundat quod prius prodigere solitus est in impias uoluptates. Huius obsequio confecret omnia membra, quæ prius serusebat fædis cupiditatibus. Contactus illius auferet omnia peccata. Si non licet contingere caput, apprehendat pedes. Nulla pars lefu tam humilis

thquin fanet à peccatis. Sanata est à profluuio fanguinis qua fimbria modo uestis con igrat. Sibi patitur imputari, quicquid officij fuerit impenium proximis, etiam infimis. Agnolcet beneficium quod membris iplius impenium fuerit. Ne confideret igitur pec ator, quantum admiserit, ne subducat rationem benefactorum suorum, quali cum Iesu paria facturus, quemadmodum faciebant pharifæi: tantum ex animo fibi difpliceat, de Ie/ su pectore cofidat. Incipiat odisse quod male amarat, incipiat amare quod impie ne giexerat. Fides impetrabit à clementissimo domino, quod merita sperare non poterant. Àtog hic interim optime Theophile mihi considera triplice in hoc convivio persona, pec catricis, pharifæi, & iudicis. Iudex folus est uere purus ab omni uitiorum inquinamento, imò fons ipfe puritatis omnis. Peccatrix nihil aliud qu'am lachrymat, rigat, extergit, ofcu hur, ungit. Agnoscis officia charitatis in proximi. Pharisaus Iudaica iustiția tumidus, calumniatur feruatoris benignitatem, faltidit peccatricem, atquetiam inuidet, ipfegrauio ribus malis obnoxius. Talis est ferè iustitie perfualio, quæ nascitur ex uestitu, ex ciborum delectu, ex discretione dierum, ex lotionibus corporis & unforum, ex prolixis precibus. eds fimilibus rebus, quæ speciem pietatis habent apud homines, quum in his non sit sita etas Euangelica. Huiulmodi rebus qui confidunt,& libi stulte placere solent, & proxie os fastidire,& inuidere,& Ielu gratuitam bonitatem calumniari. Quid enim, li mulier **illa contig**illet pharilæum,quo faltu reiecillet,quibus lauacris femet ab eius contagio ex*i* inflet: Sic alpernantur peccatrice milerabilem, qui ipli liuore, faltu, & calumniandi mor **bo laborant, hoc** infanabiliores, quod fibi n**on u**identur ægroti. Nam plerumg fit ut ab gubus & apertis uitijs citius relipifcant homines, quam ab eiufmodi quæ le tegüt fpe cie lanciimonia. A dulteru, temulentum, luxu perditum, idololatram, militem citius con uestaead bonam mentem, qu'am pharifæum, inuidum, fibi placentem, obtrectatoré, diffie pulatorem. Lam qualis est convivator, tales sunt & convivæ pharisei. Quis est, inquiunt, ni peccata remittit: At iudex, qui folus nouerat omnium corda, qui folus fibi pote/ Mebianclimoniam supercilium sumere, pharifæi superbiam ciusliter corrigit, peccatriv **elpairo ci**natur, confitentem abfoluit & confolatur. Paltoris igitur eu agelici fuerit, exem pharilæi fugere,& in recipiendis peccatoribus lelu manluetudinem imitari.

CAPVT

NATERBREEFER

Anta autem erat Ielu benignitas erga peccatores, quantumlibet humiles, ut non folum unam hanc admiferitad contactum pedum, uerumetiam aliquot secum circumduceret unà cum apostolis suis, ac se, suose harum liberalitate ac ministerio subleuari pateretur. Etenim quum lesus, per omnia comitantiduodecim discipulis, quo latius spargeretur sementis Euangelicædoctrinæ, subinde linum mutaret, perambulans per lingulas ciuitates ac uicos, ne quid deellet rerü necella/ thrum affidue uagis, & uni negocio intentis, comitabantur lefum & mulieres aliquot, **neuel** liberauerat à spiritibus immundis,uel à morbis sanarat. Inter has erat Maria, cui <sub>Simulé, mulie</sub> nomen Magdalene, è qua dominus profligarat dæmonia septé: præterea loana uxor res aliquos gaza, qui erat procurator Herodis, exaulica facta Christi discipula, & Susanna aliz q mplares, quæ memores accepti beneficij, qua poterant iunabant rem Euangelica, lefu Metis discipulis ministrates de facultatibus suis. Christus enim pauperes delegerat apo-Depauper iple, nec poterat ubig paratus effe commeatus fubinde ledem mutätibus, L'aliande allo proficifcentibus. Conuenie bat autem illi tempori, ut per humiles, tenues, Efficieras Euangelicæ philosophiæ primordia iacerentur. Cæterum Paulus, cuius ego Caroc fui, maluit laborare manibus, quam ex alieno uiuere. Multo magis quibus res it domi,& idonei funt euangelio prædicando, debent gratis quod habent imparti silitations. Et tamé æquum esse docuit, ut qui seminarent cibu animi spiritualem, ab his, quibus laborarent, lublidio rerum corporalium, quoties opus ellet lubleuarentur. Sed ut hancliberalitatem Christus doceret, esse oportere non extortam, sed ultroneam, admisit idem in comitatum fuum mulieres aliquot, fed ultro fequentes. Cæterű nec accerfiuit kneca quot aliquid petijsse legitur, quo magis pudefaceret illorum impudentia, qui tum non laborent Euangelio, tamen Euangelij nomine extorquent ab inuitis, non fold od fatis est ad necessitatem, uerumetia quod superat ad luxum. Nusqua autem deficiet benorus spontanea liberalitas eum, qui syncero animo totus est in Euagelico negocio. le

sus aute ut quos libet admisit ad iuu andam rem Euangelică, ita nec matre, nec fratres suos admittere solebat ad impediendű. Euangelij successum. Quoda autem die quum affluete multitudine domo egressus sele contulisset ad lacu, atog ibi sedes in littore doceret popur lum, tanta uis hominum ex uicinis undige ciuitatibus concurrebat ad audiendum eum, ut condensantibus se turbis coactus sit ingredi nausm, atqui binc uelut è cathedra docebat promiscuam multitudinem, multa illi loques per inuolucra similitudinum, quo magis ex citaret in illis dilcendi studium, & altius insideret animo quod ænigmate fuisset infixum. Primum itaque similitudinem proposuit, quæ moneret omnes, ut auidis animis accipes rent sermonem Euangelicum, nec satis haberent audisse, nisi quod didicissent, conferent ad usum pietatis. Egressus est, inquit, seminator quidam, ut faceret sementem suam. Ac dum ille nufquam non iacit femen fuum, cupiens prouentum uberrimum, non æquefeli ci folo excepta funt femina; nam alfud iactum cecidit fuxta uiam publicam, id partimon culcatum est pedibus uiatorum, & contritum est: reliquum, quoniam non opertum ent terra, uolucres cœli comederunt. Rurfus aliud incidit in folum petricofum, & exceptum tenui superficie terræ, quæ tegebat petram, enatum quidem est, sed quoniam non suberat terra quæ suppeditaret humorem ad iustam maturitatem, mox exortum ad solis ardo/ rem exaruit,& in prima statim herba perijt.Rursum aliud incidit in spinas,& enatuqui dem est, sed simul exortæspinæ quoniam & celerius proueniunt, & densius atque altius sele spargunt, factum est ut suffocaretur herbaboni seminis, ne liceret in auram liberio. rem emergere. Nec omnia tamen infeliciter cadebant. Erat quod incideret in terrambo/ nam, & enatum reddidit fructum centuplum. Hæc loquutus dominus, quoniam scie/ bat non ab omnibus intelligi quod dixerat, uolens tamen eos in posterum meminisse par rabolæ quæ pertineretad falutem omnium, clamabat dicens: Qui habet aures idoneas ad audiendű Euangelicam lapientiam, audiat hæc quædixi. Non enim polcunt craffumaut oscitantem auditorem. Ad uestrum unumqueg pertinent. Sunt qui similes statuis habet eures, sed non audiunt, auriti ad pharisaiças constitutiunculas, surdi ad doctrinam uera pietatis. Discipuli autem, qui erant proximi lesu, rogabant ut explicaret ænigma parabo la, quibus ait. Vobis tanquam domesticis amicis datum est nosse mysterium regnidei. Habentaulæregum arçana fua quæ cælantur plebeis,& ab aulæ confortio alienis,Habet & Euangelij regnum lua lecreta, non temere culuis proferenda, led ita proponēda, utab - ijs tantum cernantur, qui funțaulæ domestici : cæteris inuoluta parabolis, ut qui indigni funt, uidentes non uideant, & audientes non intelligant. Est autem hic parabolæsensus at canus. Seminator est filius hominis: folum, est cor hominis: semen, est sermo Euagelicus. Non est semen terrenum, sed coeleste, nec ab homine profectium, sed à deo, & ideo voca/ tus fermo dei. Hoc femen nufquam non fpargit filius hominis: fed Satanæ malicia & hov minữ uitio fit, ut in paucis feliciter proueniat. Semen enim quod cecidit iuxta uiam, eos Lignat, qui leuiter & ofcitanter audiunt fermonem dei, ac mox priufquam infidat anims illorü, uenit diabolus, & immillis diperlis cogitationibus tollit ex animis illorü quod aw dierant, uidelicet inuidens illorum faluti, & impijs fuggestionibus obsistens ne salutem assequantur. Quemadmodum enim filius hominis nihil non agit ut peccatores adducat ad falutem:ita ille nihil intentatum relinguit, ut quofcüçp poteft pertrahat in exitium. Hic igitur politiacium lemen lermonis enangelici, lubito aduolans lublegit priufquam inbe rescatanimo, ut nihiliam referat audisse. Porto semen exceptum in terra petricosa notal eos, qui fermonem auditu cum gaudio excipiut, & recondunt in animu fuum, sicuruelut enata herba spem aliquă pietațis de se præbeat rebus quibusdam extrarijs. Verum quo niam quod audierūt non peņiņis defixū elt, ac ueluti radices egit in intimos affectus eorīj ad tempus obtemperant fermoni diuino uerum adexortam malorum procellam del ciut, deserentes bene coepta. Facile est enim rebus prosperis servare doctrinam evang cam, cæterű nili penitus imbiberis affectű ueræpietatis, ubi res aduerfæ robur illud def derat Euagelici pectoris, tum euanelcit illa teporaria lanctimonie species. Lam seme que incidit in spinas, notat istos, qui post pacceper ut seme sermonis eu agelici, null unde fr clum referunt ueræ pietatis, propterez quaffectus ille uitæ melioris, folicitudinibus hui mūdidinitija ac uoluptatibus uite presentis suffocat & obruit. Porrò seme iactu in ter -bonă,notat eos g corde lyncero,attêto,ac uacuo accipiüt lermone falutiferii, & accept recondut

mondunt memoria, ac penitus in intimos demittüt affectus, sic ut nullo maforti incursu mossint dimoueri à semel cœpto studio pietatis. Hanc itaq parabolam le sus dignatus est his discipulis prinatim explanare: partim, ut ipli discerent in ceteris ité parabolis sensum monditiorem pia curioficate inquirere: partimut quod tum priuatim audiebat, post, suo tempore palam omnibus prædicarent. Siguidem intelligentia facræ doctrinælumen eft, hocqui impartit, no ideo impartit ut seruetur absconditum, sed ut multis præsuceat. Nex mo,inquit, accendit lucernam, & accensam operituale, aut sub lectum reponit, sed im/ Nemo uero est ponit candelabro, ut qui domum intrantuideant lumen. Nihil enim nunc priuatim, aut lucernam parabolis in uolutum traditur uobis, quod post non sit manifestandum toti mundo: neg quiquam est nunc tam obscurum & abstrusum ab intelligentia rudium, quod progressi tamporis non lit per uos eruendum, & in omnium noticiam proferendum. Vobis igitur uidendum est etiam atque etiam, ut quod auditis, magna solicitudine infigatis animis ue/ firis, nequid excidat aut pereat. Qui auide accipit intelligentiam mystici sermonis, ac ue/ halthelaurum diligenter reponit in animo, dignum se declarat cui plura committantur, quandoquidem quod datur haud indiligenter servat. Siquidem habeti dabitur, qui vero **fiz negligentia** perdidit quod habebat, ei non folum nihil addetur, uerumetiä hoc ipfum quedtabere uidebatur, auferetur ab eo, quoniam negligenter habebat thefaurum euan/ gelicum, quo quanto ditior es, tanto magis cupis ditescere. Atque his de rebus multas a hisparabolas dominus lefus propofuit populo, quas omnes feorfum expofuit discipur lishis. V taute declararet dominus, quam preciosa res sit euangelica doctrina, quantatis Venerunt all cuall folicitudine tradenda simul & accipienda, accidit die quodam ut lesu docente po 4d illum publiquenirent mater & fratres iplius, cupientes illum conuenire de rebus aliquibus fa militare, nec patebat aditus obstante densitate multitudinis: itaq per alios nunciatum elalimitrem ac fratres stare pro foribus, qui cuperent ipsum conuenire. Iesus autem ut doctet fermonem Euangelicum rem esse preciosiorem & ut oporteret ob ullos affectus hunanos, aut curam rerum domesticarum interrumpi, respondit his qui nuciarant Max <del>മ്പേട്ട് & fratres</del> mei funt hi,qui audiunt fermonem dei,& faciunt:docens nõ agnofcen dans control de la carnis quoties animorum faluti confulitur. Quin & illud dominus uo Fastum est ati **tuix febres i**pfis fuos docere, in omnibus tumultibus, quibus hic mundus cooriturus fit ad *tem in una die* untipolectum euangelicum, no oportere, nec delpondere animum, nec luis quenqua rum with lidere, sed ab ipsius auxilio pendere, nec huius opem in ullis periculis defuturam, limidonos non deficiat fiducia, si precibus ex animo fusis illius presidium imploremus. Eventigitur die quodam ut Ielus, quum toto die docuillet populu, ingressus nauim cum didpilis inberet transmittere in alterü littus, iam appetente nocte. Porro inter nauigane dun obdormije lefus, atcp interim exorta venti procella fic commovit lacum, ut undis in mainiruentibus discipuli periclitarentur. Timétes igitur adeunt lesum, & excitant di cuitsiPracceptor, tu dormis, & nos perimus. At ille surgens increpaust uentu, & aquæ monthillites coquiescere. Et agnouerunt elemeta dominum suñ. Mox ad iussum eius culiquata est tranquillitas magna. Quo facto, uersus ad discipulos, obiurgas eos, quod interior de la certam anxietrepidallent, quum toties audissent nihil illis obsuturu, si modo ildustres le certam ac perpetua obtinerent, dixit: V bi nam est illa uestra siducia : Ni minimilius defectus excitauit hos tumultus. Porto qui uehebantur naui, uidetes ad in/ apartis nocem subito conquieuisse totam tempestate, ac perspicietes in eo nescio quid houint inaius, correpti sunt timore, simul & admiratione, dicêtes: Quis na est iste: Quis double non solution precipit ut exeant, uerumetia inanimis ac sur dis elemetis, mart acutate imperat, & obediut instis illius. Quoties igitur continget & nos periclitari, quo de la litris animis obdormierit lesus, uellicemus eu pijs uotis, expergefaciamus eu alli displicabus, & ilico tempestas uertetur in tranquillitate. Malus uentus est ambitio: pe/ iciblus turbo est iracundia & odium: horribiles unda sunt mala cupiditates, subuersu/ म्हनुमहित्र mentis nostræ, sed excitadus dominus, ut his motibus imperet & cessabit tepe Reddita igitur tranquillitate, enauigartit in terra Gerazenort, quæ est e regione Gas Etnaniganes pars Arabiæ inferioris. Cum aute egressus esset in terra, occurrit illi uir quida, mul, runt ad re-Martempore obnoxius sæuissimo dæmoni, adeo ut nec uestiri posset, nec domi uincu/ bullis contineri; sed uagabatur in monumentis mortuorum, ac frequenter insiliebat in prætereun

prætereuntes. Is quum ad strepitum appellentiū hospitum procurrisset, suo bono uidit k sum. Iesus enim misertus hominis, imperabat impio spiritui ut exiret ab homine. Porrò qui tenebatur à demonio procidit ad genua Iesu. Attraxerat enim illum uis queda occulta diuinæ uirtutis. Spiritus autē impurus uociferabatur per os mileri: Quid mihi tecūelt Iefu fili dei altiffimi: Obfecro te ne me torqueas. V rgebat enim illum iuffio domini, utre linqueret homine, quem diu uexauerat. Frequeter corripiebat illum, ac mileris modisdi scruciabat tanta sævitia, ut disruptis compedibus, catenis, & uinculis omnibus, à dæmo nio ageretur per loca deferta. Inuitus itags spiritus ille relinquebat sua ueterem possesso nem:quin & illud metuebat,iam adelle die quo forent æternis lupplicijs addicedi,malo rum omnit, quibus hic affligunt homines, pænas daturi. Has preces no extorferat male factor u penitentia, sed supplici metus. Iesus aute, quo notior esset omnib. miraculima gnitudo, interrogabat impium spiritu, quod esset ipsi nome. Ille respodit: Legio: nimirum militari uocabulo fignificans, no ab uno dæmonio teneri homine, fed innumera dæmoz num multitudine. Nullum enim magnü peccatum est sine magna uitiorum caterua Sed nullus est animi morbus tam sæuus, nulla tanta criminữ multitudo, quin cedatadiussum domini lefu. Id iam metuentes omnes, orant ut fi uitari no possit, quin efficerentur, saltene iuberêtur abire in abysfum tartari, quem locũ sciunt sibi destinatū in extremo die. Pasce/ bat autem haud procul ab eo loco grex numerosus porcoru in monte quoda, qui lacui im minebat, ut uel hincintelligamus eam regionem fuisse ethnica & impietati deditam. Siquidem ludæi non uelcebātur carne fuilla.Dæmones autērogabant, ut permiflu domini liceret immigrare in porcos illos. Tanta erat nocendi libido impijs ipiritibus. Ielus autē, quo miraculum esset euidetius ac formidabilius, permisit quod rogabat. Mox damonia relicto homine demigrarunt in porcos. Et ilico totus grex impetu delatus est per preceps in lacum, atog ibi suffocatus interijt. Id ubi conspexere subulci, territi fugiunt in ciulates & uicos, ac renunciant quod factum est. Illi uix credentes quod narrabat pastores, egressi funt ut uiderent rei tam incredibilis argumenta. Vident autem perisse gregem paulo av te numerofillimum. Et reperiüt hominê qui prius tenebatur à dæmonijs, & ob inlignem fæuitiam notus erat omnibus,iam placidum ac fang mentis, uestitum, sedentem ad pedes Ielu.Erat enim lubito factus ex holpitedæmonum dilcipulus Ielu,& qui prius ab impijs spiritibus agebatur ad omne sacinus, nunc placido mitic spiritu clemetissimi dominisor matur ad omne studium pieratis. Porrò qui adfuerant, quick oculis sui derant homine prius dæmoniacum, & audierant legionem elle dæmonum, mox sanatum, narrabatcæte ris quidaccidiffet. Itaq corripuit omneis timor quidă, quum glorificare potius oponeret deum, & amplecti potentiam eius, qui misero deploratissimo restituit sanitatem. Cupiut igitur abire lelum, metuentes illius potentiã, led ignorantes bonitatê, ac magis mouentur iactura porcorum, quàm hominis restituti salute. Non audent tamen eijcere, sed rogant publicis precibus Geraleni, ut decederet è finibus i plorum. Tantus timor omneis occu parat. lefus autem, ne proficeret fanctum canibus, reuerfus eft ad nauim. Cæterum is qui liberatus erat à dæmonijs, orabat lelum ut liceret elle in illius comitatu, cui falutem debe bat. Ielus autem id non permilit: fed redi, inquit, in domum tuam, ut te narrante, teg con specto, certo cognoscant omnes, qualis ante fueris, & qualis iam sis dei beneficio. Mere cusant hospitem tui, saltem tu testis esto apud illos, quam sibi inuiderint me eijcientes. Paruithomo iussis domini, ac profectus in Decapolim, perce omnes ciuitates prædicar batapudomneis, quantum beneficiorum accepisset ab lesu. Erat hoc aliquod rudimen tum Euangelicæ prædicationis apud homines craffos & impios, ac porcis illis, inquo demigrarunt dæmonia, simillimos. Nec inanis fuit omnino dæmoniaci prædicatio, credi dere multi, & admirati funt. Hac nimirum imagine docuit nos dominus Iesus, nulli quamlibet impijs non esse offerendam Euangelij gratiam, inuitis tamen & aspernantiby non effe obtrudendam, fed rurfus ita difcedendum ab illis, ut fcintillam aliquam relingu mus veræpietatis, olim fortaflis per occalionem emicaturam. Revectus est itacs Ielus ut redituà Gerazenis: & ecce rurlus occalio qua declararet quam Ielus effet expositus on nibus ad subueniendum, diuitibus simul ac pauperibus, bonis ac malis, quanto de minu

Fastum est au de uenerat, uidelicet in Galilæam, ubi iam celebris erat, & admirandus om nibus. Rede të çüredisset untem igitur excepit ingens hominum multitudo, quæmagnis desiderijs expectarat les haberen

haberent fiduciæ, qui apud fudæos uidebantur esse religionis proceres, qu'am hi, qui in plebehabebantur contemptiffimi. Adijt enim Iesum quidam ex proceribus synagogæ, nomine lairus, cui filia erat domi puella, annos nata plus minus duodecim, ca iam agebat animam. Accidit igiturad pedes lefu, rogans dignareturadire domum fuam, ac fubueni/ refilia morieti. Sic uocari solet medicus: ueni, experire quid possis. Quanto plenior fidu cia Centurionis, qui negauit esse opus præsentia corporis, sed simplici dicto Iesum sanare posse, quem uellet: Morem gestit lairo lesus, properans ad ædeis illius. Ecce autem inter Et mulier que cundum, condensantibus undich sele turbis (tanta erat uidendi audiendich sitis omnibus) erat obnoxis comprimebatur lesus. In confertam turbam ingesscrat se mulier quædam, quæ iam annis proflusio duodecim laborarat foedo & abominabili morbo, profluuio fanguinis, & amore fanita/ tisomnem substantiam suam erogarat in medicos, semper meliora policentes: sed nihil opisattulerant, nisi quod morbo addiderant aliud malum, paupertatem. Ibi prudens mu lierdestituta auxilio hominum, confugitad opem diuinam, mira cocepta fiducia de Iesu, siquicquam possit illius contingere, fore ut sanaretur. Pudorautem obstitit, quo minus prodiretilli in conspectum, ac morbum pudendum aperiret, sed ueluti suffurari cupiens abeofaluris beneficium, adreplit à tergo, & attigit extremam oram uestis illius, quæ in co chilynagogo cæterisch ludæis uolens exhibere formam absolutæ fiduciæ, dixit: Quis me tetigit Quum cæteri qui aderant uicini, negarent le tetigille eum: Petrus cæterick discipu Kqui Ielu proxime herebant, dicebant: Preceptor, undice premitte & afflictat hominum confertifima frequentia, & perinde quali unus autalter adlit, rogas quis te contigerit. Ie lus autem lubindicans le non de uulgari contactu loqui, de quo lentiebant discipuli, rez spondit: Aliquis non uulgari more me tetigit, sibi conscius est, quisquis ille fuit. Nam ipse quoque ad contactum fensi uirtutem à me profectam ad eum, qui me tetigit. Quum nemo responderer, & lesus circunferret oculos, quasi quæritans quis esset, qui beneficium hoc luffurari uelletimulierintelligens non latere lesum, quod furtim fecerat, multo cum tre/ more prodijt in conspectiv Lesu, & accides ad pedes eius, professa est coram universo po paloquam ob caulam contigiffet eum , & quemadmodum ilico fanata fit à morbo , quo diodecim annos laborauerat, frustra sudantibus medicis. Hanc confessionem extorlit cle mentiffimus dominus, no ut mulierculam traduceret, sed ut ostenderet Iudæis, quantum pollit certa fiducia. Iesus autem consolans mulierem trepidam, & obiurgationem experdamen, ait: Filia, fiducia tua tibi promeruit salutem. Vade in pace, sitta tibi hoc meum beneficium perpetuum. Hoc dicto tetigit pharifæos & scríbas, qui plus spei reponebant insuisoperibus, quam in bonitate dei. Nondum sinierat hæc uerba dominus lesus, dum actumit quidam exædibus Archilynagogi, qui dixitilli: Noli moleftus effe domino, fru ftraventuro, filia tua iam mortua elt. Quí hoc nunciabat, ni hilo magnificentius fentiebat delely, & demedico quopiam eximio, qui possit ægrotanti succurrere, mortua excitare morpossit. Ad hunchuncium quum lesus uideret exanimatum lairum, consolatus est and, dicens: Ne metue, tantum confide, & salua erit puella. Vbi uentum est ad domum achilynagogi, Ielus non est passus è turba quenquam ingredisecum, preter Petru, Iaco, bun, loanem, cum chis patre & matrem puellæ. Ingressus reperit domum plena luclus. Plejantenim omnes amici & cognati defunctam, quod officium etia ambitione solet exe bilitridivitibus uita defunctis. Adhibent enim qui lamententur, qui canant lugubria, qui Panclutestentur dolorem. Hanc pompã omnem cohibuit Iesus, dicens: nolite flere. Non est mortua puella, sed dormit. At illi deridebant eum, scientes certo puella esse mor hilelus aŭt cum paucis ingreffus in conclaue, ubi iacebat exanime cadauer puellæ, ue intercitaturus dormiente:arripit manti eius, ac uoce clariore dixitilli:Puella surge. Quid conquentum est: Nemo facilius expergiscitur ad uoce excitantis, quam illa reuixit ad uo/ ctirappellantis. Non enim folü redijt anima in domicilium unde fuerat egressa, uerüetiv amutabacris uegetacp furrexit & ambulabat. Iefus autem, quo certius effet uitæ reftitutæ documetum, iussitissis dari cibum. Quo viso, vehementer obstupuere parentes puella. Ie lus affredixit illis, ne cui dicerent quod accidisset, quasi cupiens hoc miracul i paucis esse tomium:liue quo nos doceret, non esse uenanda ab hominibus benesactorum gloria:

siue ut hac figura significaret, in leuioribus erratis sufficere secretam correptionem. Puell la enim mortua, designat hominem per imbecillitatem collapsum in culpam. Morsade huc erat recens, cadauer nondum prodieratin publicum. Itaq; exclusa turba, res paucis testibus peracta est. Fesices autem quos comprehendere dignatur sesus.

CAPVTIX

Et misit illos ut prædicarët To hactenus quidem lesus per se gessit Euangesi negocium duodecimapo stolos interim uarijs modis formans ato instituens, uelut post acceptum spiritum sanctum in prædicandi munus successuros. Eoos factorum ac sermor num suorum perpetuos testes esse uoluit. Verum ut interim ipsi quog specimen aliquod sui darent in tanti muneris functionem, & uiuo adhuc domino

sui periculum facerent: conuocauit eos omneis in untine quid in prædicatione discorda rent. Ne uero prædicatio humilium & idiotarum omnino careret autoritate, addidit illis uirtutem ac potestatem enciendi omne damoniorii genus, & omne morborum genus iz nandi. Congruebat enim, ut qui regnum dei prædicarent, haberent ius in impios dæmoi nes, hostes dei, & qui prædicarent eam doctrinam, quæ sanaret omneis morbos animo rum, uirtutem haberent sanandi morbos corporum: simul & decebat, ut ad Euangelij pro fessionem homines beneficijs potius, of terroribus allicerentur. Ad meum, inquit, exem plum libenter & gratis uestra potestate subuenite morbis & calamitatibus omnium:ne synceritate Euangelica pradicationis aliqua quastus suspicione uitietis. Prascriplicautem, quid oporteret illos docere. Nec enim mandaut illis, ut docerent legis ceremonias, mox abolendas: non humanas constitutiunculas, cuiusmodi docere solent scribæ & pha rilæi,circumeuntes mare & aridam,ut facerent unicū profelytum : fed ut docerent adelle regnum dei, quod iam non in rebus corporalibus litum effet, fed in spiritu & uirtute. Hec fatis erat tum prædicare rudibus, ad præparandum animos hominum doctrinę fublimio ri. Ne uero remoraretur illos ab Euangelij negoció folicitudo rerum ad uitam corporis necessariari, ait illis: Ne quid impedimentorum tuleritis uobiscum in ulam, neg bacu . lum ad defensionem, negs peram reponendo commeatui, negs zonam reponendis num mis, neg binas tunicas: certi nihil horum uobis usquam defuturum, si synceris animis iuxta meum iussum curaueritis euangelij profectum. Nusquam enim no erunt, quorum ultronea benignitas suppeditet, quod in diem uiuentibus, & paulo contentis satis sit. Nec est quod de hospitio sitis soliciti. V bicung cognoueritis esse dignos regno dei, ad illos di uertite, ne subinde aliunde alio demigrantes, delitias quæsisse uideamini. Sed contentihis que illic repereritis, tadiu manete apud illos, donec euangelij profectus hortabitur uos, ut alio proficifcamini, Quod ficubi euenerit, ut nemo uos recipiat, agnofcite dignitatemue Itri muneris, neg conemini inuitis obtrudere quod ab omnibus oportet expeti: continuo relinquite ciuitatem illam, adeo nihil ab illis accipientes, qui reficiunt uestram prædie cationem, ut etia puluerem, qui forte pedibus uestris hæsit, excutiatis in illos, testificantes quod gratis illis annunciaueritis regnum dei, & quod ipli sese reddiderint indignos tanto munere gratis oblato. His alijsch multis sermonibus, ubi Ielus instruxit suos, abierut apor Itoli bini, & peragrantes uicos, ubic prædicabant adelle regnum dei: atc ubicung reper rerunt demoniacos, aut ægrotos, aut alio corporis uitio obnoxios, sanabant in nominele fu. Hoc erat primum rudimentum Apostolicæ prædicationis. His rebus adeo celebris sa cha est fama Iesu, ut rumor omnium quæ gerebat, permanarit ad Herodem ttetrarcham.

Et audiuit He Quum enim Ielum ignoraret, & audiret elle quendam, qui iuslu propelleret dæmones, rodes Tetrar fugaret morbos, restitueret mancos & contractos, mundaret leprosos, excitaret mortus cha os, erat ancipitis perplexicis animi, quisnam ellet hic subito exortus. Quidam aŭt iaclabāt Ielum esse Ioannem, quem Herodes paulo ante occiderat, qui reuixisset, & ideo iam uelu ti semideus factus, tantis miraculis polleret. Alij dicebant eum esse Heliam, quem raptum igneo curru, sudæi rediturum expectabant iuxta uaticinis Makachiæ. Rursus alij suspica bantur alium quempiam e priscis prophetis, quorum apud sudæos erat sacrosancia met moria. Herodes aŭt sibi metuens si soannes reuixisset, quem occiderat, & incredibile dut cens, ut homo semel extinctus reuiuisceret, dicebat: soanne ego decollaui, quo subsato, pu taui neminem superesse, qui magnum aliquid auderet. Quis autem est iste, de quo etia son ge maiora audio, quam unquam gessit soannes; Proinde quærebat occasionem uident

dieum

dieum, non ut melior fieret, led ut lux latislaceret curiolitati; aut, li uideretur, idem huic faceret, quod fecerat Ioanni. Ielus autem quum hæc non ignoraret, non fecit illi lui copi am. Non enim in hoc uenerat, ut miraculis luis palceret oculos implorum principum, led utlimplices ad falutem adduceret:nec placebat decollatio, qui fibi destinarat sublime cru cisuexillum. Post hac reversi sunt duodecim ad Iesum, magna cum alacritate parrantes, quomodo successisset Euangelij prædicatio, quantuck miraculorum ædidissent & ipsi in nomine iplius. I elus autem reuocauit illos ad modeltiam, ne quid fuccessu talium rerum infolescerent. Nam miracula geri uirtute dei, non hominum: nonnüquam autem ædi per homines, no destinatos æternæ uitæ: solam autem animi pietatem hominem reddere bea/ num, siue miraculorum uirtus adsit pro temporis ratione, siue no adsit. Iesus igitur ut ipso Et assumptis facto doceret illos, quo pacto deberent cibo sermonis Euangelici, quem ab ipso didicis, illis fent, pascere multitudinem, secessit cum illis in locum desertum, quo paulisper requiesce rent ab itineris labore. Nam tantus erat illic confluxus hominū, ut non uacaret illis uel cibum capere. Abduxit igitur eos in defertum uicinữ ciuitati Galileg Bethfaidæ, que comu nis erat patria Petri, Andrea & Philippi. Hic nimirum secessus no datus est adineptas uo Suprates aut somnum, sed ad tranquillitatem orandi & gratias agendi deo. Talem enim oportet effe relaxationem uirorum apostolicorum. Cæterum ubi rumore sparsum esset quò se subduxisset lesus, innumerabilis hominum multitudo undige conglomerans sese **legunta est illum in desertü. Iesus aüt uidens illorum auiditatem, prodijt e latebris, in quas** fecefferat,& adeo non repulit eos, ut ultro etiam iret obuiam:& illud interim doces difci/ pulos suos à secessu breui statim redeundum ad Euangelicam functione. I esus autem pro greffus, ubi uidit infinitam uim uirorum, mulierum, ac puerorum uarijs ex locis pedibus camo itinere peruenisse in desertum, uelut oueis huc & illuc palantes, pastore destitutas, ta Cus milericordía, primum animos illorum pauit, multa loquens illis de regno dei, tú eos qui morbis alijsc corporis malis tenebantur, sanabat. Hæc dum aguntur, cæpit inclina redies. Apoltoli uero considerantes turbam esse immensam, appetere uesperam, locum effe procul semotum ab oppidis & uicis, nullum esse commeatum: submonent lesum, di centes:Dimitte turbas in tempore, ut in oppidula, uillas ch proximas abeuntes, parent fibi Chum. Nam hic locus desertus est. Lesus autem, ut ostenderet non defuturum cibum his, qui toto pectore uacarent Euangelicæ doctrinæ, simulé hoc agens, ut euidens esset mira cultur, quod decreuerat ædere, respondit discipulis: No est necesse, ut hac gratia divertat inoppida & uillas, quin potius nos ipli date illis cibum: fubindicans & hoc esse nonnun/ quam apostolici muneris, de suis facultatibus, quamuis exiguis, subleuare necessitate sui gregis. Nec deerat animus apostolis, sed dolet deesse facultatem. Itaq respondent: No est nbis quicquam ciborum, præter quince panes, & duos pilces. Hoc commeatus uix no/ bis paucis suffecturum est in coenam, nili forte uis ut nos eamus in proximos uicos, em/ peuri cibos tantæ multitudini suffecturos. Atqui ad eam rem opus esset multis denarijs, quum apud nos pecuniæ lit qu'am minimum. Erant enim ferm'e quings uiror i milia. Ad re lefus: Facite ut discumbant omnes per sodalitia, sic, ut quinquageni simul accubant. Sicenim folent qui multis exhibent conviuium, lingulis menlis certum adhibere nume. m, ut sciant promi ac ministri, quantum debeant apparare. Apostoli tametsi nihil uide pentapparatus, tamen ad iussum domini iubent populu per sodalitia discumbere, uelut ia apponendis epulis. Simili limplicitate obtéperat & populus. I elus itacs nouus couiuator, accepit quing panes ac duos pilces, & lubreclis in colum oculis, uerbis bene ominantiv primű cőlecrauit cibum, deinde fregit, mox diltribuit dilcipulis, ut apponerent turbe. Refecti funt oes ula ad fatietatem: & adeo nibil defuit, ut expletis omnibus, collecti fint dedicipulos duodecim cophini fragmentorum. In his quoq latet doctrinæ secretioris ago. Habent apostoli comeatum, sed Iesu. Is ut uilis est ac plebeius, ita pusillus est. Mul siplex enim est Mosi doctrina, uaria & opipara est philosophorum eruditio :atsim/ Plex & breuis est sermo Euangelicus, sed qui sufficiat reficiendis animabus omniti genti, um, li quemadmodii oportet, & tradatur & accipiatur. Apoltolicis uiris creditus elt sermosquo faginantur animæ, sed hunc non apponunt populo, nisi prius à Christo conse cratum ac fractum. Tum enim demum uerus est fructus Euangelicæ prædicationis, si do/ dor quod habet libi creditum donum eruditionis, non arroget libi; nec ueluti de luo te/

Tom.7

mere promat, sed Christo reddat colecrandu, Alioquin inanis erit opera docentis, nisille sermone bene dixerit, nisi fregerit, nisi distribuenda tradiderit suis manibus. Efficax enim est, quicquid ab illis manibus proficiscis. Ille est qui pascit, qui reficit, qui satiat. Episcopi nihil aliud funt, quam ministri, ac dispensatores liberalitatis alienæ. Populus interim per sodalítia discumbit humi nihil hæsitans, nihil murmurans: significans in cœtu ecclesiasti co oportere adesse modestiam, ac simplicem animi fiduciam, & abesse discordiam actu multum omnem. Quín & illud mihi considera mysterij: Dominus Iesus primum docuit ac sanauit, deinde pauit. Est auté & sermo diuinus animæ cibus, sed huius aliqua portio non negatur etiam impijs & catechumenis. Est enim medicina mentium, & refectio imbe cillium. Idem enim agit salutaris doctrina in animis peccatorum, quod lesus uerbo, con tactuch suo faciebat in morbis corporum. Sed est panis mystcus, qui non datur nisiam doctis ac fanatis. Hic nimirum eft cœleftis ille panis corporis dominici, qui non datur his qui nondum recepti sunt per baptismum in corpus ecclesiæ, nec his, quorum animus ade te fastum est huc tenetur aliquo graui crimine, ueluti morbo capitali. Nec solidus ille cibus sapietiæ re conditioris, quem Paulus non promebat nisi inter perfectos, proferendus est quibuslis bet. Porrò quoniam dominus lic temperarat omnia dicta factaci, ut nunc promeret indi cía díuinæ uirtutis, nunc ostenderet ueritatem humanænaturæ, uariabant hominum de íllo opiniones. Quoniam aût oportebat apud eos, per quos flatuerat mundum innouare, cocordem & consentiente esse de ipso professionem: qua solus erat orans ca discipulis su is, percontatus est illos, quid de se sentiret populus, aut que esse dicerent. Discipuli respon dent: Alifulpicantur teesse loanne baptistam, qui reuixerit: alifuero Heliam, quem lu dai putant rediturum antequam ueniat Messias: Alij porrò credunt uitum quempiame priscis illis prophetis reuocatum in uitam. Tum Iesus: Vulgus suo more uacillat, nec sibi constat. Vos aut qui me propius ac domestice nostis, quem me esse dicitis: Ibi Petrus car teris ardentior, omniŭ nomine respondit: Nos te scimus esse Messiam, que deus unxitom nibus dotibus cœlestibus. Iesus autem approbat quidem illorum rectam professionem, fed interminatur, ne cui quod fentirent, dicerent: Nondum enim uenisse tempuseius my/ sterij palam omnibus aperiedi, prius esse peragendū mortis sacrificium, perch multas con tumelias ad eius nominis gloriam esse perueniendum. Oportet enim, inquit, filium homi nis multa perpeti, & reprobari à senioribus & scribis & principibus sacerdotti, denicioc cidi etiam, ac mox tertio die resurgere. Cauendu igitur, ne uel huius nominis gloria nuc prædicata, ob corporis afflictione ac mortem, fidem no inueniat, ac mortemeam imper díat. Quum aût Petrum ad mentionem mortis inhorrescentê, & ad diuersa cossilia cohor/ tantem compelcuillet, cœpit & fuos discipulos ad imitationê sue mortis adhortari, dicês: Sic uisum est patri, hac uia perueniendum ad gloriam. Qui uult esse meus discipulus, si cu pit esse particeps felicitatis, debet imitator esse mortis. No satis est me cosectari pedibus, factis fequatur oportet, alioqui non agnofcam difcipulum. Quifquis enim accefferitad Euangelij prædicatione le totum abneget, & omnibus huius uitæ curis semel renunciet oportet, opibus, uoluptatibus, honoribus, cognatis affectibus, denique uitæipli, tollat crucem suam quotidie, semper animum habens paratum ad omnia, quæ me uidetis per/ peti. Præcedam magister, sequatur qui uolet esse discipulus. Nec est quod metuatisuo/ bis exitium. Sic perire, seruari est. Quisquis enim mea causa uita iacturam fecerit, is uit tam suam in tuto collocaust. Contra, qui resiliens ab Euangelico negocio, uoluerit serua re uitam corporis, is perdet animæ fuæ uitam, quæ uera denique uita ducenda est. Huius feruandægratia rerum omnium iacturā accipere prudentis est. Quid enim profuericho/ mini i lucrifecerit quicquid hic mundus habuerit expetêdum, quum lui íplius iacturam faciat: Homine pereunte, pereunt & illa que parauerat. Totus autem perit, qui perdidit uitam æternam. Ne pudeat discipulu ea perpeti, quæ ego passurus sum. Ne pudeat apud omnes mea profiteri docirinam. Etenim que mei meorumch fermonu puduerit apud ho mines, offensum ignominia crucis, huius uicissim pudebit filiü hominis, cum deposita cat nis infirmitate, denuo ueniet, proferes uniuerlo mundo maiestate suam, patris, & sancto rum angelorum. Et ne dubitetis olim futurum, quod dico: illud uobis affirmo pro certo; funt hic inter uos astantes quida, qui no exibunt ex hac uita, nisi prius uiderint aliqua parte maiestate regni dei:quod nunc latet, olim patesiet omnibus. Vtatit præstaret lesus quod

1

maderae policitus, die ab hoc fermone ferme octavo, felegit e duodecim tres, Petrum, Et assumpti keobum. & Ioannem, & coscedit ex more montem, utillic oraret. At ginter precandum Petrü & 10å lubito mutata est facies eius in aliam speciem, maiestatis & gloriæ plenam, ac uestimenta në & Lucobii <del>cius niueo</del> candore relucebant. Conípiciebantur autem fimul & duo uíri, fimili maiefta/ tecolloquentes cum eo, quorum alter Moses, alter Helias. Lex enim typis adumbrarat lefum, prophetiæ delignarant. Horū cum Iefu colloquium, quid aliud est cu ueterisac no uitestamenti consensus: Colloquebantur aut de mortis genere, quam iuxta prophetiam abiplis olim proditam, dominus completurus esset Hierosolymæ, quo rursus gloriæsua uitas, mentione mortis temperaretur. Hæc aut non plane perspiciebant apostoli, quod oculos haberent somno grauatos. Cæterum experrecti plane uiderunt maiestatem domi missimulco duos uiros illi assistentes. Qui cum inciperent ab Iesu discedere, Petrus metur ens ne pariter discederet totum illudiucundum spectaculum, dixit ad Iesum: Præceptor, non est hinc usquam abeundum. Valeat Hierosolyma, quæ tibi mortem minatur. Quin potius faciamus in hoc monte tria tabernacula, unum tibi, unum Mosi, & unum Heliæ. Hac Petrus, uelut ebrius dulcedine uisionis loquebatur, nesciens quid diceret. Quære batenim triumphum ante uictoriam, & brabeum ante certamen. Hæc loquente Petro, oborta est subito nubes & obumbrauit discipulos, non iam sustinentes in corpore morta litantægloriæspectaculum.Dum aut Moses & Helias ingrediuntur in nube, euanescen tes ab oculis discipuloru (æquum enim erat, ut apparente luce ueritatis Euangelicæ, cede rent umbræ & obscura figurarű ænigmata) uox patris sonuit de nube, dicens : Hactenus Indri sufpexerunt Mosen & Heliam: qui uaticinati sunt de filio meo:magni fuerunt illi, fedferui mei Hic aut est ille filius meus, unice carus animo meo, ipsum igitur audite. Hac vocesonante repertus est lesus solus, ne suspicarentur in aliü ch in ipsum eius uocis testiv moniff pertinere. Porrò tres illi discipuli, ita ut iussi fuerant à domino, siluerunt: nece cui quanarrauerunt arcanu eius speciaculi, donec resurrexisset à mortuis. Noluit enim domi musante morte suam prædicari divina maiestatem sua: sive ne qua res impediret illud sa/ erificio, quo restituendum erat genus humano: siue ne frustra prædicaretur, quod nullus effet crediturus. Simul aut ipsa re nos docuit, si quid in nobis magnificu fuerit, celandum potius esse quam iaciandum: & si quam habemus à deo donata uirtutem, ea factis esse de chanda potius, quam prædicatione. Postero die descendit Iesus de monte cum tribus di scipulis. Reperitaut ingentem hominu multitudine circa reliquos apostolos, quos ascen Fattumest an furus in montem reliquerat. Populus autem ut uidit redeuntem Iesum, occurrit illi. Desi, te sequenti die demuerant enim illum. Et acciderat recens, cuius gratia requireret illius præsentiam. Climabat enim quidam e turba, dicens: Magilter, obsecro te, moueat te calamitas filif mei. Nam mihi unicus est. Tenetur autem à la uissimo damone, qui subinde corripit eti, acmileris uexat modis, magno cum clamore, elidens eum in terram, ac discerpens spu, mantem interim. Quoties autem corripuit eum, uix ab eo discedit, nisi toto corpore dila/ niers.Rogaui discipulos tuos, ut encerent spiritum. Conati sunt, nec potuerunt. Iesus au comintelligens hoc accidisse propter incredulitatem patris, qui filio orabat salutem, obc Gmam adhuc fiduciã discipuloru, exclamauit, dicens. O natio diffidens, minimed; sim plicitanimi, co diu uersabor apud uos & ista patiar: Nondu hoc efficio, ut mihi fidatis: Adeo uobis obstat huius corporis imbecillitas: Et uersus ad homine, simulos stipulatus abso fiducia firmiorem: Adduc, inquit, huc filium tuum. Vt aut adductus eft ad Ielum, raches corripuit illum dæmon, elidens puerum in terram, mox de lesus restituit eum sani tatiac reddidit illum patri sanum, quem adduxerat insanabilem. Quo miserabilius fuerat lipeclaculum, hoc magis admirati funt omnes præfentiam uirtutis diuinæ. Quum au omnibus tentuiulmodifactis indies inclaresceret fama lesu, discipulorum animos tentabat quæ mirautibus chanhumana gloria, quod talem haberent dominum, in cuius nomine patrarent & ipli mianda. Ielus autem ab hoc affectu reuocat eos ad contemplationem humilitatis, qua pest erant offendendi. Vos, inquit, delectat miraculorum gloria: sed magis refert, ut hos fermones, à quibus abhorret animus uester, infigatis cordibus uestris. Hoc enim oportet maxime meminisse, quod oportebat omnes imitari. De gloria ego uidero. Futurum est enim quod iam dixi, & iterum dico, ut filius hominis, cuius gloria uos niic delectat, mox capiatur & tradat in manus homint, & affligatur multis modis, acmorte demu afficia/

Tom.7

tur. Hic fermo tametli iam femel ates iterum auditus, non infiderat animis discipuloium Non enim poterant meminisse, quod non libebat audire. Abhorrebant à mentione mor tis, intenti gloriæ Ielu, non intelligentes, interim domini gloriam per crucis ignominiam potissimum illustradam esse. Audiebant autem de morte, sed tanquam per somnium, nez quaquam sentientes, quid hoc sibi uellet, quod dicebatur: nec ausi tamen sunt illuminter/ rogare, quid sibi uellet hic sermo, memores Petrum ingerentem sese audisse: Vade post me latana, non lapis ea quæ dei sunt, sed quæ sunt hominum. Post hæc lesus ibat Caper, cogitatio naum, discipulos uero carnales adhuc, quoníam uiderant miraculorum gloriam, quoni am audierant promissam maiestatem regni dei, quoniam ipsi quoque prodigiosa secerat in nomine lefu, subijt humana quædam cogitatio, quæ tandem eo erupit, ut hac de rein ter eundum inuicem commentarentur, quis effet primas habiturus in regno dei. Somnia bantenim tale quiddam fore in regno colorum, quale uiderant in aulis principum, autin ædibus diuitum: ubi qui elatior eft ac ferocior, is maior est. Lesus autem tametli non ignoraret, quid inter sese disputalsent, tamen ingressus domum interrogauit eos: quid hoces set rei, de quo inter eundum disputassent. Obticescentibus illis præ pudore, lesus ut osten deret, se non latere cogitationes & clancularios sermones spsorum, apprehendit puerum quendam ac statuit illum iuxta se,& conuocatis duodecim, ait: Vos disputatis de magni tudine. Apud me maximi sunt, qui minimi sunt. Quid hoc puero simplicius, quid humili us: Tales oportet uos fieri, si uelitis esse primates in regno Euangelico. Nescit ambitione, nescit dominatum, nescit tyrannide regnum fidei & charitatis. Quisquis exceperit pue rum hunc in nomine meo, me recipit. Quisquis aut me recipit, recipit eum, qui me misit Si ego dominatum in uos exercui, disputate & uos de primatu: sin omnium potius como dis inseruiui, fugiens omnem huius mundi gloria, scitote illum magnatem fore inter uos omnes, qui cotemptu gloriæ, qui modestia, qui serviendi omnibus studio, minimus suerit omnium. Quoniam aut audierant etiam paruulos effe recipiendos in nomine Iesu, uenit in mentem Toanni, quod quendam exclusissent ab Euangelii consortio. Dubitat igitur, quemadmodum omnes essent admittendi ad cotubernium salutis Euangelica, an itidem rattum est au omnes essent admittendiad functionem prædicationis Euangelicæ, & peractionem mi

tem dum com raculorum. Suberat autem & hic tacitus quidam affectus inuidentiæ. Solis duodecim do pleretur dies minus Iesus donarat potestatem efficiendi dæmonia, ac sanadi morbos. Hanc dignitatem non putabant alijs comunicandam. Ait itacs Ioannes: Præceptor, quum abs te milli, pera geremus munus Euangelicu, uidimus quendam effciente in tuo nomine demonia, quum tamen non sit de numero duodecim, ac ne sequatur quidem te. Hunc tanquam alienum à nostro cotubernio, prohibuimus ne faceret. lesus aut, qui nusquam se patitur à spiritibus impijs prædicari, docet homines qualescung non prohibendos ab Euangelico negocio: etiamsi parum syncero id animo faciant, modo faciant, inquit, in Iesu nomine quod faci unt, & idem faciat quod uos. Quisquis enim non aduersatur nobis, hoc ipso pro nobis sa cit, quod non facit contra nos. Rei nouæ, ac modis omnibus diuulgandæ prodestomnis fauor. Miraculū non est eius qui facit, sed eius qui uirtutem suam ædit per ministrum ho/ minem. Quisquis igitur miraculum ædit inuocato meo nomine illustrat gloriam meam, sibici sus adimit in posterum male loquendi de me, cuius nomen expertus sit tam efficax. Accidit autem, ut quum instaret tempus, quo lesus relictis terris recipiendus erat in co lum, dominus ingressus esset iter, ipso uultu pre se ferens, quod iret Hierosolymã, uelutoc curlurus ad mortis occasionem. Præmisit itacs nuncios ex apostolis aliquot, ut in ciuita/ te quadam Samaritanorum, qua eratiter, pararent sibi hospitium. V taut uenerunt, ciues occluserant eis portas ciuitatis, eo quod ex ipso habitu, nultuci coniectarent, quod pete rent Hierofolymā. Samaritani uero, quoniam adorabant in monte, oderant & abomina/ bantur omnes qui religionis causa peterent Hierosolymam. Iacobus aut & Ioannes, qui milli fuerant, ubi uiderunt inhumanitatem ciuium, qui mœnibus etiam excluderent, com moti dixerut domino: Domine uis ut iubeamus ignem è cœlo descendere, que admodum fecit Helias, qui consumat istos: Iesus atit ut ostenderet, quantam oporteat esse mansuem dinem euangelici doctoris, increpatione cohercuit illorum iracundiam, dicens: Noliteuo bis Heliæ factum in exemplum uocare. Ille spiritu ductus, eius temporis perdidit impir os. Vos autem nondum intelligitis, cuius spiritus uos esse oporteat. Mansuetior est Euan gelicus

gelicus file fpiritta. Etit olim uindiciz tempus, interim filius hominis uenit, non ut per datanimas, fed ut leruet. Qui nuc excludunt, fortallis in posteru recipient. Seruandi sunt igitur, ut lint qui possint resipiscere. Et eo oppido relicio diverterunt in aliud oppidulit. Hocfermone lefus exemit exanimis illorum omne uindichæ cupiditate:docuitos lenita/ em erga eos qui primum excluderent doctrinam Euangelica, quod hos satis esset ad tem pus relinquere, donec per occasionem converterentur ad mentem meliorem. Rursus ac aditinter eundum, ut quidam ultro diceret lefu: Sequar te, quocung ieris. lefus autem uo kns oftendere, non esse admittendos ad consortium Euangelicæ functionis, qui non ade ferrent animos ei negocio pares: latius enim elle, no lulcipere negocium, 🛱 à lulcepto de ficere, dixit illi: Vulpes habent suas latebras in terra, ac cœli uolucres habet suos nidos in arboribus, filius autem hominis non habet ubi reclinet caput fuum. Non est igitur idone/ m seclator huius, qui quicci habet in hoc mundo, quo semet oblectet, aut in quo coquie scat. Omnibus renunciet oporret, qui me sequi uolet. Rursus ubi conspexit alterum quendam, dixit illi: Sequere me. Ille autem respondit: Domine, permitte mihi, ut prius se peliam patrem meum. lesus autem subindicans, omnibus officijs carnalibus præponen dam esse negociñ salutis, ait illi: Sine ut mortui sepeliant mortuos suos, tu añt uade, & annuncia regna dei. Hac imagine dominus illoru exculatione exclulit, qui pretextu pietatis humanæ disterunt curam ac studium salutis æternæ. His deteriores sunt qui causatione re num domesticarum prorogant, & recrastinant salutis negotium, quod ad primam stav tim occasionem peragendum est. Occurrit enim alius, qui iussus sequi respondit: Sequar ee domine, tantum illud permitte mihi, ut dicam uale domesticis meis. Tum Iesus: Quis? quissemel admouerit manum aratro, ac deinde respexerit, non est aptus regno dei. Sum mum & arduum est hoc negocium, quod qui semel aggressus sit, eum oportet perpetuo Andio progredi ad perfectiora, nec deflectere animü ad curas fordidas rerum fluxarum.

O S T hæcautem delignauit dominus Ielus e numero discipulorum & alios septuaginta, que admodum antea selegerat duodecim apostolos: quos mit tebat binos in omne ciuitatem, in quam ipse decreuisset uenire, quo sua præ dicatione præpararent animos in auuentum dominion de la dicatione præpararent animos in auuentum dominion de la dicatione prædicationis, quemadmodū prius instruxerat duodecima nus Euangelius pradicationis, quemadmodū prius instruxerat nus pradicationis, quemadmodū prius instruxerat nus pradicationis nus pradicationis nus proparationis nus pradicationis nus pradicatio dicatione præpararent animos in aduentum domini:& hos instruxit ad mu

Reddidit affit caulam, quare auxillet numerti prædicatorum, Mellis, inquit, copiola, ope Melsis antem ranij mero pauci. Rogate igitur dominum mellis , ut extrudat operarios in mellem luam. Latespargitur Euangelij rumor, & plures accendunt auiditate doctrinæ cœlestis. Parati funtanimi, tantu defunt qui colligat homines ultro properantes ad regnu cœloru. Ite igi tan, meis unius prælidijs freti. Fremet potetes ac maliaduerlus doctrina ueltra, his uos nu iss & inermes obijcio. No enim mitto uos, ut queng lædatis, sed ut simplices, & innoxij **fludeatis omni**bus prodesse. Ne querite igitur humana præsidia, quibus uos aduersus im roborti uioletiam armetis: ac ne de pictu quide litis foliciti. Expediti ite ad negocium suangelicum, nech sacculum, nech peram, nech calciamenta uobiscum portantes. Nusce webis deerit quod naturæ necessitati satis sit. Ac ne de tecto quidem sitis soliciti, erunt qui mesexcipient, tantum præstate uos puros, & incorruptos ministros Euangelicæ prædie cationis. In quamcuncy domum introieritis, primum precemini pacetoti familiæ. Quod litifuerit filius pacis, hoc est, homo mitis, auidus es mansuetæ doctrinæ, proderit illi ue/ **Araprecatio,** & amplectetur hospité bene ominantem: sim minus, ne pœniteat bene pre enos fuille. No enim uobis peribit merces oblati officij. Nec est quod à quoquam supplié carogetis hospitium, aut impudenter cuiquam uos ingeratis. Res enim tanta nec est ob tindenda inuitis, nec ulli tamen non offerenda. Qui uero libenter ac prompte uos recepe sitanud illum manete, non affectantes uitæ delicias, sed pro necessitate corporis edentes achibentes quæ apud illos fuerint. Aequum est enim, ut qui laborat in Euangelico nego cio, uiuat ex eorum liberalitate, quibus laborat, si non aliunde suppetat unde uiuat. Illud item cauendum, ne exalijs ædibus in alias demigretis, quali fastidito priori hospitio, lau time & instructius quæratis. Sit uobis satis quodcunque primum obtigerit. Quod si cons tinget uos ingrediciuitates, si uos exceperint ciues, edite & bibite sine delectu, nullo ci fai Adio, quicquid uobis apponitur. Quoch gratiores litis holpites, maiorech cum fide præs dicetts

dicetis regnum dei, lanate ægrotos eius ciuitatis, restituite debiles & immon, liberate dæ moniacos: atque hac omnia gratis ac prompte facite, neminem reijcientes, neque pau perem, nece divitem. Ac tum dicite illis: Videtis argumeta virtutis divinæ præparate ani mosuestros ad innocentiæstudium. Iam enim aduentat ad uos regnum Dei: Pelluntur morbi corporum, mox profligabuntur & animorum morbi, peccata. Quod si quam ciui tatem fueritis ingressi, in qua nemo sit qui nos recipiat, nolite illic supplices ambire hor spitium, sed prodite in plateas eorum, atque ibi publice, palamos dicite: Gratis obtulimus uobis nuncium æternæ salutis: quoniam autem spernids officium nostrum, nihil uolu. mus à uobis beneficij. Ecce etiam puluerem, qui adhælit pedibus nostris, extergimus in uos, testimonium à nobis oblati, & à uobis spreti selicissimi nuncij, qui nolentibus ingeri non debet. Illud tamé scitote, quod siue receperitis, siue no receperitis in proximo est uo bis regnu Dei: Si receperitis, ueniet uestro bono: sin minus, uenier uestro malo. Hac uin dicha uos eritis contenti, sicubi spreuerint uos. Veniet illis ultio suo tempore. Nam illud affirmo uobis, quod in illo die fupremi iudicij, mitius age**tur cum Sodomis & cum illa ci** uitate, quæ tantam Dei benignitatem gratis oblatam spreuerit. Omnes mirātur seueram dei uindictam in Sodomos, sed hoc illos subleuat, quod non fuerint tot modis prouocati ad relipifcentiam. Et Iudæi fibi placentes execrantur illorum memoria, quos ira dei hore rendo exemplo funditus suffulit:sed horribilior uindica manet ipsos, si tot beneficijs, tot miraculis prouocati, neglexerint ac spreuerint dei bonitate. Vætibi Chorozain, uætibi Bethsaida, ciuitates Israelitica. Nam si in gentium urbibus, Tyro & Sidone, quas uos ab ominamini, prodita fuilsent miracula, quæ prodita sunt in uobis, iam olim resipuissent, & in cilicio ac cinere ledentes, ageret fuorum peccatorum peenicentia, quii uos interim eres clis aduerlus defi ceruicibus, uobis iplis placeatis. Et tibi uze Capernati, qua ntic opibus tumens, delicijs affluens, usīg ad coelum uideris exaltata, in illo die deijcieris usīg ad infec ros. Quano estis humiles legati, tamen quoniam meo nomine uenietis, & inæstimabile dei donum annunciabitis, non erit leuis codemnatio spernentium. Qui nos audit, me au dit, qui per uos loquor: cotrà qui uos spernit, me spernit. Porrò qui me spernit, spernit et qui me milit. Nec enim ex me quicqua loquor, quod no acceperim à patre, nece uos quie quam loquemini, quod ex me non didiceritis. Itaq ut mea doctrina patris eft, no mea: ita uestra prædicatio mea erit, hon uestra. His fermonibus instructos dominus Iesus emilit septuaginta discipulos, facturos sui periculum in Euangelij predicatione. Cum aut res mi Renerst sunt resuccessisset, reuersi sunt cum gaudio, dicentes: Domine non solu morbi pelluntur, ue autem septus rumetiam dæmonia subijciuntur nobis in tuo nomine. Iesus aute quo muniret suorum ginta, animos aduerlus morbum inanis glorize, qui fanclis etiam folet obrepere, proponit illis exemplum Luciferi, qui ob superbiam à tanta felicitate subito deiectus effet. Videba, inquit, Satanam fulguris ritu de cœlo cadente. Inlignis erat illius dignitas in cœlis, & tamē ob animi tumorem fubito deiecius està fummis ad ima: Quanto magis uobis cauenda fu perbia, qui mortale corpus circunfertis, omnibus obnoxi periculis. Magna est potestas quam tradidi uobis, sed eam tradidi, non ut inde insolesceretis uos, sed ut per miracula co ciliaretur fides Euangelio. Non repeto quod dedi, modo ne nos abutamini. Ecce enim do uobis potestate, qua conculcetis serpentes & scorpiones, aut si quidaliudest, quo potest nocere inimicus satanas. Nihil horum nocebit uobis. Veruntamen de hoc no expedit uo bis gloriari, quod spiritus subijciantur uobis: sient ista etiam per reprobos: sed de hoc gant dete, quod nomina uestra scripta sunt in coelis. Nam eò uos subuehet uestra modestia, ne racis limplicitas, unde corruit per arrog**ătiam Lucifer, li perftiteritis in eo quod coepifiis.** In ipfa bora. Hæc loquutus domínus, mox cœpit exultare spiritu sancto, ac de successi Euagelij patri gratias agere, nos interim instituens exéplo suo, ut si quid feliciter cesserit nobis conantie bus exultemus no humano affectu, sed gaudio spirituali: non nobis arrogantes ulla glor rie portionem, sed gaudentes illustrari gloriam dei, gaudentes de profectu proximi. Gra tias, inquit, ago tibi domine pater & conditor coeli ac terra, quod hac tam sublimia cala ueris eos, qui iuxta mundu sapientes habentur ac prudentes, ac reuelaris ea pusillis, hue milibus, idiotis, ac iuxta mundi iudiciti imprudetibus. Sic profecto factit est pater, quia fie placuit æterno tuo colilio, ut reiectis elatis, per humilitate eucheres homines ad uera lublimitatë.Nulla est autoritas, quã mihi n**õ tradiderit pater, ne quid timeatis mund**ű, s**cien** 

tes uos habere por litem dominum. Summus enim colenlus ell, & omnium rerum locie tasinter patrem & me.Imò nemo plane nouit filium, quis sit, & quantus, nisi pater qui ge muit: necy quiliff nouit, quis lit, & quantus lit pater, nili filius ex eo natus, & li cui uolue rit filius aperire. Non aperit autem, nifi modeltis, manfuetis & credulis. Post hæc conuer fus ad discipulos suos, gratulatur illis eam felicitatem, quæ negata esset summis etiam ui/ ris. Beati, inquit, oculi, qui uident quæ uos uidetis. Illud enim pro certo confirmo uobis, o multi prophetæ & reges uoluerűt uidere quæ uos humiles uidens, & non uiderunt: & audire que auditis, & non audierunt. Agnoscite felicitaté uestram, sed fugite insolentiam. Sumite sanctam superbiam aduersus omnia, quæ mundus hic ut sublimia miratur, quum exigua sint ac fordida præhis, quæuobis donantur. Quodam autem die quum Iesus di sputans cum Iudæis, imposuísset silentium Sadducæis, qui tentandi gratia quæstionem Etecce quida propoluerant de uxore leptem uiris nupta, quis eam effet omnium habiturus in refurre/ legifperitue Clione: accessit ad eum quidam scriba, legis peritus, uelut ex intima legis cognitione quæ stionem propositurus. Magister, inquit, quod est præcipuum dei præceptum, quo seruan do possim assequi uitam æternam: lesus respondit: Quod ex me quæris, hoc alij debebant exte discere. Siguidem tu legis scientiam profiteris. In ea quid scriptum est: Aut quomo do tu legis, quod ibi scriptū est: Ille respondit: Diliges dominū deum tuum ex toto core de tuo, & ex tota anima tua, & ex totis uiribus tuis, & ex tota mente tua, quia fatis diligi non potest. Post hunc aut diliges proximu tuum sicut teipsum. Iesus aute responsum ap probans, ait: Tenes quid sit optimum, nihil superest, niss ut prestes quod intelligis. Id si fer ceris, uiues: nec enim cognitio legis dat uita, sed observatio. Hoc do mini responso taltus pharifæus, quod uerba legis teneret, quum id quod effet in lege præcipuum non observa refiquoniam tumebat inani gloria, noluit agnofcere uitium fuum, fed perinde quafi iam préftitifet abunde præceptum de diligendo deo, quæstione mouet de proximo: Quis, in quiens, est meus proximus: quasi deum diligeret, qui in proximum immitis ac maleficus effet. Iudæi uero proximi nomen ferme interpretabantur de fuægentis hominibus, exiz Rimantes libi fas elle odille exteros, nec in hos quicquam conferre benefici. Ielus itags sciens animum hominis, respondet huiusmodi similitudine, rem totam mystica quadam iniagine depingens ac ponens ob oculos , docensos, dei præceptum de diligendo proxí/ mono esse cincunscribendum arcsis finibus cognationis ac gentis, sed latius ad omnes **homines** esfe proferendum, quữ sæpenumero fiat, ut qui genere proximus est, alienior lit affectu, of holtis. Homo quida, inquit, proficiscens ab Hierosolymis Hiericho incidit in la Homo quida trones, qui non cotenti spoliasse uestibus miserum, inslictis etiam multis uulneribus relis descendebat querunt eum in uia semiuiuum, illic perituru, si nemo succurrisset, atq eo facto abierunt Hierosolymis ipli. Accidit autem ut sacerdos quidam per eandem uiam faceret iter. Is quum ob religio nis professionem potissimum præstare debuerit dei præceptum, tamen Iudæus Iudæum, & Hierofolymita Hierofolymitam, spoliatum, saucium, semiuiuum uidit, nullock misericordia affectu tactus præterijt. Post hæc accidit, ut eadem transiret Leuita quidam, à quo mirito quis expectaffet observationem precepti divini, quod deditus templo frequenter facils operaretur. Et is quocs uilo saucio præterijt, necs quicos opis attulit fratri, ac popuktilio. Post hos accidit, ut Samaritanus quidam illac iterfaciens, conspicetet spoliatum àckminiuum, & admirans quid esset, accessit propius, & intellecta hominis calamitate, militicordia motus est erga Iudæum, quum ipse esset Samaritanus. Porro Iudæi ueher menter abominantur Samaritanos. Nec folum misertus est, sed neglecto itineris dispendo, adijt hominem, uinum & oleum infudit uulneribus, deinde obligauit. Nec hoc offi contentus, impoluit illum in iumentum luum ac deportauit in diuerlorium, atque il le ligentius etiam illius curam egit. Quoniam autem urgebat itineris necessitas, de piduplit duos denarios, deditás hospiti meritorio, ut tantisper haberet curam uulnera. ti, donec iple peracto itinere rediffet, dicens: Habes precium, de meo cura hunc: quod li quid impenderis ultra summa hanc, tibi nihil peribit, mihi imputa quum rediero, & quic quid impêderis, refoluam. Hec loquutus dominus, dixit legis perito: Quis horû trium tibi udenir fuisse proximus ei, qui inciderat in latrones: Tum legis peritus: Is, inquit, qui miv tenus subuenit misero. Subiecit Iesus: Et hic recte respondisti, fac ut uita respondeat oraz tioni, & Samaricano malis esse similior, g sacerdoti aut Leuite. Hac parabola dominus le fis taxauit Iudæorū arrogantiam, qui libi uidebantur abunde diligere deum quod illius

briis uestium, quod deum ac dominū semper haberent in ore, quū deus nihil moretur isti

usmodi cultum, sed occulto synceræ puræd mentis affectu magis delectetur. Cæterum erga proximum nullo charitatis affectu tangebantur, libi proprie uiuentes, & inuidentes etiam quibus oportebat opitulari. Quod si quid officij præstabant, non præstabant nisi fui generis hominibus, quum oporteat omnem homine esse proximum homini, si quan do res polcar lublidium.Sacerdos & leuita genere proximus erat uulnerato: led Samari/ tanus genere hostis, charitate proximus erat. Iudaica religio gentem discernit: Euangelica pietas nescit huiufmodi discrimina, gestiens omnibus benefacere, nullo persona deleciu. Queadmodum iple dominus uenit leruandis omnibus, aliquado Iudzis probri gratiadi clus Samaritanus, sed non offendit universas orbis nationes ignominia uocabuli, quum rem nominis experiantur salutarem. Samaritanus enim Syris custodem sonat. Eratnimiz rum uerus pastor, qui nihil è suis perire patiebatur, quamuis morbidum, quamuis constra clum aut erraticum, sed omnes optabat fieri participes salutis æternæ, quod quidem in iplo fuit. Vniuerlum genus humanum, malicia latanæ spoliatum innocentie uestibus, lau ciatum omni uitiorum genere, abieclum, destitutum, semiuiuum, ac desperationi proximű, descendens è cœlo uisere dignatus est: quo de facilius opitulari posses, assumpta homi nis natura proxime acceffit ad hominē, uidens ac uilus, audiens & auditus, cotrectans & çõtreclatus:ac milertus nostræ calamitatis, nostra peccata fultulit in corpore suo, de suo dependit quod nos commerueramus:ac nostri curam egit, qui nullum peccatorem, qui uis humilem aut abiectum auerfatus est. Quum interim sacerdos fastuosus pretereat mo rientem, quum leuita negligat deploratum, pergens qua cœperat, ne quid dispendij capiv at in rebus huius mundi, dum proximo subuenit. Habet autem hic Samaritanus hospites fuos, quibus iple proficilcens in cœlum, faucium curandum committit, promiffo in cœlis præmio, li quid ex abundantia charitatis fupra quam præceptű erat, impenderint fanando milero.Hi nimirum lunt apoltoli,& apoltolorum luccellores,per quos etiã hodie cu rat genus humanum, & à latronum uiolentia colligit in ecclesiæ diuersorium, ubi sanan Et milierque tur peccatorum uulnera. Quum igitur iuxta doctrinam Euangelicam amandus sit etiä ini dam Martha micus, quum iuxta scribæ professionem amandus sit etia Samaritanus Iudæo, si benefece nomine rittamen ludæi qui memoriter tenebant: diliges deti tuum supra omnia: diliges proximti tuum æque ac teiplum: in uno Christo uiolabant utrung præceptum, & det afficientes cotumelia, cuius uerbis diffidebant, cuius miracula calumnia bantur fieri uirtute Beelze bub(pater enim deus erat in filio deo ) & proximũ benemerentem oderant, ei machinap tes exititi, qui saluté gratis adferebat omnibus. V trung autem præceptum impleuit, qui in Christo & deum diligit supra omnia, & hominem optime meritum ut seipsum. Diligiv tur aut in mébris luis,in quibus & offenditur, & afficitur ignominia, & occiditur. Hac pa rabola quum lesus docuisset, quantopere essent amandi, qui doctrina Euangelica ua cantes, nihil aliud agunt, quàm ut à lefu difcant falutiferam doctrinam, quam omnibus impartiant; quique relictis officijs corporalibus, toti uacant hijs, quæ funt animi; cafus ex titit, per quem hoc quoca documentum animis nostris infigeretur. Sic enim efficacius for mantur crafforum & rudium animi. Quum enim Ielus à cæteris rebus ociolus obambu/ laret cu discipulis, qui relictis reru terrenaru curis, uni eu agelio ua cabat, eu enit ut ingrede retur oppidulum quoddam. Illic mulier quedam nomine Martha excepit eum hospitio Huiçerat foror nomine Maria Par erat utrigg pietas in dominum, fed diuerfa uitæ ratio, diuerfa pietaris functio, quemadmodum in uno corpore funt usus membrorum uarij, & in corpore lefu, quod est ecclelia, uaria funt dona spiritus. Nam Maria feriata à negocijs domesticis, assidebatad pedes domini lesu, audiens sermones illius, quibus adeo rapieba tur, ut oblita cæterorum non posset auelli. Contra Martha solicita de apparatu conusui, furfum ac deorfum curlitabat, tumultuabatur fatages, ne quid omniti deeffet quæ ad fua/ uiter excipiendű dominű eiusch discipulos pertinebant. Eadem charitas erga dominum habebat utrancy, sed Mariam non patiebatur ab illius diuelli pedibus, Martha sursum ac deorsum circumagebat, nec patiebatur adherere domino. Sic eadem pietas duas sorores in lefu diligendo concordes, ad res diuerfas agebat. Martha uero cum ægre fufficeret o/ mnibus obeundis, quæ pertinebant ad apparatum, & uideret fororem feriatam, affiden-

imad pedes Ielu, non expoltulat cum lorore qua sciebat auelli non posse, sed Ielum sub inculat, qui illam suis sermonibus à necessaria functione remoraretur. Domine, inquiti nonest tibi cura, quod sorormea patitur me solam ministrare: Iube igitur ut me adiu/ uet, alioqui scio non auelletur abs te, nisi tu iusseris. Tanta est duscedo sermonum tuors, sed interim apparandum est conuiuium, nec una par sum omnibus obeundis. Ibi domiz nus utriulty foeminæ delectatus affectu, Marthe fedulitatem non improbat, nec obiurgat obmurmurantem forori, sed Mariam subleuat: Martha Martha, inquiens, tu quidem so/ licitudine torqueris apparandi conuiui, actumultuaris distraheris de circa multa. Cæte/ rum unum est præcipue necessarium, quod semper agendum erat, si liceret. Peragito tu functionem tuam, qualis qualis erit apparatus, Maria delegit parte longe potiorem, quæ oblita eorum quæ sunt corporis, tota est in his quæ sunt animi. Non est autem æquum, ut anellatur ab optimis quædelegit, ac protrudatur ad inferiora ministeria. Grata est mihi ana pietas, quae mihi meisci pro tempore parat convivium, fed fuavius reficior ab hís, qui fermones meos transciunt in uiscera animarum suarum, ut salui fiant. Hic est enim cibus, qui me unice pascit: hic est potus, qui me unice reficit. Qui curat ea quæ sunt corporis, in uarias curas distrahitur, & horum officiorum tunc erit finis, quum apparente immortali/ tate cessabunt necessitates, quibus nunc humanæ naturæ discruciatur imbecillitas. Cæter rum compendium facit, qui curis huiulmodi proiectis totus rapitur ad cœleifia, femet in unt colligens, sed quod est unum omnibus ceteris præstatius, cuius felicitas no eripietur, sed augebitur, quum abolebitur quod imperfectum est, & aperietur quod perfectum est. Necinterim ut ociosis obmurmurandu est, qui requieti à corporalibus ministerijs, ideo uacant doctrina coelesti, inharentes uestigiis meis, diu discetes quod doceant, ac penitus transmittentes in affectus animi quod alijs præscribant, quo pluribus prodesse queant ad comparanda salutem æterna. Nec interim tamen carituri sunt sua mercede, qui quod tu facis, pio studio pro tempore subueniunt corporali necessitati tractantiu rem Euangelica, qui palcunt famelicos, qui ueltiunt nudos, qui uilunt ægrotos, qui adeunt uinclos, qui te do invantuagos & hospitij egentes. Erunt & illi consortes Euangelici præmij, sed quem admodum in corpore plus agit oculus ociolus quam manus allidue uarijs ministerijs ser wienstita qui toti uacant his, quæ proxime pertinent ad æternã falutem, tametfi uidean/ aux a corporalibus officiis feriati, plus tamen agunt, quia rem præcipue necessaria agunt. Nec decet alteros alteris obmurmurare, quado pro suo quisto dono, quod accepita deo, mihiseruit in membris meis. CAPVT XI

Acimagine quum dominus Ielus docuillet, magnam rem agere, qui toti ua/ carent doctrinæ cœlelti, quam nemo lynceriter potelt tractare, nili lemet excutiat ab omnib. huius mūdi cupiditatibus & curis: supererat, ut & orādi for mulā prescriberet. Est enim precatio ueluti purissima uictima religionis Euan gelicæ, ad quam Iesus frequenter secessit, suos ora discipulos consuesecit. Estor

Decatio secretus ille congressus, qua mens humana discussis omnibus curis, & phantali matis rerum terrenarum, ueluti subuecta in cœlum, cum deo miscet colloquium. Orabat autem & frequenter & prolixe pharifæi, sed tristes & in publico. Orabant & discipuli Io. anis. Orabant & Samaritani in monte luo. Habebat & ethnicorum religio luas preces. Quoníam autem nec idem orandi ritus erat omnibus, nec eade petebantur: cupiunt apo/ fiolisibi formam à Christo præscribi, quam sequi debeant. Itags quum Iesus ex more suo fecessifice cum discipulis orandi grația, peracia precatione, quidam e numero discipulo/ um dixit illi: Domine, quoniam tui fumus discipuli, par est ut ex tuo præscripto facia, misomnia. Docet igitur & orandi formam, licut loannes, quum uiueret, docuit discipui pshos. Jesus autem quum multis uerbis docuisset suos, Christianoru precationem nec opore prolixam esse, necad ostentatione paratam, necde rebus quibuslibet, præscri/ alithuiu fmodi formã, quæ tamet li communis est omnit, tamen peculiarius couenit uiris sangelicis, quibus uelut exemptis ab hoc mundo, omnis labor in hoc est, ut interbonos flustrerur gloria dei, & in dies magis ac magis uigeat regnu illius, deieclo satanæ regno. Etqueadmodum in colis, unde præcipitatus est Lucifer cum suis coniuratis, nulla est ad urlus divinā uoluntatem rebellio, ita inter dei filios, successuros in locum angelorū eie, Acrum, omnia fiant exuolütate patris cœlestis, utille pascat suos pane cœlestis doctrinæ gratiæ

tatem comissum fueritaduersus illius uoluntatem, ueluti propitius pater clementer con donet filijs suis, quemadmodum ipsi inter sese uicissim ignoscunt, si quid alter inalterum admiserit. Et quoniam quam diu uersantur in hoc mortali corpore, ut proficere possunt ad meliora, ita prolabi postunt ad deteriora, præsertim huc modis omnibus solicitantety ranno fatana, ut patris præfidio tuti fint aduerfus huius machinamenta, utgaut nonin cidant in tentationem: aut si inciderint, eo protegente, qui potentior est, ui ctores discetat. Hacest autem forma precandi: Pater noster coelestis, nos in terris constituti, quos tuabo nitas dignata est uocabulo filiorum, oramus te, ut per nostram doctrinam ac uita tua potentia, tua sapientia, tua bonitas magis ac magis innotescat hominibus, & intelligant om/ nem gloriam tuo deberi nomini, unde proficilcitur quicquid est præclarum, siue in cœlis, sque in terris, quo quamuis humiles ipsi possimus in te gloriari. Hactenus toto orberegna uit satanas per peccatum, cui servierut homines illecti cupiditatibus impijstu sac, ut sub latis peccatis & effuso tuo in eos spiritu, tuz uolunti pareant omnes: uto, te quotidieno bis largiente cœlestem alimoniam tuæ gratiæ, semper proficiamus in melius, donec per ueniamus ad perfectionem Euangelicæpietatis. Porro quoniam homines fumus, siquid per errorem aut infirmitatem deliquerimus in te pater, ne delinas tuis esse propitius, sed pro tua clementia condona: quandoquidem nos inuicem condonamus, fi quid eademin firmitate frater admilerit in fratrem, quo pax conftet inter nos,& pacem habeamus tecõ. Quoniam autem nouimus maliciam,& uires illius mali tyranni, unde tua paterna boni/ tas nos redemit, ne finas nos rurfus ab illo uinci, fed fi pateris ad probationem patientiz nos affligi:uel per illum,uel per illius fatellites , homines impios,tuo præfidio uincamus, & illius assultius nobis cedat in bonum. Cæterum quo magis excitaret suos ad instantiam Et ait ad illos orandi, & impetrandi fiduciam adderet, adiecit huiulmodi parabolam. Qu'am exorabi lis, inquit, sit Deus, natura beneficus erga filios suos, ex uobis ipsis coniecturam facite. Si quis u estrum egeat necessarijs, & habeat amicum, audebit illum etiam medio nociisadi re, ac pulsatis foribus dicere: Amice da mihi commodato tres panes, quoniam amicus quidam meus de uia ueniens, subito oppressit me uespertinus hospes, nec habeo domi, quodilli apponam edendum. Ac fortallis amicus ille non statim largietur quod petis, fed grauans aperire fores, respondebit intus: Nolimihi molestus esse nocturnus postula tor,iam offium meum claufum eff, ac pueri mei mecum funt in cubili, non poffum furge re & dare tibi quod petis. Quod si is, qui panibus eget, non statim ad hanc excusationem abierit, sed perseueranter pulsauerit fores amici, illud affirmo uobis, etiam sinon moueat illum respectus amicitiæ, tamen usctus improbitate precantis, surget ac dabit illi,non so lum tres panes, sed quotquot opus fuerit. Si tantũ homini ualet, improbitas orandi apud hominem, quanto magis ualebit apud deum, qui delectatur huiulmodi improbitate, non offenditur. Et si quando differt dare quod petitur, no parcitas est in causa, aut difficultas, fed in hoc accendit desiderium nostrum, ut uberius donet, quod petimus, & nos charius habeamus, quod improbis precibus impetratum est. Quod igitur amicus egens faceret apud amicum hominem, hoc multo magis unulquilo ueltrum audeat facere erga beniv gnum patrem deum, cui grata est talis importunitas, & qui dando exhauriri non potest. Ab hoc igitur uotis petite, si quid opus est, & dabitur uobis. Quærite si quid ignoratis, & inuenietis afflatu spiritus paterni, quod humano ingenio percipi non poterat: pulsate pre cibus addendo eleemosynas in proximos, & aperietur uobis. Hæcest improbitas, qua ue luti uincitur & expugnatur deus. Apud hominem nonnunquam incassum funduntur Omnis enim preces, uel quia non potest præstare, quod rogatur, uel quia no uult. Verum apud deum, qui petit quisquis petit accipit, quisquis que rit inuenit, quisquis pulsat huic aperitur. Nouit autem pater uester, quæ conducant ad salutem æternam, hæc libenter donat rogatus. Qui si per errore rogaretur noxía, pro beneficio duceret negare, quod male peteretur: sed pro opta/ tis daret salutaria. Efficit hoc pietas parentum carnaliu erga filios, ut negare non possint

ijs, quos genuerunt, si rem petant ad corporis salutem pertinentem. Coniecturam ex uo/ bis iplis facite: Quis enim est ex uobis, qui si ex patre suo petat panem, existimet filio datu rum pro pane lapidem: aut si petat piscem, putet eum pro pisce porrecturum serpenteine aut si petat ouum, existimet illum pro ouo daturum putamine tectum scorpium; Quod si

Digitized by Google

tantum

tintii ualet mature pietas apud homines alioqui malos, ut in filios utilia petetes benigni întiquato magis pater uelter qui pater est spirituï, qui natura bonus est, impartiet uobis de coelo spiritum suum bonum, omnia bona largiturum, si petieritis ab ipso : Habet & Satanas spiritum suum, quem inspirat suis, ad omnia mala solicitatorem: habet mundus faum spiritum adamorem rerum fluxarum illectantem: cum hoc spiritu nullum est con fortium spiritui patris colestis. Alter exeat oportet, ut alter immigret in pectus. Et ecce calus, qui poneret ob oculos, quid malus spiritus ageret in animis ludæorti, spiritui san/ do reluctantium. Adductus estad Iesum quidam obnoxius malo demonio, id erat nori Eterat Iesus simplex, sed simul & mutum & cæcu, ut lesum nec posset aspicere, nec appellare. lesus ejeiens damo autem ultro misertus calamitosi, iussit exire dæmonium, & exit. Et ecce aderant ludæi nium quidam, quoru animos periculosius possidebat Satana spiritus, qu'am impurus ille da? mon corpus hominis possederat: quotum alij calumniabantur, à dæmonio factum mira culum, dicentes: quod hac faceret non uirtute divina, sed prasidio Beelzebub princis pis demoniorum. Rurfus alij post tot cospecta miracula distidentes adhuc, postulabant abeo signum aliqued insigne de ecelo, quo plane constarer illum habere cum deo com/ mercium, qui in cœlis habitat, & no cum spiritibus immundis, quorum præstigiæ nasci folent e terra. Hoc aut dicebant tentantes dominum, nihilo magis illi credituri, etiamli quod postulabatur, fecisset: sed siue fecisset, siue non fecisset, habebant parată calumni/ im delus autem ut uidit impias illorum eogitationes, ad impiam calumniam respondit huncin modum: Qui conlistituestra calumnia: Videmus enim nullum regnum posse philistere, si intestinis dissidis secti pugnet. Quod si fit, necesse est, ut desoletur, & pur blicartuina domus supra domu concidat. Quod si uerum est id quod cogitatis, me præ/ **Alio Beel**zebub principis dæmoniorum encere noxios dæmones, qui nimirum illius **fodules lunt & fatellites, colequitur, malos spiritus inter sese discordes pugnare, & alios** sh alijs profligari. Iam si Satanas pugnat aduersus Satanam, quomodo cossistet regnum Mins Videtis eifci dæmones, & fatemini noxios elle, quos eifcio unde igitur concitis **The fleri prælidio** Beelzebub potius qu'am dei: An Beelzebub solet hominum saluti confulere, & suos satellites, per quos exercet tyrannidem sua, è possessionibus suis exi-Best Ettamen hoc li fiat, arguit mox periturum latanæ regnum. & instare regnum dei. uplici uerbo eńcio, gratis eńcio, nihil adhibeo magicorum carminum aut præstigio/ Factum improbare non potestis, quur boni operis gloriam mauultis Beelzebub Marbere quam deor Quod si hoc uobis persuadet odium mei, me præsidio Beelzebub viscre damonia, ilti iuuenes filijueltri, quos uidiltis idem facietes, cuius pralidio pro/ gant dæmonia ; Simplices funt , idiotæ funt , nefciunt maliciofas artes magorum, & **imen isti in meo n**omine eijciunt. Sola fiducia erga deum faciunt, quod faciūt. Et ideo **lis indicibus condemna**bitur uestra incredulitas. Horum simplicitas credidit, quum u**e** 🏂 a prudentia pugnet aduerlus gloriam dei . Itaq; quữ ablurdum lit dicere, quod malus damon exigat malum dæmonem, nec alterius prælidio ueltri filij eijciant dæmonia, 🍕 this ego encio, constatme malos dæmones encere uirtute boni dei. Huius enim spir cius potentior est omnibus spiritibus impis. Nec huic quicqua omnino cum illis con enit, siquidem hic amatsalutem humani generis, illi quærunt perniciem. Quod si paz **fam est, me** uirtute dei peragere quæ uidetis, dubium non est, quin peruenerit in uos re/ mun dei, quod Ioannes instare prædicabat. Huic igitur æquum est uosmet adiungere, **La latana** regno mox interituro, abducere. Non potestis utrius pregni consortes esse. succonciliabile bellum est satane cum deo. Res nullis conditionibus componetur. Aut icet, aut ui expelletur. Non ueniet in deditionem, no præscriptis legibus recipietur. Genus impune regnauit. Sed adest uis illius tyrannide potentior. Potentior enim est and dei digitus ad feruandum genus humanum, quam uniuerfæ Beelzebub copiæ ad perdendum. Itags futurum est hic, quod inter duos duces solet accidere, utros potens ses profes feroces, & quibus omnis fiducia in armis fita est. Itag quum potens armatus sufadit arcem sua, in tranquillo funt ea quæ possidet. Quod si quis illo potentior ado riangeum, & armis armatum vicerit, nullum inibit cum eo confortium, fed domti iplo profligato occupabit. Arma, quibus confidebat, eripiet, opes eius & omnem supellecti/ tem diripiet, ac suis militibus distribuet. Nuncuestrum est dispicere, ab utro stare mali-

tis,a deo potentiore,an à satana mox expellendo. Si cum satana pax est, cum deo simulo tas est. Si cum deo pax est, nihil convenit cum satana. In alterutrius castris pugnandum est. Non fert hoc tempus ociosos. Qui non est in parte mea, aduersarius est mihi, & hoc ipso lædit, quia cum fauere debeat, non fauet: & qui non colligit mecu, dispergit. Quo niam autē ludæi sibi sumebant opinionem iustitiæ, & hac siducia uel negligebant Euan Cum immun/ gelicam doctrină, uel auerfabantur etiam, propoluit ænigma, quo lignificaret grauius dus spiritus damnandos eos, qui aliquoules progressi ad iustitiam, relaberentur ad pristina flagitia, quam qui nunqua cognita luce ueritatis euangelice perseuerassent in caligine uitiorum fuorum. Populus enim Iudaicus per lege legregatus est ab idololatris gentibus, sed sub/ inde relapfusad priora crimina, tandem huc deuenit impietatis, ut quicquid maiores peccassent occidedis prophetis, cospirando aduersus Mosen, id septuplo sceleratius re nouarent in filiù dei, & in huius discipulos. Quanqua hæc parabola, & ad unumqueme uis homine pertinet, qui semel baptilmo ablutus à peccatis pristinis, semel Euangelico fermone liberatus à spiritu malo huius mundi, negligenter habet donum dei, nec curat semper ad perfectiora progredi. Huic ad pristinam uitam reuoluto, ad nihil aliud prode rit baptilmus ac cognitio lacræ doctrinæ, nili ut grauiorê damnationem libi accerlat in die judicij, uidelicetad pristinos errores ingratitudinem etiä, ac maliciam adiungens. Porrò sic habet parabola. Qui immundus spiritus exierit ab homine, uirtute dei depul/ sus, quonia illi pertinax uoluntas est nocendi, obabulat per loca sterilia aridaci, quæres requiem. Eam qui nusquainueniret, dicit apud se: Revertar in domi mea unde exiui. Ad hanc igitur rediens, reperit eam scopis quidem mundată, sed uacuam. Hocubi uiz det,abit & adiungit libi leptem alios (piritus, (celeratiores quam effet iple, cum**cs tal**i fo dalitio commigrat in domum , purgatam quidem , led incultoditam , nullisquirtutum euangelicarū prælidijs armatā. Nam ornamēta ceremoniarū præbent quidem speciem pietatis, sed quoniã, si nihil accedat, inania quædam rerum simulachra sunt, non arcent impioru spirituu assultum, sed occasio sunt maioris impietatis. Itidem accidit homini, ह्य की स्था qui purgatus ab uno dæmone, fit septem peioribus obnoxius. Quum hæcalia क multa loqueretur lelus promifcuæ multitudini, mulier quædā admirans fermones tam fapien

tes & efficaces, fuftulit uocem è media turba, & dixit:Beatus uenter illius mulieris, quæ te portauit, & beata ubera nutricis, quæ fuxifti. Aduerfus fynagogā calumniatricem æ dita uox est huius mulieris, quæ typum habet ecclesie. Iesus itags non renuit, sed perficit illius prædicationem, dicens: Sane beati funt qui audiunt fermonem dei,& feruant ile lum in animo fuo, ne effluat, ut aliquando producat fructum æternæ falutis. Id multo fæ licius est, quam gessisse corpus corpore, aut lacte nutrisse. V na tantu potuit gestare, aut Turbis autem la Gare. Cæterum hæc beatitudo potest omnium esse comunis. Quum autem ad has uo e socurretibus ces densior etiam hominum multitudo concurreret, coepit lesus respondere his, qui sie gnum poposcerant è cœlo, quasi quæ hactenus gessisset lesus, humikia essent, nihilog dir gnum haberent magno propheta: hæc præstari plebeis, cæterum ipsis phariseis, utpote doctis ac fublimibus viris, aliquod peculiare prodigium oftendendum è cœlo. Id autem dicebant nequaquam animo simplici, sed tentantes eum, ut si non ostenderet, causaren, tur cætera facta præfidio Beelzebub: fi oftenderet, tum aliud quiddam in eo reperirent, quod calumniarentur. Ait itag: Hac natio mala est, minimed simplex. Tot miraculis conspectis oftentă quærit, non cui credat, sed quod calumnietur; no impetrabit autemquod fraudulenter petit, sed accipiet oftentum, quod meretur: non dabitur quod calue mnietur, sed dabitur quo coarguetur. Dabitur enim ostentum Ionæ prophetæ. Ad præ/ dicationem Ionæ Niniuitæ pænitentiä scelerum suoru egerunt, quu apud illos nullum ædidisset miraculu. Hæc natio nullis miraculis, nullis beneficijs potest ad pœnitentiam: emolliri, & tamen adest, qui maior sit Iona propheta, que isti mirantur, quod exceptus 🕹 ceto,uixerit in eius uentre tribus diebus ac tribus noclib.deinde pro mortuo habitus. 🚰 bito uiuus apparuerit. Huic simile, sed prodigiosius erit, quod filius hominis sepult? este in corde terræ tribus diebus, sed præter omniñ malorum expectatione tertio die uitnum. reddet terra, que mortuu acceperat. ltags in supremo judicio hac natio, qua pra se comtemnit oes, quæ libi religionis arcem tenere uidetur, condemnabitur à multis nationie bus, qua uidebatur à religione alienissima. Regina Sabzort confurget in iudicio cum

Ĺ

E E

Đ,

1

27

:35

do

uiris huius nationis, & codemnabit illos, quod mulier, & à legis doctrina aliena, tamen ab extremis finibus orbis longo itinere uenerit Hierosolymã, utaudiret sapientia Solo monis. Et tamen in hoc loco quidda est Solomone maius. Et quod adest cotemnif. Viri Niniuitæ legis expertes,& idolorii cultores contendent cum hac natione in iudicio,& condemnabunt eam, quod ipsi poenitentia scelerum suoru egerint ad prædicatione ho/ minis ignoti & exteri, nullis miraculis, nullis beneficijs sese comendantis. Et ecce hic præsens est quidda ipso Iona maius: nec tamen comouentur ad resipiscentia. Quanqua Nemo lucer autem coplures essent apud Iudæos, quibus euangelij lux magis etia excæcaret animos "4" iplorum, tamen non oporteret posthac supprimi ueritate, cuius cognitio plurimos esset adductura ad falutem æternam . Nec enim incredulorữ obstinata malicia bonis obesse debet. Itacs proferenda ueritas in publicum est, in malorti atrociorem perniciem, in bo norum falutem. Nullus, inquit, accendit lucernam, & abdit eam in loco abstruso, aut te/ giteam imposito modio, sed imponit candelabro, ut luceat domum ingredi uolentibus. Quod est domus sine lucerna, quod est corpus sine oculis, hoc est animus absc cogniv tione ueritatis, quæ per fidem limplicem contingit. Si oculus tuus fuerit limplex, ac nul lis huius mundi cupiditatibus uitiatus, accipiet lumen æternæ ueritatis, ac totű corpus tuum fruetur hoc lumine, necubi impingat. Sin oculus corporis fuerit uitiatus, totū cor pus erit obnoxiu tenebris. Siquidem ex fide iudiciu est, ac decreta uiuedi. Hic fons est bonorum omniñ, qui si fuerit uitiatus, cætera uitientur oportet. Vide igitur ut hic ocu/ lus, quo cernitur ueritas, in te purus litac lyncerus, ne hoc iplum membrii, quod lolum et huminis capax, totic prælucet corpori, tenebris lit obnoxi . Hoc enim uitiato, quod est caput & radix omniŭ bonorŭ operŭ, etia illa quæ bona uidētur, bona no sunt. Cotra, quæ pharifæis mala uidentur, mala non erunt, li fons, unde proficifcuntur, fuerit fynce/ rus. Quod lucerna est oculo purgato, hoc sermo diuinus est animo, à prauis cupiditativ bus per fidei simplicitate purgato. Quicquid ex fide no proficifcitur, peccatu est. Quod fioculus interim corporis tui fuerit lyncerus, illustratus lucerna ueritatis Euangelicæ, membris omnibus suñ lumen impartiet, ut nulla in parte corporis sit aliquid tenebraru, ttidelicet omnibus prospiciente oculo. Itaq; quicquid fecerit manus, quicquid pes, quic **Tuid cætera membra, non erit obnoxiñ tenebris , fed totñ corpus erit lucidñ, ueluti tota** domus lucida est, omnibus prælucente fulgore lucernæ. Consequutű est autê, per quod hoe quod docuit dominus, uelut explanaretur. Siquide pharisei, cum haberent oculum Et quum lo Wittatu, & iustitia constituentes in ceremoniis corporalibus, negligerent ea quæ no cer queretur tumtur, nisi puris oculis, quibus prælucet lucerna ueritatis Euangelicæ, ibi putabat esse tumen, ubi erat tenebræ: & tum maxime impingebat, quu fibi uiderentur pulchre ingre **W:** & illic iudicabant esse graue crimen, ubi nullū erat: ubi uero grauis erat culpa, nullam effe putabant. Habebat enim oculos superstitione legis, ignorantia, fastu, liuore, auariz tia, hypocrifi, cæterisc; malis uitiatos. Quidā igitur pharilæus rogauit lefum, ut prande ret apud se. Non recusauit lesus, nulli se no præbes, ut omneis ad se pertraheret. Quum autem dominus accubuillet illotus, ides præter morem pharifæoru, cæpit pharifæus ta cita lecu cogitatione mirari, quid effet caulæ, quur no lauisset dominus, prius quam ac cumberet. Et ilico ex re, quæ neg bonű facit hominê neg malű, nascitur id, quod uere perpetuo malum est. Habent aŭt propriŭ illud ac genuinŭ ceremoniæ pharisaicæ, quæ rebus corporalibus costant, ut gignant obtrectationes, suspiciones malas, peruersa iudi cia, difsidium, odiũ, & rixas. Ielus igitur intelligens, hanc elle præcipuã peltem Euange lica pietatis, acriter coarguit pharifaica superstitionem, dicens: Moles olim præscriple Maliquos ritus purificationis, qui tamen typū & imaginem haberent purgandæmen Mam huc pertinet quicquid lex illa figuris suis adumbrauit. Nunc uero postquam enteante ueritate, par est umbras illas uetustæ legis paulatim euanescere, uos pharisæi, qui perfectă legis scientiă profitemini, solü eam legis partem amplectimini, quæ miniz tium habet momenti ad uerā pietatem. Nec in hoc folü peccatis, quod carne legis am/ phelamini, neglecto spiritu legis, uerumetiam carnalibus ceremonijs additis ac uestris constitutiun culis, sanctiores haberi uultis, & præcepta dei. Vera puritas in animi sita estinnocentia. Vos aut corpus subinde lauaris, lauaris calices, & catinos, resextrarias, Unihil ad uerā pietatem facientes. Atquinterim interior ac potior uestri pars illota, scar

tet sordibus deo abominadis, rapina & iniquitate. Creditis uos inquinari, si biberitis ex illoto calice, aut ederitis ex catino non loto, & puri uobis uidemini, si calix simul & cati nus, & quod in illis est, rapina & fraude paratu lit. O stulti peruersich iudicij. Nonne qui condidit corpus, idem condidit animu: Itaq fi puritas ufq adeo cordi est, oportebat to tum homine purum facere. Veru par erat priorem elle cura eius partis, quæ potior est. Sed interim uobis iplis blandimini, quali abunde puris, li corpus & uafa lubinde laue/ tis aqua, & animű fraudibus, rapinis, odio, liuore, ambitióe, cæterisch peltibus inquina. tum, purgetis eleemolyna, quam cum ad oftentationem faciatis, tamen arbitramini fufic ficere ad fummam animi mundiciem. Sed uæ uobis pharifæis, qui sub prætextu religio nis agitis uestrum negotium, decimantes etiā holerum uilisima, mentā & rutam, quasi foli sacerdotes ac leuite curæ sint deo. Atop interim contra mentem dei fraudulenter agi tis cum proximo, nec subleuatis egentem, sed inuidetis felicioribus, opprimitis imbecil les.Ouere præposterum iudicium . Hæc quæ lex præscripsit ad tempus feruanda iuxta carnem, oportuit quidem non omittere, sed illa qua maxime uult fieri deus, qua perper tuo bona funt & ipli grata, in primis erant præstanda. Quæ ad uestrum comodum perti nent, superstitiose etiam curatis: quæ ad proximű subleuandum, negligitis. Væ uobis pharifæis, qui qui foris præ uobis geratis imaginem fanctimoniæ, tamen intus tumes eis ambitione, captantes honoratiores fellas in lynagogis, & audire gaudetis magnifi cos illos titulos, Rabbi, Rabboni, ab his qui falutant in publico: nihil aliud agentes, nifi ut hominum oculis placeatis: pro nihilo ducentes, quod animi fordibus displicetis ocu **lis dei.** Proinde uæ uobis cum uestra hypocrisi , qui similes estis monume<del>nt</del>is defun**cto/** rum, quæ foris nitent opere albario, titulis, uarijs q picturis, quum intus sint omni sput citie referta. At interim quod apparet, blanditur oculis hominum prætereuntiu: quod autem occulunt, fallit. Sed homines falli postunt, deus introspicit intimos cordis sinus. Quum hæcaliach magna leueritate diceret dominus in fucatam pharilæorum lanclimo niam: quidam è legisperitis studens cohibere libertatem lesu, dixit illi: Dum ista dicis in pharifæos,nos quog afficis contumelia. Non tolerat liberű fermonem fibi male conscius animus,& exemplum libertatis in alios, metuit ne in se recidat. At lesus æterna ue ritas, quæ nescit assentari, quum sola sit inculpabilis, nec in aliud tamen obiurgat, nisi ut medeatur malis, respondit legisperito: Si quæ dico, in uos quoq copetut, uti fateris: erit igitur & uobis legisperitis uæ, qui non cotenti exigere legis observativiculas omneis ab idiotis, uerumetia præter legis autoritate de uestro multa adijcitis: & onus addetes one/ risfarcină importabilem imponitis humeris simplicit, & ipsi interim uobis indulgetis, adeo no attingentes ea, quibus grauatis alios, ut nec illa præcipua feruetis, fine quibus catera nihil profunt. Va uobis, qui ad oftentatione uestra integritatis extruitis monu menta prophetară, quum illoră coplureis maiores uestri interfecerint. Itaq fit, ut hoc íplo, quo studetis dissimulare maliciã uestrã, prodatis. Dum enimornatis monumenta prophetari, fatemini fuille deteltabiles, qui illos occiderunt, quori memoria facrofano cta est apud uos posteros. Porrò quữ ipsi in huius ætatis prophetas, illis longe superior res, deteriora moliamini, di patrarint in prophetas antiquos maiores uestri, nónne des claratis, quod quæstu, ambitione, liuore & odio excæcati, scientes approbetis impia sa ca maioru, qua non solu imitamini, uerumetia superare studetis. Toties uos reuocauit ad relipilcentiã dei bonitas,ac lemper in eos impie læuiltis,qui uobis ucritatem ingere bant, no ob aliud inuifam, nifi quod aduerfaretur uestris pravis cupiditatibus. Proinde dei lapientia, quæ ineflabili confilio temperat omnia, prius 🍕 puniat huius gentis perti nacem malicia, statuit nihil intentatu relinquere, quo possint ad meliora couerti. Cate rum ubi iam declarata fuerit omnibus limul & immensa dei bonitas,& illorum inuich peruerlitas , tanto dabunt atrociores pœnas , quanto díutius tolerati lunt , quanto ma ioribus beneficijs prouocati funtad poznitentiam. Sic igitur apud fe loquuta est sapien tia dei: Quid amplius faciam isti nationi intractabili : Misi Mosen, misi ueteres prophe tas complureis, mili loannem baptistam. Aduerlus Mosen coniuratum est: prophetae uel occiderüt, uel afflixerunt: ne loanné quidem plus & prophetá, audierüt: nec ilk fuit impune, bene monuisse. Venit filius hominis,& illi machinantur exitiff. Mittā ad eos poitremos omniñ prophetas, qui lege spiritualiter interpretentur: mitta postolos, qui miraculia

miraculis polleant, qui de omnibus gratis benemereantur, qui salute omnibus offerant minimo negocio paranda, uidelicet fide. Ac ne hos quide audiet, sed persequentur, af Aligent, enciet, & quoldam etia occident. Adeo uincet illoru malicia dei bonitate. Tan dem cum eò creuerit illorũ malicia, ut omniũ ætatum scelera superarint, nõ solũ æqua/ rint, tum irruet in eos ultío diuina, & requiretur ab eis sanguis omniñ prophetarñ, qui essulus est ab orbe condito: nimira a languine Abel, qui primus omnium occisus est ab inuido fratre, ulquad languinė Zacharię lacerdotis, filij loiadę, qui multitudinė reuocas adfaniora confilia, lapidatus est per tumultu populi interædem & altare. Atg ille mo riens, & sua testificans innocentia, & illorum impietate, dixit: Videat dominus & requirat. Nunc huius ultionis tempus instat. Vna natio ueluti pro omnibus maiorūfaci/ noribus pœnas dabit, quæ quicquid fuit in omnibus maliciæ, supergressa est. Futurum est haud dubie, quod diuina sapientia futuru esse prædixit. Huius ætatis Iudæi, quonia superant omniñ ueterum rebellione, peruersitatem, crudelitatem, tam atrociter punien tur, quali quicquid diuerlis feculis impie delignarunt maiores, id foli peregissent. Etiam atoretia uz uobis legisperitis, qui quo profiteamini legis cognitionem, quz spiritualis est, & uindicaueritis uobis clauem scientiæ, quæ debebat aperire aditű in regnum cœlo rum, tamen non solum ipsi non introistis, uerti alios introire uolentes exclusistis. Dum enim legem perpera interpretamini, oppugnatis id, quod est totius legis caput. Ad hu/ iulmodi sermones, subamaros quidem ob libertate ueritatis, sed salutiferos, si uoluissent recipere pharmacu, uehementer offensi sunt simul & pharisai & legisperiti: sed quoni/ am taciti secum agnoscebant esse uerissima, quæ dicebantur, dissimulant quidem apud , populum, fed tamen interim obferuat omnia Iefu dicla, uenantes fi quid proficifceretur abore eius, unde possent illi calumnia struere, ne priuato quoda odio, sed studio religio nisac pietatis uiderentur illū persequi. Habet enim & hoc hypocrisis pharisaica, ut ni hil ram impiū moliatur, cui non prætexat pietatis fucum.

É

五五五五

Voniam autem dominus Ielus nouerat infanabilem este maliciam pharifæo rum, scribarum, ac legis peritorum, uoluit palam illorum hypocrisim traduce re, ne quis incautus eorum simulatione falli posset, iam tum multis turbis cir/cumstantibus, adeo ut se inuicem conculcarent, cœpit dicere discipulis suis:

Cauete uobis à fermento pharifæoru, quod est hypocriss. Tales esse studete, quales ha beriuultis. Nihil posthac fucatum diu latere poterit. Veniet tempus, quod in apertum proferet & uestram innocentiam, & illorum maliciam. Nihil autem sic nunc opertum est, quod mox non sit retegendum: neque quicquam tam absconsum, quod post non sit wenturum in noticiam hominum. Quare curate, ut omnis uita uestra fuco careat, nece quicqua dicatis, faciatis ue, aut cogitetis etiam soli, quod nolitis ab omnibus sciri. Quo! niam quicquid nuc clanculum in tenebris dixeritis, olim narrabitur clara luce: & quic/ quid nunc in aurem dixeritis in cubiculis, olim prædicabitur in techis. Offendet ueritas homines impios, fucatos imagine pietatis, fed nullius mali metus abducat uos à synce/ ra prædicatione ueritatis euangelicæ. Extremum malorum est, ut occidant, sed corpus duntaxat. Ego uero illud dico uobis amicis meis, ne meo fretos prælidio quicquam ter/ reat istorii crudelitas, qui ut omnia moliti sint, corpus possunt occidere, quo facto, non habent præterea quo lædant. At no moritur, qui mea causa occiditur. Quod si metum adhibere placet in confilium, æquum eft, ut leuior metus cedat maiori, & ille potius ti/ meatur, qui totum hominem nutu potest perdere. Hunc si uultis uobis ostendi, deus est, quifolus habet potestatem, ubi corpus occiderit, etiam animam mittere in gehennam. Ne quid terreat hominum impiorum crudelitas, qui leuiter possunt lædere: imò ne læ/ der quidem, nec hociplum possunt nisi permissu dei. Quod si terrore hominum dege/ Detaueritis à synceritate prædicationis Euangelicæ, uitantes leuia ac temporaria mala, incideris in æterna mala. Clauus igitur clauum pellat, & dei timor exigat timorem ho/ minum. Nolite metuere, ne pereatis ante diem. Omnino moriendum est omnibus: nec Nonne quinqu refert qu'am diu uixeris, sed qu'am bene. Et feliciter hinc exit, qu's qu's ob nomen meum passere asse mortem oppetit. Nec id fiet ante tempus à patre præfixum uobis, ut nihilo diutius uiv neneunt durisitis, etiamsimaxime uos discruciaret metus mortis. Et hoc erit curæ patri ueltro, m suo quisque tempore moriatur. Quanquam ista videntur casu fortuito q geri, tamen

mihifaccidet nobis, nisi permissu patris, cui nestra omnia cura sunt. Quid passerculous lius, aut cotemptius? Nonne quing licet emere dupondior Et tamen hort cura est deo, nece quicqua perit etiam uilissimoru animantiu inscio patre. Vos aut quos ex omnibus paucifsimos delegit ad illustranda sui nominis gloria, adeo no negligit, ut o es etiam ca/ pitis peltri pilos habeat numeratos. Aduerlus huius poluntate pugnare impitilit. Nihil autë uolet ille,nili quod optimë fore nouerit. Itaq; de uita folicitudinë omnë in illü con ńcite. Cui eure funt passerculi, no negliget uos, tato passerculis omnibus meliores. Lug nolite metu malorti que possunt homines hominibus inferre, descricere à professioe no minis mei, memores, per has téporarias afflictiones iter effe ad felicitatem æterna. Nec enim erit socius gaudi, qui recularit esse socius doloris: nec erit cosors gloriz, qui nunc Elevantem recusat particeps esse ignominia. Quanqua hac ignominia apud homines, uera gloria mbis estapud deu. Nam illud affirmo uobis: Quilquis professus hic fuerit nomen meu coram hominibus, quod apud mundữ erit inuilum & execrabile, profitebor & ego illữ, quum proferetur filij dei maiestas cora angelis dei. Contra qui me non agnouerit hic apud ho Etommis qui mines, necà nobis agnoscetur cora angelis dei. Scio huius corporis infirmitate multis **Meis serbum futură offendiculo:fed culpa, quæ uel ab humano proficifcitur errore, uel ab imbecillita** te naturæ, quamuis atrox fuerit, tamen facile codonabitur. Proinde quod me uocat Sa maritanü, uini potorem, amicü publicanorü, & Ielum fabri filiü, facile remittetur li relipiscant. Est enim conuicio, cui loco dedit huius corporis imbecillitas. Cætero qui conui

> cium dixerit in spiritu sanctum, per que deus operatur hæc miracula, quonia destinata malicia sciens ac uolens repugnat gloriæ dei, non inueniet uenia nec in hoc seculo, nec in futuro. Quemadmodum angelis impijs non est relictus reditus ad pænitentia: quo/ niam nulla infirmitate, fed obstinata malicia restiterunt deo, nec resipiscent unquã, nec. ueniæ spem habent:Eodem in statu fuerint homines, peruersitatē illorum imitātes. Me uident homine, dormientem, esuriente, uidebunt & moriente: ignosci potest, si quidin me dicunt, quod in hominem potest copetere. Cæterum quod inuidia corrupti tribuüt ea facta spiritui Beelzebub, que sciunt esse uirtutis diuinæ, & deu fraudantes sua gloria,

& in impios demones transferentes quod dei est: hæc nimirū est diabolica malicia, quæ ideo non impetrabitueniam à deo, quanquam ad miferendum propensissimo, quiane/ fcit pænitere. Multis igitur modis obstrepetur nestræ prædicationi. Quidam enimant fimpliciter errantes persequentur uos, aut errori mixta malicia. Quidam aduersus anie mi conscientiaueritatem perspectam & cognitam oppugnabunt, no ob aliud, nisi quod aduersetur prauis ipsorum affectibus. Per hos spiritus Satanæ malus rebellabit spiritui dei bonotac per suos satellites omni machinarum genere uos impetet. Quamuis autem estis idiotæ, tenues, & humiles, non est quod metuatis mundi tumultum aduersusuos. Sufficit spiritus dei benignus ac simplex aduersus omnem uel fraudem , uel uiolentiam huius mundi. Quum igitur pertrahemini in fynagogas illorum, delati de magnis crimi nibus, quum pertrahemini ad magistratus & principes, nolite facere, quod sulgus reotum solet, qui soliciti sunt, quid respondeant, aut quid loquantur, quo possint elabie causa. Dabitis hoc publicæ potestati, ut uocati compareatis. Cæterű non est quod uerea mini conspectu illoru, aut soliciti sitis, ut meditata oratione uos ipsos defendatis. Sem per erit in promptu ueritatis simplex oratio. Hanc quoties erit opus uobis suppeditabit Ait aute qui, spiritus sancius. Qualis est uita uestra, talis erit & oratio. Nihil autem esticacius simplici dan de turba ueritate. Quemadmodum autem terror iudiciorū nonnullos transuersos abducità synceritate professionis euangelicæ, ita multos pecuniæstudium corrumpit. V t igitur & hunc affectum penitus eximeret dominus ex animis discipulori, uelut humilem & ine dignum aggressis cœleste negocium, oblatū est argumentū, per quod ita sieret . Quum enim esset frequentissima turba circa lesum, neque quisquam antehac rem tam humis lem aufus fuiffet ab illo petere, quidam dixit illi: Magister, frater meus occupat hæredie tatem communem, ac tergiuersans, prorogat partitionem, hic mihi succurrat tua autori tas. Dic illi ut mecum diuidat hæreditatem lefus autē uelut indignans, quod à negocio coeletti ad carnales ac fordidas curas interpellaretur, simulinterim docens suos, non o portere implicari negocijs profanis ac fordidis eum qui gerit munus apostolicii, respondit:Homo, qua fronte me interpellas adversus fratrem tuum de dividunda hæreditates

Quis

Quisme constituit iudicem inter uos dissidentes de re leui, ac mox peritura? Aut quis me uobis dedit divisore hæreditatum: An mundus hic non habet iudices, qui lites tam humi/ les dirimant: Mihi non est delegato, ut hic aut ille ditescat hæreditate, sed ut omnes peruer niant ad hæreditatë uitæimmortalis. Deinde uerfus ad discipulos, ac ceteros qui aderant capit eos exemplo interpellatoris dehortarià studio divitiarti:non quod per se male sint, sed quod in his præcipuum uitæ præsidium ponere, & harum studio reuocari ab his, quæ pertinent ad æternam felicitatem, stulticia sit. Etiam atcz etiam cauete, inquit, ab omni con finio aua ritiæ: frequenter enim fub prætextu necessitatis ac prouidentiæ obrepit iriste uiz tium, quod semel admissum abducit hominem in omne dedecus. Acuix uitari poterit, nili leuiter & contemptim possideamus etiam ea quæ nostro iure possidemus. Cæterum quilic fidunt divitijs luis, ut in his ingens aliquod humanæ felicitatis prælidiū collocent, uchementer fallunt seipsos. Non enim abundantia facit ad felicitatem, sed potius ad soli citudinem. & contemptum eorum quæ uel sola quærenda sunt. Siquidem naturæ neces/ sitas exiguo placatur. Id quo crasso populo altius infigeret, adiecit dominus similitudine, ad quam suum quisque affectum exigeret, atque examinaret. Erat, inquit, homo locu ples, cuius agri fructus uberrimos attulerant, ut sunt anni prouentus impares. Ille uero mibilinterim cogitans de subleuanda proximorum egestate, sed perinde quasi quod naz tum esset, uni natum esset, de recondendo solicitus est, non de erogando. Dixit enim apud se: Quid faciame Annonæubertas maior est, quam ut horrea mea sufficiant recondendis ijs, quæprovenerunt. Si charitatem adhibuillet in confilium, quum sic æstuaret animo, dixisset illi: Circunspice quam multis desit, quod tibi superest. Agnosce cui debeas etiam iltam anni tui felicitatem. Sortem indulfit deus, unde colligas ufuram operum celestium. Permuta fluxa bona perennibus, terrena ce lestibus, humana diuinis. Ita lue crofuerit tua liberalitas. Sed quoniam stulticiã & incogitantiam maluit adhibere in confilium, huius impullu dixit apud le: Demoliar horrea mea uetera, & extruam maiora, & in his recodam univerium huius anni prouentũ, cæterac; bona mea, ne quid pereat. Con fabilitis autem,& in tuto collocatis omnibus, securus omnium, dicam animæ meæ: Anie ma habes repolitam magnam rerũ copiam, quæ lufficiat in multos annos: requielce, ede, bibe, & oblecta te. Hoc diutine felicitatis formium quum diues ille uerfaret in animo fuo, fubito venit ad illum uox dei, dicentis: Stulte, quum ipía uita tibi fit incerta, quur recodis in multos annos: quữ his que reponis frui nỗ possis, nisi in hac uita, que nulli uel ad unum diem certa est: Quid tibi promittis annos plurimos: Hac ipsa nocte repetent abs te animã tuam. Et illa quæ paralti, cuius erunt: Certe tua no erunt. Hæredi relinquas oportet, aut li quis alius occupet. Cæterum spirituales opes, quas erogandis divitis licebat compara re, etiam mortuum fuissent comitatæ. Habes exemplum ac statum hominis, qui sibi re/ condit opes huius mūdi, ac libi tantum diues elt, nec est diues erga deum, qui cupit in suis membris refocillari per eos, quibus res superest. Ac felicius divites sunt, qui sic pauperer fount. Hæc promiscuæ multitudini loquutus dominus, mox cõuersus ad discipulos suos, quos oportebat non solum abesse ab omni auaritia, uerữetiam uacare omni solicitudine fuius uita, ne qua res illorum animos remoraretur ab Euangelico negocio: ideo, inquit, iamantehac dixi uobis,& repetens iterum iterum¢ monebo,nolite foliciti efle de uita ue stri corporis, anxij ne delit cibus aut potus; necg rurlum de corporis incommodo, ne delit illi uestis. Pater uester cœlestis, qui uobis dedit quod præstatius est, etia illud addet, quod est ullius. Anima potior est cibo, quanquam sine cibo interim non durat in domicilio cor poris, & corpus preciosius est uestimeto. An putatis divitem iuxta ac benignum patrem pallurum, ut quum largitus sit uitam, desit cibus quo uita prorogetur : aut qui dedit core pus commissionm ut corpori desir, quo tegatur. Si dei providentia non cessat in animan tibus brutis ac uilibus, an cellabit in uobis, quos ad rem tantam delegit: Conliderate cor/ uosnecy ferunt, necy metunt, nec penuarium habet, nec horreum, & tamen deus etiam il lisprospicit de pabulo, nihil eorum negligens quæ condidit. Quanto magis uobis pro spiciet pater, quos tanto coruis habet chariores: Quid quod non solu diffidetie est, anxie distorqueri cura rerum huiusmodi, uerum etiam stulticiae: Stultum enim est solicitudine inhil profutura discruciari. Nemo solicitudine sua uitam suam reddere potest uno die lon giorem.Quid quod ne corporis quide modus, aut figura uobis in manu est: Deus dat illi formam

formam quam uult, dat illi modum que uult, sic dat illi & uitam, quam diu uuk. Quisaux tem uestrum solicitudine sua possir ad sui corporis staturam adijcere cubitumum & Aut quis solicitudine sua possit unum capitis pilum ex albo nigrum, aut ex nigro album rede dere: Si igitur in his, que minimi momenti funt, nihil profuerit uestra folicitudo, quorsum attinet effe folicitos de uita: Iam ne fitis anxij de uestitu, confiderate mihi lilia, quæ in pratis nulla hominum cura proueniunt, quomodo nullo curante lurgunt ad iultam magniu dinem. Non laborant, neg nent, neg texunt, & tamen providentia patris adeo non linit ijs deesse uestem, ut nec opulentissimus ille Solomon, quum maxime ostetaret strepium fuæ fortunæ, lic uestitus fuerit, ut unum quoduis ex lilijs pratensibus, ad breue tempus duraturu. Quod si deus tanta prouidentia uestit herbam etiam uulgo nascentem, & moz perituram: & que hodie uiret in agro, cras arefacta conficitur in clibanum: quanto magis non linet uos esse nudos, ô parum fidentes; nec enim aliunde nascitur ista solicitudo, nisi ex diffidentia erga patrem & potentissimum & liberalissimum & providentissimum. Si is Et nos nolite pascit, si uestit, si gubernat universa quæ condidit, abijcite uos quoch solicitudinem dem quarere quid bus infimis, cibo, potu, & uestitu. Istarum rerum nec uos deficiat penuria, nec efferatexu

berantia Neg supini pendeatis à cœlo, observantes omnia tempestatum præsagia, paller

Nolite timere pufillus grex

scentes quoties altra minitantur annonæ penuriam. De hisenim rebus etiam in longin quum inquirere gentium est, qui mundo dediti nesciunt deum: uos aute qui nostis, quàm benignum habeatis patrem in cœlis, quid inani folicitudine torquetis animos reftros s Scit enim pater uester, quod his quæ pertinent ad corporis alendi tegendich necessitatem indigetis. Nec tam durus elt, ut uos fuum agentes negocium, linat harum rerum inopia perire. Quin potius prima lituobis cura promouendi regni dei, cuius uos delegi pracones ac ministros. Huius iusticiam ante omnía quærite, non sitam in ceremonijs Iudaicis, sed in his rebus, quas ante docui uos: & toto amimo hoc agite, quod est omnium maxiv mum. Cætera leuiora deus ipfe uobis adijciet omnia, nece quicquam patietur deliderari. Ne qua res uos terreat pulille grex, pauci eltis, humiles eltis, idiotæ eltis, nullis opibus, nulla potentia, nullis armis, nullis copijs instructi estis aduersum mundum hunc impium & omnigenere machinarum in uos coorituru. Non est tamen quod sormidetis. Sic com/ placitum est patri uestro, reiectis potentibus, doctis, & elatis: uobis iuxta mundum abier Chissimis dare regnum hoc, quod arcanis opibus animorū, quod cœlestibus præsidijs in uictum est . Quare delecti ad tantam dignitatem regni cœlestis , contemnite ista humiliat destinati bonis perenibus, negligite mox peritura. Quod si terrenæ possessiones remoran tur uos à rebus tanto melioribus, uédite quæ possidetis,& pecuniam inde collectamero gate in subleuandam pauper inopiam. Non possunt divitiz magis in tuto collocarizon possunt maiore certiorec cum fonore deponi. Qui dat eleemos ynã, deo foenerat, qui no potest fallere: & ut dives est ac benignus, pro utilibus reddet preciosissima, pro terrenis cœlestia, pro fluxis ac mox auferendis eterna. His igitur opibus studete ditescere. Parate uobis facculos, qui non uetera fcunt reponite uobis the faurum in cœlis, qui nunquam de ficiet,qui uobis tutus lit,& à furibus,& à tineis.Siquidem hoc uidemus ulu uenire,ut ubi quilg thelauru habet, ibi habeat & cor. Quod enim quis uehementer amat, eius non po test obliuisci. Veluti diues, qui domi conditas habet aut defossas opes, etiam si foris agat, tame animus domi est, solicitus ne fur compilet, ne quis casus prodat aut uitiet thesauru rurlus, qui amant, lemper in eo quod amant, habent intentu animu. At oportet uestrum cor semper esse in coelis. Atq illic semper erit, si in terris nihil habueritis, quod uel mire mini, uel ametis, fed uniuerfum thefaurū uestrum reconditū habueritis in cœlo. Tempus breue est. Toto studio hoc agedum, ut quam plurimum bonorum operum recondatisia colo. Instat dies, quo quiso prosemente rerum temporalium messurus est messem zerr nam. Is dies, quoniam uobis incertus est, oportet in eum semper esse paratos & accincios: Eritis autem, si nullis mundanar fi rerum impedimentis remorabimini, si nullam occasio nem benefaciendi prætermiferitis. In hunc igitur diem fint lumbi uestri semper precincti, fint lucernæ ardentes in manibus ueftris,& fimiles fitis prudentibus ac fidelibus famulis, qui quoniam incertum babent, quando dominus sit rediturus à nuptijs, perpetuo stantac cincli cum tædis, ut limulatop reuerlus pullauerit, cõfeltim aperiāt ei. Non erit ingratados mino hac famulor fedulitas: led beati fuerint, si dominus subito ueniens offenderit illes uigilantes eigilantes. Nam illud affirmo uobis, quod dominus pro officio, quod tamen debebant, ampliffimam mercede reponet. Siquide iplevicissim precinget le, & iubebit illos discum bere, ac præteriens observans & quid quis postulet ministrabit illis. Nec refert, qua par/ re noctis venerit (id enim incertum effe voluit) fed quacung noctis vigilia venerit, five in **fecunda, siue in te**rtia, uel intempesta nocte, beati futuri sunt serui, si dominus offenderi**t** cos paratos. No est igitur unquam cessandum in hac uita. Sed ita uiuendii, quasi dies ille -hodic effet uenturus. Obrepet enim improuilus. Proinde semper curandii, ne opprimat imparatos. Siquidem ubi femel ille uenerit, iam ferum fuerit farcire fuperiore fomnolen tiam. Nullus est paterfamilias tam socors, qui passurus sit à sure nocturno persodi domt fram, li nosset quo tempore fur uenturus esset. Quod si ille uigilat, ne spolietur bonis tere renis; quanto magis uobis est uigilandum, ne perdatis felicitatem æternam: Sicut fur no Chimus obrepit eo tempore, quo dormitur altissime, minimed expectatur suffossor, ita fi lius hominis fubitò ueniet eo tempore, quo minime uenturu fulpicabimini.Proinde quo · **níamuobis** id tempus ignotum est, certum tamen est illud adfuturum, sitis perpetuo para tisinftructi bonis operibus, ab omnibus mundanarū rerum impedimentis expediti. Hos fermones quum audisset Petrus, ait domino: Domine, parabola istam utrum uis ad nos proprie pertinere, an ad omneis pertinet. Dominus auté ita temperat responsum, ut non inegetaliqua ex parte pertinere ad omneis qui cupiunt aternam falutem, fed pracipue fiv guilicet ad cos attinere, quibus credita est dispensatio sermonis Euagelici. Adiecit autem & aliam parabolam, quo magis accederet suos ad perpetua instantiam officij sui, proponens & præmit functis officio, & pænam ei, qui cessaret in officio. Inter homines, inquit, •**ranım eft inuenire fidelem ac pr**udentem dilpenlatorem rei familiaris, qui peregre agen/ **se domino, curet illius familiam, cui prefectus elt, non ut tyrannidē in eam exerceat, fed ut** ex opibus domini, cuig suu dimesum, quantii opus est, & quado opus est depromat. Bea tans crit ille feruus, que subito reuersus dominus offenderit in officio. Siquide expertus fix dem ac diligentia in dimensis, præficiet eum omnibus bonis suis, ac ueluti reruomnium **confortem** habere dignabitur. Contra li leruus ille nec bonæfidei fuerit, nec prudens, led chus ablentia domini, ac delegata præfectura, dixerit suo cū animo: Dominus meus iam inlongum profert reditum,& fortalle nunquam rediturus est, interim morem geram ani momeo: cœpericque sæuire in conseruos & ancillas, non solum non pascens eos ex trie tico domini communis, uerumetiam pullans illos acuerberans, ac tyrannidem quandam uturpans, ipse interim edat, & bibat, comessetur, inebrietur, heri bona sædis uoluptatibus huxud prodigens: Quid futurum arbitramini tali dispensatori: Nimirum redibit domi/ nus die quo non expectabatur,& hora qua nefciebatur, ac famulum illum fecure quidliv bet facient e, dividet & amputabit à familia fua, nec dignabitur eum domus fuæ contuber nio, sed annumerabit illum reliquis infidelibus, luituru pænas, qui noluerit esse memor officij. Nulla re magis sibi reconciliare potest animữ domini sui dispensator Euangelicus, quam ut ablentis domini benignitate representet in proximu: nec le putet esse dominum, **sed memin**erit esse conseruum. Quo uero perfectior fuerit cognitio ueritatis Euangelica, hocgravior erit condenatio, si quod didicit esse reclum, sequi negligat. Leuius enim puniz cutur gentes, quibus nec per legem, nec per Euangeliü annuciata ueritas est, quam Iudçi, quos lex erudift ad alique profectum pietatis. Et rurlum inter hos acrius punientur phari kei, & legis periti, & idiotæ. Sed omniñ grauissimas pœnas dabunt, quos cognita ueritas Euangelica, quos tot miracula, quos exemplu meum non prouocarit ad studiu uera pies tatis. Ego nihil calaui uos. Quicquid pater coelestis uos per mescire uoluit, comunicaui wohis. Cauete igitur exemplu ferui negligentis. Etenim feruus ille, que dominus præ cæte rishabuit eximium, cui cocredidit dispensatione rerum suarum, cui comunicauit arcana conflit fui, cui fisus est abiens peregre, nisi fecerit quod iussus est, select prepararit ad exe quenda, quæ sciebat ex animo uelle dominu, uapulabit plagis multis. Qui uero fuerit de prege leruoru, cui dominus non indicarit animi fui uoluntate, fi quid comiferit animad, tersione dignif, plagis uapulabit paucis. Non est igitur quod Euagelici sermonis dispensa tiouobis comissa, reddat uos insolentiores, sed porius solicitiores. Onus suscipit uerius & bonore, qui functionem suscepit ecclesiasticam. Gratuitu est quod concreditur, & in hoc concreditur, ut proferatur in utilitatem communem totius familia. Quemadmodü heri rationem

rationem exactiorem exigunt ab eo, cui plus comilerunt: licab eo, cui copiolius cognitio

nis & autoritatis munus datu està deo, plus requiretur, 3 à cæteris: & cuius fidei latiorac maior functio delegata est, quo pluribus prodesse debuit, hoc plus exigetur ab eo. Quo doctior es, hoc doce libentius: quo ditior es, hoc libentius subleua pauperes: quo potent tiores, hoc plures autoritas tua pertrahat ad euangelium. Alienum est quod habes, do minus uult erogari, quod credidit. Sitio salutem hominum, & huius gratia ueni in mun dum, ac meo desyderio iam omnis mora longa est. Non est diluta, nec humana doctrina, quam'e cœlis attuli. Merus ignisest, aut purgaturus hominem aut usturus. Etideo uer ni, ut hic ignis accendatur în terris. Quid enim aliud delidero: Semel accensus, latecore ripiet universum mundum incendio. Sed non exiliet hic ignis, nisi percussus fueritin cur ce hic silex corporis mei. Superest adhucille baptismus que mihi præscripsit pater, ut tin gar proprio sanguine, ut mea morte pœnas luam pro peccatis totius mundi. Tumdemã emicabit inter homines illa scintilla charitatis Euangelicæ, quum uiderint innoxiumulto pro noxijs sustinuisse morte ignominiosam. Hac enim est scintilla persecta charitatis. Et ab hoc baptilmo non folum no abhorreo, led amore falutis humanæ uehementer angor, ut qu'am primum perficiatur. Abhorret natura corporis, sed desiderat animi charitas. Ve rum hic ignis accensus, excitabit magnos in mundo tumultus. Vehemes enim erit ignis & cœlestis, discuriens & excutiens omnes affectus humanos. An creditis quod uenerim allaturus pacem in terras, quam mundus hic amat, cui tum tranquillitas eft, quum fatis fa clum est animi cupiditatibus, quum malicum malis consentiunt: Non profecto, nonue ni conglutinaturus tales concordias, sed immissurus dissidia. Non omnes obedient Euza gelio. & Euangelii caufa contemneda funt omnia. Itaq fiet ut in eadem domo, in qua priv us erat mala pax, nascatur salutare dissidium. Siquidem quing natura coiunctissimis mea causa dividetur inter sele, tres adversus duos, ac rursus duo adversus tres. Quid enim con iunctius, quam patri filius? Et tamen pater Euangelij caufa limultatem exercebit cum fl lio. Et filius Euangelij gratia patrem contemnet. Similiter mater dislidium habebit cum filia, sed apud filiam plus ualebit charitas Eu**ag**elica, quàm affectus parentu. Socrus item bellum fuscipiet cum nuru sua, sed apud alteram præponderabitamor salutis æternæ, ass Dicebat aute nitati carnis. Vehementius enim urgent uincula spiritus, quam natura. Post hac lelus ad turbas couerlus ad turbas, dixit: Quur igitur uos no præparatis animos ueltros regno dei, quod in proximo est: An non sentitis imminere tot indicijs rerū; quur hic estis parūboni conie chores, qui in rebus tanto leuioris momenti tam sagaciter coiechetis: Quum enim conspe xeritis nubem emergentë ab occafu, flatim prædicitis futurü imbrem:& euenit quod pre dicitis:ac rurlum quum lenleritis austrum flantem, statim prædicitis fore æstum, nec fallit uos uestra diuinatio. Parum refert autem, utrum pluat, an non pluat; sed plurimum refert ut per Euangelicam fidem salutem assequamini perennem O hypocritæ, ut omnia uestra fucata sunt Qualis est uestra sanctimonia, talis est & prudentia, In his qua sunt huius uite sapitis: in his quæ sunt æternitatis, nihil uidetis. Observatis faciem cœli & terræ, & hine colligitis prælagia rerum futurarum. Qui fit autem ut hoc tempus, quod omnibus uel la/ lutem adfert æternam, li fuerit acceptatum: uel exitium æternum, li fuerit neglectum, ex tot proditis indicijs non animaduertatis instare; Scitis quid prophetæ promiserint, vider tis & auditis tam multa quæ dicuntur & geruntur inter uos, uidetis innouari mundum, & nondum ex uobiliplis coniectatis, adelle tepus promissum? Hoc solum erat omnibus studijs agendum, nec oportet rem ullam uobis esse tanti, cuius gratia dispendium faciatis Cum autem Euangelici profectus. Si res est, & impedit, uende: si quis læsit, condona potius quam per madis sequaris ius tuti. Quod si res eò processerit, ut eatur ad iudices, uel inter eundt da operam ut libereris ab aduersario tuo. Præstat uel iniquis conditionibus finire litë inter uos, quam incertum euentum iudiciorum experiri,ubi non lemper luperiorelt caula, que meliorelt Alioqui comittis teiplum periculo, ne iudex tradat te damnatorum exactori, & exactori conficiat te in carcere. Quod si fiat, illud affirmo tibi, no exibis inde, donec resoluas quod petitur usq ad extremum quadrantem. Negociosa res est litigare, nec uacat his immorari tricis, qui properat ad metam Euangelicæ perfectionis. Primum igitur expende, quanto plus lucri sit in condonanda iniuria, quàm in persequenda: in deserenda re, quàm in uindi canda Primu lucrifeceris amicitiam, que suscepta lite periclitatur; deinde temporis come pendium

pendium facis, quod erat tibi non parum multű in lite periturum. Ad hæç animi tranquil limem lucraris, quam lites adimere folent. Postremo uitas, qui cquid malor ű adferre pozett infelix litium exitus.

CAP. XIII

V m bæc aliach multa promiscuæ multitudini loquitur lesus, præmijs inuitans ad officium pietatis, supplicijs territans, nullumes non mouens lapidem, ut ani mos auditorum accenderet ad melioris vitæ studium, commodu aduenere qui dam, qui rem nouă & horrendă auditu nunciar êt de Galilæis quibuldă facino/ rolisin quos Pilatus præfes nouo exeplo animaduerterat, sic ut sanguine hominu nocen 'thim mifceret cum fanguine pecudum, quas immolabant ritu Iudaico. Quoniam autem eratenorme, quod illi perpetrarant, ad terrorem omnium horredo supplicio puniti sunt. Solerautem uulgus hominű execrari lic damnatos, libick plaudere, quod tale nihil patra/ rit chum sæpe plausor ille sceleratius sit malus, quam illi, quoru manisestum scelus public co fupplicio fuit expiatum. Ielus itacs uolens huius exempli terrorem, quem illi non puta bantad quenquam pertinere, nili ad eos, qui cadem facinora patrassent, ad omnes perue nire, respondit illis. An creditis quod isti Galilæi soli scelerati fuerint inter omnes Galilæi os, quod in hos folos defæuijt feueritas iudicis: Non fatis eft uos non admittere, quod ade miletit illiab omnibus peccatis relipilcendu est. Quod nili feceritis, quanti interim dei fenitas tolerat uos, ut convertamini, tandem oes limili dei uindicla peribiris. Et ne spem impunitatis uobis faciat ultio dilata, nisi mature resipueritis, subito uenies opprimet uos, quemadmodum nuper illi decem & octoruina turris oppressi sunt in Siloa. V t suffugia/ tis ultion? hominum, dei uindica uitari nullo modo potest. Ad omneis uos pertinet pau commexemplum. An creditis, quod qui iltos opprimeret ruina turris, non fuerint Hier tofolymis multi, his etiam scelerationes? Sed hos dei clementia differt in spem poeniten, ite. Quorundam crimina manifelta funt, quorundam latent: & fuis quifq; malis blandie ting fed memo bonus est inter uos, nec erit cuiquam impunita sua malicia. Quin illud affir mo pobis, nisi resipueritis à pristints malis, omneis similiter opprimet ultio divina. Vide erigitur, ne lenirate dei abutamini ad licentius peccandu, memores, hoc grauiorem uentu rimultionem, quo serius uenerit. Prouocat deus multis modis ad pœnitentia, nunc blan dient frume territans. Tandem ubi uidet obstinatam hominum maliciam nullis rationie husemendari, lemel totum hominem funditus perdit, ut alijs exemplum lit utile, qui libi bonnsesse noluit. Hanc sententiam quo lesus altius infigeret animis crasse multitudinis, adecis similitudinem ad rem accomodam. Quidam, inquit, habebat arborem ficum plan tatam in uinea lua: Qui plantauerat, luo tempore uenit ad illam, quærens fruclum iam, primum ex foliorum prouentu promissum, nece quicquam invenit præter folia. Accito iting winese colono, ait: Ecce iam tertius præterijt annus, quod venio ad hanc ficum, quæ sens ex ea fructum, nec inuenio, Itaq; luccide illam. Ad quid etiam terra occupat, umbra officiens uiti, & fuccũ ad fe trahens, quo poterant ali arbores frugiferæ 🕫 Colonus autem rapodit domino suo: Domine passus es illam triennio, sine adhuc & hoc anno donec ex/ penlas extrema curam. Nam fieri potelt, ut foli uitio sterilis sit. Fodiam igitur circu illam, & wijeiam stercora: Hoc fométo excitata si produxerit fructum, seruaueris arborem : sin atten uideris eam esse deploratæsterilitatis, uenies ad id quod supremum est. & succides cam, ne salte officiat uinez tuz. Hac parabola dominus in genere quidem comonuit om neis,ne deum prouocantem ad poznitētiam negligerent. Sed peculiariter notauit gentem **ladeorfi, quæ t**oties prouocata ad meliora per patriarchas,per Molen ac legem,per pro/ phens, per Ioannem, denice per tot miracula, per Euangelicam prædicatione, tamen quia Erat aute dos sentitit în obstinata malicia, fundițus excindendă à Romanis. Et ecce mox exemplum cens in synap f<del>lei finilis, ut quod parabola typus deliniarat, res</del> ipía íubijceret oculis. Ceremoniarum, gogis ligaliim observatio veluti folia erät synagoga, qua videbätur ceu polliceri dulcissimum acdeo gratifimű fructum uera pietatis & charitatis erga proximű, quű non folum nihil ritamodi produxerit, uerumetiã amaros fructus ædiderit inuidiæ, odij, obtreclationis, **Masphemia, homicid**if Jesus enim quữ ex more suo doceret sabbatis, aderat sbi in synago gamuller quædā, cui decē & octo annis res fuerat cū morbo immedicabili milerogs. Erat citin adeo cotracto corpore, ut non posser erigere caput, nec aspicere sur sum. Ecce mate, than exercised fructus boni, nisi freus omnino sterilis fuisset. Mulier hae imagine gerebat gentium

gentit, & corum qui palam impij & scelerati calamitate suam præse ferebant, toti defixi rebus terrenis, de rebus æternis ac cælestibus ne cogitates quide. Contrà ludæus erecius stabat in uinea domini, que est synagoga, uerbis legis ac ceremoniis corporabb.ceu from dibus ornatus: qui nihil aliud nouit, & invidere & caluniari. Dominus aut primu demen tissimis illis oculis suis intuitus est muliere. Ia hoc ipsum mox sequutura salutis omenest. Nec hoc cotentus, ultro uo cauitad le. Felix quencung accerlieritad le lesus, & felix qui audit nocantem. Venit mulier, plena bone spei. Morbus diutinus erat & immedicabilis, fed nulla eft tanta impietas, aut iniquitas, qua per Euangelicam fidem non aboleatur. Vi deamus igitur fructu bonæarboris, quem in fynagoga defyderabat lefus. Mulier, inquis, liberata es ab agritudine tua. Non dedignatur eam fui facri corporis contaciu. Impoluit illi manus, ac protinus erecta est, & agnoscens coeleste beneficium glorificat deum: ita subito mutata gentium ecclesia relictis simulacris, relicto studio pecunia, relictis foedisi mis cupiditatibus, quibus diu lic luerat alligata, ut nec alpirare pollet ad cognitione rest colestium, copit laudare clemetiam divina, cuius gratuito beneficio semel liberataeset ab uniuerlis uitijs luis, quibus obnoxia milere letuierat latanæ. Iam ex aduerlo mihiconfydera malæ arboris malum fructum. Quum id vidisset Archisynagogus, videlicet sicus illa sterilis, ac folijs tantum legis sese uenditans oculis hominit, indignans quod lesus sabbato sanasset mulierem, ueluti rem magna docturus, uertit se ad concione. Nuncaudiuo cem uere pharifaícam. & ex hac totam illorum doctrinam æftima. Homo pius, timens ne populus exemplo lesu prolaberetur in impietate, consulit illius saluti, dicens magna cum autoritate: Sex dies funt, in quibus fas est opus facere. Proinde si quis fanari cupit, ueniat illis diebus. Sabbatum auté violare nefas est. Hanc tam stolidam vocem non tulit çlemen tiffimus dominus, qui fabbatum no in hoc condiderat, ut à iuuando proximo ceffaretus, sed a malefactis effet perpetua quies, quam illa sabbatorum ocia figurabant. Quoniam au tem hæcuox archifynagogi ex omnium pharileorum, fcribarum ac legis peritorum len tentia proferebatur, per unum respondit omnibus: Hypocritæ, inquiens, qui negleciaul legis, cortice duntaxat urgetis, ac speciem iusticia pra uobis geritis, quum proculabilis à uera pietate, uidete, quam hic litis iniqui iudices: Quis uestru est, cui fabbati religio obli stat, quo minus à præsepe soluat bouem suum, aut alinti, adaquaturus illum : Stiudicatis non uiolari fabbatu ob beneficium, quod muto iumento impenditur: mihi ueluti facinus atrox impingitis, quod hanc Abrahe filiam germanam, nidelicet parente lynceritate fidel referentem, lanarim labbato: Vobis tanti est privatum comodum, ut non sit religiosolve re lorum alino, ne siti pereat sabbato: & indignamini, quod hanc uestræ gentis mulietem, quam satanas decem & octo annis habuit adstrictam, solverim sabbator Siopus interdir citur fabbato, uter plus operis facit, qui soluit asinum & ducit ad aquam: an ego qui solo uerbo, & contactu fanaui totam mulierem : Siccine mitiores estis in bouem, aut alinum, quam in sororem aut fratrem : Et sic legem observatis, ut eius superstitione negligatisid quod tottus legis est caput: Hic sermo lesu quoniam perspicuam habebat ueritatem. & ad lenlum etiam commune humanæ naturæ conlentaneam, pudorem inculfit obtreclav toribus illis. Dolebant enim aliquid fue glorie decedere apud multitudinem, apud quam eatenus fese uenditarant. lesus autem indicare nolens omnem illam inanem phariseorum ostentationem, quæ magnificam habebat sanciimoniæ speciem, breui euanituram: con trà, uim Euangelicam ex humillimis initifs profecturam in tantam amplitudinem, uito/ tum orbem ad se pertrahat, ides per mortem, per apostolos humiles & idiotas, proposuit duas parabolas eiusdem sententiæ. Videtis, inquit, regnum synagogæ pugnare cum re gno dei. Euincet tamen id quod potentius est. Itaque uelut afflatus nouo spiritu dominus quo redderet attentiorem multitudinem dixit: Cui rei dicam esse simile regnum dei, aut cui comparabo illud, ut ex renulli uestrum non notissima intelligatis quale sit : Quintig iam omnes expectarent magnificam aliquam fimilitudiue, de fole, aut fulmine fumptam, maluit à contéptissimo legumine ducere parabola Simile est, inquit, grano sinapis, quod quam diu est integrum, ut minutissimum est, ita vilissimü est, nec colore, nec odore, films diens oculis,& il quid habet uigoris, intus habet. Hoc homo quida prudens nacius noti contemplit, led leuit in horto luo. Enatum est auté illud contemptifimu femen, & excre/ uit in arborem ingentem, adeo ut in ramis eius etiam aues nidularentuir, pro uno granuld taulta milia producens. Sic regnum dei, qui maxime uidebitur extinctum tum fele latifu the proferet. Rurlus autem cui rei simile dicam regnii dei : Simile est exiguæ massulæ fere menti, quod prudens mulier abdidit in farinæ conspersæ tribus mensuris, ateg ibi reliquit ueluti sepultum, donec paulatim fermenti uis afficeret tota illam quamuis multa farinamt lichumilis doctrina Euangelij quondā occupabit uniuerlas orbis natiões. Hæc loquutus Idus properabat eò, ubi granti erat infodiédum terræ, ubi fermenti abdendum in farina, Facebat enim iter Hierololymam, ubi sciebat sese occidendum. Sed inter euridit per singulas ciuitates ac ticos docebat omneis, ne quid teporis periretab Euangelio. Quoniam attiblimia quadam docuerat de uendendis facultatibus, de uiuendo ex tempore, core uorum ac liliorum ritu, de non contendendo cum aduerfario, quidam adiens eum dixit; Domine, an paucifunt, qui salutem consequentur? Namista quæ doces, haud ita multos reor amplexuros. Rurfum autem parabola de grano finapis, & fermento uidetur diuere fumpolliceri, nempe uim regni dei peruenturam ad multos. I elus autem oftedere uolens, famam quidem & cognitionem Euangelicæ doctrinæ, ad hæc & miraculor i gestionem peruenturam ad plurimos, cæterű neminem fore saluum, qui non depositis omnibus hu ius mundi cupi ditatibus sequatur humilem Christum, dixit: Contedite intrare per angufram portam. Id non cotingit oscitantibus, Conandum est, angustus est ingressus, sed du/ citad latitudinem regni colorum. Non capit hac porta onultos diuitiis, cumulatos hono ribus, distentos luxu, graueis auaritia, turgidos & elatos fastu. Qui tales sunt, eligüt uiam htam, spaciosam, & prima specie blandã, sed ducentem ad mortem. Nunc igitur contene dite intrare, dum patet aditus: excutite farcinas omneis, ut uos capiat angustus ingressus. Nam illud affirmo uobis: Erunt complures olim qui cupient intrare, nec licebit suidelicet occhilo iam aditu. Qui enim intraverit paterfamilias, & clauferit offii, quod nunc patet omnibus adnitentibus: tum fero relipifcentes agnofcetis errore ueftru, & inuidentes his qui sunt ingressi, incipietis obsidere ostiu, ac pulsare fores dicentes: Domine aperi nobis: **Tunc ille, qui** prius non est auditus inuitās ad ingressum, uicissim no audiet uös, sed respo debit hunc in modum: Audio nomen domini, led ego uos non agnosco famulos, que rite sum cui seruistis. Tunc uos incipietis dicere: Qui fit domine, ut nuc no agnoscas nos: A/ pudnos natus es, edimus ac bibimus tecu, & in plateis nostris docuisti. Et sumus tui disci puliator etiam in tuo nomine fanauimus egrotos, & demonia eiecimus. Hic respondebit paterfamilias: Ista quæ comemoratis non efficiunt mihi germanos discipulos. Qui meis aestigijs ingressus fuerit, hūc ego pro meo agnoscam. Vos cuiates sitis nescio. Discedite à me, nihil uobis proderit, nouille lege, audille me, nihil gentis cognatio, aut coluetudinis familiaritas, nihil ædita in nomine meo miracula. Quilquis inuidet, aut odit fratrem, quil **quis fuze glorize confulit cum iniuria glorize del**, qui lquis pecunia anteponit charitati pro/ minishic quacuncy de gente uenit, meus non est. Abite igitur, recepturi uobis dignit præ <del>mium ab eo, quem coluiltis. Famuli mei quoniam mecũ, & mea caula passi sunt, mecum</del> merni conului iucunditate fruentur. Vos qui feculi uoluptates præpoluiltis æterne feli/ ilizi illuc abite, ubi erit fletus & stridor dentiü. Augebit enim calamitate uestram aliorit de la felicitas, quos hic fueratis perlequuti. Videbitis em progenitores uestros Abra hom, Isaac & Iacob, ac prophetas omneis, quos uestri maiores uel afflixerunt, uel occide/ runt, acctibentes in regno dei, ac uos ab his prognatos expelli foras, nece quicqua uobis protelle generis & cognationis prerogativam: nihil profuille legis observatione, nihil au le nos, nihîl ædidiffe miracula. Per fidê intrandû erat ad hãc felicitatê. Accedet & aliud pipilacrius etiã uret animos uestros. Vobis repulsis, qui credebatis uos solos recipiêdos nt ex omni totius orbi natione, ex omnib. mundi plagis, promifcue nullo i delectu, ilius nihil fuit cognationis cũ Abraham, liaac & Iacob, nulla noticia legis, nulla meçũ Maritas, & lubito per fide adoptati in filios Abrahæ, accumbent in regno dei. Ita res Mater expectatione uestram in diversum vertetur. Qui videbantur proximi saluti, pro/ ala Glute reficientur. Et qui uestro iudicio habebantur alienissimi à deo, idolo latra, cen/ ariones, publicani, milites, meretrices, primum honorem habebunt in regno dei. Quo niam autem hæcinuila ludæorum auribus, pallim magna cum libertate docebat lelus, barifæi quidam, ut iniecto metu obturarent os Euangelicum, adierunt Ielum, dicentes le Consule uitætuæ, & relingue Galilæā. Nam Herodes huius prouinciætex tibi male Tom.7

uult, & uenatur occasionem occidedite. Quod ni caueris nihilo mitius traclabit te, quian traclauit Ioannem. Ielus autem declarans fibi nihil esse periculi à quoquam homine, nisi uellet iple, nec le moriturum, nifi eo tempore quo decretum ellet, necalio genere mortis, necalio loco, quam constitum esset, ait illis: Ite & dicite uulpi illi, qui uersutia humana cre dit sealiquid posse aduersus consili dei: Ecce non est humanum quod gero, nec licet des nere ante tepus à deo prescriptum. Nihil Herodi iuris in hoc negocio. Que admodu enim illius autoritas nemini potelt præftare, ut hæc agattita neminem potelt impedire, ne quod agit, peragat. Quur autem impediat, si bona sunt quæ facio: Ericio dæmonia, & propello morbos. Hac gratis operor, non diu facturus. Breue tepuseft, quod multi cuperent effe longius, sed ita mihi patrici meo decretum, ut ad falutem hominum hæcagam hodie & cras, & tertio die summam manum meisfactis impono. Non oportet igitur hoc exiguo rempore ab officio delegato cessare, sed tanto maiore conatu, quod delegatum est agere, quo spatium est breuius. Non igitur mihi fugiendus est Herodes, sed peteda est Hierofoly ma, ubi mori decretum est, ut palam fiat omnibus ciuitatis illius impietas, que se nomine religionis iactar. Siquidem illa est uetus illa prophetarum interfectrix. Nece conuente un propheta quisquam pereat extra Hierosolymam. Atq interim misericors dominus, qui pro sua bonitate cupiebat omneis saluos fieri, præuidens imminere insanabili ciuitati su premum excidium, deplorat illam, quæ toties spreta dei bonitate, ad meliora uocatis, mes ruit extremam ultionem: O Hierofolyma, Hierofolyma, illa uetus interfectrix propheta tum, ac lapidatrix eorum qui mittuntur ad te, quoties conatus fum congregare filios tuos mihich adjungere, non secus atog gallina congregat pullos suos sub alas suas ne pereant. Tua uero pertinacia uicit meam bonitatem. Et quali deuota exitio, lic omnia respuis, per que possis sanari. Proinde quando tu nullum impietatis modum facis, imminet tibi seua calamitas. Relinquetur enim uobis domus ueftra deferta, fic ut uix ullum ueftigiü fuper, futurum lit istius urbis, quæ nunc se iactat ut religionis caput. Trāsferetur a uobis omnis gloria, ac demigrabit ad gentes. Ipfi feretis fententia aduerfus uos. Occidetis quidem me, **fed illu**d affirmo , non prius uidebitis me, qu'am dicatis : Benedictus qui uenit in no**mine** domini. Hæc erit uestra professio, quam ueritas à uobis extorquebit; sed tamé mox reues **liad ingenium progenitorü ueltrorü, occidetis quem prædicaltis.** 

Quia non ca/ pit propbetă

Ccidit autem post, ut inuitatus ad conusus à quodam inter pharisa os primario, adiret domum illius, ac cibum caperet apud eum. Erat autê dies sabe bati. Accumbebant uero simul & alij multi pharisa i, qui more suo observa bant lesum, si quid diceret facerétue, quod in eo calumniaretur. Et ecce par rata calumnia occasio. Aderat enim illic homo quida hypropi obnoxius,

malo tere immedicabili, colore lurido, corpore turgido. Sed huic mifero profuit ueniffein colpectu lelu Infelix em peccator qui le lubducit ab eius colpectu, qui cupit omneis fie ri faluos. lefus añt non ignarus, quid apud fe cogitarer pharifæi, ac legis periti, rogabateos: an sabbato fas esset coferre sanitatem homini perituro. Illi quum obticuissent, lesus accessfit hydropicũ ad le, & contactu fuo fanauit eum, ac iuffit abire . Illico mutatus est homini. color, subsedit corporis tumor. Hoc factum qui esset admirabile, tamen pharifacos offene debat uiolata labbati religio. lefus aŭt oftendens, illorŭ religionem effe præpofteram, qui in falute hominis offenderētur, in afino feruato no offenderētur: respodit illorūtacitis coz gitationibus, ac dixit: Si cuiulquam ueltrum alinus, aut bos decidillet in putett die **labbasi**, , utrum expectaret donec præterijsset sabbatum: an potius nihil moratus, statim codem die extraheret iumentum suum ne periret: Si tantum apud uos ualet bouis, aut assertialis ut non putetis uiolari fabbatum: quur offenditur animus uefter, quod hunc hominem, cuit. pralens erat periculu ab aquis intercutibus, feruauerim die fabbati. Si opus expenditura plus est operis in extrahendo iumento, quam in hoc homine seruando. Vidi, contini ale dímili. Si personam astimatis, potior esse uobis debet unius hominis salus, quam plan morum boum autalinorum. Ad hunc sermonem obticuere pharisai, quorum animile erant corrupti depravation, ut quum non haberent quod dilucida veritati responderente. tamen approbare non possent quod à Iesu sieri uidebant. Quod si quid ipsi eiusmodi sace répotuissent, omnibus tubis ebuccinassent gloria suam. Cæteru quoniam dominus lete omnium factorum suorum gloriam uolebat esse penes patrem deum, pharifæorum 🕪 .-CS TSTEE

calant fant timoniam ubiquategebat, qui nimium diu impoluissent simplici populo. Vei nabantur enim gloriam suam apud homines, & ideo inuidebant gloriædei. Atog hicerat uerus hydrops animi, nasces ex corrupto iudicio metis, uelut ex hepate uitiato. Collocata tes enim gloriam in his rebus, in quibus non erat gloriandum, tumebant foris inani faltu, intus intestinis omnibus misere corruptis ac putresactis. Proinde dominus, qui contactu lanarat hydropici, cupit & horum morbo, salutiferi sermonis mederi pharmaco. Quice quidenim agebant pharifæi, ad faltum & inanem oftentatione agebant. Obambulabant in phylacterijs, orabant in triuijs, dabant eleemolynam præcinente tuba, ieiunabant arte oblcurata facie, in foro uenabatur magnificas salutationes, in couiuis captabant honora tiores accubitus. Tanta erat sitis stultissimægloriæ, tantus erat tumor, sed intus nihil erat fyncerum. At facile sanatus est ille, qui aqua intercute laborabat, quia morbum agnosce bat,& sanari desiderabat. Morbus animi sanari non potest, si non agnoscas. Iesus itaque taxare voluit faltum illorum, quos princeps ille pharifæorum non ad hospitalitatem, sed ad ostentationem inuitarat, quod uocatiad conuiuia, ambirent locum honoratiore, sibi placentes, si sella contigisse honestior: tristes, si locus cessisse inhonoratior. Quales uider mus adhuc esse ferme solennes Rabinorum pompas, quoties à synagoga proceditur ad convivium. In synagoga sedent in sublimi, cæteros velut ex alto despectantes: citius cubi to deturbaturi proximum, quam cuiquam celluri locum fuum. Viator ingredietibus ui/ am facit subinde repetito honorifico titulo: offenduntur, si quis non assurgat prætereunti bus, li quis caput non aperiat, li quis aufit confidere, prius 🛱 ingrediens ille cofederit. His interim ineptis ceremoniis teritur tempus, ut non uacet aliquid discere. Nec enim illi Ra bini in hoc ueniunt, ut discant, aut doceant, sed ut apud populum uenentur gloriam. Max gnapompa ueniunt, sed maiore egrediütur. Diceres ludos agi solennes, aut diuitis funus incedere. Hic rurlus de loco certamen. Nemo no grauem iniuriam factam existimat, si la tum claudat latus ei, qui uidetur inferior. Rurfus in couiuio mira de loco cotentio. Quid multis: Hydrops est quicquid agunt, inanis gloriæuenatus est, quum interim apud por pulum pro dijs haberi uelint. Ielus igitur cupiens huiulmodi morbo laborantes doceres non effe ueram gloriam quæ ambitur, fed quæ quum promerearis, uitatur, propofuit hu **ínímodi** parabolã, ciuiliter ita tangens uniulcuiulog confcientiã, ut neminem tamen proderet. Quữ fueris, inquit, inuitatus ad nuptiale conuinium, caue ne iple primum occupes focum ne forte posteact tu accubueris, superueniat alius te honoratior, iam is ueniens is, qui & te & illum inuitauit, iubeat te surgere, ac locum cedere honoratiori. Tum pro capta agloria lucrifacies ignominiam,& cogeris cum rubore tenere locü extremum. Quin po tius quum uocatus fueris ad honorabile cõuiuiü, fume tibi locum accubitus postremum, ut quum uenerit couiuator, dicat tibi: Amice ascende ad locum honoratiorem. Tunc tua modestia cedet tibi in gloriã apud conuiuas reliquos. Modestiam tuam agnoscent ex eo, quod tibi postremum locum delegeris, dignitat e agnoscet ex conuivatore. Sic est in homi tis uita: Quo quiles maior est, hoc se magis debet dencere, donec ueniat ille, qui uera per/ petuaci gloria subuehit humiles iuxta mūdum, & elatos ac sublimes deijcit. Sic in regno populus receptus est ulن ad apostolicæ dignitatis fastigium,sacerdotes,pharisæi,scriر B& legisperiti reiecti sunt. Gentes agnoscentes humilitatem suam, erecti sunt ad æterng eloriz confortium . Iudzi , qui foli regnare uolebant in hoc conuiuio , nunc aut nullum habent locti, aut habet postremt. At che hæc quide parabola pertinebat ad superbos phari, froe. A diecit dominus alteram, que peculiariter pertinebatad pharifæorum principem. Divites enim dum volunt hospitales videri, non vocant quos reficiant, sed eos à quibus iffim invitentur, aut unde gloriam aucupentur libi. Atog hæc quidem non elt holpitali ded ambitio, uel auaritia, uel utrung. Liberalitas enim est, quæ libenter cuiuis præstat eficium sine spe redituræ gratiæ. Parabola sic habet: Si vis bene collocare convivium fram, si quando est tíbi animus exhibere prandium aut cœnam, no li uocare amicos tuos, unitua liberalitate non egeant, aut qui bene de te meriti fint, ne uel referre gratia, uel capta rebeneficium uidearis, uel pudore uocare, ne uidearis ingratus: nece fratres tuos autuici/ ios, ne beneficium cognationi datum uideatur, non affectui : necquicinos diuites, ne tibi pereat exhibiti conviuij gratia. Peribit autem, si illi te uicissim inuitent, & conviuium aut aquale, aut lautius etiam exhibeatur. Sic enim penlato beneficio, nihil debebunt gratiat Tom.7

sed si cupis bene collocare conusuium, unde tibi redeat amplissima merces, non ab homis nibus fed à deo, uoca pauperes, debiles, cecos, & claudos. In his refocillandis deum refice. Dices; in his opera & impenfa perierit. No enim habet quod rependant, & femper egent. Hoc ipso beatus erts, quia non habet quod referant. Sed habet opulentissimu patronum, qui fibi patietur imputari, quod in illos collatum fuerit. Is restituet pro temporarijs æter, na. Noli præpropere poscere mercede. Bonæ fidei est cui credis. Restituet enim haud du bie, sinon in hac uita, quanci hic quocs restituet, certe in resurrectione iustorii. He cautem domíní parabola, non folum pertinebatad pauperes conuiuio reficiendos, fedad fuble uandam omnê proximi neceffitatê, siue docendus est, siue monêdus, siue cosolandus, siue alio quocung charitatis officio promouendus ad salutem. Hæc aut deo sunt præstanda, non homini. Hæc quum dixisset Iesus de conuiuio nuptiali, dec resurtectione instorum; quidam è conuiuis ueluti per fomniti taclus defiderio cœleftis illius couiui, dixit: Beatus cui continget edere panem in regno dei; ueluti lubindicans paucos fore, qu'ibus cellura lit ea felicitas, qualica non quilibet ad illud conuiuium fint admittendi, sed duntaxat ludai, aut Iudæorum primores. Ielus autem, propolita parabola, docuit primo quidem loco uo catos Iudæos, ne queri possent sese spretos esse sed dum ipsi dediti rebus mundanis uoca ti reculant uenire, pluris habentes peritura bona, qu'àm uitam gternam, uo candas effe om neis promiscue nationes, ut impleretur ecclesia cœtus. Parabola erat huiusmodi. Homo quidam prædiues costituerat exhibere cœnam magnificam. Ad eam uocarat coplureis. Quùmck iam infraret cœnæ tempus,milit feruum fuum,qui nunciaret omnibus inuitatis iam instare connetempus, properarent. Inuitarat olim per prophetas, denunciat rursus per Ioannem, ac filium hominis. Venite, inquit, iam enim parata sunt omnia. Hic cum frui liceret expectata diu cœna,cœperunt fimul omnes exculare, alius alio prætextu. Primus enim intentus augendærei domesticæ, ac prius habes lucrum terrenæpossessionis, quam æternæ felicitatis, respodit urgenti famulo: Prædium mercatus sum in agro, & necessest eò proficilci, ut inuilam quod emi. Rogo te, habeat me dominus tuus exculatum. Itum est ad alterum. Ille simili morbo laborans, respondit: Luga boum emi quing. Eundumest igitur, ut ea probem, an feliciter emerim. Rogo te, effice ut dominus tuus habeat me excu fatum: liberet enim uenire, si liceret. Itum est ad tertium. Et is excusauit, dicens: Vxorem duxi,& scis quam sit res operosa, quot curas secum trahat,& idcirco si maxime uelim, no licet nunc uenire. His atca alijs prætextibus qui sele excusassent omnes, seruus reuerlus renunciauit domino suo. Ibi dominus indignans, quod ultro uocati ad tam honorabile tamф felix conuivit, ob res friuolas excularent omnes, quo magis ureretur in polterum, fimulatos intellexissent, & quantam rem spreuissent, & qui nunc in spretæ selicitatis socie tatem successissent, dixit servo invitatori: Abi celeriter in omnes plateas & vicos huius cv uitatis,&quoscung habueris obuios, debiles, cæcos, & claudos, adducito ad conuiuium meum.Illos honoris gratia primos uocaui, non habent quod querantur. Illorum fastidi um non perdet conuivium meữ. Erunt qui fruantur, etiam lì illi contemnant oblatữ hono rem. Efficiam, ut qui libi uidentur magni, cæcis, debilibus, claudis, & omnium abiectillimis hominibus inuideant. Redijt feruus, & peractis quæ mandarat paterfamiliâs, aitilli: Domine adduxi quoslibet,etiã è medijs uijs, & tamen adhuc aliqua pars tui conuiuijuz/ cabit. Nam apparasti copiosissimum, & innumerabili i conuiuarum capax. Dominus au tem cupiens, apparatum conuiuium qu'am plurimis esse usui, dicit seruo: Abi rursum, abi uel extra ciuitatem in uias ac lepes, & undecung collige mendicos, hospites uel ignotili mos:qui si grauentur uenire, uel improbitate compelle ut ueniant ad me,& tande implea tur domus mea. Illud autem affirmo uobis, quod nemo uirorti illorum, quibus id ho**noris** habitű eft, ut primi uocarétur, & faftidierunt, guftabit cœnam meam. Fortaffe pœnitebit illos olim, quum uiderint lautitias, ac fplendorem conuiuij, & inuidebūt his, quibus iplog rum fastidium locum fecit. Sed frustra tum cupientingredi, qui cum liceret, excusarum Hæcloquutus Ielus in conuiuio pharifæorum, perrexit ire Hierofolymam. Comitabatur autem illum ingens hominum mukitudo. Sequebantur multi pedibus, qui uitæ exemple fequi non potuissent. Ibat enim ad crucem, ad quam oportet esse paratum, quisquis uniti lius esse discipulus. Conversus igitur ad sequentes se, dixit: Non omnis qui me sequitur pedibus corporis, uere meus est discipulus. Nemo se mihi iungat, nili paratus ad cadem.

Et connerfus dixit ad illos rd que ego propero. Omnibus humanis affectibus renunciet oportet, qui no let perpetu us meus esse discipulus. Etenim si quis venit ad me, nec adhuc odit patrem & matrem su am.uxorem, filios, fratres & forores, quin insuper & suam ipsius uitam, non potest meus elle discipulus. Et qui grauatur baiulare crucem suam , atquita sequi me, non potest meus esse discipulus. Alioqui si quis ad me ueniat, obnoxius humanis affectibus divitiaru, hoe mentin, uoluptatum, parentum, cognatorum, affinium, cupiditati uita, formidini mortis, adabieclă occasionem resiliet ab instituto. Proinde priusqua aggrediare negociù nequa. quam delicatum, animum præpara ad omnia dura, quæ sint perpetienda. Alioqui tolera bilius est non aggressum esse, quam ab eo quod cor peris, deficere. Saltem hic ea providen tiapræstanda est, qua homines præstant in rebus multo leuigribus. Quis enim est ex uge bis ram improvidus, ut in animo habens ædificare turrim, statim ac temere aggrediatur auod cogitate Non enim solum cogitat, habebo turrim, sed antequam saciat fundamene tailedens per ocium supputat apud se, quantis impendijs sit opus futurum ad turrim abe **Coluendam. Quod li deprehenderit rem familiarem angultiorem elle, quam ut iumptum** necessarium ferre possit, abstinet:ne si semel iacto fundamento, postea destiterit, co quod perficere non possit, omnes qui pretereuntes conspexerint opus copsum & intermissum incipiant ei illudere, dicentes: Hic homo coepitædificare, quod non potuit confummare, Irac li tantum habet momenti pudor apud homines, ut nemo aulit ædificiü incipere, nill consultis facultatibus domesticis: quanto magis oportet expendere robur animi uestri, priulquam profiteamini uos fore lectatores meos:à quo fi lemel cœperitis refilire, grauis **litignominia** apud angelos dei Non est delicata res sequi me.Nec satis est magnifice dic**e** esnili robur adlit par negocio. Quis aut rex tam incogitans elt, ut li paret expeditionem aduerfus alium regem, non antea quam quicquam moliatur, per ocium fedens expendat nires regni lui, an expediat occurrere hosti uenicii aduersum se cum uiginti milibus homi sum, cum manu decem milium. Quod si comperit sibiuires esse impares ad conflictum, prius qu'am ille propius admoueat exercitum, mittitad illum oratores, qui traciet de con ditionibus pacis. Nam id fane tolerabilius est, quam experiri Martis alea imparibus pres fidis. Honestius est enimante prælium commissum agere de rebus componendis, quam bost cladem acceptam, inhoneltioribus etiam legibus accipere pacem. Quod si homines in rebus huiulmodi lubducere norunt, quid præstare possint prius incipiant: quanto ma gis oportet idem facere in hoc negocio, quo non est aliud maius aut fortius: Quisquis igi eur est ex uobis qui lequitur me, nec affectu renunciauit omnibus quæ possidet, no potest meuseffe discipulus. Oportet aut ingenuu esse discipulum, aut nullum. Nihil enim abie cius eo, qui à suscepta prosessione perfectionis Euangelica, ui clus cupiditatibus carnis refilijt. Oportet autem discipulum meum esse similem sals. Sal si uigorê habeat, ualet serv mandis & condiendis omnib.cibis.Quod si semel sal esse desierit, & uis illa nativa evanue tit,ita ut ipsi sali sale sit opus, nulla ratione potest effici, ut ad ullum ualeat usum. Nec enim condire potest aliquid, nec ab alio sale codiri. Catera respetiam si corrumpantur, tamen aliquem de se præbetusum. Veluti vinum ubi vapuerit, vertitur in acetum. Sal vero mae quide rei, led uni natus, li facius fuerit inlipidus, nulli hominum ului accomodus elt, akout ne in sterquilinium quide situtilis, quò conficietur etiam ea, quæ sunt corruptile fina. A dfert enim sterilitatë admixtus letamini,& adeo nullam adfert usquam utilitatem tteledat etiam, quicquid attigerit. Hoc sermone dominus lesus admonuit quorunda teme ritate, qui volebant videri discipuli Christi, quum non ignoraret etia eos, quos ex omnib. pucos selegerat, ad crucis horrorem desecturos esse. Sed ut hic sermo infigereturanimis mum,in posterum intelligendus.adiecit: Audiat hæc, cui sunt aures talium rerum capa/ Non enim quorūlibet aures huiulmodi dicia ferre possunt.

Vm aut conflueret ad lesum universa populi multitudo, nec ille quenquam submoueret aut fastidiret, ausi sunt etiam propius ad illum accedere public cani quidam, & peccatores: quod genus hominum pharisai uehemeter abominari solet, ad ostentationem sanctimoniæ, quum certissimu sanctimoniæ. Signum sit, no fastidire peccatore, sed adniti modis omnibus ut resipiscat, &

relipilceti gratulari. Itaq pharifei, qui quum essent intus pleni fastu, liuore, odio, auaritia, superbia, tamen sibi iusti uidebantur: uidentes quod lesus non grauate sui copiam faceret Tom. 7. C 3. publicanis

publicanis, cateristis ob palam admilla infamibus: quod genus funt lenones & merenio ces, murmurăt aduersus illius clementia, dicentes: Hic qui noua quanda sanctimonia pro fitetur, tamen non uitat malorti colortia, sed notos etiam peccatores admittit ad colloqui um: & adeo no fugit congressum, ut cibum etiam cum illis capiat, non cogitans quod ma lorum contubernio contaminentur boni. Ielus aut ut hunc faltum inclementem penitus eximeret ex animis fuorum, tres parabolas propofuit, diuerfis argumentis eôdem adhor tantes: nimirum ad fummam clemētiā erga peccatorē relipifcētem: qui non folum repel lendus no est, quum redit ad mente meliorem, ueruetiam modis omnibus inuitandus est. ut refipiscat. Prima parabola sic habet: Quàm, inquit, deus non auersetur peccatore resi pilcentem, ex luo quilc animo coniectare potelt. Est ne uestrum quisquam, cui lintous centum: Nimirum sua cuics res chara est, nec cupit aliquid inde perire. Quid faciat autem si è centum ouibus contingat unam aberrare: An non unius damno tantopere comouebi tur, ut reliciis nonagintanouem in deserto, solicitus cursitet ad illam quæ perijt, neg conquiescat, donec invenerit: Quid aut si contingat invenire perditam oviculam: Nimirum gaudens imponet eam humeris suis, & gregi iunget, lætior de una recepta, cui timuera, quam de incolumitate totius gregis, cui no metuebat. Tanta est aut gaudij magnitudo, ut sele non contineat, quin & apud alios effundat. Nam dom ueniens, perinde quasi inligni lucro auclus, conuocatamicos & uícinos, dicens illis: Gratulemini mihi, meodigaudio uelut amici gaudeatis, quando quidem decet inter amicos esse comunia omnia: quoniam inuení ouem quæ mihi perierat. Si hic eft affectus boni paftoris erga gregem futi, quo afte Chu putatis esse deum erga genus hominū, quod condidit, quod alit, quod in sui nominis gloriam æternæ felicitati destinauit: An ille spreturus est pe ccatorem, quem à grege sedu xit Satanas: An potius, ut est misericors, & amans eorum quæ condidit, nihil non factur rus est, ut perditum asserat; multo és cum gaudio recipiat poenitente, quem doluerat perisse: Illud affirmo uobis, quod queadmodum paftor ille ob unicam ouiculam receptam gaudet cumamicis & uícinis fuis,ita magis gaudium erit omnibus angelis in cælo de uno peccatore relipifcente, quam de nonaginta nouem iuftis, quibus non est opus pœniten. tia. Hæcimago peculiariter quidem defignabat dominum lelum, qui folus eft illepaltor fumme bonus, qui collapfum genus humanti patri reconciliauit: de fuo dependens, quod nos commeruímus, nostracis peccata baíulans in corpore suo. Quanquam autem nullam reperit nationem quæ non effet multis peccatis obnoxía, tamen ludæi ad cæteras gentes collati, uidebantur habere speciem iusticia, quod deum unum coleret, quod legem à deo traditam observarent. Et erant inter Iudæos, qui præceptorum legalium tenaciores, libi uidebantur non egere pœnitētia. Sed horū iusticia minus attulit gaudij pio pastori, quàm gentes à maximis ac manifestis criminibus resipiscentes, ab idololatris, ab adulteris, aliv bidinibus prodigiosis. Et inter Iudeos magis illustrauit dei misericordiam Paulus, ex per sequutore factus apostolus, quam si Christum tacitus cum suo Iudaismo miscuisset quod à multis tum factum est. Pertinet auté parabola generaliter ad apostolos, & apostolorum successores episcopos. Nam hos oportet Christi principis affectum erga gregem ipsius repræsentare, si tamen mercenarij pastores non sunt Fit enim frequenter, ut qui ab enor mibus ac manifeltis peccatis conuertuntur ad ueram pietatem, studio pietatis longepre currant eos, qui nunquam in eiulmodi flagitia prolapli fuerunt. Hos non fastidiet Euangelicus pastor, sed omnia tentabit, donec ad ecclesia caulas reduxerit. Resipiscentes mul to publicoque gaudio recipiet. Obmurmurent pharifæi, qui fucata iusticia freti, nonin telligunt quanto gratior sit deo misericordia, quam sacrificium. Qui uere iusti sunt, qui amici boni paltoris, maiore gaudio gratulabuntur receptæ oui, qu'àm multis in fua frigida iusticia confidentibus. Non enim imputant pristinos errores, quos semel gratis condona uit & oblitus est deus, sed applaudunt ad nouæ uitæ studium recurrenti. Redire non por terat, nili paltor humeris luis reuexillet, atogideo lanctorum chorus applaudit bonitatidi uinæ,non inuidens alteri, quod in fe quilg; expertus eft:& omniñ comune ducens, qued unicuipiam membro contigerit, seu boni, seu mali. A equum autem est, esse totius ecclesia comunem læticiam, quum mœror & folicitudo fuerit omnium comunis. Hæc igitur ent prima parabola, qua dominus taxat pharifaica & arrogante iusticia, qua peccatores rantum oderat, ac uitabat: quũ ueræ pietatis lit omniũ procurare salutem, peccantes summa cum mansuetudine reuocare ad meliora, resipiscentes summo cum affectu charitatis recv

pre Hacclementia si Christus, qui solus peccatu non nouit, usus est, quanto magis de cethominem, & ipsum peccatis obnoxium, idem facere erga proximum suum: Altera parabola sic habet: Quæ inquit, est inter uos mulier, cui si ex decem drachmis una perie tit, negligat damnum unius nummi, quum nouem sint incolumes : Quid igitur faciet: Nimirum accendet lucernam, euerret totam domum, scrutabitur omnes angulos, nihil notimouebit loco: breuiter, non faciet quærendi finem, donec inueniat drachma per/ dium. Quod si contingat inuenire, tantum est de una recepta gaudium, ut sibi non tem/ peret, quin & apud amicas suas ac uicinas effundat, quibus conuocatis dicet: Gratule/ mini mihi quod inuenerim drachmã, quæ mihi perierat. Non iactat nouem drachmas, que non perierant: de una recepta gloriatur, & hac una fibi uidetur locupletior, quam nouem illis. Si mulier sic est affecta erga nummos suos, ut doleat qui cquam perire, & ut uchementer gaudeat, receptum effe quicquid perfit, quamuis pufillum: quanto magis deus nihil uolet perire ex hominibus, pro quibus seruandis seipsum impendit, quos ad imaginem fuam condidit : Tertiam parabolam adiecit, quæ quanquam & ipfa genera/ liter pertinet ad omnem peccatorem, post ingentia slagitia resipiscente, tamen pro tem poris illius quo dicta est ratione, peculiarius notat gentes, ad euangelij gratiā receptas: & ludæos, qui sibi iusti uidebantur, illorii inuidentes felicitati. Parabola sic habet: Ho/ moquidam, inquit, habuit duos filios, ex his qui minor erat natu, adolescentia ac stulti tiam in confilium adhibens, adni patrem, & ait illi! Pater da mihi portione facultatum, quæreditad me:experiar enim meo more, quid ex hoc lucri facere possim. Pater indul gens; partitus est inter duos filios substantiam, & unicuig data est sua portio cum facul rateutendi ut uellet, non tamen sine spe prosectus. Ac maior quidem haud longe seiun/ clus est à domo paterna. Minor uero intra dies paucos diuenditis omnibus, contracta præfente pecunia, peregre profectus est in regione longinqua. Quid faceret adolescens & sui iuris, & semotus à patre, & uiuens peregre: Diuortiu facit cum benignissimo pa/ tre deo, qui se facit aduenam mundi . Non est ista locorum seiunctio, sed affectuti. Core rumpunt mores bonos, colloquía praua. Iudaícus populus legem acceperat, cuius du/ culciret quid effet sequendum, quid fugiendum. Habuit & gentiti populus dotes suas, timingenii, cognitionem rerum conditarum, ex quibus licuisset cognoscere condito/ remslicut & cognouerunt. Quin & de ratione recle uiuendi libros absolutos ædiderüt, fedimmemores, quod has ipías opes deberent patris benignitati: quas ille non in hoc indullit, ut stulte abuterentur, uerum ut ex his parentem beneficum colerent, suocis cultuad largiorem munificentiam prouocarent. Quantum autem aberrarant à deo, qui liv gna,lapides, qui canes, boues, limias, serpentes, cepas, & porrum colebant, pro diss qui **ineas turpitudines prolapli lunt , à quibus bruta quog animantia l'emouet naturæ len/** fust Infelix autem libertas, quam patris præfentia non moderatur. Quid enim accidit iu **teni, eman**cipato: Inter peregrinos prodegit omnem lubltantia, non iplius qui nihil ha/ bebat suum, sed patris. Prodegit autem per luxum, aléa, scortis, conuiuïs. Luxus enim ell-quicquid extra necessitatem carnis cupiditatibus impenditur. Hæ nimirű corrum/ punt acuitiant, quamuis præclaras naturædotes. Vbi uero profudillet uniuerlam lub/ flantiam sua, per omnia more gerens animo suo, orta est fames ingens in ea regione, in quainuenis peregrinabatur. Nihil enim habet hic mundus, quod explere possit animü **hominis, præter lumm**ű illud bonű, quod non elt nifi in domo patris. Quid faceret ado/ lescens peregrinus inter ignotos, nudus & fame periclitans: Cui graue fuerat obtempe tare iulsis clementilsimi patris, coaclus est sese dare in serustutem ciui peregrino & bar lo. Qui reculant homines accipere luaue lugum domini, coguntur ferre durils imum Satanæ. Vis aute audire, qu'am sit misera servitus, servire cupiditatibus munda/ Civis ille misit illum in villam sua, ut illic pasceret porcos suos. A quata dignitate, 舞鳴iantam cõtumeliã lua stultitia deuenerat miser adolescens。 Ex ditissimæ domus hæ tedefactus est servus & subulcus. Nec interim crudelis ille dominus dabat quod ede/ retiQuid multis: Tanta erat fames ueritatis & gratiæ diuinæ, quæ sola expletanimum bominis, ut cuperet implere uentrem quibuslibet uel filiquis, quibus faginantur porci-Neg quifqua erat, qui uel hoc pabulu illi daret, ut iam infelicior effetiplis porcis, quib. feruiebat uerius, op imperabat. Iam illa ipsa naturę bona destituerat iuuene. Perierat arbi

erij qualiscung libertas,& tamen corruptissimus animi stomachus aliquid cibislagita. bat. Omnis inanis mundi uoluptas ad breue tempus deliniens nec satians, necsagiza nans animum, porcorum siliquæ sunt. His delectantur dæmones, ac sibi addictosine, scant uerius, quam satiant. Nec harum semper est parata copia:aut si est, multo felle do lorum uitiata est . lam igitur erat uentum ad extrema calamitatem : sed felix calamitas; que compellit ad relipifcentia. Siquidem hic primus ad falutem gradus, reminisciunde decideris, & agnoscere quò degeneraris. Atq hic erat patris attractus. Aberat ille qui dem à patre, sed pater nusqua non adest. Antea iuuenis mente captus erat, dementatus huius mundi præstigijs: fugiës ea quæ sola fuerant expetenda: expetens ea, quæ sola fue rant fugieda. Sed bene habet, quum peccator afflatu tacito benigni patris reditad cor. Iuuenis igitur tandem reuersus ad se, sic sibi loquutus est: Vnde quò ueni miser, Expa tria in exiliu, ex opuleta domo in regione famis, à libertate in servitute, ab amanusimo patread crudelissimű dominű, à dignitate filij familias ad fœdiffimã coditionem, à con fortio fratris & famuloru ad porcos. Quam multi funt mercenarijin domo patris mei, quibus ex patris benignitate suppetit larga panis copia. Et ego filius familias famelic pereo. Mercenarij sunt pleriog ludzi, qui pracepta legis utcunog servant, non exastedu pietatis, sed ob metum aut præmium rerum temporalium. Et tamen est aliquidapudpa tremfamilias tam opulentum pariter & largum uel conductitium agere, nec diuellià do mo felici. Fiet enim ex mercenario fihus, fi filij fumpferit affectum. Sancta autem inuiv dia est, que iuuenem prouocatad spem uenia. Posteaquam enim deplorauit suaminteli citatem, in qua totus iacebat, incipit erigere le, dices: Surgam, & ibo ad patrem meum. Qua tandem fiducia : An habes quo te purges illi: Víus es illo indulgentifsimo, flagita sti tuam portionem. Non negauit. V ltrò reliquisti amantem ac propitiu, prodegisti tuz piter substantiam paterna non in hoc tradita. Calamitatem istam nulli potes imputare, nisi tibi ipsi. In defensione facti mei nullum est præsidium, una spes est: quonia noui par trem effe uere patrem,natura clementem & exorabílem,fortaffe aliquid priftinæ chari⁄ tatis relidet in illius pectore,etiam li ego totű filium exui. Non eleuabo, nő negabo cul/ pam admissam. Plus apud illum ualebit simplex cofessio, & animus sibi uere displices, quam accurata purgatio. Quo simplicius odero meipsum, hoc facilius redaccendamila lius in me charitatem: postremo in summa rerum desperatione, cui me potius commite tam, qu'am patri: Solus ille potest restituere collapsum: & si quisqua volet, ille volet. No expectabo ut meum crimen, ut meã calamitatem ex alijs cognoscat, qui ultro prouocet ad uindictam: placabilius erit, fi rem ut eft, ipfe narraro. Statuat ille quicquid uolet Pae ter est,illius sum:& in illum peccatu est,quicquid peccatum est.Dica illi:Pater peccaui fupra modum, & corã angelis dei, & coram te, nec polthac me dignű iudico, qui dicar filius tuus. Mihi fatis erit, si misertus mei, habeas me eo loco quo habes untique mibet è mercenarijs tuis, liceat modo hærere in aliqua parte familiæ tuæ. Nulla sane accomoda tior oratio ad prouocandã optimi patris milericordiã. Quo simplicius confitetur admil fum, quod nec cælari, nec exculari poterat , quo uehementius libi diíplicet, quo magis fefe deñcit, quo magis declarat fibi nullã effe fpem,nifi in una patris clementia; hoc ma/ gis illius animū in leges pertrahit luas. Atq: hanc orationis formā non ars luggelsit iwe ni, sed conscientia sibi quidem tota displicens, sed tamen non omnino pessime sentiens de bonitate patris. Hac igitur cocepta fiducia, surgit iuuenis. Hic est, ut dixi, primusad falutem gradus, erigi.Relegit totü iter lachrymans ac gemens, qui ferox & amens à par tre discesserat. Habes imaginë hominis ab extremis malis resipiscentis. Nunc mihi divi næ clementiæ simulachrū intuere. Nondum iuuenis peruenerat ad ædes paternas, quū procul etiă illum pater adueniente prospiceret, ut est oculata pietas. Prior ui dit, qui tene rius amabat. Vidit autemiserabili specie redeuntem, qui ferox & insolens profugerat Videbat pannolum, macie confectum, squalidum, gementem & lachrymantem. Hæc ipla rerum species statim comouit paternum pecius, & iustam iram slexitad misericore diam. Procurrit obuiam uenienti, & non expectatis fili precibus, pietate natiua uictus, irruit in collum filij,& osculatus est eum. Hæc tametsi essent argumēta propensiad igno scendum animi, tamen sibi etiamnum iratus iuuenis ait: Pater peccaui supra modum, & coram angelis dei, & corate: & tamen audeo uenirein conspectionum, qui indignus sim qui

lm qui posthac nominer filius tuus, quandoquide à me omnia pietatis iura rupta sunt. Hic mihi in homine, qui ex instinctu natura sic afficitur erga filium, dei bonitatem in tellige; qui multo clementior est erga peccantem hominem, si modo uere & exanimo relipilcat, sibic displiceat, quam quisquam pater esse possit erga filium, quem tenerris me diligit. Nondum omnia dixit filius quæ fuerat meditatus, singultu sermonem inter/ numpente. Plus autem loquebantur lachrymæ, qu'am oratio. Qu'id aut intererea pater: Num intonat sæuis uerbis: Num minitat uerbera: Num abdicatione: Num exprobrat fuan in illum benignitatë: Num fugam: Num ingluuiem, aliad; uitæ dedecora: Nihil horum meminit, tantu est gaudium de recepto filio. Iuuenis abdicat sese, pater restituit: filius seipsum damnat, pater absoluit. Filius abijcit sese ad indignitate mercenariorum, pater priltinam dignitatem restituit. Versus enim ad famulos, ait: Cito depromite huic Rolam priftinam, & induite illum,& addite annulum in manum eius,& induite calcia/ menta pedibus eius. Quin & è pascuis adducite uitulum illum insignem & saginatum, & occidite. Apparemus conuiui & gaudeamus, quoni a hic filius meus mortuus fue/ rat,&reuixit:perierat,&inuentus est. Tantu ualet apud deum animus uere relipiscens, Nullum exigitur supplicium, tantum relipuisse satis est amanti patri. Qui se reddiderat. indignum oculis paternis, hunc procul etiam aduentantem conspexit pater. Qui com/ menerat perpetuo excludi ab ædibus paternis, ut quas turpiter ingratus ultrò relique/ rat, huic redeunti processit obuiam pateripse; qui neminem habet domi suæ clemen/ siorem le. Qui le le turpibus dominis dederat in leruitutem, hunc pater amplexu luo di gnatus est. Flagra commerito datur osculum, charitatis & pacis argumentum. Felix au remille peccator, quem dominus suo amplexu suo es dignatur osculo. Culpam cofesso, & filijnomen ob conscientiam admissorum recusanti, proferuntur omnia pristinæ diz gnitatis infignia:Perierat quicquid erat uestiti, que decerent filium:profertur illi prima fola prioris innocentiæ, quã amiserat. Perierat omnis dignitas filij familias spontanea **feminite, restituitur anulus. Et ne quid desit ornatus, uestiütur & pedes. Nihil horü spe/** rareaulus est iuuenis: & quo minus sperat, hoc plus impetrat. Ac ne quis eum minoris faceret in domo ob erratum adolescentiæ, pater uitulo mactato, totam familiam ad com munem lætitiam inuitat, & iustas gaudij causas reddit. Qualis qualis erat, inquit, filius erat.ls mortuus fuerat, & reuixit. Peccatum enim animæ mors est. Et ad mortem prope ratiquisquis autorem uitæ deserit. Deserit autem, quisquis amat ea, quæ sunt huius mun diprocul enim abfunt eius uoluptates à disciplina dei. Reuiniscit autem, qui resipiscit. Perierat irrecuperabiliter, quod ad ipium attinebat, fed inuetus est. Discedere à familia patris, perire est: extra hanc en in nulla est salus. Nec est reditus, nisi pater semet in mez moriam ingerat filio ad extrema deducto. Suggestio patris est beneficiű: sed quod sug/ gestionem salutarem non negligit filius, hoc illi pro merito imputatur: confessio crimi/ mis pro satisfactioe est: perierat suapte stulticia, sed inuentus est charitate paterna. Quo/ niam aut toto pectore relipuit, quoniam totus libi dilplicuit, non folum priltinæ digniz ، led conuitifut eum paterna clementia و ted conuitifuetiam addidit, quo magis comenda و tati nellinit restilium fuum omniü fuorum affectibus. Qualem autem se præbuit pater hic parabo licus in recipiendo filio, tales se præbere debent pastores & episcopi erga peccatorem telipilcentem. Verum ab hac imagine multu ablunt superciliosi pharisai, qui suis blan dientes uitijs, nihil aliud quam læuiunt in laplus alienos. Et ecce dum comuni gaudio gratulationecs perftrepit tota domus patris, hoc est, omnis ecclesia uere sanctorum, so/ plater pharifaicus inuidet. Dum enim hæc geruntur, filius natu maior domi no erat, Inducriabatur in agro legis Mosaica, sudans gestandis oneribus præceptorum, & ex/ கர்காக opera legis gravia, quu frater interim minor acceperit mitilsimu patris iugum. Quan autem cœpillet esse uicinus ædibus paternis, audiuit nouum strepitum præ gau dioconcinentium ac ducentium choreas. Affixus enim inlipidæ literæ legis, non noue ratquantum habeat gaudiorum Euangelicus spiritus. Hæc dum negligit ludæus, nihil alind quamin agro lègis fodiens ac baiulans: interim magno cum gaudio receptus est gentium populus in domum patris: nihil aliud litientis, quam salutem suorum omni/ un. Demiratus autem affectator uetultæ legis, quid effet nouæ rei, quæ'ue caufa infoli/ mum gaudiorum, non dignatus est ingredi, futurus & ipse particeps comunis lætitiæ,

quod quide uehementer aptabat pater. Non enim lic recepte funt gentes, ut exclusi sint Israelitæ:sed nuc quog stant pro foribus indignantes, quod ob gentes ad salutem euan gelicam receptas sibi gratuletur ecclesia. Euocauit igitur unum e seruis patris, ac per/ contatus est : quid nam esset nouæ lætitiæ, is respondit : Frater tuus uenit, quo recepto gauilus pater, occidituitulum illum infignem, que diu faginarat, propterea quod illum, quem perisse crediderat, incolumem acsaluum receperit. Hic mihi considera uere luz daicum animum, qui fratri recepto gratulari debuerat, qui patris optimi clementia præ dicare, maluit inuidere fratri, & indignari patri. Mansit itats foris murmurans & indignabundus. Id ubi refeiuit amantifsimus pater, qui cupiebat domus fuæ lætitiam omn**i** bus esse comunem, progressus estad illum, ac coepit blande rogare illum, ut omisso sto macho iungeret se comuni conuiuio, sec paterni gaudi consortem præberet. Nec tan ta patris optimi comitate mitescit maior ille filius, sed arrogater expostulat cum patre, & impie fratre acculat. Ecce, inquit, tot annos leruio tibi, nec unquam præteriui præce/ ptum tuum, & tamen nulla est habita ratio diutini obsequij mei. Nunqua enim mihi uel hœdum ullum dedilti, unde pollem epulari cum amicis meis. Ceterữ polteach ilte filius tuus , qui tuam fubfiantiam deuorauit cum fcortis, redit domữ, macialti illi uitulữ illum inlignem & obelum . An no uideris tibi uidere filium hunc maiorem indignantem in/ gredi,& hæc murmurantem aduersus patrem, quu legis pharisæos obtrectantes Chrie sto, quod cum publicanis & peccatoribus cibum capiat: ludæos indignantes aduersus Gracos, quod admitterentur ad ministeriü apostolorü; destomachantes quod gentes ab idololatria uenientes, ablœ legis onere per folam fidem admittantur ad gratiã euan⁄ gelicam, baptilmo donentur & spiritu sancto confirmentur : inuidentes quod ipsis ab. stinentibus a conuíuio, gentium ecclesía cum inenarrabili gaudío spiritus, comedit uiz tulum illum eximiū, quē pater pro salute totius orbis mactari iussit : Quanquā & hune murmuratorem placare conatur parentis optimi benignitas. Fili, inquit, nihil tibi dece dit,quod in fratreutor clementia. Nam tu lemper mecües, & omnia mea tua lunt. Non enim perinde uoluptati est nunqua interrupta felicitas: sed quemadmodi morbus prze cedens commendat nobis redditam corporis fanitatem, ita calamitas præcedens auxit nobis lætitiam de filio recepto. Debes autem & tugratulari fratti, necabelle ab huius conuiui lætitia: quia frater hic tuus mortuus fuerat, & reuixit: perierat, & inuentus est. ltag: putato non tibi redille eundem, led pro male frugi probum elle renatum. Non de> cet meminille qualis fuerit, fed gaudere quod talis fit, qualem optamus. His tribus para bolis Domínus lefus adhortatus eft fuos ad clementíam , & facilitatem in recipiendi**s** peccatoribus. Nulquam enim magis illustrari gloriam dei, quam quũ qui insigniter fuit improbus, subito mutatus afflatu spiritus fit alius,ex idololatra, seruus Iesu Christi: ex raptore, sublevator pauperum: ex libidinoso, pudicus: ex ambitioso, modestus: ex uind ce, tolerans ac lenis. Porrò natu minor hoc reperit animü patris propeniiorem ad igno scendum, quòd gentes, quæ deum non nouerant, errore deliquerunt uerius, quam desti nata malicia . Solet enim adolescentía comes esse rerum imperitia & incogitantia . Es idcirco huic ætati libentius ignoscimus. Porrò ludæus qui sibi uidebatur esse iustus, libi placens ex obferuatione legis, grauius peccat inuidendo fratri, qu'am ille peccaueras: aberrando CAP.

Tque hæc quæ hactenus dicta funt, peculiariter tangebat pharifæos, indignates quod dominus lefus uelut immemor fuæ dignitatis, publicanos & peccatores admitteret ad uitæ confuetudinem. Mox uerfus ad discipulos fuos inuitat eos ad uberiorem clementiam, ut non folum non obmurmurent bonitati diuine, uerum etiam ipsi hanc modis omnibus imitentur: per

omnem occasionem benefacere studentes proximo suo, subleuantes eum subsidio rerum corporaliu, consolantes, exhortantes, docentes, admonentes, condonantes admissibilità docens non perituram nobis benignitatem nostram, sed in futuram uita reponi, quie quid hic impenditur proximo: hanc sententiam huiusmodi parabola proposuit: His mo quidam erat diues, qui rerum suarum dispensationem crediderat economo suo: delatus est apud dominum, quod prosussor, quàm par estet, dissiparet bona ipsius. Dominus igitur accito economo dixitissis Quur issue rumoris audio de ter Redde ratio

nem

oá

2

20

item dispensationis tuæ, posthac enim nolim te reru mearum œconomis. Oeconomus autem ut intellexit breui futurum ut amoueretur à dispensandi munere, callide sibi pro spexit in breui. Alijs sunt opes, alijs eruditio, alijs rerum usus, alijs aliæ dotes. Quod atis habet quilque quo possit prodesse proximo, substantia divitis domini est, quam opor tetlargiter in proximum erogare. Nullus enim est dominus earum quas habet dotium, led dispensator dunta xat. Cito aufertur hæc dispensatio, quoniam hic omnis uita brez uis elt. & post hanc uitam non est benemerendi facultas. Dissipat autem facultates do mini, quilquis suis affectibus impendit quod habet, nec inde proximum subleuat. Oe/ conomus igitur mox amouendus à dispensatione sua, suo cum animo cossultat, dicens: Quidfacturus fum, quandoquidem dominus aufert à me dispensandi facultatem: Necestunde uiuam. Nihil enim mihi collegi dum licuit. Superest ut aut ad stipem diurnam fodiaminagro, aut publicitus mendicem. Ad fodiendum uires desunt, mendicare pu detiSed commodum uenit in mentem, unde mihi subito prospiciam. Parabo mihi ami/ cosex facultatibus domini mei. Hi submotum ex officio dispensandi, memores meæ ergale benignitatis, recipient me in domos suas. Conuocatis itaq singulis debitoribus dominifui, dicebat primo: Quantum debes domino meo: Is respondit: Centum batos olei. Tum œconomus: Accipe cautione tuam, ac cito sedens, pro centu scribe quinqua gina.Dominus prædiues est, uolo ut dimidium lucrifacias opera mea.eo peracto, dixit alteri: Tu uero quantum debes: Qui respondit : Centu coros tritici. Tum œconomus: Accipe codicillos tuos, & scribe octoginta. Viginti coros non sentietab ductos domihustibiuero pauperi erunt usui. Ad eundem modum egit cum cæteris debitoribus. Ea fraus l'roperta fuisset illi diuiti, no fuisset impune oconomo: sed tamen dominus lesus adexemplu beneficentic laudauit apud discipulos suos ceconomi illius fraudulentum. fed tamen prudens confilit: & ad huius imitation eadhortatus est suos, taxans nostram focordiam, quod homines huic mundo feruientes, in prospiciendo sibi de uiclu corpo. žis prouidentiores fint & attentiores quam hi, qui abdicato mundo feclatur ea quæ funt terna, in prospiciendo sibi in uita coelestem. Turpe est auté illos in suo genere sapere, ac providere, quum agatur de rebus leuibus ac mox perituris: quu nos cessemus officijs. in proximum conferendis, nobis parare præfidia uite immortalis: quữ ob incertữ huius, contraterminum expectare debeat quilgs futurum, ut audiat à domino, quod audift coco **ziomus** ille:Posthac no poteris dispensare. Tempus aut hoc quonia & incertu est cuigs-& alioqui nulli non breue, properandum est, ut erogatis in pauperes terrenis facultati bus, paremus nobis uiaticu in uitam ætænam. Sic enim futuru, ut benefactoru quæ gel/ ferunt alij, nos quoch reddamur participes, qui illos opibus nostris iuuerimus. Etenim quifacultatibus suis adiuuat euangelij negociü agente, hic uicissim in regno colorum Euangelistæ benefactis subleuabitur. Ait itacs dominus: Et uobis in tempore consulite. adexemplum illius prudentis occonomi. Conciliate uobis bonos amicos ex remala, utcioum iustu domini cogemini decedere ab isto domicilio corporis, illi recipiant uos in aterna tabernacula. Felix permutatio est, quii caduca permutatur æternis. Quid autem uikus est, aut a uirtute longius abest, quam opes huius mundi. Vix unquam sine fraude. parantur: nec alia est tuendi augendich ratio, quam parandi. Onerosa possessio est, nec catuta interim, nec omnino diuturna. Non enim sequuntur herum suum hinc emigran: tem. Sed his tamen emere licet, quod æternű est, quodos in futura uita sit usui. Ita siet ut quod reconditum iniustum facit hominem, ac multis curis obnoxium, id erogatum fiat infrumentum euangelicæ iustitiæ, dum & subleuatur necessarijs qui seruit euangelio, demerces'ad largientem multo cum fœnore redit. Qui dispensat opes hominis, ita de mont fidelis dispensator invenitur, si quam parcissime dispenset, quod creditum est. At contra deus, qui diues est in omneis, cupit largissime erogari, quod dispensandum traz didit: & pro infideli habet, quisquis ueluti proprium tenuerit, quod dominus uoluit esse comune, quoties exigit proximi necessitas. Proinde qui in dispensanda re uilissima se/ cus se gesserit, E ex sententia liberalissimi domini, nonne uidebitur indignus cui domi mus credat rerum sublimiorum dispensationem : Quicquid habemus, domini est: diui. sie corporales, & quicquid gignit hic mundus, dei benignitas est. Doctrina euangelica, relique do tes spiritus, dei dona sunt,: non in hoc datæ, ut his soli fruamur, sed ut in utilitatem

utilitatem proximi dispensemus. Verü hoc interest, quod ea quæ pertinet ad refocillan dum corpus (quonia extra nos funt) nec propria funt nece perpetua, mudi opes funt po/ tius & nostræ. Deinde quonia speciem habent felicitatis iuxta mundum, quum reuera uehementer officiatuera hominis felicitati:nec hoc funt, quod dicutur. Dicunturettim bona, quum uere sint ea, quæ reddunt hominem infelicem. Igitur opes animi ueræ sunt ac nostra: no quod has deo non debeamus, sed quod possessor for fut non deserant etiam in uita futura, si quis nunc ut oportet utatur. V tautem in republica nemo prouchitur ad confulatũ, nifi prius in ædilitate aut prætura, alijs'ue minoribus magistratibus specimen fuz integritatis dederit: & in familia non creditur dispensatio rerum preciosarum, nist qui prius fidelē fe declararit in rebus uilioribus; ita dominus docet non esfe credendam dispensationem opum euangelicarum, que uere propriech sunt dinitias ei qui pecuniam rem ut omnif uilisimam, ita & aliena para fideliter dispensarit. Quisquis enim non pa test contemnere diuitias terrenas, insyncere dispensabit animi diuitias. Hæc dñs inculcans animis suorum discipuloru, aiebat: Qui fidelis est in minimo, hunc consentaneum est in re magna fore fidelem: Rursum qui in pusillo iniustus est, is & in magno erit inius flus: etenim cuius animum uilifsimæ rei cura folicitare poteft ad peccandum, hic multo facilius occalione maiore pertrahetur ad peccandum. Quod si in mammona iniquo, hoc est, falsis, & ut fere sit, fraude partis diuitijs, non præbueritis uos domino sideles: qui eas dedit dispesandas: ueras animi diuitias quis credet uobis: Et si in re aliena, quæ nulli perpetua elle potelt, parum fideles fuiltis, quis comittet uobis, quod perpetuo ue strum erat futurum: Leuius lædit, qui mala fide tractat divitias huius mūdi, quam opea euangelicas. Totum hominé postulat regnum dei, Animum postulat ab omnium mun. danarum rerum amore liberű. Nec est quod quisqua tentet miscere mundum cum euan gelio, quod est regnum cœlorum. Etenim si nemo potest esse seruus communis duobus dominis, quod uix inter ullos homines sic conueniat, ut unus seruus utrique satisfacere possit suo obsequio, sed alterutro contempto, cogatur uni adhærere: quanto minus uoà potestis deo servire & mammonæ, dominis tam discordibus, ut inter illos nihil conver niat. Seruit autem Mammonæ qui magnam felicitatis partem collocat in diuitis, each caufa magno fludio laborat, ut quam plurimum pofsideat, ut quod partum eff, tueatur, & augeat. Hic gestit accrescente re, discruciatur erepta. Deo seruit, qui uel reiectis istiua mundi bonis, uel neglectim polsidendo lummo studio curat ea, quæ faciatad æternasa lutem. Hos fermones omneis tametfi dicebantur his, qui se credebant esse posse Christi Audiebant discipulos, onustos solicitudine diuitiarii, tamen audiebant & pharisei quorii animi ue aute bacom/ lut utres antiqui no capiebant hoc euangelicæ doctrinæ mustum. Erant enim auari non nia Pharifei folum pecuniarii, uerumetia gloriæ. Erant elati, feroces ac uindices. Proinde deridebat doctrinam domini lelu prouocantem ad beneficentiã , ad neglectum uindictæ, gloriæ, uitæ denicg. Habet autem ac semper habebit hic mundus suos pharisæos, qui suis fret præsidijs derideant doctrinamodestiæ, clementiæ, mansuetudinis, ac liberalitatis. Abhorret ab hoc multo cœlesti palatű assuetum uapæ mundanæ prudentiæ . V ti**nā & ho**r rum fannas dignetur retundere dominus Iefus, qui pharileos irrifores feuere redarguits dicens: Vos, inquit, tumetis inanibus bonorum fimulacris, uenditantes uos apu**d bos** mines, qui æstimat hominem ex opulentia, ex uestitu, ex observatione ceremoniarum. ex quíbus uobis conciliatis, etiam fanctimonie laudem, quữ reuera nec divites fit**is, nec** fancti, nec felices, nec magni. Deus enim ex iplis animi bonis æltimat hominem, qui la lus intuetur corda uestra. Atq; is demum diues est, qui apud deum diues est: is instrusest. qui apud deti iustus est: is magnus est, qui sibi paruus, dei iudicio magnus est. Nam ferie fit, ut quod hominibus uidetur lublime quiddam ac luspiciendum, apud det habeatur abominandum. Vos adhuc mordicus tenetis corticem legis, & in umbris gloriatninie quum nunc aperiendus sit nucleus, ut umbras dispellat exorta lux euangelica ueritati Defuescendum est à uapa Mosaicæ legis, & hauriendum musti firmioris doctrina. gis figuris fuum fuit tempus, expectabatur quod promittebant prophetaru oraculat fe cessant figure, postea apparuit ueritas: nec expectatur sam prophetica pollicitatio, stea & exhibetur id quod illi promiserant. Abumbris oportet ad ueritate proficere. tide promissorum proficiendum est ad amorem rei iam exhibitæ. Ioannes confinin

Digitized by Google

hit, dirimens legem cum luís figuris, & prophetas cum luís promillis ab Euagelio, quod ripla exhibet, & quod lex umbris suis designarat, & quod prophetæ deo afflati uentu/ num prædixerant. Prædicauit Ioannes adelse regnű dei. Hoc nimirum est quod lex adum brauit, hoc est quod prophetæ præcinuerunt. Videtis autem remipsam cogruere cum Io annis prædicatiõe. Ab huius enim tempore nunciatur omnibus regnum dei, & multi læe manimis arripiunt felix nuncium Bibunt mustum nouum, hauriunt doctrina coelestem: communt terrena, & ditescunt bonis colestibus. Abijciunt pecunia, sed ædunt miracu kmon habent arma, sed propellunt morbos. Non gerunt magistratus, sed en ciunt dæmo mia Non funt opulenti, potentes, & glorioli iuxta mundum: sed modeltia, mansuetudine, colerantia, beneficentia, cæterisch bonis animi uere sunt & divites, & potentes, & glorio liapud deum. Ad hanc felicitatem nulli præcluditur aditus. Quod si uos pharisæi non di Et omnes in gnamini intrare, occupabunt alij: intrabunt gentes, intrabunt quælibet orbis nationes. illud uim faci Excludinon possunt, posteaquam semel apertum est ostium, irrumpuntui, si non admitient ennur. Videtis accurrentes publicanos, milites, peccatores, meretrices, Hi spretis omniv bus que possident, contemptis omnibus huius mundi uoluptatibus, freti promissis Eur angelicis, toto pectore student ueris animi bonis: ac uobis, qui primi debebatis ingredi. & alios conantes inducere, foris stantibus, ardore fidei, promptitudine animi, uelimus noli/ mutirumpunt. Amatenim huiulmodi uiolentiam regnum dei. Necest quod clamitent legis amatores, abrogari legem, antiquari prophetas; imo hæc est legis no abolitio, sed ab Chitto. Nec enim mater plorat libi perille filit, qui ex puero factus est uir. Stultissimum antem sit, amplecti pictam hominis imaginem, quum liceat amplecti homine ipsum, qui pichis erat: & appellare promissorem, quum tenere liceat, id quod promissum est. Confe menda res cum imagine, quæ si congruunt, agnosce quod adumbratum est, & amplectere duodexhibiti est. Si rerum euentus congruit cum promissis prophetari, libera sidem il Britis & amplectere, quod prestatur. Porrò si iam multa uides euenisse, que legis umbris differenta fuerant; lex enim spiritualis est, si in plerist; rerum exitus respondet ad prophe/ ation uetusta uaticinia, crede simili fide præstanda & olim omnia, quæcunque lex & pro heiz futura dixerunt. Quoderat in lege carnale & crassum id cedit perfectioribus: quod autem spirituale est, id no solum no antiquatur, uerum etiam perficitur. Lex enim permit Timerito, dato repudij libello, dimittere uxorem, & aliam domũ ducere. At iuxta legem Europelicam, quisquis repudiata uxore duxerit alteram, commitit adulterium. Et qui re atidiatam duxerit, adulterium committit. Neuter enim suam habet uxorem, neutra suum paffirm. Et naturæ fenfus & Euangelica fynceritas flagitat amicitiam perpetuam, & inv divillam copulam, non solum in matrimonio, uerum etiam in omni amicitia. Nec est mod quifquam cauletur, Euangelicam doctrinam pugnare cum præscriptis Mosi. Mos es enim ob duritiam uestra no estausus exigere, quod optabat magis, quam sperabat:& nique indullit diuortium, ne li negatum fuisset, odium uestrum erumperet in atrociora chora. Perficit igitur non abrogat, qui exigit quod est perfectius. Quemadmodum pa erhand quaquam secum pugnat, qui pridem indulgentior in filium tenerioris ætatis, oftab adulto plus exigit, quam exigebat antea. Illud autem affirmo uobis, citius præte/ recelum ac terra, quibus nihil est durabilius, quam unus apiculus legis pereat, quin mandicatur quod prædictum est, tantum abest ut uenerim aboliturus legem. Quoniam Homo quida un dominus lesus paulo ante proposita dispensatoris callidi parabola, cohortatus est erat dives béneficentiam erga egenos, ut post hanc ultam reciperent nos in æterna tabernacula: miam uerlis rerum omnium uicibus, illi bonis omnibus abundabunt, contrà diuites nomnibus cruciabuntur : uelut exemplum huius rei depingit, quo tenacius adhæ/ mentibus hominum. Erat, inquit, homo quidam prædiues, cui nihil deelle uideba aralab folutam huius mundi felicitatem: magni nominis apud homines, apud deum ob finus & ignotus Is uestiebatur purpura & holosericis, non minus molliter & splendide. sine quid deesset ad oblectamentum corporis, comessabatur quotidie magnifice, simul Cambition i serviens, & luxui, & voluptati. Erat simul huic multum dissimilis medicus kidam, obscurus & ignotus apud homines, sed clarus & nobilis apud deum. Habebat kin nomen ex re, dictus Lazarus, quod omnibus mundi præsidijs destitutus, dei solius tixilio niteretur. Huicnec domus erat, nec uestis, nec cibus, ac ne corporis quidem pro-· spera Tom. 7

spera ualetudo. Erat enim ulceribus plenus, qualis legitur suisse Iob. Iacebatatit adianu am divitis, expectans ut aliquid mitteretur de micis, quæ cadebant de mensa divitis, quo placaret latrantem fame stomachum. Non admissus est ulcerosus, ne funesto specia culo contristaret oculos undequaque lauti conuiun. Audis fastum opulentia, sed in tan to luxu ac profusione, tanta erat erga pereuntem proximum parsimonia, ut ne micæ qui dem darentur roganti, qui canes illic panibus essent laturati: quin & canes exprobrabat inhumanitaté delicianti diviti. Veniebant em & lingebant ulcera Lazari. Quis noniudi casset divité illum absolutum exemplar felicitatis, & hunc Lazarű exemplar infelicitatis extremæ: Sed nequate ex his quæ contingunt in hac uita, æstimanda est hominis selici tas. Subito rerum uices inuerlæ funt. Mors enim omnibus immines, ut diuitibus finis elt omnium uoluptatū, ita afflictis terminus est omniū dolorū. Euenit enim ut moreret mendicus, et qui neglectus erat ab hominibus quữ uiueret, mortuus ab angelis dei deportatus est in sina Abraha. Hoc honore dignatus est eum deus, que diues non dignabutur tecto fuo. Eodem autem tempore mortuus est & diues ille. Mors enim omnium comunis, fola docet hoc divites, quod homines funt, queadmodum cateri. Ac Lazaro nec honor sepul tura habitus est. Diues autem magnifica funeris pompa elatus est. Quum autem uterq iam effet apud inferos, diues quum effet in grauibus tormentis, nec ibi minus durettada retur rerum suauium inopia, & omnium malarum copia, quam in uita seipsum tractarat molliter: sublatis tandé oculis cospexit Abraham eminus, agnouit & Lazar illumante spretum, in sinu illius summa quiete solatiog fruente in mollissimo complexu sanctissimi patris. Agnouit enim ille filium luum, quem diues hominem agnoscere noluit. Augebat cruciarum, alienæ felicitatis conspectus. Hic diues frustra blandus factus ac mendicus, mi ferabili uoce clamabat:Pater Abraham milerere mei,ac mitte Lazarum,ut intinguatex tremum digiti lui in aquam, quo uel una guttula refrigeret linguam meam, adeo discruciv or in hac flamma. Ad quem Abraham: Fili refrigerium quod nunc sero petis, quum inui uis esfes proximo refocillando tibi parare debueras, sed tum rebus præsentibus delinitus, ne micis quidem mensæ tuæ dignabaris subleuare Lazarum pereuntem. A gnosce rerum uices suste commutatas. Id agnoscas oportet, si meminisse uoles, quod tu quum uiueres, tua bona receperis, Lazarus cotrà fuis malis defunctus fit in uita. Nüc inuerfis rebushic post afflictiones patienter toleratas refocillatur: tu uero post delicias quibus te maleoble chasti, merito cruciaris. Auersabaris ulcerosum, ipse delibutus unquento: nunc estinam, plexibus meis, totus nitidus. Non dignabaris illum tecto tuo, ego dignor illum finumeo. Tu nec cibo nec potu refocillasti egentem, nunc reficitur æterna quiete, quæ nec famis, nec sitis molestiam nouit. Et qua fronte nunc petis ab hoc refrigerit, qui pridem nullum abs te refrigerium impetrauit: Si tu nudum uestisses, si elurientem pauisses, si sitientide diffes potum, si iacentem pro foribus collegisses in domum tuam, si curasses ulcerosum, nunc ille uicissim impetraret tibi solatium, ac relaxationem tuorum cruciatuum, ac te ui/ cillim reciperet in hoc cotubernium. Miler ubi nunc est tua byssus & purpura, ubiung/ uenta, ubi couiuia, ubi choree, ubi tot ambitiofa uoluptates. Viuus ad omne uinüfastidie bas, tantæ erant palati tui delitiæ, nec interim aquam impartiebas fitienti: nunc necaquæ guttam impetrare potes ad refocillandum incendiü linguæ tuæ. Pro superbis ædibus hav bes Tartarü:pro delitijs cruciatum æternü: pro iocis & cantionibus perennê eiulatü. Et hoc deploratior est uestra calamitas, quod ingens hiatus nos dirimit: ut si qui uelinthinc istucire uobisco opitulari, non liceat: neco si quis isthinc huc conetur ascendere possit, por steats incommutabili dei iudicio sua quibusts sedes designata est. In uita tempus erat 🕬 tuis officijs subleuare proximum, & uicissim ab eo subleuari. Nunc serum est hicuella quod fieri no potest. In delicijs solus esse uoluisti cum tui similibus, quos nunc habes por ne focios, Lazarum ac Lazari fimiles non passus es uenire in tuum consortium. Nuncpt ria referentur. Hæc ubi loquutus effet Abraham, diues exclufus spe subleuandi sui, cupit faltem fratribus, quos habebat superstites, consulere, ne si similiter acta uita uenirentine undem locum, tali confortio cresceret etiam misero mali sensus. Sed nunc frustra supplex est, qui supplicem proximum repulit. Si chaos, inquit, obstat, quo minus mihi subuenini queat: faltem illud te rogo pater, ut Lazarum mittas in domum patris mei. Habeo enim quing fratres superstites, ut illos admoneat, ne, si meis uestigijs ingrediantur, ueniantin

huius calamitatis consortium. Quin potius opibus suis egentium necessitatem subleuett necad carnis uoluptatem, sed ad animi pietatem utantur divitijs suis: nec ament, quæ ad tempus delectant in uita, fed quæ pariant æternam requiem . Ita diues, quem experta ca/ lamitas sero sam & supplicem secit & doctorem. Sed a morte nec precibus est locus, nec monendi facultas est. Nihil enim mortuis rei cum uiuis. Abrahã itacs respondit: Nihil ne celle est hac gratia Lazartiauocari à quiete sua Fratres tui si uolent esse frugi, habet Moy fen & prophetas, audiant illos. Loquuntur em omnibus in fuis libris. Tum diues improbus deprecator, sed serus: Nec Mosen, inquit, nec prophetas audient pater Abraha, sed si quis ex mortuis redierit ad eos, qui certa renunciet, quam dira patiantur hic, qui illic ui cam meo exemplo transigunt, quod ferè faciunt diuites omnes, resipiscent, se se compo mentad meliorem frugem. Ad hæc Abraha. Isti sunt prætextus eorum, qui nunco uolunt quod male amant relinquere. Maior est apud illos Mosi & prophetarii autoritas, is esset Lazari mendici. quod si illos non audiunt, necaudituri sint, si quis resurrexeritex more tuis.Causabuntur esse phantasmata, aut dæmonium. Hoc sermone dominus tacite nota/ uitincredulitatem gentis Iudaica, qua quonia non uere credidit Mosi ac prophetis, ho die quoc Christo e sepulchro reddito, & ad dextram patris cossidenti reclamat: uticz cre ditura quod factum est, si Mosi & prophetis credidissent, prædicētibus hoc ita futurum. Hac parabola dominus lesus consolatus est suos discipulos, qui propter amorem regni coelestis multas afflictiones perpessuri erantin hoc mundo: ac pharisæos, scribas, legispe ritos. facerdotes, primores, divites, elatos, feroces, ac fibi viventes territat, utuel metu sup plicij uitam impiam corrigerent, alioqui futurū, ut illic uicissim riderentur, qui hic Iesum admeliora uocantem irridebant. CAPVT

IC autem erat à patre cœlesti definitum, & sic expediebat ad salutem humani generis, ut humani corporis imbecillitate, quod assumplerat dominus of fenderentur superbi pharisæi, ut humilem ac mansuetum affligerent, atçs occiderent inihilo nitiores futuri in illius discipulos, sui præceptoris uestigijs ingredientes. V taūt incredulorum improbitas affligit bonos, ita bonorum to

Berantia malis est occasio maioris exitij. Sed tamen horum malicia deus abutitur in bo/ aum totius mundi. Ait itaque Ielus ad discipulos suos, inter quos erat Iudas, autor offen dicult futurus, ac Iesum iuxta mundū pusillum & humilem in mortem traditurus. Sed hu insimpietas falutē maturauit orbi, & huius exitium exemplū falutare fuit omnibus. Fier zinon potest, inquit, quin eueniat offendicula, sed tamen hoc non excusat eum, cuius cul pa uenerit offendiculum. Magis enim expediret illi, ut alligato circa collum faxo ingenti, quod in mola substernitur, præceps detur in profundű maris, quàm ut offendiculo sit uni existis pusillis iuxta mundum. Habent enim ultore deum, qui se putatin illis ledi. Leuius autem est malum, hic supplicit quamuis acerbum perpeti, de offensis pusillis, quos deus amat,æternos cruciatus accerlere. Cauete igitur uos,uestrum non est uitare, quo minus exoriantur offendicula, uestrum tamen est cauere, ne uestro uitio nascant. Sic autem esfu gietis, ne uobis imputari possit osfendiculum, si no solum nulli uestra culpa prebueritis oc calionem offendiculi, uerumetiam ab alijs oblatum, aut tollatis uestra mansuetudine, aut gatientia uestra toleretis, no regeratis. Non enim ab impijs modo uobis oborient tumul ins, uerum etia inter uos, quonia homines estis nonnunco orientur offensa, quibus opor tebismederi fraterna monitione, qua non prodit peccante, si sanabilis est, & ueniam has let paratam relipisceti. Si itacs fors euenerit, ut aliquid admiserit in te frater tuus, noli disfinulare culpam, ne impunitas inuitet licentiam, led age fidum medicum, lecreta objurga threula oftende illi morbum fuum ut pudore corrigatur. Facilius audiet amicum moni tim, g turbulentum accusatorem, quem habiturus est pro hoste. Sic enim est ferè homi nisingenium, ut libentius acquiescat consiliis, que succumbat iniuriæ. Non potest non uie deriofficium, cum quis secreto monet. Qui palam desert, & ad pœnam uocat, no uidetur welle mederi malo fratris, sed traducere. Quod si frater tuus abs te monitus resipuerit, & sulpam agnouerit, lit parata uenía, quæ correctum placide comiter de recipiat: & adeo ne cogites de utadicando ut pudori quoquillius, quatum potes, confulas. Quod si per huma saminfirmitatem relaplus fuerit in culpam, etiam si septies eodem die peccauerit in te,ac septies in die relipuerit, tech placare studes dixerit; peccaui, poenitet, ignosce, codona illi D 2 ex animo Et dixerunt

exanimo culpam. Hæc ignoscëdi facilitas melius tuebitur inter uos pacë & concordiam. Apostoli quam mutua offensarű retaliatio. His dictis quoniã apostoli intelligebant sonte omnium Euangelicarum uirtutum esse fidem, quãadeo diligenter dominus exigebat in ædendis miraculis, quam toties comprobauit in multis etiam alienigenis, quæ nihil no impetraret, & per quam ipsi quoque morbos depulerant, dæmonia eiecerant: nec ignorabant sidei defectu factum, quod quendam muto obnoxium demoni non quiuerint liberare. Quan quam nec cæteris Euangelicis præceptis erit idoneus, nisi certam animo siduciam con ceperit aliquis.quando enim negliget huius mundi uoluptates, quando fuas opes effun det in pauperes, quando condonabit iniuriam fratri, quando de male meritis benemere bitur: quando carceres & uirgas & mortem toleranter accipiet, cui perfualum non lit, am plissimum esse præmium paratum in cælis: Hoc, inquam, quoniam intelligebant aposto li, dicunt domino: Domine quando nihil habemus boni nili ex te, rogamus, ut adaugeis nobis fidem. Dominus aut sciens suos apostolos adhuc esse crassos, & imperfectos, & inv crementum fidei potissimű in hoc petere, ut magis polleant miraculis: cofirmat quidein robur, ac uim fidei, si adsit syncera: sed indicat eam cu summa modestia oportere esse con iunclam, nec proferenda ad inanem oftentatione, sed quoties urget salus proximi, aut glo ria dei. Ait aut per similitudinem: Si habueritis fidem sicut granu sinapis, quod minutum est atop humile, necexerit uim suam, nisi contritu aut commansum: dicetis huic arborisy, camino, quæradicibus late actis, uider nulla ui loco auelli posse, eradicator, & transplan tatorin mare: & obediet uobis. Porrò per granum sinapis dominus seipsum indicauit, qui quum se præberet humillimum omnium, tamen occultam divinæ naturæ vim intus occultabat, quæ tum demum sese prodidit, posteaquam in cruce comminutum est grav num, in morte sepultum est. Huius grani uis operabatur in discipulis, unde non oporte bat iplos libi quicquam ulurpare: quippe qui non essent autores eorum quæ gererent, sed tantum ministri, daturi pœnas, si quod ipsis mandatum esset, cessassent peragere:cæte rum omnem laudem transfcripturi deo, si quid per ipsos præclare aut magnifice gestum fuerit Hoc document i Ielus parabola addita infixit animis luorum. Quis uestr i est tam comodus dominus, qui si seruum habeat agricolam aut bubulcum, reuerso ab agro proti nus dicatttransi, accumbetac non potius ita loquatur; para quod cœnem, ac præcingets, & ministra mihi donec edero ac bibero, post hæc tu sumes cibum ac potum: Et tamen ser uus ille bona fide suo functus est officio in agro. Num ideo dominus habet illi gratiam, quod fecent imperata: Non opinor, sed pænam exacturus erat, nisi fecisset. Quamob rem? Non ob aliud, nisi quod serui sunt, & omnem operam debent hero suo, cuius sunt etiam ipli. Laudem autem omnium quæ fiunt, fibi ulurpat dominus, qui ea facit, quic quid facit per eos, qui line iplo nihil omnino boni possunt facere. Sic & uos, ne uobis av rogetis gloriam benefactorum, tantum fidelem operam præstate. Et quum omnia feceriv tis,quæ præcepta funt uobis,dícite:Serui inutiles fumus,quod debuímus facere,fecimus. Hæc enim modeltia conferuabit in uobis thefaurum fidei. Cætera relinquite dominouz/ ftro. Nemo fibi uindicet honore, nemo domini iudicium anticipet. Nouit ille tempus, nec quenquam fraudabit suo præmio. Vos interim nihil aliud uos esse memineritis, \$ feruos operæ debitores. Accidit autem ut quum Dominus peteret Hierofolymã, iteria ceret per Samariam & Galilæam. Gaudet enim frequenter per occasionem attingere Sa mariam & Galilæam, ut Hierofolymitis exprobret fuam incredulitatem, qui Samatiae nos peius abominarentur quam ethnicos, & Galileos pro femipaganis haberent. Quum autem ingrederetur uiculum quendã, occurrerunt illi decem uiri leproli. Credas lignifica tos homines hæreticos, intus malis affectibus totos deprauatos, foris uariegata cute, udu ti falla ueris permilcente doctrina inlyncera. Contagiolum & abominandti genus, & idv circo procul arcentur ab hominum comercio. Nullu tamen est mali genus, quod non sa net lelus, modo ueniatur in illius conspectũ, modo prodatur illi morbus,& adsit siducia Agnouerunt morbû suum, & ideo non accedût propius, sed procul stantes, uoce sublata acclamat domino: Ielu præceptor miserere nostri. Audijt clamore Ielus fiduciæ teste. & aduertit oculos. Felix clamor, qui facit attentü dominü: felix intuitus, qui prouocat mile/ ricordiam. Ielus autem nihil aliud respondit, quam ut abirent, & ostenderent se sacerdotiv bus:nam penes hos erat autoritas discernendi leprosum à mundo. Parent illi, & abeunt

pleni bona fiducia. Atque inter eundum fubito mundati funt. Eirat par omnibus fiducia, led dispar erat gratitudo . Solus enim Samaritanus ubi sensit se plane liberatü à morbo. ton clam habuit divinam erga le beneficetiam, led ilico reverlus est ed Ielum, clara voce darificans deum, ac prostratus in faciem suam acciditad pedes lesu adorans eum, & graz tias agens. Lefus autem non ignarus beneficium ad omneis decem peruenisse, sed taxare uniens illorum ingratitudinem, qui tantum dei beneficium fuffurari studuerint, ait: Nón ne decem mundati funt? & nouem ubi funt? Non enim nouit dominus ingratos: & indi/ gnos oftendit accepto beneficio, qui non agunt gratias benemerito. No patitur enim de/ uscalari lua beneficia. Quum obticelceret Samaritanus, non solum gratus, uerumetiam modestus, qui venerat suo functurus officio, non accusaturus alios: Iesus conversus ad cir cunstantes, ait: Ex decem nullus repertus est, qui rediret & glorificaret deum, præter huc unum alienigenam . Atqui magis hoc decuit alios facere, qui quum Iudæi fint, iaclant fe deicultores. Ettamen ipfare Samaritanus hic uicit illorum religionem. Hæc loquutus dominus, appellauit Samaritanum humi prostratum: Surge, inquit, & abi, certus hoc me um beneficium tibi fore perpetuum, quod tua fiducia tibi impetrauit Quoniam autem Ie sus frequenter habebat in ore regnum dei, Pharisei, qui nondum intelligebant regnu Eur Interrogatus angelicum elle regnum spirituale, sed aliud quoddam regnum somniabat, in quo gens lu, autem à phas daica cæteris nationibus imperaret: adibant et , & interrogabant, quando uenturu esset rijeis tegnum dei. Ielus autem quoties de lupremo die fiebat mentio, ambigue relpondere los litus ait: Regnum dei non ueniet more regni mundani, ut observari possit uel tempus, uel locus. Non enim est regnum corporti, sed animorti: net constat uisibilibus præsidijs, sed inulibilibus. Proindenon dicetur uobis: Ecce hic, aut ecce illic. Quidenim opus est ob/ Servare locum, quum regnum dei sit intra uos: Quur expectatis foris, quod habetis intus cuobilcum circumfertur, si uultis: Quur expectatis uentur quod iam adest: Vbic ug effanithus superior opibus, uoluptatibus, honoribus huius mundituite denique contem ptor, ubicunque est animus fide robustus, charitate flagrans, afflatus spíritu cœlesti, ibi est regnum dei. Superest, ut quod adest amplectamini, ne quum subito uenerit ille dies, qui perficiet ac proferet regnum hoc, offendat uos imparatos. Hoc quu nec discipuli satis in/ relligerent, qui somniabant & ipli breui proferendum esse regnum Israeliticum, conuerfus adillos, ita temperauit sermonem, ut illos ad diem supremum semper redderet para zox8 temporis inquilitionem adimeret: led armaret potius ad tempeltatê imminentem enecis. Veniet, inquit, omnino tempus, quum desiderabitis uel uno die frui conspectu fix lipominis, que nunc pleries contemnunt præfentem, nec dabitur quod optatis. Nec dee sunctamen, qui blandientes hominum cupiditati, conabuntur illum oftendere uenientes licentes: Ecce hic, ecce illic: uos autem nolite fidem habere talibus prophetis. Si dixerint Meeltapud nos, nolite ire. Sidixerint: ecce illic est procul, nolite sectari. Ea credite, quæ per fancios prophetas prædicia uidetis impleri. Hoc unum deus noluit hominibus pate/ Beri & ideo tempus præsciri noluit: quia sic expedit hominum saluti, quos uult in omne empus esse paratos. Proinde quemadmodum fulgur erumpens subito promicat ab una pure coelí ulque ad aduerlam, prius quam uenturum lenuatis: ita magna quidem cum locia, sed in expectatus ueniet filius hominis in die, quem ipse solus nouit, uobis autē in cognitum elle uult. Sed non ante proferet maiestatem suam, quam expleuerit dispensatio humilitatis. Pritts enim oltendenda elt uia ad claritatem regni cœleftis, prius aperien melt ostium regni coelorum, ut liceat ingredi. Alioqui parum feliciter ueniret regnum insqui le non huic præparauerunt. Ergo prius que proferat maieltas, quam affectatis the tempus, oportet filium hominis multa pati, ac damnari à natiõe hac; ut que madmo, dintamma post fumum emicat, ita post ignominia clarius sese proferat dei gloria. Porz to requem opprimatille dies, facile remedium est, si se quisque sic apparet, quali sam im/ enineatille dies: sed homines mundo dediti, sibi promittent dilationem, aut etiam diem il/ han omnino non uenturum, & hac spe securi uacabunt cupiditatibus suis. Itaque idem accidet in diebus filij hominis, quod accidit olim in diebus Noe: Ducebant uxores das bantés nuptum, quali diluuium quod differebatur omnino uenturum non esset. Sed maz him oppressit improuisos. Solus Noe cu paucis servatus est per arca. Cæteri omnes inter tierunt. Similis erat rerufacies temporibus Lot, quonia ultio diuina differebatur, existi? maban

mabant impune fore quicquid peccassent, itaque securi edebant, emebant & uendebant. plantabant & edificabat. Sed & bos nimium securos inopinates oppressituindicia. Nam eodem die, quo Lot reliquit Sodomos, depluit ignis ac sulphur è cœlo, ac subito perdidit omnes. Eadem erit facies rerum in orbe, cum subito maiestatem suam proferet filius hor minis. Is dies ubi ingruerit, abijciatur omnis cura rerum mundanarum. Tantū libi quib que in præsenti periculo, qua licet, consulat. Itaq quem dies ille repererit in tecto, supel lectili domi relicta, ne descendat ut auferat quod habet ibi rerum, tantum de sua salute cor gitet. Itidem si quem dies ille offenderit in agro, ne fugiat domum, præsentius enim però culum erit, & ut ullam moram patiatur. Vnulquilos ut repertus fuerit, ita celeri fuga uita confulat.Mementote quid acciderit uxori Lot, respexit tantu, & perijt, adeo nihil mora patitur mali celeritas. Ille tutior erit, qui ad fugam fuerit expeditior. Tum autem ea qua rere, quibus solemus in posterum uitæ cosulere, ueluti uestes, pecunias, domum, auteiuli modi, uita erit perdere. Sed qui omnibus impedimentis abiectis, neglexerit fublidia, isuir tam lucrifecerit. Non enim tum erit spacium cogitandi de uita corporis, cum anima uita uertetur in periculo. Nec res, nec locus, nec uitæ genus in eo discrimine seruabit hominê, sed affectus ad exitum paratus. E duobus enim coniunctissimis subito unus assumeurad uitam, alter relinquetur exitio. Illud affirmo uobis, ea nocle qua ueniet filius hominis,er runt duo in eodem lecto, quos subito dividet præmij diversitas: alter enim assumeturad æternam felicitatem, alter relinquetur æterno exitio. Erunt duo molentes in eodem piliti no, quorum alter assumetur, alter relinquetur. Duo laborabunt in eodem agro, unus assu metur, alter relinquetur. Hæc quum discipuli non intelligentes, tanquam per somnium audirent dicunt lesu: Vbi domine: Adhuc carnem somniant & regni locum scire qua runt. Ielus autem per ænigma lignificare uolens, fanctos ubicunque reperti fuerint non diliungendos à domino, respondit: V bicunque fuerit corpus, illic congrega buntur & 2/ quilæ. No refert ubi litis, modo mecum litis, qui palcam animos ueltros meiplo, qui lum æternæ felicitatis pabulum. CAPVT XVIII

VONIAM autem imminente supremo mundi fine, gravissima persecutio cooriretur aduersus pios, adeo, ut si fieri possit, etiam electi sint seducendi quanquam nunquam non seust malorum in bonos improbitas, dominus se sus suprobitas, dominus se sus suprobitas, dominus se sus suprobitas, dominus se sus suprobitas, dominus se suprobitas, dominus se suprobitas, dominus se suprobitas, dominus se suprobitas suprobi

deus non statim liberat ab afflictione, non tamen ideo desistendum à precatione. Audier enim ille haud dubie preces fuorum, quum erit tempeltiuum, ac dilatio cedet in bonii pio rữ, tantod; grauius oppriment impij, quo magis libi perlualerat, le impune facere, quod faciebant. Hoc præceptum dominus tali parabola infixitanimis fuorum. Erat, inquit, iu dex quidam in ciuitate quadam, impius & impudens, qui nec desi timebat, nec hominem ullum reuerebatur. Impietas faciebat ut non timeret deum, potentia, ut non reuereretur hominem. Erat autem in eadem ciuitate uidua quædam, quæ quum opprimeretur abady uerlario luo,adijt primarium illum ludicem, penes quem erat lumma poteltas, et interpel· łauit illius auxilium aduerfus aduerfarij uiolentiam. In bona, inquit, caufa opprimor opi bus & gratia adversarij mei. Vidua sum ac destituta: Tu uindica ius meum adversus ad verfarij mei violentiam. Ad hunc modum cum frequenter interpellaretur à vidua, tamen diu dillimulauit, nec uoluit opitulari uidua, quum in hoc detur magna potestas quibuldam , ut aduerfus opulentos ac factiofos fubleuêt orphanos , pupillos, uiduas ac tenues Tandem quum illa no faceret finem appellandi, iudex coepit ita apud le cogitare. Quan/ quam nec deum timeo, nec hominem reuereor, tamen quoniam hac uidua mihi molesta" est sua improbitate, subleuabo illam à violentia adversarif, non quod illi bene velim, sed ne tandem redeat , ac toties for**eta , c**onuitijs fuis notam aliquam inurat famæ meæ , qui quum fummi fudicis locum teneam in hac ciuitate, tamen oppressauidue pertinaciter de fuerim. Narrata parabola subiecit dominus: Auditis quid dicat iudex impius & improv bus cuiclus improbitate precti luccurrituidue: & deus qui iufilsimus est ac mifericors et ga suos electos, interpellatus illorum nocturnis diurnisch precibus & clamoribus, obsur/ descet, nec liberabit illos à violentia opprimentium, sed lento lenichanimo parieturillos affligi impuner Imò illud affirmo uobis, no patietur, sed aut couertet malorii animos, ut mutata

mutata troluntate definat affligere, aut adimet nocendi potestatem, aut suos electos semes ab omnibus malis ereptos, transferet in requiem æternam. Certe quum uenerit ille dies supremus, iam nec satanas nec huius instrumenta, homines mali quicquam poterunt ade berlus illos, quos deus lelegit confortes regni lui. Quum enim ad lummum increuerit ma torum impietas, tum filius hominis subito ueniet, & omnino citius opinione malorum. Sed quum ueniet filius hominis, an reperturus est fidem in terris: Tanta enim erit malo rum & multitudo & improbitas, ut apud paucissimos sit superstes futura fides. Sed tam & apud quo scung reperta fuerit illa costans in deum fiducia, liberabuntur ultore deo. Ator hac quidem parabola territabat illos, qui palàm impij pios affligebat. Cateru erat quod Dixit autem tampharilaicum genus iustorum, fidentium operibus suis, & ex eis sibi iusticiæ laudem o ad quos. arrogantium, cum apud deum nemo lituere iultus: necs folum libi stulte placebat, uerum teiam alios præse despiciebant, tan 🛱 peccatores, quum illorum modestia deo gratior sit, huam horum opera: aduersus huiusmodi pharisaicos iustos, & ad consolationem pecca/ torum ex animo libi dilplicentium, dominus propoluit huiulmodi parabolam. Accidit utduo quidam ascenderent in templum orandi gratia, quorum unus erat pharisæus, alter publicanus. Pharifæus stas uicinus propitiatorio, uelut dignus qui cum deo cominus col loqueretur, lic orabat apud se: Deus gratias ago tibi, quod non sum similis cæteris homi? nibus, qui rapto uiuunt, qui fraude rem augent, qui adulterio cospurcant alienos thoros; aut denique qui infame munus gerentes, in gratiam principum expilant populum dei, qualis hic est publicanus. Non indulgeo luxui, quemadmodum uulgus facit, sed ieiuno bis in fabbato, & intantum non fraudo quenquam, ut omnium bonorum meorum decie man partem erogem in pauperes. Hæcerat tumidi pharifæi precatio, qui tametfiuera commemorabat, ac deo gratías agebat, tamen hoc iplo displicebat oculis dei, quod sibi placebat:adulator fibi, contumelio fus in proximum. Contra publicanus totus fibi difpli cens ob peccatorum confcientiam, procul abliffebat à facris, adeo pudens pœnitens que fui, ut nec oculos auderet in cœlum attollere, sed percutiebat pectus suum, dicens: Deus propitius esto mihi peccatori. Pharifæus tantum gratias agebat, existimans sibi nihil de, effead perfectam pietatem, nec confitetur errata fua, quum inter iplas preces grauilsime peccaret, sua iactans ac poenitentem despiciens: sui laudator arrogans, & proximi temera riusacculator. Contrà publicanus nihil commemorat benefactorum luorum. Tantum fin mala agnoscens, tundit pectus sibi conscium, & implorat domini clementiam. Vultis kire exitum diuerîz precationis: Publicanus ille, qui peccator ueneratin templum, ab ijt. domum in oculis dei iustior illo pharisco, qui sibi uidebatur iustissimus. Quisquis enim Amet extollit apud sele, deficietur in oculis dei. Et quisquis se deiecerit apud sele, sublimis etit in oculis dei. Ecce autem altera occasio, qua nobis modestiam cum simplicitate con/ imCam commendaret dominus. Matres afferebant ad Iesum infantes suos ut tangeret Afferebant debenediceret, existimantes suturum, ut hoc pacto tutiores essent à casibus ac morbis, auté dd illu quibus illa ætas folet effe obnoxía. Id uídentes discipuli, increpabant eas, quod domino fais alioquin, ut ipsis uídebatur, occupato, rebus huíus modi leuíoribus facesserent nego, thm. lefus aut tametli no ignoraret hæc ab fuis officiola quada fedulitate geri, tamen ut nobis exprimeret exemplu simplicitatis, modestia & innocentie, simulci pastores doce retro oportere quenco, quamuis humile aut imbecillem, despicere, couocauit discipulos Accard fe, dixito: Sinite pueros uenire ad me, nec oblistite quo minus adducani, taliü est enim regnű dei. Proferatur exemplű omnibus ut intelligant quò sit proficiendű. Nesciűt facti, nesciunt fastum, nesciunt referire, nescitit regerere couicium, nescitit auaritiam, ne Aimt ambitionem, mera est innocentia, mera simplicitas. Illud affirmo uobis, regnum chinon recipit, nisi ad hanc imaginem transformatos. Proinde nisi quis accesserit ad do Et interror chinam Euangelicam ea simplicitate, qua sunt hi pueri, non intrabit in regnum dei . Rur sinaccessit ad Jesum quidam è magnatibus, uelut explanaturus ipsa re, quid sibi uellet, ganit enm quod dixerat Ielus de pueris. Ait autem: Magister bone, quid faciam ut uitam assequar, eternam: Iesus autem uolens indicare, boni cognomen in neminem competere, nisiin Tolum deusqui suapte natura bonus est, respondit illi: Quur me uocas bonum: Nemo bo nus nisi solus Deus: non quod dominus non agnosceret cognomen boni, quatenus ex rat Deus; sed quod dives ille boni vocabulum tribueret lesu tanquam homini, fortassis & fibi

& fibi arrogaturus, fi incidiffet occasio. Non recle igitur bonum appellabat, quem no cre debat esse deum. Ideo uero recusauit dominus id temporis honorem huius tituli, quodin telligeret percontatorem non omnino carere faltu, qui libi uideretur multis bonis operibus abundare. V tautem hominis morbum proferret lefus, ait: Nosti præceptalegis Mo saicæ, nimirū hæc: No occides, non comittes adulterium, non facies furtum, no dices salv fum testimonium, honora patrem tuum & matrem tuams Ad hæcille, ueluti perfectaiu fricia laudem reportaturus, ait: Hac omnia seruaui ab adolescentia mea. Hac oratio non multum aberat ab illa pharifaica, sed plurimum aberat a simplicitate puerorii. Proditum igitur est unum uitium, sed suberat & aliud, quod illum reddebat inidoneum regno dei. id quog ut proferret lefus, ait:adhuc unum tibi deest. Quod si uoles ingredi regnii Eum gelicum, abi, uende quicquid possides, & erogando pauperibus, reponito tibi thesaurum in cœlis. Eo facto liber & expeditus ueni & sequere me. His auditis, percontator illema rore affectus est: erat enim magnopere diues. Nondum ad pueri formam redactus erat, cuius animum occuparat amor divitiarum. Ielus autem uidens illum abire mœltum qui fic ambiebat felicitatem regni cœlestis , ut tamen opes huius mundi non pollet contenv mere, uerfus ad discipulos, uelut admirabundus, ait: Quam difficile qui diuitifs onusti funt, per angustam portam intrabunt in regnum dei. Facilius est enim camelum transite per foramen acus, qu'am diuitem ingredi regnum dei. Hoc sermone conturbati discipu li dicebant: Si nemo diues ingreditur, quis igitur potest saluus fieri. Paucos eniminue nire est, quin divitias aut habeant, aut appetant. Lesus autem perturbationem suorum rur fus confolatus eft, dicens: Quod apud homines impolsibile eft, apud deum polsibile eft. Non est humanarum uirium contemnere diuitias, each commoda, quæ diuitias conse quuntur. Sed hanc animi sublimitatem impartit deus ijs, qui se per credulitatem simplicem præbent aptos dotibus illius Diues auté apud deum esse destit, quisquis posuit amo rem pecunie, & sic habet ut libêter sit relicturus, quoties id postularit ratio salutis æteme Exhoc fermone bonam spem concipiunt apostoli, quor i plerice reliquerant id, qui cquid erat quod antea possidebat. Horum igitur nomine loquitur Petrus: Ecce nos reliquimus omnia, & sequuti sumus te, præstitimus, quod ab illo divite exigebas. Quanquam autem perquam exiguü erat, quod Petrus & Andreas reliquerat, relicturi maiora si habuissent dominus collaudat illorum promptitudinem, & ne pæniteat relictorum oftendit ingens esse lucrum, ob regnữ dei fecisse divitiarữ iacturam. Siquidê pro rebus caducis ac vilibus contêptis,& hic animus locupletat bonis cœlestibus,& in futuro seculo rependitur ater na felicitas. Ait aut hunc in modu dominus: Hoc pro certo cofirmo uobis, no solumuo bis cedet in magnü lucrum reliquisse possessiunculas uestras mea causa, uerumetiam qui cuncy ob regnum Dei reliquerit uel domum, uel parêtes, uel fratres, uel uxorem, uel liber tem lesus ros, & in hac uita longe plura ac meliora relictis accepturus est, & præterea in futuro se culo uitam accipiet æternam. His dictis quum erexisset animos discipulorum suorum, al fumplit fecum duodecim apoltolos, quos nihil oportebat ignorare eorum', qua gereban tur pro salute generis humani. Atque his rursus apertius etiam coepit inculcare de monts quam Hierosolymæsciens ac uoles esset oppetiturus, iuxta uaticinia prophetarum. Scie bat enim eos ueheméter perturbandos morte domini fui, eog crebrius fermonem hunc inculcat, uttandem inhæreat animo, ac paulatim affuelcãt ferre, à cuius mentione prote fus abhorrebant illorum aures. Atque hæc quidem non incredulitas erat, fed uehemens quidam amor erga præceptorem. Seorlum igitur illis indicauit instare tempus mortis. Ecce, Inquit, ascendimus Hierofolymam, ac perficientur omnia quæ scripta sunt per pro phetas de filio hominis. Tradendus est enim gentibus, & ab illis illudetur, & flagellabi tur, & conspuetur. Post quam autem flagellauerint eum, & omne probri genus in eum ædiderint, occident denique, sed ille tertio die resurget. Verum hic sermo quoniam ingra tus erat, non delcendebat in animos apoltolorum: ut difficile credimus, quæ nolimus effe uera. Nondum aut percipere poterant mysterium crucis, unde nouo dei consilio salus e rat orbi proditura. Non libebat credere morte uiolenta periturum hominem tam charum: nec poterant credete occidendum ab impijs hominibus, qui tam admirandis faclis polleret, qui toties è manibus impetentium elapfus effet : denica no dubitabant quin facilius effet illi futuru efficere, ne moreretur, quam ut a morte revivilceret. Et fatius elle ducebant

Digitized by Google

ducebant, omnino non mori, quam post mortem uitæ restitui. Quanquam autem de do minisui side dubitare non poterant, tamen ita blandiebantur suis affectibus, & interpreta bantur in his Ielu sermonibus subesse tropti alique, cuius modi dominus peculiariter uti consueuit, fallens his nonnunquam non modo populum, uerum etiam ipsos apostolos; veluti quum iuberet cauere à fermento pharilæorum; quum responderet libi esse alium ci bum, quem esuriret: quum doceret camelum citius transiturum per foramen acus, quam diumm in regnum cœlorum:quum significas suam doctrinam esse penitus tranciendam inuicera animæ, negaret ulli fore uitam, nili qui edillet carnem iplius ac languinem bie billet quum promitteret se templum à Iudæis solutum, in triduo instauraturum. Huius modifuspicionibus blandiebantur affectui suo, & sermonem quidem audiebant, sed tanquantin fomnis, uim autem fermonis penitus non intelligebanti& hoc pro temporis ra/ tione, permittente domino, ut paulatim assuescerent ei, quod erat futurum amarissimum, necante tempus à præceptore suo diffugerent, cuius colloquio multis de rebus adhucer ranterudiendi. Nodum perspicere poterant arcana consilii diuini, quoniam oculos men tis habebant multa adhuc caligine cecutientes. Sed magis etiam caligabant cæteri, qui mi nus erant domino familiares. Fons autem salutis est cognitio Iesu. Cognoscere enim est uidere. Lumen est fides, tenebræ sunt terrenæ cupiditates. Et ecce casus qui nobis ponat oboculos, quomodo possimus cernere Iesum: & in uno cæco forma proponitur, quo par copossir à multis tolli cæcitas animi. V nus occurrebat corporeis oculis captus : sed 🕏 multifectabantur Ielum, qui multo minus uidebant animo, posteaquam & duodecim ad huchabebant oculos sic obductos ignorantiæ tenebris, ut manifestum domini sermo? nem non intelligerent. Accidit igitur ut quum Ielus iter faciens Hierosolymam, non proculesset ab Hiericho, cæcus quidam sederet iuxta uiam publicam mendicans. Is quum ex ftrepitu uocum ac pedum deprehenderet magnam uim hominum prætereuntem, inter/ togabat, quid hoc effet rei: (ut est hoc genus eo curiosius, quod oculis careat:) responsum te ei, quod Iesus Nazarenus transiret. Ille protinus ex his quæ de Iesu audierat, concepta fiducia, clamabat dices: Iefu fili Dauid, miserere mei. Addidit blandimentü improbitati, idişlatis ex more mendicorum.Porrò turba quæ præcedebat lesum, increpabat cæcū, its benseum obticescere, suspicans eum uulgarem eleemosynam petere, ac metuens, ne hoe mosordidus ac mendicus publicus, molestus esset domino. Cæcus aute, quo magis obe Arepebat turba, tanto uehementius clamabat, eadem iterans: Ielu fili Dauid miserere mei. Quoniam non licebat uidere Iesum, tanto magis intendebat uocem, nescius quan/ tum abesset quem appellabat. Lesus autem qui semel atque iterum uociferantem dissimu larat, ut euidétiorem redderet hominis fiduciam, tandem restitit, iussités cecum adduci ad suromnium oculos ad miraculi confiderationem prouocaret. Quum autem uenisset adlesum, dominus interrogauit illum: Quid uis ut faciam tibi: Non ignorabat quid o ptaret cæcus, sed mali confessionem exprimebat, ut euidentius esset miraculum. Solent enim fingere quidam cæcitatem, quo plus accipiant: & fortallis erant complures in tur/ te qui nihil aliud sperare auderent & stipem. Solet enim & dominus, tametsi suxta mun dum pauper, ex his quæ donabātur abamicis, aliquid elargiri pauperibus. Cæcus autem magna cum fiducia dixit:Domine fac utuilum recipiam. Tribus uerbis petit, quod ab ho mine præftari no poterat, nihil addubitans, quin ilico posset, tanqua potentissimus, uellet tang clementissimus. Iesus aut illius expedite respondens fiduciæ, uerbo reddidit oculos, dicens:Recipito uilum. Fides tua te la luum fecit. Fide conspexerat Ielum, prius & oculis estporis cerneret. Hæc nímírữ est, quæ nihil non impetrat à clementissimo domino: hec deux in medijs uitioru tenebris, tamen procul copellat Ielum, ut milereatur. Obstrepit mantí malorű conscientia, sed hocacrius intendit uoce ardor fidei. Huiusmodi mendi cosamat dominus Ielus, & ideo differt nonung quod petitur, ut plura promercatur qui mendicat In tenebris aluffimis uerfant qui pro deo colunt lapides ac ligna: quibus pecu mia, quibus uenter deus est: qui seruit ambitioni, qui libidini, qui furialibus bellis tumul, mantur. Hi si nondum possuntaccedere ad Iesum, quia uidere non possunt, saltem ad strepitum toto orbe lesu gloriam predicantium interrogent: Quid est hoc rei: Vbi cognor verint præterire lesum, ne sinant elabí præsentem occasionem, sed miserabili clamore fatigent aureis illius: & si malorum præteritorum conscienția suadeat silentium, tanțo instantius

instatius fidentis animi clamor pulset aureis. No est cuiquam surdus Iesus, qui petit cum siducia, uerbo dare potest quod petitur. Transit quidem, sed non præteribit longius si uo cem intenderis. Felix autem mendicus, postea a dipsius uocem restitit Iesus. Quid miri, si ad uocem interpellantis resistit, qui ad ouem perditam tanto itinere uenire dignatus estr Felicior aut cæcus, poste adducitur ad Iesum. Iam enim saluti proximus est. Nec diu cæcus esse potest, quisquis accesserit ad sontem omnis lucis. Non aspernatur mendicum docum inus ille sons omnis gloriæ, & homo peccator fastidit proximum suum. V bi coràm ue neris, ubi à teipso recesseris, non est opus prosixa oratione, tantum dic quid uelis, sed dic cum siducia non de tuis meritis, sed de illius uirtute ac pari bonitate concepta, ac protic nus redibit uisus unà cum salute. Mox em ut dixerat Iesus: Aspice; uidit, & ex medico sacus est Iesu sectator, ac prædicator diuinæ bonitatis. Quin & populus, conspecto tam in signi miraculo, tribuit laudem deo.

CAPVT XIX

TOYE hic cæcus, cui dominus lucem reddidit, non inepte designat populum gentium. Siquidem Iudæis aliquid lucis præstabat lex. Gentes in altis

lum gentium. Siquidem Iudæis auquid iucis prættabat ica. Summer signorātie tenebris uersabantur, adeo ut apud hos plerica non crederēt omnino deum esse, alij crederēt innumerabiles esse, sed hominibus ipsis see leratiores. Rursus alij putabant deo nullam esse curā rerum humanarū. Nec defuerunt, qui folem & lunã, qui boues, canes, simias, denice qui porrum & cepe pro dijs haberent. Inter hos erant, qui nescirent certa connubia, sed ritu pecudum uterentur promiscua Venere. Erant apud quos pium esset, occidisse senes paretes. Erant apud quos fas erat uesci carnibus humanis. Erant apud quos religio esset, charilsimos filios maciare dæ monio. Quid hac cæcitate deploratius: Et tamen hic cæcus omniñ uirtutum egenus, sen sit prætereuntem lesum, quem ludæorum natio ad se uenientem repulit, intendit uocē siv dei: fili Dauid miserere mei. Coegit resistere Iesum. Meruit interrogari. Confessus est cae citatem fuam, oftendit uotum fuum: Domine, ut uideam. Accepit quod fimpliciter peter bat. Ex cultore portentorum factus est cultor Iesu: ex mancipio dæmonum acuitiorum omnium, factus est discipulus & assecia Iesu: ex mêdico publico ac miseræstipis slagitato re, factus est præco uirtutis divinæ Frequenter aut Iudæis ingeritur exemplum huiulmo di, quo uel relipifcant ab incredulitate, uel palàm faciant in posterum se merito reiectos fuisse, qui sanari nollent. Et hic quidem typus exhibitus est ad ingressum ciuitatis Hiericho. Sed mox in ipla ciuitate sele præbuit exemplum euidentius Quū enim ingressus do minus iret per mediam ciuitatem undice stipatus densissima turba promiscuæ multitudio nis, erat uir quidam, ex re nomen habens Zacchæus, ardens studio iusticiæ, quum esset publicanorum princeps, & idem prædiues, quum necquitæ genus, neque fortunæ indulgentia latis cogrueret huic animo Tenebatur autem ingenti deliderio uidendi lelum, ut eum de facie quocs nosse posset, de quo rumor tam admiranda sparserat. Credebat & a/ mabat quod audierat, & ideo iuxta uotum Simeonis ac patriarcharum, sancia cupiditate gestiebat & oculos explere felici spectaculo, maiora quoco conaturus, ni modestia obstitisset: & ob hoc ipsum dignior, cui lesu maior fieret copia. Diu tenuerat & Herode deside rium uidendi Ielum. Vidit & aspernatus est. Nam frustra uidet Ielum, qui uicissim à Ielu non uidetur. Zacchæum uiderat Ielus antequam ab iplo uideretur. Herodes uidere cu/ piebat, qui miraculo quopiam ædito delectaret curiolos regis oculos. Zacchæus ideo ui dere cupiebat, ut sciret quis esset: nimirum unicus ille filius dei totius salutis author omni bus ipli fidentibus. Non magnum est uidere lesum iuxta carnem his oculis, quibus eum quotidie cernebant pharifæi, & deridebant. Sed discipulorum oculi beati prædicantur. qui uidere meruerunt, quod multis terræ principibus negatum effet. Beatus pronuncia tur Simon Barlona, qui uiderat, quis esfet Iesus, quum sic pronüciaret: Tu es ille Christus filius dei ului. Non ulderant quis ellet Iudæi, qui dicebant: Nonne hic est filius fabri: Sed pio defiderio Zacchæi obstabat pudor, quo minus ad Iesum perrüperet, obstabat undig circumfusa hominữ multitudo. Obstabat humilitas corporis. Erat enim statura pusilles. Humiles funt, qui rebus sordidis ac fluxis incumbunt. Nam humile est, quicquid habet hic mundus, li conferatur ad maiestatem Euangelicam. His non est conspicuus Iesus, nie li lele lubducat in altum. Ielus lublimis non conspicietur nili ab humilibus. Ielus humi/ liac populari turbæmixtus non cernitur, nili ab his qui fastigium rerum humanarum calcarine

iki

St.

trospexeras

calcarint pedibus. Et ideo ut à pulillis omnibus undica gentium conspici posset, ipse post conscendit sublime lignum crucis. Zacchæus itags pusillus, non solum corporis statura, fed animi quoque modestia: quo sublimis uideret humilem Iesum, præcurrens occupa uitlocum, quâ lesus erat transiturus. Suggestum præbebat arbor dícia sycomorus, quod sicos gignat sui generis, unde & ficus Aegyptia dicitur, sed folijs morti arborem referes. ludzorum turba medium cingebant lesum. Præcesserat lex, præcesserant prophetæ, hinc anghine claudebat latus illa ætas. Sequitur & hodie Iudæorum natio, dileit quæ fecerit, quad docuerit lesus: necadhuc cernere potest, quis sit ille lesus, unde oporteat sperare falutem. Zaccheus præcurrens occupat hanc felicitatem, nimirū gentium typum gerens, Quidest in causar Quia adhuc humi manet Iudæus, & hærens carni legis. Non conspicit att lesus, nisi ab his, qui ab humili litera legis erigunt sese ad sensum sublimiore spiritus. Exhoc luggelto licet uidere quis sit & ubi sit lesus. Alio q si turbæ maneas admixtus, hoc elt, linihil eximium lapias, frequenter audias illam fallacem uocem: Ecce hic est, ecce illic est Christus.Pharisæi clamant: Ecce hic est Christus. Sadducæi clamant: Ecce hic est. E bionitæ clamant: Ecce hic est. Alius ostendit aliquem e pharisaico genere, nigro pallio, & dicit: Aspice, hic est Christus. Alius rursus indicat alium candido pallio, & dicit: Ecce hicest Christus. Alius diversos indicans colores & formas vestium, clamat: Hicest Chris ftus. Alius demonstrat uescentem piscibus, & dicit; Hic est Christus. Alius spadonem o ftendit, & dicit: Hic est Christus: O Iudaic & incredulum genus. Vis uidere Iesum: Co scendearborem, sume tibs oculos Zacchæs. Non ille cupitus dere uestem Iesu, sed faciem cupit agnoscere. Hæc uelata est in sacris literis. Amoue uelum, erige intellectuad ea que sunt interna, & uidebis Iesum. Videbis unde nobis uera proficiscatur salus. Incedit ere dus ac lublimis pharilæus, libi placens, libi iulticiæ laudem, libi legis cognitionem uindi cans. Et dum libi uídetur abunde magnus ac uícinus Christo, non dignatur arborisuti pralidio. Zacchæus autê humilis in oculis luis, & arborem conscendit, & uider quod o. pat.Fortallis & hec ficus erat illi similis, quam execratus est dominus, eo quod foliorum uitore promitteret fructum elurieti, quum non haberet: & iam tempus erat, ut post legis figuras,post prophetarum oracula, proferret fructű Euangelicæ pietatis. Hæc erat illa fiz cus, quam dominus iusserat excidi funditus, nisi admoto lætamine desiisset esse sientine desiisset esse sur cus, quam dominus iusserate excidi funditus, nisi admoto lætamine desiisset esse sur cus, quam dominus iusserate excidi funditus, nisi admoto lætamine desiisset esse sur cus, quam dominus iusserate excidi funditus, nisi admoto lætamine desiisset esse sur cus, quam dominus iusserate excidi funditus, nisi admoto lætamine desiisset esse sur cus, quam dominus iusse esse sur cus, quam dominus esse sur cus esse sur cus, quam dominus esse sur cus esse esse sur cus esse sur propernodi sterilis erat, nisi illam conscendisset Zacchæus. Stirps illa Iudaicæ ficus pro ducebat groffos infipidos & immaturos: uerum ut confcendit arborem Zacchæus, ut in situs est populus gentium, iam cœpit proferre fructum, qualem amat dominus Iesus. A ludais expectatus erat multis seculis, tandem uenit ad illos: admixtus illis ambulauit, nec agnitusest. Gentium populus tantum audierat famam Iesu, & accensus amore cognos cendi, quem Iudæi suspenderunt in ligno, præcucurrit ardore fidei: & agnita sua iniu ficia, humilis contemplit literam legis: contemplit ceremonias & figuras, quas & ho dieludzi pro ueris amplectuntur, ac per fidem Euangelicam spiritualibus oculis cernit prætereuntem in Apostolis, & agnoscit lesum: & ultro meretur habere hospitem, quem ludzorum incredulitas expulerat. Interea seder in arbore pusillus ille Zacchæus, obuije oculis expectans aduentantem le lum: nondum edoctus, quo ligno possit eum agnoscere, milquod sperabat id, quod uehementer optabat. At ubi uentum est ad sycomorum, for asse Zacchæus multis Iudæorum erat risui, diues ac publicanus sublimis in arbore spe dator unius hominis. Non enim cupiebat cognoscere quenco, nisi solum Iesum. Iesus au tendelectatus hominis infigni cupiditate, quam iplo facto, quam uultu atque oculis pre kkrebanquanquam & ante uiderat illum, tamen ut & Iudæis oftenderet exemplű prom pacredulitatis, sublatis in altum oculis, uidit Zacchæum. Iam mihisalutem aliquam in lgrem expecta, quoties obtutu fuo quempiam dignatur lefus. Habent enim illius oculi salurare salcinu. Ille uidere tantu ambierat, sed frustra uidet lesum, quem ille non dignatur oculissuis. Submoue teab humilib. ac sordidis rebus, & suspiciet in te lesus. Habet quid dam boni ominis aspectus, sed maioris est felicitatis audire uocem. Quum enim Zacchæ us nihil aliud qu'am intueretur le lum, dominus ultro dixit illi, ip lo etia nomine ut notum compellans: Zacchæe festinanter descende, quoniam hodie oportet me domi tuæ mane te. Accipimus dominum frequenter rogatum iuisse ad conuiuium, nunquam autem ace cepimus ultrò non inuitanim ingessisse sele. Atque id uulgo parum habetur civile. Sed in

trospexerat dominus affectum hominis, cui tanti erat uidisse Iesum prætereuntem. Plura tentaturus erat, nisi propria indignitatis conscientia obstetisset. Cogitabat apud se: Felices, quibus contigit adhærere tali, quibus coram intueri uultum, quibus audire cominus uocem hominis. Iudæorum hæc est felicitas. Ego publicanus sum. Mihi abūde magnum est uidisse prætereuntem. Nulla uox inuitantis prodierat, sed hic animus erat urbanisse mus inuitator, sic amat inuitari dominus Iesus. Plus impetrat, qui quod tacite secu optat, propter conscientiam imbecillitatis suæ non audet petere, quam qui ueluti devincturus officio Iesum, uocat illum adse. Nunquam enim propius accessitad Iesum Petrus, quam quum diceret: Exià me domine, quia homo peccator sum. Efficaxinuitator erat & ille, qui dicebat:Domine no sum dignus ut intres sub tecsum meñ. Iam in illis ædibus erat les sus, cum sanaretur puer eius. Illic enim Iesus est, ubicunce salus est. Sitiebat Iesus salutem gentium, & ideo iubet, ut fest inanter descendat Zacchæus. Iam enim uenerat tempus, ut falus demigratura à Iudæis transiret ad ecclesiam gentium . illic enim oportet manere le fum usque ad consummationem seculorum: quia non licuit manere apud Iudæos. E sublimi speculatus fuerat lesum per fidem, descendit ad officia pietatis: non enim satis est con templari Ielum, quoties eget hospitio: eget autem, quoties eget proximus. Quid interea Zaccheus: Nihil omnino respondet. Ingens enim affectus uocem adimere solet, sed nihil contatus obtemperat. Festinanter descendit. Non enim conuenit contari, quoties nos uo cat Iesus. Iudzi uocabatur, & excusant, Zacchaus gestiens & gaudens excepit Iesum in ædes suas. O miseram synagogam, quæ perdidit hospitem Iesum. O felicem Ecclesiæ domum, que sua promptitudine prouocauit ad se totius felicitatis autorem Lesum. Vides initium Ecclesia collecta è gentibus. Nunc considera Iudaici siuoris imaginem. Turba quum uideret lesum tam propensum erga publicanum, ut ultrò semet in ædes illius inui/ taret, murmurabat quod ad hominem peccatorem divertisset. O contaminatam & invie fam deo iulticiam, quæ mauult faltidire, quam fanari : mauult inuidere proximo, quam communicare. Ad hominem, inquiunt, peccatorem; quali non primum omnium pecca tum sit inuidere proximo, & quasi bonus esse possit, qui fratri salutem inuideat. Quid stas extra fores ecclesiæ inuide Iudæe: Licet & tibi ingredi. Quod si recusas, tamen apud Zacchæum decretum est Iesu manere. Gloriantur gentes tali hospite, quem non expecta rant. Et hoc gratius est, quia non solum præter meritum, uerum etiam præter expectation nem euenit. Vt nunc obmurmuratu est Iesu propter Zacchæum, ita post obmurmura. tum est Petro ob Cornelium centurionem: Quare introisti ad uiros præputium haben tes: Sed quid interea: Zacchæus contempto murmure populi Iudaící stat ante Iesum, am biens etiam in discipulorum ascisci numerti, ostendens quous giam profecisset. Ait enim ad Ielum: Ecce dimidium bonorum meorum domine do pauperibus: & si quem defrau daui, reddo quadruplum. Audis pharifæer non commemorat Zacchæus uiclimas, non delectus ciborum, non iciunia, non dies feltos, non fabbatifmos, non lotiones, non uer stem iactat aut genus, sed opera charitatis adducit. In his peccator uincit iustos, ac de sua fanctimonia gloriantes publicanus antecellit. Siquidem pharifæus ille prædicator fuor rum benefactorum, decimas duntaxat bonorum suorum dabat pauperibus. Hic dabat di midium, nec dabat è præda, sed si quid fraude partum erat, restituebat foenore quadrupli. Deinde de iuste quæsitis largiebatur dimidiü egenis. O uices rerum mire inuersas. Quod intus erat in pharifæis, id erat plenum rapina ac dolo: & Zacchæum habemus iuftum & liberalem, hominem non folum diuitem, uerum etiam publicanum, atque adeo huius ger neris principem, quo magis etiam erat abominabilis apud ludæos . Sed nihil moratur tiv tulos domínus, mentem intuetur,& ex factis æftimat: ex his autem factis, quæ ex fide & charitate proficifcuntur. Neque uero iactanter hæc de se prædicabat Zaccheus, quemad modum ille pharifæus fuæ iusticiæ buccinator apud deum & publicani derifor. Zacchæ us non præfert suam justiciam alienæ justiciæ, sed ut homo peccator ac publicanus sime pliciter aperit libi fuille studium iustitiæ, etiam antequam uideret lesum, ex quo disceie cupit, recte fecerit, nec ne: & quid præterea foret addendum ad adipifcendam uitam æter nam. Sicenim expediebat, ut hæc Zacchæi uox audireturab inuidis Iudæis, & à Cheisto ijsdem audientibus probaretur. Non enim poterat illis efficacius exprobrare su**a frau** dulentiam, auaritiam, rapacitatem; qui non folum ipfi nihil largiebantur egenti proxie mo,ue/

mouerum etiam prætextu pietatis, parentes fraudabat à filijs debito sublidio. Iesus itags uerlus ad murmurantes Iudæos, ait: Illud affirmo uobis, quod hodie falus contigit huic familia, eo quod ipla quocs pertineat ad pareiem Abraham, quo generis autore uos glo riamini. Quisquis enim fide ac synceritate uitæ, pietateck refert Abraham, is filius est A brahæ, consors benedictionis, olim Abrahæ promissæ. Non obstat huic genus ab Abra hæ stirpe diuersum, non uitæ genus antehac in peccatis actum, quisquis à priore uita relipilcens, amplectitur doctrinam Euangelicam: quilquis Abrahæueltigijs ingressus se quitur ueram iustitiam, filius est & hæres Abrahæ. Necenim hujusmodi fastidiet filius ho minis, qui in hocipsum uenit in mundur ut quæreret quod aberrarat: seruaret quod perierat. Hi peccatores Deo gratiores sur c, quam qui falsa persuasione insticia tument. Hee illis andi Hocsermone Iesus declarabat, posthac non esse gloriandum in observatione legis, sed entibus quicquid dotis obtigisset cœlesti munificentia, id totum eò conferendum, ut quam plu rimos homines pertrahamus ad salutem. Nam hoc lucro potissimum delectatur Deus, qui in hoc milerat filium luu, ut univerlas orbis nationes gratis condonatis peccatis ade jungeret sibi. Erant autem & inter discipulos qui putabant, mox ut uenisset Hierosoly mam, cui iam cœperat esse uicinus, appariturum regnum cœlorum, de quo toties mes minerat, imaginantes regnum aliquod mūdano simile, quum Christus sentiret de regno spiritus Euangelici, per quem opprimitur tyrannis peccatorum. Id autem regnum non constat copijs, armis, aut ui, sed fiducia erga deum, sed beneficentia in proximum, sed cle mentia, sed syncera ac liberali dispensatione sermonis Euangelici. Porrò matestatem huius regni, quæ pios decorabit immortali gloria, impios æternis supplicijs addicet, nonstatim esse proferendam, sed suo tempore nobis incognito prodendam. Interim illud omnibus modis agendum, tut quam quisco dotem habet, primum meminerit, esse pecuni/ amdomini, cui debemus omnia, & in huius lucrum erogandum bona fide quod accepi/ mus:non quod ille ullius rei lit indigus, fed quod pro fua erga genus humanti charitate, li tatomnium salute: magnoci sese lucro auctum existimet, si homo per homine resipiscat auitis, & ad Euangelicæ pietatis studium couertatur; ut habeat quod in utroca remunere tur, & eo qui iuuat beneficio, & eo qui adiutus est. Nec enim est quod hinc nobis uindice muslaudis aut gratiæ. Serui fumus omnes, operam debemus domino. Sors tota illius est, culus sumus & ipsi, tantum hoc pro sua cuique virili enitendum est, ut augeat rem do minide præmio relinquat arbitrium domino, qui suo tempore promptam uoluntatem nostram, ac fidelem conatum largissime remunerabitur. Parabolasic habet: Homo quie dam nobilis ac præpotens, profectus est in regionem longinqua, ut affereret libi regnum, quodalius per tyrannidem occuparat, eogs peracto domum sese reciperet. Sed is prius quamingressus est iter, conuocauit servos quos habebat decem, ac tradiditillis minas de cem, lic, ut inter omnes effet æqua fortis partitio, fimulca mandauit illis: Hanc, inquit, pe/ cuniam uobis trado, non ut prodigatis aut seruetis ociosam apud uos, sed ut negotiatio/ necrelcat, uidelicet ut reuerlus, reperiam rem domi auctam. Hunc ad modum rebus do/ miordinatis, profectus est. Ciues autem eius ciuitatis cui præerat, oderant eum. Itaq pro lecto illo, cœperunt agitare de rebus nouandis, hoc molientes, ut dum alterum regnű alfe. niabeo quod possidebat, excluderetur. Miserunt itags legatos ad illuiam profecturu, qui referrentilli, ciues esse huius animi, ut posthac nollentillu habere regem, ne rediret unde profectus effet. Accidit aut ut ille uindicato regno, cuius gratia profectus fuerat, redireta ac protinus iulfit uocari feruos fuos, quibus tradiderat fortem decem minarum, ut fubdu distationibus, sciret quantum quists fecisset lucri. Prodift primus, qui postulatus ratio numaindomine, mina tua creuit ad decê minas. Cuius industria ac fide collaudans domi, nurelpondit. Euge serue bone, quoniam qui res mez essent angustiores, in exigua pecu niadeclarasti te fidelem, & amantem erga dominű tuum, nunc rebus meis auclis, equum diurparticeps lis amplioris fortunæ. Sume præfecturam decem ciuitatum. Polt hunc ue nkalter feruus, qui postulatus ratione, ait: Domine, mina tua quam mihi pro sorte dedisti, peperit tibi quince minas. Et huius industria, tametsi inferiore, collaudauit dominus. Pro modo, inquit, indultriæ tuæ elto & tu præfectus quings ci**vitatum.** Quum ad hunc mo/ him cateri quoca reddita ratione, pro fuo quisque modulo donati essent dignitate, tane den venit leruus unus omnium ignauillimus, pellimegi fidei, qui domino exigenti ratio Tom. 7

nem, respondit: Domine, en referam tibi minam quam mihi credideras. Eam hacienus habui repolitam in sudatio, quo tibi sicuterat, esset incolumis. Adeo non profudi, ut nec attigerim. Hoc malui quam uenire in periculum, ne si male cessisse negociatio, tecum miv hi res esset. Metuebam enim te, no ignarus quam sis homo austerus & lucri auidus, adeo, ut non folum nihil dones de tuo, uerumetia inde tollas, ubi nihil posuisti: & inde messem colligas, ubi non feceris sementem. Dominus auté non tantum offensus ignauia serui, ue rumetiam quod culpam luam referret in mores domini, comotus, ait: Setue piger, malæ fidei,& insuper insimulator domini tui, in tuum ipsius caput protulisti sententiam. Noue ras, ut ais, quod homo sim austerus, & lucri auidus, inde tollens ubi nihil deposui, inde me tens ubi nihil feminaui: atqui hoc ipfum te debebat ad industriam excitare; ut meam becu niam traderes mensarijs. Venissem em haud dubie, & ea simul cum usuris exegissem abs te, quod tibi in hoc credidera, ut per te cresceret. Ad hanc heriuocem qui obmutuisset ser uus inutilis, dominus dixit cæteris seruis astantibus: Auferte ab illo minã, & date illi, qui habet decem minas. Hoc admirantes servi, dixerunt: Domine, quid opus est huic adderes Satis beatus est. Habet enim decem minas. Tum dominus: Vestra nihil refert quid hav beat, sic mihi ulsum est, & sic æquum est in hac ratione, ut quisquis industria fideli auxe/ rit rem domini, huic mea benignitas adijciat aliquid, ut magis etiam abundet. Contra, qui per ignauiam nihil lucri sibi parauit, huius egestati adeo non subueniet mealiberalitas, ut hociplum etiam quod habet, litauferendum. Mea fors erat, mihi debebatur lucrum, uestrum erat præstare debitam operam. Nunc & sortem uobis largior, & lucrum. Hacte nus enigmate dominus lesus docuit discipulos suos, ut in negocio prædicationis enanger licæ se quisque qu'am maxime fidelem ac industrium præbetet, præmium autem exper Charent in altero aduentu domini, quum iam apparebit potens ac sublimis, regno ecclesie iam uindicato ac tradito patri. Primum enim deus tantum in Iudæa notus, unius tantum ciuitatis regulus effe uidebatur, quữ diabolus impune regnaret in alieno, per diuerfas ore bis nationes. Cupies aut libi uindicare per Euagelij predicatione, quod libi Satanas per tyrannidem occuparat, reliquit Iudæorum terram, ac profectus eft in cœlum: fed prius di figenter instructis discipulisad munus Euangelicæ negociationis, quibus credidit Eux angelici sermonis dispensationem, ueluti sortem quandam, unde lucrum ingens per il los accresceret domino talium lucrorum auidissimo: Attraherent ad regnű Euangelicum' quoscung possent, publicanos, meretrices, milites, Gracos, Romanos, Scythas, Gallos, Gothos, Sarmatas. Hoc autem agerent ufg; ad reditum domini, qui rediturus eft in fine ' huius mundi, distributurus cuice pro suis factis æterna præmia. Non uenturus est autem mili prius subiecerit orbem imperio Euagelico, & in unam ecclesiam coeant omnes totta us orbis nationes. Verum dum hæc molitur per fuos discipulos, Iudæi, apud quos solos' Deus hactenus regnare uidebatur, propter cognitionem legis ac religionis autoritatem, ciues illius ex quibus, & apud quos natus fuerat, quum in primis illum amare debuerint, & in uindicando regno adelle modis omnibus, non folum nullam opem addiderunt, ue rum etiam obstiterunt clamantes apud prætorem: Non habemus regem nisi Cæsarem,-Idem fecerunt & post, denunciantes apostolis cæsis, ne posthac de nomine Iesu facerent mentionem. Mosen uolebant regem, Christum nolebant: oderant enim illum, quod aduerfaretur ipforum prauis cupiditatibus. Videmus autem & hodie, quomodo riatio Iudæorum le lubduxerità regno Euangelico, quamés pertinacibus odijs conspirarita duerfus eum, cui data est à patre omnis potestas in cœlo & in terra. Nolumus, inquiunt, hunc regnate super nos: & dum nolunt servire Christo, serviunt omnibus huius mundi tyran/ nis: serviunt Satanæ tyranno sævissimo: quūc passim toto terrarū orbe videant Christia nos gaudere libertate spiritus, ipsi mordicus etiamnu tenent litera insipidam, cui serviume. uelut alscripti glebæ. Sed his frustra reclamantibus uindicatur & confirmatur ecclesia te gnum, in quo parando costabiliendo qui fidelem nauarint operam, pro modo fructit quem attulerunt in uinea domini, gloria & honore coronabunt in regno cœlesti. Indani autem pertinaciter incredulis quid erit præmije Et hoc explicuit dominus in reliqua par te parabolæ.Posteat enim sumpsisset supplicium de seruo malæ fidei, adiecit: Quin 🐮 😝 ues illos meos, genere ciues, animo holtes, qui feditiofa legatiõe missa, deprecati sunt the regem:adducite huc, ut occidatur in conspeciu meo, mihigi dent pœnas rebellionis. Hac

ell mors æterna, quæ manet omnes, qui non obediunt Euangelio filij dei. Tuncením me nto experientur implacabilem, qui mansuetum & clementem pertinaciter contempse runt. Hæc loquutus dominus, pergebat ire Hierosolymam, ubi peracturus erat illud exie mium facrificium pro falute generis humani, & è fpecula crucis uelut auarus & ambitio/ lus rex, omnia pertracturus ad le. Quanç enim ubig multi fuerunt, & futuri lunt, qui cla ment factis iplis: Nolumus hunc regem super nos, tamen nulla est natio tam procul semo mà Indæis, unde no plurimos pertrahat ad sele. Rursus igitur facto inculcat, quod prius delignarat in Zaccheo, quod mox prolixiore parabola explicuít. Procurat interim illud dominus, quod & ante lepe procurauit, ut liqueat omnibus, fele sponte uolente, ac scien/ tem pati, quicquid passurus erat, alioqui posse quicquid uellet. Quoniam aut decreuerat per fummam ignominiam ac deiectione afferere fibi fumma apud homines gloriam, & discipuli nodum ad plenum capaces huius mysterij, nescio quid magnificti ac præclarum iuxtamundum expectabant'a domino, uoluit ante mortem ad tempus illorum blandiri, nel illudere potius affectibus, & irridere huius mundi gloria: oftendens & fit inanis, & in fida, quum tantos applaulus, tam honorificas acclamationes, tantii populi studium mox fegunta fit crux. Quum itaque lefus peruenisset ad montem qui dicitur Olineti, nicinus duobus oppidulis in eius montis latere litis, unde iam in prospectu esset Hierosolyma, ex milit duos e discipulis suis cum mandatis: Ite, inquit, in oppidum quod uidetis e regione. In cuius ingressu reperietis pullum asinę alligatum proforibus, rudem adhuc sessori,& cui nullus hominum insederit, soluite illum & adducite mihi. Quod si quis obstiterit, in terrogans quare foluitis pullum: huncin modum illi respondebitis: Dominus hoc opus habet. Abiere discipuli, repererunt pullum alligatum. Soluere parant. Interim aderant qui rogarent uelut oblistentes: Quare soluitis pullu: Illi ut erant iussi, responderunt: Do minus opus habetillo. Audito nomine domini, passi suntabduci pullum. Adduxerūtigi. tut ad lefum. V bi uero conspexere dominum uelle coscendere, quod tamen nunco antea fuerat folitus, ne in nudo tergo federet incommodius, discipuli instrauerunt sua pallia iu/ mento. Iam auté infidente lefu, & eunte, quidam etia in uia strauerunt sua uestimenta, uel honoris gratia, uel ne pullus rudis & incalceatus ad lapides offenderet ungulas. Quum autem iam uentum eflet ad pedem montis, ac recta tenderetur Hierofolymam, mirus qui dam affectus corripuit animos omnium, quorum alij comitati fuerant Ielum, alij e Hiero folymis processerant obuiam. Nam certatim uiam, qua incedebat dominus, ramis arbox sum undice decerptis consternebant, magnocé gaudio, clarisce uocibus coeperunt lauda Deum super omnibus beneficijs ac miraculis, quæ uiderant & audierant gesta per les fam.Resonabant undique uoces gratulantium, uelut triumphatori domino, & acclaman ritium : Ofanna in excellis. Benedictus qui ucriir in nomine domini, pax in cœlo,& gloria mexcellis. Hac erat uox promiscua multitudinis, pracipue iuuenum, qui uelut afflatu quodam numinis, contempta pharifæorum inuidia, reddidere palam testimonium domi no lefu. Erant autem in ea multitudine pharifæi quidam, quos male habebat hæcacclar matio, nescio quid præ se ferens homine maius. Ex his erant qui monerent lesum, ut ipse fin autoritate cohiberet acclamationes impias, ex immodico quodam erga preceptorem Andio proficiscentes, & ob id ingratas etiam ipsi domino, qui tam eximias laudes non a/ gnosceret: Magister, inquiunt, increpa discipulos tuos. Jesus autem piam simplicis turbæ professionem non compressit; sed Pharisaorum cacitatem oblique taxauit, qui non uere rentur ea, quæ magnifice gerebat dominus, tribuere Beelzebub principi dæmoniorum Respondit autem: Qua fronte compescam gloriam merito canentes Deo, & quod à Pro, phetis olim dictum est, nunc pijs uocibus occinetes: Illud affirmo uobis, adeo deus non takhanc laudem suam sileri, ut si homines conticescerent, ipsi lapides clamaturi sint. Er la pidibus duriores sunt, qui tot beneficijs, tot miraculis prouocati, non possuntad prædie andam Dei gloriam permoueri. Hacitacs triumphali pompa, & huiulmodi stipatu do/ colous Ielus ibat Hierofolymam. Tantulum enim illi libuit guftare de huius mundi glos risiantequam subiret crucem: & hanc professione extorsit ab ea gente, à qua mox erat cru de liffime perimendus, ut Iudæi sua ipsorum uoce condemnarentur, quod suum Messiam ac feruatorem adegissent in crucem. Subestautem in hac rerum gestarum historia non pa . sam mysterij. Asina stabat, stabat & pullus asinæ filius. Asina iam assueuerat sessori, legis iugum Tom.

iugum ferre solita, nimirum Iudæorum natio. Pullus asinæ filius, quoniam falus à Iudæis cepit exordium: gentium populus adhuc rudis erat, nec legis iugo pressus, nec per Euan gelicam obedientiam Ielum sessorem tergo uehens. Vtrung iumentum erat alligatum, quoniam & synagoga carni legis seruiebat, non aspirans ad libertatem spiritus, & gentes philosophorum decretis, ac dæmonum cultui erant obnoxiæ. Habebant tum comunes dominos, eósque non paucos. Siquidem in Iudæorum fimul ac gentiñ populis plerie que seruiebant auaritiæ, libidini, ambitioni, inuidiæ, cæterisch fædis & inclementibus dominis. Hos iussu domini soluunt Apostoli duo, Petrus doctor circuncisionis, & Paw lus doctor gentium, dum per fidem Euangelicam & baptilmum condonant utrisque o/ mnia peccata uitæ priftinæ, ut soluti post hac mereantur habere sessorem lesum. Dedite nim hanc potestatem discipulis suis, non solum inter Judeos, uerumetiam inter gentes, ut quicquid soluerent in terris, idem solutum esset in coelis. Quid autem mirum, si priores illi domini non possunt impedire solutionem, quando qui soluunt, illius domini iussusoluunt, cuius uoluntati nemo resistit. Illi talibus iumentis opus est, talium dorsis gaudet infidere, qui fimpliciter obediunt, qui fuaue iugum Euangelicæ doctrinæ libenter accipi unt, qui non ferociunt aduerlus fellorem, qui placido incessu corporibus suis portant & glorificant dominu lesum, donec peruenerint in ciuitatem sanciam & in templu domini, non in illam interfectricem Prophetarum, sed cœlestem illam, quæ nescit rebellionem. Mundi principes amant feroces caballos, ac bello natos & edoctos. Dominus lefus tales amat alinos, qui mites mitem uehant dominum, nec sessorem tergo excutiant. Hanc uer Cfationem rident elati principes huius mundi, rident superciliosi philosophi, rident tumi di Pharisai, sibi que nidentur felices, quod tergo uehant immitissimum sessorem diabor lum, quod tot dominis inclementissimis serviant, quum uni domino servire felicitas sic Nihil his pulillis ac limplicibus felicius, polteaquam lemel soluti sunt à servitute, postea/ quam semel tergo receperunt dominum lesum. Iuxta mundum asinini generis uidentur idiotæ, simplices, nescij fraudis, sed habent rectorem dominum, qui non sinit illos aberra re, qui non solum dignatur insidere dorsis illorum, uerumetiam inhabitare pectora, qua suo spiritu moderatur. Erant nuda iumenta prius, sed Apostoli suis pallijs conuestiunt, fua doctrina, fanctæ que uitæ exemplis ea præparantes confcenfuro lefu, qui quod femel fecit iuxta carnem, nunquam non facit iuxta spiritualem sensum. Via erat aspera, sed hão quoque discipuli substratis uestibus communiunt, ostendentes facilem esse uiam pieta. tis, li quis per sanctorum exempla ingrediens, subdat se domino lesu. Itur per ramos pale marum, per frondes arborum uirentes, per semper florentem ac uirentem memoriam martyrum, uirginum, & confessorum. Quanta enim uis exemplorum offert sese un dique uiam pietatis ingressis: Huiusmodi magnam copiam suppeditant ipsi Iudæorum libri gentibus quoque . Aggratulantur huic pullo, quicunque Christü agnoscunt dominum. Nec hodie desunt Pharisai, nec unquam defuturi sunt, quos urat Christi gloria. Mallent enim acclamari sibi: Osanna in excelsis: Benedictus qui uenit in nomine domini: quum non ueniat in nomine domini, sed in nomine suo. Sed Iudais hodie tacentibus Christi gloriam, cui inuident, lapides clamitant iam facti filij Abrahæ. Hierofolymitæ clamane: Tolle, tolle, crucifige. Hyberni, Scoti, Britanni, Galli, Sarmatæ, Germani clamant: Be mediclus qui uenit in nomine domini. Qui dum suz gloriz student, obscurare conantur gloriam Christi, qui priuati commodi causa premunt ac deprauant synceritatem scrie pturæ sacræ, dum suam magnitudinem prædicari uolunt ab hominibus, & Christi glor riam fileri: hi nimirum Pharifæos illos agunt, obturare conantes ora filiorum Hebræo/ rum, quos deus affiauerat ad decantandam gloriam fui nominis, ac filij fui, quem mun do dederat servatorem. Habet & illud salubrem aliquam significationem, quod ex monte descensus est, deinde iter per planiciem, mox rursus ascensus in montem Sion: nam in box: extructum erat templum domini. Nili mons haberet oleum unde fidei lumen alerete a non esset descensus a fiducia legis, qua tument ludæi: à fiducia philosophiæ, qua fibi na cent gentes. Nam initium profectus ex fide elf. Oportet autem accedere ad domum base ca, nam id Syris sonat Bethphage. Hac enim est bucca, non qua tumet fastu, sed parters . rit confessionem admissorum. Nec procul abesse oportetà Bethania, qua dicitur domesa obedientiæ, Non omnes autem obediunt Euangelio. Sed hinc tamen est salutis initimena

A descens

Tie.

A descensuiter est per planiciem, undica constratam ramis bonorum exemplorum, do/ necrursus ascendatur in montem Sion, quæ specula dicitur. Nimitum hoc est illud uirtu tis sastigiti, unde uelut e sublimi specula despiciuntur omnia, quæ mundus hicostentat ue lutisublimia. lamos animus coelo uscinus, cotemplatur ea quæ suntæterna, quæos exuper rantomnem sensum humanum. Porrò quum sam eò progressus esset dominus lesus, ut propius in prospectu esset Hierosolyma, uidens ciuitatem illam ædisicijs magnisicam ac fplendidam, uiris, opibus, ac religionis opinione floretem, superbam rebus præsentibus, ignorantia uenturæ calamitatis securā:misericordia motus, illachrimauit:ac uerbis abru ptis,uelutí præ dolore singulties, deplorauit illius exitium, dicens in hanc sententia: Si tu quog cognouisses, que madmodu ego cognoui hunc tuum diem, quo tibi pax offertur, ac remissio pristinorum criminum, studeres amplecti quod offertur. Nimirum hic tuus dies efi, quo prouocaris ad relipiscentia, & inuitat te dei bonitas ad poenitentia, inuitat autem extremo gradu benignitatis, ad que nihil potest adiungi. Toties abs te spreta dei clemen tia nouo quoda modo dignatur te inuisere, ut saltem hac ratione mitescas. Veniet alius di es, non tuus, sed Romanorii, & ultionis diuinæ, quo poznas dabis omnium scelerum tuo nm, quæ cumulare & deplorare maluisti. Nunc autem nec diem tuum agnoscis, nec il lum non tuum prospicis, quoniam uterca absconsus est ab oculis tuis, quos habes præsen tis felicitatis temulentia cæcutientes. Nec recordaris præteritorum malorum quæ com milifiinec prospicis futura, quæ tibi imminêt: nec agnoscis præsentem dei erga te bonita tem,quam quonia pertinacissime spernis, o ciustas immedicabilis, & interfectrix eorum, qui ubi salutis nuncium adserunt: uenient alienigenæ aduersum te,qui tibi adserent exiv tium, Auersaberis Messiam tuum, & Cæsarem tibi regem ascisces. Senties igitur tuos re/ ges, longe alío apparatu ad te uenietes, es nunc ad te uenit rex tuus, salutiser ac placidus. Nonrecipis qui uenit daturus salutem, & recipere cogeris qui uenient daturi perniciem. Venient enim Romani principes, pro regibus hostes, quos anteposueras tuo regi, cum amatis copijs: ac primum circumsepient te uallo, ne qua pateat effugium: deinde uiris ac machinis undique cingent te, ac prement oblidione arcuillima: denique totam iltam struz durantuam una cu templo solo equabunt. Nec hoc contenti, silios tuos, quibus tu nunc superbis, ac uicissim addis animos tuo splendore, internitione concident: totamos issamos tuo splendore, internitione concident: totamos tuo splendore, internitione concident: totamo tuam gloriam sic funditus tollent, ut nec lapidem relicturi sint lapidi cohæretem, ne quod uelligium tui maneat, aut ne qua spes sit instaurandi tui. Erunt hæc quidem miseranda, seduo merito accident:eo quod toties prouocata, olim per prophetas diuersos, nunc etiam per Joannem, ac Messiam tuum, obstinate spernas Dei misericordiam. Senties igitur tempus uindica, quæ tempus uisitationis nosse nolueris. Poteras & ipsa amplecti salue tem oblatam. Nunc saltem tuo exitio salutiserum exemplum præbebis alijs, ne simili modo spernant dei bonitatem ad meliora prouocantem. Hæc loquutus Iesus, uenit Hie rosolymam, & ingressus est templum, unde eiecit uendentes & ementes, dicens: In scrie puris dicit Deus: Domus hec mea non negociationi dicata est, sed precationi: uos autem uertistis illam in speluncam latronum, spoliantes hospites, & insidifs impis uestrum lutrumaliorum damno procurantes. Hoc facto dominus lesus declarauit, quantam perni ckmadferant ecclesiæ, qui sub prætextu pietatis student sædo quæstui, qui sub titulo reli gionis suum agunt negocium, non paseentes gregem, sed deglubetes, & insyncera do Ciri naperimentes animas, quas syncera debebant uiuificare. His peractis dominus uelut in suoregnouersans, quotidie docebat in templo, palam contempta pharisæorum insanabi limalicia. His rebus iritati, qui inter sacerdotes primas tenebant, scribæac primores popu licaptabant occasionem perdendi seruatorem. Non deerat mala mens, sed no affulgebat sperficiendi quod uolebant. Audierant acclamationes populi, uidebant & in templo totam multitudinem suspensam pendere ab ore illius: tanta erat divini sermonis & vis & gratia. Fastidiebatur istorum frigida doctrina, ueluti uapa, de lotionibus, de corbona, de decimanda menta & ruta, semel gustato musto uigoris Euangelici. Hinc metuebant auto rizailuz, metuebant quæstai suo, metuebant regno suo. Quod autem id temporis su ata hilloriam accidit, id frequenter euenit iuxta tropologiam, quoties hiqui religionis arcem tenent, qui que sacræ docirinæ professione conspicui sunt, conspirant cum profanis principibus aduersus Iesum; tum imminer ingens exitium populo. Id fit quoties autorio

tas sacerdotum ac sacræ doctrinæ professorum, adulatur husus mundi monarchis, & sillerum affectibus subservium tautoritate sua, quorum potentiam oportebat salubribus ac lieberis monitis cohiberetac vicissim monarche suis opibus, Episcoporü ac theologorü pra vas cupiditates, hocest avaritiam, ambitionem, tyrannidem sulciuntac muniunt: quantis neutri alteros amant, tamen impia collusione in perniciem Evangelicæ veritatis tradunt operas mutuas. Horum scelerata coniuratio maius exitiü adfert orbi, quàm tum adferebat pontisicum, scribarum, pharisæorum ac primorum conspiratio.

CAPVT XX

v AERIT v R igitur occasio, ut tametsi cupiditas occidendi esset impia, ta/ men apud homines studio iustitiæfacere uideretur. Accidit itags, ut die quo dam quum Ielus doceret populum in templo, & inculcaret illis letum & o/ ptatum nuncium æternæsalutis: conuenirent illo coniuratisacerdotum pri mores, una cum scribis ac pharisæis & populi primatibus, ut uel autoritate cohiberêt lefum à facra doctrina. Non poterant illius admiranda facta damnare, que tam multa teste populo gesserat. Non poterant refellere doctrina, quæ cum lege cum diuina uoluntate consentiebat. Hinc igitur meditantur calumnia, quod hanc docendi populum autoritatem libi sumplisset, quum ab ipsis oportuerit accipere: uidelicet illud agentes, ut uel gloriam deo debitam in se transferrent, uel Christo statuerent calumniam motæsedi tionis, qui fine publica principum autoritate couocaret ac detineret populum. Simul igie tur adeunt Ielum in templü, dicentes. Si uis ut nos quog credamus tibi, dic nobis, quană autoritate facias ista quæ facis. Baptizas, prædicas, fanas in fabbatis, doces in templo, col ligis discipulos, auocas ac detines populū. Nobis ignotus es, nulla potestate publica præ ditus es. Quis igitur dedit tibi istam autoritatem? Iesus aut intelligens hanc percontatio nem ab impia cogitatione proficifci, nimirum ut calūniarentur, no ut discerent: non cona tus est eos docere, sed retudit illorumaliciam, ueluti clauum clauo pellens. Ioanne enim baptistam plurimi fecerant, & ad huius baptismi confluxerant. Et is collegerat discipue los,& is turbis prædicabat in defertis & circa lordanem, instare regnum dei: libere dam. nabat uitia quorumlibet, & inuitabat ad poenitentiam. Nec huic tributa fuerat autoritas à facerdotibus, pharifæis, aut primoribus populi, sed è deserto ueluti nouus homo prodies rat, afflatus ac missus à deo, suxta uaticinium Esaix. Caterum huc tendebat insidiosa prox cerum interrogatio, ut si Christus respondisset eam autoritatem sibi à deo traditam, accu farent eum blasphemiæ, quod homo sibi uindicaret familiare colloquíñ aut comercium cum deo. A pontificibus, pharifæis & scríbis no acceperat. Supererat iuxta collectionem illorum, leditiofam effe potestatem, & ex instinctu Satanæ, quam sibi sumeret. Contene debant enim omnem potestatem diuinam ad ipsos deuolutam esse, nece quicquam pie ge ri, quod non ex ipforti autoritate gereretur. Et interim odio cæci, no cogitabant quod lo annem nulla hominum autoritate limilia faciëtem luspexissent, adeo ut Messiam esse con tenderent, nili quod Ioanes non ædebat miracula. Atqui hoc nomine minus debebat ob 🖊 , strepere Christo. Ac ne illud quidem illis ueniebat in mentem, quod iam olim Deus trav didisset hanc potestatem, loquens per prophetas suos. Prophetarum autoritatem recipie bant, & rem à Prophetis prædiclam reficiebant. Itags dominus maliciosam illorum prux dentiam, & stultam fraudulētiam uolens illudere, respondit hunc in modum: Priusquam ad interrogatione uestram respondeam, sciscitabor & ego à uobis quiddam, quod uer bo poteritis expedire. Id ubi expedieritis, respondebo & uestræ percontationi. Dícite mi hi: Baptilmus Ioannis utrum erat è cœlo, an ex hominibus? Et cuius autoritate baptiza bat, cœlitus accepta, an à uobis : Sensitilico cornutam interrogationem impia Iudæo. rum conscientia. Si uera respondere uoluissent, simplex ac parata erat ueritatis oratio; fed lentiunt lese eadem arte peti, qua petebant. Initur itaque consilium dolosum. Nihil enim operofius simulatione, & fraus fraudem, dolus dolum trahit. Coferunt igitur inter. se: Quid ad hoc problema respondebimus : Si dixerimus Ioannis autoritatem è cœlo. profectam fuille, ilico retorquebit in caput nostrum, & dicet : Quur igitur non habuiltis. مِilli fidem de me testificanti: "Confessus est se minorem ، & indignum qui gestaret calcia مِ menta mea. Confessus est se terrent terrena, & humisem humisia loqui, me de cœsis prox fectum maiorem esse omnibus. Quomodo recipitis illius autoritatem uelut à deo profes

ctam

clam,& meam autoritatē, de qua testificatus est ille, palam calumniamini: Quod si dixeri. mus, Ioannem nihil egisse autoritate Dei, sed tantum humano spiritu, populus uniuersus adorietur nos lapidibus, quod cuncii perfualum habeant, Ioannem fuisse prophetam, & affatu numinis gestisse, quicquid gestit. Non eratillis cura, ut uerum responderent, sed ut quod ipsis esset commodum. Sic respondent falsi doctores, non quod docet scriptura, sed interpretantes, quod ad ipsorum facit affectus. Si respondissent uerum, periclitabatur, apud populum illorum autoritas: lin fallum, metuebant uitę luę. Formidabant homines, qui Dei timorem abiecerant. Itaque respondent se nescire. Hæc una rima supererat, qua daberentur, sed elapsi simul à quæstione liberant dominum. Ait enim: Quia uos tergia uerlamini, nolentes respondere quod scitis, nec ego dico uobis, qua autoritate faciam bæc, quæ uidetis: quanquam nechocignoratis, quod percontamini. Sacerdotibus au/ sem, Pharifæis, scribis, & populi primoribus ad eum modum confutatis, subiecit domi/: nus parabolă, quæ poneret ob oculos immedicabile illoru maliciam exitio dignă, qui tor modis à deo prouocati ad relipilcentia, semper in deterius profecissent, cotempta lege, cæ. fis & occilis prophetis, occiluri polt hos & extremum malorum remedium filium Dei, & hunc rursus in Apostolis & martyribus frequenter afflicturi. Parabola sic habet: Hox mo.inquit, quidam plantauit uineam, quam unice charam habuit, nihil non faciens, uta-Liquando fructum ex ea perciperet. Seplit enim eam diligenter, extruxit in ea turrim ad cultodiam, effodit lacum, addidit torcular. Sic rebus omnibus bene instructam, locavit co. Ionis, ut eam colerent, & fructum colligerent. Quo facto, peregre profectus est, diuck for ris commoratus. Nimirum hæcest uinea domini Sabaoth, quam dominus transtulit ex Aegypto, plantauit in terra promissionis, sepsit legis ambitu, protexit sua custodia, ornamit templo, addidit sacerdotes, iudices, duces, doctores: nihilomisit quod ad curam illim us pertineret. Ac bene curata uinea, colonor uitio, posteaquam erat diu expectata, ut. produceret uuas, tandem produxit labruscas. Dominus interim, qui nusquam non adest, zamen illis proculabesse uidebatur, quod ageret in coelis. Quum igitur tempestiuum es fet, ut aliquando fructum tali Dei benignitate dignum adferret populus Ifraeliticus, mie fit uineae conditor feruum fuum prophetam quempiam ad colonos, hoc est, ad principes ad sacerdotes & scribas, qui rerum habenas moderabantur, ut redderent fructum enaz; rum. Coloni, qui fibi coluerant uineam, non domino, seruum pulsatum ac uerberibus af fectium, repulerunt ac remiserunt inanem. In quem enim prophetarum non sæuitum est Tanta autem erat domini lenitas, ut nec tanta prouocatus cotumelia læuiret in colonos; fed militalterum leruum, qui tentaret, an pollet illos ad officium reuocare. At illi nihilo mitius tractarunt hunc, quam priorem tractauerant. Nam uerberibus afflictum & contu. melijs affectum, remiserut illum inanem domino, inanem expectato fructu, sed onustum. iniuria. Quorsum enim irent nisi ad domini, qui dicit: Mihi uindicia, & ego rependame. Ne sic quide iritata domini lenitas prosilift ad ultionem, sed misit tertiu seruum. Et hunc coloni uulneribus etiam inflictis, remiserunt inanem domino. Siquidem domini boniz sas, quæillos inuitabat ad poenitentiam, magis iritauit illorum maliciam. Quanquam autem omnis contumelia, qua afflixerant seruos missos, merito pertinebat ad dominum qui milerat, iámque iure plecti debebant, qui toties prouocati, lemper ad scelera maio/: profecerant: tamen ex inligni lenitate sua distulit adhuc ultionem, malens extremum, experiri remedium, qu'am sæuire in colonos. Cogitauit autem apud sese: Quid faciam. et impios colonos reducam ad mentem meliorem, quorum culpa iam olim mihi perit fru dus uinez mez: Militot leruos, nihil profectum est. Quod unum superest id faciame Mittam filium meum unicum ac dilectum. Qui seruos meos contempserunt, fortassia hunc ubi uiderint, si non amabunt, certe reuerebuntur, meipsum in illo uenerantes. Qui natura mali sunt, solent aliquoties uel pudore cohiberi à maleficio. Placuit hoc considera lium clementissimo domino, filij sui perículo uenari salutem colonorum, uidelicet aui doseruandi, ad uindictam lentissimo. Iuit filius obediens patri. Hunc ubi conspexere co loni, non folum reueriti non funt, fed impijs animis ad extremæ dementiæ confilia fele couerterunt, dicêtes apud sese: Hactenus seruos reiecimus. Hic est filius & hæres, ulturus, aliquando patris contumelia. Occidamus eum, & nobis uindicabimus hæreditate huius winez, contempto fortiter domino. Placuit inter conjuratos impium confilium, ac filium, eieclum

riectum è uinea interfecerunt. Hoc sermone dominus Iesus quum prodidisset sacerdoit bus, scribis & primoribus suam ipsorum conscientiam, qui tum moliebantur, quod paulo post perpetrarunt, educentes lesum, & extra ciuitatem crucifigentes: uersus ad illos, in terrogauiteos, Hæc quu fic habeant, quid faciet dominus uineæ talibus colonis: Illis rut. sus respondere tergiuersantibus, adiecit dominus: Veniet ipse dominus, acmale perdet colonos illos, qui nulla lenitate uinci poterant: atq; illis pro fuo merito extinciis, uineam fuam locabit alijs. Hoc dicto fignificabat dominus, sublata funditus Iudæorum religiõe, per apostolos Euangelij fructū transferendū in gentes. Idabominantes Pharisai, respon derunt: Ablit. Intelligebant enim totam hanc parabolam in ipfos dictam: & quum non abominarentur tam impium cõlilium, tamen deteltantur impij cõlilij iultam uindicam. Iefus ut oftenderet & hoc, quod illi negabant euenturum, fuiffe prædictum à prophetis, intuitus est eos, & ueluti compellans illorum conscientiam, ait: Si non creditis meæ para bolæ, quid est igitur quod legitis in psalmis: Lapis ille, que reiecerunt ædificantes, factus est caput angulis. Quisquis inciderit in eum lapidem, conquassabitur: rursus in quem ille inciderit, eum cominuet. Se lapidem à deo cœlestem significat Christus, quem ludzire probarunt, adificantes synagogam abs Christo: sed deus huc fecit lapidem angularem, connectentem & continentem utrung parietem, duos g populos per fidem Euagelicam able legis ceremonijs in unam ecclelia copulantem. Ates hic lapis tutillimum eli praliv dium aduerlus omneis insultus mundi ac Satanæ ijs, qui credentes illi inhærent & inniv tuntur. Cæterum solidus est & inuicius rebellantibus. Nulla est em tanta potestas huius mundi,quin coquassetur, si in hunc lapidem impegerit: impingit aut, qui repugnat acreficit. Porrò cominuetur etiam, in quem inciderit ille. Incidit autem in eos, quos diu tolera tos, uíndicla dei tandem opprimit inopinantes. I dem enim lapis falus est innitentibus, exi tium aduerfantibus. Hæ parabolædomini fic exacerbarūt animos primariorum facerdo tum ac scríbarum, ut ínibi statim uoluerint illi manus inijcere, sed ab impio facinore cohi buitillos populi metus, apud quem uidebant lelum adhuc plurimi fieri. Etenim homines fibi male conscij, senferant parabolam dictam in se competere : quæ ideo dicta est, ut exe ius intellectu reuocarentur à nefarijs confilijs:nunc hoc ipfo fiunt ad malefaciendum irita tiores, quo debuerant à malicia deterreri. Proinde metu plebis exclusi à palàm patrando facinore, quod iam in animo patrarant, posteaquam decreuerant: per cuniculos aggredi untur efficere, hoc etiam sceleratiores, quod fraudem addunt maliciæ: quemadmodum sceleration est qui ueneno occidit, qu'am qui gladio. Audi nunc Theophile dolos & anes impiorum facerdotum, qui ideo lefum uolunt extinctum, hoc est, ideo ueritatem Euange licam uolunt oppressam, quia per eam aufertur cultura uineæ, cuius dominatū sibi perpe tuum,atg hæreditariñ promilerant. Dissimulant iram, & observant omnê occidendi oc cafionem.Submittunt ue ro quoldam, qui fefe iultos fimularent (nihil autem fimulata iw fticia capitalius)ut ex illius fermonibus uenatentur aliquid, quo deferri posset apud Caz fareos præfectos ac præfidē Pilatum, qui tum in Iudæa nomine Cefaris rerum fumma po tiebatur, ut inuidia facti transferretur in hos, quorum sententia fuisset occisus, ipsi uelut innoxij temperalle uiderent a languine. Sed quo magis humana uerlutia conantur dilli mulare , hoc magis ac magis traducunt luam infignem maliciam . Adoriuntur igitur le/ fum illi personati satellites pontificum, his uerbis: Magister, perspecta est nobis tua integritas, libere loqueris, & recle doces omnia : nec est apud te respectus personarum, ut in gratiam ullius qualibet potentis mentiri uelis, sed unum deum semper habes præ oculis, quod illi gratum est, simpliciter ac libere doces. Dicigitur nobis, quid sentias tu, de quo multis est controuersia: utrum fas est nobis, dare tributum Cesari, an non. Iesus aut intelli gens fraudulentæblanditiæ, & inlidiofa interrogatio quorfum tenderēt:nimirū huc, ut fl quod sperabant fore, respodisset, non esse fas ut populus deo sacer serviret ac censum pen derêt impio & idololatræ principi:quam opinionem Pharifæi probabant,etiã fi profite) ff hon auderent:rurfum fubornarent,quí deferrent eum apud Pilatum Cefaris præfidem læfæmaieftatis:fic Euangelica prudentia fraudulentiam illorum elufit,ut & illis adimeret captatam ansam lædendi,& admoneret quid ipsos oporteret facere, quod sine dubio nev mo no line certo lalutis luæ periculo foret omillurus. Nec enim in hoc uenerat Chriftus, tit doceret quantum Celaribus, aut Celarii præfectis pendi deberet, led quid ex spirituali.

centu

tensu deberetur deo, qui dominus est omnium. Quid me tentatis, inquit: Ostendite mix hidenarium. No enim agnoscit Cæsaris imagine, qui nihil habet in terris. Exhibito num. mo, rogauit que na esset imago, & cuius haberet inscriptio. Nec ista novit, qui vere Chri stianus est. Aiunt qui nouerant, nimirum mundo dediti: Cæsaris. Subijcit lesus: Reddite icitur Cæfari, si quid ad Cæfaris ius pertinet. Neg enim hoc mea refert, quid exigant hue ius mundi principes. Cæterum illud magis ad rem pertinet, ut reddatis deo, quod illi de beis. Agnoscite illius imaginem expressam in animis uestris, agnoscite titulum illius,& inscriptionem. Totus animus illi debetur, nec alij servire debet, quam ei, qui condidit & corpus & animam. Quur autem Dei gerens imaginem datur diabolo: Mirati funt sub doli captatores tam cautum responsum. Habet enim & Euangelica simplicitas suam pru dentiam, nec tamen agnoscunt divinam in eo sapientiam, sed dolent nihil esse, quod in ex ius fermone possent reprehendere. His submotis accedunt Sadducæi, qui falso nomine iu flicia sese uenditabant: quemadmodum Pharisai dicebanturab eminentia, qua sibi uide, banturlonge præcellere cæteris. Habet autem illud Sadducæorum secta peculiare, quod non credunt esse resurrectionem corporum, nec aliquid hominis extare post mortem, neculos esse angelos. Hi domino proponunt huiusmodi quæstionem: Magister, Moses huiulmodi legem tradidit nobis, liquis uxore ducta, decesserit absque liberis, ut defuncti frater ducat mulierem uiduam, & fuccedens in locum fratris, fuscitet ex eadem posteritax, tem fratrisuo. Euenit igitur ut fuerint fratres septem, quorum primus duxit uxorem, ac decessitables liberis. Huic natu proximus accepit uxore relictamac decessit & ipse, no su sceptis ex ea liberis. Huic successit in conjugium tertius frater, secundum ætatis ordinem. qui & iple decessit absque liberis. Atque ut breuiter dicam, simili modo ducta est mulier abomnibus usque ad septimum, nec quenquam illorum fecit patrem. Tandem mortua eft & mulier. Proinde in resurrectione quis è septé fratribus sibi uindicabit eam uxorems Nuplit enim mulier omnibus, nec tamen potelt effe comunis omnium. Ex hac ablurdie tate Sadducæi putabant posse refelli pharisæorum opinionem, qui contendebant animas superesse corporibus, & corpora quoq mortuorum aliquando reuicura. Quoniam aux semborii interrogatio plus habebat stulticia, quam malicia, lesus non dedignatus est eos. docere, dicens: Erratis, inquit, imaginantes talem esse rerustatum in futura uira, qualem in bacuidetis, Filif huius seculi in quo uicissitudo morientium ac nascentium est, necessar rio quarunt uxores filijs luis, ac filias maritis elocant, nec etiam alia ratione propagari po effgenus humanum. Proinde matrimonium inter eos, non est felicitatisssed necessitatis. Caterum quibus contingit ea felicitas, ut digni habeantur refurrectione iustorum, & illo seculo, quod mortalitatem nescit, nec uxores accersent filips suis, nec filias suas nuptū das huntuiris. Quid enim erit opus nuptijs & coitu, posteaqua nemo iam moritur: Iam enita delierunt esse carnales, & huius corporis incomodis obnoxii, sed recepto iam immortali orpore, no aliter ui cluri sunt qui uiunt angeli, inter quos ideo non sunt nuptiæ, quia non est moriendi necellitas. Hic qui mortales ex mortalibus nalcütur, ulu matrimonii prospiv cunt posteritati. Cæterum illi, iam uirtute spiritus renati factica filij dei uiuentis in æter/ num, no desiderabunt matrimoniu, quia nescient morte, utpote iam per resurrectionem restituti ad uitam immortalem. Quoniam autem in hoc propositum erat hoc problema à Sadducæis, ut irriderent refurrectionem mortuorum, quia non credebat animas à more tecorporis esse superstites: dignatus est dominus & bac de re docere rudes illorum anix mos ex autoritate scriptura, quam ipsi non improbabant quidem, sed parum attente lege hant. Porrò mortuos, inquit, posse resurgere, necanimas simul interire cum corporibus, le etiam docet Moles, cuius autoritatem quum in cæteris agnoscatis, hic non debetis re icere. Siguidem ille literis prodidit, fibi deum hunc in modum loquutum fuisse de rubo. giem citra dispendium uiderat flagrätem: Ego sum deus patris tui, deus Abraham, deus Ilaac, deus Iacob : Iam Abraham, Isaac, & Iacob sepulti erant: quod si iuxta uestram sen tentiam totus & irrecuperabiliter perit qui moritur, quomodo Deus le uocat deum illo num qui non funts Quũ enim deus fit iple uiuens, imo uita ipla; non conuenit ut le uocet deum eorum, qui iam morte prorsus interierunt Sed no interierunt, quorum potior pars superest, uidelicet ea pars, qua uiuimus. In ceteris animantib. mors interitus est: siquidem & sorpus collabiturà uita destitutum, & anima que in illie nihil aliud est, & harmonia qualiz

Sed erunt fir cut filij dei

qualitatum corporis, soluta temperatura, euanescit. In hominibus mors nihil aliud ellit diuullio anima a corpore, lic, ut melior nostri pars maneat incorrupta, solum corpus ad tempus non intereat, sed corrumpatur. Id autem in resurrectione restitui uirtute divina, mirum uobis uideri non debet, quum quotidie uideatis ex arido grano feminis in terram abiecli, atque inibi putrefacti, enasci nouam ac uiuam arborem, quæ latebat in exiguo mortuoque granulo iam sepulto. Proinde qui mortui sunt, uobis quidem mortui sunt, qui eos no potestis reuocare in uitam: Deo autem viuunt omnes, etiam qui mortui sunt, cui in manu est, ubi uolet, diuulsa animas suis quasque corporibus restituere. Quum ad hæc obticescerent Sádducæi, scribæ quidam approbarunt lesu sermonem, quodhacde reinter Pharilæos & scríbas conueniret aduerfus lectam Sadducæorum . Sed ut rectior erat hac in parte Pharifæorum & scribarum opinio, qu'am Sadducæorum, ita sceleratior erat animus. Minus enim est ibi malicia, ubi plus est ruditatis. Postquam ergo frustraten tatus esset à diversis Iudæorum sectis (nam & pharifæis responderat de maximo praces pto legis) nece cuiquam quod tentarat fuccessifice, nullus aufus est eum amplius quastio nibus lacessere. Jesus igitur ultro prouocauit illos simul collectos quæstiones non insidio sa, sed quæ ad illorum salutem pertinebat. Rogauit cuius filium scriptura pronunciate fore Messiam. Illi non ignari prædictum, quod estirpe Dauid nasciturus esset, incontav ter responderunt: Dauid. Ad hæc Iesus: Atqui Dauid afflatus coelesti spiritu, sic de Mel sia loquitur in psalmis: Dixit dominus domino meo, sede a dextris meis: Donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Qui couenit ut dominum appellet eum, quem agnoscit filium: Filius enim minor est patre: ac magis conuenit, ut filius patrem honoris gratia dominum appellet, quam contra. Hanc questionem nemo poterat dissoluere. & id temporis fatis erat lefu, per ænigma fignificalle divinam naturam, iuxta quam maiore ratomnibus patriarchis, nimirum æqualis deo patri: quanquam & fecundum humanam naturam præcellebat omnes. Et David memoriam habebant sacrosanciam, eum quem Dauid agnoscebat & filium & dominum, afpernabatur, non exignoratione legis, sed ex iudicio prauis affectibus excecato. Horum autem malícia, quoniam erat deplorata nul Hisch remedifis sanabilis, restabat ut admoneret simplex & rudis populiturba, ne hortifu cis & artibus circunueniretur: g qui effent omni religione uacui, tamen fumma fimula/ bant pietatem, non aliò spectantes, quam ad gloriam & quæstum suum,& hac de causa modis omnibus obstrepentes glorie dei, ac proximorum saluti. Nulli sunt enim hostes ca pitaliores uera pietatis, quam qui fimulatione fanciimonia fibi conciliant autoriatem, & bac freti, simplicem populum auocant à uera pietate. Hoc histrionum genus duplici potissimum morbo laboratiambitione, que uergit ad tyrannidem: & inexplebili auaritia. Hos lefus depinxit fuis discipulis, ide toto populo audiente, ut uitaretur, qui corriginon postem: & desinerent fallere, qui nolebant resipiscere. Non erat hoc aliene famæ obtresta re, sed simplicium saluti consulere. Nune audi mi Theophile, quibus coloribus eos depin gar dominus, ut cognitos vites. Cauete vobis, inquit, à scribis, cuiulmodi iam sæpe uidetis dolo me adorientes. Profitentur scientiam legis, & aduersus mentem legis pertinacilsis merepugnat. Habent deum in ore, sed aduersantur gloria des. Profitentur se curate rem populi, quum sul commodi gratia simulent omnia que faciunt. Fugitant consortia pecca torum,& li forte in illorum congreffum inciderint, expiant le lotionibus, led ip fi intui to ti madent tetrioribus uitijs, inanis gloriæfiti, faltu, liuore: fed in primis auaritia , quæelt idolorum cultus Quoniam autem intelligunt populum utilibilibus rebus potiffimti com moueri, talium rerum præltigijs eaptant autoritatem apud limplices. V endidant sese no uitate uestis, gaudentes obambulare conspicul magnificis stolis ad terram uso demissis, & unltibus ad granitatem compolitis: crebro uersantur in foro & hominum cœtibus, ut illicadorentur & salutentur Rabbini. In synagogis item & consessibus ambiunt primi bonoris fellas, & in conuiuis appetunt in accubitu locum honoratiorem, ut magni uide anturapud homines, quum apud Deum lint execrabiles. Inanes tantum & stutti uideri poterant, fi præter popularem auram & falutationum fumos nihil ambirent . Nihil eft ilv lis rapacius Non exercent uluram, non lunt telonæ, led artes habent illorum arte leelera tiores. Simpliciores uenant ad prædam, captant uiduas beatas, & maritorti præfidio delli auras. Sexus est idoneus fraudi, et più vider adelle dellitutis. His itag: facile imponüt simu latione . .

જે **દર**કાર સ્વીત્રો કે ફેર્મિકું અપ

· Digitized by Google

taine fanclimonia. Plurimű grauitatis præ le ferunt in uultu, honorantur ab omnibus, undique clamitat sanctimoniam. Addunt prolixas preces, ide in publico. Factum est hoc & à Ioanne, & à ueteribus prophetis, sed in occulto Isti non orant, sed uez matur. Quid igitur mirum, si tot fucis falluntur uiduæ! Ad has posteaquam irrepserunt, duorant earum domos: quas que tueri debebant, expilant: & quod erat erogandum in glispauperum, in luum quæltum conuertunt. Tales id temporis erant fcribe & pharifæi quisine fine repugnabant Euangelio. Quanquam & hodie sunt, & semper futuri sunt fate, qui dum suis student commodis, & populi commodis adversantur, & less glorize religunt; ide fallo prætextu religionis, cuku, titulis, prolixis precationibus uenantes opi nionem fanctimoniæapud uulgum,qui nondum intelligit,quibus in rebus fita fit uera re Lio. Quid autem aduerlus hos facient Christi discipuli, qui lædere nesciunt, utpote sim/ precinte columbina præditi: nimirum hic adhibebunt & serpentis astutia. Si moniti non relipiscunt, uitandi sunt insanabiles: & admonendi simplices, ut ab illorum insidije caue ant. Maner illos sua poena. Quumenim uentum erit ad tribunal illius sudicis, qui non iu dicatex his, quæ uidentur oculis corporeis, sed ex occultis affectibus animorum, tum gra erioribus pœnis addicentur, ಈ qui palam ac limpliciter flagitioli lunt, hoc minus noxii, and morbum fuum præ le ferunt. CAPVT

**WIND** 

t in con

10thi

OU

ní (\$

المكان

v o magis auté dominus lesus hoc infigeret animis populi, homines apud deum non æstimari ex rebus uisibilibus, sed ex animi synceritate; simulos ta xaret scribarum, pharisæorum, & sacerdotum auaritiam, qui hoc persuade bant populo, præsertim autem mulierculis uiduis, sed beatis, summam es se sanctimoniam, si qu'am plurimum ex opibus suis conferrent in corbo

prateritis interim pauperibus, nonunquam & liberis ac parentibus luis: quum les tin templo, sustulit oculos ad eum locum, qui dicitur gazophylacium, in quo dona mabantur. Eam pecuniam facerdotes adeo uolebant haberi facram, ut quum lex in : is intilifiet honorari parentes, illi docerent deferedum potius patrem, qu'am non aux : in magna ex parte uer pein luxum ipsorum. Quum autem multi divites multa misissent in gazophylaci. 🎎 his uelutipijs a lacerdotibus ac pharifæis applauderetur: accessit & uidua quæ/ aupercula, quæmilit duos æreos nummulos, qui conciunt quadrante. Huic quum shominum applauderet, lefus tamen huius mulieris pietatem uoluit effe notam po Aitenim: Hæc uidua hominű iudicio uidetur minimum milifle in gazophylacium. det iudicio plus milit, qu'am illi divites, qui copiolissime miserunt. Siquidem illi ex diberales funt, quod iplis domi fuperest. Hæc autem studio pietatis ex sua penuria de **s, eòtam** que fubstantiam, quam domi habebat, misit in gazophylacium. Apud deum pur, qui non spectat rei modum, sed animum, hæc benignius contulit, qu'am illi. Ita ler prique per omnem occasionem auocauit suos à fiducia rerum uisibilium, quibus Iu/ inimium tribuebant, ad studium Euangelicæ pietatis, quæ in animi synceris affectiv **stita est.** Iudæi uero præcipuam gloriam habebant in templo Hierosolymitan**o, quod** . molifico constructum, magnificis que donarijs locupletatum, magna religione uile bitte non folum ab omnibus ludæis, uerumetiã ab alienigenis. lam autem uenerat tem/ rasignum cellaret illius templi religio cum fuis uiclimis, ac deo pararetur templū animi, . tifiui fancto colecratum, in quo illi quotidie immolarentur uiclimæ gratillimæ:non pe culum, fed uotorum & gratulation u. Purus enim animus cuiuslibet etia pauperis fancti m, led uotorum & gratulationus Eurus cinii annum illud templum tot annis exe in agnificentius templum est deo, & sumptuosissimum illud templum tot annis exe Dudicitia modestia charitas, ornamenta sunt longe preciosiora in oculis dei, & m. Pudícitia, modeltia, charitas, ornamenta funt longe preciosiora in oculis dei, & rmora, ebur, cedrus, aurū, argentum, gemmæ, quibus superbiebant sacerdotes & i.Quum igitur quidam oftenderent Ielu templi mirabilem ftructuram, quod lapi eximíjs magnacharte politis & sculptis substructum esset, quodos splendidis dona dinatum, respondit: Parate Deo templum spirituale, quod nec uetustas exedat, nec propeltas deficiat, nec ignis exurat, nec ulla uis hominum demoliatur. Nam hæcomnia riunc miramini, tanquam deo digna, futurum est ut funditus diruātur, adeo ut nec la fat reliquus lapidiadhærens, qui no destruatur. Hoc audietes discipuli, ac uel ex hoc racientes imminere regnum coelorum, quod existimabant magna quadam rerum mu tatione

tatione futurii, auidi cognoscere tempus, quado hac essent uentura, dicunt domino: Prai ceptor, ista qua narras de templo demoliendo, de subuertendis Hierosolymis, quo tem/ pore fient, aut quo signo poterimus cognoscere, iam adesse tempus illud: lesus autem uo lens luds semper esse paratos ad omnes malorum incursus, ambiguis sermonibus suspen ditillorum animos, commifcens multa de afflictionibus, quas effent perpeffuri ob prædi cationem Euangelij: de subuersione ac miserabili clade urbis Hierosolyma: de fine mun di, cuius tempus uoluit omnibus esse incognitum, ut semper sint parati. Discipuli de regno cogitabat, dominus auté hoc eos scire mauult, quod magis ad illos pertinet, & a quo rum commemoratione abhorrebat imbecillium animus Malebant enim audire incun/ da, quam falutaria. Regnum illud aliquando uenturum est, & suo tempore uenturum, es ius rei curam magis expedit deo committere. Nostrum est interim sic nos gerere, ne regno uideamur indigni. Nec enim peruenitur ad regni gloriam, nili per uarias afflictiones, Ad uerlus has oportet armatos elle animos nostros. Ait itags Iesus: Omnino uenturus sum, ac proditurus maiestatem Euangelici regni. Sed uidete ne seducamini, alium Christum pro me amplectentes. Venient em ante tepus illud, quo uenturus lum, multi qui libi uin dicabunt nome meum, ac de se prædicabunt: Ego sum Christus. Tempus instat. Nolite talium uerbis commoueri, & si quo uocabunt uos, nosite sequi. Porrò quum audieri/ tis omnia commilceri feditionibus ac bellis, multi uaticinabuntur instare finem mundi. Vos autem huiulmodi terroribus nolite terreri, quali iam instet dies supremus. Eueniz ent quidem ista, sed non protinus ab illis finis mundi. Siquidem hæc nihil aliud erunt, quam præludía quædam illíus extremæ calamitatis, quæ malos perdet, bonos examina) bir purgabit que. Ve corporis interituri ligna funtualidi morbi, ex uitiofa temperatura qualitată exorti:ita mundi fine prædicunt horrendi tumultus, quos homines ipli libi con sciscunt, prauis cupiditatibus inducti. Horum peruersitate cocutietur ipsa rerum natura. ueluti maliciam hominum deteltata, & in scelerum uindictam insurgens. Magnistumul tibus infurget gens aduerfus gentem, regnum aduerfus regnum. Porrò quum nihil fit ca lamitolius bello, tamen hanc peltem libi cõciliant, & accerlunt homines ambitiõe, stulit tia, auaritia, odijs, similibus of uitiosis affectibus. Addet & ipsa natura graves terremotus pluribus in locis, uelut indignante mundo, quod homines tam impios ferre cogatur. Ace cedent & pestilentiæ, suo contagio plurimos absumpturæ, uelut ipso aere armato in uin/ dictam malorum, qui in hoc datus est, ut salutari aura uitam conferat & alatomnibus. A c. cedet ex prouentus inopia fames, ueluti terra negante suam alimoniam filijs tam impijs aduerlus Deum, cui muta quoque famulantur elementa. Nouis & infolítis tumultibus comouebitur mare, folitum et iplum feruire ulibus hominű. Quin & cœlum ipfum pro/ digia dabit, iram dei testatia, sole subito uerso in tenebras, luna in sanguinem, cometis no un specie sele proferentibus, alijsch prodigijs nouis & admirandis. Verum ut corpus ho minis, non statim emoritur morbis ingentibus cocussum, sed tamen morbisubinde recur rentes, declarant no procul abelle mortis diem: Ita qui huiulmodi malis frequenter cocu tietur mundus, lignification ē dabunt mundi iam fenefcentis, & ad ruinam tendentis. Sed antequam hac publica calamitas orbem corripiat, antecedet inlignis hominum peruerli tas, quæ dei bonitatem ad iram prouocabit. Vobis enim nomen meum, per quod salui fie ri poterunt, prædicantibus, in jícient manus, & omni genere malorū persequentur; pertia hent in cociliabula sua, ueluti nocentes ac maleficos. Conijciet in carcere, reos peragen apud regum ac prælidű tribunalia, non ob ullum ueltrű maleficium, led ob ingens beneff cium, uidelicet ob professionem nominis mei, quod modis omnibus conabuntur abole re, quum per illud gratis liceat assequi salutem æternam. Hoc autem accidet uobis, ut & uestra probata sit constantia, & illorum intelligatur merito damnata malitia. Vos autem meo præsidio, uestraque innocentia freti, non est quod metuatis illorum tribunalia, n quod solicite meditemini apud uos, quomodo sitis acturi causam homines idiotæ aptil confession magnatum aut principes. Nec est quod rhetorem, patronum, aut iureconsti tum aduocatu adhibeatis. Ego per meum spiritum uobis adero patronus & aduocate inuiclus, qui uobis suppeditabit & linguam & sapientiam, cui nec resistere poterui nec contradicere omnes aduersarij uestri, quantumuis crudeles aut diserti mundana pientia. Atgs hac patiemini, non solum ab ignotis & alienis, uerumetia ab his, qui ubbia

propinqua cognatione ar cliscis necellitudinis uinculis iuncli funt. Pater perfequetur fili um, frattes affligent frattem, cognatus deferet cognatum, amicus in ius uocabit amicum, Fruntautem ex uobis quos odio mei sunt interfecturi. Tam atrox odium totus mundus concipiet in uos ob mei nominis professionem. Proinde quicquid in uos audebut, hoc in meam contumelia factum accipia Quare non est quod uos de uindicando cogitetis. Ego ladar, ego occidar in uobis. Meti erit & uobis confulere, & illorum ulcifci malicia. Quan gumuis autem del æuierint in uos perlequution ii humanarum procellæ, no est quod mez matis, uidelicet me protectore. Non enim committã, ut uel pilus capitis uestri pereatitan num abelt, ut lim uobis defuturus. Ne respicite ad humana præsidia, copias, arma, machiv nasifola tolerantia uestra defendetis uitam uestra. Non potest perire, qui ob mei nominis professione occiditur. Non peribitis ante diem. Nec enim tantu permittam humanæ uio initia Ille uero uere seruauerit animam suam, qui mea causa constanter mortem oppetie Cum autem ui ris Ciuitas autem hæc opulenta, qua nunc superbiunt Iudæi, & in qua sibi regnare uiden deritis nur, funditus fubruetur à gentibus. Quum igitur uideritis Hierololymam cingi oblidio ne, runcintelligite imminere ualtationem illius: nece quicqua superesse, nisi ut sibi quisce quantum potest celeri fuga consulat. Solet enim sibi quisto in bellis blandiri spe uictoria, cauete ne quem hæc spes fallatised qui tum temporis fuerit in Iudææ confinijs, subducat sese in loca montana & inuia. Et qui in meditullio Iudaa habitarint, demigrent alio. Quos uero calamitas hæc deprehenderit in exteris regionibus, ne recipiat le le in Iudæa. Habeantomnia pro derelictis, tantum uitæ fuæ quilæ confulat. Non enim hæc fient tuv multibus fortuitis hominum, sed ultio diuina iam diu prouocata pertinaci malicia homi/ num, per alienas nationes pœnam fumet de hac natione, iam olim rebellante aduerfus deum. Hæc ita uentura prædixerunt olim prophetæ, præcipue Daniel. Necesse est au temuenire, qui cquid predixit euenturum scriptura, quæ non fallit, quippe diuini spiritus affamscripta. Nec ideo ramen incidet hæc calamitas, quia sic fore prædixerint prophete: sedideo prædictum est, quod deus præuiderit hominum peruicacem impietatem, qua di unamultionem in se prouocarent. Eritautem ingens malorum procella, quoniam præcellit diutina pertinaxci; malicia gentis huius, quæ tot modis prouocata ad relipilcētiam, semper in detertus progressa est. Inuoluet autem hæc tempestas, & noxios, & innoxios. Minusautem infelices erunt, quos illa procella malorum ingrues offenderit accincios ad fugam. Væautem grauidis,ac mamma lactantibus,quoniã onultæ farcina, quam depov nerenecuolent nec poterunt, non erunt expeditæ ad fugiedum. Nec erit nisi in fugas pes incolumitatis. Nec enim erit uulgaris affiictio, sed atrox ultio dei corripiet regione hanc omnem, & populum hunc tot feculis rebellem. Subuerlis enim urbibus, aut trucidabun turaut captiui ducentur dispergendi per omnes gentium nationes: ut uersis rerum uiciv bus, ferniant gentibus, quas hactenus ut abominabiles execrati funt : hoc ipfum illorum bumanitati debituri,quod ullæfuperfunt reliquiægentis impiæ. Quin & Hierofolyma hac, & opibus & religionis opinione superba, cum suo templo, cuius structuram sibi pro mitunt aternam fore, conculcabitur à gentibus, donec expleta fuerint tempora, quibus Deus passurus est Ludæorum natione premi & affligi a gentibus incircuncisis, donec diu mismalis correcti Iudæi, tandem relipifcant, & in focietatem Euangelicæ professionis communications. Namid futurum est, antequam ueniet supremus dies mundi. Hu iusautem aduentum figna multa portendent, antequam ueniat. Erit enim ille dies horriz blis, præferrim his, qui meum tempus placidum, & ultro beneficijs inuitans ad mentem meliorem, spernunt. Proinde rerum elementa uelut exhorrescent ad huius aduetum. Sol lebra luminis, solitus exhilarare rerum mundi faciem, subita caligine uultum obducet. Nehnæquidem erit fuum lumē mutuum, quod uobis impartiat. Stellæ fanguine ruben/ tts, de cœlo descendent in terras. Item uehemens animorum anxietas ac rerum despera/ to complet omnes gentes, intume scente mari, tristic fragore resonatibus fluctibus. Hec d'hunifinodi portenta, quæ se proferent undig ex omni parte mundi, declarabut ingrue Rterribilem ultionem dei:eog mortales extabelcent, & exanimabuntur metu & exper datione corum, quæ mox superuenient universo orbi. Concutietur enim tota rerum na/ turnineg terra folum & mare commutabuntur, uerum etiam illa folidiffima mundi cor/ Pora que hactenus ab elementorum mutatione fuerunt immunia, folitaci tantum agere

in ea, quæ subiecta sunt, non autem uicissim ab illis affici, comouebuntur. Qui nuncalber nati funt filium hominis placidum, mitem ac beneficum, tunc uidebunt eum, sed suo ma lo uidebunt, sublimem uenientem in nube cum ingenti potestate, summach gloria. Porto quum hæc cæperint fieri, subrigite oculos, & attollite capita uestra ad cælestem illamci uitatem Hierusalem:quoniam in propinquo erit regnum dei, in quo nulla iam erit malo rum afflictio, sed perpetua tranquillitas, & æterna felicitas. Hec erunt certissima signaiam instantis supremi diei. Etadiecit dominus similitudinem. Exemplü ab arboribus capite, quæ signis certis præmonent homines sequuturi fructus. Videtis enim ficum & reliqua arbores, quum protrudunt gemmas ac frondes, & ex uobis iplis intelligitis inflare alla. tem, & incipitis sperare frucius. Ita & uos quum uideritis hæc preludia mundi transform mandi, concipite certam spem iamiam proferendum regnum dei: nec amplius fore malis ius affligendi bonos: sed impij pænisæternis afficientur, pij gaudijs fruentur perënibus. Si uideritis euenire, quicquid hactenus prædictum est uobis à prophetis & àme, credite haud dubie & hec uentura, quæ nunc prædixí uobis. Illud affirmo uobis, non prætenent hæchominum ætas, priufquã hæcomnia euenerint. Nihil cœlo ac terra stabilius:sed cœ lum ac terra citius eu anescet, qu'am mea uerba transierint inania. Proinde certi uenturum hoc tempus formidabile, præparate uos in aduentum illius, ne uos opprimat ofcitates. Id facietis, fi caueritis ne corda uestra grauentur luxu ac temulentia, reliquis & solicitudini/ bus uitæ præsentis: quin potius ita uiuite, quasi mox sit uenturus ille dies, nihil amātes in hoc mundo, sed totis animis intenti ad coelestia. Sic fiet, ut dies ille uos non opprimatine expectatus. Cæteris enim, qui fic uiuunt, quali tempus hoc nunquam lit uenturum, licut niet ille dies, quali laqueus furtim ab insidiante positus: & involuet omnes, quino habent animos & oculos sublatos in cœlum, sed habitant super faciem terræ, ubi non habemus stabilem sedem, sed ad illam æternam properamus. Atos illi quidem aliud agentes seleca ptos lentient, priulquam laqueum præuiderint. Idem ne uobis ulu ueniat, fugite lomnor dentiam; nolite indormire uoluptatibus & curis huius mūdi, led studijs rerum cœleitium perpetuo uigilate, continenter deprecantes, utuos deus dignetur habere in numero eo rum, qui poterunt effugere hæc tanta rerum perícula, & fubliftere ante iudicem inculta bilem filium hominis, qui ut nunc omnes magna lenitate prouocat ad pænitentiam, ita tum magna leueritate iudicabituiuos & mortuos. Nemo luis fidat prælidijs, nemoletet hoc iudiciũ, nili præmunitus fauore diuino. Sed is non aderit, nili qui interim lummostw dio conantur sese præbere dignos eo fauore. Tunc enim implorare clementiam illius, se rum fuerit his, qui nunc abutuntur illius lenitate. Quum aute instaret tempus mortis, dor minus lefus exemplo fuo docuit difcipulos,tum maxime inulgilādum pijs ftudijs,quum imminet dies uite lupremus. Nam quod orbi est dies ille supremus, de quo iam multa præ dixerat, hoc unicuity est suus obitus dies. Proinde dominus interdiu docebat populumin templo non cellans benefacere his, à quibus le nouerat occidendum : noctu uero demi/ grabat in montem Oliueti, quo magis uacaret precationi, qua contineter patrem profalu te mundi interpellabat, minimü temporis fomno impartiens. Populus autê diluculo uev titabat ad illum in templo, ut audiret eum docentem. CAPVT



Vo magis populus pendebat ab ore domini, hoc magis ac magis incitabatur facerdotes, scribę & pharisai coniurati cum primoribus populi ad occidendum sessentem & tempus appetebat, quo decretum erat & con ueniebat immolari uictima illa pro salute totius humani generis. Delectus enim erat ad hoc consilium dies apud sudaos longe omni religiosissimus.

Exod.12 Quem illi uocant Azymorū, quod nefas esfet Iudæis per eius festi dies uesci panibus fers mentatis; atç; idem dicitur phase, siue pascha, quod Syris sonat transitum, ab agno anni culo, cuius cruore summi postes ædium illinebātur, ut eas præteriret angelus domini ex tinctor omnium, qui hoc signum non haberent in foribus. Hic dies erat minime commo dus sacerdotibus et scribis, qui maluerant mortē illius obscuram esse, ac uulgari nocenti supplicio simillimam. Iesus autem uoluit suam mortem esse celebrem & solennem, ac pe omnia ueteris testamēti siguris ac prophetarum oraculis congruere. Hic enim erat agnu ille nescius omnis maculæ, cuius carne ueri Israelitæ per orbem uniuersum quotidie resi ciuntur; cuius sacrosancto sanguine emūdati, subducti sumus ab exitio, liberati à tyrānid peccat

Digitized by Google

peccati: & quotidie longius recedentes ab Aegypto, properamus ad cœlestem illam teri ram, omni genere felicitatis exuberantem, abstinentes interim à panibus fermentatis, ac nersantes in simplicitate ac synceritate spiritus Euangelici. Hic igitur dies ad uerum illud acrificium delectius est deo, quum non placeret pharifæis. Mortuus est enim non ex arbi trio ludzorum, fed ex patris fuog arbitrio, quado uoluit, ubi uoluit, & quomodo uoluit. Nibil enim hic temere calu'ue gestum est. Nibil hactenus potuerat Phariseorum malicia, fibinde mortem domino machinantium: quia tamet li non deerat praua uoluntas, nõ est amendata divinitus perficiedi quod destinarant facultas. Sic tamen interim illi coferunt acmilcent lua confilia, quali luis prælidijs possent efficere quod uolebat. Gestiebat enim multis modis iritata Phariseorum ac sacerdorum malicia, inficere manus in dominum, & admortem pertrahere. Sed obstabat populi metus, quem uídebant æditis miraculis ac be neficijs illi conciliatum pendere ab ore iplius. V nde periculum erat, ne fi coram multitu/ dinetentalfent illi manus inijcere, coorto tumultu per uim eriperetur ex ipforum mani/ busates ita conatus in uanum cederet, etiam in posterum sibi prospiciente, qui semel fuil letelaplus. Immemores interim erant, quod toties 'e manibus uelanæ multitudinis eualile ktincolumis. Offendebat eos & dies parum ad rem gerendam idoneus, ob celebritatem & frequentiam populi: sed præter spemaliunde præbita occasio, cum impia ipsorum uo/ lunate coniuncta, excussit scrupulum diei festi. Satanas enim, qui prius per se lesum tenta ucat, nunc eundem per suos ministros & organa persequens, occuparat cor lude Iscario requifuit unus è duodecim illis selectis, quos Apostolos nominarat. Hunc sola pecunie apiditas, quam cotrectarat, huc uefaniæ perpulit, ut ultro adiret primarios facerdotes ac magistratus (habebant enim & sacerdotes armatam manum, sed non in hoc datam) trae dans cum illis de prodendo in manus iploru Ielu, Nouerat enim hoc illos agitare. Nul lusautem minister ad prodendum Lesum magis idoneus, quam qui illi familiarissimus est timo ac professione, mentis affectu hostis. Iudas no male sentiebat de domino, necab eo fieratoffenfus,ut caufam haberet, quur illi male uellet, fed auaritiæ peftis habebat ani/ mm illius.Gauisi sunt sacerdotes oblatum histrionem, qui huius sabulæprimas ageret panes.Placuit ludæ confilium, conuenit de precio, quod ille fanè mediocre postulauit, ne res non responderet prophetiæ. Illi polliciti sunt pecuniam, hic operam. Interea que rebat occasionem, qua quod illi uolebant, traderet illis leium iemotum à turba, ne quid à fauto ribusoriretur tumultus. Nouerat autem ille omneis domini secessus. Iam uero aderat ille dissazymorum Iudæis sacerrimus, in quo iuxta legis præscriptum oportebat occidi az grum, quem Iudæià transitu, ut dixi, uocant phase. Verum autem phase erat dominus Ie ius agnus ille purissimus, iuxta patris aternum consilium immolandus pro salute mundi. Los igitur quo penitus infigeret animis fuorum mortis fuæ memoria, doceretos fe præ/ cium ac uolentem hæcomnia perpeti:uoluitin extrema cœna, quam cum illis erataciu/ me, mysticis signis hoc apud eos repræsentare, quod postridie peracturus esset in cruce, maignarus quam essent sua morte perturbandi. Occupat igitur tempus, dum adhuc illo rmanimi monitoru essent capaces. Hoc negociu dat duobus apostolis precipue dilectis, Paro & Ioanni. Ite, inquit, & parate nobis agnū palchalem, ut limul comedamus. Audis eddia exordium,& finem fynagogæ.Quonia dominus non habebat proprium aut cer mudomicilium, quum esset conditor ac dominus uniuersoru : rogant discipuli, ubi nam Chinellet adornari cœnă paschalem. Erant aute uscadeo hospites ac peregrini discipuli indicitate, ut uix domű aliquam certò cognitam haberent. Tales ením oportet elle ueros Calli discipulos in hocmundo. lesus autem ut ostederet sibi nihil eorum ignotum esse, nox essent futura, dixit illis: Ecce quum ingressi fueritis ciuitate, occurret uobis qui de laiulans hydriam aqua plenā. Hunc sequimini us ad domū quam fuerit ingressus. Ibilietis patrifamilias: Præceptor iussituis uerbis tibi diceremus: Vbi est cænaculu, distichalem agnű comedam cum discipulis meis: Agnoscet præceptoris titulum, sicu/ tidomini uo cabulum agnouerat, uobis foluentibus afinæ pullū. Is nihil cunctatus, often demobis coenaculum ingens iam futuro conuiuio constratu, ibi mihi parate pascha. Illud min confidera mi Theophile. Ignotus hofpes eft, qui præbet cænaculum: & aquæba him dux est ad hanc domum, in qua Christus celebrat pascha. Per baptismű enim & saz cam doctrinam ingressus est in ecclesiam; purgat aqua uiua sermonis Euagelici, purgat

& aqua sacramenti. Paterfamilias non habet nomen, quoniam ubiq Christi est ecclesia: primum ex obscuris initijs exorta, sed indies latius sese diffundens in universum mundu. Quoniã autem principium omnis falutis est fides: credunt domino,& obtemperãt disci puli. Abeunt in ciuitatem, reperiunt baiulum hydriæ, sequuntur præcuntem. Referut pa trifamilias, quæ iussi fuerant. Ille commonstrat cænaculum ingens. Amplü enim sit opor tet, quod omniti orbis nationum sit capax. Nam Iudeorum synagoga angusta est. Et prov cul à terrenis submoti debet esse, qui uolunt uesci cibo cœlesti. Hic igitur discipuli cœnam parant, nimirum paftorum fungētes officio. Quum autem iam esset cœnandi tempus ue nit eo lesus, & accubuit cum duodecim selectis discipulis, quod cæteri nondum essent ca paces tam retruli mysterij, quod post per apostolos suos comunicari uoluit, his qui iam essent Euangelijs sacramentis initiati. Quum igitur accumbentibus cibus ac potus ellet ap positus, dominus quo penitus infigeret animis suorum, se nulla necessitate, sed amore redimendi genus humanum passurum crucis supplicium, ait illis: Ingenti desiderio desidera ui, ut hunc agnum paschalem uobiscum comederem ante mortem meam: cuius tempus adelle gaudeo, quia litio la lutem hominum. Hoc enim affirmo uobis, post hac non come, dam uobifcum hoc pafcha iuxta legis præfcriptum, fed aliud perfectius pafcha iuxta spiv ritum perficietur in regno dei. Hicagnus qui quotannis maclatur solenniter à Iudæis, ty/ pum habuit mortis meæ. Nunc adelt ueritas,& cellabit umbra: polthac spirituale & effiv cax phase mihi celebrabitis, cuius esus uos reddet immortales. V bi uero singuli gustasset de carnibus agni, le lus accepto poculo gratías egit patri, & libato porrector calice dixit discipulis suis: Capite & dividite hocinter uos. Illud affirmo uobis, posthac no bibam de fructu uitis iuxta carnis necessitatem, sed mox aderit regnum Dei. Hec omnia quælex ha buit carnalia, spiritualiter exhibebuntur. Haclenus figurarum legis est finis. Sub hæc do/ mínus lefus inystico symbolo fuis consecraturus nouum testamentu, accepit pane, & gra tijs aclis patri, fregit manib. fuis, deditog discipulis, dicens: Hoc est corpus met, quod pro uobis in mortem traditur. Mors mea non iterabitur, Sufficit enim unica uiclima pro pec catis omniŭ seculorum. Sed uos uobis huius mezerga uos charitatis memoria frequenz ter renouabitis, facietes inter uos, quod nunc à me uidetis fieri. Erit enim hoc facrolancit signum fæderis inter nos initi. Peracta uero cæna, sumpsit & poculum, ac porrigens illis dixit: Hoc est nouum testamentum, non uituli aut hirci, sed meo sanguine consecratum, qui pro uobis seruandis effunditur. Habetis summum argumentum ac pignus meze erga uos charitatis. Deberet autem amor esse mutuus: sed tamen est hic uobiscu in mensa, qui me proditurus est his, qui me quærunt ad mortem. Nec ista fiunt fortuito, sic definituest .confilio diuino, fic prædictum est à prophetis, ut hoc ordine filius hominis redimeret ge/ nus humanum. Seruitille quidem publicæ saluti. Sed quoniam hocanimo impio facit, ce det in exitium ipfius,quod alijs adferet falutem.Non illum dei decretum pertrahit ad im/ pium facinus, sed sua praua cupiditate e'o ducitur. Ea uox lesu uehementer perturbauit o mnium animos, ac cœperût inter sele querere, quis nam esset ille, de quo Iesus esset loquu tus. Nemo sibi male coscius erat, præter unu Iudam Iscariotem: nemo tame ausus est sibi Adere. Non prodidit tamen Iesus proditorem suum, sed frequeter illius conscientia pupu git, ut relipisceret. Et sciebat suturum, ut ille nihilominus in sua demetia perseueraret: nos interim docens, ut erga peccatores fumma lenitate utamur, quibus certű effe non poteft, an aliquãdo redituri fint ad fefe.Quoníam autem dominus in cœna meminerat de regno dei, rur lus incidit inter discipulos adhuc infirmos, & carnem ex parte sapientes contetio, quis à morte domini primatum haberetin regno dei. Nam in porrigedo pane & poculo uilus elt omneis æqualle, dicens: Dividite inter uos. Ielus auté quant & aliàs revocarat illos ab hoc affectu, nunc moriturus repetit & inculcat, dicens: Nolite tale quippiam ima ginari in regno cœlorum, quale uidetis in regnis mundanis. Longe aliud regni genus eft, quod beneficijs constat, non ui: spiritualibus præsidijs obtinetur ac defenditur, no uiolen tia:perfualione dilatatur, non necessitate. Siquidem principes huius mundi dominatum exercent in eos, in quos habent magistratum: non enim persuadent ut ament honesta, sed metu supplicioru deterrent à maleficiis, & honore à suis exigunt, etiam si non promerean tur:imo quo propius accedutad tyrannide, hoc plus honoris exigutà fuis, & interim ma gnificis titulis honoranturà populo. Vocantur principes, patres patria, seruatores, cosu-

les quod potestate sua premant inferiores. Tale quide est regnum gentia : inter uos aute. quos formo instituor ad regnu Euangelicum, longe diversa erit ratio. Quo quis maior entinter uos, hoc minus sibi uindicabit uiolentæ potestatis aut gloriæ. Nec enim huc spe élabit, ut suis dotibus quas accepit à deo, premat inferiores, sed prositac subleuetinec sibi uindicabit laudem, sed deo totam transcriber: no quod no sit in hoc regno suturus ordo, fed is qui delectus est ad primatum, ut alijs dux sit ad pietatem, adeo serviet omnium com modis, ut uideatur esse minister potius, qu'am princeps. Fauorem non ambiet, sed prome rebitur animus ad benefaciendu omnibus promptissimus autoritatem tuebitur uita in tegritas, non supercilium aut fastus. Ne pigeat autem uos inter uos eam præstare mode/ kiam, quam ego uobis præstiti, qui meo iure poteram mihi dominatum uindicare. Nam illud cogitate, uter maior uidetur; qui ministrat, an qui accumbit : Nonne qui accumbit; Non quod reuera maior sit, quisquis accübit: imo qui conviuio accipitalios, hocipso ma ior est, quod bene meretur de multis. Et tamen civilitatis gratia cæteris, quos vocavit, ac cumbenbus, ille obambulat, solicitus ne quid cui desit in couiuio, & unius solicitudo om/ nium uoluptati prospicit. Nonne ego me tale gessi inter uos: Nonne sicuersatus sum in teruos.qualiminister essem omniti uestrum, de meo ministrans, & unus pro omnibus so licitus: Quanto magis oportet uos abelle ab omni tyrannide & ambitione, qui conditio/ nepares estis, qui de meo ministratis, qui communem habetis dominür Accepistis sacro/ fanctum illud fymbolum Euangelicæ concordie: ut qua charitate uos complexus fum, ea vos inuicem complectamini. Non potestautem constare concordia, ubi regnat ambitio. Interim promerendus est bonor, non uindicandus. Principes enim huius mundi, ut recte administrent munus suum : tamen quonsam honorem exigunt à suis, nihil habituri sunt apud deum præmij. Vos autem de præmio fecuri, tantum de officio cogitate. Meum erit de dignitate prospicere. Si fueritis imitatores humilitatis mez, eritis & gloriz consortes: li lucritis afflictionum locij, critis & immortalitatis. Et hactenus mecum permanfiltis in afilictionibus meis, quibus pater cœleftis uoluit exploratam ac spectatam esse meam obe dientia. Non uos humilitas, non paupertas, non labores uita, non obtreclationes homie num,non pharifæorū insidiæ,non potentiū minæ distraxerunt a meo contubernio, quum alij delecerint, alij no lint auli profiteri lele meos dilcipulos. Quod li perliteritis iltoc ani monecuos piguerit interim imitari mea humilitatem, quo magis prolitis omnibus, ego uicissim efficia, ut olim sitis participes gloria: regni mei. Pater enim hanc uoluit esse uiam adregnum cœleste.Eam uobis aperui hactenus₃& aperiam morte mea.Per humilitatē il⁄ le me prouehet ad regni gloriam:per afflictiones temporarias ad æterna gaudia. Quem/ admodum autem mihiregnü est paratum à patre, quod hic interim iuxta uoluntatem ip/ fus ministrum ago, non dominum; & ego prouectus ad regni dignitatem, uobis mez ue/ ftigia lectantibus parabo regni confortiu, ut qui hic non quælistis honorem, sed gessistis vos ut omnium ministros, sedulo dispensantes doctrinam Euangelica, in regno meo non iam uelut ministri, sed uelut honorabiles filij dei accumbatis ad mensam meam: & qui nunc mea causa pro contemptissimis habemini inter Iudæos, tunc uelut primores sedea/ tis super duo decim thronos, iudicantes duo decim tribus Ifrael. Tunc enim apparebit il/ loum humilitas, qui nunc uidentur rerum apicem tenere, & uestra sublimitas, qui nunc uidemini reiectamenta mundi. Hæc figurate loquusus est dominus lesus, sermonê suum adruditatem fuorum discipulorum attemperans, quam ideo diu passus est in illis reside/ repartim, ut in nobis efficacius eximeret humanos affectus, quibus tum discipuli erant obnoxij:partim,ut nos alienam imbecillitatë magna lenitate toleremus,donec proficiant adperfectiora. Restabat, ut animos suorum aduersus imminetem tempestatem armaret, achi fiduciam eximerer. Nullos enim citius deficitaffictionum procella, qu'am qui suis fiduntuiribus. Sed qui fuis, hoc est, humanis præsidijs diffisi, toti pendent à præsidio cæ/ lesti, bi demum firmi sunt aduersus omnes huius mundi tumultus. Itaque sermonem uer tial Petrum, ut per hunc institueret & castigaret omnes. Sciebat enim hunc esse cæteris promptioris animi, libic plurimum fidere, pio quidem affectu, sed humano. Nondum mimacceperat illum totius uirtutis largitorem spiritum sanctum. Ait igitur: Simon, Siz Simon ecce mon, ecce satanas expetiuit uos studio, ut uentilet uos cribretos ueluti triticum, dissipatu/ Satanas west possit. Er sacturus erat si uestræ imbevillitati fuissetis relicii. Sed ego deprecatus sum

patrem pro te Petre, ut quamuis uacillatura sit sides tua, non desiciat tamen. Hoc exeme plum in te placuitædere, qui tibi plurimum fidis, quo tu post lapsum reuersus ad te, tuo exemplo confirmes fratres tuos eadem imbecillitate lapsos, ut intelligant omnes, neminem suis uiribus parem esse posse aduersus satanæ maliciam, nisi meo præsidio fulciatur. His auditis, Petrus adhuc suis fidens uiribus, responder: Domine, quam defectionem, aut quam conversione mihi narras: Imò senties me constatem & invictum in fide. Et quem admodum hactenus non deferui te, ita nec posthac unquam sum deserturus, adeo ut para tus sim tecum extremum adire periculum capitis, siue eundum sit in carcerem, siue etiam in mortem. Hanc uocem à pio quidem ac simplici professam animo, sed nodum sibi satis noto, dominus ilico repressit huiusmodi responso: Quidais Petrer Tu mecü in carcerem & in mortem ibiscImo aliud predico tibis Futurum est enim, ut ter me abneges, & abiures te nosse me hac nocte, priusquam gallus cantet bis. Tata erit affictionis procella, Postea quam illis exemerat sui siducia, rursus inculcat, quod sape docuerat, ne se commeatu præ munirent aduersus necessitatem: aut humanis præsidijs armarent aduersus malorum vio lentiam, quod oporteat cœlestis Euagelij ministrum esse liberum à sordidis huius uitæ cu ris, necalifs armis instructum esse aduersus omnes impiorum assultus, & gladio spinus, qui est sermo divinus. Quum mitterem, inquit, uos experiundi gratia ad prædicandu in/ ter ludaos instare regnum dei, adeo nullo commeatu instructos, ut nec loculos haberetis reponendæ pecuniæ, neg pera recondendo cibo, neg calciam eta tuendis pedibus: Num qua res defuit uobis? Respondent, Nihil. Tum lesus, ut prorsus reuelleret ex animo illog rum omnem uindiclæ cupiditatem, falkt eos ad tempus obscuritate sermonis, sed in hoc patitur errare, quo certius & efficacius eximat omnem affectum ulcifcendi. Sciebat enim illos accendendos ad defendendi studiü, quum uiderent tanto tumultu dominum suum. que uehementissime, sed tamen humano affectu diligebat, ab armatis satellitibus inuadi. Quem nıli castigasset euidenter, existimassemus nobis licere aduersus impiorum uiolen/ tiam armis nos defendere, ac uim ui repellere. Nunc qu'il Petrus reprehentus fit, quod aduerlus impios & sceleratos pro innocêtissimo domino strinxerit ferrum, quæ potentesse posthac causa, ut homo Christianus iniuriam iniuria repellar. Ait autem dominus: Ad primam Euangelij prædicationem juistis expediti, nulloque commeatu instructi, sed tav men meo prælidio nihil uobis defuit;id fatis erat uobis, quữ nulla grauis immineret pro/ cella, posthacad duriora parádus est animus. Etenim quo seuior erit persequutionis procella, eo oportet uos à terrenis impedimentis expeditiores esse. Nunc bellum ingens imminet. & gladio opus est. Quare si quis forte loculum habet, aut peram, tollat, ut emargla dium.Quod fi hæc defunt quæ polfunt abíjci,& quibus caruiftis abfœ incommodo,uen dat runicam luam & emat gladium. Ad hoc bellum oportet ualde expeditum uenire, nec alia re instructum, qu'am gladio. Resad extrema ueniet. Non enim folum mihi inijciêt ma nus uiolentas, uerumetiam oportet perfici, quod de mefuturum prædixit olim Efaias: Et cum iniquis deputatus est. Si graue est occidi, quato gravius inter facinorosos infami sup plicio afficic Et hoc quog manet filium hominis. Iam enim instat tempus, ut quicquid de me prædictum est a prophetis, perficiatur. Hunc sermonem quum non intelligerent apo Itoli, suspicarenturcis dominum admonuisse, ut gladium haberent paratum ad depellene dam uim imminentem, limpliciter responderüt: Domine, ecce adsunt iam duo gladij: exiv stimantes omnino opus esse gladijs, sed illud rantum uerentes duos gladios non suffectu. ros ad eam pugnam. Ostendebant affectum pugnandi pro domino, quem sciebat de suo posse supplere, si quid deesset ipsorum præsidijs, quemadmodum ante quinque panes & duos pisces auxerat, ut sufficerent multis hominum milibus. In hoc tam crasso affectu Ie fus id temporis reliquit discipulos suos, ut (quemadmodum dixi) illorum infirmitas nos erudiret ad perfectam tolerantiam. Respondit itag: Satis est. Hoc illi sic dictum accipies bant, quasi duobus gladijs, quos tum habebāt paratos, possit sustineri prima pugna, quữ Christus sentiret de spirituali pugna aduersus mundum & Satanam: in qua utcloria cons tingit ex animo ab omnibus terrenis cupiditatibus expedito, fologi gladio doctrina cointelligere gladios, sed ab eodem spiritu porrectos. Quoniam uero milites inituri pugnã,

Et egressus lestis armato. Ea constat ueteris ac noul testamenti scriptura irrefragabili, ut duos possis solent adversus instantem cum hoste conflictum reficere corpora, & excitare animosido

minus volens oftendere suis, quidillos maxime roboraret aduersus tales congressus im/ minentes, egressus est Hierosolymam, at ce ex more suo concessit in montem Oliveti, cor mirantibus eum discipulis suis. Quum autem peruentum esset ad secessum in quo solitus est orare, dixit illis: Quo subsisfere possitis aduersus tempestatem imminentem, uigilate & orate, ne si uos oppresserit oscitates & ociosos, illaqueet uos incautos, & superet. Hac loquutus domínus, fubtraxit fefe ab illis ferme ad iactum lapidis, folus oraturus pro om nibus, quemadmodum unus proomnibus passurus erat. Verum ut illius mors non profuitociosis, ita nec precatio ualere debet, nisi his, qui pro se quoca student orare. Vto nos doceret animum esse submittendum, quoties cum deo loqui paramus, flexis in terram ge nibus orabat patrem, dicens: Pater, si sic est uoluntas tua, transfer hoc poculum à me. Sen tio naturam, quam assumpsi, abhorrentem à morte, sed uincat hic hominis salus: ide fiat, quod tua uoluntas immutabilis decreuit, non quod huius corporis fuadet imbecillitas. Nouerat dominus quid uellet pater, & cupiebat ipse bibere poculum mortis pro salute mundi, sed in se transtulit affectum sui corporis, ac suis precandi formam præscribere stue duit. Siquidem hæc precatio pulchre congrueret martyri sub tempus carnificinæ: Fiat manoluntas, non mea, liue me uiuere uis, liue mori. Hanc autem naturæ nostræ trepida/ tionem Christus in se susception à suis eximeret. Cæteru ut nos doceret, tum cœlitus no bisadfore auxilium à domino, postquam nos totos diuinæ uoluntati tradiderimus, siue aduitam, siue ad mortem, apparuit illi de cœlis angelus corroborans eum. Vt nobis perturbatus est ob mortem imminentem, ita nobis corroboratus est per angelum. Post hæc corripuit illum uehemens quidam angor, qui ferè solet accidere iam mortem animo conmentibus. Solet autem hic affectus effe nonnunquam ipla morte grauior. Nec hunc cruv ciatum Ielus nostra causa dedignatus est accipere, qui crucem nostra causa non recusauit nos interim docens, ad quæ prælidia confugiendum lit, quoties horror ille nostram imbe cilitatem ceperit. Prostratus enim in terram, uehemetius orabat. Hinc nimiră pedet tota spesuictoriæ nostræ. Porrò ut nos essemus in supplicijs firmiores, tatus angor corripuit Christum, ut toto corpore guttæ sanguineæ defluerent in terram. V taute sele erexità de precatione, redificad discipulos suos, & reperit illos dormientes præ mæstitudine. Non eratilla crapula, sed imbecillitas naturæ, gravis animi mœror somnti adduxerat: sed cum hacinfirmitate pugnandum est uigore spiritus, qui uelit in tali conslictu uictor euadere. Objurgat itacs lelus suos, & excitat rursus ad orandu; Quur, inquit, nuc in tanto pericue lo dormitis: Surgite & orate, ne uos oscitates obruat ingruens tempestas, iam enim instat tempus. Nondum finierat hunc fermonem dominus Ielus, iam apparuit turba scelerato/ rum militum, quos sacerdotes & pharisai sceleratiores miserat ad capiendu lesum. Judas autem ille modo Christi sectator & conuiua, niic dux impiæ manus, antecedebat illos ex intervallo, sed prius illis dato symbolo (solet hoc in bellis fieri) ut cui dedisset osculti, hunc scirent este Ielum. V bi uero propius adisset Ielum, iam osculum ex more porrecturus, dominus pro sua mansuetudine nec proditoris recusauit osculum, sed rursus illius pur puzit conscientiam, ut uel tanta domini lenitate motus resipisceret: Iuda, inquit, osculo filium hominis prodis: Intelligebat Iudas se non latere, nouerat innocentiam domini, mies inaudita mansuetudine prouocabaturad mutanda consilia: uel lapis emolliri por terat, nisi totum illius pectus iam Satanas auaritiæ morbo occupasset. Ac Iudæ quidem impietas, ipsi quidem uni exitium attulit. Cæterum qui nunc simili dolo ueritatem Euan, gelicam produnt principibus huius mundi, grauiorem perniciem adferūt, & maiore sup/ plicio digni sunt, quam Iudas infelix, sero facti pænitēs, de se exegit. Post datum osculum accurrit turba militum, ut manus inficerent in Ielum, qui non in aliud uolebant Ielum a/ anoleere, nisi ut caperent. Felices autem illi, qui ideo cognoscere student sermone Euan/ gelicit, ut le sum imitentur. Porrò cæteri discipuli, conspicientes uim parari domino, amo resuppeditante audaciam, aiunt domino: Domine an uis ut feriamus gladio: Memine/ rantquod de gladio emedo dixerat, sed quoniam in eo perpetuam mansuetudinem uider rant, dubitabant an passurus esset eos uti gladis. Cæterum Petrus, qui cæteris uehemen tius amabat, quich præcæteris fortia pollicitus fuerat, non expectato domini responso, gladio petijt quendam è ministris primarij sacerdotis, qui primus tentabat manti inijcere lefy, uidelicet domini sui sæuitiam reserens; sed moderante i Etum domini mansuetudine, tantum

tantum dextră illius auriculam amputauit. Felices funt, quibus amputatur auricula, quæ

hactenus aufcultauit impijs sacerdotibus ac legi carnali: & restituta à Christo, iam auscul tat ijs, quæ faciunt ad salutem æternam. Infame uulnus erat magis, quam periculosum, fed tamen infanabile, quod chartilago femel delecta non coeat rurfus. Iefus autem, cui nul lum uulnus sanabile non est, obiurgato discipulo, quod contra mansuetudinem Euange, licam, sed ueteris adhuc legis memor, gladio pugnare cœpisset, restituit Malcho suam au Dixit autem riculam, sic ut nullum uulneris uestigium appareret. Minimum enim peccabat milites & Iefus 4d eos serui, quorum stultitia, sacerdotum, pharisæorum & scribarum maliciæseruiebat. In hos potius la uiendum erat, nisi sic uisum esset deo, uictoriam Euangelicam in tolerantia sie tam esse. lesus autem ut declararet sese uolentem omnia pati, conuersus ad eos, quos im/ pij sacerdotes & scribæ miserant, ait illis: Quidaccidit quod nuncarmati gladijs ac fustiv bus egressi noctu ciuitatem huc accurritis, ueluti latronem uiolentum, ac repugnatem ex pugnaturi: Quum quotidie fuerim apud uos in templo, expositus omnibus inermis, ner mo manus iniecit in me: Certe eadem erat uobis tum uoluntas, quæ nunc est, sed obstetit uobis eius uoluntas, cui nemo potest resistere. Nondum enim uenerat tempus, quo pati decreueram, sed hoc est tempus uestrum, tempus noclurnum, & hæc est potestas tenebra rum à deo permissa. His dictis, dominus lesus nihil reluctans præbuit se uinciendum. Illi comprehensum adduxerunt in domum Caiphæ, qui tum erat sacerdott princeps, totius Iudaici populi pessima pars. In huius atrium conuenerat concilium sacerdotum, scriba rum, pharifæoru, primoru populi, reliquad, multitudo, quæ uel metu, uel affectu, uel erro re horum maliciæ seruiebat. Interim discipuli metu perculsi, alius alio disfugerant. Petrus autem parum feliciter tentata pugna, nondú tamen depolita tota spe salutis, è longinquo sequebatur lesum. Ausus est etiam per tenebras ingredi pontificis atrium, ac famulorum turbæmilceri ignotus. Quum autem in medio atrij ellent accenli carbones ob frigus no/ clurnum, inter considentes ministros assidebat admixtus Petrus, cum de illis sese calefacie batad prunas. Quem cum uidillet ancilla quædam, ita sedentem, ut facies esset obnoxia lumini, fixius intuita agnouit eum: uto se declararet domini sui similem, statim exclama uit, cæteris audiétibus: & hic erat cum illo, qui captus est. Non hoc actum est fortuito, sed ita placuit diuinæ dispensationi, quo magis retunderetur Petri fiducia, qui prius tam mas gnifice pollicitus domino, se uel in mortem cum illo iturum, nunc ad mulierculæ uocem abnegarit dominű. Petrus enim territus hac uoce mulieris, abiecte respodit: Mulier non noui illum: Sic primum elaplus est Petrus, sed mox recurrit periculum. Quidam enim'e famulis rurlum noscitare copit, & ait illi: Et tu de numero illorum es, quorum ducein cer pimus. Rurfus Perrus ad hanc uo cem exanimatus ait: Homo, non sum: adiurans se non nosse lesum. Rursus elapsus est periurio. Nec interim uenit in mente quid prædixisse tilli dominus, & quid illi promiliste ipse. Interea lesus examinabatur ab impio cocilio, & ala pa cædebatur contra morem iudicioru: eminus spectante Petro, quem exitu res esset hav bitura. Sed post horæferme spacium, alius quidam e famulis, cognatus eius, cui præcide rat auriculam, intuitus Petru agnouit illum, & ait: Profecto & hic erat cum Ielu in horto. Negante Petro, adiecit: Verum esse quod dico, uel ipsius lingua declarat. Est enim Galiz læus. Ibi Petrus totus expauefactus, copit abiurare ac deuouere seipsum, si uel intellige/ ret, de quo lesu, aut de quo horto, aut de quibus Galilæis loqueretur. Adeo sibi exciderat ille futurus eccleliæprinceps Petrus. Interea dű negat, dű abiurat, dű execratur, dű fe dez uouet Petrus-cătauit gallus iterü:quod lignü illi dederat dominus, ac ne lic quide redit ad sele. Nec erat futurus errandi finis, nisi dominus per medios impios uertisset oculos ad Pe trum, & intuitus illum fuisset. Petrus tactus aspectu dominisui, recordatus est sermonis. quem paulo ante dixerat dominus: Prius quam hac nocte cantet gallus bis, ter me nev gabis. Subitóque tactus dolore uehementi, fubduxit fefe foras, & fleuit amare. Quod fecit Petrus, idem erant facturi discipuli cæteri, si similis incidisset necessitas; sed in uno Petro Ielus docere uoluit omnes, ne quis sibi fidat, ne quis se malor admisceat colorio. Nox erat, refrixerat in eo charitas, ad impior i ign e fele calefaciebat: ledebat admixtus im pijs in domo Caiphæpotificis, iple pontifex futurus, sed illi multū dissimilis. Illic que scele ra non perpetratur. Illic per sacerdotes, pharisaos, scribas & seniores populi conspiratu

est in necem lesu. Illinc emittuntur in eum satellites, illic ligatur, ceditur, uelatur, illuditur,

& acculatur, Illic peierat & execratur Petrus, atrox crime, nili excularet infirmitas. Non mim peccabat destinata malicia, quemadmodum Iudas, sed animi consternatione. Non . mim illuc uenerat, ut abnegaret, sed ut spectaret exitum iudicii, nondum satis firmus ad commoriedum Christo. Nec dum enim uenerat tempus. Quotquot igitur prolapsi sunt ingraue crimen, orent dominu lesum, ut dignetur oculos suos flectere ad sele, et protinus agnoscent, unde quò reciderint. Subducant sese à scelerato consortio, & lachrymis muta tum animum testantibus culpam abluant. Interea nox illa tota trāsacta est ludibrijs in le sum. Siquidem hi, qui ceperant Iesum, illudebant ei, conviciis addentes verbera. quoniã autem audierant, quod populus illum ueneraretur ut prophetam, obuelatis illius oculis, impegerunt alapas in faciem eius, dicentes: Diuina, quis te percusserit, multis of alijs ludiz brijs & conuicijs impia turba debacchabatur in omnis gloriæ fontem, ne quis nostrum indigne ferat, si propter Euangelicum sermone contumelijs incessitur, si malis affligitur abhis qui profanorum pontificum, qui fucatorum pharifæor ū, qui stultorum principum animo feruiunt. V tuero diluxit, iam legitimi concilii formam exhibituri, frequentes con ueniunt primores sacerdotū, scribæ, & principes populi, & accitum in concilium suum, leium percontantur, uenantes aliquid ex illius dictis, quod in eo criminentur. In iudicio crimen quæritur, ac destinata morte, circumspiciunt, quo titulo mortis causa possitinten di. Aiunt itaq: Si tu es ille Christus, quem iuxta prophetaru oracula expectamus, dic no bis. Ielus autem, sciens illos sciscitari non ut disceret ueritatem, sed ut uenentur calumnia, responditillis: Si dixero uobis qui sim, non credetis mihi, quod si uos perconter ex scriv pturarum teltimonijs qualis lit promissus Messias, & an ea signa competat in me, non refpondebitis mihi ex animo, qui nec discere cupitis, quod uerum est, nec docere. Nec ideo absoluetis me, si declarauero meam innocentia. Non enim hoc agitis interrogando, quod in legitimis iudicijs fieri confueuit, ut cognita ueritate, uel abfoluatis innoxium, uel dame metisnocêtem, led ut quod facere decreuiltis, iultitiæ titulo facere uideamini. Non dicam igius, quod scientes scire non uultis, sed illud dică, quod ueră esse coperietis. Filius homi mis, qui nunc ob infirmitate carnis & humilitatem à uobis elatis non agnoscitur, posthac erit fublimis, assidés dexter maiestati divinæ. Hæc ideo dixit Iesus, ut quoniam humilem Christian, per quem servari poterant, occidere qu'am amplecti maluerunt: sciret sese conv fpediaces indicem & ultorem impieratis fuæ, quem fernatorem promissum & expectasum tot feculis, agnoscere noluerunt. Ea uox uisa est omnibus idonea ansa calumniadi, si modo profiteretur aperte sele filit dei. Aiunt igitur: Tu'ne igitur es ille filius Dei, de quo **meminerût** prophetarû uaticinia: lelusad hec ita relpõfum temperat, ut nece neget le elle quod erat, nec illis ansam calumniandi porrigat, nec de se præbeat arrogātiæ speciem. Siv idem dominus ubig maluit factis declarare naturam divinam, quam verbis profiteri. emerespondit: Vos dicitis esse me:modeste subindicans, totidem uerbis affirmari pole **le quod ueluti dubium int**errogabant, fi quis tantum pronunciationem mutet. At illi iuz ntes hanc esse satis idoneam causam, quur illum accusarent de blasphemia, quo nulè hitecrimen apud Iudæos capitalius, dixerunt: Quid adhuc defideramus teltimonium; listiandiuimus ex ore eius manifeltam blasphemiam. In hanc sententiam facile pedibus disessum est ab omnibus, qui quocunque titulo decreuerant occidere I esum.

Berta ut iplis uilum est, causa satis idonea, supererat ut inuidia quoca more tis abs se transferrent in alios. Visum est itaca præsidi Pilato reum obtruder re, ut non à sudeis, sed à gentibus occisus uideretur. Consurgit itaca concisió omne una cum multitudine, quam ad impis facinoris societate pertraxerat,

& adducunt lesum ad Pilatum Iudææ præsidem. Is enim illic nomine Cæsa rientgistratu gerebat, quum ipse Iudæus non esset. Hic primu Iudeorum natio Messam sami ad ipsos missum tradit gentibus, & ab sele ablegat. Gentes sibi commendatum am plecuntur & adorant. Iam præsiudicio damnatus erat dominus in concilio Iudæorum, audquos quamlibet leuis prætextus sufficiebat, nimirum magna uesania mortem inno citais sitientes. Apud tribunal profani sudicis, quonia plus eratæquitatis, opus erat subvenatis testibus, qui multa & magna crimina intenderent ei, qui solus omnium uacabat emni crimine, Initium autem accusationis hoc erat: Hunc deprehedimus subvertentem gentem

gentem nostram, eo quoduetuit tributa pendi Cæsari, sec prædicauit esse Messia regem. Hac duo crimina libi uidebantur pulchre commenti, qua maxime commouerent prali dem, eo quod utrunce pertineret ad læsam Cæsaris maiestatem: sic oppugnant ueritatem Euangelicam impudentissimi mendaciorum artifices. Quid enim his mendacijs impu dentiuse lesus responderat ostenso nomismate: Reddite Cæsari, quæsunt Cæsaris: & deo quæ sunt dei. Regnum a Iudæis delatum etiam fugit. Messiam se esse factis ipsis declara rat: proinde etiam si prædicasset sese Messiam, non oportebat obijcere criminis loco, nisi declarassent in eum non competere, quæ de Melsia prophetæ prædixerant. Victoriæ spes erat in multitudine consurata, & in solitudine rei, denique in sudice, ut ipsi putabant, impio. Pilatus quanquam idololatra, tamé multo æquior Iudæorum facerdotibus, prius crimen de non pendendo Cæsari tributo dissimulat, uel quia sensitesse commenticium, uel quía nouum non erat hoc disputariapud ludæos, quum tota pharisæorum secta sen tiret, populum deo peculiarem non oportere pendere censum gentibus: de regno percon tatur Iesum, in quo nullam regni speciem uidebat. Solus erat: cultus, facies, totus ciscor, poris habitus modestiam, ac simplicitatem præse ferebat. Itaque præses auditisacculato ribus, seorsum interrogauit Iesum, an rex esset Iudæorum. Iesus auxem respondit: Tudiv cis. Sic enim ubic temperauit dominus responsa sua, ut innocentiam probaret suam,nec daret operam tamen, ut elaberetur è iudicio, qui mori decreuerat. Rex erat Iudxorum, hoc negare non debuit, sed aliud regni genus erat, quod sibi patrici uindicabat. Iuxta div uinam naturam rex erat omnium, de qua nihil suspicabatur Pilatus. De regno Euangelio co non intelligebat homo legis & prophetarum ignarus, nisi quod audierat, à Iudzeis ex peciari Messiam, regem, nescio quem, cui rumori non multum tribuebat homo minime superstitiosus. Quanquam itaque non intelligebat Iesu responsum, tamen non ignarus maliciæ Iudaicæ,& ex iplo uultu collecta Ielu modeltia, prodit ad pontifices Iudæorum, & conglomeratam multitudinem. Examinaui, inquit, hominem de criminibus obiectis, nihil in eo criminis inuenio. At illi libi conscii, quod argumentis uincere non poterant, clamorem intendunt, crimina criminibus, mendacia mendacijs connectentes. Imò & se ditiofus est, commouer populum sua doctrina per universam Iudzam. exorsus à Galilza ad hanc usque ciuitatem. Hoc nimirum est peculiare crimen Euangelicæ ueritatis, com/ mouet populum et leditionem mouet, impijs aduerlus inuilam ueritatem inlurgentibus, Verum non hic tumultus imputandus est Euangelij præconibus, sed hominum infana/ bili maliciæ, qui ueritatem salutiferā obrui malunt, quam morbum animi deponere. Nec enim aliter doctrina Euangelica turbat populum, quam pharmacum concutit corpus. Nissenim fiat concussio, totum intereat necesse est. Hoc crimen quum leuiter moueret Pi ·latum:uidebat enim rem omnem gerià coniuratis primoribus, & quibuldã è populo ho rum maliciæ fubferuientibus: ftudet & reum, & accufatores ad alterius cognition e reijce re, ut si non possit lesum liberare, ipse saltem à causa liberare sur; arripuit ansam ex una uo cula Galilea, cuius regionis tetrarcha erat Herodes. Percontatus est igitur, an Iesus esset Galilæus. Resposum est esse, quod uulgo crederetur esse Nazarenus, nã illic nutritus sue rat & uersatus. V tigitur intellexit Pilatus cognitione de reo pertinere ad Herode, reiecit eum ad Herodē, qui tum temporis forte erat Hierofolymis. Quanquam hæc quog gesta funt dispensatione consili divini, ut ab omnibus tribunalibus dominus lesus referret testi monium innocentiæ lug, magiscs traduceretur põtificum, lcribarum & primor**ü malicia.** Herodes ubi uidit adduci lefum, gauifus est eo spectaculo. La enim ex multo tempore hav bebat hominem cupiditas quædam & libido uidendi lesum, de quo tam multa audierat. Iamc sperabat fore, ut se quoc spectante miraculum aliquod aderet, qualia didicerat ab eo permulta gesta. Percontabatur itacs Iesum uarijs de rebus, cupies aliquid ab illo proli cere, non ut redderetur melior, sed ut suæ curiositati morë gereret. Nec enim alia sciscitae batur à lelu, qu'àm quæ sciscitaturus erat à Mago quopia. Lesus autê qui non in hocuence rat, ut impij principis libidini feruiret, fed ut falutem omniŭ procuraret, nihil illi resp**odita** nos interim doces, aliquado non promendu fermonem Euangelicu, ubi costat indignos elle qui audiat. Vrget interim potifices & scribæ, & acriter acculant eum apud Herode, misere metuetes, ne quà reus elaberetur. Herodes autem, tametsi rex esset impius, tamen nibil commotus est illorum criminationibus, nimirum intelligens ab inuidia proficisci quo d

quod agebatur. Sed satis habens contemnere à quo contemptus fuisset, ludibrij gratia le fum indutum ueste alba (nam id regum eratac Cæsarum) remisit ad Pilatum. Hanc ignominiatulit dominus Ielus à crasso rege, & illius armato satellitio quo cingebatur, ne non haberent similes labra lactucas. Siquidem apud hoc hominű genus citius gloriam referretfunambulus quispiam, aut præstigiator, qu'am ueritatis Euangelicæ syncerus prædica tor. Aut enim delectari uolunt, aut ea discere, quæ faciunt ad ipsort tyrannidem. Sed ta/ men interim Herodis civilitas damnabat pontificum & scribaru impietatem, & reum ab foluebat, quem accusatum obmutescentem ad obiecta crimina no damnarit. Gratum in/ terimerat, quod Pilatus hoc honoris habuerit sibi, ut uidendi Iesu fecerit copiam. Itaus ex eodie contamicitia inter Herodem & Pilatum, quum antehac inter eos fuerit simultas. Impia uero pax est, quam conglutinat iniuria ueritatis Euangelica. Pilatus autem ubi uir det remitti reum, nec successisse quod conatus fuerat, ex sudice coepit esse patronus Iesu. Conuocatisco pontificibus, scribis, primoribus, & populo qui illos comitabatur, sic lo quitus est ad illos: Obtulistis mihi hunc hominem, uelut auertentem populii uestrum ab obedientia Cæfaris, ac legum uestrarum, & ego uobis præsentibus, uarijs interrogationi bus fum ab eo conatus expifcari ueru, nec reperio illum ulli horum criminu obnoxium. de quibus accufatis eum. Idem accidit Herodi, qui me certius poterat his de rebus iudica re, peritus legum uestrarum: nam hac de causa reject cognitionem ad illius tribunal. Qui si comperisse eum nocentem, no passus fuisset elabi. Nunc quoniam comperit nullam in co culpam esse capitalem, leui pœna contetus, illusit tantum homini, nimirum absoluens acapitis periculo: proinde præstat imitari & nos Herodis æquitatem. Pæna quapia non capitali caltigatum dimittam hominem. Hoc agebat præles, speras fore, ut conspecto les foret ludibrijs ac flagris affecto, mitesceret Ludæorum furor. Quum nec hac uia profecis let Pilatus, sed magis iritaretur ludæorum insania, reperit alsud commentum absoluendi Lefim. Erat a pud Iudæos folenne, ut præses ob festi diei religionem condonaret Iudæis aliquem enocentibus, quem ipli flagitaffent. ltags præfes præueniens illorum flagitation pen proposuit illis: utrum e duobus sibi uellent codonari diei festi gratia, Iesum an Barr tabam. Is enim erat insignis & facinoribus nobilis latro, qui seditione mota in ciustate, middrat quendam è ciuibus, ob id coniectus erat in carcerem. In hunc præfes quoniam kidat esse publicum ciuitatis odium, sperabat fore, ut citius paterentur dimitti Iesum demultis bene meritum, qu'am hominem publicæ tranquillitatis hostem. Sed tanta erat postificum & his adhærentium infania, ut postularent sibi condonari Barrabam, Iesuria autém in crucem tolli:quod mortis genus, ut erat gravillimum ob diutinti cruciatum, ita habebatur & ignominiosissimű. Adeo nihil crudelitatis omissum est à Iudæis. Sic tuisum est consistio divino, ut Iesus omnis gloriæ sons & autor, ad hoc veniret contemptus, ut sedi the homicidæposthaberetur, ne nos desponderemus animum, si quando ob Christi no maac doctrinam spernamur ab his qui diligüt hunc mundum. Pilatus ubi uidit nec bac tatione quicquam profici, rurius aggressus est illos, tentans, si quo modo possit uerbis il trom animos mitigare, ac Ielum innocentem liberare. Illi rurlus iritatiores facili, canunt fillam fllam cantione: Crucifige, crucifige eum. Ac ne sic quidem Pilatus cessit illorum distribus, sed tertio conatus est illos compescere, dicens: ludex sum, aduersus innocen/ minilum habeo ius, non possum infligere mortem, in quo no inuenio crimen morte div graniquid autem admilit iste morte dignum: Exquisiui, nec ullum in eo crimen inuenio more plectendum. Si quid est offensæ leuioris, dabitur hoc animis uestris, corripia illum acdinitram. Sed aduerlus hanc iudicis æquitatem illi pertinaciter instabant: non probadus, sed insanis uociferationibus, flagitates, ut dimisso Barraba, crucifigeretur lesus. més tentatis omnibus, præses uideret magis ac magis inualescere clamorē illorum, politata aqua, ac testificatus innocentiam Iesu, damnata fi Iudæorum pertinaci malicia, profunciat mortis sententia aduersus Iesum, no ex suo animo, sed ex Iudeorum arbitrio, quinica ac falutis autorem efflagitabantad necem: & Barrabam feditiofum homicidam condonauit illis, quem Ielu prætulerant. Ielum autem tradidit illis, ut exequerentur in com quæ uellent. Posteaquam omne ludibrij genus in eum exercuissent, ad saturandum odium fuum, rurfum indutum fuis uestibus, quo magis agnosceretur à populo, eductit ad supplicij locum, baiulantem cruce suam ex more. Inter eundum forte obuium habuerunt Simonem

Simonem quendă Cyrenensem, uenientem è uilla sua, huic uolenti nolenti imposuerum domini crucem, ut Ielu præcedente baiularet post illum, non ut parcerent Ielu, sed utcele rius absoluerent quod agebant. Verum diuino consilio typus interim procuratus estec clesiæ ex gentibus colligendæ, que lesu crucem amplexa est, & illius uestigijs ingressa. Co mitabatur autem Ielum numerola multitudo populi ac mulierū, quæ facerdotibus ac leri bis gaudentibus plangebant, ac lamentabantur de morte innocêtis: Nihil enim aliud po terant humiles & imbelles aduersus coniuratam magnatum impietatem. Ielus autem qui fuam mortem non lugubrem, fed gloríofam effe uoluit, nec eam deplorari uoluit, fed ado rari, ut quæ sponte pro salute totius mundi suscipiebatur: compescuit illarum indecoram lamentatione, quanquam ab affectu pio proficticentem. Filiæ, inquit, Hierusalem, nolite deflere me, sed uestram ipsorum ac filiorü uestrorum uicem deflete. Non enim est deflen/ da mors innocentis, sed illorum exitium deplorandữ est, qui pro suis sceleribus & hicmi seris cladibus afficientur, & in posterum pænis addicētur æternis. Imminet enim buicre gioni tam mileranda calamitas, ut homines appellaturi lint eas mulieres beatas, quæ non genuerunt, & felices uteros qui nullum fœtum ædiderunt, feliciac ubera quæ nunquam lactauerunt. Grauius enim cruciatur materna pietas in malis liberorum, quam propris. Nunc exultant quali re bene gesta, sed tunc quum uenerit ille dies ultionis diuina, tanta formido malorum ingruentiŭ corripiet animos illorum, ut montibus dicturi fint: obruite nos,& collibus:operite nos. Etenim si in uiridi ligno hæc faciunt, in arido quid fiet: Hoc ænigmate dominus lefus teftabatur fummam innocentiã fuam, quod folus effet hominu nulla uitiorum aut cupiditatum carie uitiatus, fed omni uirtutum genere totus florens ac perpetuo germinans. Quod si illorum malicia tale exemplum ædidit in hominem undiquaginculpatum, quale exemplum ædi cõuenit in eos, qui prauis cupiditatibus undig corrupti, non potuerunt ad ullam bonam frugem adduci: Hac pompa lesus princeps & rex noster ad suum triumphū processit. Ducebantur autem simul & alij duo, factnoros, pariter cum eo damnati, led non eadem caufa. Procuratum est & hoc à Iudæis, quo magis infamem redderent Iefum apud multitudinem,quod tali fodalitio effet adiunctus. Delev clus est & locus nocenti fuppliciis infamis ac funestus, cui nome ex re Golgotha, quod hominum illic occisorum cranijs & ossibus albicaret. Hicigitur crucifixus est lesus, inter duos latrones medius, ueluti focius criminis, qui focius effet supplicij. Sed quicquid lu dæorum malicia potuit excogitare in ignominiā domini lefu, id ille uertit in gloriāluam nostramo falutem. Etenim qui innocens sponte se deficitad seruados homines, hocplus meretur gloriæ & apud Deum & apud homines, quo semet ad maiorem i gnominialub/ milerit. Sic uilum est diuinæ sapientiæ, quo uel tam insigni exemplo nostram frageret siv perbiam,qui pro malefactis etiam laudem expetimus ab hominibus. lefus autem iam fuz blimis,& in eam speculam sublatus, unde esset omnia reuocaturus ad se, uolens summa tolerantie perfectifimű exemplar ædere, quum innocens, quum tot modis benemerius. tot malis, tot ignominijs, tot ludibrijs esset affectus: quum in cruce quog pendētem, quæ miserabiles facere solet etiam homicidas, amarulentis conuicijs incesserent, quæ perterre grauius effet homini, qu'àm perpeti mortem: adeo non ulcifcitur, adeo non regerit conui cia, ut patrem oret pro his à quibus indigna patiebatur. Pater, inquit, ignosce illis. Nescit enim quid faciant. Hæc nimirum erat illa fancia precatio nostri pontificis in ara crucisa gnum paschalem semel pro totius mundisalute immolantis. Nec fuit inefficax deprecatio. Multi enim ex his, qui per errorem adegerunt dominum ad crucem, cognita ueritate per apoltolorum prædicationem, professi sunt nomen crucifixi. Quanquam & pharisao rum malicia non caruit omnino errore, sed qui non liberet illos à crimine. Poterant enim errore carere, nili prauæ cupiditates, quibus seruiebant, obstetissent. Sed erant interhos quoqual hocanimo domini persequebantur, quo Paulus persequebatur ecclesia Del Hic si consideres optime Theophile, summam illam Iesu innocentiam, summa in omnes beneficentiam, fummas animi dotes, quibus erat incomparabilis: rurfus ex aduerfo con templere odium, conuicia, probra, dolos, infidias, criminationes, ignominias, cruciatus mortis genus, quo illum ludæorum impietas affecit: & audias eum in ipia cruce in medijs conuicijs obsecrantem patrem, ne ulciscatur, sed ignoscat tanti sceleris autoribus: nonne uehemeter impudens uidebitur, qui quum se Christi discipulum profiteatur, peccator in peccatorem

peccatorem uindiciam moliatur, quamuis etiam graufla cellitus iniuriar Quatum autem degenerant ab hoc exemplo Christi, qui ob leue conuicit ferrum stringtit in uiscera proximit Qui non concoquentes dictum aliquod contumacius in fe iactum, totas urbes, tota regnafunestis bellis concutiunt, totascip nationes ad mutuam sanguinis effusionem coe gunt : Nos uero ne dimoueamus oculos nostros ab hoc exemplo, & imitemur regê no / ftum in cruce debellantem omnë poteltatem tyrani fatanæ, deuincentem uniuerfam hu ius mundi potentiam, triumphantem de omnibus potelfatibus, quæ fefe erigüt aduerfus Euangelicam ueritatem, quam non oportet aliter uincere, aliter triumphare, quam sub ue xillis sui principis: contemplemur pontificem nostrum, efficaci sacrificio expiantem pec cua totius mundinationum, & omnium feculorum poenam dependetem pro omnibus, modo nos syncera fide complectamur, quod ille gratis offert, nostram agnoscentes iniuz skiriam. & illius ineffabilem erga nos bonitatem exosculantes. Quò temet auertis pecca torinfelix: Dominus clamat: Pater ignosce illis: & tu desperans tui, uel laqueum paras ut ludas, uel crimina criminibus exaggeras. Non est quod posthac metuas satanæ poten tiam. Vicit, & tibi uicit Christus Inuitat è sublimi ligno, nations bus omnibus cospicuust iplatria crucis cornua procul inuitant & Aliã & Europã & Africã ad æternæ falutis con forfium. Pendebat aut nudus in cruce Ielus, ne quid haberet huius mudi qui colefte pera gebat lacrificit, ipla re docens, 🕏 oporteat epilcopos Euangelicos affectus habere puros abomniŭ rerum terrenarŭ cupiditate. Înterea milites, qui crucifixerunt eŭ, quali reuiclu rusmon ellet, millis fortibus partiti funt inter fefe ueftes domini. Nam hoc erat ueluti præ mium scelerati ministerij. Hoc sui spolium Iesus uoluit esse apud milites. Apud nos qui no menillius profitemur, nihil effe uoluit fui carnale, ut iam eti spiritu diligamus. Sic & hodie ueltes illius apud nos funt, quemadmodu nobis quotidie pendet in cruce. Siquide omnia illius noltra funt, sed iuxta spiritū. Ad hunc igitur modū pendētem Iesum ueluti uictū & omnifipe destritutu, scommatis incessunt sacerdotes, scribæ, pharisei, & populi primores, undeum militibus, qui crucifixerat: exprobrates ei, quod qui miraculis fuis dictus effet lobtenisse multis, niic sibi no posser esse presidio. Alios, inquiüt, seruauit, sit niic sibi serua will modo hic est ille Christus, que se iactauit esse: si modo hic est ille deo charus, & eles cui filhis, que se esse prædicauit. Heciaclabat in eu primores audiete populo, qui solebat adatari Christi miracula, quo animos illius alienaretab eo. Quin & in totum autorita. tenillabrogat, uelut exipla re conuincetes, eum nec esse Messia, nec filiu dei, que esse se prilities fuerat, li non descenderet è cruce. At non in descelu, sed in perseueratia lita erat milifalus. Ea plus ualuit apud Ielum, of principu conuicia. Milites uero crassum homis min genus, & Iudaicæ religionis uel ignari, uel conteptores, illudebant Ielu, quod dictus Mitibiuindicasse regnüin Iudæos, prouocatinimirü exeplo principum Iudaicæ getis. Milinouetes illi acetum, per ludibriti dicebat: Si tu es ille rex ludæorti, expedi potetiam 🛍 🎖 eripe te ab isto perículo. Lesus aut inter hæc omnia præbuit absolutissimu mansue/ Minis exemplű, obticefces ad omnia cópicia. Erat a titulus additus fumme cruci, fu Micrice eius, literis Græcis, Latinis, & Hebraicis, quo magis ab omnib. nationibus les gollet: Hic est rex Iudgorā. Id quog sudibrij causa factū esse credebatur. Ne hec quide Berant. Alter è maleficis, qui pendebat ad latus le fu, è cruce couicia i aciebat in eum, di Situ es ille Christus mudi seruator, serua teipsum simul & nos. Cæterum alter latro ் இத்திரு விக்கர்கள் diffu si moriturus no uereris homines, certe de umetuere debes, qui morituro insultas, derlim cum sis illi supplicij socius, uel hoc solū debebat te à conuicijs cohibere, etiā li messes criminis. Núcalia est illius, alía nostra coditio. Nos pro malefactis pœnas da/ ille innoxius moritur. Bis aut inhumanu est, & morituro maledicere, & innocentia teltimonium Ielu reddidit in cruce fatro, ut undequact teltata effet illius innocentia. Mind couerfus ad lelum, dixit: Domine memento mei, dum ueneris in regnű tuű. Mita fire latronis, qui quum uideret pendente acmoriente in cruce, moriturus & ipfe, falute telittà rege petit. lelus autem qui mutus eratac furdus ad omnia conuicia, non est furdus iemutus cum fiducia poltulati. Illud, inquit, confirmo tibi, hodie mecu futurus es in par ndifo:nimiră requiem ac refocillatione pollices mox à peracto supplicio. Quam telix elt kmper adiungi lelu, qui nulqua no leruat, li modo adlit eu agelica fiducia. lam erat-hora diei

diei ferme lexta circiter meridiem. Ab hac hora qua maxime solet feruere sol, tenebra subitò obortæ sunt per totam illam regionem Hierosolymitana use ad horam nonam. Sol enim detestans tantam hominű impietatem, obduxit faciem suam eo morituro, qui lux erat totius mundi:terra conculfa est, saxa disfilierūt, nulla naturæ parte non inhorre/ scente ad tam immane facinus. Quin & uelum templi, quod separabat sanciüsanciorum à reliqua templi parte, nullo mouente, diffectum eft in duas partes, palam declarans iam cessaturas ludæorum umbras ac ceremonías, postea & peractum esset hoc sacrificium, quod unum sufficiebat ad mundatione omniti seculorum. Iesus autem ubi cum ingenti clamore dixisset, Pater, in manus tuas comendo spiritu meum: efflauit animam, ut omni bus palàm effet illum non defecisse quemadmodu alijsolent, paulatim exhausto corpor risuigore, sed mox à ualido clamore, ac uerbis articulate pronuciatis, ueluti sponte des posuisse uitam. Animaduertit hoc Centurio, qui in hoc astabat cruci, ne quis uiuos tolle ret è ligno. Ab hoc quor tulit innocentiæ testimonium lesus. Glorificauit enim deum, qui tantam uirtutem in eo declarasset, & ait, Vere iustus erat hic homo: uidelicet Iudzo rum iniusticiam palam condenans. Quisquis enim innocentem pronuciat qui condem natus est, is nocente facit qui damnauit. Reliqua multitudo tota eorum, qui ex moreue/ nerant ad supplicij spectaculum (plures autē attraxerat Iesu uel studium uel odium) uisis his quæ cotigerant, reuertebatur, percutientes pectora fua: partim præ dolore, o homo tam innoces ac beneficus tam indigna pallus ellet, partim metu uindiclæ diuinæ, quam fibi male confeñ, ex oftentis confpectis fulpicabantur imminere. Quem enim in uitaui derant humilem & alpernabilē, eum in morte uiderunt potentem, adeo ut omnia rerum. elementa sese cocuterent. Hic illud rursus animaduerte Theophile, semper in Gentibus plus inueniri bonæmentis, ti in Iudæis, qui libi præcæteris pietatis ac sanctimoniæ lau dem uindicabant. Centurio glorificat deum: Iudæi tantū metuunt uindictam, prodigijs territi, qui tot beneficijs uinci non poterant. Porrò qui cognatione cotingebant lesum, aut qui familiares illi fuerant in uita, confiftebant eminus, spectatores eorum quæ gere/ bantur, præ metu non audētes propius accedere. Inter hos erant & mulieres, quæ studio ministrandi illi ac discipulis illius, sequute fuerant illum a Galilæa, testes ac spectatrices eorum quæ gerebatur, quæ iam omni spe destitutæ, nihil alíud & mærebant. Multis igi tur argumentis cognita certa domini morte, ne quis causari posset aut hominem uerum non fuille, aut non fuille uere mortuü: ecce offertur per quem officium sepulturæ domi nicæ peragatur, quam lefus uoluit effe műdam & honorificam. Vita fuerat mitis & hu milis, mors efficax, sepultura magnifica, resurrectio gloriosa. Commodum igitur id tem poris offert sele quida nomine loseph, oriundus è ciuitate ludææ Arimathia, uir bonus ac iustus, ex eorum numero qui expectabat regnum dei. Hic tametsi esset ex primoribus populi(erat enim nobilis Decurio) tamen nunquam consenserat consiliis ac factis sacer dotum, scribarum ac primatum populi, licet ob potentià eorum qui Iesum oderant, non auderet profiteri studium animi sui. Nondum enim datum erat robur illud per spiritum sanctum, ut contemptis omnibus, lesu nomen profiteri possent. Cæteris itacz discipulis metti territis, solus loseph una cum Nicodemo audet officiù sepultura sibi sumere: siuc quia à morte crescit in bonos uiros studium, siue quia iudicabat inuidiam Iudæor**ū iam** esse morte saturatam. Prosinde adit Pilatum, cui ob nobilitate notus erat, & ab eo petüt corpus Ielu. Pilatus non prius donauit, of ex Centurione compertum haberet, iam elle mortuum. Accepit corpus, & de cruce depositum, deinde unquentis oblitu, inuoluit sin done, nihil interim sperans de resurrectione, de qua lesus paucis modo discipulis suis siv gnificarat: sed ita, ut tum meminissent magis & crederent. Quoniam autê Iesum existiv mabant uirum bonum fuille, præterý meritum occifum, memoriam illius uolebant ma gnifica lepultura honorare. Itag; repoluerunt cadauer in monumēto, quod in ho**rto vici** no erat, excilum e folido lapide, nouum, in quo nullus adhuc fepultus fuerat. Hec qualid têporis calu geri uiderêtur, tamê diuino conlilio gelta lunt omnia, ne ludæi caulari **pel**e fent, sepulchro perfosso slublatum aut permutatum corpus. Dum hæc aguntur, erat dies parasceues, quod eo die præpararent quæ ad celebrãdum sabbatum erant necessaria, ne qua re uiolare cogerentur ocium sabbati. Mulieres auté quæ procul spectarant lesum in cruce, lequuntur eundem ad lepulturam, ne nescirent ubi esset recondită corpus lesu-&

quo

quo loco, quo ue apparatu politi, ut agnoscerent reueriæ. His rebus diligenter inspectis domum redeunt, & apparat aromata & unguenta, quo condiant corpus domini, tametfa jamutcung per Nicodemű fuerat oblitum myrrha. Sed mulierum pietas aliquid precio sius volebatadiungere defuncto. Dominus autē ideo passus fuerat sibi infundi alabastris unguenti precioli, quod harum unguenta no esset expediaturus quarum pia sedulitas ta men profuit ad confirmanda refurrectionis fidem. Dum enim quærunt unguendu more num, comperiunt uiuum. Post solis auté occasum uses ad uespera diei sequentis conquie uerant iuxta legis præscriptű, quod sabbato nefas erat operari. Rursus à solis occasu per ficiunt quod cœperant in apparandis unguentis & aromatibus. Eodē tempore dominuš fuum fabbatti peragit, conquiefcens in fepulchro, peracto iam opere falutis in die parafce ues,ut intelligeremus per eundem esse restitutum genus humanti, per quem fuerat condi um. Mundi fabrica absoluit die sexto-septimo requieuit ab opere. Idem mundi redemz ptioné peragit die fexto, qui est parasceues, & in monumêto requieuit ab opere iuxta cor pushumant, donec illucelceret dies octavus, quem Iudari nesciunt, Christiani adorat. Is est dies immortalitatis, quum iam no sese uicissim excipient requies & lassitudo, opus & ocium, sed erit lætiria sempiterna: neg nox diem, dies nochem tricissim excipiet: sed perpe tua lux lucebit piorum oculis. CAPVT XXIIII

Vod ab opere cessarit mulierculæ, datum est sabbati religioni. Ceterum simul attalicebat ad opus redire, statim ab occasu solis in opere pio, sed superuacae neo uigilabat mulierti sedulitas. Nam eo die qui primus est a sabbato, hoc est, octauo à toto peracto sabbato, admodum diluculo properantad monumene num, deserentes secum quæ parauerant aromata, nimirum ut hunc supremum homorent impenderent ei, quem uiuum disexerant; quum tamen non sperarent resurrecturum. Os autem monumenti occlusum erat ingenti saxo, quod uix à multis uiris amoueri poterat. Additi erat signaculti: id curatti est à pharises & scribis, ne quis clam suffurari posser cum resurvisse, qui pusquam inveniretur. Additi

autem monumenti occlusum erat ingenti saxo, quod uix à multis uiris amoueri poterat. Additierat signaculti:id curati est à phariseis & scribis, ne quis clam suffurari posset cor pusexanime, & uanum spargere rumore eum reuixisse, qui nusquam inueniretur. Additi funt & cultodes ex cohorte præfidis. Mulieres autê dum anxie circumspiciunt, quomo. do polletamoueri faxü: subito uident fublatum, & aditum monumenti patere. Ausæ sunt ingredi, pietas addiderat audaciam fexui. Ingressa non inueniti corpus domini lesu. Ex resquum uehementer consternasset illarum animos, quod repête amoto lapide spembo nam conceperant: rurius demirabatur, quo modo fepulchrum potuit effe ua cuum, quod modouiderant claulum & oblignatum : de repente aftant eis duo angeli specie iuuenili, facelæta,blandack,uefte fulguris in modum relucente. Hæc ipfa fpecies angelorum refur nctionis triumphū præfe ferebat. Porrò quum mulieres nouo spectaculo expauefactæ; uultum & oculos deflecterent in terram, non audentes contrà tueri maiestatem tissionis humana natura fublimioris, illi placido blandoc; alloquio fubleuant attonitarti animos: Quid, inquitit, ò mulieres quæritis eum qui uiuit, in sepulchris mortuorum: Hic quidem conditus erat, quum esset mortuus. Nunc quoniam reuixit, non est in sepulchro, ubi quie kuntmortui, sed resurrexit & uiuus interuiuos ambulat. Prædixerat se moriturum, præ dixerat & tempus & genus mortis, sed idem prædixerat se tertio die reuiciurum. Mor tuum esse creditis quia uidistis, credite & reuixisse. Non enim hic fefellerit uos, qui in alte toura prædixit. An mæror & animi perturbatio uobis omnium, quæ prædixit ille, indu aitobliuionem: Redeat uobis in memoriam, quam nihil horum quæ gesta sunt non præs dixentuobis, quum adhuc effet in Galilæa. Prædixit enim sic esse definitum consilio par tris, ut ad falutem humani generis, filius hominis traderetur in manus peccatorum, ut ac/ cularetur, cederetur, ac ludibrijs omnibus exponeretur, denics in crucem lublatus occide reunsled idem reuiuisceret tertio die à morte. Agnoscite tempus. Sub uesperam parasce/ uesdepolitus est de cruce, & in monumento hoc conditus. Is primus à morte dies suppu tatur. Sabbatum totum conquieuit in sepulchro. Nunc tertif diei diluculum est, quem ille limul exoriens ab inferis toti mundo fætum ac faultum effe uoluit. His dictis euanuerunt aboculisangeli. Mulieres autem ex admonitu angelico reducunt in memoriam uerba do mini lelu, quibus & mortem & relutrectione discipulis suis prædixerat: itags relicto moz numento, properant ad undecim apostolos, cateros discipulos, qui ob metum Iudao/ rum sparlim collecti latitabant, obliti & ipsifere omnium quæ dixerat lesus, ac propemo

Tom.7

à serpente decepta, uirum pellexit ad culpam. Piæ mulieres edoclæ ab angelis, uiros inui tantad credulitatem. Itag ne sexus ob transfusam in uiros mortem perpetuo male audiret, unde mortis occasio primum prodierat, inde proficiscitur & uitæ redditælætissimus. nuncius. Porrò mulieres quæ hæcannunciabant apostolis, erant Maria Magdalene so ror Lazari, Ioana uxor Chufæ procuratoris Herodis: Maria Iacobi minoris mater, quæ & soror dicta est Maria matris domini: aliaci nonnulla, qua cum his solita sunt comita ri Iesum. Cæterum ob rem incredibilem quam nunciabant, sexus infirmior non inuenit fidem apud apostolos, quos ideo domínus passus est este tardiores ad credendif, ut pluri bus argumentis confirmaretur refurrectionis dominica fides. Itag quod illa narrabant de fubito conspectis angelis, de repente sublato saxo ab ore sepulchri, uisum est apostolis ac discipulis muliebre deliramentu, quod is sexus ob mentis imbecillitatem imaginatio. ne uitiata credat se nonnunqua uidere, quod non uidet, & audire, quod non audit. Quan quam auté non crederent esse uerum, quod narrabat mulieres, tamen eò profecit illarum asseueratio, ut Petrus surgens procurreret ad monumento, & immillo capite prospicies, no reperit corpus, fed uidet linteamina, quibus obuolutum fuerat corpus lefu, fepolita. Ac ne sic quide credidit reuixisse dominu, tam profunda cœperat illu oblivio eoru, que dixerat lefus: fed abijt à monumêto fecum admirans, quid accidiffet, dubitans num quis corpus fultulisser monumento, uaria és cogitans, à quibus quo ve confilio id fact u fuil set, quod corpore sublato, uideret resicta linteamina, ueluti per ociù detracta corpori, que line negocio non poterant auelli, each non temere diliecta, sed comode in suum reposita locum, semoto ab his sudario, quo tectum fuerat caput lesu. Accidit auté eodé die, ut duo 🖭 ecce duo ex discipulis, quibus per mulieres nunciatum erat de sepulchro uacuo, quaquam illarum orationi non est habita fides, relicia Hierosolyma proficiscerentur in ciuitate, cui nomen Emaus. Abelt autem ab Hierofolymis spacio stadiorum sexaginta. Atquinter eundum uz rios milcent lermones, ita ut fit, præfertim ubi quid mæroris est in animo. Erat enim mor te domini uehementer perturbati,iamch propemodum animu desponderant, ac spem ab iecerant. Tota autem confabulatio erat de lefu, dech rebus omnibus quæ uiderant, quæ audierant superioribus diebus. Amauerat enim illum, ut uirum insignem ac beneficum: & quanquam magnifica illa spes de restituendo regno Israelítico propemodum excide/ rat animo, tamen iuuabat etiamnum defuncti memoriam mutua confabulatione refrica/ re. Confusis enim illorum animis, ueluti somnus quidam obrepserat, ut tanqua per some num amarent, cuius obliuisci non poterant. Tandem illis multa inter ipsos de lesu come mentatibus, & ultro citroch dissertibus, ecce lupus, quod dicisolet, in fabula. lesus enim, qui promiserat sele suturu in medio ubicung duos comperisset de se colloquentes, etiam iuxta corporis præsentiam tum exhibuit, quod iuxta spiritum nunquam facere definit. Tanquam uiator adiunxit se illis, & itineris socium præbuit, sed ignota specie, non quod non haberet idem corpus, quod habuerat ante mortem, sed quod ita uolente lesu impedi tus sit illorum obtutus, ne quem cernebant, agnoscerent. Felix sodalitium, quoties duo nihil aliud confabulantur, nihil aliud disquirunt, quam de Iesu. Felices, quibus se socium Iesus dignatur adiungere. Quemadmodum autem adesse gaudet de se confabulantibus dominus lesus, ita satanas adesse gaudet his, qui miscent confabulationes bonorum mov rum corruptrices, de libidine, de fraude, de uindicta, de superbia, de quæstu, de infamia proximi. Quoniam autem sic flagrabant amore lesu, ut de promissis illius per humanam infirmitatem dubitarent, dominus illudes ad tempus illorum oculis, expifcatur quid iene tirent de ipso, non quod illum quicquam lateret, sed ut ad nostræ sidei confirmationem mederetur illoru incredulitati. Ait itaq: Qui nam funt isti fermones, quos inter eundum interuos confertis, uultu interim tristitiam ac mœrorem animi significates Solet enim & hoc lenire mœrorem, si contingat in cuius sinum quod dolet effundamus. Habet autê il lud humanus affectus, ut quod cuique ualde cordi est, putet nemini ignotti esse, & nemie ni non esse cura. Ex hocasseciu responder unus è discipulis cui nomen Cleopas: Res o mnibus est notissima, quicung uersantur Hierosolymis: ex ea ciuitate quum tu quoque nías, quemadmodů & nos, qui fieri potelt, ut tu folus ueluti nouus hospes hæc ignores hi fce diebus illic acta, quæ nullus hominū ignorat: Tum lefus, quafi difcere cupiens, quum docurus

docturus uenisset, respondit: Quæ'nam sunt ista: Illi simpliciter velut hospiti, & rerti ger farum ignaro fumma negocij exponunt: ingenue profitentes, quam nihil adhuc fentirët de lesu dignum ipsius dignitate, quamch de resurrectione spem penè omnem abiecissent: De lesu, inquiunt, Nazareno commentabamur, qui fuit uir eximius, ac propheta potens & dictis & factis:non solu apud Deum, cui erat charissimus, uerum etia apud uniuersum populum, apud quem sibi miraculis doctrinaci, ac beneficijs suis summa comparauerat autoritatem. Hunc primarij sacerdotes, populick nostri primores apud præsidem reum capitis peregerunt, & in crucem denics adegerunt. Nos autem mirificam quandam spem deillo conceperamus, quod is esset redempturus populum Israelitici, persuasi hunc esse Melliam à prophetis olim promissum. Sed mors certa & ignominiosa nobis hanc spem ademit. Quin erat & spes nonnulla iniecta, futurum ut reuiuisceret post triduu, sed post taquam damnatus est, crucifixus & sepultus, hic hodie dies illuxit tertius, ex quo hæc contigerunt, neg quicquam affulget certioris spei, nisi quod mulieres quedam è sodalitio discipulorum illius, nos nouo & inaudito nuncio magis etiam attonitos reddiderunt, que ante folis exortum profectæ ad monumentum, negant fe inueniffe corpus, addentes fibi àpparuille angelos, qui dicerent illum uiuere. Harum narrationi quum nemo fidem habe ret,quidam è nostris abierunt ad monumentum, periculum facturi, num quid haberet ue ti muliercu larum narratio. Et de monumento compererunt ita rem habere, quemadmo dum mulieres narrarant. Repererunt enim apertum ac uacuum, linteamina teliquas ca daueris exuluias in monumento repolitas. Cæterum iplum nulquam inuenerunt. Quum hac narratione discipuli simpliciter declarassent quam uacillarent animo, quam exigua specifent de promissis domini: tum lesus nondum quidem paritur agnosci sele, sed uelu/ u doctior quispiam Iesu discipulus obiurgat illorum tarditatem, & castigat incredulita/ tem: O parum, inquit, dociles ad intelligendas scripturas, & corde difficili tardo & ad cre dendum tot prophetarum oraculis, que de Ielu prodiderunt. Quur ista uobis nunc noua uidentur posteaquam gesta sunt, quum hæcomnia tot retroseculis gerenda prædixerint prophetarum vaticinia: Quur non illorum prædicta, cum his quæ gesta sunt, confertis: Nonne docent hoc afflatu cœlesti proditæ scripturæ, sic susse uslum consilio diumo, ut Christus hac omnia pateretur, qua passus est, & sic noua ratione per morte repararetui. tamper crucem affereret regnum, per ignominiam intraret in fuam gloriam: Habet hic mundus fuam gloriam, nec ueram, nec perpetuam. Bam qui parant, parant inanibus ftem jn gloriam mais, titulis, opibus, munificentia, fastu, strepitu uitæ, nonnunquam & extorquet ab in suam uitis. Christus autem gloriam suam, quam habuit ante mundum conditum, longe diuere listationibus afferet fibi apud homines, quo cunclis mortalibus oftedat, qua uía lit grafe landum ad ueram, nec unquam intermoritură gloria. Hac de re quum tam multa docue/ nt Moles, quum tam multa prædixerint prophetæ, uos adhuc adeo crassæ mentis estis, ut Messiam ducem expectetis curribus, equis, elephatis, ferratis copijs, balistis, catapule tistestudinibus, onagris, incedijs, cæde, sanguine sibi regnum mundanum occupantem? Annondum fentitis feriptură esfe spiritualem, ac Messiæ potentiam non constate præsiv dis,quibus huius mundi principes libi regnum uel allerunt,uel dilatant, led uirtute cœle flitQuin potius excutitis scripturas, quæ iam de Christo multa prædixerunt, easch con/ feris cum his, quæ Christus ipse de se prædixit discipulis suis, quæ g ut prædixerat euene nunclta fiet ut nec in his quæ acciderunt, quicquã uideatur nouü, & de his quæ promilit inposterum, non sit quod diffidatis. Qui hac obiurgatiuncula dominus reddidisset eos attritiores, enarrauit illis scripturas omnes, quæ palam prædixerut hoc futurum in Chri lo quod iam euenerat:oftendens tantü effe uaticiniorum, figurarum & euentorum con contim, ut eximize cuiusdam tarditatis sit ea non animaduertere, aut insignis diffidentize noncredere. Exorfus est autem sermone suum a Mose & prophetis: post hec exomnibus diuna scriptura uoluminib. aliquid decerpens, quod fidem astrueret iis qua acciderant, actidem præstrueret ijs, quæ post essent euentura. Atgs hæcomnia inter sese sic contulit, ures esset dilucida. Felices illi, qui meruerunt coelestem doctore audire enarrantem ea, quæ prius per prophetas íplius afflatos spiritu prodiderat. Nos quoniã omnia non pole íumus, quædā ex illa felici confabulatione decerpta referemus. Quæ utinam uel nunc au diant ludzi, definantoj Melsiä alium expectare, fed hunc qui feruator ac redemptor univ Tom. 7

cus datus est mundo, pijs studijs ampleciantur, & salui siant: siant liberi, sinona Casaia imperio, certe quod est felicius, à diaboli tyrannide: regnum de consequatur cum suo duce, A Mose non huius mundi, quod caducum est, sed coeleste, quod fine nescir. Mosen, inquit, ludzi tantum non ut deum quenda uenerantur, quod is popula Ifraeliticum eduxerit ex Aegy/ pto, & in deserto legem prodiderit, cuius observatione salutem assequeretur, & peruenio rent in terra melle & lacte manante. Atqui iste Moses quid aliud fuit & umbra quadam uenturi Christi: Nec enim ille fuit filius dei, sed seruus: nec ille uere liberauit populu, qui post servierint regi Babylonis. Nec ipse prorsus omni peccato carvit. Ac neterra quide ad quam duxerat populum,ingressusest. Et si ingressus fuisset, nihil erat magni, qui in ex dem terra etia hodie habitent idololatræ. Hæc omnia iuxta carnem intellecta, nihil habet magni. Sed Christus est uerus ille Moses, qui propria uirtute non Hebreos modo, uerum etiam universas nationes sibi fidentes liberat à uindicta dei, liberat à tyrannide diaboli, liv berat à tenebris errorum, liberat à turpi servitute peccatorum, & sanguine suo purgatos educit in libertatem spiritus, perpetuus & dux & comes, donec per omnia huius uita di scrimina perducat in terram illam cœlestem,omni genere felicitatis exuberantem,qui le gem tulit spiritualem & Euangelicam, quæ non ceremonijs ac pecudum uichimis corporalem iustițiă traderet, sed per fidem & charitate, ueram ac perfectam conferret iustitiam. Ato hunc exoritură Moses ipse prædixit. Sic enim ille loquitur in Deuteronomio: Prov phetam de gente tua, & de fratrib. tuis, sicut me, suscitabit tibi dominus deus tuus, ipsum audies. Ac mox dominus Mosi promissum confirmat, dicens: Prophetam suscitaboeis de medio fratrum suorum similem tui, & ponam uerba mea in ore eius, loquetur gad eos omnia, qua pracepero illi. Habetis uaticinium Mosi, nunc conferte rem. Nullus exortus est post Mosen, qui ullo pacto æquauerit illum autoritate, preter solum Iesum Christum, qui Mosen sic retulit, ut modis omnibus superarit. Fuit autor noui testamenti, sed atemi. Id confectauit non sanguine uituli, sed sanguine proprio, Fuit autor nouæ legis, sed quæ perfectam falutem adferat. Moles minister fuit, hic filius è cœlo descedit, each docuit, que uidit apud patrem, perpetuam habens in se potestatem faciendi, quicquid uelic Moses in monte cum Deo colloquutus est in nube, Christus processità luce patris. Moses um/ bras rerum tradidit, Christus ueritatem. Moses sic intercessit pro peccatis populi, ut iple, pro suis quoq commissis egeret intercessore: Christus immunis ab omni peccato, seculor rum omniñ peccata expiauit. Moses ieiunauit quadraginta diebus, fecit idem Chriltus, ut uel hoc indicio agnosceretis alterum Mosen. Moses è monte tulit legem, Christus in monte docuit legis absolutionem, nouas illas & inauditas beatitudines pronuncians. Do cuit frequenter & in templo: quod situ est in monte Sion, uidelicet iuxta prophetia Esia, Estie 2 quæ dicit: De Sion exibit lex, et sermo domini de Hierusalem. Sed quum ferretur Molai .ca lex,omnia terroribus complebatur ob retundendam populi duriciem: Christus uenit placidus, & amabilis potius quam terribilis, ratione coarguens, beneficijs prouocans, mansuetudine alliciens, nulli non obuius atcz expositus ad salutem conferendam, toleran tia uincens. Et talem promiserant prophetarum oracula. Legistis enim quid scripserit Ex Estie 42 saias: Dedi spiritum meum super eum, iudicium in gentibus proferet. Non clamabit neg accipiet personam, nec audietur uox eius foris. Calamum quassatu non coteret, & linum fumigans no extinguet. In ueritate educet iudiciü: non erit tristis, nece turbulentus, donec ponatin terra iudicium, & legem eius infulæ expectabūt. Rurfus idem alio quodam loco sic facit loquentem Messiam: Spiritus domini super me, eo quod unxit me, ad annuncian dum mansueris misit me, ut mederer contritis corde, & predicarem captiuis indulgentia & claulis apertionem, & prædicarem annum placabilem domino, & diem ultionis deo nostro, & consolarer omnes lugentes, & ponerem fortitudinem lugentibus Sion, & da/ rem eis coronam pro cinere, oleum gaudij pro luctu, pallium laudis pro ipiritu mœrons Audiltis qualem promiferit eum prophetia; nunc reputate cum animis uestris, an non 💈

lis aduenerit Quem sexum, quam ætatem, quam conditionem ille submouit à sua benefi centiar non pueros, non mulieres, non publicanos, non peccatores, no meretrices. Quod morbi genus abominatus est: non leprosos, non dæmoniacos, non obnoxios profluuio sanguinis, no paralyticos. Quid mansuetius ea uoce, quam ex ipso audistis: Venite adme omnes qui laboratis, & onerati estis, & ego reficia uostiugum enim meum suaue, & onus

meum leuer Discite à me quod mitis sum, & humilis corde, & inuenietis requie animabus uestris: Quæ mater uno sic amauít, sic tulit, sic fouit filios suos, ut ille discipulos: Ad hæc Lex nous Moli lex, nec erat data populis omnibus, nec feculis omnibus. Christi lex, ut est omnibus genubus prodita, ita nullis seculis mutabitur uscad fine mundi. Cosiderate & hic & sibi consentant omnia: primu quam dilucide præcinuerit uobis Hieremias, cessatura circun/Hiere, 4 cilione corporis una cum uiclimis, labbatilmis, oblervationibus dieru, discriminibus esca rum, ieiunijs, uotis, ceterisch ceremonijs, ad tempus in hoc datis, ut crassis Iudæis essent fie guræ rerum spiritualium: Nouate, inquit, uobis nouale, & nolite serere super spinas, cir cumcidimini domino, & auferte præputia cordium uestrorti uiri Iuda & habitatores Hie rusalem. Rursus alio quodam in loco dicit ide propheta: Ecce dies uenient dicit dominus, & feriam domui Ifrael & domui Iuda fœdus nouti, non fecundum pactum, quod pepigi cum patribus ueltris. Mox adijeit manifestum discrimen inter legem illam aspera & im/ portabilem, quæmerito fuit inscripta saxis, sua duritie duritiem cordis ludaici repræsen antibus:& inter legem euangelica, qua per fidem gratis offertur innocentia. Hoc, inquits entpactum, quod feriam cum domino Ifrael. Post dies illos, dicit dominus: Dabo legem meaminuisceribus eoru, & in corde eorum scribam ea. Mox docet & legis umbras cessa turas prodita ueritatis luce: & non docebit ultra uir proximū luum, & uir fratrem luū, die cens: Cognosce dominum. Omnes enim cognoscent me à minimo eor us us ad maxim u ait dominus, quia propitiabor iniquitati eorum, & peccati eorum non recordabor amplius. Annon meministis Christum his consentanealoquentem acfacientem, quum adhucuie ukret: Nónne palàm uetultæ legis finem deuunciauit, quữ diceret: Lex & prophetæ ulæ ad Ioannems Tudæi Hierofolymis adorabant. Sed quid dicebat mulieri Samaritanæs Ve niettempus, & nuncadelt, quum nec Hierofolymis, nec in hoc monte adorabüt patrems sedin spirituadorabunt eum. Nónne tacite legem abrogare cœpit, quum sabbatis sana? mufrustra re clamatibus pharisæis, quum discipulos sabbato uellentes spicas tueretur ade uerius illorum calumniã, quum ijidem aduerius pharilæorum calumniã, quod non ieiu/ narent patro cinaretur: Sed multo magis quữ ables ceremonijs leprolum fanaret, et quod kxuetat, de lepra damnatum à facerdotibus contingeret: quum paralytico, quum pecca triciquæ irrupit in conuiuit, cæterisch nonullis ableg legis remedio peccata condonauit: Lexenim iusierat holocaustomata offerri pro peccatis, certisco uictimis ac muneribus ex pariculpam admissam. At Christus nouator uetusta legis pro holocausto supposuit cha rimem. Dimissa sunt, inquit, el peccata multa, quoníam disexit multum. Supposuit pro uidima fiduciam: Confide, inquiens, fili, remittütur tibi peccata tua. Quin & manifeltius mam quodam tempore diferenie nobis utrinfig legis diferimen: interdicens dinortium, quod Moss lex concesserat: prohibens iurare, quod non prohibuerat lex prior: subens tium inimicos diligere, quum uetus lex permitteret & odiffe & ulcifci inimicum. Nón memel totam autoritate abrogauit facerdotibus, scribis & pharifæis, qui ctassam legem adhucmordicus tenerent & Sinite, inquit, illos, cæci funt duces cæcorum. An non & hoc pradixerant propheta, carnalia cessura spiritualibus: Non recordamini quid scripserit propheta Daniel: Vt confumetur, inquit, præuaricatio, & finem accipiat peccatū, & des katur iniquitas, & adducatur iuftitia fempiterna, & impleatur uifio & prophetia, & une gam fanctus fanctorum. Quum auditis confummari prophetias, nimirū intelligitis iam non oportere expectari quæ peracta funt:quum auditis iustitiam sempiternam, intelligi tis institutiam legis temporaria abrogatam. Quum auditis ungendū Messiam, qui sanctus elfanctoru, folus fanctificans univerfa, uidelicet intelligitis celfatura corporalem unctio nunac legale facerdotiü cum fuis victimis antiquandum. Lefus enim nunqua unctus fuit fato illo un guento, quod lex religio se docuit conficere, morte minitans his qui eam con fedionem fuissentimitati, aut in profanos usus accommodassent. Nec enim quicquã ad remfacerdotum facit unclio corporis, nisi quod signu erat unclionis spiritualis, qua une cus est Christus. Quemadmodum modo retuli ex prophetia: Spiritus domini super me, to quod un xerit me. Cui concinit psalmographus, de Messia loquens: Propterea un xit rdeus, deus tuus oleo lætitiæ, præ consortibus tuis. Quod propheta promisit, uidistis peractum, quum lefus baptizaretur in Iordane. Spiritus enim uilibili specie descendit in dius uerticem, & uox patris audita est, qui filium unxerat oleo lætitiæ, supra prophetas

ac patriarchas, imo fupra mortales omnes qui uel fuerunt unqua, uel funt, uel futuri funt Hæc unctio coelestis ac spiritualis sine imposuit sacerdotio Mosaico, quod mox Daniel dilucide subificit: Et in dimidio, inquit, hebdomadis deficiet hostia & sacrificia. Nec aliud sibi uoluit deus, loquens per Esaiam, ueluti fastidiens iltorum corporales uictimas: Quo mihi multitudinem uictimarum uestrarum, dicit dominus: Plenus sum. Holocausta arie, tum,& adipem pinguiñ,& sanguinem uitulorum & agnorum,& hircorfi nolui. Iam Da niel nonne palam prædixit subuersionem urbis Hierosolymæ cum suo templo? Nonne idem suis discipulis uaticinatus est Christus, lachrymis obortis deploras ciuitatis ac gen tis calamitate: Iam enim pigebat deum, qui spiritus est, inhabitare templum manibus hor minum extructum:non delectabatur uictimis pecudum. Aliam ciuitate deliderabat, cui uere competeret illud nome Hierusalem: aliud templum ipso dignum, ab ipso conditum, íplius spiritu consecratum: alias uiclimas, aliam getem animo circuncisam, in quam uere congrueret nomen Israelis. Nihilautem perpetuum, quod est uisibile corporeis oculis. Quæ non uidentur æterna funt,& ob hoc digna deo, qui est ipsa æternitas. Sed tamê hæ rerum uisibilium umbræ datæ sunt ad tempus rudi crassoci populo, ut aliquado per hæc rudimenta proficerent ad ea quæ sunt animi. Cæterum qui uetustæ legis fastidiebat& ciuitatem & templum & gentem & uiclimas, qualia post optaret, satis euidenter declarat apud prophetas: An no legistis quod scripsit Esaias de spirituali Hierosolymas Post hat, inquit, uocaberis ciuitas iusti, urbs fidelis. Sion in iudicio redimetur, & reducent eam in iustitia. Auditis nouam structuram ciuitatis, quæ est ecclesia, è uiuis lapidibus constructa: cuius angularis lapis,& cuius fundamentum est ipse Christus. Lapidem hunc designaut prophetia psalmi mystici:Lapidem quem reprobaueruntædificantes, hic factus est in ca/ putanguli: & audistis ipsum Christum, huius scripturæ testimonium obijcientem phari læis, qui conabatur reficere la pidem quem deus elegerat. Huius meminit & alius prophe ta: Ponam in fundamentis Sion lapidem, lapide probatum, angularem, preciosum, in fun damento fundatum. Et huic prophetiæ nonne concinebat oratio Christi, quum tilueret, quum proponeret parabolam de domo superstructa solidæ petræ, quam nullus uento/ rum aut fluctuum impetus potuit loco conuellere, nimirum fe fundamentum delignans ecclesiæ: aduersus quem nec portæ inferi præualent, quemadmod@aliquando Petro div scipulo suo pollicebatur. Solomon ædificauit templum Hierosolymis iuxta prescriptum Mosi. Sed quemadmodum ille rex pacificus gerebat imaginem Messia, qui perperuam pacem farlit inter deum & homines: ita templum illud opera constructum humana, figur ram habebat templi, cuius opifex fuit iple Christus: quemadmodum olim dominus los quutus est per Nathan ad Dauid, sicuti legitis in secundo Regum libro : Tu non ædifica/ bis mihi domum ad habitadum, sed fuscitabo semen tuum post te, quod egredietur deute ro tuo, iple ædificabit domum nomini meo: & stabiliam thronum eius useg in sempiter. num. Porrò hac qua dicta funtà propheta, non conuenire in Solomone: uel illud palam arguit, quod in throno Solomonis iam nunc fedent alienigenæ, ac breui tota gens ludæo rum in omnes nationes spargeda est. Domus illa, quam Hierosolymis extruxit Solomon erat operola lanienis, fumis, lotionibus, ac luffitibus tumultuola. Cæterū hæc domus qu**ž** ædificauit Christus, inuisibili fide commendatur, quæ finem nescit, Sic enim eodem **in to** co loquitur propheta: Et fidelis erit domus tua, & regnum tuum ufg; in æternum, ante fa ciem meam, & thronus tuus erit firmus lugiter. Hæc promissa uanissima sunt, si de Soe lomone, seu Dauid iuxta literam accipiantur. Dauid enim regnum suum sunestauit, adul terio iuncio homicidio, & Solomon ulque ad idolorum cultum, fœminarum amoribus pertractus est. Considerate iam quomodo uerba Nathan consentiant cum uerbis Esaiæ:  ${f V}$ ocaberis, inquit, ciuitas iulti, urbs fidelis. Nullus autem extitit hominum præter  ${f Chri}$ ftum, qui pure iustus dici potuerit: no solum immunis ab omni contagio peccati, uerum etiam talis, ut per hunc omnes iustificentur. Quid autem exigit Christus à suis, niss fidem? Et ideo suam ecclesiam, quæ nescit opera legis, urbem fidelem dixit, totam ipsi uni inni tentem. Hanc cum auditis redimendam in iudicio, uideris sublatam legalium ceremonia rum fiduciam. Deus enim non iudicat ex operibus, sed ex fide: non ex cibo aut potu, non ex ueste aut ocio, sed exanimi pietate. Hoc est autem iudiciü, quod qui crediderint Chris lto, perillius mortem qui poenam dependit pro omnibus, redimentur à peccatis fuis!

Aperillius iustită iustificabuntur, principis sui uestigiis ingredientes. Habetis ciuitatem actempli spirituale, quod digitis ostedi non potest, sicuti nec rex & opifex ipse, quemadi modifiple docuit, qui viveret. Cum dixerint: Ecce Christus hic, ecce illic, nolite credere. ludzi gloriatur in monte Sion, qui templü lustinet: post hæc erit spiritualis Sion, sustolles animos credentium à cupiditate rerum terrenarif, ad fludium rerum cœleftif, de quo uaz ticinatus est uobis Esalas dices: Et erit in nouissimis diebus preparatus mos domus domi ni in uertice montiti, & elevabitur super omnes colles. Et fluent ad eutn omnes gentes, & hunt populi multi, & dicent: Veniteascendamus admontem domini, & ad domit dei la mb.& docebit nos uías suas,& ambulabimus in semitis eius: quía de Sion exibit lex, & perbudomini de Hierusale. De hoc mote spirituali frequeter meminit & David; Qui con fidunt in domino licut mons Sion, non commouebitur in æternum, qui habitat in Hieru filem. Dehoc templo, quo nunc fuperbiunt Iudæi, mox demoliendo, prædixit & Chri/ fue: Relinquetur, inquit, domus uestra deserta. Atcg id futurum comminatus fuerat and rdeus Solomoni: quemadmodum legitis libro Regum tertio: Et templum quod sans dificati nomini meo proficiam à conspectu meo: erités Israel in prouerbium, & in fabue lam cunclis populis: & domus hæc erit in exemplum. Omnis qui transierit per eam, stu pebis& sibilabit & dicet:quare fecit dominus sic terræ huic & domui huic; Et responde bunt:Quia dereliquerunt dominum deum luum.Hæc est enim illa domus exasperatrix, cum qua toties apud prophetas rixatur deus, quæ usqueadeo defecit à deo suo ut unicum filium eius in crucem suffixerit. Quin etiam pro populo carnali duræck ceruicis, prophes apollicetur populum pacificum & obedientem uses ad morte. Sic enim loquitur Esaias: Econflabunt gladios suos in uomeres, & lanceas suas in falces. Non leuabit gens cotra gentem gladiu, nec exercebuntur ultra ad prælium. Domus Iacob, uenite & ambulemus in lumine dei nostri. Nonne concinut his que promisit Christus, se de la pidibus suscitatu num filios Abrahæ: cum de se uocaret lumen mundi, que qui sequeretut, no ambularet in tenebris: cum in eos torqueret illud Esaiæ: Populus hic labifs me honorat, cor auté longe estàme, Nou um autem populum sibi promittit per Osee, populum non iaciantem oper nsunsed agn of centem dei misericordia. Et erit in loco ubi dicitur eis: Non populusmeus westicetur eis, filif dei uiuentis. Ac rurlum: Et milerebor eius, quæ fult ables milericot dixentium populum lignificas, qui cum antehac lervierit idolis, moxaccepturus est do chimin Euangelicam à ludæis repudiatam, de quo prædixit & pfalmographus : Popu/ husquem non cognoui servivit mihi, in auditu auris obedivit mihi. Nonne Christi oratio consentiebat cum hac prophetia, cum diceret : Et alias oues habeo, quæ non sunt ex hoc ouili & illas oportet me adducere: Nimir i nouatum facerdotium & regnum nouatom/ nia Nouum autem sacerdotem promiserāt prophetatū oracula. Sicenim habet psalmus synagoga myflicus: Iurauit dominus & non poznitebit eum, tu es facerdos in æternű fecundum or/ repudiata dinem Melchisedec. Melchisedec sacerdos & rex, sacerdos dei aktissimi, non enim ex lege inlinuus:rex Salem,hocelt rex pacis, Christū denotabat, qui nec initiū habet, nec finem thabiturus. Is non per languine uitulorum aut hircoru, sed per proprium sanguine in gredinar lanctalanctorum, intercessurus pro peccatis totius mundi. Hoc sacrificiu peregit inara crucis, purissima uictimam offerens semet ipsum deo patri. Nimirum hune sacerdo ten deus olim promiferat Helimorituro. Sulcitabo, inquit, mihi facerdotem fidelem, qui intacor meum & animum meum faciet,&ædificabo ei domū fidelem,& ambulabit co/ ma Christis meis cunctis diebus. Nimirum hocest quod uobis promisit ipse Christus: Exprobifcum fum ufc ad confummationem feculi.lam pro laniena facerdotum legalit, quol genus facrifici fuccessurum sit, non tacuit propheta. Dicit enim afflatus psalmista: Satifica deo facrificium laudis, & redde altissimo uota tua, inuoca me in die tribulatio? mikeruam, & glorificabis me. Rurfus ibidem: Sacrificium laudis honorificabit me. & illiciterum: ut oftendam illi falutare dei-Et alibit Sacrificate facrificium iuftitiæ, & sperate indomino. Triplex audistis sacrificia. Precationa, siue uotorum, de quo docuit uos Chri finst Quicquid petieritis patre meum in nomine meo, dabit uobis. Laudis, quod fatis con fatillum solenniter peregisse, frequenter gratias agente patri. Iustitiæ, quæ præstat inno/ centiuim uitæ, & erga egentem charitatis obfequia. Huius ipfe uobis perfectii exemplar prabuit, animam suam impendens seruadis ouibus, solus repertus inter homines, in quo dolus .

dolus non effet. Docuit & hoc ex propheta: Ite-inquies & discite quid sit misericordiam uolo, & non sacrificium. In templo igitur spirituali, sub sacerdote summo Christo, non iam exhibebitur uisceratio è carnibus uitulorum, hircorum aut ouit, sed ex precioso cor pore & fanguine Ielu Christi, quod semel immolauit, ut à Christis iplius subinde sumi possit spiritualiter, grata commemoratione sibi quodammodo renovantibus mortem sui pontificis. Nimirum hæc eft uiclima, quæ mox toto in orbe offeretur à nouis facerdotiv bus, quos unxit deus, de qua prædixit Malachias: Non est mihi uoluntas in uobis, dicit dominus exercituum: & munus non accipiam de manu uestra. Ab ortu enim solis usque ad occasum, magnum est nomen meum in gentibus, & in omni loco sacrificatur & offere tur nominimeo oblatio munda. Hoc est quod prædicium est & Helisacerdoti, futurum ut quisquis ueniret in templum nouum, dicerett Dimitte me, obsecto, ad unam partemsa cerdotalem, ut comedă buccellam. Hoc est sacrificium, quod Christus in cœna paschali tradidit discipulis suis, porrecto illis pane, quem dicebat esse corpus suñ: & poculo, quod dicebat effe fanguinis lui, per quem confecrauit illis nouum teftamentum, hoc eft, fædus amicitiæ nunquā intermorituræ. Hæc si non uidistis ipsi, certe à duodecim illis audire po tuistis, per quos uoluit hoc quod gestum est ad omnes peruenire. Quemadmodum Chri stus è cœlo profectus omnia carnalia uertit in spiritualia, ciuitate, templum, sacerdotif, uiclimas, ita regnum quoco nouum esse uoluit: & ob iduocare solitus est regnum color rum, ne quid expectaretis tale, qualia uidetis in regno mūdi. Quanqua enim ille dominus erat omnium, etiam antequa descenderet in terras, tamen erat spirituale regnum, quod ut assereret patri factus est illi obediens usgad mortë crucis. Sic enim ille devicit aduersaris, fic liberauit populum fuum, fic uindicauit, propagauit & confrabiliuit regnum patri fuo. Ac san'e regis ducisco titulo propheta promisit Messiam, sed huius duplice designant adv uentum.Priorem, quem ipli uidiltis, humilem ac placidii. Venit enim lanaturus, nõukurus. Ventet autem in fine mundi cum maiestate, cinclus multis angelorum milibus, iudi caturus uiuos ac mortuos. Nunc autē quoniā uenit humilis ac placidus, muhi funt offenz li,adeo ut duodecim etiam illi, quos ex omnibus uelut fidillimos delegerat, territi metu diffugerint, quidam etiam iplum abnegarit. Atqui li scripta prophetarum cum his quæ gesta uidistis, diligenter conserretis, non esset cur offenderemini, sed esset cur agnosceretis eum qui talis uenit, qualis promissus est: considerate quid dicat Zacharias: Ecce rex tuus ueniet tibi iustus, & salvator, ipse pauper & ascendens superasinam, & super pullum fix lium asinæ. Qui sic venit, non venit bellaturus, sed dissipaturus bella mundi, quæ gerun/ tur sub uexillis satanæ, subricit enim propheta: Etdispergam quadrigam ex Estraim, & equum de Hierusalem, & dissipabitur arcus belli, & loquetur pacem getibus, & potestas eius à mari usquad mare. Vidistis illum hac pompa ingredientem Hierosolyma, ut regna mundi derideret, ut uos prophetiæ commonefaceret. Iam illud animaduertite, an aliū il lum promiserit Esaias: Quia, inquit, omnis uiolenta prædatio cum tumustu, & uestimen tum mixtum fanguine erit in combustionem, & cibus ignis. Paruulus enim natus est nov bis,& filius datus est nobis,& factus est principatus super humerū eius,& uocabitur no/ men eius admirabilis, confiliarius, deus fortis, pater futuri feculi, princeps pacis, multipli cabitur eius imperium, & pacis non erit finis: super solium Dauid, & super regnum eius sedebit, ut conservet illud et corroboret in iudicio & iustitia. Quum auditis regnü & pris cipatum humero impolitu, nónne palam auditis regnu crucis quam Christus baiulauit debellaturus potestates aeris: Quum auditis principem pacis, nimirum intelligitis regen beneficijs allicientem, non ui metuch cogentem: quum auditis patrem futuri seculi, persp citis dissimilem huius seculi principibus. Necalium describit illum alio quodam loco: E percutiet terram uirga oris sui, & spiritu labiorum suorū interficiet impium. Et erit iustif cingulum lumborti eius, et fides cincloriti renum eius. Habitabit lupus cum agno, pardu cum hœdo accubabit, cæterack quæ fequuntur, multū ab armis ac bellis principum diff nantia. Nunc audite, quid ipse de se prædicat in psalmo mystico: Ego autem constitute fum rex ab eo super Sion montem sanctum eius, prædicans præceptum eius. Nonne pa l'am expressit regnum euangelici sermonis: Nimirum hic est gladius, de quo meminit al ter psalmus: Accingere gladio tuo super femur tuum potentissime, specie tua & puichi tudine tua intende, prospere procede & regna, propter ueritatem & mansuetudine to &

iustitiam

iuflitiam. Quis autem audiuit regem forma corporis feliciter rem gefsiffe, aut manfuent dinesibi parasse regnum: Sed hæc erat gratia divini sermonis, qua vidistis Iesum hominit multitudinem ad le pellicere: hæc erat ueritas cui pharifæi toties frustra conati sunt relue cari. Talis erat gladius, quem moriturus utapostoli sibi pararet, admonuit, de quo prius dixerat, negans le uenisse in terras, ut mitteret pacem, sed gladium. Tales sunt & sagittæ Pfal, tig potentis acutæ, quibus configit pravas hominum cupiditates, quibus occidit avarum, & excitat beneficum: quibus interficit idololatram, & excitat professorem Euangelicæ pie tatis:quibus interimit feroce ac uindicem, & suscitat mansuet ac mitem:quibus proster/ nit superbum, & erigit modestum. Vultis intelligere regni genus: Videte quales deleges ritluz dirionis ministros ac propagatores. Tenues, humiles, idiotas, nec opibus, nec are mis.nec commeatu, nec ullis huius mundi prælidijs instructos aduersus pharifæorum in lidiolam maliciam, aduerlus principum potetiam, aduerlus philolophorum luperbiam. Esperhos duces debellaturus est universa mundi regna: non alia panoplia, quam galea sa lui**s quæ e**ft recta intelligentia facræ fcripture: fcuto fidei, quo protegente deo, tuti erun**t** aduerlus omnes impiorum affultus: lorica iulticiæ, ex omnibus uirtutibus Euangelicis contexta:baltheo caltitatis, calceatu Euangelico, qui est animus purus ab omnibus terre nis affectibus. Sed super omnia gladio spiritus, qui est sermo diuinus. Sic uisum erat deo, utper imbecillitate filij ostenderet suam uirtutem, per stultitiam prædicationis declararet lum lapientiam, per ignominia crucis illustraret luam gloria. In his interim litum est re> gnum Euangelicum, donec in fine mundi proferet sele maiestas Christi, deposita humili. ateac piorum felicitas, nullis afflictionibus inquinata. Et tamen hæc humilitas habet spi rimale robur, efficax & idoneum ad deficiendas omnes substructiones, erigentes seseade uerlus dei gloriam. An quicquam uidiltis Christo lenius, humilius, pauperius, mansue tius popularius, & longius semotu ab omni regni specie: Et tamen quid regalius, quam ueboencere spiritus impios: dicto sedare uentos ac fluctus: contactu sanare seprosos, simplici iussu pellere morborum omne genus : Quoties euasit per medium Iudæorum machinantium illi mortem: Capi le passus est, sed ad huius uocem conciderunt in terram ammifatellites. Mortuus est in cruce, fed quid hac morte potentius? quæ concuffit ele> mentamundi, quæ folem obscurauit, saxa discidit, monumenta aperuit, mortuos excitae uitr Mhil illius natiuitate humilius, fed tamen hic quoque statim emicabant argumenta diffinalata sublimitatis. Nascitur ex uirguncula, sed opisicio spiritus divini. Reclinatur inpralepi, led angeli canunt: Gloria in excellis Deo. Puer uagit in cunis, led trepidat Hea mdes rex, adorant Magi. Hæc adhuc non ita multis nota, olim per universum orbem pradicabuntur. Huiulmodi prafidijs instruct & apostolos suos. Quod si scripturas at une legeritis, & cum his quæ vidistis & audistis contuleritis, non potestis dubitare quin ilest Christus, qui promissus est, sacerdos, rex, & servator totius orbis, post quem non litexpeclandus alius. Reputate quæso cum animis uestris totam illius ætatem, quam par tim spectastis oculis, partim ex cognatis ac familiaribus cognoscere potuistis. Nihil repe rictinguod no fuerit & figuris ueteris teltamenti delignatum, & à prophetis prædictum. Provillus erat ex stirpe Dauid, ed tribu Iuda, ex oppido Bethlehem. De loco nataliui? detem obscure uaticinatus sit Micheas:Et tu Bethlehem Effrata, paruulus es in millibus lude Exte egredietur qui mihi fit dominator in Ifrael, & egreffus eius ab initio à diebus attinitatis. Hoc futurum antequam fieret intelligebant scriba, qui sciscitanti Herodi in contanter responderunt: Messiam in ciuitate Bethlehem nasciturum. Atga hic constat le fimper occasionem Cæsareæ descriptionis esse natum. Rem nobilitauit Hetodis seuitia: Schrautem illum uulgo non Bethlehemitam, sed Nazaren ühabitum, & Galilæü, quod inNazareth educatus lit,ulque ad adultam ætatem,illicés una cum parentibus,diu uerla unadeo ut & crucis titulus inscriptionem habuerit lesu Nazareni Ne istud quidem in dicum est prophetis qui subinde notat eum nomine sancti, & sanctisanctorum quod es fetunice confecratus domino, non tantum iuxta legem commune primogenitis mafculiz pissecundum quam & iple delatus est in templum à paretibus, ac domino consecratus, unumetiam peculiari quadam prærogatiua supra mortales omneis. Videbat hunc Na**zacum** Iacob oculis corporis cacutiens, sed oculis sidei perspicax, quum benediceret

loleph, qui Chrilti typū gerebat. Fiāt, inquit, in capite loleph, & in uertice Nazarei inter

IN EVANGELIVM LV CAE 360 fratres suos. Quicquid enim lex Mosaica suxta carnem prescribit de Nazareis consecran dis, hoc iuxta spiritualem intelligentiam in Christo completum est. David autem deus sic loquitur in psalmis: De fructu uetris tui pona super sedem tua. Rursus ante hunc Esalas: Egredietur uirga de radice Iesse. Est flos de radice eius ascedet, & requiescet super eum spl ritus domini. Constat autem Mariam suisse de tribu Iuda ac samilia Dauid: nechoclatuit pharifæos, qui rogati à Ielu, prius qu'am pateretur, cuius filius effet futurus Mellias, incontanter responderűt: Dauid. Propheta prædixit eum nasciturum e uirgine: Sic enim uaticinatus est Esaías: Propter hoc dabit domínus ipse uobis signum: Ecce uirgo concipiet, & pariet filiu, & uocabitur nomen eius Emanuel. Prædixit idem teclius Daniel, enar rans quid sibi uellet lapis abscisus de montesine manibus, qui comminuit prodigiosam Illam statuam, ex auro, argento, ære, ferro, lutog conflatam: moxg creuit in montem in gentem, qui spacio suo occupauit omnia regna mundi. Siquidem Christus citra uirilem operam natus de uirgine conteret omnia regna mundi, suach doctrina totum terrarum orbem occupabit. Nimirum hoc præsentiebat afflatus Ezechiel, quum describeret tem/ pli portam orientalem, per quam ingressa est maiestas domini, de qua sic loquitur: Porta hæc clausa erit,& non aperietur,& uir non transibit per eam: quoniam dominus deus ss. rael ingressus est per eam, eritch clausa principi, Quum auditis templum dei, agnoscitis w terum Mariæ spiritu sancto consecratum. Quum auditis portam orientale, nonne agnoscitis claustru uirginei pudoris, quod nec vir ingrediens, nec filius dei ingrediens aut egre diens uiolauit: Hæc eft autem porta orientalis, de qua processir lux illuminatura m**ūd**um uniuerlum. Hoc mysterium tametsi nondum uulgatum est apud Iudxos, tamen ignotum non est his, qui cum Maria matre lesu, cum thuius sponso loseph familiariter uixerunt. Is enim adhibitus est testis certissimus huius arcani, quod suo tempore per orbem univer fum celebrabitur, uirginem able ullo exemplo, ex afflatu diuini spiritus peperisse puerts, utrius nature, diuinæ & humanæ participem. Quod si uobis ineredibile uidetur desi ex Baruch 3 homine nasci: cosiderate quid prædixerit propheta Baruch de filio, quem deus, misertus humani generis in hoc milit in terras, ut errantibus ac cæcutientibus oftenderet uiam fa/ lutis. Hic est, inquit, deus noster, & non æstimabitur alius ab eo. Hic adinuenit omnem uiam disciplinæ,& tradidit illam Iacob puero suo, & Israel dilecto suo. Post hæcinterris uisus est, & cum hominibus uersatus est. Daniel autem etiam natiuitatis tempus supputa tum hebdomadibus indicat, si quis curiosius excutiat. Sed multo ante hunc patriarcha la cob, iam morti uicinus, & afflatus fatidico spiritu, uaticinatus est hunc in modum: Non auferetur sceptrû de Iuda, & dux defemore eius, donec ueniat qui mittendus est: & ipse erit expectatio gentium. Iam Iudæorum omnis regio Romanis Cæfaribus feruiebat. Iu 🗸 dæa regem habebat Herodem alienigenam. Ea res satis arguebat iam uenturum Mese fiam, li quis scrutatus fuisset prophetias. Quod autem adiecit: & ipse erit expectatio gen/ tium, quanquam olim erit dilucidius, tamen iam tum in ipsa natiuitate patuit. Mox enim à partu uirginis, accurrunt duclu stellæ tres Magi cum muneribus, nouum regem adora. Estie 7 turi. Nec hoc futurum tacuerat uox prophetarum, sic enim ait Esaias: Antequa sciatpuer reprobare malum & eligere bonum, accipiet spolia Samariæ & Damasci aduersus regem Assyriorum. Dum enim puer adhuc tres Magos ad se pertrahit stellæ duciu, & ex idolo latris facit adoratores regis regum, nonne accepit spolia Samariæ, quæ cultura simulacro rum infamis erat? Damascus enim olim Arabiæ deputabatur, antequam ex distinctione Syriarum transferiberetur in Syrophœnicen. Abundat autem oriens odoribus, unde ex

fuis opibus Magi deprompferunt thus & myrrham: deprompferunt & aurum, dequo nec prophetia tacuit. Sic enim loquitur Esaias: Omnes de Saba uenient, aurum & thus deferentes, & laudem domino annunciantes. Meminit & pfalmi prophetia: & dabitur

Esaie 60 illi de auro Arabiæ. Rursus alibi: Reges Arabum & Sabædona adducent. Nam in this regionibus plerunce rerum lumma penes Magos, hoc est, sapientes esse solet. Porto no mine regis Assyriorum denotatus est rex impius Herodes, qui ad nunciatum Messes ortum perturbatus est, & à Magis elusus. Sequuta est cædes infantium in finibus Bach

Hiere. 31 lehemiticis, nec hoc tacuerat prophetiæ, sic enim cecinit Hieremias: Vox in excellente ta est lametationis, luctus & fletus Rachel ploratis filios suos, & nolentis consolatificace eis, quia no funt. Sic enim expressit lamenta matrữ deplorantiữ laniena infanti**ữ stionita n**a Porrò

Parrò locum obscure denotauit nomine Rachel, cuius sepulchrif haud proculabest à Bethlehem. Angeli admonitu subductus est in Aegyptű, rursus illinc reductus est eius/ demangeli admonitu, nónne prædixerat & hoc Ofee prophetia : Ex Aegypto uocaui filium met. lam antequa auspicaretur prædicandi munus à patre delegatif, nonne præ cursor Ioannes testificatus est illum mox adventuru, & iam veniente digito comonstra uitpopulo Iudæorum: An non id quog futurum dilucide prædixerat Esaías: Vox claz mantis in delerto, parate uia domini, rectas facite in solitudine semitas dei nostri. Certe tidilis Ioannem in deserto prædicantem, audistis hoc uaticinium de se prædiciti agno/ scentem. As ne de baptismo quidem tacuit prophetia. lam quod prædicationem suam auspicatus est, non Hierosolymis, sed in Galilæa, nonne satis dilucide prædixit Esaiase Terra Zabulon, & terra Neptalim, iuxta uiam maris trans lordanem Galilææ gentiű, Efa.9 populus qui sedebat in tenebris, uidit lucem magna, sedentibus in regione umbræ mor nichtx orta est eis. Constat autem Capernaum, ubi primum habitabat lesus qui prædi caret elle in confinio Zabulon & Neptalim, ciuitaté littoralem. Nec diffimulatum est doctrinæ genus, quo frequenter apud populum utebatur, parabolarum ænigmatis in wolvens sententiam. Sic enim habet psalmus Azaph: Aperiam in parabolis os meum, loquar propolitiones ab initio. Porrò fore qui doctrinæ iplius reclamarent, omnia tum dica tum facta illius calumniantes, prædixit Elaias: Audite audientes & nolite intelli, Elais gere: & uidete uilione & nolite cognoscere. Excerca cor populi huius, & aures eius ag/ graua, & oculos eius claude, ne forte uideat oculis suis, & auribus suis audiat, & corde fointelligat, & couertatur & sanem eum. De his queritur & alibit Domine quis crediditauditui nostro: Quin etiam de miraculis quæ uidistis eum ædentem, nonne palam pradixerant oracula prophetaru. Nonne sic loquitur Esaias. Vere languores nostros Esas infetulit, & dolores nostros ipse portauit. Quod enim mali genus ille non profligauit amileris: Rurlus idem apertius etia ita prædicat: Dicite pulillanimes, & nolite timere. Efa.14 Excedeus uester ultione adducet retributionis, deus ipseueniet, & saluabit uos. Tunc aperientur oculi cæcorum, & aures furdorum patebunt. Tunc faliet ficut ceruus clau/ dan & aperta erit lingua mutorum. An non uidistis oculis uestris hæc, & his etiam ma itapatrantem lesum: Audistis ipsum agnoscentem hanc prophetiam de se proditam. in ab Ioanne milsi dilcipuli percontarentur eum, utrū iple ellet expectatus ille Mele fain alius effet expectandus, respondit: Euntes, inquit, renunciate Ioanni quæ audi? dilis & uidistis: Cæci uident, claudi ambulant, leprosi mundantur, surdi audiunt, more tritefurgunt, pauperes euangelij læto nuncio exhilarantur. Quod autem his tantis be/ neficijs magis essent exacerbandi synagogæ principes, nónne pulchre depinxit Esaias Subparabola uineæ: quæ plurimis officijs prouocata, non respondit cultori suo. Exper Elas Cani, inquit, ut faceret uuas, & fecit labruscas. Expectaui ut faceret iudiciü, & ecce ini/ quitas: & iustitiam, & ecce clamor. An non respondet oraculo prophetico parabola, quam audistis ex ipso lesu, de uinea septa turri, ac torculari lacuca instructa, que uitio co **knowm non reddidi**t fructum domino fuor Idem notabat ficus illa, quæ nec ftercora/ tione admota cœpit esse frugifera. Nec aliud sibi uolebat parabola de semine proiecto interram malam. Conquestus est idem & alias in prophetis: Expandi tota die manus messad populum non credentem & contradicentem. Virtuti inuidebant potentes,ca/ 5/4.6 **luuniantes ea** miracula geri præfidio Beelzebub . Cæterum corporis imbecillitas, hu*r* milias conditionis, & afflictiones, quas perpellus elt, offender ut infirmos: tametli non malos. Quum enim caperetur à Iudæis , diffugerunt etiam illi duodecim electi. Videte m&istud siluerit propheta Zacharias: Percutiam, inquit, pastorem, & dispergentur Zach. cins gregis. Accinit huic plalmus octogelimus septimus. Longe fecisti notos meos à mapoluerunt me abominationem libi. Nonne Petrus cum deteltatione abiurauit do minum fuum:exteris idem facturis, li ingruillet limile periculum: Atq id fore prædixe me Christus priusquă fieret. Proditus està Iuda, qui fuit unus è numero duodecim. Con fiderate, an non & illud prædixit psalmus fatidicus: Quoniam, inquit, si inimicus meus Palman4 maledixisset mihi, sustinuissem utig: & si is qui oderat me, super me magna loquutus fu **tlet,ablcondiflem me forlitan ab eo. Tu uero homo unanimis, dux meus,& notus me**? us.lam ii didicistis, quod Christus Iudam ad se uenientem, ut osculo fallaci proderet do minum

IN EVANGELIVE LVCAE 362 minum militibus, sic affatus sit: Amice ad quid uenisti: Osculo filium hominis prodise Nónne paiàm exprobrauit illi prophetæ uaticinium: Ducem eum uocat, quod hic uide retur apostolis quodammodo præfectus, quum huic esset mandata cura rerum gerenda rum.Rurfus alius pfalmus dicit etiam dilucidius:Etenim homo pacis mez in quo spera tti, qui edebat panes meos, magnificauit super me supplantationem. Huic uero prophe, tiæuidete quam congruant uerba Christi, quæ de proditore loquutus est discipulis in extrema cœna: Qui comedit, inquit, mecum panem, leuabit contra me calcaneu suum. Plal.37 Rurlus dicitalius plalmus: Amici & proximi mei aduerlum me appropinquauertit & Plal.54 steterunt. stem alius: Molliti sunt sermones eius super oleum, & ipsi sunt iacula. An non est sermo oleo mollior: Aue rabbi: dictus cum osculor An non iaculum erat toxico letali infecum: Ipse est, tenete eum: Ex ipsius apostolis audire potuistis, & si nondum audir stis-licebit discere. Iudas stipulatus esta pontificibus & primoribus triginta argenteos, qua funesta pecunia mox emptus est ager ad sepultura pauperu. V trung prædixit pros Zach. 11 pheta. De precio sic uaticinatus est e uatibus quida: Et acceperüt triginta argenteos pre cium appreciati, que appreciauerunt ex filijs Ifrael, & dederüt eos in agrū figuli. His ita peractis, ludas fero pœnites fulpendit fele, minues numera duodecim electora, ac loca Pfil.108 faciens in albu apostolorum surrogado. Nec hoc tacitu est à prophetis. Sic enim habet psalmus mysticus: Fiat comoratio eoru deserta, & non sit qui inhabitet in ea, & episcopatum eius accipiet alter. Impium autem illud concilium de occidendo lesu celebratum in domo Caiaphæ fummi pontificis per scribas, pharifæos, primores, & his iuratos po pulares, uidete an non hoc etiam uaticinio plalmi proditum lit, qui dicit: Quare fremue runt gentes, & populi meditati funt inania: Aftiterunt reges terræ, & principes conue nerunt in unum aduerlus dominum, & aduerlus Christum eius: auditis gentes & scitis per cohortem Pilati crucifixum:auditis populos, & agnoscitis Iudæorum promiscuam multitudinem clamasse: Crucifige, crucifige. Auditis reges, & agnoscitis Pilatum Cæ saris nomine præfectum ludææ, cuius sententia damnatus est lesus. Auditis principes terræ, & intelligitis primores Iudaici populi, qui non intelligentes legem spiritualem, terrena quærebant: & dum ab his auelli nolunt, cœlorum regem occiderunt. Commi natur his & Efaias. Væ, inquit, animæ ipforum, quia cogitauerunt cogitationem pelsie mam aduersus seipsos, dicentes: Alligemus iustum quia inutilis est nobis. Ductus est ue luti reus in iudicium. Dixit & hoc Efaias: Stat ad iudicandum dominus, & stat ad iudi> candos populos. Dominus in iudiciū ueniet cum senioribus populi sui & principibus eius. Iudicatus est Iesus in domo Caiaphæ à primarijs sacerdotibus, scribis, phariseis, & populi primoribus. Rurlus apud prætorium prælidis, populi clamore codemnatus elt: Tolle, tolle, crucifige. Sed dum iudicatur dominus, ipfi iudicati funt, prodita modis o mnibus illorum deteftabili iniquitate. In ipfos pronunciauit fententia Pilatus: Ego ime munis fum à fanguine iusti huius, uos uideritis. Ipfi aduerfum fe pronunciar tt, claman

& refurrectionem eorum uidi. Nónne hic plane depingit colultantes facerdotes & primores, quomodo lesum dolo occiderent, uenantes falsa testimonia, quibus innocentem opprimerent, obițcientes blasphemiam, præiudicio condemnantes eum, considentes ueluti iudices, rursus surgentes, ut eum accusarent apud præsidem. Scelerata sessio, sceleratior resurrectio. Quod autem illorum odio non suffecerit quæuis mors, sed delegatior resurrectio. Quod autem illorum odio non suffecerit quæuis mors, sed delegatior resurrectio. Quod autem illorum odio non suffecerit quæuis mors, sed delegatiorem it unium probrosissima simul & durissima, testatur Hieremias Christi personam gerens: Tu autem domine demonstrasti mihi & cognoui, tu ostendisti mihi studia en mim, & ego quasi agnus mansuetus, qui portatur ad uictimam, & non cognoui quia cogitauerunt super me consilia, dicentes: Mittamus lignum in panem eius, & eradamua eum de terra uiuentium, & nomen eius non memoretur amplius. Siquidem hoc erat pharisæoră consiliă, ut lesu nomen accusati, damnati, inter notorios malesicos suspensatur prorsus aboleretur, aut inter execrabilia detestabilia deputaretur. Iam illud in mem

tes: Sanguis eius super nos, & super filios nostros. Deplorat has impias aduersus Chriestum machinationes & Hieremias: Vidisti, inquit, domine iniquitatem illorum aduers sum me, iudica iudicium meum. Vidisti omnem furorem eoru, uniuersas cogitationes eoru aduersum me: audisti opprobrium eorum domine, omnes cogitationes aduersum me labía insurgentium mihi, & meditationes eorum aduersum me tota die, sessionem

Digitized by Google

tem veniar

temueniat, Christum hac ante morté prædixisse uobis, quod esse tradendus in manus gentium, quod reprobandus, quod illudendus, quod flagellandus, quod crucifigendus, & agnoscitis nihil horum temere, fortuit oue gestum. Apud Annam & Caipham Iudæi per falsos testes intenderunt illi crimen blasphemiæ, quo non aliud est atrocius. Delie gnatum est hoc in Ioseph, quem fratres inuidia conjurati detulerunt de crimine pessi. mo. Apudiudices aut nihil, aut perpauca respondit, quu nihil esset in eo criminis, quia mori decreuerat pro salute mundi. Putate hoc fortuito gestum, nisi palam id prædixit Esaias: Oblatus est, quia ipse uoluit, & non aperuit os suum: sicut ouis ad occisionem ducetur, & qualiagnus coram tondente le obmutescet, & non aperiet os suum. Huic quàm congruit plalmi uaticinium : Ego autem tanquam furdus non audiebam, & licut Plal.37 mutus non aperiens os suum. Et factus sum sicut homo non audiens, nec habens in ore suo redargutiones, quoniam in te domine speraus. Iam enim uenerat tempus ut semet adomnem ignominiã exponeret, abfolutum exemplum tolerantiæ fuis æditurus: uin/ dus est, cæsus est alapis & colaphis, flagellatus est, cosputus est. Ludibrij causa chlamy dem purpuream indutus est, spinea corona coronatus: ab Herodespretus, ignominiæ gratia remissus est in alba ueste, miserabili specie productus est ad populũ, Barrabas illi prælatus est. Hæc quonia uolens passus est pro salute mundi suxta prophetarum uaticie nia, non debuit uobis gignere delperatione, led potius addere lpem. An no hæc deplo rat Hieremias, dices: Spiritus oris nostri, Christus dominus. Captus est in peccatis no / Tren. 4 firis, cui diximus: In umbra tua uiuemus in gentibus. Audite rurfus eundem lamentan tem: Dabit, inquit, percutienti se maxillam, saturabitur opprobrijs. In concilio ludæo/ rum alapa cæsus està seruo pontificis. A cohorte Pilati & alapis & colaphis & arundi. nepercussus est, nec repugnauit. Nunc audite psalmi uaticiniu: Supra dorsum, inquit, meum fabricauerunt peccatores, prolongauerut iniquitate suam. Concinit huic sacer Elaias: Dominus, inquit, deus aperuit mihi. Ego autem non contradico, retrorium non 4450 abij. Corpus meum dedi percutientibus, & genas meas uellentibus, faciem meam non auerti ab increpantibus, & conspuentibus in me. Iam quum legitis eiusdem prophetæ unicinium in alio loco, nónne uidemini uidere Christum ipsum, flagellatum, conspue um coronatu spinis, chlamyde amichum, exhibitu populo Iudæoru Iudibrij gratia: Sic enim scribit: Non est ei species, nece decor. Et uidimus eu, & no erat aspectus, & deside ibidem 59 ratinus eum despectum, & nouissimű uirorum, uirum dolorum & scientem infirmita/ tem. Et qua fi absconditus uultus eius & despectus, unde nec reputauimus eum: uere lan guores nostros ipse tulit, & dolores nostros ipse portauit, & nos putauimus eum quasi le profum & percussum à deo, & humiliatum, ipse autem un neratus est propter iniquitat tes nostras, attritus est propter scelera nostra. Disciplina pacis nostræ super eu. & liuore eius sanati sumus. Proinde de se loquitur in psalmo mystico: Ego autem sum uermis & Psal.28 non homo, opprobrium hominű, & abiectio plebis. Nec de spinea corona siluerunt scri pura mystica. Siquidem primo Ada dictum est: Maledicta terra in opere tuo. Quum exercueris eam, spinas & tribulos germinabit tibi. Quod terra erat Adæ priori, hoc luz daicus populus fuit Adæ secundo, tot modis culta, tot beneficijs lacessita, ut produces retfructum bonű, spinas produxit cultori suo. Christus aut erat sponsus ecclesiæ, queme admodum audistis & Ioannem testificantem, filius autem synagogæ parricidæ stag in mystico Epithalamio, pater euocat omnes ad hoc crudele speciaculum sponsi spinis co ronati: Egredimini, inquit, filiæ Sion, & uidete regem Solomone in diademate, quo co cant. mauit illu mater sua in die desponsationis illius, in die læticiæ cordis eius. Nimiru ille funius erat uehemens amator, qui fuo fanguine lauit fponfam fuã, fibid; uinculo indife faibili iunxit. Atq hic erat ille desponfationis dies, que desiderio desiderauerat, sic ut amanti omnis mora longa uideretur. Quữ præses nihil no faceret, ut lesum absolueret, principes Iudæorū una cum populo parricidalibus & efferatis uocibus succlamabant; Tolle, tolle: crucifige, crucifige. Vide & hoc non tacuerit Hieremias, sub persona Chri stiloquens:Relique domum meam, dimisi hæreditatem meam, dedi dilectam animam Hiere.18 meam in manus inimicorum eius. Facta est mihi hçreditas mea, quasi leo in sylua, dedit contra me uocem. Quicquid autin illum factum est per ignominiam, hoc ille uertet in ham gloriam. Herodes remilit illum ad Pilatū, amictum alba uelte, & gentium populus amplecletur H 2

runt arundinem sceptri vice, imposverunt coronam e spinis contexta. Pri agnoscent &

adorabunt regem suum, etiam sic uincentem ac triumphante. Colludunt Herodes ac Pi latus, lesum inter sese uelutisphæram mittentes. Sed interim fiunt amici, qui prius odio mutuo dissidebant, sic quoque comendantes conciliatorem & pacificatorem omnium quæ in cœlis, quæch in terris, de quo uaticinatus est lob: Dominus recociliat corda prin cipum terræ. lam mihi rurlum spectaculum illud cogitatione uobis renouate, quod nuv peruidistis oculis, lesum exeunte ad supplici socu, & humeris suis baiulantem crucem. Nónne significarat hoc futuru, quum frequenter apud discipulos ac multitudinem di ceret: Qui non tollit crucem suam & sequitur me, no est me dignus. Videlicet hoc erat sceptrum regis Iudæorum, hoc est, omnium confitentium: quod Esaias uidit olim in hu meris eius, quu diceret: Et principatus eius super humerum eius. Huius typum exhibe. bat ante tot lecula Isaac, falcem lignorii baiulans sibi mactando in holocaustum. Saluus est nobis Isaac, tantum aries mactatus est, hoc est corpus Iesu, quod solum mori poterat, sed mox reuichurum. Occisus est autem extra ciuitatem. Significarat hoc futurum ipse Christus parabola de colonis, qui filium eiectum e uinea, occiderunt. Sed multo ante si gnificauit hoc Moses, qui ut in Leuitico legitis, uitulum, qui immolabatur pro peccar tis populi, iulsit efferri extra castra, atq ibi comburi. An no extra Hierusalem, iuxta allegoriam exustus est lesus, qui totus accensus inæstimabili charitatis igne erga genus humanum, semet totum impendit: Quum videretis lesum pendentem in sublimi ligno, nonne uobis ueniebat in mentem serpens ille mysticus, quem olim Moses suspendit in stipite, saluti futurum omnibus morsis à serpentibus, si modo in eum intenderent ocu los: Oculus hominis est fides. Hunc quisquis intenderit in Iesum crucifixum, ilico sal uus erit. Prædixit autem Moses & illud futurum, ut Iudæi conspicantes Iesum penden/ tem in cruce, qui sua morte uitam dabat omnibus, non crederent tamen illi. Sic enim lo Deut. 28 quitur in Deuteronomio: Et erituita tua pendens coram oculis tuis. Timebis noche & die, & non credes uitæ tuæ. Vidistis pendentem inter duos latrones medium, & non agnoscitis prophetiam quæ dixit: Et cum iniquis deputatus est : Vidistis medio die no clem subito obortam ab hora sexta usque ad horam nonam. Christus ipse se prædicauit esse lucem mundi, & significauit instare noctem, quum tollendus esset è mudo. An non hoc dilucide prædixit Amos: Eterit in die illa, dicit dominus: Occidet sol meridie, & tenebrescere faciam terram in die luminis. Nec tacuit hac de re Zacharias, quum ait Et erit in die illa, non erit lux fed frigus & gelu,& erit dies una quæ nota est domino. Non dies, neque nox, in tempore uesperi erit lux. Erat dies notus domino, quem ludæi non agnouerunt. Dies non erat, quia sub meridiem nox oborta est:non erat nox, quoniãab hora nona redijt lux. Frigus aŭt & gelu erat in animis discipulorum diffugientiŭ ac de/ sperantium, inter quos erat Petrus qui dominữ ețiam abiurauit, dum frigore correptus ad impiorti prunas calescit. Conferte iam quæ facta sunt Christo in cruce pendente, fix tienti porrectum est uinum myrrhatum, & acetữ, quemadmodum & in crucem tollen/ do obtulerant uinum myrrhatum. An non iltud peripicue prædixit plalmi uaticinium: Dederunt in esca meam fel, & in siti mea potauerut me aceto. Audistis pharisaos ac pri mores ueluti uictores infultantes pendenti, & inter cætera conuicia hoc quog obijcien tes:Dixit se filiù dei, confisus est in domino, liberet eum nunc si uult eum. Videte 🕉 uae ticinium psalmi non solum rem ipsam prædixerit, uerumetiam ipsa impioru uerba retu lent:Ego autem,inquit,fum uermis & non homo,opprobrium hominti & abiectio ple/ bis.Omnes uidentes me deriferunt me<sub>s</sub>loquuti funt labijs & mouerunt caput. Sperauit in domino, eripiat eum, faluum faciat eum, quoniam uult eum. Vidiftis agnā ab Efaia prædichum, obmutescentem ad omnia probra, atquetiam deprecantem pro mortis auto ribus, dum clamaret: Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt. lam uidete an non & hoc prædixerit: Loquuti funt aduerfum me lingua dolofa, & fermonibus odij circum dederunt me, & expugnauerunt me gratis. Pro eo ut me diligerent detrahebant mihi, ego autem orabam. Vidilitis eum clauis affixum cruci, nudum pendere distento core pore. Audite nunc uaticinium dilucidum: Foderunt manus meas & pedes meos dinux merauerot omnia ossa mea. Vidistis milites interse partietes uestimenta crucifixi lestr. Sequitur

Sequitur & istud in vaticinio psalmi: Diviserunt sibi vestimenta mea, & supervestem meam miserunt sortem. Reliquas yestes inter se partiti sunt: pro tunica inconsutili, quo niam dissui non potuit, sortibus est certatum. Audistis illum iam expiraturu ingenti uo ce dixile: Pater in manus tuas commendo spiritum meum, declarantem psalmi uatici? num de morte sua fuisse loquutum. Vidistis duobus latronibus frangi crura, Iesu crura non fuille fracta, ut hoc quoch figno declaratet sele esse agnum paschalem uerum, cuius sanguis liberauit omnes qui credunt ab æterna morte, de quo præceptum est in Exodos Osillius non cofringetis. Potuiltis & illudanimaduertere, quod diversis rationibus ui citprælidia mundi & latanæ. Simplicitate uicit altutiam, manfuetudine luperauit feroe ciam, humilitate uicit gloria, comitate uicit luperbiam, ita infirmitate uicit potentiala. ranz. Quid enim imbecillius morienter Et tamen hæc imbecillitas quantum habuitros bur, uldistis. Conspexistis obscurari solem, concuti terră, dissilire sexa, debiscere monue menta, scindi uelu templi. Hæc nimiru declarabat precipuu illius roburi quo denicit dia bolum ac mundum, in morte fuille expeditums prædixerat & hoc plalmus myfticus dix cens: Dicite in natioibus, regnauit à ligno deus. Nec id tacuit Abacuc propheta: Splen doreius ut lux erit. Cornua in manibus eius, ibi ablçõdita elt fortifudo eius, ante færi€ cius ibit mors. Egredietur diabolus ante pedes eius. Auditis cornua crucis, cuius infini mips fefellit huius mundi principem. Absconderat enim illic dominus lesus uirtutem colestem, ut diabolum opprimeret. Triumphabat mortem, ac satanam traduxit & or stentui fecit. Prædixerat hoc futurum & ipse priusquam moreretur: Quū exaltatus fyer màterra, omnia pertrahã ad me. Significauit idem obscuriore quidem ænigmate Mor sesmorti uicinus. Quum enim benediceret tribubus singulis, ac uentii esset ad Ioseph. quitypum gerebat Christi, ait: Quasi primogeniti tauri pulchritudo eius, cornna Rhie nocerotis, cornua illius, in iplis uentilabit gentes ulque ad terminos terræ. Sic uilum elt dininæ sapientiæ, ut Christus per cornua crucis subigat munda universum. Nec de se pultura tacuere prophetæ. Sic enim scribit Hieremias, Christi personam repræsentanst Lapía est in lacum uita mea, & posuerunt lapidem super me. Scitis enim illum sepultum Thren. inlapideo fepulchro, & oftium monumenti ingenti faxo fuiffe occlulum,ne quis tolley retcorpus defuncti. Die parasceues sub uesperam conditus est in sepulchro, sabbato il licrequieuit: nimirum iam perfecto opere falutis humanæ. Confiderate an non & hos pradixerit prophetia: A conspectu, inquit, iniquitatis ablatus est iustus,& erit in pace locus eius. Víque ad mortem passus est se contractari ab impis. A morte a nullo cons trectari uoluit, nisiab amicis, neculli se posthac præbebat conspiciendum nisiamicist obscuram huius rei significationem dederat uetus prophetia patriachæ Jacob, qui de luda, imò de Christo sicuaticinatur moriturus: Accubuisti ut leo, quis suscitabit eum? Porrò quemadmodum mori uoluitac sepeliri, ita non fore ut in sepulchro coputresce? reused breuissimo tempore illic comoratus reusussceret: nonne palam à prophetis præ dictum estr Nonne sic loquitur spiritus sanctus in psalmo decimoquintor Non dereline ques animam meam in inferno, nec dabis fanctum tuum uidere corruptionem. Nulla aomata, nulla unquenta hoc præstant, ut nunquam putrescat corpus exanime, quum etam aromata ipla ablumat ætas, quæ consumit & sepulchra, quamuis marmorea. Sed hocpræstat resurrectio, quæ confert immortalitatem. Cæterum totā huius rei figuram nonne representauit olim Ionas propheta: Illi imputata est tempestas, & ne perirent o mnes,ille præceps datus est in mare, quo iactura unius placaretur tempestas omnibus exitium minitans. Christus pro salute omnium mortuus est, ut expiaret omnium pecca alonas absorptus està ceto, è cuius uentre redditus est die tertio præter omnium expe christus conditus est in monumento unde promisit sese proditurum terrio die. Promisit enim Iudæis, petentibus signű e cœlo, signű Ionæ prophetæ, sechad illius exemplum emicatură tertio die è latebris terræ. Quoties aut inculcauit hoc suis discipu lisse moriturum, ac tertio die reuiclurum: Prædixerat hoc Osee propheta: Viuisicabits inquit, nos post duos dies, in tertio die suscitabit nos. Qui igitur uideritis hactenus oz mnia congruere, figuras legis, uaticinia prophetarum, prædictiones iplius Christi, dez nique reru euentus, quo pacto nunc ueluti dormitantes ac fomniantes diffiditis, ac non potius ex præteritis colligitis futuras Prædixit se tradendum gentibus, alligandum, flaz gellandum H 5

gellandum, illudendum, crucifigendum. Nihil hortinon euenit. Vidistis & creditis, sed idem prædixit se tertjo die reuicturum, & aliquot dies sese ostensurum non mundo, sed discipulis. Quur igitur diffiditis his, que dicutse ex angelis cognouisse quod resurrexis. set: Adeóne uos offendit mortui corporis infirmitas, ut nunc despondeatis animum, quasi interierint omnia illa magnifica promissa, de regno, de potestate coeli ac terra tras denda filio, de ascensu in cœlum, ac redituad patrem, de consessu ad dextram patris, de propagatione euangelij per omnes orbis nationes, de glorioso aduentu sub finem mun di, de immortalitate sanctoru, de supplicijs impiorum : Imo ad haru rerum maiestatem mors aperuit aditum. Sicut uidistis illum morientem ac sepultu, ita uidebitis rediunt, uidebitis ascendentem in cœlum. Accipietis spiritum cœlestem, uidebitis uirtutem cœ lestem sele profetre in hominibus humilibus & idiotis: uidebitis per eosdem luce euza gelicam exiguo tempore radijs luis occupare totum orbem. Ac totus mundus adorabit lefum illum hic spretum, consputum & irrisum, ut deo patri æqualem, regnici con forté. Postremo genus hominű universum videbit illum in maiestate patris cinctu agmi nibus angelorifiudicantem uiuos & mortuos. Is dies uoluit ut effet incertus omnibus. Interea nibil uoluit fuis effe cura nifi regnum Euangelicum. Hac omnia pradicta funt à prophetis, designata figuris Mosaica legis, magna ex parte præstita: nec oportetade dubitate quin omnia suis temporibus sint exhibenda. Hic sermo domini lesu non tam tum feriens aures discipuloru uerumetiă in animos penetrans, sic illos occupauit, ut nec uiæ sentirent laborem, nec faciem loquentis agnoscerent: nec ueniret ipsis in mentem, ut apud sese cogitarent: Quis est iste, cui sic in promptu sunt scripturæsacræ, doctrina sota ac uita lelu, quicknos ta efficaci fermone fulpendit & afficit: Hunc inter discipulos nunquauidimus, & tamen nihil illü fugit. Amabant tantu tanquaper somniü, & lefum ex iplo lesu discere gaudebat. Nunqua enim discitur felicius, de quum ille nos dignatur docere seipsum. His alijsch fabulis itinere peracto, iam appropinquabant oppidulo, cui nomen Emaus. Ielus aut quo magis accenderet illoru defideriu, præle ferebat qualinol let in Emaunte comorari, sed longius adhuc proficisci: nam illi ueluti desperantes reliquerant Hierofolymam, sec in patriam recipiebant, qui hi qui semeluere credidenint Christo, non habeant hic manentem ciuitatem, sed perpetuo itinere properet ad illam colestem. Discipuli uero quoniam auelli non poterantà tam facundo comite, rogant, obsecrant, obtestantur: denique precibus improbis, & iniecia pallio manu, reculantem compellunt, ut earn nocem apud ipsos diversarents, sam dominum appellantes, non quod cognofcerent effe lefum, fed quod ex admirabili confabulatione fatis conicerent illum non esse uulgarem uiatorem. Dicebant autem: Domine prebuisti nobis hactenus iucundum & amicum uiæ comitem, præbe nobis & hospitem. Quur te committisitie neri longiori: lam appetituespera, & sol uergitad occasum. Merito noctem oderūt, qui diligüt lesum: nec tamen huius mundi nocië timere debet, qui comitem habent lesum. Amat autem rogari ut id faciat, quod facit libenter: partim ut det promerentibus & die gnis, partim ut nos doceat beneficium etiam ingerendum & obtrudendum egenti proximo. Quidam enim sic offerunt beneficiti, quasi metuant ne no recuset cui defertur: & eo uultu dant, ut uideantur inuiti dare. Ingressus est itaes oppidum, nec grauatus est illos rum uti hospitio. Illi læti tanto hospite, qui exhibuissent quicquid gratis hospitibus los lerexhiberi, apparauer ut & mensam, prod sua tenustate quod habebant, apposuer unto Frugalis erat apparatus, sed ante omnia uultus accessere boni, animo syncerissimo rez spondentes. Posteaquam autem Iesus accubuisset cum illis, accepit panem, benedixit, fregito, deinde porrigebat illis. Hunc morem quonia sciebant esse Christo peculiarem, ut ante cibum ageret gratias patri, deinde fuis manibus fractu partiretur in discipulos, duo discipuli uelut expergefacti coperut cogitare de lesu. Mox sublato impedimento. quod haclenus obstiterat quo minus agnoscerent eum, agnouerunt illum effe lesum. Dumck subitus quidam stupor corripit illorum animos, lesus euanuit ex illoru conspeclu. Paulatim enim ac parce faciebat sui corporis copia a morte, uel quod imbecillitas humana non ferret rediuiui corporis maiestatë, uel ut sensim assuescerent carere corporis colpectu, quod mox ellet abducendum, quo iam amarêt illü iuxta spiritü. Porrò non agnolcut lelum nili in domo, quæ est ecclelia: non agnoscut nili ipso porrigete pane ser monis

monis Euangelici. Is enim aperit oculos, quibus agnoscitur Ielus. In uja fregerat, ac porre xeratillum pane mystice, quu illis aperiret scripturas. Et quod illic fecerat iuxta spiritum, post corporali signo renouauit. Sublato corpore Iesu, iam melius illum uidebant, of tum quum effet corpore præsens. Tenebantur oculi, quia no credebant. Nunc absente uident oculis fidei. Post abitu Iesu, ipsi inter sele non desinut de Iesu cofabulari, dicentes: Qui fax dum ell, ut tam sero agnosceremus dominus. Somnus quidam habebat animos nostros: benedictio, fractus ac porrectus panis primum excusser somnu: sed nisi dormitassemus, poteramus uel ex illius pariter colloquio coijcere ipium esse Iesum, qui nobis de Iesu tam multa tam mirabiliter disserebat. Nonne quum nobis familiari colloquio per uiam expor neret'e scripturis, figurar u & prophetiar u ænigmata, sensimus admirabile quenda ardo/ remanimi, qualem non solet gignere in auditor u animis scribarum & pharifæor u oratio: Sed talis effe solet oratio domini lesu, his qui simpliciter audiebant. Pungebat, afficiebat, rapiebat, urebat, inflamabat, relinquebat scintillas & aculeos quosdam in animis audito rum. Quum & uterg alteri fassus esset se pariter affectum fuisse, nec iam dubitarent, quin Ale effet Lefus à morte rediuiuus, continuo reliquerunt Emauntem, tametfi iam uergente diemagnacis celeritate redierunt Hierofolymam, ut tanti gaudij reliquos quocs discipuz los redderent participes, mutuacy collatione fides omnium confirmaretur. Sic enim do minus cupit sua munera propagari inter homines, ut mutuis officiis & gliscat inter ipsos charitas, & crescant merita, quæ remuneretur deus. Lenti erant, quum relinquerent Hie/ rofolymam: quoníam Ielus confabulator & fallebat uíæ tædíum, & eximebat hofpitij de siderium. Sed auiditas & renunciandi quæ contigerant, & cognoscendi uicissim quid alisaccidisset, redeuntium pedibus addidit alas. V bi uentū est eo, offenderunt undecim apostolos (iam enim Iudas decesserat numero duodecim) aderant autem cum his & alij complures discipuli, qui non expectata narratione duorum ultrò gaudio gestientes indie cabantillis, quod post incertam spem, quam mulieres omnium prime secerant de domini refurrectione, compertum effet eum uere refurrexisse. Nam apparuerat et Simoni Petro. Huius oratio, quoniam inter apoltolos primas tenebat, plus habebat fidei apud discipu> los quam fermo muliebris. Hunc enim primu dominus lefus cofolari uoluir, & confirma relua præsentia, quem sciebat præter commune distidentiæ malum, etiam abiurati domie niconscientia grauari. Hoc nuntio læti duo discipuli uicissim & ipsi narrant, quemadmo dum proficilcentibus Emaunte adiunxerit lese ipsis quidam ignotus specie uiatoris, qui per occasionem multa commemorasset de Iesu, repetens ex Mosi literis ac prophetarum, quicquid de Iefu prædictif ellet: limulck comemorans, quid euenisset, & euenturfi ellet in posterum:nec prius agnouissent illum, of ex peculiari consuetudine benedicendi, frangen di, & porrigendi panem. Dum huiufmodi fanctis colloquijs fefe uicissim consolantur, & exhilarant, quibuldam credentibus, quibuldam etiamn u dubitatibus, ingressus est subito dominus Iefus foribus claufis: nec uifus est aduenire, fed repête costitit in medio illoi um. Sicenim apparent angeli subito, cum uolunt, conspicui: rursum subito, qui libet, euane kentes. Que mad modum a ut boni lipiritus quum apparent, ne quid conturbetur imbecil lias humanæ naturæ, colueuerunt blando alloquio terrorem eximere: ita dominus quo niam & subitus, & profunda iam uespera sese conspicuum reddidit, blanda salutatione copellat illos, dicens: Pax uobis, ego fum, nolite timere. Hec oratio quanqua merito debe batomnem propulsare formidinem, tamen erat tanta quorunda discipulorum imbecillie tasuti metu exanimati atos expauefacti, non crederent esse lesum, sed existimarent sese ui dere fipiritum. Viderant paulo ante mortuum ac lepultum: uidebant illum nõ ingrellum. peroftium, sed subito apparuisse. Itaqs no potuerut sibi persuadere, corpus esse lesu quod uidebant, sed spirits. Vulgus enim narrat huiusmodi fabulas, spiritus defunctorum none nunquam apparere quibus uolunt, ac speciem quidem quandam corpor exhibere more talium oculis, cæterum non habere solidum ac uerum corpus. In hac sententia erat Tho mas,qui negarat le fidem habiturum discipulis, narrantibus quod uidissent dominii, nist digitis immissis in latus explorasset omnia uestigia clauorti & lacee. Nec aliud sensisse uix dentur cæteri discipuli. Iesus igitur ut certam fidem faceret omnib. fe & uiuum esse, & ue tum gestare corpus:nec aliud corpus, quod ante gestauerat, ait illis: Quid adhuc uelut spectrum expanescitis, quum me conspiciatis oculis & formam agnoscatis, quu audiatis

uocem uobis notam ac familiarem? Et tamen adhuc diffidentiæ cogitationes oboriustur animis uestris, quales solent uulgo uenire in mentem. Satisfacite omnib. sensibus uestris, contemplemini manus & pedes, habent manifelta ueltigia clauorum: contrectate latus, habet lancez uulnus. Palpate corpus, admouete oculos, & delinite luspicari spiritü. Spiri tus enim nec carnem habet, nec offa, quemadmodum cospicitis habere me. Quodingres fus fum foribus claufis, quod quum uolo conspicior, quum uolo sum inconspicuus: non est præstigium, sed dos corporis iam immortalis facti. Talia erunt & uestra corpora polt refurrectionem. His uerbis quum Ielus exemillet illis pauorem, & animos addidillet.ex hibuit eis inspiciendas manus ac pedes, aperuit latus ut contrectaret manifesta uulnerum uestigia. Nam ea dominus servare voluit, ut his argumentis apud suos asseret corporis humani ueritatë: fimulig & olim in extremo die exprobraret Iudæis fuam incredulitatem iuxta prophetiam que dicit: Videbunt in quem compunxerunt. Porrò quum etiam tum essent, qui nondum planè crederent esse corpus idem quod uiderant mortuum, sed ebrie tas quædam læticiæ teneret illorum animos, ut nec fuis oculis, nec auribus, nec manibus fatis fiderent (timemus enim nonnunquam credere, quod milere optamus effe uerum: metuentes,ne nos ipfos in falíum conijciamus gaudíum, quo mox limus (poliandi )lefu**s**, non dedignatus omnibus argumentis illorum incredulitati mederi, ne quid in nobis refie deret dissidentia, ait: habetis ne hic quippiam quod possit edi: Nullum enim certius argu mentum hominis tiiui, quam cibum capere. Et ideo dominus Ielus puellæ reuocatæin uitam iussit dari cibum, similiter & Lazaro. Non quodesurituri simus resuscitati ad immortalitatem, sed ut discipulis suis pro tepore probaret corporis humani ueritate. Com/ plures illic aderant discipuli, & tamen admodum exiguus erat comeatus. Itag quod has buerunt, ferunt, partem pilcis alli, & fauum mellis. Ielus autem in conspectu omnium cov medit ex his quæ appolita funt. Quumch iam omnibus illorum sensibus fidem fecisset, se non esse phantasma, sed uerum ac usuum homine, eundem quem ante usderant & usuen. sem & morientem:redit ad scripturas sacras, quibus erat habenda fides, etiam si sensus ho minis reclamarent. Mirari, inquit, non oportet quæ uidetis esse facta. Nescit mentiriscriv ptura, cœlestis afflatu spiritus prodita. Quicquid hactenus sactu est, id predictum ac prefiguratum erat in libris Moli, in prophetis, in plalmis. Nam ego lum ille, que Molaicæ le gis figuræ denotabant. Ego de quo tam multa promisere sancti prophetæ. Ego cuius exe ortum, progressum & consummatione describunt plalmi mystici. Nece minore side præs stabuntur & reliqua omnia quæin ijsdem scripturis prædicta sunt, de reditu in cœlum, de mittendo spiritu cœlesti, qui uos, hoc corpusculo sublato, reddet firmiores: de Euangelio per universum orbem spargendo, de supremo fine mundi huius. Hæc sunt, quæ uobiz toe ties inculcaui, quum adhuc mortalis agerem inter mortales . Tum ea nõ infederät animis uestris, nunc non potestis addubitare, posteaquam uidetis mea dicta consentire cum arça nis fcripturis,& rerum euentus cum utrifg. Hactenus pro tempore indulfi imbecillitat**i** carnis uestræ,& crassioribus argumentis ingessi uobis rei ueritatem. Posthac proficite ad spiritualem intelligentia scripturarii. Ibi me postbac uidebitis, ibi me audietis. Quoniam autem mysticæ literę non intelliguntur, nisi deus aperiat nobis mentem, lesus aperuit illia oculos cordis, ut quod scriptum esset legerent, crederent & intelligerent. Non enim incel ligit, nili qui credit. Hoc, inquit, ordine uilum est patri restituere genus humanii, & quod ille decreuerat, iplius afflatu proditum est divinis libris. Idem à me prædictü est antequàm fieret, necaliter potuit euenire: quia decreta dei sunt immutabilia. & sacra scripture tam nesciunt mentiri, qu'am ipse spiritus, cuius afflatu proditæ sunt. Per mortem & ignominie am crucis iter erat ad gloriam, refurgendum erat tertio die, ut sciretis uos habere domina ac patronum uiuum posthac non moriturum. Is relatus in coelum, inde mittet uobis spie ritum cœlestem. Tunc oportebit in nomine Iesu Christi prædicare pænitentia anteactæ uita,& sine Mosaica legis observatione remissionem omnium peccatorum. Ea donabie tur omnibus per solam fidem Euangelicam. Ego dependi pænam omnium nomine, tame tum credant & gratis assequentur innocentia. Hac autem oportebit predicari, non solum Iudæis, uerumetiam uniuerlis mundi nationibus, led ita ut ab Hierofolymis lumatis initio um. In Iudæa natus fum,illicædidi miracula:Hierofolymis docui,ac mortem obij. A peact hos inuenietis animos iam multis modis ad fidem præparatos. His redigetis in memoria.

Digitized by Google

quæ

, suz vidiliis & audiliis, Meam doctrinam quam acceptã à patreuobis tradidi, transfun/ deus in illos. Reclamabit mundus uestro testimonio, que admodum mihi perpetuo reclamabat. Sed ego, ut dixi, mittam uobis à patre spiritum, que olim per prophetas missurum essepromisit, loquens per os Iohelis: Et erit posthac, essundam spiritum meum super om Promissum nem carnem, & prophetabunt filij uestri, & filie uestræ. Quem optauit & sanctus Dauid, Patris mei dicens; Emitte spiritum tuum & creabuntur, & renouabis faciem terræ. Is reddet uos for tes,& inuictos adueríus omnia mundi terriculamenta. Idem addet eloquentíam, cui ne mopoterit contradicere. Addet uirtuté ad ædenda miracula, ut lit efficax uestrum de me edimonium. Vos interim conquiescite, simulci congregati, sedete in hac ciuitate Hiero, folyma, ecclefiæ nascituræ concordiam auspicantes: uoses inuicem sanctis colloquijs ex hortemini, deprecates, & gratias agentes deo, donec è sublimi ueniat ille spiritus, qui uos instruct wirtute roboreci coelesti. Itaq posteaquam Iesus uarijs argumentis confirmasset nerintem refurrectionis sua, adduxit discipulos suos in Bethaniam, iam & abiturus in coe hm, lublatis manibus benedixit illis. : & in hoc patriarcharü ac Moli referes exemplum. Auginterea dum bene precatur fuis discipulis, sublatus est à terra, & in omnium consper , du ferebatur in cœlum : Discipuli uero procübentes adorauerunt dominữ, oculis illum, quoadlicuit, prosequentes. Magisautem animis prosequuti sunt, postea corpus ocur lisademptum est. His ita gestis, reuersi sunt Hierosolymam, queadmodum præceperat dominus. Reuerli funt autem cum ingeti gaudio. Iam enim fides excusserat omnem mæ/ rorem, & certa spes promissorum addebat alacritatem. Interea frequentes erant in tem/ ploiam tunc Euangelicas uiclimas immolantes, laudibus ferentes diuina benignitatem ergagenus humanum, & gratias agentes ei, qui tanta beneficia decrevisset per filium su/ um gratis largiri mortalibus.

Paraphraseos in Euangelium secundum Lucam, per D. Erasmum Roterodamum, finis.

## ILLVSTRISSIMO PRINCIPI D> FERDI>

NANDO, AVSTRIAE ARCHISTRATEGO, CAROLI

Cadaris germano, Eralmus Roterodamus s. D.



NNO superiore paraphrasim in Euangelium Matthæi, magis ex autoritate R. D. Matthæi Cardinalis Sedunensis, quam ex animi mei iudicio susceperam, FERDINANDE principum integerriz me: partim quod ipsa maiestas operis, religione quadam animum meum ab attrectatioe submoueret: partim quod & alioqui plurimæ uariæch districultates imbecillitatem meam sibi probe consciam ab aggrediendo deterrerent. Iamch mini uidebar in totum huius genez ris scriptione defunctus. Tamch nescio quo pacto rursus huc me perz

Infition fatisfacere, mihi uehementer sit inhumanum: iussis non parère nefas quidem esque 1 o A N N 1 s. Euangelium ad eundem modum explicare. Non me sugrebat quanzistim augustior esset huius argumenti maiestas, quod magna ex parte uersatur in abzitis nazuræ diuinæ mysterijs enarrandis, & huius admirabili cum nostra commerzibilis nazuræ diuinæ mysterijs enarrandis, & huius admirabili cum nostra commerzibilis nazuræ diuinæ mysterijs enarrandis, & huius admirabili cum nostra commerzibilis enim hominum uel cogitatione consequi possit, quomodo pater deus sine inizibilis enim hominum uel cogitatione consequi possit, quomodo pater deus sine inizibilis enim sempergignat filium deum: in quem generans sic se totum esfundit, ut ipsi ni pidecedat: à quo sic nascitur silius, ut ab eo qui producit nunquam recedat sur sum quozindo ab utroce procedat spiritus sancsus, sic ut inter omneis sit eius saturæ perfectium dissortium non confusa personarum proprietate: Quis ingenio complecti queat, quo perinsumma illa & inessabilis natura, hominem sibi copularit: ut idem qui semper sur sus sum sum sum sum dissonarit sur idem qui semper sur sus sin quibus nonnunces uerbum mutasse, piacus si sit sinexpiabile, ubi paraphraseos liberzas sin quibus nonnunces uerbum mutasse, piacus si sit si si si si si paraphraseos liberzas. Ad hace uideba mihi sore iter, per loca crebris acuarijs dissi cultatibus impeditismas.

falebris interfepta, faltibus ac lamis imperuia, eluuionibus ac uoraginibus intercifa. Nul lum enim est Euangelium, unde natæsint plutes, autoperosiores de side quæstiones: aus in quo uchementius sudatum six ab eximijs ucterum ingenijs: denique in quo enarrando magis uarient interpretes, quod ego sane non illorum tarditati uel imperitia, sed uel ser, monis obscuritati, uel rerum difficultati tribuo. Accedebant & illa peculiares huic nego cio difficultates, quod totus fere lermo, quem Euangelista tribuit domino lesu, sitemi gmatis involutus: quæ si explices paraphrasi, iam non coherent que respondentur ab his, qui quod diclum erat, non intellexerant. Sic enim multa dicuntur à domino, ut non prius intelligenda sciret, nec prius intelligi uellet, qu'am rerum eventus quod diclum eratexpla naret. Porrò quum paraphrastæsit, quod astrictius est dictum, id explicare fusius, ne teta poris quidem modus mihi servari potuit. Etenim quum extremam conam dominus no Clu legatur peregisse cum discipulis, atquinter coenandum interim lauerit suorum pedes. tamen à cœna tam prolixum sermonem habet cum suis, ut mirum sit tempus tot nerbis suppetifie: præsertim quum ex aliorum Euangelistarum narratione constet & alia muka noche eadem, tum dicha tum facha fuille. Modus igitur temporis mihi seruari non potuit, cui illa omnia erant prolixius etia explicanda. Postremo habet 10 A N N E s suum quod dam dicendigenus, ita fermonem uelut anfulis ex fefe cohærentibus contexens, nonnun quam ex contrariis, nonnuncii ex limilibus, nonnunquam ex iildem lubinde repetitis, ut paraphralis has orationis delitias non possit reddere. Quod genus est: In principio erat uerbum, & uerbum erat apud deum, & deus erat uerbum. In his tribus mébris,uerbum uerbo, deus deo fuccinitur: ac mox repetito principio circulti abfoluit: Hoc erat in princi/ pio apud deum. Ac rurlum, Omnia per iplum facta lunt, & line iplo factu est nihil. Quod factium eft, in ipfo uita erat, & uita erat lux hominum, & lux in tenebris lucet, & tenebræ eam non comprehenderunt. În his liquet, ut oraționis quodez membrû femper excipiat prius, sic ut prioris finis sit initium sequentis, ac tale quiddam hicagnoscas, quale Grae corum hyà solet affectare: quibus de rebus nonnihil dictum est nobis in argumetis. Hanc peculiarem sermonis gratiam intelligebam mihi frequenter in paraphasi perituram. Itaq quum has hisce confimiles difficultates multas perípicerem, tamé aggreffus fum prouin ciam, tot nimirum ac tantis uiris suo hortatu huc uocantibus, autoritate compellentibus: præsertim autem superioris obsequij uerius quam audaciæ successu fretus. Nec enim ha clenus modo fuccessit, quod undica candidus lector pro hoc officio mihi gratias agit, ue rumetiam quod CAROLVS Cælarum, quos octingentisabhinc annis habuit mundus, ut maximus, si ditionis amplitudinem species, ita & optimus, si quum alias illius uere Cex fareas uírtutes, tum præcipue religionis ac pietatis fludium contemplere, laborem hunc meum, nam illi dicaram, non tantum uuku & oratione, fed literis etiam non minus hono rifice & amanter ad me scriptis sibi multo gratissimu fuisse testatus est. Proinde mihi con uenire uilum est, ut quoniam Matthæus Carolo consecratus esset, Ioannes Ferdinando, uelut alteri Carolo dedicaretur. Ac sane bona quadam spes blanditur animo meo, futte rum pollicens, ut quemadmodum illud fuccessit Caroli Cæsaris auspicijs, ita & hic cona tus Ferdinandi fuccedat aufpicijs . Sunt duo nomina huius aui felicifilma , eff frattii piae. huius ætatis aulpicatiilimum. Nec dubitādum arbitror, quin fancliilimorum principum pia studia, diuini numinis fauor bene fortunet. Licet enim, opinor, bene ominari de his, in quibus adhuc adolelcentibus egregius uittutu prouentus, magnific speie, qua de se prime ætatis uelur herba præbebat, respondet. Nam & pueritiæ tuæ noua quædam & admirabe lis indoles,iam tum eiulmodi prudentiz, moderationis, manluetudinis, integritatis, religi onis ac pietatis scintillas ostendebat, ut nemo non sibi polliceretur eximium quendam ao numeris omnibus absolutu principem. Iam uero publicam orbis dete spem quum hache nus non fefelleris, illud infuper efficis, ut notis etiam omnium, non folum fpei, iam faction natu gradior, cumulatissime satisfacturus esse credaris. Libellum de principe Christian qualis qualis est, iam pridem adolescens studiosis omnibus comendasti, postea 🕏 tua 👪 ctione dignatus es. Et hunc igitur proprie tuo nomini dicatum, iuuenis huius feculi flores tissimus, multisci nominib. orbi gratiolissimus, dignaberis comendate: necid adeo,quo uel tibi gloriæ quippiam, uel mihi comodi nonihil accedat, quum nec istius fortunæs plem dor, nec istius ingenij modeltia, laudē humanam uel desideret, uel affectetinec bic animesa quicquam

micquam ambiat, præter Christi fauorem: sed ut his quibus hoc laboris desudatum est, defudatum est autem in comune omnibus, uberiorem adferat fructum. Etenim que per se recla funt, tum demum adferüt magnam utilitatem, fi superato liuore fauorem publicum meruerint. Ad hanc rem plurimum adferet momenti, si declararis hoc munus meæ lucu/ brationis tibi non ingratum fuisse. Nec enim metus est, opinor, ne istos audiendos existiv mettua prudentia, qui fortasse dicturi sunt, quum uiderint Euagelicam paraphrasim Fer dinando dicatam: quid profano principi, quid iuueni cum Enangelio: meque, iuxta ue/ hus Gracorum prouerbium, Βατράχω οίνοχοῦν cauillabuntur. Qualiuero foliomnium principibus apta munera deferant, qui de uenatu, de alendis canibus, de habendis equis, demachinis bellicis, aut fortaffe de lufu alex libellos barbarica quapiam lingua elucubra tosofferunt. Ego contra sic existimo, philosophiam Euangelicam, quum omnibus & summatibus & infimatibus & medioximis sit in primis frugifera, nullis tamen magis essencessam, quam potentissimis orbis monarchis. Nam quo maior est negotiorum moles quam fultinent, quo periculofior est rerum tempestas quam moderari debent, quo plures funtillis occasiones quæfolent & recta ac bene nata beneck instituta ingenia core rumpere: hoc diligentius oportereos Euangelicæ doctrinæ fanctiffimis certiffimis certiffication certification ce ceptis instructios ac præmunitos esse, qui non niss magno totius orbis malo peccant. Epis koporum peculiare munus est, ex Euangelicæsapientiæsargissimo penu populum ale/ re, unde & pastores appellantur. Fateor. Attamen Homerus non sine causa à uiris etiam apud Christianos laudatissimis laudatus est, quod regem appellet wοιμένα λαῶν, id est pa forem populorum. Quanto magis oportet hoc cognome in Christianu principem com/ peterer Princeps non docet Euangeliü, sed præstat, docet aut etiam quisquis præstat. Cæ terum quo pacto præstabit, si nesciat: Quo modo sciet, nisi diligenti crebrach lectione uer fet, nili magno studio penitus infigatanimo: Quibus magis oportet esse persuasum, coe kliem esse regem huius mundi gubernatorem, quem nihil fugiat: cuius oculos nemo pos litallere, cuius potentia nemo possit resistere, qui pro suis quence meritis sit iudicaturus: quim fummis principibus, qui ob potêtiam neminem metuunt:& facile fi uelint, fallant: & figuid peccant, non modo non uocantur ad hominis tribunal, sed laudantur etiam ob flagitias Quorum animis altius oportet elle infixum, post hanc uitam, quæ nec regibus ucladunius diei fpacium certa est, nec ulli potest esse longa, superesse uitam nunqua finiz endam: in qua fine conditionis aut dignitatis ullo delectu, nifi quod grauior erit illorum caula, qui hic potentia catteris antecelluerunt, ad incorrupti iudicis ineuitabilem fenten/ tian ita quiles mellurus est, ut hic sementem fecerit: nees quisquam elapsurus est, quin aut probenefactis coronam referat æternæ beatitudinis, aut pro malefactis, perennibus ge/ kmaę fupplicijs dedatur: ಈ horum, quibus undica fecundę res, quibus hominū applau/ find præsentium rerum amore, & suturorum oblivionem suadet: Quibus penitius im/ preffum effe refert, à Christo denunciatum: Væ divitibus ac potentibus, qui solatium hav bent in hoc feculo: quam his, quibus omnium rerum copia, quæ folet eutrare mortalium animos, affatim adelt: Quibus magis inculcatum effe par eft, fuum cuica creditum talen/ minlucrum domini, rationem ab omnibus exacturi, follicite dispensandum esse, quam his quibus ob potétiam à deo traditam in manu est, uel plurimum prodesse, uel plurimum Mourerebus mortalius Quibus oportet certius effe perfuafum, homines quamlibet ma/ potac fublimes ex fele nihil posse: sed omnia que uere bona sunt amnibus à Christo pro licificab illo petendum, quicquid Christianis uotis optari potest: ad illum unum referen-Amomnium rerum benegeltarum gloriam:quam his quibus ob ea bona, qua Christus tiquit effe (pernenda, mundus applaudit ut felicibus, quos ob inania qua dam bonorum Indiacra, unlgus hominum tantum non ut deos adorat ac suspicit: Quibus magis opor wille perfuatum, ferociam effe deo inuitam; iniuriam non effe retaliandam iniuria: nihil ellepace melius, nihil mansuetudine clemétia és deo gratius : quam his, quos tot res quo/ Miead tumultus, ad bella, ad uindictam solicitant : Quorum mentibus conuenit intiminsimpressum esse, nec uitæ cupiditate, nec mortis metu dessectendum ab honesto: mecin hac uita cuiquam pro benefactis sperandum esse præmium, quum in futuro seculo nullisua merces sit defutura: quam principum, quos tot illecebræ, tot rerum tumultus, totoccasiones identidem ad inhonesta solicitant: Talis nimirum animus, unde pendet orbis

orbis publica nel felicitas, uel calamitas, grauibus ac solidis philosophiæ decretis munitus sit oportet, quo possit ereclus & illabefactus aduersus omnes huius mundi machinas subsistere. Sed huiusmodi dogmata, quæ, ueluti saburra nauim, ita non sinunt animum fortuna rerumci fluctibus iactari, non aliunde, nec melius, nec certius, nec efficacius hau tiuntur, quam ex Euangelicis litteris. Quod fiprinceps profanus, quoniam in crassioris bus negotijs plerunque uerfatur, & ob publicam tranquillitatem tuendam, non semper ea potest obtinere, quæ perspicit esse rectissima: tamen hoc illi certe præstabit semel haw. sta penitus Euangelica philosophia, ut quantum potest semperadea, quae Christi pravi ceptis funt proxima nitatur, & quam minimum à scopo deflectat. Id quum in omnibus optemus, qui res humanas in terris moderantur, tamen in te FERD I NAND E magnope re speramus etiam, ut quem nouerimus à primis annis mire propensum ad Euangelica. lectionis amorem; quippe qui non folitus fis hoc temporis quo facrum peragit facerdos, uel superstitiosis precatiunculis, uel friuolis alloquis terere: quemadmodum plesique magnatum solent, sed aperto codice Euangelico reverenter inspicere, quid docereteius diei uel epistola, uel Evangeliff. Nec dubitamus, quin isti pueritiz tuz specimini multum adiecerit atatis accessio. Nec mediocris spes est, futuru ut tuum istud exemplum quam plurimi mortalium passimæmulentur. Etenim ut uisiorum contagia facillime serpuntad plurimos, à summatibus uiris profecta: ita uirtutis exemplum celerrime commendatus omnibus, si à claris autoribus fuerit exortum. Quanta fuerit olim Euangelicæ doctrinæ maiestas, uel ritus illi, quos ex antiquitate traditos etiamnum seruat ecclesia, docere nos poterüt. Codex habetur auro, ebore, gemmis pulchre ornatus: inter facra religiose serua tur, non fine ueneratione ponitur aut fumitur. Petitur à sacerdote pronuntiandifacultas: fit sacer e thure, stacte, myrrha, & galbano suffitus: frontes & pectora fignatur crucis imas gine, submissis ceruscibus defertur gloria domino: assurgitur ab omnibus, astatur erecto corpore, nudatis capitibus, arreclis auribus, uenerabundis oculis. Ad leiu nomen quoties incidit, curuantur genua: mox magna religione pectori admotus codex circunfettur. osculo singulorum adorandus, tandem inter facra reverenter reponitur. Hæ ceremoniæ, quid aliud nobis loquuntur, quid aliud monent, quam nihil oportere Christianis antiqui us elle, nihil charius, nihil uenerabilius, quam coeleftem illam philolophiam, quam omni bus Christus ipse tradidit: quam tot iam seculis totius orbis consensus comprobauit, que fola nos reddit aduerius hunc mundum. & huius mundi principem inuicios : Sed quem» admodum optimo jure reprehenditur ludzorum inanis ac przepoltera religio, qui legis fuæ codicem mira ueneratione profequuntur: substernunt mundissima lintea, procidunt. adorant, non contreclant nisi puris manibus, quum ea quæ præcipue lex docet, impie negligant: ita nobis curandum est, ne quam sumus in ceremonijs religiosi cultores Euangelij, tam reperiamur in non observando profani. Quorsum enim attinet codex ebore, at gento , auro , ferico , gemmis exornatus, fi noftra uita fordibus uitiorum, quæ execratur Euagelium, oblita fit: si animus noster nullis Euangelicis uirtutibus niteat : Quid psodest liber admotus pectori, fi quod docet, proculabelt à pectore: fi quod damnat, regnat in pectore. Quid fibi uult fuffitus odoratus, fi nobis fordet illius doctrina, fi nostra uita odor elt letalis: Quid prodelt fubmissa ad codicem ceruix, si nostræ cupiditates erectis ceruics bus pugnant aduerfus eius præcepta: Quid confert assurrexisse, nudo uertice astitisse, si tota uita nostra talis est, ut palam Euangelica doctrina contemptum pra se ferats Qua fronte codice exofculatur Euangelicum, qui libidini, qui auaritiz, qui ambitioni, qui gue læ, qui iracundiæ feruiens, conspuit Euangelica monitar Qua fronte dat osculum libero. mihil aliud docenti qu'am pacem, qu'am manfuetudinem, qu'am charitatem: qui cotempea Christi doctrina, totus liuore tabescit, odio madet, ira seruet, ulciscendi libidine seruet, gar pitur, furit in proximum fuum : qui dum fuo morem gerit animo, furialibus bellis mifices orbem: Quo ore complectitur & adorat Euangelicum codice, qui totis uita studijs heric mundo fæderatus eft, quem uelut hoftem execratur Euangelica philosophias Puris **unani** bus ac religiose contrectamus Euangelicum codicem, & impurisantmis despicimus E uangelica præceptar Quin hæc magis admouemus pectori, hæc exolculamuranimo, his ceruicem inflectimuse Quidam etiam Euangelij secundum Ioannem partem descriptam de collo fuspensam circunferüt aduerlus morbos, aut tristes alioqui casus remediü. Quin

magis Euangelij doctrinam animo circunferimus, aduerlus omnes uitiorum morbos re medio futuram: Non improbo ceremonías, non exagito uulgi simplicis religionem. Sed tum demum ilta fuerint nobis ului, si quod signis uisibilib admonemur, re præstiterimus. Sivere Christiani sumus, hocest, si legitimi Evangelicæ doctrinæ professores, totum hoc quod illic foris geritur, intus in animis nostris peragatur. Audio morem esse apud quos dam, ut princeps nudatu ensem manu tenens adstet Euangelicæ lectioni, cæteri manu car pulo admota. Quo pacto autem gladio defendet Euangeliū, cuius animus hoftis eft Euan gelij:qui totus spirat mundum: cui nihil contemptius qu'am nobile illud margariti Euan gelicum: cui nihil inuilius, qu'am id quod folum Christus docuit expetendum: Qui popu lum expilat: qui tenues opprimit; qui bellis res humanas ac diuinas milcet: qui tot malis caulam præbet: in cuius ambitionem tantum humani languinis funditur, enlem uibrat, quo defendat Euangeliù Christi : Prius ipse se recociliet Euangelio: prius Euangelico gla dio prauas cupiditates refecet ab animo fuo : tum fi uidebitur, in hoftes Euangelij minax stringat ferrum. Et hæc quidem Illustrissime Princeps, admonendi gratia dicta sunto, cie tra cuiulquam contumeliã. Rem tantum oftendimus;non notamus perfonas:& hoc libë rius hæc [cribimus, quod in tuam integritatem ne leuis quidem horum malorū fu[picio polsit competere. Neminem secunda Episcopos magis decet Euangelica religio, quam principes. Sed horum simplicitas sæpenumero fallitur religionis imagine: Siquidem per fualinonunquam ab his qui perfectæ religionis professione commendantur, existimant fumma elle pieratem, si quotidie precum, quas horarias uocant, pensum absoluant: si nul> hus dies abeat absque sacro. Atque hec quidem, ut in profano simul & iuuene principe, sa teorargumentum aliquod elle piæmentis, ita permulta funt, quæ propius ad Christiani principis officium attinent. Etenim si prospiciat, ne belli tempestas oriatur, ne publica li bertas uioletur, ne populus tenuis ad famem adigatur, ne magiftratus corrupti creentur, meaquidem fententia, facrum deo gratius obtulerit, quam fi fex annis recenfuerit precui las llas. Et tamen hoc quog laudo, si modo quod est præcipu accesserit. Cæter i si prins ceps existimet nihil sibi deesse ad ueram pietate, fretus observatione talium rerum, negle dis aliis, quæ propria lunt regiæ functionis, hæc nimirum uera peltis elt religiõis, hæc elt reignb.pernicies: & qui talia perfuadent, nec principibus bene confulunt, nec populo. Pi timest adesse sacro, si quis modo purus accedat. At quo pacto purus accedam ad comme moratione illius ueri lummich principis, qui pro falute suorum uitam impedit: si ob iram; liobambitionem, li ob locordiam meam tot hominti milia uel affliguntur, uel intereunt? Necdicam interim, quod uix ullum tempus magis uacuum, minusch folicitum est princi? pibus, quam quo uacant rei diuinæ. Quidautem magni est preces illas statis horis dictas elle principi, cui nullum tempus satis magnú curadis reipub negocijs: Abunde multum precatus fuerit, si quotidie recenseat & exanimo recenseat illam sapietissimi iuuenis pretatione: Domine, da mihi sapientiam & intelligentia, ut ingrediar & egrediar coram por pulo tuo. Aut huic simillimã, quam ide, ni fallor, recitat in libro, cui titulus, Sapientia, Da **mi**hi ledium tuarum alliltricem lapientiam, ut mecü lit, & mecum laboret, ut lciam quid acceptifificapud te. Scit enim illa, & intelligit omnia, & deducet me in operib. meis fobrie, & cultodiet me in sua potentia, & erunt accepta opera mea, & disponam populum tuunt iule, & ero dignus sedium patris mei. Sensum autem tuum quis sciet, nisi tu dederis sapi cosiam, & miseris spiritum sanctum tuum de altissimis: & sic correctæ suerint semitæ eo/ tun qui funt in terris, & quætibi placent, didicerint homines: Atog hanc sapientia, quam opent sa pientissimus ille iuuenis, maxime reperire licet in literis Euangelicis, si quis ex ani the fi quis pia curiolitate rimetur. Alioqui qui factum est ut Christianoru mores, partiur inunam plusquam ethnicam reciderint, partimin Iudaismum quendam degenerarints miliex Euangelica doctrima neglectu: Quanquam ut ingenue fatear, nullis seculis defue runt, apud quos Euangelio suus constiterit honos, sed tamen his annis quadringentis ui/ gor illius apud plerolog refrixerat. Quo magis omnibus studijs adnitendū, ut igniculum கியா pro lua quilo uirili ஸ்கினை முழ்யு, quem æterna ueritas dominus nolter lelus milit interram:nec aliud optat, quam uehementer accendi, quam latissime uagante omnia core ripere. In moribus feculitam corruptis, in tâtis opinionum disfidijs, quibus nunc milcen/ tur omnia; quo potius confugiendum est, qu'am, quod recte monet diuus Hilarius, ad pur rissimos

rillimos divinæ leripturæ fontes, quorum purillima & illibatillima pars funt Euangellas Necs uero debet monarchis hoc nomine suspectum esse Euangelium, quod, ut quidamia chitant, seditios reddat eos, quos oportet principibus dicto audientes esse: imo principi bus hoc præstat, ut pro tyrannis sint ueri principes, & populo præstat, ut bono principili bentius obtemperet, parum commodum mansuetius ferat. Denice non debet Euangelio uerti uitio, si quis re per se optima no optime utatur. Pacis Euangelium dicitur, primum deo nos reconcilians: deinde nos internos mutua concordía copulans. Si quis in huncla pidem impegerit, sibi imputet, non Euangelio. Nulla uis est hominum, nullum ingenia um, nulla colpiratio, qua ueritatem Euangelicam possit opprimere, tum potissimumexe rentem sele, quum maxime premitur. Sed hisce de rebus uereor ne iam plus satis diclum sit. Nunc quo maiore cum fruciu legatur, de autoris consilio pauca loquutus, finem faci am. Cum vita doctrinach domini Ielu Christi, iam apostolorum prædicatione, ac cætero, rum euangelistarum literis late per orbem esset diuulgata, Ioannes ille lesu amorenobis lis, postremus omnium hoc Euangelium scribendum suscepit: non tam ut Euangelicam texeret historiam, quam ut quædam ab alijs eu agelistis prætermissa suppleret, quum non indigna cognitu uiderentur. Pracipuam autem caulam fuille putant, quur scriplerithoc Euangelium, ut Christi divinitatem assereret adversus hæreses, iam tum velut malam ziv zaniam in bona segete suppullulantem: sed præcipue Cerinthianorum & Ebionitarum, qui prater alios errores, docebant Christum nihil aliud fuisse qu'am hominem:necomniv no fuisse prius quam de Maria nasceretur. Expediebatautem in primis, ut orbis sciret& crederet Christum eundem & uerum deum, & uerum hominem fuisse. Quorum poster rius primum ad amorem hominū in illum excitandum facit: libentius enim amamus nov bis cognata: deinde stimulos ad imitandum acriores subijcit, Quis enim conetur æmula ri, quod ab angelo per speciem modo, non etiam uere gestum esset: Porrò quoniam ut funt ardua quæ præcipit, ita fumma funt quæ promittit, oportebat non ignorari divinam eiuldem naturam, ut confidamus illum haud dubie prælidio futurum luis, quos lic dile xit: nec frustraturum in promissis, qui quicquid uult, nutu possit efficere. Superiores av tem euangelista de divinitate domini Iesu penè nihil attigerant. Nam hanc opinor este sapiétiam, quam Paulus loquebatur inter perfectos: inter cæteros nihil se scire profitens nisi Iesum Christum, & hunc crucifixum. Forte nondum serebat tempus tam inestabile mysterium uulgo litteris prodere, ne rideretur ab impijs, quod nec credere possent, nec intelligere. Quant & aliqui ueteres omnes quoties de rebus divinis verba faciunt, & parcissime & religiose loquuntur: copiosiores in his, quæ magis conducunt ad uite pieta tem. Hæreticorum itaqs temeritate Apostolus compulsus est, apertius asserere Christo diuinam naturam : quemadmodum Arianorum audacia copulli funt orthodoxi patres certiora quædam de rebus ifidem definire, quum maluerint ab eiulmodi rebus definier. dis abstinere, quæ & longe superant humani captum ingenij, nec nisi magno periculo de finiunt. Atch hac pars merito beato loanni relictaelt, lefu dyanglo wa sa apie, quemut ille qui fons est omnis sapientiæ præ cæteris magis dilexit, ita credendum est, quod pleni us arcana quædam fuis,ut ita loquar,delicijs infpiratit. Hunc igitur برهره والمراجع imbibamus, omnes, ut & ipli Quages lieri mereamur. Tantum illud lectorem admonitum effe uolo, me quidem in hocopere probatissimos Eccl. siæ doctores sequusis suisse: uerum nec pale lim, nec in omnibus, quandoquidem & ipli inter sese non raro dissentiunt: semper samen bona fide profero, quod mihi germani fenfus effe uidebatur, quum perspicerem ab autor ribus uetultis contra hæreticorum opiniones dimicātibus, quædam uiolentius detorques ri. Nolim tame ut quisquam huic paraphrasi plus tribuat, quam tributurus erat commen tario, li commentarium scriplissem, quanquàm & paraphrasis commentarij genus est.

Allegorias, in quibus uideo ueterum quosdam ad superstitione usque susse diligen tes, parcius nec ultra quam satis esse iudicabam attigi. Valeto Princeps orna tissime, totisci studijs Euangelij gloriæ saueto, sic Christus Opt.

Max uicissim tuis uotis dexter aspiret.

Basilea,

An. M. D. XXIII. Non. Ianuarijs

## DES ERASMI ROTE

RODAMI PARAPHRASIS IN EVANGELIVM

Ioannis Apostoli.

CAP.



ATVRA diuina quoniam in immensum superat imbecissitem humani ingenii, quamsibet alioqui felicis ac perspicacis: nec sensibus nostris, ut est, potest percipi: nec animo concipi, nec imaginatione singi, nec uerbis explicari: quaquam autem in rebus conditis uestigia quedam subsucent diuinæ potentie, sapietiæ, ac bonitatis: sit quidem ut similitudines dustæ ab his rebus, quas utcunca sensibus ingenioca complectimur: addu/cant nos in tenuem aliquam, & umbratica rerum incompre/hensibilium cognitionem: ut eas uesut i per somnium, ac nebu sam utcunca contemplemur: nulla tamen similitudo duci po/

ieltă rebus ullis conditis, siue spectes angelos, siue cœlorum machinam, siue hec inferiora corpora, nostris sensibus ita familiaria, ut tamen necipsa ad plenum à nobis comprehens dipollint, quæ per omnía quadret ad rationem, ac naturam eorum, ad quorum cognitio, nempræstandam illæ collationes adhibentur. Itags conuenit hominem huc omne studie immétis intendere, ut amet dei bonitatem, potius qu'am ut suspiciat, aut comprehendat illius fublimitatem, quam ne Cherubin quidem, aut Seraphim, ad plenúm affequütur. Et quanqua deus in omnibus operibus non potest no esse mirabilis, tamen maluit nobis ob bonitatem amabilis haberi, quam ob cellitudinem stupendus. Cæterti plenior diuinæna tura cognitio futuro leculo feruatur his, qui hic per innocentis uita pietatem purgarunt cordisoculos. Nemo patrem, ut est, nouit, nifi filius: & si cui filius uoluerit reuelare. Itaq rationibus humanis scrutari diuinæ naturæ cognitionem, temeritas est: loqui de his, quæ hills verbis explicari queunt, dementia est: definire, impietas est. Si quid hinc interim da infrontueri, simplici fide comprehenditur uerius, quam humanæ sapientiæ præsidijs. Et lattelt interim ad consequenda salutem eternam, ea de deo credere, quæ palam ipse de se production sacris literis, per selectos ad hocuiros, spiritu suo afflatos: quæ o post uersans *ine*His,iple discipulis luis aperuit:ac demum per spiritum sanctum ifsdem in hoc selectis discipulis parefacere dignatus est. Hæc simplici fide tenere, Christiana philosophia est: hac puro corde uenerari uera religio est: per hac tendere ad coelestis uita meditationem, pleias est: in his perseuerare, uictoria est: per hæc uicisse, summa felicitatis est. Cæterum ho minem ultra hæc humanis rationibus de rebus divinis uestigare, perículosæ cuiusdam at/ que impiæ audaciæ est. Quanti autem satis esse uidebatur, quod à cæteris euangelistis, & lámone fideli predicatum eft;& literis proditum: qui natiuitatem lelu Chrifti lecundum cimem, uitam ac mortem ordine describentes, asseruerunt illi ueram hominis naturam: dende recenfendis illius fermonibus, comemorandis miraculis, ac refurrectione ex more ttispro temporti illorum ratione, sic declararunt eiusdem naturam diuinam, silentes inte tinde nativitate divina, qua fine initio non enarrabili modo nascitur à patre, & à manise/ ltracicognomine teperantes: ut & pios ac dociles non lateret ueritas: nec infirmis ac ru/ dibus Iudæis daretur ansa resiliendi ab Euangelica doctrinat qui hoc ex maiorum traditio tientes ex facris etfa Mosi uoluminibus sibi penitus persuasum habebat, dei uocabulum itipie tribui, præterëg uni deo, quem illi femper coluerant: nec gentibus,quæ deos innu/ meios colebat, etiam ex hominibus deos factos, præberetur occasio persistendi in errore farilego, si sensissent etia in euangelicis literis, dei cognome pluribus esse comune: quod Indeoru aures huius incapaces mysterij, prorsus incomunicabile putantium, initio nullo pacto laturæ fuerant: & gentium animus opinione multor udeorum imbutus, non protihus perdoceri poterat, tres esse personaru proprietate distinctos, quoru quisquere deus ellet, & tamé non nili unus ellet deus, ob eandem naturam diuina tribus ex æquo comu/ nem. Sic auté uilum est deo, ut quo firmior esset Euangelica fides, paulatim pro téporum profectu, atog hominum capacitate dispensaretur mortaliñ generi. Sic Iudæorñ natio mul tis leculis, deum patré religiole coluit, filij ac spiritus sanchi ignara. Et ipse dei filius, quum in terris

in terris mortale corpus circumferret, ac nobis testibus esuriret, sitiret, dormituriret, dole ret, fleret, irasceretur, miseresceret, diu sustinuit à suis etiam discipulis nihil aliud haberi, & homo. Quin & post resurrectione quædam illos nescire uoluit. Ne per spiritu sanctuqui dem patefecit omnia, sed ea duntaxat, quæ faciebant ad persuasione euangelicæ doctring, & ad salute humani generis. Quum enim natura reru divinaru summis etiam hominum, autangeloru ingenijs lit in coprehenlibilis, & Euangelica professioad omnes mortales exæquo pertineat, de rebus diuinis tantum aperuit nobis per filium suu pater colestis. quantu fatis esse uoluit ad consequedam salute. Itaq periculose cuius dam tementatisest, quico affirmare de natura diuina, præter ea, quæ nobis uel Christus ipse uel spiritus san dus aperuit. Sed quonia his teporibus, ut creuit Euangelici sermonis triticu in cordibus piorum, ita fuccreuit & impioru zizania: quoru execranda temeritas eò prorupit, ut qui dam non ueriti fint Ielu Christo adimere naturam humani corporis, pro hominespecită inane, ac præstigium hominis subificientes: quidam è diuerso, diuinam naturam eidem de traherent, mentientes tum demű cœpisse, quum nasceretur ex Maria usrgine: quod excæ cati terrenis affectibus, no affequeretur divini confilij mysteriu, quomodo deus uerus, ho minem uerū assumplerit, ut idem esset utrung, neg quicqua interim decederet incomv tabili nature diuina, & constaret integritas natura humana: nonulla explanatius prodes mus hoc Euangelio, quantu Christispiritus nobisaperire dignatus est, quantumo satis ipse iudicauit ad salutem consequendam, per sidem Euangelicam. Porrò queadmodum dicere cœperam, ut rerum nec intelligibilium cuiquam, nec explicabiliu aliquam cogniz tionem impartiamus, abutendű est uocabulis rerum nostro sensui familiarium, quum niv hil ufquam fit in omnibus rebus conditis, unde duci possit comparatio, quæ ad unguem quadret ad ueritatem naturædiuinæ. Itag quemadmodū arcanæ litteræ fummam illam mentem, qua nihil cogitari potelt neg maius neg melius, Deum uocant: ita huius ilium unicum sermone illius appellant. Filius enim quum non sit idem qui pater, tame similitu dine patrem quali refert, ut utrung in altero liceat intueri, patrem in filio, filium in patre. Sed gignentis ac geniti limilitudo, quæ in humana generatione multis mo dis imperfecta est, in deo patre & huius filio perfectissima est. Nec est alia res quæ plenius & euidentius exprimat occultam mentis imagine, quam oratio no mendax. Hæcenim uere speculüelt animi,qui corporeis oculis cerni non potelt.Quod fi cui uolumus animi noftri uoluntatë esse cognitam, nulla re certius id fit, aut celerius, quam oratione, quæ ex intimis mentis ar canis deprompta, per aures audientis, occulta quadam energia, animum lo quentis transfert in animum auditoris. Nec est alia res inter mortales efficacior ad omnem animorum motum excitandum, quam oratio. Quod si adsit autoritas, oratione comp edio prascribi tur, quid fieri uelimus. Filius itag dicitur, quod ceteris omnibus par ei unde nascitur, sola personæproprietate discernitur. Sermo dicitur, quod per hunc deus, qui in suapte natura nulla ratione coprehendi potelt, nobis uoluit innotescere: necaliam ob causam uoluit inv notescere, nisi ut ex ipsius cognitione felicitatem æternam assequeremur. Non est hectem poraria natiuitas, nec fermo limilis humano. Nihil corporeum est in deo, nihil tempore fluidum, aut loco circumfcriptű:neg quict omnino initio,progreffui,fenio, aut ulli mw tationi obnoxium. Totus ac femper in fe est: & qualis est ipse, talis ab eo semper nascitut filius, æternus ab æterno, omnipotens ab omnipotente, optimus ab optimo: denig deus à deo, nec posterior se gignente, nec inferior: æternæ mentis sermo æternus, quo sibi sem per uelut arcana cogitatione loquitur pater , etiam ante conditum hunc mundum : nulli notus, nili libi uni & filio. Sibi nunquam non genuit filium: fibi nunquam non promplit fermonem omnipotentem. Non egebat ille rebus conditis, cuius felicitati nihil potest accedere, sed ex sua natiua bonitate condidit universam hanc mundi machinam, & in hac mêtes angelicas, & humanum genus uelut ex angelis ac pecudibus medium, ut ex rebus mirifice coditis, at continue ex leiplo potetiam, pietatem, ac bonitatem opificis colligeret Quemadmodum autem si quis esset rex omnipotens, quicquid is fieri iuberet, id protiv nus facium esset: ita pater uere omnipotens per filium ac sermonê suum condidit univer fa. Atg. hac ratione primum depromplit fermonê fuum, per quem nobis ueluti loquutus innoteiceret: lelecg per admirationem pulcherrimæ machinæ cognitum , in affectus nov stros infinuaret. Multum igitur aberrant à uero, qui dei sermoné sic putant esse posterio rem eo

rem eo qui promit, quemadmodum apud, nos mes antiquior est proloquio: qui de dei ser mone, quo pater deus condidit universa, numerant inter res conditas. Sed crassior est ils lorum error, qui tum demum arbitrantur dei filium, ac fermonem esse cœpisse, quum cor poreus è nirgine Maria nasceretur. Quicquid creatum est, initium sumpsit in tépore. Sed filius dei bis natus est, semel à patre ante tépora, uel potius sine tépore : ex deo uero, uerus deus:rurlustepore ab æterno destinato, ex Maria uirgine, ex homine, uerus homo. Nam hocmodo uilum est deo, nobis rurium depromere sermonem suum, ut crassius ac famis liarius nosci posset. Impius igitur est, qui contendit lesum Christünihil aliud fuisse qu'am bominem, aut qui contendit eum inter cæteras creaturas fuisse conditum. Eusidem filium aliter genuit pater: eundem sermonem aliter deprompsit: semel in tempore, sed semper ex ratempus omne. Nam ante quam hæc universitas rerum terrestrium ac coelestium con deretur, iam cum patre æterno, fermo erat æternus, atog hic fermo sic prodíbat a patre, ut In principio nunquam à patre discederet. Sic erat indiuulse nature cum patre, utiuxta persone preveratuerbum prietatem ellet apud patrem: nec sic adhærebat patri, quemadmodum accidens adhæret substantiæ, sed deus erat ex deo, deus erat in deo, deus erat apud deum, ob comunem utri ula divinitatis naturam. Duos per omnia pares nulla res discernebat, nisi proprietas gi gnétis & nalcentis, proloquentis ac deprompti proloquif. Sicut erat filius unigenitus ab unico patre, sic erat unicus sermo ab unico promente. Et quanquam hic sermo erat deus principio omnipotens ex omnipotente, tamen personæ proprietate discretus, non naturæ dissimili udine eratapud deum patre: non in tempore prolatus, sed ante omnia tepora semper ita proficiscens à mête paterna, ut tamen ab ea nunqua recedat. Neg coditus est à patre, sed per hunc sibi coæternii sermonem suum pater codidit universa, quæciiq codita sunt siue uilibilia, siue inuisibilia: per eunde gubernat uniuersa, per eunde instaurauit uniuersa: no uelut instrumento utens, aut ministro, sed ut eiusdem naturæ, eiusdem quirtutis filio: ut expatreuelut autore summo prodirent omnia quæcung sunt, sed per filium, quem sibi peromnia parem ab æterno genuerat, ac sine sine gignit. Nec solum in hoc Dei sermone in ipso nita uiserat, nutu suo condendi rerum uisibiliam & inuisibilium universitatem, verum etis erat amineodem erat uita uigores omniti, quæ condita fuerant, ut per eundem unumquodes natino suo uigore ageret, seseque ui semel insita, perpetua propagatione tueretur. Nihil enimeltociosum autiners in tanta rerum multitudine. Sua cuique herbæ atque arbori uis indita: fuum cuica animanti ingenium est. Sed quemadmodum omnia quæ condidit, sus providentia ui quadam insititia instruxit ad actum cuigs peculiarem, & ad perpetuita tem sui generis: ita non reliquit pulcherrimam huius mundi fabricam absep lumine. Siqui demutelt fons uitæ omnibus, ita est & fons lucis, nimirum patre per æternam natiuitae tem in eum transfundente naturæ diwinæ plenitudinem, adeo ut solus uitam restituat etie am mortuis, & animorum quamlibet densam noctem luce sua dispellat. Quod igitur sol estrebus corporeis, hoc sermo divinus, qui est Christus Iesus, est mentibus mortalio, qui bus per peccatum in altissimas tenebras & mortem collapsis, inessabili charitate succurre te fluduit. Prius enim uiuebant homines in ignoratia, peccatorum de tenebris uerfantes. mutas statuas pro Deo nino colentes, cæcis animoru cupiditatibus turpiter immersi, nec habebant cordis oculos, quibus æterna ueritas cospicitur. Insperserat deus animis homi num cintillulam aliquam ingenij perspicacis: sed hanc affectus corporales, & uitiorū te nebræ obcæcauerant. Ac prorfus tanta erat huius mundi caligo, ut nec humana philoso/ phia, nec Mosaicae legis religio, nec prophetarum faces, hanc discutere quiuerint. Tanz dem uenit sol ille noster æternus, cuius inuincibili luci, nulla caligo non cedit. Venit au temut uitam restitueret omnibus hominibus; non Iudzeis tantum, sed universis orbis na tionibus, & peccatorum abstersa caligine, redderet omnibus oculos, ut per fidei lumen agnoscerent deum patrem solum colendum, ac diligendum, & husus unicum filium lez lum Christum. Solhic corporeus non lucet omnibus: habet enim suas usces: uerum hæc brit lucet lux genuina ui lucer etiam in crassissimis mundi tenebris, omnibus sese offerens, ut teuiniscant & uideant æternæsalutis uiam, quæ nulli non patet per sidem Euangelicam. Etquanquam mundus excæcatus peccatorum fordibus, & cupiditatum turpium caligi. Et tenebre ed nenolitaspicere lumen hoc, tamen nullis huius mundi, quantuuis densis tenebris inquis non compre naripopuit. Solus enim ille purus erat ab omni uitiorii inquinameto; necaliud erat, quam henderunt

lux

quam odit, ut operum suorum proditricem, & multorum radios uel extingunt, uel obscu rant: sed aduersus hanc uiuam & æternam lucem nihil ualuerunt. Tumultuatum est alu dæis, à philosophis ac potentibus: ab his qui sese rebus caducis totos dediderunt, seduin cit lux ista: lucet adhuc in medijs mundi tenebris, sempercip lucebit, nulli non se communi cans, qui modo sese præbeat lucis capacem. Quid autem facias his, qui scientes acuolen. tes lucem oblatam ab se depellunts qui inuitati ad luce, ultro claudunt oculos ne uideants Certe nihil ab iplo factum non est, uti ne quilquam esset expers sui luminis. Non enimin wilfus à des gellit se subito mortalium oculis, ne magis etiam illos exocularet ob incredulitatem. Quis nang rem tam admiranda credidisset, nisi paulatim multis modis præparasset hominum mentes ad credulitatem: Itaque non contentus hac admirabili mundi fabrica declarafe mortalibus, & omnipotentiam suam, sapientiam de, & bonitatem immensam, atque exi miam erga genus hominum charitatem: nec contentus tot prophetarum oraculis, totue tusta legis simulacris ac figuris, ueluti praludere aduentum suum: denica misit uirum omnibus prophetis excellentiorem, cui nomen erat loannes: qui tametli primamlan Ctimoniælaude meruit inter homines ad idætatis uleg natos, ateg ob muneris plufe prophetici dignitatem angelus diclus est, tamé nihil aliud erat qu'am homo, plurimis quidem dei donis largiter instructus, sed quædiuinæ liberalitatis essent, non naturæ semel impat/ tita. Hic tamen in hoc delectus ac missus est à deo, ut iuxta prophetiam, qua de ipso pras cesserat, testimonium præberet de illo lumine diuino, quod humano corpore dissimular tum uersabatur in mundo: non quod qui deus esset, & paterna uoce prædicatus est, opus haberet hominis testimonio, sed ut omnibus modis fese insinuaret in credulitatem morta lium,Ioannem uoluit esse præcursorem lucis, quemadmodum Lucifer solis exortum præ uius nunciat mundo, fuach prædicatione præpararet animos hominum ad excipiendum lucem iamiam uenturam. Quoniam auté peccata obstant, quo minus admittatur lumen cœleste, invitauit Ioannes ad pœnitentiam, clamans instare regnum cœlorum. Primuse nim ad lucem gradus est, odisse tenebras suas. Erat autem hic Ioannes, ob eximiam uità fanctimoniam, tante apud Iudeos autoritatis, ut a plerifcy Chriftus haberetur: quo magis uoluit huius testimonio pro tempore commendari Iudæis, ut sensim humano more irre peret in animos hominum. Alioqui folet qui minor est, maioris testimonio commendari: Promiserat autem Esaias, Christo ueniente lucem quandam eximiam exorituramhis; qui uersabantur in tenebris & umbra mortis. Itags priusquam Christus inclaruisset mira culis,multi fulpicabantur loannem effe lucem illam à propheta promiffam:uerum prætt tantum uerælucis erat loannes, non ipfa lux. Chriftus igitur pro temporis difpenfatione abulus est errore Iudæorum, & autoritate Ioannis, ad animos omnium Euangelicæ ti dei præparandos. Erat quidem Ioannes lux quædam, nimirum lucerna ardens, et lucens: ardens pietate, lucens uitæ fanctimonia : fed non erat illa lux quæ toti mundo uitam adfer ret:uerũ fermo dei, de quo nobis in præfentia fermo eft, erat illa lux uera, femper manans à deo patre, fonte lucis omnis, unde lum é mutuatur, quicquid lucet in cœlis & in terris. Si ue inter homines, liue inter angelos, si qua fcintilla ingenii, si qua cognitio ueri, si quod fi dei lumen, ab hoc fonte proficifcitur. Quemadmodum ables fole cæcus est hic mundus, Muminatoem ita ables hac luce caligant univerla. Mundus autem ubies regnante peccato, & abominan bominem dis erroribus, undich tenebricolus erat. Et in his tenebris fubinde emicuerut uiri fanctimo nia præcellentes, ueluti stellulæ in densissima noctium caligine, ac ceu per nebulam, lucis nonnihil oftenderunt, fed ludæis tantum, aut ludææ finitimis; uerum hec lux uera, lucem impartit non uni tantum nationi, fed omnibus hominibus prodeumibus in huius mun> di tenebras. Iudai lucem hanc libi proprie uindicare funt conati, quod his proprie uide retur promissa, quod ex issdem, & apud eosdem iuxta carnem exorta: sed illa uenerat, ut per Euangelicam fidem illucesceret cordibus omnium totius orbis nationum. Non exe cluditur Scytha, non Iudæus, non Hifpanus, non Gothus, non Britannus; non reges, non ferui. Quantum est in ipsa luce, uenit illustrandis omnibus. Quod si qui perseuerant in ter-

> nebris suis, non lucis est culpa, sed eius, qui peruerse tenebras amat, lucem horret Lucet autem omnibus, ne quis exculatione pollit prætexere, quum uolens ac fciens fuo uitto pe reat: ueluti li quis impingat in meridie, quod oculos nolit attollere. Semper hic fermo dei

Erat lux uera

hit in mundo: non quod qui immensus est, ullo locortiambitu cotineatur: sed sic erat in In mundo mundo, quemadmodum ingeniù opificis est in opere: quemadmodum gubernator est erat ineo, quod moderatur. Lucebat & tum hæc lux in mundo, per ea quæ mirifice condie rafuerant:uirtutem, sapientiam ac bonitatem diuinam utcunque patefaciens, atog hac ratione tum etiam quodam modo loquebatur hominum generi. Sed plerique felicita/ tem fram in uisibilibus huius mundi rebus collorantes, quos ob id merito dominus le susmundum appellare consueuit, quum ipse doceret ærerna, excæcati cupiditatibus terrenis, non agnouerunt conditorem suum. Tanta erat caligo mentium, ut opificem Et mundus ett mundi, mundus no agnosceret: sed serpentes, boues, hircos, porrum & cepe: imo quod non cognouit his etiam utilius est, ligna ac lapides adorarent, eo contempto, unde quicquid erant aut habebant, acceperant. Assueti tenebris, abhorrebant à luce: ac peccatis occæcati, pro uita mortem amplectebantur. Quin ubi familiarius sese præberet mundo, humano cor pore uersans, & conviuens inter homines, non est agnitus ab his, qui mundo huic se to/ tos deuouerant. Nec adeo mírum est, si Gentes idolorum cultores, & huius uitæ com modis omnia metientes, prophetarum ac legis rudes, non agnouerunt humana specie uiuentem. Illud magis mirandum, quod quum peculiariter ad fuam gentem ueniffet, cui In proprie pot prophetarum oraculis fuerat promissus Messias: cui tot figuris fuerat abumbratus: nenit cuitot seculis fuerat expectatus: quæ uidit ædentem miracula, quæ docentem audiuit: ramenadeo non est receptus à suis, ut quibus servandis peculiariter venerat, efferatis animis exitium moliti lint, & mortem machinarentur innoxio, qui gratis uitam affere. batnocentibus. Videntes non uidebant, & audientes non audiebant, & intelligen, tes non intelligebant, qui peruerso studio legis cooriebantur in eum, quem lex promiferat. Horum igitur malicia factum est, ut lux quæ credentibus afferebat uitā æternam, his maioris cæcitatis effet occasio. Sed horum peruerlitas non potuit officere saluti cre/ dentium. Imo ludaicæ gentis cæcitas, aditum patefecit gentibus ad lucem Euangelis cam. Qui hactenus habebantur populus dei, qui ueri dei cultu, qui legis religione, qui patrum cognatione, qui diuini teltamenti promissis soli gloriabantur, uenientem dei filium auerfati funt: ac proinde merito abdicatis Iudæis Euangelio rebellibus, Euange/ ligratia ad gentes demigrauit, ut uerlis rerum uicibus, qui ante falla religionis imagi/ penmebant, palam declararent impietatem suam, rencientes eius filium, quem pro deo colebant: & qui prius prorlus alieni à uera religione, pecudes, & ligna colebat pro dispetatem Euangelicam per fidem amplecterentur. Quanquam hac occasione sig gentes admissa sunt ad salutem Euangelicam, ut nec Iudæis, nec ullis omnino nationi/ **bus lis præclufus aditus, fi modo depofita peruicacia fe præbeant obedientes fidei, quæ** prima ac fola ianua est ad salutem æternam. Quanquam autem ex gentibus pariter ac Iu Quotquot au dais plerics, qui mundum magis amabant qu'am deum, aversati sunt lucem hanc, ta/ tem receperus men non fuit ociolus illius aduentus. Primum prodita est illorum infelicitas, qui suapte sulpasese tantis bonis ultro delatis orbarunt. Neque cuiquam iam dubium esse poterat, quin iusto dei iudicio relinquerentur æterno exitio. Deinde factum est, ut è diuerso ma/ gis liqueret, qu'am insignis esset divini numinis benignitas, qui simplici promptad fide reciperent sermonem Euangelicum. Nam ideo dei filius ac deus ipse sese demisit ad hu militatem nostram, ut nos per fidem ad suam sublimitatem eucheret. Ideo suscepit in se nellez mortalitatis ignominiam, ut nos diuinæ gloriæ faceret confortes: ideo homo ex homine nasci uoluit corporeus, ut nos ex deo renasceremur spirituales: ideo descedit in tems, ut nos subueheret in cœlum. Rejecti sunt ob incredulitaté superciliosi scribæ, & parifai:reiecli sunt elati reges ac potentes:reiecli sunt turgidi philosophi. Sed ad hanc mmā dignitatē admilli funt humiles, tenues, obscuri, idiote, serui, barbari, peccatores, que mundue habet pro nihilo: à quibus nihil exigitur præter fyncera fidem: non erudi tio non generis nobilitas, no Mofaicæ legis religio: fed quicung, cuiufcung nationis, chiuscung coditionis receperat sermonem hunc, his uicissim hoc dignitatis cotulit, ut pirfidem ac baptismum insiti Christo, & illius nomen professi, fierent & ipsi filij dei, ut quod Christus esset per naturam, illi fierent adoptione. Quid autem hoc honore sublimius, ut qui prius erant fili diaboli, hæredes gehennæ: per solam sidem sierent filis dei, tratres lesu Christi, cohæredes regni coelestis: luxta carne nascebamur omnes fili iræ,

ex primo nostræ gentis autore Adam: sed per sermone dei eximimur ab inselici cogna tione peccatoris, aciuxta spiritu feliciter renascimur per Iesum Christum ex deo. Nam hos demum filios agnoscit Deus, non qui per corporeum semen, aut coitus libidinem Qui non ex nascuntur fili Abrahæ, sed qui per fidem nascuntur ex deo. Infeliciter nos genuerat Sanguinibus primus ille generis autor Adam. Genuerat enim morti ac gehennæ. Et qui iuxta care nem nascuntur, non eadem sorte nascuntur. Quidam enim regno nascuntur, quidam feruituti. Sed nouæ generationis autor Christus lesus, omnes ad eandem dignitatem ex æquo regenerat, ut depolita feruitute peccati, abiecla humilitate mortalitatis, perfix dem & gratiam fiant filij dei uiuentis. Nec mirum si homo transformatur quodammo do ad diuinæ naturæ confortium, cum sermo diuinus sese hac gratia demiserit, utno stram carnem, hoc est, mortale corpus assumeret ex uirgine, duo quædam dissimillima Et uerbum ca conjungens in sele, Deum, & hominem. Quid humana carne fragilius, aut contempti ro factum est us: Quid deo potentius aut sublimius: Ne mireris hæc potuisse coniungi. Deus est qui fecit: nec diffidas homines posse fieri filios dei, quum lic dilexerit nos, ut nostra causa toluerit fieri filius hominis. Nec enim assumplit corpus imaginarium. Quis enim ama

retinane spectro, aut fallax præstigium: Seduere corpus hominis assumpsit, hoc est, to tam naturam hominis assumpsit, nec eam partem fastidiens, qua morti sumus obnoxij, & quam minimum differimus a brutoru genere. Nec affumplitad tempus, mox depor fiturus quod assumplerat: sed quo certam fidem faceret humanæ naturæ non per fucum assumptæ, diu uersatus est in terris, sitijt, esurijt, afflictus est, mortuus est, oculis consper clus est, auribus auditus est, manibus contrectatus est. Atque ut hæc dignitas humano generi esset perpetua, adhuc habitat in nobis, carnem humanam gestans diuinitas, atque in ea iam glorificata considens ad dextram patris omnipotentis. Neque tamen Et babitanit tum, cum in terris mortale corpus circumferret, carebat divina maiestate. Nos enim in nobis qui familiariter cum eo uiximus, utriulque rei teltes lumus. Vidimus elurientem, litien

tem, dormientem, flentem, afflicium, morientem. Audiuimus humana uoce loquene tem: contrectauimus eum manibus nostris, atque omnibus argumentis uerum homi/ Et uidimus nem comperimus. Sed ijdem uidimus divinam illius gloriam, plane dignam unigeni 8loria eius to filio dei, quanta necangelorum cuiquam, nec prophetarum ulli, nec patriarchis un quam exhibita est, sed qua deus pater unicum filium suum honestare uoluit. Hancau tem gloriā uidimus in ædendis miraculis, in promenda cœlesti doctrina, in uisione mon tis Thabor, quando transfiguratus est coram oculis nostris: quum etiam eadem uox pa terna cœlitus delapla, filium unice charum professa est: quemadmodum idem pateriti baptilmo uoce lua lignock columbæ filium ilkultrauit, ac rurlus ante mortem rogatus a filio, ut fe clarificaret ea gloria , quam habuiflet ante mundum conditum , uoce cœlius demissa filium agnouit: Et clarificaui, inquit, & clarificabo. Denice uidimus in refure Clione, cum iam rediviuus nobis corpus palpabile quidem, sed nullis malis obnoxium exhiberet, cum nobis speclantibus eucheretur in cœlum. Nec his rebus tantu emicult nobis illius gloria, uerumetiam mors ipla diuina uirtutis habebat argumenta, cum ue him templi scinderetur, terra tremeret, saxa rumperentur, aperirentur monumeta, more tui reuiuifcerent, fol obtectus fubitam noctem inueheret mundo; dum protinus à utalido clamore anima exhalaret, uelutifponte, no defectione uirium animam deponens. Hac

Plenii gratia morte tam admirabili glorificauit patrem, adeo ut & latro supplicit socius, & Centurio, o ueritate agnoscerent filium dei. Et quanqua in terris uersans cum nostræ salutis negocium ager ret, maluit nobis modestiæ, mansuemdinis, & obedientiæ exemplum exhibere, quant suam ostentare magnitudinem, famen omnis illius oratio, omnia facta, gestus etiaiple ac uultus, declarabant illum esse plenum omnibus diuinis dotibus, plenüæterna & irre fragabili ueritate. Nam tametli deus alijs quoch fanchis hominibus largas gratiæ fuæ ac ueritatis dotes impartiat, tamen in hunc uelut in unicum filium, totum coelestium dono rum fontem transfuderat, ut in uno esset, quod omnibus sufficeret. Ac talis nobis use adascensionem cospectus est. Nunc persequemur, quomodo primu innotuerio mundo. Toannes testi/ cum antea ne à fratribus quidem suis, aliud esse crederetur, & homo. Voluit enim pau monium per/ latim innotescere, ne res tam noua fidem inter homines non inveniret, si repente suisset bibet exotta. A e multa quidem præcesserant, que poterant animos mortaliuad credulitatent

Digitized by Google

aliquo

aliquo modo præparare: prophetarű autoritas, legis umbræ, angelorű in natluitate con cénus, pastorum pietas, stella index, magorum religio, turbatus ad noui regis exorum rexHerodes, cum tota Hierofolyma: Simeonis, & Annæ prophetiæ: denic quædam præter humanæ naturæ modữ ab eo gesta, quæ mater & Ioseph apud se mirabātur quid libiuellent:tamen quum adesset tempus, quo iam ab æterno destinatum erat palam ag gredi negocium prædicandi regni cœlorum, uisum est, ut diximus, ad tempus & Ioan/ nistestimonio commendari: non quod egeret hominis testimonio, sed quod sic expedi ret, uel ad inuitandam Iudæorum credulitatem, quorum nemo non sentiebat magnifice de loanne: uel ad impiorum incredulitatem coarguendam, quum nec illi de Christo te/ stificanti crederent, cui tantum alioqui tribuebant, ut eum suspicarentur esse Messia ua/ am oraculis promissum, liberandægenti Israeliticæ. Quum igitur Ioannes multos jam discipulos collegisset, plurimos quotidie baptizaret, summaca autoritate floreret apud omnes, prædicas instare regnum dei: de lesu uero malignior esset hominum opinio, pa/ lam apud multitudinem inculcat, ac repetit, quod fæpius de illo fuerat testificatus; ac iu xtauaticinium Efaiæ, quod prædixerat illum fore uocem clamantis in deferto, parate ui am domini: non iam privatim apud discipulos suos, sed apud promiscua multitudinem, qua quotidie baptismi docirinacy gratia, frequens ad illum confluebat: & tum etia de/ finatis animís aderat, ut certű audíret, quid uir tantus fentiret de lefu:clara uoce clama bat, dices: Hic est ille de quo uobis antehac sæpeloquutus sum: cui uos me per errorem. anteponitis, quum dicerem esse quendã, qui me ætate ac prædicationis tempore seque reur, limul de multitudinis opinione foret inferior, is nunc anteuertit: & qui posterior ui debatur, prior esfe cœpit; nec mirti, quum etiam tum me dotibus omnibus prior esfet, quamuis hominu iudicio uideretur inferior. Hic est fons omnis ueritatis & gratie. Nos De plenitudi. quos uos tantopere suspicitis, nihil aliud sumus & riuuli. Siquidem hoc ipsum quod ha ne eius omnes bemus pro suo quisto modulo, de huius plenitudine haustum est, unde promanat omni/ 4ccep, bussiquid ad æterna falute pertinet. Quicquid uirtutis fuit in patriarchis, quicquid in prophetis, quicquid in Mole, ab huius fonte profectu est. Ego nihil aliud sum, is precur. foruenientis. Hic uerus est præco simul & autor Euangelicæ gratiæ, quæ ueram & æter namfalutem cofert omnibus per fidem. Huic hoc ipsum debemus, quod prophetarum Et gratiam uocibus instituti sumus ad pietatem, quod legis prescripto prohibiti sumus à malesiciis, pro gratia quodueræ religionis uelut umbra accepimus. Nunc per eundem offertur omnibus ube riorgratia, quæ per fidem Euangelica gratis condonat omnia peccata, ac mortem com meritis, largitur uitam æternā. Nam Moles, cuius uobis est sacrosancia autoritas, nullo momine cum hoc conferendus est. Ille legis delator erat duntaxat, non autor: & legem witinefficacem, austera, ac rigidam, quæ figuris & umbris præluderet ad Euangeln lu com post uenturam: peccata proderet magis, of tolleret: & sanitati præpararet uerius, of faintatem conferret, promissis inuitaret. Sed nüc pro seueritate legis gratia exhibita est per lelum Christum: qui per sidem Euangelicam gratis condonat omnibus omnia pec cata. Pro umbris exhibita est ueritatis lux, cuius ille non solum est præco, uerumetiam Dei nemo ui/ autor, ut cui pater deus tradiderit omnem potestatem. Atch hæc sunt arcana dei patris, dit unquam bactum recondita divinæ mentis colilia, quibus illi uitum est ex deo facere homine, ex **bominibus quodãmodo facere deos:flumma milcere infimis , & infima ad flumma flub?** where. Hæc nulli ueterü ad plenü aperuit, quanç illis aliquando per angelos, per som?

piaper uisiones quasdam suæ lucis scintillas aperuit. Nam deum, ut est, nemo mortali. प्राप्त quamlibet magnus, uidit unquã, nifi per ænigmata. Et quanquã Mofi, patriarchis, & prophetis aliquam suorum arcanoru portionem quadantenus patefecit, tamen hanc paria & ueritatis plenitudine folus unigenitus filius accepit: qui fic ad nos defcendits lidis homo, ut per diuinam naturam semper sit in sinu dei patris. Ille nobis quod alijs Perpartes, quod per inuolucia, & ueluti per somnum utcung significatum erat, crassius & explanatius able inuolucris enarrauit, quicquid pertinebat ad æternā falutem con/ séquendam. Huiusmodi testimonio quum sæpe privatim Ioannes ornasset Christum, Et hoc est te/ tunc palam qualis effet, declarauit: integri famuli funges officio, qui nec domini fui glo ftimonium riam Iudæis deferentibus uolueritulurpare, nec illum fraudare lua: quanquã non igno/ rabat eam rem libi, non folum autoritatis hactenus pollellæ iacturā, led etiam grauem

apud Iudæos inuidiam allaturam, qui maluissent Ioanni hochonoris deferre. Cuius etiam natiuitas fuerat apud Iudęos celebris, qui generis nobilitate (nam sacerdotis erat filius) commendabatur : qui nouitate uiclus, qui pilis camelorum, qui solitudine, qui baptismo, qui discipulorum frequentia, plebis admirationem in se prouocarat: quum Christus ob humilitatem generis, ob uitam ac uestitu à populo nihil disterentem, id tem poris adhuc cotemneretur. Qui igitur superbis pharisais no placeret humilis ille Chri stus, & ob hoc ipsum cœpissent subinuidere Ioanni, quod de Christo bene prædicaret: miserunt ex Hierosolymis uiros autoritate præditos, sacerdotes, & leuitas, ut præsente multitudine percontarentur eum, quilnã ellet iple, de quo uariabat multitudinis lulpiv cio. Nam quidam dictitabant illum esse Christum, Iudaice gentis liberatorem: alijsuspi cabantur Heliam elle, quem iuxta Malachiæ prophetiã exiltimabant redifile, ut precur for esset Messiæ uenturi. De Christo, ob generis ac uitæ humilitate perpauci benesen tiebant, etia si quidam cœperant inuidere. Atos hoc iam tum agebat Pharisæoru astutia, ut Christum ad suas cupiditates attemperarent. Id futurum arbitrabantur, si non fuisse approbatus, nisi ipsis autoribus. Quod si docuisse affectibus ac uitis ipsorti repugnan ria, reprobassent, & ademissent autoritatem apud populum, cuius docirinam sensissent. suis commodis aduersam. Hæc est mundanæ sapientiæ stulta prudentia. At Christus, cuius tota doctrina cœlestis est, noluit quicquam humanæ autoritatis admisceri suædo cirinæ Euangelicæ. Quidam etiam sperabant suturum, ut Ioannes, etiasi Christus non esset, tamen nomen tam honorificum ultro delatum agnosceret. Sciebant ipsi, addictisi ma gloriæ mancipia, pestem hanc etiam sanctissimis uiris insidiari. non ignorabant, quantus fuisset futurus orbis applaulus, si Ioannes Messiæ nomen agnouisset, quodilli iam ultro bona pars Iudæorum tribuebat. Si agnouisset apud populum, habebant quo Christum ob humilitatem exosum excluderent: sinon agnouisset, habebant paratam calumniam. Rogantigitur apud populum, exautoritate sacerdotum ac phariseorum, dicentes: Tu quis es : lam enim & illius autoritate grauari cœperat, ac lubinuidere glo riæ. Ille non ignarus, quod hæc odio Christi percontarentur, no statim aperuit suam de illo opinione, sed falsam de se suspitionem, quæ Christigloriæ poterat apud plebem of ficere, reppulit: ac forti animo contempta falli nominis gloria, confessus est le non este Messiam, qui multisuidebatur esse: nec inficiatus est esse id quod erat, paratus in dicare, quis effet ille, cui nominis huius gloria debebatur: in quorum altero erat opinio nis propriæ iactura, in altero Pharifaici liuoris periculū. At uir integritatis incorrupta, utrog cotempto, palam fassus est, se non esse Messiam, prophetarum oraculis, & Mosi noce promissum, haud quaqua negans iam adesse Messiam, sed non sum ego, inquiens: fignificauit hoc cognominis alteri potiori deberi, qui tamen illoru opinione conteptior erat. Ato hac pharifaorum maliciofa diligentia ad nihilaliud profecit, ad Euangeli fidem confirmandam. Hoc igitur gradu frultrati, pergunt sciscitari, si quod summüelt, quodes pleries tibi tribuunt, non es, quum preter autoritatem scribarii & phariscorum; ulurpes nouam autoritatem, & populum in admiratione tui rapias, non line iactura pur blicæ facerdotum & pharifæorum autoritatis, certe debes effe quifpiam Mefsiæ proxie mus. Legimus autem in Malachia propheta, priulquam ueniat Melsias, uenturum He liam Thesbitem, qui restituet omnia. Num igitur ille Helias es tu : Ioannes negabat se Heliam effe : non quod non effet aliquo modo Helias , qui fpiritu Helia pracurforetat Christi, sed quod non esset ille Helias Thesbites, igneo curru raptus in aera, quem in hoc servari sensit propheta, ut præcursor sit secundi adventus Iesu Christi. Legerant illi prophetiam, sed non intellexerant: nec erant digni, qui mysterium hoc discerent, quod animo maligno sciscitarentur. Quoniam autem sciebant Mosen promisisse prophetam quendam exoriturum è gente Iudaica, quem audiri iusserat: nec ignorabant quidam hunc prophetam fore Melsiam íplum , ad hæc nonnulli íactabantalique e uetuftis pro/ phetis reuixisse, atque hunc esse loannem suspicabantur : rogabant, num esset ille pro/ pheta promissus à Mose, autaliquis denique è numero prophetarum, qui rediuiuus sibi sumeret eam autoritatem. Ille ingenue fassus est, se nihil esse tale, quale multi suspica. Vi responsum bantur. lam uero cum illos defecisset percontandi materia, consumptis hominum de

demus his Ioanne suspitionibus, urgent ut ipse de se profiteatur, quis nam sit: & ne diutius ter/

Digitized by Google

giverfetur

iterseur, urgent autoritate sacerdotum, quo uel metu potestatis fateretur quis esset. Videmus te, inquitt, usurpare tibi quidda supra phariseos, sacerdotes & scribas. Conv simplimus divinationem nostra, & tamen aliquid responsi referendum est his, qui nos hucmiserunt. Si populus totus uarie de te suspicans fallitur, dic ipse quis sis : certe ipse ribi nonis es. Quem tu te esse profiteris: Hic Ioannes, quonia legis peritis loquebatur, melibiuideretur hoc ipium quod erat, humana temeritate arrogare, ex ipia Elaiæ pro phetia pharilæis non ignota, simul docebat & se nihil aliud esse, quàm Christi præcurso rem:&iam ipsum dominuadesse, quem oporteret purgatis cordibus suscipere: que ipsi livore, ambitione, & superbia excecati, erant crucifixuri: Ego, inquit, nec sum Messias, nec Helias, nec ullus prophetaru reuocatus in hanc luce: nec tamen hoc muneris mihi meante autoritate sumpliscu ante plurimos annos autoritate dei destinatus fuerim huic provincia. Sum enim ille de quo scripsit Esaías, Vox clamatis in deserto, dirigite viam domini. Videtis desertũ, auditis clamantis uocem. Quod superest, uos abiectis munda nis cupiditatibus, præparate uestros animos in illius aduentu, ut uobis salutifer adueni/ at. Moles uobis illu adumbrauit, prophetæ olim uenturu uaticinati lunt. Ego uobis iam aduenientem oftendo. Porro qui missi fuerant ad Ioanne, erant secta pharisaica. Nam hitum temporis peritia legis, opinione fanctimoniæ, & autoritate præcellebat cæteris. Nec multum aberant ab Euangelica doctrina, quippe qui crederent etiam immortalita temanimarum, & aliam uitam post hanc uitam superesse Sed ambitio, auaritia, & inui/ dia corruperat illorum animos. Quanquam hominum liuor id temporis nõdum eò exe afferat, ut palàm Christo aduersarentur, sed mox ubi doctrinam illius sentissent aduer. farigloria, lucris ipforum, & autoritati, prorfus in rabié acti, Mefsiam fuum, quem po pulopromiferant ex prophetifs, & cuius cognitione fese uenditarant, ad crucem ade, getit. Adeo peltifera res est etiam sacrarum literarti cognitio , nisi adsitanimus liber ac vacus aterrenis cupiditatibus. Sed divina prudentia sapientior humanis ingenis no, uithominum impiorum malitia ad piorum falutem abuti. Hac pharifaorum tam inuiz, da tamá inlidiola percontatio, noftrã credulitaté confirmauit. Iam igitur magis etiam: inimi, & non solum Christo que semper cotempserant, sed etia Ioanni quem hacienus; ueneratifuerant inuidentes, ad calumniandum se uertunt: Quid igitur, inquiunt, sumis ubi im baptizandi populu, si nece Christus es, que uaticinia docent abolituru peccata populiti, nec Helias Messiæ præcursor, nec eximius ille propheta, que promisit Moz. lesnecalius quispiam è numero prophetaris: Vnde tibi sumis istam autoritaté abolen/, dipeccati, qua nec habes divinitus, nec ex facerdot i decreto, quorum autoritat e obscu ras nouis riubus. Ad hanc calumniam Ioannes mansuete respondit, sed ita, ut libere, & sum humilitatem agnosceret, & Christi dignitatem profiteretur: Meus, inquit, baptis mus talis est, qualis est mea prædicatio. Nam quemadmodum prædicatio mea perfer da non elt sed tantum præparat animos uestros Euangelicç philosophiæ:sic baptismus meusqui cantum aqua constat, non abluit sordes mentium, sed imagine quadam ueri. baptilmi præparat rudes, ut superioris uitæ pænitentia præparati, capaces sint illius ba pilmis quo Messias per spiritum suum semel abluet omnes sordes omnium qui credi/ dennt iplius coelesti doctrinæ. Atque is iam non proculabest, sed nunciam astat in hac populi multitudine, & tanquam unus e numero populi uerfatur in medio uestrum. Et ob dagobisuel despicitur, uel ignoratur, quod iuxta mundi æstimationem humilis est, Coblairus, nulla pompa earum rerum sele uenditans, ex quibus mundi cultores æsti. mant hominem. Nondum illi uilum est exerere uirtutem ac magnitudinem suam, sed te pla longe alius est, qu'am uidetur. Ego qui populi iudicio uisus sum esse aliquid maz stiad illius sublimitatem nihil sum. Is ipse est, de quo dixeram, quod me posterior ho himm opinione, dignitate anteuertisset. Cuius dignitati adeo non sum æquandus, ut ipieme judicem indignus, qui apud illum infimi mancipii fungar officio, uel corrigiam calcimentorum illius foluturus. Tam plenum, tamós magnificum testimonium loans hes Poshibuit de Christo pharisæis, sacerdotibus ac Leuitis, teste copiosa populi mul studine: ide in loco celebri, nimirum in Bethabara, qui locus haud ita procul abest ab Hierofolymis trans lordanem, propter aquæ paratam copiam, ac defertum proxiz. Hee in Betha hum, baptiltæ, & poznitentiæ præconi accommodus, quò quotidie folitaest magna nia fasta suns

uis hominum e diuerlis Iudææ regionibus confluere baptismi gratia. Namillic & prace dicabat Ioannes, & baptizabat. Atch haclenus ita testificatus est de lesu, ut in turbastan tem, nec nominaret, nec digito oftenderet, quo minus concitaret in illum pharifæorum inuidiam, ac limplicium animos magis accenderet deliderio cognolcendi, de quo ram magnifice uir tantus prædicalfet. Itack quữ iam e populo multi studiose quærerent, quis nam esfet ille tantus, cuius dignitati in tantum cederet Ioannes, omnium iudicio sum/ mus uir habitus: lelus poltridie redit eodem, nec iam le continuit admixtus turbæ, kd feorfim iplum adijt Ioannem: partim officij gratia, ut cognatū falutaret:partim utlium. baptistam agnosceret: sed multo maxime, utilli præberet occasione, clarius etiam apud populum testificandi de Christo, neadhuc ignotus, hoc animo uideretur adire loan

nem, quo cæteri, nimirum baptizandus, aut docendus, aut confitendi peccata gratia. Ecce agnus Nam quod ab eo baptizatus est, id humilitatis exemplo datum est. Caterum, ne quis dei suspicareturilli suisse opus baptismo, autaliquid in eo suisse maculæ, quod lordanisab luerent unde, semotus à turba, loannem adit. Is admonitus spiritu, quid esset agendum, conspicatus lesum uenientem ad se, uersus ad populum, digito demonstrat illis lesum, ut iam de facie quoque notum mirari atque amare consuescerent, & illum potius qu'an se sequerentur, illius ambirent baptisma potius quam suum. Nam animi puritas spiris tu fancto pleni, in iplis etiam Lefu oculis, ipfor uultu relucebat: ipfo inceffu, totor corporis habitu semet exerebat, quemadmodum ex aduerso, furiosus ac uicijs obrumsani mus proditur ipfa corporis imagine: Ecce, inquit, hic est ille, quem plerics uestrumui derunt à me baptizari, quum illum non purificarit lordanis, sed ipse potius lordanis aquas sanctificarit. Est enim solus omniữab omni peccatorum labe immunis. Hicenim est purissimus ille agnus, que deus iuxta uaticiniu Esaiæ, sibi gratissima uictimam desti nauit, ad expianda peccata totius mundi, omnium uiciorum genere inquinati. Hicell, quem agnus ille Mofaicus adumbrabat, cuius innoxius cruor filios Ifrael ab angeliuin dice gladio tutos reddidit: iple adeò non obnoxius ulli peccato, ut unus idoneus fituni uersa totius orbis peccata tollere:adeo charus deo, ut solus illius iram possit uerterein mifericordiā:adeo manfuetus,& amās falutis humanæ, ut paratus fit pro peccatis omni um pœnas dependere, & in fe recipere mala nostra, ut nobis conferat sua bona. Hiceft ille,de quo prius lemel atgaiteru, ceu per anigma dixi, elle quenda polt me uenturu, qui dignitate ac uirtute præuertes, me reliquisset à tergo: propterea quod quant uidereur natiuitate humana, ac tépore prædicadi, denice & autoritate posterior: tamé divinis do tibus me longe prior erat. At nec iple prius quantus ellet, aut quid ellet, certo novera-Tantus enim est, ut ego que uos suspicitis, nullo modo sim ad huc coferendus. Ille domi nus est & autor totius salutis: ego nihil aliud sum, of famulus illius, ac præcursor: nec bar Sed ut manife prismus meus, nec prædicatio mea quicqua est aliud, que præsudit coelestis doctrina, coe steur i Ifrael lestisch uirtutis, quaille uobis estassaturus. Nec in aliud iussu dei missus sum, nisiut prae dicarem poenitentia superiorum delictoru, annunciarem instare regnum coelorum: & aqua uos tingerem, ut ille ueniens, uestris animis iam rudimentis huiusmodi preparatis facilius innotesceret, posteaco mihi quoco certis indicios esset à patre demostratus. Ver fabatur humilis, nec ulla re infignis inter homines, uelut unus quifpiã è populo multitu/ Et testimonia dini admixtus: uenit ad baptismã, ueluti peccatis obnoxius. Non igitur ex habitu cor perhibuit 10/ poris, nec humana coniectura certum quiui cognoscere, quod is esfet unicus filius dei, annes, quia ui & agnus ille purissimus, per fidem aboliturus omnia peccata mundi; sed ex insignisym di firitum bolo cœlitus didici, hunc esse cui ego præcursor essem datus. Quod aut esse hoc signif, Ioannes palam aperuit apud multitudine: Quũ, inquit, iple humilitatis exeplum mundo uolens exhibere, peccatorŭ turbæ mixtus, ueniret baptizandus, pater illum cœlefti figno honestauit. Nam ipse uidi spiritum sanctū columbæ specie descendentem in illius uerticem, ac manentem luper eum. Ante id tempus non certo nouera eum, cuius ellem præcurfor. Occultabat enim illius cœlestem sublimitaté corporis humilitas. Nondum enim uenerat tempus, quo palam uellet eum innotescere populo. Igitur qui scirem affa tu patris iam adelle Melsiam, ne quid erroris ellet in persona, aut ne quid ambiguitatis haberet humana coniectura: is, cuius iustu susceperam ministeriü uos baptizandi aqua, certo signo me docuit, cuius indicio cognoscere quis esfet ille, qui uos esficaci baptilmo

Digitized by Google

baptizatunis

baptizaturus effet, ac per spiritum sanchim, quo plenus est, coferret gratis omnibus sibi fidentibus remissionem omnium peccatorum. Etenim prius qu'am ad me ueniret bapti zandus lesus, pater cœlestis sic me præmonuerat: Hoc indicio certo cognosces filium meum:Inter multos quos aqua tinxeris, super quem uideris specie columbæ descenden tem ac manentem spiritu sanctum, eum elle scito, cui potestas est baptizandi spiritu san do. Nam homo tingit aqua, solus ille coelesti uirtute, sublatis peccatis cofert iustitiam. Hoc signű quemadmodum promiserat pater, uidi in baptizato, & ideo mihi uidere daz tum est, ut meo præconio uos quoce cognosceretis uestre salutis autore. Proinde quem admodum & ante testificatus sum, ita & nunc palam testificor, huc esse filium dei, unde uelut è cœlesti fonte uobis petenda sunt omnia, quæ pertinent ad iustitiam, acæternam felicitatem. Non enim patiar uos de me maiora fulpicari, of promereor; nec hunc igno/ rari, que nouisse salus est. Huiusmodi testimonijs Ioannes frequenter Iesum adhuc igno tum populo comendabat, suamo autoritatem in illum uelut in maiorem transferebat, utpolthac se deserto, illius adhæreret magisterio illudinterim agente divina providen/ tia, ut nobis in utroop pararetur falutare exemplum Euangelici doctoris. Siquidem Ioan nes, nec tantægloriæultro se offerentis lenocinio corruptus est, utalienam laudem sibi uindicaret: nec sacerdotum ac pharisæorum inuidia deterritus, quorum ambitiosus li/ uor, & ambitio liuida non ferebat quenquam præter se magnisieri, tacuit Christi glo, riam: nec spectauit quid sibi conduceret, sed quid expediret populo, docens nimirum Euangelij præconem, non folum aduerfus luxum & auaritiam, uerumetiam aduerfus o/ mnem ambitionem use ad uitæ contemptum animum confirmatum & infractum ha/ bere oportere. Porrò Iesus Christus, dum uelut unus è plebe uenitad baptismum : dum inter loannis discipulos se uelut discipulum gerit illius, quum esset omniti dominus: nos docuit per summam animi deiectionem ac modestiam perueniri ad ueram gloriam:ne/ que que nqua elle magiltrum idoneum, nili qui bonum gellerit dilcipulum : nec; que n/ quam oportere ad docendi munus prorumpere, ni fi fuerit omnibus modis spectatus ac probatus, atch huc ueluti diuinitus ascitus. Iam quo magis eluceat eximia Ioannis intel Altera die lte gritas, no fat habuit populi studiti à se divernisse in Christii suos etiam discipulos, quos rum stabat le habebat peculiares, à se alienatos Christo studet tradere. Nam postridie qu'am hæc quæ annes modo narrauimus acta funt apud populum, rurfum stabat Ioannes, & aderant magistro dictipuli duò. lefus autem illinc haud procul inambulabat. Ido factum eft, non fine my llicalignificationerei. Nam legis Mosaicæ typum gerebat Ioannes, Christus Euange/ lica professionis erat autor. Lex igitur que iam ad summam lineam peruenerat, stabat, veluti non progressura longius, sed mox cessatura, & Christo uenienti cessura, suosci di kipulos illi traditura, fed interim constanter testificans de Christo, ac synagogā ueluti tradens uero sponso, ut illi sit ecclesia. Christus obambulat, ueluti semper in maius pros greflurus, & undig cœleftis doctrinæ difcipulos colligens. Ioannes igitur ftans, quum inuitus effet lefum ambulantem, nec ignarus illum fitire falutem humani generis, ac di lcipulos captare idoneos fublimi doctrinæ , uerfus ad duos difcipulos , qui præceptori adhabant, ut eos lesu meliori se magistro traderet, digito, demonstrans ambulantem: Ecce, inquit, ille est agnus dei, de quo iam toties testificatus sum, qui solus tollitomnia nundi peccata. Huic ego uos preparaui. Quilquis ueru & efficacem baptilmum deliderat: quisquis amat ueram innocentiam: quisquis ueram ac perfectam salutem de/ liderat, huius magisterio se tradat oportet. Quoniam qui ueri cultores fuerat legis Mo/ taica, legis iplius testimonio profecerunt ad Euangelicam perfectionem, hoc est, ex tiv dein fidem, quum pharilæi peruerso legis studio persequuti sint eum, que lex illis com/ mendarat. Porrò Ioannis discipuli non responsant suo magistro, sed sidem habentes il lim fermoni, relicto Ioanne Euangelij præcurfore, sequuti funt lesum euangelicæsalutis autorem. Sequebantur aut taciti, flagrantes amore sublimioris docirinæ, cuius spemen konnis testimonio coceperant, sed interpellare non audent eŭ, qui qui nulla intercesse/ rat familiaritas. Ielus igitur intelligens quo animo fequeretur, ut declararet, ce effet obui บรทุร,qui synceris animis sitiunt Euangelica doctrinam: non expectata interpellatione, ultro subleuat, & inuitat illorum uerecundiam: ac uersus ad illos, iam & conspicatus eos tequentes le: non quod ignoraret quem sequerentur, aut quo animo sequerentur; sed ut

alijs forum affectum Euangelio dignū oftenderet, compellat eos, rogato; quid fibiuel lent, ut horum nota cupiditas, & aliorum animos accenderet. At illi iplo statim nomi/ ne professi, se teneri desiderio discendi:Rabbi inquiunt, que uox Syris sonat magistis, ubi habitas: Nimirum magistru appellantes, se discipulos illius profitentur: & dum do/ micilium illius ubi sit, percontantur, declarant se familiarius secretiora quædam uelledi scere, qua fortassis in publico dicturus non esset. Hie dominus lesus delectatus illorum pio discendi ardore, non excusat instantem noctem: non iubet cos redire postridie: nec fignis indicat domum fuam , fi quado per oportunitatem fe uelint inuifere, fed comiter blander ad domesticum colloquium inuitateos: Venite, inquiens, & uidete. Senserat enim illorum ardenti deliderio mora omnem molestam futura esse. Illi læti tam optato responso, uenersit, ac non sols uiderunt domicilis ubi habitabat lesus, sed eo die como/ rati funt apud illum: facroce eius colloquio fic inflamati funt, ut non folum ipfi fibi gratu farentur, sed alios etiam ad huius felicitatis cosortium inuitarent. Porrò quum adirent domicilium lefu, erat hora diei ferme decima, iam fole uergente ad occasium. Nullum ením tempus, nullus locus non opportunus est discendis ijs, quæ speciant ad æternam salutem, semperci debet esse parata doctoris Euangelij copia. Talem enim decet esse, qui se Christianæ philosophiæ, quæ sola supercilium nescit, magistrum profitetur. Ho rum autem qui Ioannis hortatu sequuti fuerant Iesum, alter erat Andreas frater natu maior Simonis Petri, cui licet natu minori, lefus ob excellentem fidei ardorem postea pollicitus est claues regni cœlorum, & eidem ter amorem professo, commisit pascent das oues suas. Habet illud Euangelica pietas longe diuersum ab ingenio mundano, si quem egregium thesaurum nacta est, non celat, alijs inuidens. Nam multi non putantse possidere, quod habent cum multis commune, sed gestit suum bonum alijs esse com mune. Andreas tanta felicitate gestiens, quod ex indicio Ioannis, sed multo magis ex domettico lefu colloquio certum comperiflet , illum effe agnum illum cœleftem,qui fo lus tolleret peccatum mundi:illum esse filium dei, reconciliatorem unicum humani gez neris:illum effe Christum à prophetis promissum, & totiam seculis expectatum, ut priv mum naclus est Simonem Petrum, fratrem suum, cuius præsentiam in hoc magnopere desiderabat, ut illi quem sciebat ingenti ardore expectasse Christi aduentum, tam cerv tæ cognitionis felicitatem communicaret: Inuenimus, inquit, Messíam illum, quem re demptorem orbis prophetæ promiserant. Messias autem Syrorum lingua sonat Chriv stum, hoc est, unclum, quod unclio regum sit, ac sacerdotum. Solus autem Christus une dus est à Deo: soli data est potestas omnis in cœlo & in terra : solus est ille sacerdos 🗰 æternum, segundum ordinem Melchisedec, qui sui corporis hostia, generi mortalitum universo reconciliavit Deum. Simon latus tam optabili nuncio, nec audisse contene tus, gestit & ipse uidere lesum. Andreas iam domini Iesu comitatem ac benignitatem expertus , ilico adducit eum ad Iefum. Iefus autem intuitus Petrum , non folum faciem Mominis contemplatus, in qua tamen relucebat pectoris synceritas, sed animum potius columbina simplicitate præditum & ob hanc aptum Euangelicæ gratiæ,delectatus syn. cero illius affectu, simul & patris nomen indicat, iam tum declarans sibi nihil occultum elle, simulci piam animi simplicitatem collaudat ex paterni nominis argumento: & ex comutati nominis znigmate, przdicit olim in eo futura inuicaz fidei foliditatem. Nam Iona columbam fonat, aut gratiam: Simeon obedientem fonat. Siquidem ab obedient tia Mosaica legis gradus est ad Euangelica fidem. Iesus igitur intuitus eum, & prasent tem illius limplicitatem amat , & futuram firmitatem uelut ænigmate fubindicat dic 🐉 Tues ille Simon, filius Ioannæ, tuo fimul & paterno nomini respondens . Sed ubi sides ilta robur collegerit, ut aduerlus omnia fatane tentameta possit inconcussa cossistere, uo caberis Cephas, quod Græce sonat Petrű, Latine saxum. Atos hoc erat primű rudimen tum eccleliæ Christi:hoc erat Euangelicæ scholæ primordiñ. Postero die uisum est Iesu proficifci in Galilæam, qua non alia ludææ regio tum erat contemptior, quod ex ea ne/ mo magni nominis unqua fuillet exortus, circa quam tamen primu exorituram Euange lijlucem Elaiæ uaticiniū prædixerat. Ido lic uilum est diuino consilio, utab humilibus, indoclis,& rudibus uiris,& è sterili contemptats regione oriundis, suã auspicaretur ecr clessam. Nam & Petrus atcz Andreas, qui non uocati secuti sunt Christo, Galilai erant.

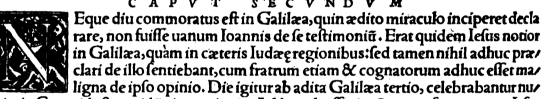
Quod

Ouodautem frater fratrem attraxerat ad Ielum, felix erat ecclelie nascentis auspicium, qua constat fraterna charitate, concordiac mutua. Iesus igitur abiturus in Galilæam, comitatus sam duobus Galilæis discipulis, quo ueniret aliquanto comitatior, asciscit & alios duos, eius dem gentis ac nobilitatis. Reperit aut Iesus Philippu quendam ortum è civitate Galilææ Bethsaida:ea est iuxta lacu Genezareth, patria Andreæ & Simonis, cui nomen additum est Petri. lam & patriæ consortiñ, omen habet Euangelicæ concor diz, & omniŭ gentiŭ diuerlitates in unam ecclelia uelut in unam ciuitatem coituras. Vi debatur forte obuius factus Philippus, sed res tota gerebatur diuina prouidetia, cui iam abaterno decretum erat, quos uellet ecclesia primores esse. Itag obuio Philippo dixit lefus:Sequere me. Ille nihil cotatus ilico fecutus est Iefum, de quo iam multa & Ioannis teltimonio,& populari rumore cognouerat. Efficax erat fermo loquetis,& fuapte fpon/ k promptus erat audientis animus. Euenit aut, ut quemadmodum Andreas Simonem framem attraxerat, ita Philippus iam lætus magisterio Iesu, quum repperistet Nathanae km, que nouerat incredibili desiderio teneri Messiæ uenturi, & ob hoc in legis ac Pro phetarum oraculis diligentissime observare solitum, unde & quando esset uenturus, ut illigaudiü quo totus gestiebat, comunicaret, dicat: Inuenimus uerü illum Messiam, de quo Moles scripsit, quod esset exoriturus propheta ex Israelitico genere, & de quo pro phetarum uaticinia tam multa cecinerunt. Is est lesus filius Ioseph Nazarenus.Nam id temporis lefus ab omnibus adhuc credebatur filius Iofeph, & huius nomine notior erat quam Mariæ matris. Deinde Nazaræus uulgo dicebatur, nõ quod illic natus effet, quū Bethleem illius cunabulis sit conseçrata, sed quod illic à puero cum parentibus uersatus lit, & educatus. Hoc ubi audiuit Nathanael, fauet quidem lætissimo nuntio, sed offendi ur scrupulo, que illi tacite mouebat prophetia, que pala promittit Christu exorituru e Bethleem: cupies ergo certius edoceri, dicit Philippo: Num'à Nazareth potest aliquid boniexoriri, cuius non meminerunt prophetaru oracula: Hunc nodum quum ipse Phi lippus rudis adhuc, & præter simplicem fidem nihil habens explicare no posset, inuitat cum ad fontem ipsum, non dubitans quin uiso & audito lesu, statim sit crediturus: Si du bias inquit, mihi eredere, ueni iple, & uide. lelus aut qui nondu miraculis æditis inclas merat, ut cognitione reruoccultarum subindicaret divina virtutem suam, conspicatus Nathanaelem uenientem ad se, prius qu'am esset per Philippum de illo admonitus, aut antequa esset ab illo appellatus, uersus ad suos, demonstrato Nathanaele: Ecce, inquit, uerelfraelita, in quo dolus no est. His uerbis lesus simul & collaudauit Nathanaelis sim plicem credulitatem,& syncerű cognoscendi studiű, cum hi qui falso se iactabant Israe/ lins, calumniandi studio soleant esse curiosi. Nathanael intelliges lesum his uerbis signi ficare, se non latere colloquit quod de ipso habuisset cum Philippo, & admirans, unde hocadillius consciențiă permanasset, nam Iesum nihil adhuc aliud suspicabatur esse 🕏 hominem: Vnde, inquit, me nosti: Iesus aut euidentius etia declarans, se no latere quan tumuis occultas hominű cogitationes: Priusquã, inquit, Philippus te uocaret, quű esses sub ficu,iam uideram te. Colloquiù fuerat duoru, neg quisqua erat arbiter, qui potuisset renficiare, Locus expressus est, & in mysterio obiter notata est ficus, primæ transgressio mis conscia, unde discedat oportet, qui uolunt Christu agnoscere. Ex his indicis palam erat. & totius colloquij argumentum Ielu non ignotum fuisse: cuius tamen non refricat mentionem, ne uerecundo, & simpliciter percontanti, uideatur exprobrare incredulita tem. Hæc simulates audiuit Nathanael, cui persuasum erat, soli deo esse perspicua cordiz um secreta, & homine maius esse quod audiret, nihil iam offensus scrupulo de loci nata lisuocabulo, plena fide testimoni reddidit Christo: Rabi, inquiens, tu es ille filius dei, per que pater decreuit liberare populum suu: tu es ille rex Israel, Prophetaru uaticinis olin promissus. Iesus tam promptā & alacrem uiri fidem, ac professionem tam Euange licam libenter amplectens, confirmat etiam Nathanaelis de se opinionem, & apertius iamindicans divinam naturam, ait: Ex hoc concepisti fidem, quod sim Messias ille pro mississer lirael, quia dixi te mihi uisum fuisse, tum qui esses cum Philippo sub ficu, atquideo magnifice de me sentis. Videbis olim euidentiora signa: ex his crescet tua de meopinio. Moxis lesus conversus & ad reliquos discipulos, quorum nullus adhuc de iplo pro dignitate lentiebat, air: Illud habetote pro certo, Videbitis aliquando coelos apertos Tom.7

ir :

apertos, & angelos dei ascendentes ac descendentes super filiu hominis. Hoc ænigma/ , te dominus lefus, simplicem licet ac synceram suorum sidem, sed tamen rudem adhuc, & quæ procul abellet à perfecta cognitione sublimitatis Christi, excitabat ad expecta tionem maiorum miraculorum,& ex his cognitionem sublimiorem.Nam tametli disci puli ueluti per somnum admirabantur quiddam in Christo maius homine, tamen nondum ad plenum credebant in eo plenitudinem esse divinitatis. Nathanael professus est eadem, quæ post Petrus professus est, sed quía non eodem animo, ideireo no audiuitea dem quæille audiuit: Super hanc petram ædificabo ecclesiam meam, & tibi dabo claues regni cœlorum: propterea quod in literis facris, excellenti fanclimonia uiri filiidei uocantur, & alij quoque per afflatum divini spiritus etiam futura prospiciunt nonnun/ quam, ut non usque adeo mirandum sit, si Christus ea nullo nuntio cognouit, quæ clam inter duos discipulos gesta sunt. Præterea quod ceu magnifico titulo uolens honorisi care Ielum, appellauit illum rege Ifrael, lignificat ett adhuc de regno terreno lomnialle. Terrenum autem est & humile quiddam, regnum habere in mundo: sed longe sublimi us est, regem esse totius orbis, atque etiam angelorum. Id innuit, quum aitangelos ueluti fedulos ministros, obseguñ studio, sursum ac deorsum commeaturos super filium homi nis. Quanquam autem discipuli sermonem hunc Iesu, id temporis nondum intellexe rant, tamen ceu lemen recondidit in animos illorum, fuo tempore progerminaturum. Post enim cognouimus angelos frequenter obsequis agnouisse regem omnium, quum Gabriel illius conceptum nuntiaret, quum in natiuitate caneret: Gloria in excellis deo: quum fubinde apparentes Ioseph, incolumitatem pueri procurarent. quum post tenta/ tionem fatanæ ministrarent illi: dum in agone sudanti solatium exhibent:dum in resurrectione frequenter apparent. Rurlum quum omnibus spectantibus sublatus est in co lum, aderant angeli, promissi reditus sponsores. Sed id tum potissimum siet, quum uen turus est in nubibus, cum maiestate patris, cum uniuerso angelorum exercitu, iudicatu rus uiuos & mortuos,ac traditurus regnum deo & patri.

> CAPVT SECVND V M



ptiæ in Cana, id est oppidű eius regionis. Ad has ob affinitaté uocata fuerat mater lelu, atog hac occasione uocatus est & lesus ipse, una cum quatuor discipulis, quos modo col legerat. Porrò qu' conuiui incaluisset, ac deficiente uino, pudore periclitaretur spon/ sus, quod parum liberaliter apparasset nuptias: simukg metus esset, ne conuiuiu reddere tur parum hilare, follicitis hac de caufa conuiuis: mater Iefu Maria, muliebri quadam fol licitudine cupiens huic incomodo mederi, quum iam ex multis argumentis, atca etiã ex loannis teltimonio, non ignoraret uirtutem filij fui, audet illum cõpellare, dicens: Fili, ui num non habent. Quod audet appellare, materne erat autoritatis: quod nihil præscribit quid fieri uellet, reuerentiæ eft erga filium. Ielus aut iam aggreffurus cœlefte negocium Euangelij, cuius folum patrem autorem effe uolebat, non patitur ullam humanā autoriz tatem admisseri. Non enim in hoc gerebat miracula, ut suorum cognatorum affectibus feruiret, sed ut apud incredulam nationem signis corporalibus spirituali doctrine fidem præstrueret. Durius itags matri respondet:non quod hanc talem no unice diligeret, qui lic amabat universum hominum genus, sed ut miraculorum autoritatē ab humanis affe/ Clibus allereret, ac divinæ uirtuti totam gloriam uindicaret. Hoc enim expediebat ho minum faluti, quam fitiebat lefus. Itaq non abnegans matre, fed ab huius negocij quod gerendum erat, autoritate declarans alienā, respondit, Quid mihi tecum rei est mulier: Est mihi tempus præscriptű a patre, quando,& quibus modis agere debeā negotiű hu manæ salutis, id nondum uenit. Hactenus tuæ uoluntati me præbui morigerum. Quod nunc restat, ex arbitrio patris gerendu est, non ex humano præscripto. Alibi materfui. Iti; polthac mihi nihil aliud eris & mulier, quoties uerfor in patris negotio. Huius gloe riæ quoties erit seruiendum, nihil opus erit tua interpellatione. Vltro faciam, quod res ipla

ipla postulabit : habeo tempus à patre præscriptum. Sic & antè matréadmonuerat, ad hucpuer, quod in templo disputantem interpellasset. Sic rursum admonuit, quum apud populum cocionantem euocari iussisset. Maria uero mater lesu, nec offensa duriore responso filis, nec diffidens interim de illius bonitate pariter ac uirtute, nihil ipsi quidem respondit: cæterum accitis ministris clam in aurem dicit: Quicquiduos facere iusserit, facite: Nimirum illud procurabatmatris pia follicitudo, ne famuloru incredulitas, aut non paratum obsequium obstaret, quo minus conuiuso subueniretur. Cæterum tempo/ risac rei gerendæ arbitriū filio relinquit tacita. Hæc nequaquam fortuito gerebantur, sed colulto lesus differebat miraculum, quo magis omnibus innotesceret uini defectus, & necessitati, non ostentationi datuuideretur. Sic enim omnia sua miracula gessit do minus, ut non ad laudem humanam affectata, sed subleuandis hominum malis impensa uiderentur, ita temperato rerum ordine, ut maiore certiored fide geri non possent. Iam igitur expectantibus couiuis, & ob uini inopiam follicitis, lefus tempus adelle fentiens, quoluis innotesceret, ministris mandat, ut sex hydrias lapideas, quæ illic stabat in eum ulum, ut si quis iuxta Iudæorum consuetudinem, lotione se purgare uellet, haberet parà ramaquæ copia, quod ea regio liticulola, nec ubiuis fontibus ac fluuns irrigua lit, imple rentaqua. Nimirū & hoc faciebat ad miraculi fidem, quod earū hydriarū folennis effet ulus,necalium liquorem unquam accepillent,præterg aquæ. Quin & magnitudo ualo num faciebat ad miraculi fidem : nam lingulæ capiebãt binos aut ternos cados, ut nec lo cofacile moueri possent. Paruere famuli, & utius i fuerant, impleuerunt hydrias aqua ulgad summű. Id ubi factű esfet, quo plures haberet míraculi testes, iussit ut haurirent ex hydrijs, & quod haulissent, offerrent Architriclino, qui couiuio curando præfectus erat: & partim quia sobrius, nam cui cura mandata estapparatus, is cæteris bibentibus abstemius esse consueuit: partim saporti peritus, & palati iudicio callidus, maiore side pronunciare poterat de uino, de cateri couiuç, quoru palata tam multo uino uideri pote rantoblurduille. Architriclinus aut limulatos gultallet uinum ex aqua factu, nec lciret unde esset haustű: suspicas errore ministrorű esse factű, quod tale uinű distulissent in exe tremum comuiui, præter alioru morèm, uocat ad se sponsum, discere cupiens, quanam occasione is error accidisset. Cateri, inquit, qui solenne conviuit exhibent, initio con uiujoptimu quodoguinum apponunt: post ubi iam temulenti, minus dijudicat palato, & hauriunt intemperantius, apponunt id quod deterius est. Tu contra uinum hoc, quo nullum adhuc appolitum generolius eft, lertialti ulgad finem conuiun Atg hac occa/ sione rei geste miraculu paulatim ad plures dimanauit, ac post re ex famulis perquisita, cognitum est non solum aquam uersam in ushum, sed etiā in usnum optimū. De hydrijs nulla erat suspicio, quin soli aquæ suissent consecratæ. Ministri aquam aquæ addiderant ulgad summum, ijdem ex eo quod infuderant haustu, obtulerant Architriclino sobrio. Sponfus agnoscit tale uinu apparatum non fuisse. Itum est ad hydrias, & copertum est eiulde generolitatis uino plenas esse. Ab hoc facto dominus lesus auspicatus est in Car na Galilææ miraculoru gestionem, paulatim prolaturus mundo divinæ suæ virtutis ar/ gumenta. Nam primu hoc in re non perinde seria, & privatim gestum est, ac propemo, dum matris ac cognatorum affectibus indultum est; qui hoc contemptius sentiebant de left, quod effent illi sanguinis propinquitate coniuncti. Atc hoc signum tum temporis non ita multis animaduersum est, sed post maiore cum fide res manauit ad plures. Intel rim tamen discipulorum fides qui aderant confirmata est de lesu, qui maiora policitus, præstitit quod promiserat. Nec tamen hoc signű, quo ueluti præsusit ad cætera, fuit otio fim. Primū enim sua præsentia uoluit honestare nuptias, præscius olim exorituros, qui esut spurcas damnarent, quum res sit deo gratissima honorabile connubit, & thorus immaculatus. Deinde ueluti typo quodam nobis adumbrauit lefus, quod tum aggre/ diebatur. Iam enim tempus erat, ut pro insipida ac diluta legis Mosaicæ littera, bibere mus generosum illud uinum Euangelici spiritus, Christo uidelicet, quod eratinessicax & inutile nobis, uertente in melius. Lex enim Iudæisabig Christo, non solum insipida elleuerum etiam exitiabilis. Qui non crediderunt euangelio, adhuc bibunt aquam legis Molaicæ: qui crediderunt Christo, spiritualis docurinæ musto feliciter ad uitæ cœlestis amorem incalescunt, acuegetantur. Nec id factum est prius quam Christus sibi iunger

ret ecclesiam sponsam suam. Aderat illic & mater lesu, synagogæ typum gerens, culus

autoritas minuitur: admonet tamen de uino, sed ipsa non præstat. Genuit tamen nobis eum, qui mentes nostras sui spiritus mero lætificat. Rei mysterio astipulantur & ipsalo, corum uocabula. Siquidem Cana Galilææ sonat possessionem transmigrationis. Iam enim collectum erat seminarium populi noui, qui à littera legis ad spiritum Euangeliz Post bee de/ cum, à mundo ad cœlum transmigraret. Hoc signo lesus in obscuro oppido inter cogna Scendit Caper tos, uirtutis suæ declarationem auspicatus, descendit Capernau. Ea ciuitas est in eadem naum Galilæa gentiű, iuxta lacű Genesareth, finitima Zabulon & Neptalim, propter opum affluentiam, luxu diffluens, & superbia tumens. Porrò iuxta philosophiam Euangelis cam, quod altum est apud mundum, hoc abiectum est apud deum. Descendunt una maz ter eius, fratres, ac discipuli, atque ibi commorati sunt dies perpaucos, nec ullum mira culum est æditum. Verum hoc officij interim datum uidetur matris & cognatorum af fectibus, quos iam circumferri diutius nolebat: nimiru aggressurus maiora: ne qua ger rebantur in gloriam patris cœlestis, hinc sibi quicquam uindicaret affectus humanus. Cognatis igitur Capernaum relictis, lefus quærit tempus ac locum idoneum palam des clarandæuirtutis, ac autoritatis suæ, quam à patre cœlesti, no ab hominibus acceperat. Etenim iam instabat celeberrimus ille dies Iudæorū, qui dicitur pascha, quod Hebræis transitum sonat. Hoc quotannis celebrabant ob ueteris historiæ memoriam, quod maz iores eoru incolumes, transissent ex Aegypto, petituri terram à deo promissam. Porrò quod illi typo celebrabant, hoc per Christum uere agebatur: nimirum ut homines per Euangelicam fidem relictis errorū tenebris, ac uitiorum caligine, transferrentur adin nocentiam, ad lucem, ad immortalitatem. Quum igitur id temporis ingens esset Hier rosolymis hominum frequentia, qui ad diem festum ex cunclis Syriæ regionibus con fluxerant: Iesus eò se contulit, iam ascendens ad patris negocium: qui Capernaum de scenderat, cognatis obsequens. Mox templum ingreditur, qui locus religionis causa plurimis solet frequentari. Christus autem ueræ religionis erat magister. Quum autem esset ingressus templum religioni & cultui diuino dicatum, offendit illic no templi, sed fori speciem . Reperit enim illic permultos, qui in loco sacro sordidum, atque iniquim etiam quæstum exercerent, & religionis occasionem uerterent in rapinam. Siquidem hospitibus, ut esset quod offerrent, magno uendebant oues, boues, columbas, aliaque huius generis, quæ iuxta Iudæorum confuetudinem folent offerri, fiue donari facerdo/ tibus: fed interim pacti cum facerdotibus & Leuitis, ut eadem animantia accepta ab his qui obtulerant, rurium iplis uenditoribus reuenderent, fed minoris, ut iterum cum lucro possent alijs hospitibus uendere: ita fiebat, ut spoliatis hospitibus, turpe lucrum sub/ inde ex eodem animante rediens, inter mercatores & Leuitas divideretur. Quoc par ratior effet negotiatio, id quod in prophano mercatu fieri consueuit aderant & numu. larij, liue collybiltæ, qui minutiore moneta mutarent maiorem, aut aurum argerato, aut peregrinam pecuniam eius loci moneta uerterent:atque hinc quog quæstus erat sordi. dus,nec multum abhorrens ab ulura. Lelus iam tum iplo facto docens, quanta peffis Eco clesiæssit, turpe lucri studium, & quantum ab hoc morbo abesse oporteat eos, qui se religionis Euangelicæ proceres profitentur: contexuit fibi ueluti flagellum è funiculis, tanquam canes è domo dei profligaturus, magnaci indignatione, limul & autoritate o/ mnes illos exegit è templo, negotiatores unà cum fuis mercibus exturbans. Ne**c**eenim solum eiecit homines, sed oues etiam ac boues, ne quid talium sordium hæreret. Quin & collybiftarum æs effudit in terram, ac menfas etia fubuertit, docens hæc prorfus effe conculcanda religionis ueræ cultoribus. Cæterum his qui columbas uendebant indie gnabundus dixit: Auferte ista hinc, & ne ex domo patris mei feceritis domum negotia tionis. Discipuli uero quum uiderent lesum alioqui placidum ac mitem, hic tanta seue. ritate proffigantem qui templi religionem sordido quæstu profanabant, recordati sunt eius prophetiæ, quam habet psalmus sexagesimus octauus: Zelus domus tuæ comedit me. Porro Iudzei cum audissent, quod domum patris sui nominans, peculiari quadam ratione se declararet filium dei, uiderent qualam, tanta cum autoritate se uiente in eos, qui uidebantur rem sacerdotum ac religionis adiuuare, obstrepüt illi ac dicunt: Si deus pater tuus est, & li patris contumelia uindicas, æde miraculü aliquod, ut intelligamers te

patris

patris autoritate hec facere. Si ista facis autoritate tua, temeritas est: si diuina, quod signum profers, ut credamus tibir lefus auté sciens eos calumniaturos, etiam si quod miraculum ad oftentationem ædidiflet, quum ille nullum unquam miraculum ædiderit, nifi ad fuble? uandam egentium necellitatë, ut quod ellet diuinæ uirtutis argumentữ, idem ellet & hu/ manæ necessitatis beneficiu: sub enigmate promisit eis signum, quod si tum palam fuisset eloquutus, non erant credituri, quando ne tum quidem crediderunt, quum esset exhibitum.Id erat signum mortis & refurrectionis.Idem erat signu Iona, quod post multis ædie tis miraculis & adhuc flagitatibus signum de cœlo, promisit. Nunc autem idem rudibus adhuc tectius etiam promittit. Sermonis occasionem, templum in quo uersabantur, præv bebat, de quo ludæi supra modum gloriabantur. Soluite, inquit, templő hoc, & in triduo excitabo illud. Hoc ænigmatis ne apostoli quidem tum intelligebat. Sed cognita tandem refurrectione ex re compererunt fenfum orationis. Lefus enim fentiebat de templo corpo ris sui, quod illi per suam malitiam morte essent soluturi, ipse uirtute diuina intra triduum refuscitaturus. Hoc Iudæis non folum absurde, uerum etiā impie dictum uidebatur. Nam inbere solui teplum tante religionis, impium eratitam operosam sabricam intra triduum excitare, dictu abfurdum uidebatur. Qualis autem erat illorū intellectus, talis fuit responsio: Quadragintasex annis, inquiunt, sudatum est in hoc templo post Babylonicam capti uitatem instaurando, & tu triduo excitabis illud: Ad eam obiectionem non respondit do minus lesus, sciens se nihil profecturum, si sermonis inugluerum explicuisset, quando nec polt tot ædítis lignis, tot prædicationibus infructi, discipuli potuer ut ferre mention e mor tis nec credere mysterium resurrectionis. Hæsit tamé hoc dictum ceu semen quoddam in animis auditorum, sed in alijs alium fructum protulit. Siquidem Ludei memores, hunc ser monem ueluti capitale crimen obiecerunt illi apud sacerdotes impios. Discipuli quod al fequi non poterant, tamen recondentes in pectore, quid fibi uellet admirabant, donec per acta refurrectione spiritus sanctus doceret illos, Christū templi uocabulo suum ipsius cor pus significalle. Iderat multo facratius templo, quod religiose uenerabantur Iudæi, ut in quo inhabitaret plenitudo divinitatis. Et tamé faxeum illud templum violare facrilegium erat: at facratifsimü illud templum fanclifsimi corporis nihil ueriti funt impie demolirk Sedidem Solomon, qui fibi ex uirgine Maria condiderat templum hoc, ab illis folutü reltituit intra triduum, iuxta prophetarum uaticinia. Tum itag discipuli coferentes scriptu ras cum fermone lefu, intellexerunt hoc effe maximű fignum, quo ludeis declararet fuam divinitatem. Quanquam enim legimus aliquothomines revixisse, nemo tamen præterunum dominum lesum excitauit seipsum ad uitam. Solus enim in se potestatem habebat de ponendi animam suam, & eandem resumendi, quum uellet. Atog his quidem initijs Iesus excitauit totius Iudaicæ gentis in se expectationem instante die festo. Ceterum quum per Quum autem aliquot dies palchæ Hietololymis commoratus, & lignis & doctrina iecillet aliqua femi/: effet Hierofo/ mfidei Euangelica, multi fidem habuerunt dichisillius, credentes eum esse filium dei, lymis quem se esse prædicabat, magis commoti miraculis quæ perpetrabat, quam uerbis. Nam ludzi non tam ratione commouentur, qu'am uilis prodigijs. Cæterum lelus iam tum fors mam & imaginem nobis oftendens Euangelici doctoris, cuius prudentiæ est non statim omnia mysteria doctrina sublimis rudium animis comittere, cuius mansuetudinis est, in/ firmos adhuc & imperfectos tolerare, donec proficiãt ad fublimiora, quoniam fciebat tiz dem illorum adhuc esse rudem & ancipitem, & animos illorum nõdum esse capaces my ficciorum Euangelicæ philosophiæ, ne subito uersis populi studijs, tumultus aliquis nac feeretur, non sese credebat promiscuæ multitudini. Complures enim erant, quos urebat hec autoritas, præfertim qui Iefu doctrinam & gloriam fuo quæftui & autoritati offectur marbitrabantur. Nondum eruperat pharifæorum & scribarű liuor in manifestam ca/ hunniam, sed tamen inuidiam ac maleuolentiam in corde premebant, captantes occasio/ nem lædendi. Eogs, quia nondum prodesse poterat Iesus, ne præberet malis occasionem maioris mali, subduxit sele abillis, eo quod ipse nosset amnium tacitas cogitationes: nec opus haberet, ut quisquam apud eum testificaretur de homine. Ipse enim quem nihil fue giebat, ex sele sciebat quid lateret in recessu cordium uniuscuius. Nec interim suz faluti consulebat lesus, qui sponte in hoc uenerat, ut pro salute mundi morte oppeteret, sed illo tum malicia peccandi materiam fubtrahebat. Caput

## CAPVT TERTIVM

NTER multos autem qui ex conspectis Iesu miraculis, nonullam de eo opt nionem conceperant, erat quidam nomine Nicodemus, sectæ Pharifaica, ex eorum ordine, qui apud ludæos primores habebantur. Hic no ignorans esse permultos sui ordinis ac sectæ, qui Iesu subinuiderent & insidiarentur, adije Jesum, sed nocte, re declarans quod imbecillus ac uacillans adiucesse

in amore erga lefum, quem hactenus admirabatur, ut tamen nollet eius caula fuægloriæ iactură apud homines facere, nec eius gratia in lui ordinis inuidiam pertrahi. Metusaw tem erat potius, qu'am impietas: & pudor humanus uerius, qu'am peruerlitas. Atque hic pudor in quorundam animis tantam uim habet, ut qui rem & uitam pollunt cotemnert, affectum hunc, generofis ingenijs potissimum insitum, no possint uincere. Pudebatenim eum qui inter Iudaicæ gentis principes dignitate præminebat, humilis Ielu discipulum uideri: timebat ne cui primus consessus in synagoga tribuebatur, enceretur e synagoga. Iesusautem mansuetissimus doctor, qui calamum confractum non comminuit, neclinum fumigans extinguit, non repulit timidum atque intempeltiuum falutatorem, ledco miter accipit imbecillem quidem, fed malitiæ expertem, & ob hoc dignum qui paulatin ad fublimiora prouehatur: statim 🕏 quantữ ex eius miraculis cospectis profecerit apeties, hac præfatione captat beneuolentia lefu:Rabbi, inquit, iam illud perfpecti habemus do ctrinam istā tuam non essetalē qualis est pharifæorū. Res enim ipša loquitur, ipsam docen di autoritate non ab homine traditam, sed à deo. Nullus enim posset hec ædere miracula quæ tu profers, nisi deum habuerit sibi præsentem & opitulantē. Hanc opinionē de lesu Nicodemus ut magnifică ac preclaram propoluit, quu longe esset infra illius dignitatem. Nihil em aliud eum esse fuspicabatur, qu'am prophet à alique, cui deus faueret, & adesset in ædendis miraculis, quali luapte uirtute non ez patraret. Jelus autem nec hominis im/ perfectă de se opinionê refellit, nec statim se iactat quatus sit, sed blanda comitate docilem paulatim prouehit ad Euangelicæ dochrinæ penitiora mylteria. Iudæi qui tantum adbuc aqua Molaica legis biberant, qui prater loannis baptilmu nihil nouerant, nec adhuc gu ftarant uinữ Euangelicædoctrinæ,nec dum per fpiritum & ignê baptizati fuerant,prætt carnem nihil fapiebant, & ob idad Euartgelicam philosophia qua tota spiritualis est, ad modum rudes. Proinde dominus non exprobrauit illi luam ruditatem , nõ animü üttög claudicante, & mundo deock fele partiente:nondum protulit illud quod post à prouectio ribus discipulis exigit: Que mei puduerit apud homines, huius & me pudebit apudpatre meum: sed obscuris dicis elicit hominis ruditate, ut paulatim erudiat, & ab esfectu camali trasferat ad intelligentia spiritualem. Illud, inquit, habeto pro in dubitato Nicodeme, nili quis denuo uelut in nouum hominë renalcatur, non potest uidere tegnum dei. Adeono ua est hæc doctrina, quam cupis ex me discere. Id quum dictu absurdum uideretur Nico/ demo, crasse quide, sed simpliciter respodens, air: Qui fieri potest, ut homo iam ætatis pro uectæ, queadmodu ego lum, nalcatur denuor. Num qua fieri potest, ut rursus introeatin titerum maternữ, & inde nascens denuo prodeat: Ne hoc quidem tam crasso resposo ob fenlus lelus, grauaf interpretari, quid sit nasci denuo siue è supernis: Verissim est, inquit Nicodeme quod dixi:Renascendű est ei qui uelit esse capax Euangelicæ doctrinæssedall ud natiuitatis genus est de qua loquimur. Non enim est carnalis, sed spiritualis; nec costat propagatione corporti, led transformatione animarti. Nec hac nativitate rurfus efficimur tilij hominữ, led filij dei. Itaq pro certo habe quod modo dixi:nili quis denuo natus fue? tit per aqua & spiritum sancit, & ex carnali fiat spiritualis, non poterit ingredi regnii del, quod prorsus spirituale est. Simile nascitur de simili. Quod è carne nascitur, nihil aliudest quam caro: cæterum quod e spiritu natum est, spiritus est. Quantum autem interest inter carnem & spiritum, inter corpus & deum, tanto præstantior est hæc de qualoquor gener ratio, ea que corpus propagat e corpore. Qui iuxta carnem nati, nihil aliud quam carnem fapiunt, nihil effectedunt, nifi quod fenfibus percipiunt. Atqui ea quæ nec uidentur, præ ftantissima sunt, uimch maximam habent, quit caro sit infirma & impotens. Quare quun alia sit nascendi ratio, non est quod mireris, homini secundum carnem nato, ut essetsilius hominis, eidem lecundu spiritum inuilibiliter else renalcedum, ut possit este filius dei, qui fpiritus est: & aptus regno cœlorum, quod spirituale est, non carnale. Quod si nondum animo

mino confequeris, fume tibi imaginem ab his rebus, quæ cum spiritualibus nonnullam. habent congruentiam, et tamen corporeis sensibus percipiuntur. Deus simplicissimus est spiritus ubi spiritus, proculce semotus ab omnibus sensibus corporeis: sed hicaer quo uegetamur, & unli spirat cuius tantam uim & utilitatem sentimus, quonia ad nostra corpora collatus, subtilior est, spinitus dicitur. Atqs hic spiritus non cohibetur hominum arbitrio, sed impetu suo fertur quò uilum eft, per omnia lefe diffundens, mirifica uim inserens rebus corporalibus: none nunquam uitam adferens, nonunquam mortem, nunc tranquillus ac tacitus, nunc rurfus. uidentior:interim ab Orientespiras,interim ab Occidete, interim ab alijs atog alijs mune dipartibus: & effectu se prodit: acuocem illius audis, quum nullum corpus uideas, nec sit quod manibus possis apprehendere: sentis præsentē, nec uides uenientem, nec uides quò reproripiat abiens. Tale quiddam habet hæc spiritualis natiuitas. Arcanis afflatibus men reshominum à dei spiritu rapiuntur ac transformantur. Vis & effectus ineffabilis sentie. tunnec tamen oculis cernitur id, quod agitur. Et qui sic renati sunt, no iam aguntur huma noramalice spiritu, sed spiritu dei, qui ui ui sicat ac moderatur oia. Nicodemus adhuc crase lior non repugnans quide le lu, led sermonis intelligentia non assequens, & planius etiam exponi cupiens quæ audierat, dicit Iesu: Qua ratiõe possunt ista fieri, ut homo corporeus, renalcatur in spiritti, & ex deo nascatur divinus. Lesus ostedens ea que coelestis doctrina. fur non percipi rationibus humanis, fed fide potius comprehendi, & ad hæc indociles essemundiphilosophos, humana sapientia turgidos, & pharisaos, qui literam legis mas gno supercissio profitebantur, quum spiritu legis ignorarent: sed hanc esse sapientia, quam pater coelestis calaret prudentes huius seculi, & aperiret his qui iuxta mundum humiles ellent & idiotæ, respodit Nicodemo: Tu haberis magister in Israel, & profiteris te doctorempopuli, & hæc quæ potissemum oportebat scire, ignoras: Quanti igitur abest popu/ lusa (piritual i doctrina, li tu tantus populi doctor hæc non affequeris: Sed interim credi/ disteprofuer it, quod intellectunon potes affequi. Fides præstabit, ut hæc sentias, etiamli nonuideas. Etenim si aeris huius natura & impetum cum sentias, non potes ingenio con lequi quomodo confequeris hec longe fublimiora, & ab omni fenfu corporis femotiora: Siquidem dictina cum lint, longe fuperant humanas mentes, nifi & ipfæ diuino fpiritu af/ fl**enur.M**ihi uero tuto credas, qui hæc quæ cœlestia sunt, nõ solum afflatu sentiā, aut auz diction automated modum propheta: len lerunt, quorti de numero tu me elle credis, led com penacerrac's loquimur, et quod uidimus in cœlo, hoc uobis testificamur in terris. Sed uos quinondum estis renati per spiritum, hac spiritualia non creditis. Creditis homini, de his que corporeis oculis uidit teltimoniti ferenti, & non creditis ei, qui colettis iple colettia uidit oculis spiritualibus. Vt certius sunt cœlestia quam terrestria, ita certius cernuturab coqui cœlestes habet oculos. Hecaut dicebat dominus Iesus sub involucro, significas six bidiuinam esse natura, quanti corpus mortale circumferrettates hoc testimonium quod iplitribuerat Nicodemus ueluti magnificum, quod à deo millus ellet, iuxta fenium illius, quiproloquutus est, longe esse infra ipsius dignitate. Siquidem Nicodemus nihil adhuc altius sentiebat de Iesu, nisi quod sic esset missus à deo, quemadmodum cæteri prophetæ kganturà deo missi, & quemadmodum Ioannes missus erat à deotsed longe sublimius fix linemisserat à deo, qui lemper fuisset apud patré ante qu'am mitteretur, & iam tû ellet apud patrem iuxta diuinam naturam, qua non recedit unquam a patre. Quoniam autad huiss mysterij sublimitatem, quomodo in eodem diuina natura coniuncta esset cum hu mana, ut idem in terris ageret homo mortalis, & idem apud patre ellet deus immortalis, que hactenus dixerat de renafcendo per aquam & spiritti, crassiora uideri poterant, sub/ icit dominus Ielus: Si mihi terrena quædam adhuc uobis prædicanti, ob carnalem animi fatum non creditis, quomodo credituri fitis, fi prædicauero uobis ea quæ plane cœleftia lunt, quæ tamen iple & uidi, & certius cognoui, quam quæ uos oculis corporeis uidetis: Quisautem hominum, autangelorum tantus fuit, utascenderet in cœlum,cœlestia con/ templaturus, & ipsam divinam naturam, ut est, coram aspecturus; Nemo prorsus ascenz dirinhoc coelum, nisi filius hominis, qui è coelis descendit in terras, qui idem iam nunc uctaturin cœlis, nunquamà divinitatis contemplatione feclufus, licet interim humilis & obleurus uideatur in terris. Sed ita ui lum est diuino consilio, dei gloria per lummam igno miniain, & humilitatem declarare mundo, ut homines relica falla gloria, eadem uia pro perent

Ses exaltanit

Et sient Mos perent ad ueram atquaternam gloriam. Quod si quis roget: Quæ necessitas compulit dei filium descendere de cœlis, & in terris humilem & abiectum uersari : nihil aliud in causa fuit, & summa charitas dei patris erga genus hominum, cui seruando filium suum unige nitum tradidit in morte, & morte iuxta mundi existimatione probrosam. V num impendere uoluit omniti faluti. Nec hoc fubitum aut nouti tibi Nicodeme uideatur. Hoc ipfum est quod suturum adumbrauit Moses, quum pereunte populo serpentiu incursu, serpentem zneum suspendit in stipite, ut quicung flexissent huc oculos suos, incolumes essent à morfu letali. Quemadmodum igitur æneus ille ferpens speciem quide habens uenenatæ bestiz, sed adeo ueneno carens, ut alios etiam ueneno tactos liberaret, suspensus est in de/ ferto, quo conspicuus esset omnibus ad salutem: ita oportet exaltari filium hominis, ut ox mnes qui huc per fide sustulerint oculos, à letifero peccati ueneno liberentur: ut non so lum Ifraelitz, sed omnino quisquis hominum syncero pectore fiducia in illo collocet, non pereat peccato obnoxius, quod mortem adfert æternam: sed per mortem unius innocen tis,uitam obtineat æternam . Huiulmodi quibuldam ænigmatis dominus Ielus aflumpti homínis & orbis per crucem redimendi mysterium aperuit, nondum licet earum rerum capaci: fimul interim aperiens, quantum intereffet inter eos, qui legem carnaliter legerent præter historiam nihil animaduertentes: & eos qui spiritus afflatu, de quo suerat mentio, sensum arcanti sub scripture tectorio latente perciperent. Sed tamé hec sidei semina, tum dominus lesus iniecit in animu Nicodemi, ut post intelligeret hoc no fortuito, sed divino confilio gestű esse, atcz ita bonum semen exceptű in terram bonam, sidei fructum produceret suo tempore, no solum in eius pectore, qui hac audiuit, uerumetia in omniu animis, Sic enim de ad quos per Nicodemű referente hac erant permanatura. Quis enim crediturus erat, tan us dilexit tam fuisse dei charitate erga mundu deo rebellem, & tot flagitijs obnoxiu, ut non sokum no ulcisceretur admissa scelera, sed filium etia unicu e colis dimitteret in terras, ator hunc in mortem, & morte crucis probrolissima traderet, ut quisquis hominu, siue Iudæus, siue Græcus, siue barbarus in hunc crederet, non periret, sed per fidem Euangelica uitam con lequeretur æternã: Quanquã enim olim pater per filium iudicaturus est uniuersum mun dum in aduentu poltremo,tamen hoc tempore, quod clementiz datŭ est, non misir deus filium suum ut condemnet mundu prosuis sceleribus, sed ut suz morte mundo per fidem conferat falutem gratuitam: & nequis sponte periens haberet quod prætexeret suæmaki tiæ facilis aditus datus est omnib ad falutem. Non enim exigitur pro prioribus admissis fatis factio, non legis observatio, non circumcilio, tantum qui creditilli, tutus està codem/ natione, nimirum illud amplexus, per quod falus eterna datur omnibus, quantalibet pec catorum farcina grauatis, fi modo post Euangelicam professionem abstineat à uitæ prior ris flagitijs, & iuxta doctrinam eius, cuius nomen profellus eft , proficere nitatur ad per/ fectam pietate. Porrò quisquis non credit Euangelio, tantam dei erga se charitate contem nens,& falutem gratis oblată ab sese repellens, nihil opus habet, ut à quoquam sudicetur, quum iple palàm condenet leiplum, & æternæ pæne reddat obnoxit, hoc ale repellens, per quod licebat assequi uitam æternam. Deus per unigenitum filium suum salutem ome Hoc est au nibus obtulit, ides per fidem, ut illum salutis autorem agnoscamus ac ueneremur, et in illo totius felicitatis nostra fiduciam collocemus. Hoc qui recusat, & dei tam obuiam bonita tem aspernatur, & filium quem pater honorificari uoluit, contumelia afficit, & mortem illius pro nobis obitam, pro nihilo ducit, re nimirum ipla declarat lele dignü æterno fupplicio. Quis enim non intelligit, illum merito & suapte culpa perire, qui uolens ac sciens amplectif id, per quod perit: & auerfatur id, per quod falus poterat restitui ? Error & pec cata tenebre funt animorū, & peccata mortem gignunt eternam. Filius dei lux est mundi. Lux enim est ueritas. Huic credere falus est. Itaq; quữ benignitate dei lux uenerit in mun» dum, ignorantia ueri & innumeris uitijs caligantem, ut cognita ueritate relipifceret ac fer uaretur, homines magis amarūt suas tenebras, qu'am lucem cœlitus missam. Si perit agro tus, quí medicum celat morbum ne fanetur, nónne ipfe de fe pronuntiat, quod fuo uitio peritt Sic homines mudo dediti, lucem oblatam auerfabantur, quod mala effent ipforum opera. Vt enim is qui rem dedecorosam patrat, nocté amat, ac solem sugit, ne prodamur iplius facta : ita qui libi male confcij funt, oderunt lucem Euangelicæ ueritatis, per quana produntur ez quæturpia lunt, ut emendentur. Negs enim lanari potelt, qui morbñ amac

tem judicium

ورفعو وي

luum

fum. Sibi displiceat oportet peccator, ut deo placeat. Caterum cuius opera recla sunt, is amat folem, ut ex recte factis laudem inveniat. Ita qui sibi bene conscius est, aut certe qui fariari cupit, nec dillimulat fua peccata: nam hæc quoc ueritas eft, agnoscere tuti malum quod habes, & ambire bont quod no habes; ultro se offert Euagelice luci, ut palam fiant iplius opera, & quæbona lunt, laudem habeant: que non ex mundi spiritu, sed ex deo pro fectafunt: & que mala funt, corrigantur. Ceteru qui ex legis obferuatione fibi perfectam iulticiam arrogant, cum intus madeant uitijs animi, qui in philosophiæ præsidijs, qui in fuire mundi commodis felicitatem constituunt, aut in magnis uersantur tenebris, si hoc exanimo fentiunt: aut in maioribus etiam, li quod fentiunt esse malum, excecati suis cupi distibus mordicus tenent, & quod uident elle falutiferum, pertinaciter auerfantur. Hu/ infmodi mysteriorii semina quæda dominus Iesus recondiderat in pectus Nicodemi. At/ quehic est ille Nicodemus, qui post autoritate sua patrocinatus est Iesu aduersus pharisee onin calumnias, dicens neminem elle condemnandum, nisi perspectis ipsius operibus: quig mortuo sepulturæ officiü exhibuit. His igitur Euangelicæ gloriæ fundamētis iaclis in Galilaca & Hierofolymis, Iefus quo magis ac magis propagaretur, profectus eft in ter/ Post bec ue/ ram Iudaa, cui nomen peculiariter inditum à Iuda tribus autore, unde genus ducit & Ie/ nis Iesus & di frazing illicaliquandiu comorabatur cum discipulis suis, fildem initifs exordiens prædi/sipulicine cationem Euangelică, unde cœperat Ioannes. Prouocabat enim ad pœnitentia, & baptiv zabat. Arcgid temporis baptizabat adhuc & Ioannes. Nondum enim ab Herode conie/ Guserat in carcerem. Baptizabat autem noniam in Iordane, ut solet, sed in obscuriore lo co, cui nomen Enon, non procul à Salim, quod Syris sonat scatebras, un de illic baptizan. dissuppetebat aquæ copía. Eò loci multi fe conferebant, & ab Ioanne baptizabātur:non milifeconferebancad lefum, & à discipulis illius baptizabantur. At the hincinuidia orta quibulla dil cipulis Ioanis aduerlus Ielum, quod cu iple nuper baptizatus effet à Ioanne, Répuduti pro discipulo illius gessisset, ac illius testimonio fuisset populo commendatus, mucrepente sese aquaret illi, imò se illi anteponeret, cuius discipuli sibi sumerent, quod hadmus folus Ioannes feciffet. Ac primű conati funt populum à baptifmo difcipulorum 🗅 Iduanertere, perfuadere conâtes, Ioannis baptilmű efficaciore effe peccatis abluendis. **ဗုပ်ရာbaptılim**ű lelu. Id cum populo non perluaderent,adierunt loannê, querelam ad il/ hundelerêtes,& existimates illum indigne laturu, & aliquo modo cohibituru hanc æmu lationem. At cy hichumanus affectus discipulorum Ioannis profecitad Christi gloriã, & evidentius etia Ioannis de Christo testimonium elícuit. Deferunt autem rem his uerbis: Magister, is qui nuper apud te fuit, cum baptizares iuxta Iordanem, & abs te baptismum fuforpit, quemos tuo teltimonio ornaras apud multitudine, cum omnibus ellet ignotus, nuncidem libi lumit quod tu, palam baptizans, atg oesad illum confluunt : ita futurum chur per illum autoritas tua obscuretur. Hæc discipuli Ioannis studio quodam humano, apientes sui præceptoris gloriam indies augeri, & hac gratia Christo inuidentes, cuius amoritas uidebatur offectura Ioannis opinioni. Hæc cum audiffet Ioannes, fic discipulo/ miliorum prauo affectui mederi fluduit, ut oftenderet lele non folum non ægre ferre. quod lefu gloria indies crefcens, fuam obfcuraret, uerumetia uehementer gaudere, fe mui midelegatum expleuisse, nunc adesse Christitempus, qui longe sublimiora præstaturus ellet Responditigitur huncin modu. Quid humano affectu uultis in me gloriari. An poz sulatis ut me iplum maiore faciam quam sim: Non potest homo quices accipere, nisi fue tics datum cœlitus. Hac enim non geruntur humanis prælidijs, sed autore deo. Quod minieris ille mihi delegarat iuxta modum meum, id bona fide peregi. Præcurforem gessi, protocaui ad poenitentiam, denuntians instare regnum dei. Aqua baptismo praparaui milios ad baptilmum spiritus & ignis: indicaui, quem posthac oporteret sequi, & unde periecia salutem petere. Si mea ualet apud uos autoritas, quur meis dictis fidem non haz besis: Ipsi testes estis, quod non semel palàm professus sim, me non esse Christum, quem miniputabantelle: nec in aliudelle millum, quam ut præcurrens illi uenienti uiam præ **pararem.**Famulus illius fum:ille dominus eft omniū.Quod fi ille iam inuotefcit mundo, had gloria meam obscurat, gaudeo meum testimoniñ uerum esse. Nam illud unice erat inuotis, ut huc proficeret meus famulatus. Quemadmodum enim ei debetur sponsa, qui une sponsus est caterum qui sponsus ipse non est, sed tantum amicus sponsi, non inuidet

sponso suam felicitatem, nece præripit illi sponsam suam, sed gratulatur el, cui fauet exam mo, & aftat illi tacitus, magnoci animi gaudio audit sponsi uocem cum sponsa colloguen tis: ita ego cui nihil erat optatius, quam ut ille tantus agnosceretur esse, quantus est, & ego definerem maior uideri, quam effem, gaudio perfundor, intelligens rem bene fuccedere. Illum qui hactenus longe minor habitus est, & est, oportet crescere: me qui maior habitus fum, quam eram, decet minui. Sic expedit hominum saluti, & meam opinione obscurati & illius gloriam indies augelcere, & à me desciscere discipulos, & ad illum demigrare, ad cuius potentiam mea diluta est & inefficax, tantogi inferior baptismus, quanto est ignis aqua potétior. A equum est terrena cedere cœlestibus, humana diuinis, imperfecta perfectis. Qui è terra profectus est terrenus est, ac terrena humiliaci; loquitur. Quid enimaliud potest homo, quam humana loqui: Cæterti is, qui è cœlo profectus est, superat oes, etiam quamlibet magnos homines. Nos tenuem aurulam coelettium reru haulimus, & utpol fumus testificamur. Cæterum ille, quod in cælis uidit & audiuit apud patrem, certifima fide apud homines testificatur. Ac me tanto inferiorem mirantur homines, illius testimo nium uix quisquam recipit:meum,qui famulus sum, de illo testimonium requirunt, & illi us de patre testimonium renciunt. Et tamé si quis mihi distidit, distidit homini: si quis non Qui autem credit illi, qui filius est unicus, id quod pater sua uoce testatus est, facit deum mendace lu accipit eius dei patrem adorant, & filium ab illo missum afficiunt contumelia: sed omnis in filium con testimonium tumelia, recidit in patrem. Quisquis igitur accipit testimonium filij, is credens filio, ceno confirmat deum esse ueracem, qui loquitur in filio. Filius enim qui missus està patre, non loquit humana, sed uerba dei. Locutus est deus & per prophetas, & unicuig pro suomo dulo spiritum suum impartiit: sed huic unico filio suo non dedit deus spiritii suumadeer tum modum, sed totam plenitudinem sui spiritus effudit in eum, adeo ut nihil habeatpa ter, quod huic desit: & quicquid huic detraxerit hominum incredulitas, id pater sibi dena clum putet. Pater enim fikium unicum unice amat, ac rerum omniñ summam tradiditilli in manum, non le spolians sua potentia, sed huic eandem quam habet uirtutem comunic cans. Quicquid autem conferre uoluit humano generi deus, hoc per filium largiriuoluit Offert autem omnibus rem non mediocrem. Offert enim uitam æternã, fed per eum, qui folus est fons uitææternæ. Sed huius tam eximij muneris fe reddit incapacem, qui reculat accipere. Reculat autem, qui non credit, filium posse largiri quod pollicetur, simula men dacij patrē inlimulat, qui per filium uana polliceatur. Magna est igitur merces credulita/ tis, & atrox damnum incredulitatis. Etenim quisquis fiduciam suam ponit in filio, iam ha bet filium:quilquis habet filium,habet uitam eternam. Contrà, qui diffidit filio, quoniam iple libi uelut oculos occludit, ne lucem alpiciat, non uidebit uitam, quoniam hæcluxuita est hominum, sed ipse permanens in peccatis suis, manet obnoxius ultioni divinæ hocest æternę morti.

Q ui credit in filiu babet

TOVE huiulmodi dictis Ioannes discipulorum suorum immodicum erga se studium, & maligna de Iesu opinionem castigauit, tacite prouocans eos, ut se neglecto iam illum sequerentur, unde omnibus petenda essentum Vt igitur cognouit Iesus, quem nihil omnino fugiebat, sibi quoq cotigist, quod interhomines solet euenire, ut gloriam comitetur inuidia, iamque hoc

male habere pharifæos, quod plures alliceret discipulos, & plures ad illius baptismum confluerent, & ad Ioannis, tametli Ielus iple non baptizabat,iam tum oltendens præda/ rius elle munus euangelizandi, quam baptizandi, sed discipuli eius: & hoc magis ureban tur, quod tantum fibi fumerent huius discipuli, quantu uix ferebant in Ioanne, cui tribue/ bant plurimum: partim ne magis exacerbaret illorum inuidiam, li illis ueluti contemptis, filic diutius fuisset comoratus: partim ut iam tum præluderet futurum, ut Euangelijgra/ tia, à Iudæis repulsa, ad profanos populos deferretur, relinquit Iudæam, iactis illic Euage licæ doctrinærudimentis,& reuerti parat in Galilæam, unde uenerat. Sed interim eratib li eundum per Samariam, quam olim profanæ gentes, expulsis Israelitis, occuparant, in ductis in eam convenis hinc atog hinc contractis. Hi tande multis afflictionib, eruditi divi nitus, aliqua ex parte ludeor u religion e amplexi funt: deum un u colere cœper ut, licetriu diuerlo,& ad lacob Abrahe nepoté genus luum referüt, quod his habitauerit olim apud Chaldaos. Solius Mosi libros recipiebant, prophetas non admittebant. Nomen autem genti

genti inditum à monte Samor. In hos igitur atrox ac publicum odium erat gentis Iudais cz, ob memoriam per uim occupatæ regionis, & incolarum sedibus suis eiectorum, riv nusch in plerifch diversos. Sic em receperant Mosi legem, ut veteris superstitiois superes lent multa uestigia. Cit igitur uenisset ad Samariæciuitatë, quædicta est Sicher, ac deesset abus, nam discipuli tantu inhiantes domino, de comeatu non prospexerant, ipse quidem ldus non ingressus mediam ciuitatem, ne Iudæis probabilem calumniādi causam prębe/ ret, quod Israelitis neglectis, sese trasferret ad gentes profanas & impias, queadmodum poltgrauis conuici loco Samaritanum, & demoniaci appellabant: discipulos passus est abire inciuitatem emendorum cibarioru gratia. Iple solus ibi comoratus est, partim ut reditum suorum opperiretur, partim ne deesset occasioni miraculi. Noueratenim quid esset euenturum. Erat autem illic prædium quod dederat Iacob Ioseph filio suo. Locus es ntlacer ac celebris apud Samaritanos ob ueteris historiæ memoriam, quod illic Leui & Simeon magna strage incolaru ulti fuissent cotumeliam Dinæ costuprate. Erat inibi fons quoq,uel ob hoc celebris apud eam gentem, quod Iacob, quo, ut dixi, generis autore glo riantur Samaritani, et fodillet. Ielus igitur e longinquo fellus itinere, quod pedes, no ex quis aut uehículis confecerat, nobis iam tum exemplū præbens, qualé oporteat esse Euan gelij præconē: sedebat illic, ut se dabat locus, fonti imminens, ac ueluti ex aura fontis refo allatione captans. Erat aut hora ferme fexta juxta Iudæorum supputatione, cum jam sol uergens ad meridië, æstu suo laboris molestiam coduplicat. Atos his indicijs Iesus declar rabat le uerum hominem esse, ijs dem affectionibus obnoxíu, quibus obnoxía sunt corpo ncaterorum hominum. Interim ingressa est mulier quadam Samaritana, ut ex eo puteo quiassidebat Iesus, hauriret aquã. Cui Iesus ut statim colloquif preberet argumentu, & ex hociplo quo dagebat mulier, uenaret illam ad falute, dicit illi: Mulier da mihi bibere. Cõr modum autē interim abierant apoltoli, quod Ielus illi quædam arcana dicturus ellet, que apudalios dixille, petulantiæ uideri poterat. Qua quidem in re dominus Ielus ciuilitatis & mansuetudinis exemplum exhibuit Euangelicis doctoribus, qui peccatricem, & non uniprostitutæ pudícitiæ mulierem adeo no dedignatur alloquio suo, ut etiam pudori im pudica folitudine confuluerit. Mulier'e cultu linguacia deprehendens Iesum esse Iuda/ unnecignara quantopere ludzi soleant abhorrere à comercio Samaritanorum, adeo utoccurlu quoca et colloquio le putent cotamirari, adminata quod & ultro compellaret, & potum ab i pla peteret, respondit: Qui fit, ut tu Iudæus quum sis, quemadmodum e ser mone cultucio conficio, præter Iudæoru morem, à me muliere Samaritana poscas potum, aun foleatis uos Iudæi à commercio Samaritanorum abhorrere , netas elle ducentes , fi quid habeatis confuetudinis nobifcum: lefus autē qui non tam fitiebat aquam illam,tam aliuere iuxta carnis naturam litiebat, qu'àm animarum falutem, fenfim pellicit muliercu lamad cognitione Euangelicæ gratiæ, respondens hunc in modum per ænigma, quo ma/ gis accenderet in illa discendistudium: Si nosses & eximium sit donum quod nunc uobis offert deus, & si nosses eum qui nunc aquæ potum abs te petit, tu potius petisses ab eo,& **isdedisse**t tibi longe potiorem aquam ista, uidelicet aquam uiuam. Hoc quū esset dictum despiritu quem hausturi erant credentes Euangelio, mirum non est, si muliercula Samari tana non intellexit, qui Nicodemus & Iudæus & Rabbinus non potuerit affequi, quod aliquanto clarius dixerat lefus de renafcendo è fupernis. Quin ille craffius etiam responz dishac mulier: Nunquid, inquit, potest homo iterum in uentrem matris introire, cum litlenex,& nasci denuor Hæc autem quum magnificu quiddam concepisset ex eo quod dixerat lefus: Si scires donum dei,& si nosses quis esset,& daret aquam uiuam: non indi/ gne tulit contemni puteum Iacob, de quo religiofe fentiebat, non irrifit magnificam ora/ tionem & hospitis,& ignoti,& Iudæi; sed discere cupies, quid esset hoc, quod ceu nouum acpræclarum ostentabat, honoris gratia, dominữ eum appellat, ut iam no humili de illo concepta opinione. Atquinterim hoc mulierculæ Samaritanæ exemplű dispensatione di uniconsilii procuratum est ad coarguenda ac traducendam Iudæorum peruersitatem, qui in tantum non præbebant se dociles domino Iesu, ut beneficia quog illius, & saluta/ rem doctrinam impie calumniar etur, quum hæc mulier cula ciuiliter ac mansuete respon derit ad omnia, doceri gestiens, adeo ut in æstu commorans, & oblita eius rei, cuius gratia uenerat, penderet ab ore ignoti hominis & alienigenæ, de quo nihil adhuc præclari audie/ rat Tom. 7

rat. Domine, inquit, tu mihi polliceris aquam hac præstantiorem. Atqui ne uas quidem habes quo haurias aquam, & puteus profundus est. Vnde igitur suppetit tibi aquauiue copia, quam promittis: Nunquid tu maior es patre nostro lacob, quem & uos uenen? mini: Is nobis ceu præclarum munus dedit hunc puteum, & adeo non cotemplit hanc aquã, ut iple ex ea bibere lit folitus, & tota familia eius una cum pecoribus. le sus uidens docilem esse muliere, quæ non magum suspicata est aut incatatorem, sed magnitaliquem uirum, quem cum lacob, de quo magnifice sentiebat, conferendum putaret: non dedigna tur illam paulatim alliceread maiorem fui admirationem, oftendens aquam effe fpiritua/ lē, de qua loquebaī, que no reficeret pecora, sed animas: Qui biberit, inquit, ex hac aqua, quam uobis dedit patriarcha lacob, ad breue modo tempus litim corporis ledat, mox recurfuram. Cæteru ut intelligas, quanto magnificentius sit hoc donum dei, de quo loquu tus sum, dono Iacob, quanto de præstantior aqua, qua ego polliceor, ista aqua quæscatet e terræ uenis: Si quis biberit ex hac aqua, quam illi, si desideret, daturus sum, no sitiet inæter num:nec unqua postea siti periclitabitur,nec subinde aliunde petenda erit aqua,sed semel hausta permanebit in eo qui bibit. & in eo gignet fontem perpetuo scatente uso aduium æternam. Hæc per ænigma dicebat lesus, sciens mulierem nondum capacem mysterij de fide, per quam datur spiritus, qui semel acceptus, nunquam deficit, sed usos proficit, do/ nec prouehat hominem ad uitam æternam. Tanta erat aut mulieris simplicitas, ut quum Iudæi foleant hufusmodi parabolas sinistre interpretari, illa non intelligens quidesset di Aum, tamen credens & amans diceret: Domine, imparti quæso mihi istam aquam, ne sub inde recurrente siti cogar hunc adire puteum, & haurire. Hac quanti erat crassa respons sio, tamen animum arguebat ad credulitatem pronum. Proinde quoniam iam non humi lem opinionem coceperat de lesu, maioribus suæ diuinitatis argumentis prouocat, ut ma gnificentius etiam de iplo fentiat. Ielus igitur ueluti non comunicaturus rem tantam, nili marito præsente, iubet ut uirum suum accersat, atquillo comitata mox ad se redeat. Hoc audito mulier exiltimans lese apud hominem tantum loqui, muliebri pudore cupies dib simulare turpitudinem suam: Domine, inquit, uirum no habeo: inficians matrimonium, fed dissimulans stuprum. Hic Lesus & suam declarans divinitatem, & mulieris vitam comiter arguens: Recle, inquit, dixistitibi non esse uirum Etenim quum quinq uiros habue ris ad libidinë, nullum tamen habuisti legitimu: atog hic ipse quem nunc habes, non est uir tuus legitimus. Nihil igitur hic mentita es. Mulier ubi fensit uitæ suæ domestica probra non latere lesum, hospite & ludæum, qui, quod narrabat, ex hominum narrationescire non poterat:non resilit ab illo pudefacta:non irritata regerit contumelia, sed magis etiam in illius admirationem inflamatur: quữ fi quid tale lefus dixiffet pharifæis, clamaturifue/ rint: Magus est, & dæmonium habet. Quid aut hæc pia peccatrix Samaritana: Domine, inquit, ut uideo, propheta es tu. Huc profecit mulieris credulitas: primum Iudæum dun taxat appellat:miratur no perinde tenacem religionis Iudaicæ, quod præter aliorum mo rem'à Samaritana postularet potum. Mox dominum appellat. Nunc prophetici tituli ho norem tribuit, quod ex fefe noffet aliorum arcana. Moxes omiffo de rebus humilioribus fermone, cupiés è propheta fublimiora quædam discere, proponit quæstionem uelutiin explicabile de ratione adorandi deum, quod hic longe diuerfum fentirent Iudei & Samà ritani. Quum enim utraci gens deum eundem adoraret, tamen Iudzi cotendebant deum nulquam adorandum, nili Hierololymis in templo, quali deus alibi non audiret uotapte cantium. Contrà Samaritani limili, sed diuersa superstitione, negabant deum usquam a dorandum, nilî in monte Garizim, quod is locus à Mofe decretus effet, ubi patriarche benedicerent populo seruanti præcepta dei. Quum autem utracs gens suis ritibus dele ctata, alterius religionem contemneret, mulier uelut è propheta, talium rerum non igna ro, cupit discere utrius nationis sanctior esset cultus, quali sequutura quod melius cognov uisset. Ait itaque: Maiores nostri in hoc monte soliti sunt adorare, necalibi fas esse putant deum colere, quum uos Iudæi contra ducatis abominandum in excellis ac lucis immola re:nec alibi fas elle adorare deum, quàm Hierofolymis in templo, quo gloriantur illi, qua si deus ædificio manibus facto cocludatur. Hæc mulieris interrogatio quoniam ad ueram pietatem discendam pertinebat, lesus aperit illi, prodito per Euangelicam doctrinam ue/ ro & spirituali dei cultu, prorsus abolendam gentium superstitiosam deorum ac dæmo/

num

num religionem:abolendum & Samaritanor cultum, qui nec de Deo sentiret, ut opor tet, sed seu præcipuum quendam dæmonem crederent, & huius cultui dæmonum cul nun admiscerent, gentium impiam superstitione dei cultui uelut ignem aquæ confunden tes, & ad illorum exemplum in lucis ac montibus facra peragentes: & Iudæorum religio ne, quæ pro temporis ratione fuerat hactenus crassa & carnalis, at gumbras modo qual damueræ pietatis habebat uerius & pietatem ipsam, in melius profecturam : & posthac deum plenius cognitum per filium & spiritum sanctum, non solum in Iudæa, sed toto ter rarum orbe colendum: ide in facratioribus templis, quam erat illud Hierofolymitanum, uidelicet in puris hominum animis, quos iple deus fibi fuo fpiritu confecraffet; nec iam ni dore pecudum deliniendum, sed sanctis precibus, sed pijs uotis, sed castis affectibus. Ver rum hoc Euangelicæ pietatis mysteriű aperturus, præfatur fidem, sine qua nullus est ido neus auditor Euangelicæ doctrinæ, nec idoneus cultor Euagelicæ religionis. Fides enim sola purificat corda, redditch idonea, quibus credantur philosophiæ cœlestis arcana: Mu lier,inquit, fidem habe mihi, li uere prophetam exiltimas, iam adelle tempus, quando & Samaritanor impurus cultus abolebitur, & Iudæorum carnalis religio trasferetur in me Mulier cree lius; neces posthac adorabitis patrem in hoc monte, qui non solum huius montis deus est, de mibi fedtotius orbis, neg Hierofolymis: sed ubicung erit piorum hominū congregatio, ibi fu maest Hierosolyma. Nos interim uobis in hoc præstamus, quod deum per legem cogniz nmadoramus, quem confitemur omnium rerum ac gentiñ dominum: nec illius qui fo/ hisadorandus est, cultum aliorum deorum cultu cotaminamus. Vos adoratis quod nesci tis exiltimantes deum nõ elfe deum nili ludæorữ ac uestrum; & talem ut dæmonữ admit/ nt confortium, cui foli debentur diuini honores. Hec Iudæos do cuit lex, & unius dei cul mitemplü i plius iusu costructu est Hierosolymis, quod templi spiritualis haberet imagi nem.Instituti sunt sacerdotes:ad hæc sacrorum ritus, uelut umbris quibusdam designan/ tes Euange Licam pietatem. Hoc igitur uobis præstamus Ludæi, quod melius quam uos **de deo fentí mus :** quod illíus cultum nullo profano deorum cultu contamínamus : quod inloco ab ipfo deo præscripto, quod ritibus ab eo traditis illum colimus. Quanquam hec interim religio, tametli perfecta non eft, tamen ad perfectam pietatem gradus eft. Et idcir cofaints in tium à ludæis profectif est, qui per prophetas tenent promissa uenturi Mes/ latariper legem tenent figuras & umbras Euangelica pietatis. Nunc tempus est, ut fals la religio gentium cedat, & carnalis cultus cedat spirituali, & umbræ legis cedant Euan/ gelice luci. Iam enim, inquam, infrat tempus, imò iam adeft, quando ueri adoratores paz tremadorabunt, non in templis, non pecudibus, non rebus corporeis, sed spiritu: no um/ bris sed ueritate. Deus enim quum spiritus sit, non delectatur puritate corporali, nec tem plorum parietibus, nec pecudum uiclimis, led spirituales adoratores amat, à quibus ado retur iuxta spiritum ac ueritatem. Hactenus enim satis umbrisac figuris Mosaice legis da tum, Posthac ubicuncy mens erit, per fidem Euangelicam à uitis pura, ibi templum erit deo dignum: ubicunque uota cœlestia, preces puræ, cogitationes sancte, ibi uictimæ, qui bus litatur deo. Hoc Ielu fermone tantum profecit simplex et patiens mulieris credulitas, proper prius Iudaum, mox dominum, deinde prophetam appellarat, nunc ipium Meli sam elle suspicetur. Nam & Samaritani ex Mosi promissis prophetä illum eximium exp petabant è Iudæis exoriturum. Itaes respondet hunc in modum: Scio Messiam ventu/ run, quem expectant Iudæi, de quo iam apud Iudæos rumor est. Is igitur ubi uenerit, ex plicabit nobis hæc omnia, quæ de nouo dei cultu dixisti, nece quicqua nos patietur igno/ rate, lefus uidens mulieris docilem credulitatem, & ardens cognoscendæ ueritatis studi un, quale non repererat in fuis Iudæis, dignatur illi aperire quis effet: Expectas, inquits Melliam uenturum, hunc scito uenisse, iamo uides illum: nam ego sum, qui loquor ter sum. Simulés his dictis aderant discipuli redeuntes ex oppido: & prius quam accederent conspicati illum cum muliercula Samaritana colloquutum, mirabantur tantam illius hu manitatem. Nemo tamen ausus est illü interrogare, quid rei peteret à muliercula, aut qua gratia cum illa colloquutus esset. Porrò mulier stupefacta sermone domini Iesu, nihil qui dem respondit, sed relicia apud puteŭ hydria: iam enim aquæ sitis exciderat, gustata aqua quam promiserat Christus, properat in ciuitatem: & ex Samaritana peccatrice subitò fà staest apostola: narrat palam omnibus, ut plurium conscientia suam fidem confirmaret: Tom.

Venite,inquit, & uidete hominë admirandum,& occultarum rerti confcium:qui quum holpes sit, & nunquam mihi uilus, tamen narrauit mihi secreta omnia quæ fecerim: fieri potest, ut is sit Messias. Nolite fidere dictis meis, ipsi potius facite periculum, & menous nam esse comperietis. Hunc rumorem dum spargit inter ciues Sichar, interea discipuli sa spicantes lesum iam fame cruciari, inuitant ut cibum caperet, quem emerat. lesus autem ubics captãs occasionem, homines à corporalium rerum cura ad spiritualium studium e uehendi:quemadmodum mulierem ex mentione aquæ pellexeratad cognitionem Euan gelicæfidei, ita discipulos adhuc rudes ex occasione cibi prouocat ad studium Euangelt zandi: & tum forte non sitiebat aquam putei: & si sitiebat, magis sitiebat hominum salur tem: & tamen ex affectu mulieris que uenerat aquam haultum, captata est sacri sermonis occasio. Ita tametsi tunc esuriret secundum carnis naturam, tamen maior quædam sames habebat illum seruandi generis humani, cuius gratia uenerat è cœlo. Discipulis igiturad corporis refectione inuitantibus: Mihi, inquit, alius est cibus que edam, quick mihi magis est cordi, & iste quem uos adsertis. Hoc diclum quid sibi uellet, admirantes discipulinec audentes tamen interrogare pro reuerentia præceptoris, ne quid offenderetur, interleb quebantur. Quid hoc sibi uult: An interim dum nos abfuimus, alius quispiam attulitei ci bum : Ielus autem quo magis infigeret in animos eoru quod prius oblcure dixerat, dicit apertius: Me, inquit, leuissime mouet iste cibus corporum: est alius cibus qui mihi prad pue curæ est: nimirum ut perficiam id, cuius gratia me huc misit pater cœlestis: hæcest mea fames, hæc est mea sixis, ut obeam quod ille mandauit. Tempus urget, & hominum pronæmentes ad Euangelicam fidem flagitat operam prædicatorum. Si uos, qui rei cor porti studetis, nostis instare metendi tempus, postă a semente facta quatuor menses præ terierint: quanto magis oportet nos no negligere spiritualis nostre messis tempus: Quem admodum autem ípla leges iam flauelcens falcem & melforum operam quali flagitatika si sustuleritis oculos uestros, & obseruaueritis humanarum mentium segetem, etiama pud Samaritanos & ethnicos properantium ad Euangelicam doctrinam, intelligetis rev giones undique uelut albescere ad messem euangelicam, & operam ac studium nostrum tlagitare. Quod si fructus spes facile prouocat messorem ad operam, quanto magis opot tet nos alacres esse ad hanc messem patri colligendam, quæ & messori præmium in codis amplifsimum parabit, & deo colliget, non triticum in horrea, fed animas hom**in**um in w tam æternam. Atque ita futurum est, ut pariter gaudeat, & qui sementem fecit, & qui me tit. Nam uobis ulu uenit, quod uulgato prouerbio dici solet: Aliū esse qui serit, alium qui சு முதாழ் metit. Plus est sudoris in semente, ஷ in messe. Proscindenda tellus, rastro sarculocicom க்கவ சிம்ம் minuendæ glebę, lætamine stercorandus ager, iaciendum semen, occandum ac tuendum, Gurou. recen reuellenda zizania. Cæterű ubi iam leges maturuit, no magno negocio demetit. Paratus fetur er inter autem iple fructus lenit laboris tædium. Cæterum hic fecus accidit, quam in messe corpo Grecoru pro rali. Nam illic quoties iuxta uulgi prouerbium, ad alium deuenit fructus melsis, quam ad uerbia eum qui fementem fecerat, gaudet quidem melsor, sed discruciatur seminator. Hic cone trà fit. Nam simul gaudet & qui sementem fecit, & qui messem colligit, neuter enim ca/ ret fruclu suo. Ego uos misi ad metendum segete, in qua uos non laboraltis. Prophete suis laboribus lubegerunt arua, & mundum adhuc intractabilē lua doctrina præpararunt Eu angelio: uos nūc in eorum laborem fucceditis, & rem paratam aggredimini, mundo iam ultro le præbente cœlesti doctrinæ, & mortalibus in regnum cœlorü uel per uim irrum? pere conantibus . Dum huiufmodi fermonibus dominus Ielus cohortatur luos difcipuv los ad negotium Euangelicum, res ipla declarat effe uerõ, quod dixerat de meffe iam albe scente. Nam in ciuitate multi Samaritani crediderant uenisse Messiam, quum mulier illa nihil aliud esset testificata de Iesu, nisi quod aperuisset sibi occulta uitæ dedecora. Cæterunec ipsum loquente audierant, nec ullum uiderant ex eo miraculu. Tam prona erat etiam eorum credulitas, qui uidebant à prophetarum promilsis alieni. Procurrit igitur multiu do Samaritanorum è ciuitate, ut oculis cernerent de quo tanto affectu prædicauerat mu/ liercula. Nec minuit opinionem præfentia:nec offenduntur humili cultu, rarock & tenuiv um ac idiotarum discipulor comitatu, quum ludzi tot uisis miraculis, tot sermonibus auditis, tot beneficijs affecti, uel calumniarentur illum, uel conuicijs incesserent, **uet faxis** eijcerent. Denig Samaritani ad mulierculæ testimonium obuiam procurrunt nonsuæ gentis

gentis homini, quem nondum loquente m'addier at, à quo nihil præclari gestum uiderant: & precibus inuitant, ut urbis suæ hospitio dignaretur uti. Quid autem clementissimus lelus: Nouerat Iudæorum inuidiam nouerat odium in Samaritanos: & nondum aderat tempus, ut illis ob inuincibilem incredulitatem repullis, Euangelij predicatio dem Zraret adgentes. Proinde lic temperauit negotiü, ut nec probabili quapiam specie preberet suis occalionem querendi se spretos ab eo, sibici antepositos Samaritanos, quum prophetia promiferit Messiam ipsis uenturum esse: nec Samaritanorum piam credulitatem omnie nodestitueret. Nã quod per Samaria fecerat iter, necessitatis erat: quod ab ipsis rogatus comoratus est illic biduti duntaxat, humanitatis erat, quam nemo iure poterat caltiniari. lamés audito lefu, multo plures illic crediderunt: & eorum credulitas cofirmata est, qui exmulierculæ uerbis præclarā opinionem coceperant de leiu. lamce plenum & uero luz dzo dignum testimonium ferunt de Iesu dicentes mulieri: Tu parcius de illo prædicaras, ares habet. Nos enim iam no tuis uerbis adducti credimus hunc esse Messia, sed ipsi ex eius fermonibus admirandis certii habemus, quod hic est uere Messias ille Iudæis exper fatus qui salutem adferet no Iudaicæ genti tantum, sed toti mundo. Hoc tam alacri, tāci pleno testimonio Samaritani & suam declararüt credulitatem, & Judæorü impiam incre dulitatem coarguerunt. Lefus igit, ne Ludeis daret odij maioris & inuidentiæ materia, nule hmmiraculū ædidit apud Samaritanos:nec nili obiter ac rogatus ad eos diuertit:nec ni/ libiduum illorum holpitio elt ulus, led mox institutum iter peragit, ac proficiscitur in Ga likam.Porrò quum hic haberet obuiam patriam fuam, non tamen eò deflexit:non quod cam contemperet, sed quod ob contemptum & incredulitatem suorum, quibus secun dum carnem erat notus,& cognatus,non speraret alsquem Euangelij fructum,& prædie priocrimen incredulitatis conduplicasset. Nuncenim leuiore culpa diffidebant doctrika lelu. Rogatus autem dominus, quare no le conferret ad luos, oftenlurus quantus el setulurpatrit illud tritum uulgi sermone prouerbium: Prophetam nusti esse cotemptum, milin sua patria, & inter cognatos suos. Sic enim est affectus homini, ut familiaritas con mptum pariat, & pleræg res illis non ob aliud in precio lint, g quod è longinquo uene tint. Caterum quum in Galilaa iam ob Ioannis teltimonium ac miraculum, quod illic puper ædiderat, rumor satis honestus de illo sparsus esset, quum eò uenisset, exceperunt cun Galilæi: præfertim quod Hierofolymis uidissent eum effcientem ementes & uenden tenètemplo, caterach qua illic tum teste populo magna cum autoritate gesserat. Nam & hiGalilæi tum conuenerant Hierofolymam ad diem feltum . Nimirum hæc omnia con/ demnant in credulitatem pharifæorum, & Euangelica gratiam ad gentes demigraturam pradudunt. Samaritani ad prædicatione mulierculæ credunt, alienigena ad hospitiu perpahunt, Messiam mundich liberatore profitetur, quum nullo miraculo eos fuisset digna tus lesus. Galilæi crassa & legis imperita natio, apud quam nullus unquam extiterat propheta, uisis miraculis credere coeperunt. Hierosolymitani, sacerdotes, pharisai, & scriba, qui uidebantur & religionis apicem tenere, & legis peritia precellebant, tum facta tum di ta lefu peruicaciter calumniabantur. Itags quo quifgs fibi uidebatur effe iustior ac religio for hoc longius aberat ab Euangelica pietate: & quo quilq uidebatur iuxta iudicium hu manum longius abelle à prophetarum ac legis cognitione, quæ Christum promittebat: mod magis alienus à religione, hoc erat ad Christum, quem lex promiserat, propensior, acdoctrinæ Euangelicæ capacior. Itaq; Ielus Galilæam ingrellus, recipit le in Cana Ga/ Hez, ubi ante dies aliquot uerterat aquam in uinum. Id miraculum initio paucis cogniv um, post populari rumore divulgatum, nonnihil bonæ opinionis conciliauerat lesu:sed tamen quæ non responderet ipsius dignitati. Perpauci enim credebant illum esse Melsie an, plericz prophetam esse suspicabantur. Canam igitur repetebat lesus, non ut ex mira pioillic ædito laudem aucuparetur, sedut ex ea semente, qua occulte fecerat, nunc mes? (m) aliquam meteret. Hoc enim erat quod ille litiebat, hominü fidem Euangelio dignam Ethic rurfus exortum est argumentum Iudæis suam incredulitatem exprobrandi. Erat spim id temporis in Galilæa regulus quidam profanum aliquem Cælaris nomine magiv fratum gerens, nec Iudaus, nec Samaritanus, sed ethnicus, & ab omni religione Iudeo/ mm alienus. Huic erat filius unice charus, qui periculole agrotabat in ciuitate Caperna um le cum audisset, quod lesus relicia ludza se reciperet in Galilzam, ipse profectus è civ - Tom. 7

uitate Capernaum, domi relicio filio, uenitad eum, precibus ab eo contendens, utuna sex. cum proficisceretur Capernati, ac sanaret filium ipsius. Maior enim erat morbi uis, tut ad Iesum ægrotus deferri potuerit. Iam enim cæperat agere animam, quum abiret regulus. Porrò lefus indicans adhucimperfectam effe reguli fidem, qui nondum crederet filiz um fanari posse, nisi lesus eò se cotulisset, quasi medicum accerseret, aut quasi non posset & mortuo uitam restituere: sed magis arguens quorundam Iudæorum incredulitatem, qui nec miraculis uisis crederent, ait regulo: Illoru, inquit, fiducia mihi gratisima est, qui nudo sermoni nullis miraculis confirmato credunt. Vos mihi no creditis, nisi uideritis si gna & prodigia. Regulus ut erat totus intentus perículo fili morientis, nihil ad hunc fere monem domini Ielu respondet, quod existimaret huiusmodi colloquio tempus eximi, quum morbus posceret præsens remedit. Vrget igitur, ut properet uenire Capernaum priulo moreretur filius, quali frustra uenturus, si post exhalata semel animam uenisset: quum níhilo difficilius effet lelu anima semel elapsam reuocare, & exire parantem in cot pore retinere. lesus itaq non obiurgata fide reguli, re ipsa ostendit se longe plus posse, ig ille se posse consideret: Nihil, inquit, opus est, ut hac gratia me conferam Capernaum, abt iam filius tuus, quem morientem reliquisti, uiuit ac ualet. Hoc dicto nonnihil confirmata est reguli fides. Nam is fretus sermone lesu, domum properat. Quum aut eo proficisceret tur, occurrer tilli serui, rem lætam nunciaturi patri de filio, quod modo morti proximus subito reualuisset, ne iam sollicitaret lesum, culus opera nihil esset opus. Suspicabantur & nim puerum casu quopiam conùaluisse, ignari quid actum esset inter regulum & Iesum-Hicuero diffidentia reguli, mixta fiducia, fidem afferuit miraculo. Regulus enim certum fcire cupiens,cafúne,an uirtute lefu reualuiflet filius,fcifcitatus eft à famulis,qua nam ho ra filius coepisset habere melius. Tum illi: Heri, inquiunt, hora septima subito reliquit eum febris, & ilico ualuit filius. Agnouit pater hanc fuisse horā, qua sibi dixisset Lesus: Abi do mum, filius tuus uiuit. Iamo certum habebat, nõ calu, sed uirtute Iesu reuixisse puerum. Nec fructu fuo caruit hoc miracult, quang in hominem ethnicum collocatt. Non folum enim iple regulus credidit Christum esse Messiam, uerumetia illius persuasione & exem plo credidit universa familia, quam frequente ac numerosam suisse oportuit, utpote hor minis opulenti, & magistratu sungentis, quum lesus apud suos populares & cognatos multis æditis miraculis uix paucos Euangelio lucrifecerit. Hoc denuo fecundum fignum fecit lefus, quũ rediffet à Iudæa in Galilæã, ut prius miraculũ quod ediderat in Cana, rur fus altero maiore cofirmaret, & hominis profaní exemplo fuos ad fidem prouocaret iam tum ceu præludens per occasionem, & Iudæos obsuam incredulitate repellendos, & gen tes per fidem ad Euangelij gratiam recipiendos. CAPVT

I s rerum initifs iactis apud Samaritanos & Galilæos, lesus rursum se cosett Hierosolymam, ides sub diem festum pentecostes, nimirum ob populi free quentiam pluribus declaraturus suam autoritatem, & pharisais falsa sanctis moniæ scientiæm persinasione turganistica. moniæ scientiæg persuasione turgentibus exprobraturus suam incredulitatem, qui tanto interùallo à Samaritanis & ethnicis superarentur. Erat autem Hierosolymis piscina, siue lacus quidam, quæ Græcis dicitur probatica, nimirum à pecu dibus, quod illic sacerdotes hostias immolandas abluere soleant: & ab eodem argumens to Hebræis dicif Bethesda, quasi dicas domű pecuale. Lacus hic habet imminentes sibi quinq porticus. Is his decumbebat magna uis hominu, uarijs corporu morbis laborane tium:præterea cæcorum, claudorum, mancorti uis ingens, qui motum aquæ expectar et. Nam statis temporibus angelus domini descendebat in piscinam, simulo mouebatur av qua. Porro post aquam ab angelo motam, qui primus descendisset in piscinam, is liberae batura morbo, seu corporis uitio, quocung teneretur. Atque hæciam tum erat imago baptilmi, quo fordes morbig animarum, quamlibet capitales, semel abluuntur, quoties ad elementum aquæ, baptizantis opera, & divina vis cœlitus accesserit, Nec dubium est. quin hac occasione tum temporis ingens hominum frequentia in eo loco uersaretur, uel eorum qui ad spectaculum conuenerant: uel eorum, qui curam agebant ægrotorum in quinque porticibus decumbentium. Ex his omnibus Ielus, quo miraculum effet inlignis us, unum elegit omnium maxime deploratum, ut qui morbo periculofo, peneci immedi cabili, deinde uetustifsimo teneretur: postremo qui maxime desideraret alienum sub

Minn: & adeo tenuis erat ægrotus, ut neminem parare posset, à quo tempestive deferre turinaquam. Nec ex ea turba sanabatur quisquam, præter unum, cui contigisset primum inaquam descendere. Huius calamitas ad miraculi magnitudinem erat profectura, & ex juidem fides conducebat ad exemplum. Siquidem triginta iam annos rem habebat cum baralylisut nos doceret, nullum effe morbum animi tam capitalem, támque inueteratums quem non facile tollat baptilmus, & fides in Ielum. Hunc igitur omnibus deploratum pa ralyticum cum misericordissimus ille lesus conspicatus esset, solutis morbo membris ia centem, & cognouisset malum hoc esse deploratius, quod iam triginta totos annos detimisse miserum, misericordia tactus, dixit illi: Vis ne saluus fieri: uidelicet fidem homi nisactolerantiam circumstantibus uolens ostendere, præterea uim morbi omnibus con foicuam facere, simulos subindicans neminem ab animi uitijs sanari posse, nisi morbum su um oderit, & salutis desiderio teneatur. Neg enim dubium erat, quin ille cuperet sanitai tem, qui tot annis obsederat piscinam pertinaci spe salutis, nec toties frustratus spem abie" terat. Paralyticus itacs non respondebat ad id quod rogarat Iesus, & tamen aliquid bonæ ípei ex illius tã alacri interrogatione cocipiens, oftendit fibi non deeffe uoluntate, nec fe diffidereob morbi magnitudinem ac uetultatem, quin delatus in pilcinam, pollet fanari, led ait libi deelle hominis baiuli opem, per quem mature deportaretur in piscinam, simul ato moueret aqua. nam ubi fensissent alij moueri piscina, pro se quenos properare, ut pri musingressus salutis beneficium solus auferret: ipsum uero morbo tardum, ac baiulo de stiurum, frustra iam prorepere in lacum, quum alius prior descendisset. Hæc aut paraly ticiverba eò tendebant, ut uerecude rogaret lesum, uti iple qui ualidus erat, ac ut uideba wrex compellatione milericors, quum tempus effet, sele deferret in piscinam. Id quidem nonaudebat palam ab eo petere, tamen exposita necessitate subindicabat, quid obstaret ad falutem. Nec enim nouerat ægrotus lefum. Iefus autem delectatus hominis toleranha, qui quod plerica calamitosi solent, non uociferaretur, no deuoueret seipsum, non exe craretur diem in qua natus effet, nec offenfus interrogatione Iefu, an uellet fanus fieri, cla maret sese ab eo haberi ludibrio: simulos comotus dominus tam pertinaci spe salutis adi pilanda:deniquolens oftendere, & eos qui motu pilaina fanabantur, sua uirtute sanarit libig in promptuesse, solo nutu omnes & corporum & animorum morbos possetolles re, dixitilli: Surge tolle grabbatum tuum et ambula. Simul 🕏 cum dicto fanatus est homo, utnonfolum liber effet à morbo alioqui languidus & imbecillis, quemadmodum folent quimedicorum arte fanantur, sed ut abs phominis adminiculo subrigeret sese in pedes, le fulum fuum in humeros fustolleret, atop ita robustus lecti sui baiulus ambularet, ac diu tumimorbi monumentum cunctis uidentibus domum referret. Erat autem sabbatű cum bac faceret paralyticus, atque inde calumnia feminarium pharifais : qui qua legis erant tamalia, & non nisi ad tempus data, superstitiose tuebantur, neglectis ijs, quæ erant præv apua, ac perpetuo duratura. Sabbatorii ocium niolalle, nefarium erat apud illos: proxie mum fraudasse sabbato, nullius erat momenti. Sabbato sustulisse grabbatum, impium ui detiuolebant: inuidere milero fanitatem, culpa non erat. Nouerat paralyticum, sciebat multis annis decubuisse: constabat eurn iam esse ualidum, nec ulla morbi uestigia præse ferentem. Ex tanto miraculo & glorificare deum debuerant: & fanato gratulari, nifi uere impifuillent erga deum, & inuidi erga proximum. Adoriuntur igitur eum, qui fultule/ rargrabbatum, & obiurgant peruerle religiosi: Sabbati dies est, inquiunt, cui debetur o tium. Non est fas tibi tollere grabbatü tuum. Ille non dissimulans beneficium acceptü, & leluautoritate criminis inuidiam à se depellens, significans eum qui rem tantam uerbo Prestare potuerit, homine simul & sabbato maiorem uideri, tespondit calumniantibus lu deis: Is qui me simplici uerbo sanum fecit, iussit ut grabbato sublato ambularem. Hoc au dito, cum iam ob miraculum credere debuerint, non folum inuidebant fanato, uerum ex tiam reftitutæ fanitatis autori moliuni infidias: Quis est, inquiüt, iste homo, qui dixittibi, tollegrabbatű tuum & ambular Volebant enim uiolati fabbati crimen in eum impinge requod & alias non semel secerunt. Cæterum is, qui sanatus suerat, no nouerat de nomis helelum, de facie tant u nosse poterat; sed tum quidem comonstrare non poterat, quod le Aus loquutus paralytico, statim subduxit sele à turba: partim ne sua præsentia magis irita/ at luda orti inuidiam, partim ut iplo ablente, miraculum maiore cum fide cognosceretur

ex eo, qui lanitatis beneficium lenlerat. Porrò iam cognito coperto de miraculo, lelus and torem quocs cognitum esse uolens, cum obuium habuisset eum, cui tribuerat beneficium fanitatis, ait illi: Ecce fanitatem es confequetus, depullo morbo corporis, qui tibi natus e rat ex animi morbo, utrumos fustuli malum. Tu caue posthac ne recidens in pristina per cata, grauius aliquod malum tibi accerlas. Itaq postea quam cognoueratis, cui contige rat sanitas, eundem esse, qui prius iusserat tolli grabatum, & qui nunc testatus se esse sani tatis autorem admoneret, ne peccatis iteratis recideret in morbum aliquem graniorem, eich nomen elle lesum: abijt ad ludæos calumniatores, & indicauit lesum elle, cui debe ret suam sanitatem, existimans illud multorum interesse, ut omnibus notus esset, qui uer bo posset sic mederi morbo deplorato. Atos hic quo es se prodit suda otu exitio digna per uerlitas. Etenim cu Samaritani lelum ad mulierculæ teltimoniu honorifice excepillent cum Galilæi, inter Iudæos ob ignobilitatem & legis imperitiam uulgo male audientes, Christo credidissent: cum regulus ethnicus ob unicum miraculum, tum tota familia le Sum mundiservatorem esset professus:Hierosolymitæ,&urbis nobilitate, & templireli gione tumentes, & exacta legis peritia fele uenditantes. Jefu struunt calumniam adeo de Rinata malitia, ut quu lanitatis beneficium euidentius ellet, de ut negati pollet, ellet et lan Clius, & ut reprehendi posset (quidenim sanctius, qu'am homini calamitoso gratis dare la lutem corporis: ) illud impingat Chrilto, quod neglecto labbato iulsillet tolli grabatum: quali homo conditus effet ob sabbatum, ac non potius sabbatum hominis causa repertum:aut quali non oporteat legis ceremonias ubiq; cedere præceptis,& officijs fanctiori bus Quanta autem cecitas, indignari Ielu, quod hominem milerandum fanasset sabbato, cum ipli qui libi uidebantur legis tenacilsimi, non uererentur alino in puteum delaplo fuccurrere die sabbati? In homine subleuato calumniantur offensum deum, sine cuius au xilio non poterat homo lanari, in alino lubleuato non exiltimantuiolari labbati religio nem. Hæc est præpostera religio Iudæorum, speciem religionis amplectentium, & obid ueræ religionis caput subuertetium, mordicus tenentium legis umbras, & eum cuius gra ția lex erat scripta, obstinatis animis persequentium. Non enim solum calumniabantu lelum,uerumetiam perlequebătur,non ob aliud,nili quod rem lanciam, ac piamfecille in fabbato. Ielus autem ut oftenderet fe fabbati dominum effe, no feruum: autorem non fubditum, fimulé declararet ludæorum calumniam, quam impingebant filio , ex patris autoritate facienti quæfaciebat, ad ipfum patrem recidere, his uerbis retundere conaus Pater mens est Iudæorum calumniam: Pater, inquit, meus coelestis, cuius uos uideri uultis religiosi \* Gmodo ope cultores, quick uobis sabbati fuit autor, quum orbe sex diebus condito, septimo requier ratur uisset ab opere, non ita se obligauit ocio, quin quoties uisum est, possit quæ uelit operari. Nam cum illius sabbatum adhuc duret, non cessat tamen ab opere, quo gubernat om pia que condidit, quo subinde res alías ex alías progenerat, quo collapsa restituit. Quem admodum igitur ille ob religionem fabbati, quo dicitur ab opificio mundi conquieuille, non definit quotidie benefacere mortalibus ac rebus creatis omnibus;ita ego qui filius il lius lum, ab eo & potellatë, & exemplum habens operandi quæ facilit ad generis humani falutem, no impedior religiõe fabbati, quo minus ea perficia, quæ pater mandauit. Quod si me damnatis ob sabbatum uiolatum, eadem opera damnatis & patre meum, qui mihi & exemplum eft,& autor hæc agendi,Quod fi illum abfoluítis,& glorificatis ob **fahuem** homini deplorato restitutam, cur mihi sabbati uiolati crimen impingitis, ac non potius a gnoscitis uirtutem, sabbati religione maiorem : Ego uitam milero restitui, uos mihiob Propteres er tantum beneficium mortem machinamini. His tam sacris Ielu sermonibus tantum abelt 80 magis qua ut Iudeorum furor factus sit mitior, ut magis etiam exacerbati, tumultuarentur aduersus rebant illum, captantes occidendi occasione: propterea quod iam no solum uiolaret sabbatum, fed & deum fibi ueluti proprium patrem ulurpabat, semet illi æquans in operibus & au toritate faciendi qua uellet. Dominus auté lesus intellecta malicia illoru, pergit illos, clas rius expolita poteltate, quam à deo patre accepillet, deterrere ab impia crudelitate; lic let

> monem suum temperans, ut nunc sublimia quædam loqueretur, divinam naturam insi nuans, quam habebat cum patre comunem: nunc humiliora quædam admisces, quæ na/ turam humanam testarentur: ut si illos non pelliceret ad amorem hominis affinitas, certe diuinæuittutis lublimitas cohiberet ab impia temeritate. Sicaūt uindicat libi colortium

Digitized by Google

potestatis cum patre, ut illi tamen cedat autoritatem. Locutus est autem hunc in modum: Miramini quod operandi focietatem mihi uindicaui cum patre. Illud etiam atos etiam af simo uobis, filius qui totus à patre pendet, non potest quico ex se facere, cum ex se non sir, sed quod uiderit patrem facientem, idem & ipse facit. Est quidem uoluntas ac potestas eadem, sed penes patre est autoritas, unde proficiscitur in filium quicquid est, aut potest fi lius, Quicquid igitur fecerit pater, hæc eadem pariter operatur & filius, ob æqualitatem communicatæ per nativitatem potestatis. Inter homines sæpe degenerant à parentibus si lifinec eadem semper est patris ac filij uoluntas, nec eadê facultas. Secus hic res habet: Pa terenim unice diligit filium, luich simillimum genuit, paremch potestatem operandi trans fuditin illű, omniach demonstrat filio facienda, quæ facit iple. Exemplar ab illo proficisci tur, cæterum operatio communis est utrius que. Codidit ille mundum, & idem mundum e/ riam fabbatis moderatur. Codidit hominem, idem etiā fabbatis seruat hominem. Quil/ quisigitur calumniatur opera filij, patrem afficit contumelia. Hæc quæ uidetis me facien iem sabbatis, autore patre, ac patre præscribente, facio. Quod si mirandum uidetur, atque humanis uiribus maius, dicto reftituere fanitatem paralytico:pater, ad cuius prescriptum fillus facit omnia quæ facit, declarabit quod fuo filio his etiam maiora demonstrauit ope क्षिपाठ magis etiam miremini. Nam longe potentius eft excitare mortuos ad uitam, प्रॅ æ/ groto restituere sanitatem. Et hanc quocs potestatem pater tradidit filio. Tradidit aut per petuam ac propriam, ut quemadmodum pater solo nutu suscitat mortuos, & ad uitam re nocatific & filius eadem potestate, quos uult aduitam reuocet. Quicquid enim agit par të,për filiu agit:quicquid agit filius,exuolutate patris agit. Eadem aut est patris, filijo uo lunas, queadmodum est eadem & potestas. Summa præcipuació dei autoritas est, judica Neg enimpa remundū:rex enim est, ac dominus uniuersorū. Et tamen hanc quogs totā potestatem im ter iudicat partiuit filio, cui tradidit omne ius iudicandi, quicquid in cœlo est, quicquid in terra, quic quenquam idlubter terram. Queadmodum pater omnia condidit per filit, omnia moderatur p er Bomnia restituit per filium:ita nihil iudicat,nisi per filium, ut utereg alterü illustret ac despret Pater innotelcit per filium, per que operaf: filius uicilsim patris maieltate decla minde habet quicquid operatur, ut utroop per alterum cognito, omnes honorificent fix hin, queadmodum honorificat patrem. Par est enim esse consortiu honoris, inter quos dinfortium potestatis, ac uoluntatis. Nolite putare, quod patrem habeatis uobis pro/ Qui non ho/ hin, li litis à filio alieni. Quilquis honorat patrem in filio operantem, idem honorat & norificat filili Minex patre operantem: quisquis autem non honorat filium patri charissimum acsiv millimum, idem nec patrem honorat, qui in hoc misit filium, ut per illum honorificetur. Millenim inter illos comune non est, siue quid est honoris, siue quid est ignominiæ. Qui fills diffidit, diffidit & patri à quo millus est in mundum, & cuius uolittate ac præscripto tatiquicquid facit, ac per quem mundo pater loquitur. Quemadmodum non mediocre primium erit credenti, ita non leuis erit pœna diffidenti. Illud enim pro certo dico uo/ quisquis audit sermone meum, & credit ei qui me misit et per me loquitur, iam habet maternam. Quisquis enim iustificatus est à peccatis, & per iusticia usuit deo, deum **bu,** & uitam æternam habet:nec huic metuenda erit damnatio mortis æterne, quæ m**a** meredulos, imò quæ iam habet incredulos: fed ablutus à priftinis flagitifs, per fidem 👊 grat à morte ad uitam. Plus est animam peccato mortuam reuocare ad uitam, qu'am compusexanimum uitæ restituere. Sed utriusg rei potestatem pater dedit filio. Hoe habe Amë amen di certifsimo, quod infrat tempus, imò iam adelt, quo mortui quog audituri funt uo/ co nobis, qui e milifdei: & qui audierint, uiuent. Exciti em uelut à somno prodibût e sepulchris, ac mi uenit bors libus uobis declarabunt fele uere uiuere . Sic reuiuifcunt & animæ mortuæ, fi uocē au int filij dei. Non audit aut, qui diffidens audit. Olim reuiuilcent & omniu corpora de **Ada ad uoce filij dei: nunc in paucis ad uita reuocandis ædito specimine futuræ resurre** denis, id quod maius est agitur, ut ad eiusdem uocem reuiuiscat animæ. Vt nihil est uita Ptedolius: ita nihil eft divinius , & dare vitam aut reddere . Non eft quod diffidat quil& poteltati fili, si fidit potestati patris. Nemini dubium est, quin deus fons sit omnis uitæ, unde fluit omnibus ut uiuant, siue in cœlis, siue in terris. Sed quemadmodum pater har bet tikam in semetipso, ut eam quibus uelit impartiat, aut restituat: ita dedit & filio, ut in lete torius uitre fontem habeat, limulce tradidit illiius iudicandi uiuos & mortuos. Huius

enim sententia ineuitabili, qui paruerint ipsius doctrinæ, transferentur in uitam etemani contra, qui parere noluerint, addicentur æternis supplicis. Tantam potestatem essetta ditam homini, nolite mirari, quum idem sit filius dei. Hoc traditum est illi, quod semper habuit cum patre commune. Interim date operam, ut per credulitatem digni litis uita. Si quidem uenturum est tempus, ut omnes qui mortui sunt & sepulti, audiant omnipoten tem uocem filij dei, ateg ilico reviviscent corpora: & qui mortui fuerunt, & humo condid prodibunt'e latebris terræ, sortituri credulitatis, aut incredulitatis diuersa premia. Nam qui hic bona fecerunt, tum reuiuiscent ad uitæ immortalis hæreditatem: rursum, qui ma la patrarunt, reujuiscent ad æterna mortis supplicia. Fons autem malorum omnium estin credulitas, queadmodum fons bonorum omniu est fides. Nec est quod quist calumnie tur filij iudicium uelut iniquw. Si patris iudicium iniquum esse non potest, nec filij iudiciv ego à meipso um, quod idem est cum patris íudicio, potest iniquum esse. Nec enim aliud iudicat filius, facere qui ic quod præscripsit pater. Qui metuit patris iudiciu, metuere debet & silij iudicium. Non ego possum à meipso facere quicquam. Sicut à patre audio, ita iudico, eog iustum est in dicium meum: quia non est mihi alia uoluntas, quam qua est patris, utaliquo pacto cor rupta uoluntas corruptum pariat iudicium. Apud homines leuis est fides illi, qui teltimo Si ego testimo nium fert de seipso: & arrogans habetur, qui sua ipsius uoce sibi magna uindicat, Quodsi

niŭ perbibeo solus ego mihi testis sum, sit apud uos uanum testimonium meum. Sed est qui de metesti de meiplo monium perhibuit, cui uos plurimum tribuitis in cæteris, hic parti uobis constantes, non creditis, cum sciam uerum esse illius testimonium, quia non ex sele protulit, sed exassau patris. Non potestis tergiuersari, leue pondus habere apud uos Ioannis testimonium Ipsi uiros graues ad illum miliftis,tanquam **à certifsimo autore per certos homines** cognituti num iple effet Melsias. Ille non uindicauit libi fallam laudem, quam illi uolebatis tribue re, sed ueritatem professus est: palam testificans se non esse, qui putabatur, sed me esse Mes siam, qui tolleret peccata mundi, & uitam daret mundo. Huius certe testimonium, cuitan tum tribuebatis, ut eum crederetis esse Messiam, apuduos pondus habere deberet, praz fertim quum à me non sit procuratum, sed à uobis ipsis expressum. Ego quod ad me perti net, non opus habeo commendari hominis testimonio, sed Ioannis de me testimonium uobis ingero: non ut ego pluris apud uos fiam, qui nihil moror humanam gloriam, ledut uos, apud quos tanta est Ioannis autoritas, credentes ei, de quo ille testificatus est, uitetis incredulitatis condemnationem,& per credulitatem affequamini falutem. Magnus qui dem erat Ioannes, sed lux illa promissa mundo non erat, tantu erat lucerna, de nostro igni ardens, de nostro lumine lucens: Vos autem cum illius indicio debueritis properaread lucem ueram, quæ lemper illuminat omnem hominem uenientem in hunc mundum, ma luistis ad breue tempus in illius luce gloriari, qu'am ueram amplecti lucem: quægloriā lat gitur perennem,nec unquam obscuratur, occidit ue. Preluxit ille foli mox cessurus, & ue ro lumine emicante obicurandus. Voluistis illum esse Messam, qui se negabat dignum qui solueret corrigiam calciamentor il Messia. Cur ergo testimonium illius apud uos nic leue est, quod de me tulit, quum alioqui tam magnifice de illo senseritis: Non pendeo à lo annis testimonio: sed tamen optarem apud uos habere pondus, ne pereatis ob incredulia tem.Et tamen si illius testimonio diffiditis , ego ex meipso certius habeo testimonium: niv mirum patris mei, qui maior est Ioanne, cuius testimonium refelli non potest. Nullum est certius testimoniù ipsis factis. Ea si uidetis esse digna Deo, si uidetis à me fieri, satis deme teltificantur me nihil ex meiplo facere, led ex eo, qui me falutis ueltræ causa misit in mun dum. Non est igitur quod excusetis incredulitatem uestram, meam'que sidem eleuetis, quod iple duntaxat lim teltis, quod magna de me prædicem. Habetis Ioannis apud uos

grauissimum testimonium, quanquam ille magis eget meo testimonio, ne falso uideatur Et qui misit credere, quum ipsa sacta conspiciatis. Quod si ne hoc quidem incredulitati uestre satis est, me pater me pater audistis apud Iordanem patris uocem è sublimi testificatem de me. Pater autem cum spi ritus lit, nec uocem habet quæ pollit auribus humanis percipi: nec lpecie, quæ cerni pol sit oculis corporeis. Nam Mosi non talis apparuit & auditus est, qualis est suapte natura, quemadmodum uos existimatis. Sic enim soli filio uisus est atque auditus, & tamen aliqua uoce, aliqua specie, se uestris sensibus insinuauit. Locutus est prophetis, per prophet

tas focutus est uobis: Ioanni loquutus est, per Ioannem uobis: mihi uero ut est suapte na tûra, loquutus est, per me loquitur uobis. Quod si non tergiuersamini Ioannis testimonie um palam fuisse redditű, cur illi non creditis: Si putatis Mosi & Prophetis uere locutum acuifum deum: cur his quæ per illos locutus est, non creditis: Certe creditis scripturas esle profectas à deo: quumquin his scrutandis diligenter uersemini, atquin his uitæ spem aç félicitatem collocetis, tamen quemadmodu Ioanni, cui in cæteris plurimum tribuistis, de me testificanti fidem habere noluistis, ita scripturis in eo quod est omnium caput, non cre ditis. Promittunt enim illæ uitam, sed per me. Testificatur illic pater de me, ac promittit sémisfurum filium, per quem salus sit danda mortalibus. Sed quemadmodum audistis Io annem, nec creditis: audistis uocem patris, nec creditis: ita nec legis ac prophetarum testi monium hæret animis uestris: cum libros semper habeatis in manibus, cum uerba semper inoie, tamen eum, que illæ literæpromittunt, rejicitistei quem pater iuxta prophetarum promilla milit, no creditis: cum ch non lit aditus ad uită, nili per me, tot teltimoniis copro Baum, tamen omnibus cotemptis, non uultis uenire ad me, ut minimo negotio uitam ha beatis. Nam credidisse filio, que misit pater, salutis est ianua. No est quod testimonio lo, Claritate ab annis aut prophetaru uener apud uos humanam gloria, sed uestrum exitium doleo, qui bominibus no uobiliplis incredulitate ueltra uitam inuidetis æternã, limulos adimo uobis omnem excu decipio fationem, si non credideritis. Tot testimonia protuli, quibus uos alijs in rebus plurimam tribuitis autoritate, in me folo, cuius gratia scripta dictacy sunt omnia, no recipitis Dei cul tum & amorê præ uobis fertis:prophetas per quos ille locutus eft, ueneramıni: & tamen àdeo promissum,& operibus se declaranté quis sit, aspernamini. Hoc nimirum est argu/ mentum quod deum ficta religione colitis:nec uere diligitis deum, quem lex iubet ex tota anima, totiscis uiribus diligi, quum illius filium contemnatis. Incredulitas ergo uestra non effex inopia testium, sed ex inopia ueræ charitatis in deum. Amatis gloriã humanam, az thatis pecuniam, amatis uoluptates, & ad hæc abutimini ficha religionis specie. Filium au Ego ueni in ten dei persequimini, quod ea doceat, quæ pugnant cu istis uestris prauis cupiditatibus, nomine par quanquam cum patris uoluntate confentiunt. Hec arguunt uos nõ ex animo diligere pa tris mei trem. Étenim qui diligit, credit & obtemperat: & qui patre diligit, no potest odisse illi cha tillinű filium:& qui legantem amat, non potelt alpernari legatű: prælertim cum ego nec giriam, nec regnum, nec opes ambiam apud homines: tantum ambio gloriam patris, & infocambio, ut uos feruemini. Videtis opera digna deo, & tamé hominum gloriam non millivindico, led patri, cuius lunt opera per me gelta. Quum igitur uideri uelitis religiole colere patre, tamé me, qui illius nomine ueni, nec aliud ago, tille prescripsit, no recipitis. Erquam est is peruerse increduli mihi, qui patris nomine ueniens, gratis uitam acsalutem offero; tam eritis stulte creduli, si quis suo nomine ueniens, sibi dei gloriam arrogans, suv **ûnik non dei** negotium agens, uobis adferat ea, quæ pertrahant in mortem æternam. Si tabis deus charus est, cur illius gloriam quærenti obstrepitis: Si uitam æternam amatis; titatitorem ultæ repellítis: Si impius est qui fibi uindicat dei gloriam, quur recipitis, qui digloriam falso arrogat sibir. Quid igitur superest, nisi ut fateamini fictam esse uestram pietarem erga deum: Verbis, cultu, ceremonijs deum colitis, re uera odistis. In ore est, templum domini, templum domini, templum domini: in corde est pecunia. In ore sunt æ& prophetæ:in corde eft ambitiolaudis humanæ.In ore funt uerba legis: Dilige do∧ minum deum tuum ex toto corde tuo, & proximű tuum licut te iplum: in corde elt liuor &odium & homicidiv. Vera lausest, meruisse laudem apud deum: Vera pietas est, ome ndin gloriam deo transscribere. Quomodo igitur potestis credere mihi, nihil aliud prædi canti, qu'am gloriam dei, quum uos contempta uera gloria, quæ à deo proficifcitur, uene initifalfam gloriam apud homines, inuicem uobis adulantes, & deo fuam gloriam inui dentes: captantes falfam religionis speciem apud homines, contempta syncera conscienz tia quam intuetur deus: Venantes fordidű huius műdi lucrum, perditis uitam æternam: Mirum igitur no est si habetis deum iratum, cui tam pertinaciter obsistitis. Nolite putare, quod ego cupies ulcifci contemptu mei, uos delaturus fim apud patre. Nihil opus est, me delatore: Moses ipse uos deferet, cuius autoritate apud uos sacrosancia fingitis, & in quo lummã fidē collocatis, habentes pro oraculo gcquid ille scripserit. Sed queadmodu ficte, loanne uenerabamini, cuius de me testimonio no creditis: que admodu ficte ueneramini propheta/

prophetarum oracula, nunc eum persequentes quem illi promiserant: queadmodum fix cte deum colitis, cuius opera no agnoscitis, cuius filium odistis: ita Mosen ficte colitis, cu ius autoritas uobis leuis est in eo, in quo maxime debebat ualere. Siquide ille de mescriv plit. Etenim qui maiores ueltri offensi terribili uoce dei, & igni pernicioso, deprecarent ne posthac dei uocem audirent, autignem formidabilem experirentur: deus approbauit postulationem uestram, ac Mosi promisit se suscitatur de fratribus uestris eximium pro pheram, ipli similem, cuius uoce placidam ac mitem, nec territante minis, sed ad salutem inuitantem oporteret audire. Ceterum huius dictis no obtemperati, pœnam cominatus est deus, dicens: Quiaut non audierituerba eius, quæ loquetur in nomine meo, ego ultor existam.Rursum,Qui propheta audierit in suo nomine uenientem,& ea loquentem,quæ deus illi non mandauit, eum iubet interfici. Nemo igitur alius uos magis acculabit apud deum, & Moses amicus uester, cuius scripta cotemnitis. Ille me promisit placidu, mitem, & omnia quæ deus uoluerit loquentem. Talis adium, & repellitis. Ille iubet interfici qui fuo nomine uenerit, & suo spiritu loquatur. Talem odio mei coplectimini, ut magis con gruentem uestris deprauatis cupiditatibus. Non solum igitur estis contumaces in me,ue rum etiam in Mosen ipsum; cuius promissis distidicis. Etenim si sidem haberetis Mosi, ni mirum & mihi crederetis, quem ille promilit, & cuius dictis credi iuslit. Non igitur miran dum est, si meis dictis no creditis, quem palam ut humilem contemnitis, quum nec Mosi scriptis fidem habeatis, cuius autoritatem tantam uideri uultis apud uos, & de quo tam magnifice sentitis. Huiusmodi dictis dominus Iesus, lux & ueritas, coarguit ac prodidit fi ctam Iudæorum religionem, qua nihil esse potest aduersius Euangelicæ pietati;ut qui nec tot tantisch de ipfo testimonijs comouerentur, nec benefactis ac benignis uerbis alliceren tur,nec minis terrerentur, nec ærernæ uitæ deliderio prouocarentur ad fidem,nec gehen næ metu relipilcerent ab incredulitate, certe palam ellet omnibus eos luo merito perire. Atos hac si loquutus fuisset dominus apud Samaritas, aut ethnicos, præsertim miraculis fermoni fidem conciliantibus, conuerli fuissent ad pœnitentiam. At Hierosolymitæ,scri bæ,pharifæi, & facerdotes, nihil ad hæc refpondent, quæ refelli non poterant: perliftunt tamen in parricidialibus fuis cogitationibus, & æternæ uitæ beneficium offerenti, mortis struunt consilia. CAPVT

ESVS igiturad tempus cedens illorum uefaniæ, à fimulatæ religionis opionione, & imperita legis peritia tumidis fe fubducens, reddit fefe fimplicioriobus, denuo proficifens in Galilæam: no iam rurfus in Cana, fed in eam quæ eft ultra lacum, quæ ob ciuitatem Tiberiadem, à Tiberio Cæfare coditam, lacui imminentem, dicitur Tiberiadis. Atq huc proficifeentem fequuta eft

ingens hominum multitudo:partim allecla cupiditate miraculoru, quia uiderant eum in/ folita uirtute tollente morbos hominū:partim ut ab eo fanarentur, qui morbis immedica bilibus tenebantur: partim illius inhiantes doctrinæ. Quum aut uideret tantum ardorem promífcuæ multitudinis, ut obliti comeatus fele procul in loca deferta fequerentur, iam miraculo fuos discipulos præparans, quibus uolebat id quod facturus erat, maxime com pertum & infix elle, nam adhuc rudes erant: in monte fubducit lefe unà cum discipulis, ipla re docens,eum qui populi paltorem profiteatur, quant; ut prolit luis, lele plerunque miscet etiam infimis, tamen nonnunquam oportere mentem ad sublimiora quædam eris gere, quoties facro studio aut precatione prouocandus est animus ad rerum cœlestiñ con templationem. Turba manet in humiliori loco, foli difcipuli comitatur lefum, quod Bpi scopos oporteat à sordidis temporalium rerum curis uacuos esse: atog ea quæ populus ru dis miratur, uelut e lublimi del picere. Itaq; femotus aliquantulū à turba, confedit in monte Ielus, cũ difcipulis fuis: fed ita ut turba effet in profpectu. Non enim oportet Epifcopos à Christo recedere, etia si populus hæréat in humilioribus. Et in monte sedendum, hoc est in studijs cœlestibus coquiescendum: in humilioribus, quæ ex charitatis affectu pro tem pore tractantur, ambulandum potius & fedendum. Nec sic oblectandus est animus conv templatione fublimium, ut multitudinis cura nobis excidat. Nam Epifcoprum fecessus in hoc iplum adhibendus eft, ut alacriores & inftructiores redeant ad populi commodis consulendum. Nec enim convenit eos, qui Christi vices gerunt, ad liberiores compotatio nes, ad Venerem, aleam, uenatum, aut limiles uoluptates lecedere; led in hoc, ut in ocio animum

animum negocijs crassioribus fatigatum, purioribus uotis, continuis precibus, factis stu díjs fanclis colloquijs ad Euangelij munus instaurent. Porrò quum hæc gerütur in Gali/ ka,proxime inftabat palchæ dies, ludæis cum primis religiofus. Atca magis iam conue/ niebat illum uerlari Hierofolymis, li religionis opinionem libi uoluiflet conciliare. Vez numutimagine quadam rerum lignificaret, fore ut ob incredulitatem Hierofolymitis ad/ versus deum rebellibus, sua domus relinqueretur deserta: definde prodita iam Euangelica piente, cessaturum omnem carnalem illorum cultum, atogibidemum pure celebrato iri paícha, ubicur relictis mundanis affectibus, ad coelettium rerum amorem transferretur animus:maluit esse apud Galilæos in desertis, & Hierosolymis in templo. Quum ergo le fus apertis in populum oculis, uidiflet fupra modum numerofam effe multitudinem, fic praparat animos discipulorum suorum ad certam miraculi fidem, ut primum uelit eis no um & animaduerfam effe cibariorum penuriam, ac multitudinem, quæ fubiecia erat ocu liseffeinnumerabilem: & panes quos ipli fuis manibus porrigerent lefu, ac populo diffri buerent, esse perpaucos. Postremum cophinos quos ijdem è conuiui reliquis colligeret; essemultos ac plenos, ne quid uel non intelligerent, uel non animaduerteret, uel post non meminissent. Nouerat enim suorū rudes adhuc, & obsiuiosos animos. Ait itag Philippo renans illius animū, & paulatim ad miraculi futuri fidem formans: Vnde, inquit, mercae bimur panes, ut lit isti tam numerose multitudini quod edant: Hæc percontatus est domi nus lelus: non quod iple nesciret, quantum esset panum aut obsonii: sed partim ut quem? admodum modo dictum est, apostolos attentos redderet ad miraculi consideratione: par timut omnes discerent, quam no soliciti fuerint discipuli Iesum sequentes de commeatu, quamé plebeio uilié cibo contenti essent. Philippus auté nondé expectans miraculum, ametli uiderat illum in nuptris aquam uertentem in uinti, quum expenderet, ci exiguum elletiplis pecunie subsiditi: ad hac & ingens esset hominti multitudo, respodit: Domine, quid quæris de panibus emendis; Etiamli ducentis denarijs emamus panes, uix suffeces rintmon dicam ad faturados istos, qui iam longa inedia famelici funt, sed ut uel paululum gulantes linguli famis periculum effugiant. Hæc ubi dixillet Philippus, Andreas frater Simonis Petri, aliquanto prudentior, iam utcung ad fpem miraculi anim u arrexerat, led nondum plena fiducia. Víderat enim aquam uerlam in uínum, nec omnino diffidebat & panes posse crescere, sed ad moderatam portionem, sic ut ex paucioribus minus, ex pluriv bus plus accresceret: quum Iesus ad panes creados nulla opus haberet materia, qui uel ex nihilo quod uult, & quum uult, creat Ait igitur Andreas: Est hic puer quidam, qui habet quing panes ordeaceos ac pifces duos: fed quid tantulum ad tantam multitudine iam 😫 melicame lefus autem ubi uidit illis non ignotam ciborum inopia, & animaduerfam im/ menlam multitudine, animos illorum erigere uolens ad expectatione miraculi, madauit Apoltolis, curarent ut populus discumberet in gramine: na erat illic graminis magna to pia. Discipuli uero iam non responsant, quid opus est discubitu, qui nihil sit quod appomatur: nam hoc quod habemus, uix nobis suffecerit: sed simpliciter obedientes Iesu sussis digerunt populum in certos ordines, ac uelutad conuiuiñ iubent discübere. Quin & por pul limplex erat fiducia,parentis apoltolorii uocibus, quum nullum uiderent apparatiis Emntautem qui discubuerunt ferme quing milia. Lesus itags quings panes ordeaceos ace ceptos, postqua ex suo more gratias egisset patri, fregit, tradidito discipulis, ut distribues rentpopulo: iam tum illos fingens ac formans, ut imagine corporali consuescerent pasto resagere: & fermonis eu agelici dispensatores, animos gregis Christiani cibo spirituali pa ken Nam ille panis eft, qui de cœlo descendit, & uitam æternā impartit auide uelcenti/ bus Hunc tradunt quidem ac dispensant Episcopi populo, sed non aliunde quam è Chri himanibus acceptuinec nifi gratijs actis patri cœlefti, cui conuenit acceptum ferri, quicz quidad salutem humani generis pertinet, & ad quem uelut ad autore dominus lesus om/ niareferebat; quæcuncy gessir interris admiranda: nos interim admonens, ut si quid in no bis fuerit egregia virtutis, ne laudem vindicemus nobis, sed omnem gloria transferamus indeum: unde proficilcitut, quicquid uere laudem meretur. Iam quod fecerat de quinque panibus, idem fecit de duobus piscibus, distribuens discipulis, ac inter distribuentis ma/ hus iplius arbitratu crescebat obsonium, quantum sciebat omnibus saturandis suffectiv rum, etiam ulça ad largam redundantiam, quo certior ellet miraculi fides. Porrò cum iam M effes Tomit

effet expleta cibo multitudo, lefus alio quor argumento procurans certitudinemfafia:

ne quis præstigium aut imaginationem esse causaretur, dixit discipulis suis: Colligitere liquias conuiui, ne quid pereat. Tantum autem reliquiarum compertum elt superfuisse. faturis omnibus,ut ex his impleti fint cophini duodecim. In tantam copiam lelu benigni. tas auxerat exilem commeatum quines panum ac duorum pilciti, obiter nos docens, non oportere parcam esse in pauperes beneficentiam, sed multo magis eum, qui pascendige gis dominici curam suscepit, largiter oportere suppeditare ex divite penu scriptura diule næ,quicquid ad erudiendos,admonendos,confolandos, animandos pertinet qui buiule modi indigent cibo. Porrò qui faturati fuerant, quum non ignorarent no repertos fuille nisi quing panes, eos g hordeaceos, & duos pisces, iam guiderent tantum cophinoriste. perelle, cœperunt magnifice prædicare de lefu, dicentes: Hic est uere propheta ille, iadiu expectatus, qui uenturus erat in mundum. Hoc est plebis ingenium; citius sentit uentis, quam mentis beneficium. Viderant maiora miracula, nec tamen unquam tam magnifico elogium illi tribuerunt. Saturitas hanc uocem extorquere potuit. Iam of ut erantrudes ad huc & craffi, Messiam in hoc expectantes, ut regnum mundanum sibi uindicaret consultarunt inter sese ut Ielum raperent, sibic regem constituerent, ubertatem rerti, annone co piam, opes, libertatem, cæterack huius mundi commoda libi pollicentes, li talis rex conti giffet. Ielus autem, qui lõge aliud regnum ambiebat, quick in hoc uenerat, ut nos doctet, opes, uoluptates, & gloriam mundi contemnere: non ignarus quid agitarent, rurfus lub. duxit sese in montem, unde pasturus eos descenderat. Subduxit autem sese solus clancu lum, sic ut non sentiretur aufugisse. Ad regnum uocantibus furtim subduxit sese, ad crw cem rapientibus ultro occurrit: euidens exemplar exhibens his, qui uices ipfius ellentge/ sturi. Non enim potest syncere dispensare sermonem Euangelicu, quisquis amat regnum & gloriam apud homines: quæ adeo non funt affectanda paftoribus, ut etfamfi ultroder ferantur, fugere oporteat. Non enim conuenit regno cœlorum cum regno mundi : non Ve autem fa protectio magis qu'am luci cum tenebris. Discipuli uero cum diu expectassent in môte do dum est seru minum, iamos uespera appeteret, ne in locis desertis nox occuparet, descendot ad lacum, ut traiscerent in ciuitatem Capernaum, nam ibi domicilium habebat Iesus: sperantes so/ re, ut uel inter nauigandum occurreret alia naui, uel in ciuitate eum offenderent. Quum autem adornarent nauigationem, iam erant tenebræ, nec interim uenit ad fuos, diumub tum que expectatus le sus: non ignarus quanto sui de siderio cruciaretur discipuli: sedablen tia fua magis accendere uoluit fuorum defiderium: fimulcy docere quatum periculifit no bis, quantæ tenebræ, quanta tempeltas immineat huius mūdi, quoties à lefu seiungimur. Atquinterim maiori miraculo parabatur argumētum. Lacus erat ingens, sic ut abillisma re diceretur, cui nox horrorem addidit: & ne simplex esset periculum, uenti uehementes, & ijdem aduerli, magno tumultu concitabăt lacum, & tamê deliderio magistri sui audent nauigare discipuli. Qui igitur procul abessent à littore, iam remigio emensi stadia fetme uigintiquing aut triginta, propegi in lumma desperatione uersarentur, aderat inexpeda tus dominus Ielus. Vident enim per tenebras pedibus ambulantem super undas lacus perinde quali solidam terram calcaret: ut se non terræ solum, sed omnium elementoris do minum declararet. Habet autem etiam in tenebris oculos Euangelica charitas: & ibinox non est, ubi adest lesus: nec tempestas illis exitialis est, ubi in propinquo est is, qui serenat omnia. Quum autem iam factus effet uicinus naui dominus, pauefacti funt difcipuli, lw spicantes, quoniam per tenebras no certum perspiciebant, nocturnu esse spectrum, qua lia nauigantibus noctu multa conspici credit uulgus. Iesus autem ut uoce iam notaac ta miliari metum omnem illis adimeret, loquutus est illis: Ego sum, nolite timere: significans nullam, quamlibet atrocem mundi tempeltatem formidandam esse his, quibus adelt do

minus Ielus. Adest autem omnibus suis uses ad sinem seculi, qui simplici, firmaci siducia pendent ab ipso. Discipuli uero receptis animis ad magistri uocem, cupiebant illuminna uim recipere, nonnihil & illi metuetes, ut erat illorum imbecillis ac uacillans siducia. Cæterum ut dominus Iesus demostraret suis virtute divina geri totum quod gerebatur: neceam tempestatem casu suisse sedatam, nauis que paulò ante hinc ato; hinc procul aberat à littore, subitò appulerat terræ, qua petebant. His argumetis miraculum hoc diligeter infi atum est animis discipulorum, quor credulitas omnib, modis erat formanda; consirman

Digitized by Google

dad. Cæterum ne turbam quidem omnino latuit hoc prodigij. Nam postridie quam hæĉ gestasunt, turba quæ remäserat in ulteriore ripa lacus, quum uidisset quod illic nulla esset nauicula, præter unam, qua transmiserant Apostoli: quos quum uidissent soluentes à lite tore, certum habebant cum illis non fuisse nauim ingressum lesum, sed solos discipulos abille: mirabantur quó nam ille se subduxisset, quod ne mane quidem usquam appares ret, diu multumes delideratus à populo, quem pridie paucrat. Suspicantes autem illum nondiutius abfuturum à suis discipulis, qui præcesserant, decreuerunt & ipsi traijcere, siforte illum in ulteriore ripa posfent inuenire. Jam autem aderāt illic naues aliquot, quæ umerant: non à Capernaum, sed à Tiberiade: quæ ciuitas & ipsa littoralis, haud procul aberat ab eo loco, ubi pasti fuerant quinos panibus hordeaceis, & affatim saturati gratias. gerant Deo, qui talem prophetam missifet populo suo. Quum igitur bæ naues adessent ad turbam tra nciendam, nec Ielus multum quæfitus, ulquam inueniretur, confcenfis na/ uigijs traiecerunt Capernaum: ibi quæsituri Iesum, quod illic haberet domicilium, & quod scirent apostolos eò traiecisse. Hic ubi repertus esset lesus, uiderent é illum traiecis? selacum, quum scirent nullam fuisse nauem, qua potuerit traffcere, demirantes quo par dotransisset lacum, rogant eum: Magister, quando huc uenistic cupientes ex ipso tem/ pore colligere, quomodo transisset. Suspicabantur enim & hic rem miraculo peractam, quemadmodum pridie pauerat immensam multitudinem. Jam autem ardor ille superio. risdiei refrixerat, quo conabantur illum uel inuitum ad regnum rapere. lefus autem né uideretur oftentare uirtutem suam, ad ea nihil respondet, ut miraculum maiore cum fide discrent ex discipulis, & ex compertis argumêtis. Cæterum affectum multitudinis, noti solum inconstantem, sed etiam crassum minimed dignum Euangelica doctrina, corrigit obiurgatione feuera: quod quữ maiora uidisfent miracula, diuinā uirtutē arguētia, tamen magis illos commouerit faturitas unius conuiuñ, quam æternæ falutis defiderium : plu/. risgfacerent corporis pabulum, quo rei paulo post perituræ, subinde & ad tempus suce cumitur ac non multo magis esurirent illum cibum, sine quo perit in æternű anima. Dein de quod de se tam crasse sentirent, ut existimarent ipsum in hocædere miracula, quo mun danum regnum pro merito reciperet à tumultuaria multitudine, qui non in aliud pro tem poristatione miraculis aliquot (pecimen præbuit diuinæ uirtutis fuæ, ಈ ut per hæc quæ feulibuscorporeis perfpiciebantur, fidem conciliaret fuæ doctrinæ, quæ ea pollicebatur, qu**z fen**libus corporeis percipi no poterat:& hac ratione rudes adhuc & imbecilles, gra dibus quibusciam ad sublimiora subueheret. Quemadmodū fidus præceptor optaret, si fieriposset, discipulum ilico capacem esse totius artis: tamen interim fingitac format inge nium rude quaibus da elemetis, donec ad exactam artis cognitione prouexerit, utiam rudi mentis illis no n sit opus. Et quanqua qui docet, non sine tedio sumit opera in tradedis ele mentis, tamê hoc tædium spe profectus deuorat, modis omnibus adnitens, ut qu'am mini mum temporis in crassioribus illis conteratur. Iesus itacs ut hic quocs suam declararet div winitatem, quod non ignoraret illor cogitationes, quum uidetet turbam ad le rurlus con flucre, similibus miraculis inhiantem, quæ uentrē explerent potius, quàm mentem erudi/ racex occasione cibi semel præbiti, docet qui cibus illis potissimum sit expetendus. Lo quius est autem in hanc sententia: Profecto uerum est, inquit, hoc quod dicam. Appella/ tisme magistrum, non quod auidi fitis meæ doctrinæ, quæ tota spiritualis est, sed quod humana leuíaci; commoda uenemini:quæ uobis pluris funt,quam ea quæ funt longe po/ tiona.Et nunc auidis studijs me quæritis, no perinde ob signa, que uos ad sublimiora prov ware debuerant, sed hesterna saturitas uos magis commouet, quam admiratio diuinæ uinutis:acrem magnam existimatis, si quis uobis corporalem cibum gratis suppediteta Nonmagnum est corpus hoc, & alioqui periturum pascere: nec deerit cibus inhiantibus Euangelicæ doctrinæ. Quin omnem curā convertite ad eum cibum parandum, qui fum/ plus non perit concoctione, nec corporis uitam ad tempus breue prorogat: quemadmo/ dum cibus panum mox recurrente fame, sed permanet in homine, spirituali pabulo uege tansanimam, tribuens illi uitam æternam. Hunc panem tam eximi uobis filius ho minissli uiderit uos huius appetentes ac famelicos. Siquidem hunc hominis filium, deus volens humano generi largiri falutem æternam, in hoc peculiariter confignauit, ius illi tri biens, & miraculis illi concilians autoritatem, ut spiritualem cibum impartiat omnibus M 2-Tom. 7 auidis

auidis æternæ uitæ. Non enim in hoc uenit in mundum, ut uel libi paret honorem huius Texuli, uel alios huiufmodi commodis beet: fed illud magis agit negotium, ut homines à fordidis curis euchat ad curam rerum coelestium. Hec rudis turba quum non intelligeret, ac ne animaduerteret quidem tota intenta uentris negocio, respondit hunc in modum: Ouoniam admones nos,ut operemur cibum quendam qui maneat in nobis adferens uiv tam æternam, quid igitur faciemus, ut operemur ea, quæ deo digna funt, & uitam prome reamur æternam, quorum gratia te dicis uenisse in mūdum: lesus nihil offensus tam crab fo respõso, pergit eos paulatim euocare ad perfectiora: Si quæritis, inquit, quod sit opus, quo demereamini deum, qui spiritus est, & spiritualibus delectatur: non est immolatio ui chimarti, non observatio sabbati, non lottones, non ciborti delectus, non uestitus religio, non cætera que corporalibus constant ceremoníis: sed hoc est opus, quod à uobis flagiat deus, ut credatis filio suo, quem ille misit, & per quem uobis loquitur, ne planè ingratis, uel indignis potius, uitam æternā uobis largiri uideatur. Ad hæc turba, quæ libi ex observ uatione legis Mofaicæ,mirificam quandam religionê uindicabat,iam non craffe folum, fed & ingrate, atcaimpie respondit: Si tibi, inquit, uindicas peculiarem autoritatem supra maiores nostros, quorum autoritatem hactenus fequuti fumus, præbe specimen ac docu mentű autoritatis à deo traditæ: ut eo cospecto, credamus non uerbis tuis, sed factis. Neg enim æquű est, ut sine prodigio credamus tibi, verbis autoritatê istam arrogati. Nece pa tribus nostris temere credidissemus, nisi signo cœlitus ædito nobis autoritatis diuinæfer ciflent fidê.Sub duce Mofe,maiores noftri comederût manna in deferto.Hic nimirû erat panis dei,& panis cœlestis,qui non putrescebat : quemadmodū scriptum est in psalmis: Panem cœli dedit eis ad uescendữ. Hoc igitur ostento tanto comotus populus, obtempe rauit Mosi: Tu si quid potes simile, aut etiam maius, credemus & tibi. Nec hæc tā crassa, tam ingrata, tam impia populi respõsio, lesu mansuetudinē desatigauit, ab alliciēdis ad co gnitione rerum spiritualiu. Primu ostentum efflagitant, quasi prius nullu uidissent miracu lum: nec quoduis miraculum recipiunt, sed ceu præeuntes illi præscribunt, cuius generis lignű libi uelint ædi: denice ex tam multis, quæ priscis Hebræis exhibita legütur, illud po tissimű eligunt, quod ad pastum facit, usquadeo de uentre soliciti sunt. Iesus igitur dissimu lans plebis ruditatë, sic paulatim ad sensum reru spiritualiu adducit: Si Mosi, inquit, ideo grauis est apud uos autoritas, quod manna uobis de cœlo dederit, at geum cit um ut cæ/ lestem suspicitis, quod ecœlo uenerit, deo potius hæc debetur gratia, unde manna fluxit, & cui debetur omnium miraculorti gloria. Nece enim Moles hoc ex se præstare poterat, qui nihil aliud erat, quàm dei minister. Nec ille panis, tametsi cœli panis dictus est psalmo grapho, uere panis erat coelestis. Negenim è coelo uenerat, sed ex aere depluebat: quead modu aues in aere uiuentes, cœli dicutur: sed panis uere cœlestis imagine duntaxat habe bat. Quemadmodü autem carnali populo deus per Mosen famulü suum terrenü, panem dabat corporalem: ita nunc pater meus spirituali populo per filium suum cœlestem lare gitur uobis panem illum uere profectum è cœlis:nec corpora modo fatiat ad tempus, sed eis qui sumpserint, donat animorum immortalitatem. Panis ille corporeus erat, & corpo ribus duntaxatad tempusuitam proferebat:nec hoc quicquid erat beneficij, profuit, mili unico populo. Verum hic panis de quo loquor, nec est corporeus, nec ex aere depluit, fed ab ipfo deo proficifcitur: & tam efficax eft, ut det uitam, nec corporalem, fed anima/ rum: nec uni populo, sed toti mundo. Quod si uos mouet autor, pro Mose, quo gloriami ni, deum habetis, huius muneris autore: pro famulo dei, filium habetis dei. Si munus sper clatis, tantum interest, quantum inter corpus & animam, quantum inter uitam hanc bree ui desituram, & uitam in cœlis perennem. His auditis, Iudæi ne sic quidem eriguntur ad amorem rerum cœlestium, sed adhuc uentris negocium somniantes: Domine, inquiunt, semper da nobis panem hunc. Saturitatem amabant, potius quam salutem: & saturato rem requirebant, potius qu'am servatorem le sus igitur ut excuteret illissomnium cibi cor poralis, apertius eis explicat, se non loqui de pane qui dentibus manditur, et per gulam in ltomachum traiectus, corporis famem ad tempus ledat: led de pane cœlesti, qui est lermo diuinus, aito: Ego sum panis ille, uitælargitoræternæ. Qui hunc esuriens ad me uenerit, eumchin animæ uiscera per fidem traiecerit, non esuriet rursum, recurrente post saturita. tem famis moleltia, led permanebit in eo qui lumplit ulos in uitam æternā;& lermo meus

fontem

fontem habet aquæ fpiritualis, quæ per fide hauritur animo, non corpore. Itaq; qui credit inmonon solu non esuriet, ueru ne sitiet quidem in æternu. No oris hiatu sumitur hic pa sed dixi uo nis, sed animi credulitate. Hæcideo loquutus sum uobis, ut intelligatis uos uestra culpa bis, quia uidie perituros, si perstiteritis in incredulitate uestra. Panis hic nulli negatur à patre, & uobis stisme omniñ primis oblatus est, sed magis uos tagit panis interituri solicitudo. Vidistis me ma iora præstantem, & si uos manna pauissem, & feliciora polliceor, & tamen non creditis. Nectame ociole milerit pater hunc pane in mundum, etia li uos per incredulitate eum fa Omne quod stidieritis. No deerunt quibus hic panis vitam æternā sit allaturus, etiam si tota ludæorū dat mibi natio filium reiecerit: ob hocipium & in deum impia, quod filiu quem ille ad totius orbis pater falutem milit, alpernetur. Pater enim meus non folum ludæorű, fed & omnium gentium deus est. Ex me nihil habeo: quicquid aut mihi dederit, cuius cuiq gentis sit, hoc ad me pet fidem ueniet, etia li lità lege Molaica alien . Qui squis autem ad me uenerit, e unon eficia forasiato utina omnes ueniant. Vult enim pater, quantu in ipfo est, omnes homines per fidem fieri faluos. Et in hoc ipfum descedi de coelo, non ut facia quod ipfe uolo, uelut dise sentiens à patre, sed quod uult pater, qui misit me, à cuius uoluntate mea uoluntas no por telt dissidere, qui sit eadem voluntas. Hæc est aute voluntas patris qui misit me, ut quice quid ille mihi per fide tradiderit, nihil ex eo depereat, me feruante: ne quod pater tradidit aduitam, mundus rapiat ad morte. Quod etiam fi corpus humanæ nature lege moritur, superest tamé melior hominis pars usues anima: at control un totus homo usuat per me, uult & illud pater, ut corpus quogs defunciõ uitæ reddam in nouissimo die. Hec est enim uoluntas patris mei, qui milit me, ut per filium uitam æternā largiatur omnibus: ide no perlegem Mosaică, sed per fidem Euangelică. Nihil agit pater, nisi per filiü. Proinde qui nonagnoscit filium, is nec patrem agnoscit: & qui relistit filio, resistit et patri. Pater est in ve omnis qui uilibilis, sed uidetur in filio. Quisquis igitur videt filiū, & agnoscit eum, & illius dictis cre uidet filium dii,non patietur illum perire filius: sed etiā si mortuus fuerit corpore, ex uoluntate patris refulcitabit eum in nouissimo die, ut iam totus & anima & corpore usuat una cum filios aicredidit. Hãc potestatem pater dedit filio, ut mortuis etia uitam restituat. Hæc quum dixisset lesus, populus qui hactenus cibi spe ferebat utcunce sermone, nunc postea quàm uidentademptam spem pastus corporalis, uertunturad calumnia: & que saturi uolebant rege facere, nunc ut humilem contemnunt, at qui arrogante criminatur, non adhuc qui dem palam, sed interipsos murmurates, presertim de hoc dicto, quod omniu maxime de bebantamplechi: Ego sum panis uiuus, qui de cœlo descedi. Inhiabat enim cibo corporis, ato hoc dicto fibi uidebatur deluli, quu res longe præstatior offerretur, of illi expectatat. Offendebat a ut eos imbecillitas humani corporis, quod tantu cernebat oculis corporeis, quum ex factis dictiscs divina virtutem perspicere potuissent, si habuissent oculos fidei: Nonne, inquiunt, hic est filius Ioseph fabri, cuius nos etiã de facie cognouimus patrem et matre, homines humiles & tenues? Porrò qui nuper sichic apud nos natus in terris, ho/ moex hominibus, quemadmodű nos, qua fronte dícit le descendisse cœlis : Aut quem alum patre nobis memorat : Hæc illis inter sese mussitantibus, Iesus subinde declarans, ldenon latere cogitationes homini, superiorem sermonê explanat, pariter et confirmat, dicens: Non est quod inter uos murmuretis de his, quæ uobis locutus sum. Ideo sermo Nemo potest meus non hæret animis uestris, quonia obstat incredulitas. Videntes, non uidetis: & aut nenire ad me dientes, non auditis: & præsentes estis absentes. Quisquis aut ad me uenerit, uitam æter. namassequetur:sed fide uenitur ad me. Ea no cotingit temere, sed patris afflatu: qui que admodū per filiū attrahit ad fe mentes hominū, ita fecrezis infpirationibus fidei trahit ad filië,ut per utrung uenjatur ad utrung. Nõ impartit ille tantü munus, nili uolentibus & audis. Quilquis aut promeruerit lua prompta uoluntate, piogs ltudio, ut attrahatur à pa treper me uitam æternā consequetur. Nam ego mortuu etiam ad uitā, ut dixi, reuocabo, qui uenerit ille supremus dies, quo cosummabitur pior i felicitas, & impiorum exitium. Rem magna accipit, qui mihi credit, sed hoc ipsum debet patri, sine quo nemo potest cre/ dere,Nec tamen interim exculantur à crimine, qui no credunt, eò quod non fuerüt attra/ di.Pater enim quod in iplo est, cupitomnes attrabere. Qui no attrabitur, iple in uitio est, quia se subducit attrahere uolenti. Humana discutur humano studio: bæc philosophia coe klis no percipitur, nili arcanus patris afflatus reddat illi cor docile. Nimir ii hoc est quod olim Tom.7 M

olim etiam fore prædictum est à prophetis: Et erunt omnes à deo docti. Sed indoctes red dunt multos huius mūdi cupiditates: que dum demergūt in hæc terrena, no finuntanimū erigi ad coelestia, Donii est dei, sed uester est conatus. Frustra quis audit corporeis autibus fermones meos, nifi prius intus audiat fecretam patris uocē, quæ mentem afflatinkn fibili gratia fidei. Proinde quictiq se præbent idoneos huic afflatui, hos sic attrahit pater, & is demtiuenit ad me, qui sic fuerit attractus. Deus enim spiritus est, nec auditur, nec ui detur, nisi spiritualibus. Et sic uidisse, sic audisse salus est. Filit multi uidebunt, & audient fuo malo. Quanqua uos gloriamini, Mosi et prophetis conspectu & auditu deum. Deum Amen dico est, apud quem semper fuit antequa ueniret in hunc mundu. Excutite igitur ex animisue nobis stris fordidas curas huius uitæ corporalis, adnitentes ut uitam æternā spiritualiu bonoru

ut est, nemo mortalium uidit, aut audijt, Hoc soli filio datum est, qui solus à deo prosecus auiditate confequamini. Excidat uobis panis ille, quo fatiatur corpora: appetite pane co lestem, qui uitam largitur æternam. Is side sumitur, & sides à deo patre est impetrada. Il lud habete pro indubitato: Quilquis fiduciam habet in me, is iam habet uitam ætemam, quum fontem habeat immortalitatis. Ego fum ille panis, qui uitam præstat, no corpora lem, ac temporariã, sed animæ & æternã. Me quum habeatis præsentê, tamen manna de sideratis, ceu rem mirifica. Atqui manna, quod ad dies aliquot ederunt uestri maiores in deserto, quanqua è cœlo defluxerit, ut uos putatis, nihil tamen aliudillis præfitit, quan panis triticeus præstat, aut hordeaceus. Ad breue tempus famem corporis pepulit, mox recurfuram, ac denuo cibum flagitaturam, non autem prestitit eis immortalitatem. Nam maiores uestri quamlibet felices, quotquot illo manna uescebatur, mortui sunt. Hic panis uere descendit è cœlo, ac cœlestem à deo uim habet efficiendi, ut si quis eo uescatur, totus uiuat in æternum, nec unquam morti sit obnoxius. Non est igitur necesse, ut ullum mama flagitetis è cœlo, quum panem habeatis uere cœlestem, præfentem ac paratum uobis, qui uitam æternam largitur, si modo per fidem uelitis sumere. Nam ipseego sum panis illeul tæ immortalis largitor, qui folus de cœlo descendi, quem uos, offensi corporis huius infit mitate, nihil aliud esse putatis, quam Ioseph & Mariæ filium. Sum enim sermo dei patis cui qui crediderit, uitam habebit immortalem. Si quis hunc pané cœlestem traiecerit in

Panem quem anima sua viscera, vegetabitur, & adolescet in vitam aterna, Quod si nondum alsequimi ego dabo ni spiritualia, quippe carnales, dicam etia aliquid crassius, & affine carni. Panis uitaliselt & hæc caro, quam uidetis, quam impendam ac tradam in mortem pro redimenda totius mundi uita. Credite, sumite, & uiuite. Hoc sermone dominus Iesus per ænigmata quæda subaperuit illis mysteria diuinitatis sua, per quam semper suit apud patrem deum, & mor tis fua, qua mundum erat liberaturus à mortis tyrannide; postremo mystici corporis, cul nisi quis per fidem insitus fuerit, & inhæserit sicut palmes inhæret uiti, non habebitinse uitam. Nec ignorabat,horum fermonum id temporis nondum effe capaces Iudzos, led tamen hac mysteriorum semina condita in animis bonorum, futurum sciebat ut olim enascerentur, & fructum copiosum afferrent. Quum igitur hac illis absurda dictutide rentur, necauderent appellare dominum, orta est inter ipsos opinionum dissensio, alija aliter atque aliter interpretantibus quod dicebatur. Etenim quemadmodfi Nicodemus non capiebat fermonem lefu de cœlesti renascentia, nec Samaritana mulier intelligebat ænigma lefu de aqua faliente in uitam æternam; ita crafsior populus difceptabat, qui lie ri posset, ut homo daret carnem suam alijs edendam, sic ut ea sufficeret omnibus aduitam atternam. Inuitarat enim omnes ad edendum panem cœlestem, ac denique dixitcamen suam esse panem. Quomodo uescemur, inquiunt, hominis uiui carnes Rursum Iesus non ignarus, qua de re disceptarent, nondum ostêdit, qua ratione possit sumi caro uice panis, fed quod illi iudicabant abfurdum, & fieri non posse, hoc nunc confirmat esse necessaria Illud, inquit, habetote pro certo, nili me totum fumpleritis, hoc est, nili pro pane comede ritis carnem filij hominis,& pro uino biberitis fanguinem eius,non habebitis uitā inuo bis. Contrà, quisquis edit carnem meam, ac bibit sanguinem meum, habet ex esu, potud uitam æternam. Nec solum uiuet anima felix hoccibo potuci, uerumetiä resuscitato cor pore, totus homo mecum uita æterna fruetur. Quemadmodum enim cibus humanus traiectus in stomacht, ac per membra digestus, transit in substantia corporis, ut iam idem fit cibus,& homo uefcens eo:ita uice uerfa,qui me comederit,fpiritualiter in me transfor mabitur

mabitur. Porrò quum iple lim autor ac princeps resurrectionis, non patiar mea mebra di Et ego resusci uelliàme. Sed quisquis mihi per hunc cibum ac potum insitus fuerit, eum resuscitabo in tabo eŭ in no nouillimo die, ut quoniam totus mihi credidit, totus etiam mecti uiuat in æternum. Hoc nisimo die non præstat cibus corporalis, neg manna, quo uos gloriamini, sed hoc præstat esus cor porismel, & potio sanguinis mei. Proinde caro mea uere est cibus, qui præstar immorta fitatem,& fanguls meus uere est potus, qui confert uitam æternam, non corpori tantum, sedioil homini. Quemadmodii autem uita corporis, quod alitur cibo quotidiano, ut ne deficiatante diem, omnibus corporis membris communis est, propter individuă inter se partium omnium focietatem: quod quum sint diuersa corpotis membra, unum tamé cor pus lit; quoniã eadem uegetantur anima: Ita qui carnem meam edit, & languinem meum bbii, sic mibi copulatur & cohæret, ut nec ego ab illo, nec ille a me diuelli possit. Nam ego fum in illo per l'piritum meum, per quem illi uit à impartio: & ille in me est, uelut membrit in corpore, aut palmes in uite locietate indissolubili. Pater qui misit me, principalis fos est omnisuitæ. Huic quisquisiungitur, uite fit particeps. Quemadmodum igitur pater est in me,&mihi uitam impartit, ac uitam alijs tribuendi potestatë: ita qui me comedit, mihici myflicoelu potuci lic iungitur, ut mecu unum fiat, huic & iple uitam impartia non ad bre uetempus duraturam, sed æternam. Quicquid terrenti est, idem & temporariti est, & par rumefficax.Mana quod sub duce Mose uobis è cœlo fluxit, quonia corporis erat cibus, non potuit maioribus uestris æternam præstare uitam. Quum enim illo uescerentur om/ nes, tamen mortui funt, neque quifquam e tanto numero superest: plerique etiam secund dum animam mortui sunt, quod multis modis Deum prouocarint adiram. Verum hic panis, qui vere de cœlo descendit, cœlestem habet uimac vescenti dat uitam æternā. Hui iulmodi lermonibus dominus Ielus erudiebat rudem & craffam multitudinē, ab amorē regmuilibilium & corporalium lubuehere cupiens illos ad fludium rerum cœleftium & atemarum. Loquutus est autem hac in fynagoga, frequenteck plebis conuentu, docto risperionam gerens. Quanquam tantum aberat ut craffus populus horum mysteriorum celelium capax esset, ut discipuli quoca complures offensi, pararintà suo magistro desci scere, murmurantes intersese: Durus est hic sermo de comedenda carne uiui hominis, & bibendo sanguine. Cuius aures ferant huiusmodi doctrinam: Iesus intelligens, quid inter semumurarent, mederi conatur illorum offendiculo, prædicens maiora conspecturos oculisfuis, qu'àm nunc audiant iplum de le prædicantem: & lermonem quem dixerat de camis fuz efu, deci; fanguinis potu, nequaqua abfurdum effe nec abominandii, fed blandumacfalutiferum, si non iuxta crassam illorum intelligentia, sed iuxta spirituale sensum acciperetur. Conversus igiturad discipulos, quos ob consuetudinem actam cum lesu, uix facimiracula, conveniebat ultra uulgus hominii fapete, huncin modum obiurgauit illo rumtarditatem: An hic fermo uestras aures offendit, quod dixerim me panem esse profe dun è coelo, qui uitam daret mundor V trum est difficilius iuxta crassum humani sensus inellectum, descendisse è cœlo, an ascendere in cœlum? Quid ergo si uíderitis olim hunc filiti hominis, quem uidetis humano corpore indutti, afcendere in cœlti, ubi prius erat an/ requam descenderet, priusqua hoc haberet corpus mortale? Hoc datum est sensibus ue/ ltis,no ut lemper lapiatis carnē, led à carne proficiatis ad lpiritü. Spiritus delcēdit de cœ lo&corpus humanű aflumplit:caro iam fpiritualis facta, fübducetur in cœlű, ne femper ametis carnem, led per carné instituti proficiatis ad cœlestía. Nam caro per le nibil pro/ dellyspiritus est qui donat uitam. Quid est enim corporis humani moles, si non adsit spiri melta fermo meus, fecundă carnem intellectus, non conferet uitam, nifi ueluti cœleftem spiritualiter intelligatis. Carnem & sanguinem meum appello doctrină meă, quam si per ardulitatem auide sumpseritis, ac in uiscera mētis traieceritis, uegetabit animos uestros; vosch meçum unum efficiet, sic ut meo spiritu usuatis in æternű: quemadmode eiusem corporis membra, quàm diu cohærent, communi fpiritu uiuunt. Atq; huius locietatis uo bismylticum fymbolum relicturus fum carnem meam,& fanguinem meum,quod ne ip/ um quidem sumplisse profuerit, nisi secundum spiritus sumpseritis. Proinde nolite sermo nem meum auerfari, si carnales adhuc nondum ut oportet intelligitis, sed pottus date ope ram, utintelligatis. Nã uerba quæ loquutus sum uobis, non sunt carnalia, quemadmods uosinterpretamini, led spiritus sunt & uita: quia spiritualiter intellecta, uitam conferent

Digitized by Google

animæ

M 4

416 IN EVANGELIVE IOANNIS anima. Hac qui recte sumit, is edit carnem meam, & bibit meum sanguine, & uitamater nam mihi copulatus, lucrifacit. Qui uero respuit, perseuerat in morte ob delicia uitapriv stine, & ob incredulitate, mortis damnatione sibi conduplicat. Respuit aute panembunc oblatum, qui sermonibus meis non credit. Scio quibusda hæc frustra dici, no ignarus esse quosdam inter uos, qui fidem non habent diciis meis, & uitam oblatam auersantes, sibi perniciem asciscunt. Hæcideo loquutus est dominus Iesus, quem nihil sugiebat, etiaan/ tequa hæc uerba faceret, qui nam ex discipulis essent credituri. Quin & illud sciebat, inter duodecim discipulos, quibus apostolici cognominis honorem industit, quos & sibi pecu liariter ueluti certissimos amicos delegit, unu fore qui se Iudæis proderet ad necem Hos igitur notans Ielus, quod quum eundem cum cæteris lermone audirent, & unus eduode cim ex eodem pane comesurus esset cum cæteris, ex eodem poculo bibiturus, tamen non consequerentur uitam, quod panem coelestem non spiritualiter, sed carnaliter sumerent, adiecit: Propterea paulo ante dixi uobis, neminem posse uenire ad me, niss fuerit ei datum cœlitus à patre meo. Nihil est hanc audisse uocem, nihil est hoc corpus uidisse & contigib se, nisi pater cœlestis dederit oculos fidei, quibus salubriter conspicior: nisi dederit aures mêtis cœlestes, quibus cum fructu audior. Hæc uerba lesu plena salutiferæ doctrinænon descenderunt in animos eorum, quibus mens erat terrenis cupiditatibus occupata, qui de præter crassam Mosaicæ legis religionem nihil cæleste capiebant. Itag post huncsermor nem complures, non folum è populo, uerum etiam ex Ielu discipulis, qui hactenus illum secuti fuerant, defecerunt à magistro: & unde proficere debuerant, si recle accepissent, sachi funt deteriores, adeo ut etiam à consuetudine convictucis le subducer et, ipso facto Nungd er uos yeluti damnantes illius doctrinam. Ielus autem, iam tum formã exhibens Eyangelicis do uultis abire choribus, nec abieche laborat ut remaneat, ne, quod cæteri solent, uideatur egere comitatu illorum:nec conuitiatur abeuntibus,ne fuam gloriã quæfiffe uideatur magis quàm illorū falutem:nec prorsus tamen alienat à se, qui fortassis post erant sese ad mentem meliorem conversuri: sed illis discedentibus, ut ostenderet eos suo vicio offensos abire, nec sermos nem prorfus fuo fructu cariturum, etiam fi qui per incredulitatem fe redderent indignos cœlesti dono, conuersus ad duodecim, quos asciuerat sibi peculiares testes ac præcones omnit quæ gerebat, lic elicuit illorum professione, ut nec hos blanditijs retineret, ueluti

fuum ages negocio, potius quam illorum, nec minis aut iurgijs territaret, ne coacti magis quam persuasi, lesum sequi viderentur. Nullus enim ad fidem Evangelica compellendus est,& lesus mauult aperte deficientem, qu'am fictum & fucatum comitem. Discedetibus itacz cateris, dicit Ielus illis duodecim: Num & uos uultis abire: Liberum est, nisintelli gitis uestra referre ut permaneatis. Equidem cupio munus hoc cœleste omnibus contine gere per me, sed nec auersantibus dandum est, quia no promerentur, nec quisqua accipe, re potest, nisi fuerit appetes. Vt auté appetat aliquis, & hoc patris donum est. Hic Simon Petrus, simplicis & ardentis fidei semper in Iesum, totius Ecclesiæ persona gerens, cæter rorum quocs nomine magna alacritate respondit: Absit domine ut te deseramus: alioqui quum simus auidi salutis æternæ, quum o no ignoremus, quam frigida sint ea quæ do cet pharilæi, quum & audierimus Ioannem de te testificantem, ad quem alium abibimus: So lus enim loqueris quæ uitam conferunt æternã. Non abiges nos femel admiffos, qui nul lum non recipis: nece nos cupimus mutare dominum, mutaturi in peius, quencunce dele gerimus. Nos enim no folu tuis dictis freti credimus, uerumetia ex iplis factis cognitu ha bemus & compertu, te esse Christum illum filium Dei, à quo solo speranda sit omnib. 21 terna salus. Hanc tam magnificam Petri de se prædicationem nec admiratus est Iesus, ne laudibus hominum capi uideretur: nec respuir, ne quod ueru erat abnegaret, sed omnes adhortans, ut in ea professione perseuerarent, quam Simon omnium ædidisset nomine, fubindicauit unu ex illis paucis futuru, qui non folum abiret à fe, quemadmodu cæteri di scipuli fecerant, uerum etiam pactus cum aduersarijs, proderet magistrum suum in mor tem.ld autem tecle fignificare maluit.ut.nec Iudam proderet,ne cui merito putaretur ule tus dominum, hoc convicio provocatus: & eodem sermone redderet omnes solicitos, ne sua culpa in tam impiù facinus prolaberetur. Quid, inquit, miramini ia aliquot a me disci pulorum abijsser Nonne ego uos ut eximios ex omnibus delegis Et tamen è tam paucis & singulariter delectis unus diabolus est, delaturus eum, cuius corpus ederit & sanguin e biberit biberitiuxta carnem, non iuxta spiritum, cuius audierit sermonem, cuius miracula consepereit. Nolite igitur deficere ab ijs quæ cœpistis, quemadmodū illi secerunt, quos uidis subire, sed semper ad meliora proficientes perseuerate, donec efficiamini digni qui ue sentes spiritualiter cibo doctrinæ meæ cœlestis, & per hanc in me transformati, uitam æs temam consequamini.

CAPVTVII

Acterum ubi dominus Ielus huiulmodi lermonibus cœlestia quædam, & homine maiora sonantibus, æditisch miraculis sibi magnam constasset inui dia apud suos, quibus hoc erat contemptior, quod domestice quoch notus esset essect exacerbabat autem inuidia domus ac parentu humilitas: uersatus est in Galilæa. Non enimilitiam tutum erat in Iudæa uiuere, quod eius regio.

nis homines iamdudum uitæillius molirentur insidias, non quod morte metweret lesus; autnon illi fuerit in manu, quoties uilum fuillet è medis inlidis elabi; led hominis perlo nam gerens, discipulis suis imaginem quandam futuroru obiecit, quibus eueurum erat; urobludaicæ gentis maliciosam incredulitatem ad gentes demigrare cogerentur. Instabatautem dies ludæis cum primis feltus ac religiolus, quem Græci scenopegiam appel/ hntob memoriam priscorum patriarcharu, qui uitam agebant in tabernaculis, subinde mutantes sedem, typo quoda iam tum adumbrantes, qualem oporteat esse uitam eorum, qui profiteantur Euangelicam doctrinam. Quoniã autem ad diem festum magna uis ho minum ex universa Syria, ac finitimis etiam regionibus confluere solet Hierosolymãob templi celebritatem, cuius religio tum apud ethnicos etiam erat uenerabilis: cognati lelu mdesadhuc. & humanis affectibus obnoxij, freti propinquitatis iure, confidêtius quam pareff, hortantur eum, ueluti gloriæ quidem auidum, sed subtimidum, animod; minus & oporteret præfenti: ut si fideret suis præsidijs, non latitaret inter Galileos alienigenas, sed Hierofolymis in media hominum luce frequentiach præstaret ea, que tam magnifice de se fuillet loquutus: Instat, inquiunt, dies celebris, relicta Galilæa, in qua iam nimiti diu lativ tis, confer te in Iudæam florentissimam regni partem, & Hierosolymam, totius Iudaicæ gentis caput. Illic licebit plures discipulos colligere, si uiderint omnes quæ facis. Nullus mim liuelit haberi magnus, ea facit in occulto, per quæ parari pollit apud homines opi mo Side coelo descendisti, & ranta potes, quanta de te prædicas, fac ut mundo sis notus. Nemouero miretur hanc oratione cognatorum domini Ielu, carnalem, arrogantem, atqu etiam impia. Siquide id temporis, ne hi quidem tum credebat ei, qui illi fratres erat, & are da familiaritate iungebantur: quorum aliquot tamen post in apostolorsi numero, Christi gloriam constantissime prædicarunt. lesus itaque pro sua singulari mansuetudine leniter luorum confidentiam correxit, lignificans in eo quod pro falute generis humani gerebat in terris, nihil habere iuris carnalem propinquitatem: sed totum hoc quoniam erat cœle/ le, ex patris cœlestis autoritate temperandum esse: se nec metuere mortem, quam uolens profalute generis humani suscepturus esset: nec affectare gloriam huius mundi, cuius o/ dium in se prouocaret uera loquêdo, & affectibus mundanis contraria: Tempus, inquit. meum nondum aduenit. Id ubi hortabitur, non erit opus uestris monitis. Quomodo, & quando me oporteat innotescere mundo, ex patris cœlestis pendet decreto, non ex hus mano confilio. Ego qui patris arbitratu ueni, meum habeo tempus. Vestrum autem tem pus, qui humano affectu ducti, gloriam huius mundi quæritis, & me iuxta mundanum finfum gloriari uultis, femper paratum est. Tuto potestisire quò lubet, quando mundus uosut fibi confentientes diligit. Ego non uenor gloriam apud mundum hoc affectu, quo we uenamini: nam gloriam patris mei quæro, & salutem hominum molior. Tantum auten abest, ut apud mundum captem gloriam, aut laudem, ut odium potius illius in me concitem, dissentiens ab illius cupiditatibus, ac palam testificans, quod mala sunt opera Mus,in quibus tamen ille fictam pietatem, & falsam felicitate collocat. Habet Iudæi suos dies feftos, quos iam olim abominatur deus. Immolant enim uiclimas ingratas, & inuifas deo, quum manus interim habeant languinis plenas: & in diebus his, quos uolunt uideri puros & fanctos, moliuntur necem innocentibus. Mihi unus dies uere teltus elt ipiritua/ liter celebrandus, quo pater delectatur. Is nondum aduenit. ubi uenerit, occurram ultro. Vosqui carnales adhuc estis, & mundu sapitis, ascendite ad hunc festum diem. Ego non acendo uobiscum ad istum diem festu, quia tempus meum nondu impletu est. His dictis. dominus Iesus ablegauit ab se cognatos suos secundum carnem, quorum autoritatem & affectus semper solitus est submouere, quoties Euangelicum esser agendum negocium: quod quoniam totum patrisarbitrio uolebat ascribi, non patiebatur humanis rebus in quinari. Sic matris autoritatem cohercuit in nuptijs: ac rurlum à fermone Euangelicoin dignatur sese per matrem & cognatos euocari foras: & aliquantisper in Capernati com/ moratus cum propinquis fuis, relictis illis aggreditur prædicandi negocium. Denici pen dens in cruce, matrem mulierem appellat, uelut in eo negocio matrem non agnofcens. Quin et puer adhuc duodecim natus annos, indignatus uidetur, quod illorum autoritate ab his, quæ patris iplius erant, auocaretur. Illi igitur existimantes lesum non uenturum ad diem festum metu Iudæorum, soli profecti sunt. Ipse uero, ascendentibus illis, remansitin Galilea: sic omnes actiones suas temperans, ac dispensans, ut nunc humanæ naturæ præ beret argumenta, ne non uerus homo fuisse putaretur: nunc diuinæ uirtutis proferret in dicia, ne tatum homo crederetur. Posteaquam autem abissent fratres eius ad diem festum, tum profectus est & ipse:ut satis esset perspicuum, se non tam metu Judeorum abstinuisse à conventu folenni, qu'àm ut fugeret comitatum fuorum cognator v, quos adhuc carnales nolebat Euangelico negocio admisceri. Venit autem Hierosolyma, non ostetans sele, sed ueluti furtim & occulte, uidelicet magis irritaturus expectatione fui, & maiore fructu, fuo tempore proditurus in publicum. Nouerat enim animos pharifeorū, quod iampridēhoc agerent clancularijs confilijs, ut in die festo per occasione illi manus in icerent. Quum igi tur adesset quidem Hierosolymis, cæterum non prodiret in publicu hominum cætum, quemadmodu consuevit: Iudæi observabant illu, si venisset ad diem festu: quumck deside rareturillius conspecius, quærebant inter se, ubi nam esset. lames in eum uelut absenteua rij sermones in populo ferebatur, quod non esset eadem omniti de Iesu opinio, nec eadem omnium fludia, Nonnulli fiquidem populares, qui miraculis ab illo æditis interfuerant, qui sermones audierant, qui mansuetudinem è congressu fuerant experti, dicebat: Iesum esse bonum uirum, & indignü in quem aliquid acerbius molirentur. E diuerso sacerdotes as pharifæi, quos iampride male urebat lefu gloria, negabant illum effe bonű uirum, qui turbam ueluti feditiolus ad fe pelliceret, & ab facerdotum, scribaru, et pharilæoru reueren tia reuocaret. Hac uero clancularijs susurris spargebantur de lesu, qui interim nemo par làm auderet de illo bene prædicare, quanquam erant non pauci, qui bene de illo fentirent. Metuebant enim ludæorū proceres, quibus intelligebant lesum esse uehemēter inuisum, quod iploru autoritate suis diciis factisce uideretur imminuere. Porro quod ad tempus latitauit lefus, manfuetudinis erat ac modelfiæ, ne liuorem pharifæorfi nihil præter occa sionem occidendi captantiŭ, ultro prouocasse uideretur. Quod prodijt, datŭ est his, quos sciebat sua doctrina profecturos ad salutem, quum non ignoraret Pharisaos, & scribas nihilaliud quam efferatiores etia futuros ex his, quæ dicturus aut gesturus esset pro salu te mundi. Optabat enim dominus, humanæ salutis auidissimus, si fieri potuisset, suam do ctrinam omnibus salutiferă esse: tamen non erat tantum tribuendă quorundam peruersi tati, ut limplicibus Euagelica-doctrina fubtraheretur. Itaq; quum iam dimidiū festi pera/ ctum effet, lesus palam ingressus est templum, atog illic docebat populo, non pharisaicas constitutiones, aut legis ceremonias mox desituras, sed philosophiam Euangelica. Iudzi uero quum doctrinam illius calumniari non possent, tamen autoritatem apud populum student adimere: admirates, quum esset idiota, & literarum rudis: nunquam enim institue tus fuerat in doctrina pharifaica, cuius professione turgebat illi: unde nactus esset ea, qua è facris u oluminibus magna fapiètia depromebat: uelut infimulàntes eti, quod dæmoniti haberet, aut alia quauis arte magica scietiam esset consequutus earum siterarum, quas ab hominibus non didicisset: Quomodo, inquiüt, hic faber, fabri filius literas scit, quum eas nunquam didicerit: lesus autem, ut nobis mansuetudinis ac modestiæ præberet exemplum, suspicionem tam impiam leniter submouer, ostendens, suam doctrinam non esse profectam ab homine, sed nec à damonio, sed à deo, quem ipsi quocs colerent, & cuius gloriæ deberent fauere, si uere pij uellent haberi:ipsum uero nec docirinam, quam admir rabantur, nec gloriam, cui inuidebant, fibi uindicare, fed totum effe patris cœleftis, cuius negocium ageret. Porro quum legis à deo tradite perfectā fcientiā fibi arrogarent, alios 🚓 ceu indoctos & idiotas fastidirent, aquum erat, ut si uere tenerent scripturarum scietiam,

agnoscerent

agnoscerent doctrinam ab eodem profectam, unde lex erat profecta, ni siuor & oditi, propriz gloriz studium, quastus amor, similes es cupidirates praua mentis iudici excaca/ rentinec enim deum libi contrarium esse, ut nunc aliud doceat per filium, quam antea tra diderit per legem. Respondit igitur Ielus, omnium arcanorti conscius, illorum clancula? no murmuri in hanc lententiam: Mea doctrina, quam admiramini unde mihi contigerit. quum ab homine literas non didicerim, non est mea (non enim nouam aliqua humanam doArinam uobis adfero, diuerfam à tioluntate dei, ac mente legis à deo traditæ) fed est pa/ uismei,qui me milit in mundum: ut mundus, seductus uar ijs hominū doctrinis & impija cupiditatibus obcæcatus, per me cognoscat illius uoluntate: cognită sequatur, & sequen douiram affequatur æternam. Hæc est autë illius uoluntas, ut credëtes dicus filij, per quë Ale uos docet ac loquitur, salutem æternā adipifeamini. Id quo minus uelint multi, liuor, odium, ambitio, quæltus, cæteræck cupiditates malæin causa sunt. O uod si quis depuls malicia, simplici corde uoluerit uoluntati patris obtemperare, potius & suis pravis affecti. bus, is facile agnoscet, doctrina meam non esse hominis, aut dæmonis nouum inuentum, sedadeo profectam essenec me quod loquor ex humano sensu loquissed ex mête patris, quius legatus sum. Homines qui suæ gloriæ studet magis qu'am dei, quo pluris siant apud mundum, nouas ac suas doctrinas anteponunt doctrinæ dei. Malunt enim autores habe/ ndoctrina humana cuius tota gloria in folidum ad ipfos redeat, quam divina doctrina pracones:malunt es ea docere, quæ ipsis gloriam ac lucrum concilient, quam quæ glor riam & honorem pariant deo, aut falutem proximo. Ceterum qui non quærit propriam goriam, led eius à quo millus est, hic omnia syncere loquitur: nec huius doctrina uel erro rbus obnoxia est, uel ambitionis, auariciæ, liuoris, odij, cupiditatib uitiata. Ego no aliud Nonne Moses doceo, quam quod per legem uos docuit deus, fi quis legis mentem recle intelligat: nec dedit alludfacio, 👸 quod lex prælcriplit. Vobis qui me contemnitis, lacrofancia est Mosi auto rins Annon ille uobis tradidit legem acceptam à deo? Legis scientiam & observatio nanobis arrogatis, qui nemo uestru sit, qui uere servat legem secundu dei, qui lege tra/ didit,uoluntatē; imò legis prætextu ea molimini; que maxime punit ac detestat lex. Mihi blasphemiam impingitis, quia dei gloriam quarò magis, quàm gloriam hominum. Saba bati**tiol**ationem obijcitis, qui in labbato leruarim hominē, quum uos labbati religio non: colinat, quo minus exitium moliamini innocenti, nec innocenti folum, uerum etiam benwerenti. An istuc est magnifacere Mosen, quem mihi præfertis: An hoc est reuereri deum legis autorem, quem ficia religione colitis? Nónne lex execratur eum, qui sanguiz nem fundit innoxium? Nec permittit occidendi ius, nisi in maleficos: nec in hos, nisi lez giùneconuictos ac damnatos.Mihi uero,qui millus à deo,uoluntatem illius uobis iuxta kgismentem prædico, qui non meam, led illius gloriam quæto : qui non mihi regnü, aut opes affecto, sed omnibus gratuită salutem offero: qui lædo neminē, benefacio omnibus, quirecontra legem molimini necem: Hæc lefu uox duplici nomine perturbauit animos Parilaeorum: primű, quod animaduerterent clancularias licet machinationes fuas non bure conscientiam illius, quem credebant facilius è medio tolli potuisse, si quod molie banur fefellisset: deinde quod illos qui se uideri uolebant legis obseruatissimos, legis im/ pieniolatæ reos ageret apud populum. Non uerebantur dei conscientia insidiates inno/ മ്മിമ്മെയ്ലാന്, sed populi conscientiam metuebant. Itags ut apud multitudinë tam impij fa/ choris conscientiam confidentia dissimulent, ad manifesta conuicia confugitit qui mos dimprobis in maleficio deprehenfis, quod excufari non possit: Dæmonium, inquitt, ha bescum patrē deum íactes doctrinæ tuæautorem. Deus uerax eft,tu dæmonis inftinctu matiris. Quis tibi machinatur necem: Ad tam uefanam blasphemia dominus Ielus non regulit convicium, ne furorem adderet furentibus: fed nobis lenitatis exemplū prebens, Talluete facti lui, quod calumniabantur, reddit rationem. Siquidem quum ipli lege uio armet in omnibus, tamen Ielum uiolate legis inlimulabant, quod paralyticum fanasset in fabbato: Ego, inquit, die sabbati unum quoddam opus feci, nece malum, nece sordidii, sed **quo falutem ho**mini calamitofo contuli, quod uos quog non postetis non approbare, finon fuisset factum in sabbato. Verum illi magis uiolant sabbatum, qui hoc moliuntur infabbato, quod quouis die factum impium est. Non est tanta sabbati religio, quin his ubus debeat cedere, quæ maioris sunt momenti, & quouis die piæ sunt. Hoc exemplum fiuobis

Propterea si uobis ipse Moses, cui tantum tribuitis, ante me præbuit: silex ipsa docet opus sieripolo Moses dedit se, non uiolato sabbato, aut me absoluatis necesseest, aut simul mecti damnetis & Mosen, uobis circun imò legem ipsam, si quicquid ille tradidit, lex est. Moses enim uobis tradidit circuncisio, eisionem rrem:non quod simul cum lege nata sit circuncisso, sed quod ante legem suerit à deorradi ta patriarchis: & hoc nomine maioris momenti uidetur circuncilio, qu'am fabbatű: quia legem præcesserit, ac legis ueluti caput sit. Sed idem Moses qui præcepit circuncisionem, præcepit sabbatum. Vos in sabbato circunciditis hominem, nec uidemini uobis uiolare sabbatum, ob circuncisionis dignitatem, cui putatis equum ut cedat sabbati religio: quem admodum & in templo leuitæ et sacerdotes operantur ea, que pertinent ad rem divinam, nec sibi uidentur uiolare sabbatum, quod existiment id quod agunt sanchus esse, quamut ob sabbatum debeat omitti. Quod si uos circunciditis hominem in sabbato, ne praputo differat à uobis: nec hoc operé putatis uiolari fabbatti, quur meo opere clamatis indigna, bundi, uiolatum fabbatum, qui non unam hominis partem curarim, sed totum hominem feruarim in sabbato: Circuncisio tametsi lege prior, et legis quodamodo caput est, tamen perpetua non est. Erant enim homines deo chari, prius quam esset præputij circuncilis:

& erit tempus quum deus auersabitur carne circuncisos, mente incircuncisos. Caterum proximo milerabili salutem corporis & animi conferre, quemadmodú maius acsandius eft opus, & circuncidere homine: ita perpetuo bonum, ante legem, fub lege & post lege, Nolite iudica quia suapte natura bonum est. Quur in simili causa, imò quur in causa, quod ad me petiv re secundum net, potiori, Mosen ueneramini, me ueluti nefarif facinoris reum peragitis: No enim nuc faciem disputo uter altero maior sit. Sit uobis Moses, ut est, uir eximius. Sim ego qualis uobis uiv deor, humilis, & contemptus: tamen si rem spectare uultis, aut uterez uobis damnandus est, autabsoluendus utercs. Siquide hoc quoce uos lexipsa docet, ut in iudicando remspe Actis, non personam: & execrabilis est, qui diuiti fauens, pauperem opprimit. Proindent lite iudicare secundum personæ qualitatem, sed ex ipsa re iustum ferte iudiciū, si uulusui deri legis Mosaice tenaces. Hac atch huiusmodi multa, quum à domino Iesu tam mansue te dicerentur, utanimu quamlibet ferocem lenire possent; tam uera, uta nemine, quauis impudenti possent refelli, obticeseunt quidem pharisai, sed nihilo secius persistuntin sua malicia:nihilo mitiora premetes animis suis, quod apud multitudinem ausus esset licale crimen uiolati fabbati refellere, ut in ipfos crimen longe grauius regereret. Tamamogās erat pharifaorum supercilium, ut hoc quoq uellent autoritati sua tribui, ut innoxiusao culatus, ueritatis caulam delereret potius, qu'àm aliquid iplorum apud populum deteres retur autoritati: & dei gloria taceretur, ne quid ipsorta gloria decederet. Et inuenithocho minum genus in populo multos, qui mallent horum peruersæambitioni seruire, of divi næobtemperare uoluntati. Quida enim Hierofolymitædicebant: Nonne hic est, cuipha rilæi & fcribæ machinantur mortem, ut qui modo creditus est horum metu latitare, nec prodire ad diem festum: Ecce palam in templo a clibere loquitur illis in os, nec illi respon dent quicquã. Quid fibi uult illorum filentium: An principes perfuafi funt huceffe Mel fiam,& nunc filentio confitentur, quod prius oppugnabate Atqui no est ueri simile, prin cipes hoc sentire: siquidem omnes nouimus, unde hic profectus sit. Non sunt ignoti par rentes, humiles & ídiotæ: non est ignota patria, non fratres, reliquid; cognati. Caterum Mellias ubi uenerit, ita uenturus elt, ut nemo (ciat unde prodierit. Ielus autem uidēs 🕬 tam illorum cæcitatem, ut quum prophetia predixiffet e Bethlehem uenturum Mefliam, ubi natus erat lesus, reliquad prophetiarum in eum signa competerent, tamen excacati malicia, ob hoc ipsum se neganteum scire, quod scirent: & ideo mentiuntur Christumita uenturum, ut nemo sciat unde ueniat, ne cogantur eum agnoscere. I esus, cuius conscient tiam nulla latent hominum secreta, ut hanc multitudinis primorum affect ibus corrupt infeitiam coargueret, quæ hoe sponte nesciret, quod seire poterat, nisi mala mens obstitis fet iudicio, uoce iam clariore, ut non folum à propinquis, uerum etià à toto populo pollit exaudirisqui in templo uerlabatur:nam is locus potiffimum congruit prædicandæ glorig dei:palam docere cœpit, qui esset, et à quo missus esset: nec à quo quam ignorari posse, mis qui aut sponte mallet inscius esse, aut id quod sciret, ob animi malicia nollet profiteri: nos interim fuo facto admonens, ut nonnunqua cedendum est hominū maliciæ, ne magis irl tata peccet atrociora, gravius de iudicium in se prouocet; ita postea g nihil non tentati elt

eff, quodad illos corrigendos pertinet, ueluti deploratos suo morbo relinquendos esse: nec propter illorum obstinatam impietatem, cælandam esse dei gloriam, ac proximi salu mmegligendam: Si ideo, inquit, non uideor uobis ille Messias, quem ex prophetarum oraculis expectatis, quod sciatis unde uenerim, hoc ipsum uos docere poterat me esse il hm qui sic uenerim, & exeo loco sim ortus unde prophetæ Messiam uenturum prædixe nunt. Audistis Ioannis de me testimonium, uidetis miracula, auditis me ueritati perhiz bentem testimonium, nulli rei studentem, nisi gloriæ dei, & uestræ saluti. Itags no potestis menelcire, nili sponte quod scitis, nescire malitis. Et quo modo dicitis ita ueturum Mes sam, ut nemo sciat unde ueniat, qui propheta & genus & patriam illius designent: Hac nobis non ignota poterat ad prophetiæ intelligentia proficere: quant magis refert illud kireunde missus sim, of unde prognatus. Ne id quidem uos latere poterat, si puris ac syn/ etis oculis me consideraretis. Nec enim'e mundo profectus modo sum, quemadmo damuos calumniamini, sed ab eo qui me misit in mundum, ut resipiscat & seruetur. Sum enimab eo millus, qui uobis est incognitus, quod neque conspiciatur oculis corporeis, accauribus audiatur, necullo sensu percipiatur humano: sed in hoc missus ab illo sum, stper me disceretis & illū, quatenus ab homine cognosci potest. Quang nec hūc aliquo modoscire potestis, nisi pietate promereri studeatis, ut ipse sui notitiam uobis impartiat. Naciunt em illum, qui no obtemperat illius uolütati. No enim fațis est uerbis deu nosse, **ân**dis illū negetis. Si uerė patrē nosse uultis, à filio discatis oportet. Ego solus uere noui cum, quoniã ab iplo profectus lum, & apud illū fui priulīz yenirem in mundū; & ab illo milius lum in mundu, ut per me discatis illu, & salui sitis uestra credulitate. Nec emà me ighueni, queadmodum alij faciunt, suæstudentes gloriæ potius & dei: sua docentes com minia, no doctrina dei. Nam uerus ett is, qui me milit: & quonia quicquid loquor, ex illo laguor, ueri sunt & sermones mei. His uerbis iritati primores, magis etiä fremebant ani quod tantū autoritatis libi uindicaret apud populū, & iplos palam impiæ peruerlita 📸 argueret. Gestiebāt illi manus inijcere. Iam enim ira in rabiē uersa, nõ morabatur len🗸 misillud confilium, quo decreuerant eum clanculum è medio tollere. Quum aut adeflet mpta uoluntas impij maleficij, nemo tamen id temporis iniecit illi manū, ita uolente ito: quia nondu uenerat tempus à patre præscriptu, quo sua morte mundo salutem ret. Quemadmodum enim uolens mortuus est, ita nõ nisi uolens apprehendi potuit. Liianu illi erat animos hominü cohibere, quamlibet ferocientes: nec ulla potestas homi minualere potuisset aduersus illum, nissicuisum fuisset illius immensæ erga homines daritati, pro mundi salute crucifigi. Sacerdotibus att, scribis, pharisæis, ac populi primo thus, quos ob religionis professionem, ac legis scientiam oportebat in primis Christum appolere, ob corruptos animorum affectus, in impio confilio perfeuerantibus: nonnulli chei, ac legis ignari, qui ut minus habebant autoritatis ac literarum , ita plus habebant innementis, utcung crediderűt lermonibus ac miraculis domini lefu: nondű quide pla ekperfuafi lefum effe Meffiam, fed huc tamen adducti rerum ab eo geftarữ magnitudine ttpersuasibiles uiderentur: Si hic, inquiunt, non est Christus, queadmodum existimant tarilæi, mirandum tamen est unde illi suppetat tanta uis ædendi miracula. Etenim si ue/ striple uerus Mellias, num maiora facturus lit, 🏟 quæ hic facit: Pharifæi uero cum le/ gibus, quorum partes erant, imperitam multitudinem ad Christum allicere, posteats Merunt multos esse in turba, qui uiderentur in eum esse propensiores, eò uesaniæ dedu /fint,ut quocung modo flatuerent eum esfe perdendum,qui gloríam ipsorum uidere و الأناسة, quocung modo mobicuraturus. Tanta peltis elt ambitio, religionis ac doctrina prætextu fucata. Verū interim no pudor, aut pietas, sed periculi metus eos à facinore manifesto cohercebat. Sub mant igitur Satellites publicos, qui lesu coram populo manus inficeret, ac uelut nocen captum adducerent. Ielus autem qui non ignorabat quid illi clanculum molirentur, tic teneri tamen poterat, nifi uoluiffet ipfe, uerborum ænigmatibus quibufdam illis figni fat, fore ut iple sponte sese morti, ad quam tum frustra petebatur, offerret. Interim tanto audius uterentur ipfo dum adeilet: futurum enim tempus, ut frustra desiderarent absen/ ten, quem presentem persequerentur: præsertim quum illis non esset futura facultas eò confequendi, quò fe fubducturus effet. Ibat enim in mortem, quò nondum illi fequi pote mit.Redibatin cœlum, quò mortale corpus illum persequi non ualeret. Loquutus est au Tom. 7

tem huncin modu: Breue tepus restat, quod uobiscum uersor, reversurus ad euth quime milit. Tum ablentem requiretis, nec invenietis: nec erit eò consequendi facultas, quò ego proficiscor. Hæcautem dixit tectius, quemadmodum multa solitus est dicere dominus le sus:ut non prius intelligerentur, & essent peracta. Obscuritas autem sermonis excitatino quirendi diligentiam, & certiorem inuenit fidem sermo rebus exhibitis. Denique in hoc proficiebat, ut constaret omnibus, quicquid passus est dominus, consulto passum esse pro nobis, non casu: uolentem passum esse, non necessitate. Quanti enim hic fermo dictus est omnibus, peculiariter tamen pupugit ministros à pharisæis missos, ut lesu manus inijcer rent, in quem sentiebant se nihil posse, nisi voluisset ipse. Et dum tacite tangit illorum och cultam conscientiam, declaratse scire quicquid quantumlibet abstrusum est in cordibus hominum: & interim civilitate libi conciliat illorum animos, quoru conatus impios non prodat populo. Huncigitur sermonem quum multitudo non intelligeret, disceptabant in Nunquid in ter sese. Quid sibi uult quod dicit: Quò ego uado, no potestis uenire: Num se clam subdu differsione durus est, & aliquò in longinqua gentium regione abiturus: An sultinebit relicta hacter gentiŭ iturus ra sancta, & populo sancto, inter impias et prophanas gentes uita agere, quò nos no existi met sequuturos: aut ita uagus errabit inter gentes procul dissitas, ut à nobis inueniri non possit Quid em alioqui sibi uult: Quæritisme, & no inuenietis, & ubi ego sum, uos non potestis uenire: Porrò qui iam adesset ultimus dies eius festi, qui summa frequentia, sum mack religione celebrari confueuit, quo pacto fuam quisque domum repetere gaudeusta bat Iesus in templo uelut ipse quoca relicturus Iudaicam regionem, & magni festi diem In nouisimo eximium insigni sermone consecrat, simulo iter ingressuris, viaticum parat Euangelica autem die fidei. Nec iam loquebatur tantum aperte, uerumetia intenta uoce clamabat, rem elle des clarans, qua magnopere referret ab omnibus exaudiri. Pharifæi populu fimplicem, fica frigidace religione dementabant, & humanis costitutionibus illaqueatu tenebant. Etin Ielu quidem multitudo præter miracula ferè nihil admirabatur. Cæterum quoniam spiri tum Euangelicum nondum hauferant, non ita multum proficiebant. A pharifæorum igi tur frigidis doctrinis omnes palam ad se inuitat, spiritum pollicens, quo semel hausto, non folum ipfi fint ueram & Euangelicam doctrinam affequuturi, uerumetiam in alion fua prædicatione copiosam sapientiæ uim effusuri: Ego, inquit, fons sum omnis salutifæg fapientiæ. Qui litit, no est quod petat a Mole, aut pharifæis, fcribis, aut facerdotibus. 💘 🕻 niat ad me, bibatos de fonte hoc. Bibit autem, quisquis credit sermonibus meis. Quisquis igitur crediderit mihi, auideœ imbiberit fermones meos , quemadmodum iub**et faipeu**. ra, de me testificans, non arescet incredulitate, sed haustus divini spiritus pariet in ipsius corde fontem perennem & copiosum, sic ut è medio cordis illius emanet, non tenuis mo do riuus, uerumetiam copiofa flumina, quibus irrigetur ariditas gentium ad Euangelici profectus focunditatem. Hoc anigmate lefus fignificabat spiritum illum uberem, & co/ piolum, que polt ellent accepturi, qui in iplum credidifient : quo accepto, mox **Apolteli** magna fiducia, uarijs linguis, orbiterrarii predicare coeperunt euangelică philolophiam. & cœlitus haultum spiritū in omnium credentiū animos diffundere. Quan genim id tem póris nonnulla fidei rudimenta conceperant, nondum tamen cuipiam contigerat efficaxe ille & copiolus spiritus: propterea quod lesus nondum erat morte & resurrectione glori ficatus,nec in cœlum afcenderat, confesiurus ad dexteram patris, unde spiritū illum **miša** furus erat apoltolis. Ante peragendum erat crucis mysterium, quod peragi non poterat, nili ad tempus dissimulata gloria: & illius diuini spiritus capaces esse nõ poterant, nisi pri us multis miraculis, multisch dictis ac factis ad id effent formati. Ad hücigitur fonte aque uiuæ dominus leius inuitat omnes, nec quenco compellit nolentem, nece quenquam exe

cludit, modo litiens ueniat. Hæc atch huiulmodi plura quum loquutus effet dominus Ico fus, quanquam nondum ad plenum intelligebantur, tamen uarie afficiebant multimidis nem. Quidam enim conspectis tot miraculis, tantack sermonum autoritate, dicebanis Llic nere propheta est, rursus alíj magnificentius etiam de illo sentientes, dicebant: Imò hic est ille Messias, quem prophetæ promiserunt suis uaticinijs. Contrà, alij pharisaico ferméiae to corrupti, refellere conabant istorum opinionem ex ipsis prophetatu uerbis, qua Messe siam prędixerut orituru e tribu Iuda, & euico Bethlehem. Christus uulgo putabatureste natus in civitate Nazareth, quod illiceffet educatus, & ibide habetet parentes, quodità

Galilæa

Galilara coepit pradicationis exordium, atch illic plerunce uerfaretur. Porro Hierofoly, mitæ & tribus Iudaicæ Iudæi, Galilæos ut gentibus uicinos & admixtos, pto semipaga/ nishabebant, quod nec legis peritia præcellerent, nec ullum ung prophetam habuissent, de quo merito gloriari possent. Tribui uero Iudæ promissum esse Messiã, non Galilæis e semine Dauid,qui regiã habuerat Hierosolymis: atop ita Christi uenturi gloriam sibi uin dicabant,qui uenientem perlequebantur,nimirū inuidia corrupti.Dicunt igitur:Non est verilimile hunc esse Messiam, si prophetias expendatis. Num Christus ubi uenerit à Ga lilaa nobis proditurus est, queadmodum hic prodit Nazaraus? An no prophetica scrie ptura palam dicit, Messia proditurti ex semine David, g nimirti fuit ex tribu Iuda: Quin & natalis oppidi nomen addidit, docens eum nafcituru in Bethlehem, quæ est ciuitas Da uidaribus Iuda. Quum igitur prophetia palàm declaret eum proditurum è semine regio tribu totius Iudęz fanctilsima, ex oppido regio, qui cõuenit hunc uideri Melsiam, qui ex obfcuris parētībus, ex ignobilis regionis Galilee obfcuro oppido nobis prodit: Ad hūc modum uariantibus fententifs, disceptatum est in turba de Iesu. Nec huic disceptationi se se lesus admiscuit, quod nõ ea synceritate disputabat, ut doceri mereretur: & tempus non dam aduenerat, quo sele, quantus esset, declararet. Nã si vere sitissent scire quis esset, pote rant & ipsi discere à cognatis Iesu, quod non in Nazaret, quemadmodum pleric; crede/ bant, sed in Bethlehem natus esset, quodo à Dauid duceret genus. Nece enim parti multi Quida aut ex bac kiebant: fed quoniam lefus non adferebat ipforum cupiditatibus accomoda, malue ipfis nolebant runt luis affectibus feruire qu'am illum agnofcere. Nam fi fimplex ac lyncerus fuiffet eo rum animus, licuisset uel ab ipso lesu sciscitantibus discere, quod inter sese disceptabant. Erant auté in turba nonnulli, quos usquadeo liuor & odium excacauerat, ut destinarint a pudle manus inijcere domino Ielu. Cæterum nihil habebat uirium humana malicia ade valus eu in cuius potestate sunt omnia. Satellites itag quos suz uesaniz ministros mise mat pharifæi, ut lesum caperet, mutatis animis, redeunt ad illos efferatis animis expectan tes, ut cap tum adducerent eum, quo tandem odium in illum fuum faturarent. Atg illud interim mire divino confilio, quod longe fuperat omnem humana aftutiam, procuratum Autquic quid moliretur pharifæorū malitia,id in iplorū capita recideret,& ad Ielu profignet gloriam. Imperita multitudo, Galilæi rudes, Samaritani, Canangi, Ethnici, comòti dide ac miraculis lefu, credebant illi. Soli scribæ, pharifæi, seniores, & sacerdotes, penes que legis ac religionis totius erat professio, non solum non comouebantur ad resipiscen. miled modis omnibus reddebantur efferatiores. Supererat aut ut & sarellites, immite ge mushominum, & ad omne facinus mercenarium, & Ielu testimonium honestum ferrent, & illorum immedicabilem cecitaté coarguerent. Non uiderant ædi miracula, tantű pau caloquentem audierant: & conversis mentibus, contemptis pharifæorum iussis, redeunt adeos, non adducto Ielu. Expostulantibus quur no obissent mandata, non excusant mez tum multitudinis, non alia quæ comminisci poterant causantur:sed ingenue fatentur:se quidem hoc animo adisse lesum, ut eum captum adduceret, sed breui sermone, uerum ef ficaci, sic uelut incantatos ac transformatos, ut quod decreuerat, reluctantibus animis ef færenon potuerint: Nunquam, inquiunt, audiuimus hominem sic loquentem ut ille lox quitur. Quis possit huiusmodi uiris manus uiolentas inficerer Quod testimoniti ferri po tuit in Synagoga, quod magis grauaret, ac traduceret pharilæorum obstinata maliciam: Hocilli to tis uiribus agebant, ut subuerterent doctrinam lesu, sed conatu in diversum exe me,dum modis omnibus extingueremoliuntur, confirmant & illustrant. Dissimulant tamen adhuc furorem animi sui, ac ministris mitius potius, quàm pro cogitationum uesa mialoquentes: Quidaccidit, inquiunt: Num uos quoque, qui nostri estis, necad promiz kwam multitudinem pertinetis, ab illo feducti eftis : An non fentitis impoftorem effe: Si max estet, an non existimatis uiros eximios doctrina simul & autoritate præstates, illius famones approbaturos fuisse: Nunc uidetis ne quenquam ex optimatum numero, per nes quos est religionis autoritas: aut ex pharisæis, penes quos est exacta legis peritia, ser, monibus illius fuisse persuasum: An uos mouet exemplum quorundam e media fece ple bis hominum: Ista turba rudis, ac legis ignara, deo execrabilis est. Hæc diuina dispensatio nesic gesta sunt, ut nos certo doceremur, nihil pertinacius obsistere ueræ religioni, qu'am corum maliciam, qui fallæ religionis imagine fucati funt; nullum effe capitaliore hoftem euange

euangelicæ dochrinæ, quam qui facras literas ad fuos prauos detorquet affectus: necullos esse deploratius impios, quam qui specie pietatis, qui persuasione docirina, qui publica: autoritate muniti sunt aduersus euangelica ueritatem. Verum quicquid molitur hic mundus omnibus suis machinis aduersus cœlestem ueritatem, cedit in gloriam domini nostri Iesu Christi. Iam illud mihi considera prudens lector, nusquam esse maiorem penuriam eorum, qui Christianæueritati exanimo faueant, quam inter religionis ac doctrinæ proceres. In tam frequenti cocilio, pharilæorū, scribarum, seniorum, ac sacerdorum, non erat quisquam præter unum Nicodemum, qui in tam sceleratis molitionibus innocenti domi no patrocinaretur. Is erat unus ex primoribus seclæ pharisaicæ, crassus quidem, ac cæter ris indoctior, sed mentis minus corruptæ; qui metu Iudeor i noctu adierat lesum, quem/ admodum ante narrauimus, aliquid ab eo certius cogniturus secreto colloquio. Is ex co congressu tantum profecerat, ut existimaret lesum uirum bonum, tameus mysterium servi monis non ad plenum intellexerat. Hic quum uideret eos gladiatorijs animis tendere in exitium Ielu, atquita faueret innocentiæ, ut tamen illorum timeret maliciam autoritatear matam, moderatus est patrocinium suum, ea loquens pro Iesu, quæ pro malo quoque uiv. ro, sed nondum convicto, dici poterant: Nos inquit legem profitemur, que ne maleficum quidem condemnat, nisi prius auditum, & excussis ijs, quæ facit is qui defertur. Saltem hoc tribuatur huic iuris, quod commune est omnium, & ab ipsa lege datur etiam malesi. cis. Ad hoc tam æquum, tam ciuile Nicodemi patrocinium, quum non haberent quodhi scerent, non solum no resipiscunt aut placantur, sed ipsius etiam autoritate cotempta, con uicio petunt hominem. Etiamne tu quoq, inquiunt, Galilæus es: Turbæ & imperitis uer nia dari poterat:at non pudet te primatem ac legis doctorem, discipulü esfe istius imposto ris Galilæi,cui nullus adhæret, nifi & abiechifsimus apud homines,& apud deñ execrabi lis: Tu qui legis cognitione profiteris, excute scripturas, & si use coperies, uel exortum: à Galilæa prophetam uel exoriturum,crede hunc effe prophetam.Hæc pharifæorum re/ sponsio non solum erat impia, uerumetiam stulta . Nec enim Nicodemus assirmarat esse prophetam, sed quisquis esset, non tamen iuxta legem publicam oportere condemnari, ni si prius cognita causa. Sed nullum est iudicium, ubi mente occupauit liuor & odium. His ultro citroc; dictis,dimissum est concilium,ac suam quisc; domum abrit, dilata non muta/ ta facrilega uoluntate. Nondum enim uenerat tempus Iefu. CAPVT

ESVS itacs iam imminente nocle, concessit in monte oliueti, in quo erat Benthania, gratum domino hospitium, quum Hierosolymis locus non esset quientus: illud interim nos docens, secessium conuenire præconibus Euangelicis, nec usquam minus esse locum ueritati, quàm in urbibus opuletis ac felicibus, & tamen huc quocs se nonnunce conferet Euangelicæ philosophiæ prædica

tor, no ut opes aut honores affequatur, sed ut prosit alijs, uel sui capitis periculo. Huc igiz tur poltridie diluculo reuerlus lelus, non iam ftans, quemadmodum pridie, led fedens do' cebat in templo, palam præse ferens, se nihil metuere pharisa orum impias conspiratioe nes. Confluxit autem uniuer lus populus ad illum, partim luperioribus miraculis acfer/ monibus in admirationem illius adductus, partim infidians, & occasione captans aduere fus illum. Quoniam autem animaduerterent in eo miram quandam erga plebeios humia les & afflictos clementiam ac manfuetudinem,hinc unde debuerãt eum amare,uenan**tur** anfam criminandi. Mofi lex feuerum exemplum ftatuerat aduerfus adulterium, nimiru**in**i ut si qua mulier deprehensa esset cum altero uiro cosuetudinem illicită habere, populi ma nibus lapidaretur. Atg interim uiri libijplis indulgentes, læuiebant in mulieres, quali ipli innocentes effent apud deum, aut æternas pænas effent eualuri, li quum grauiora pecca. rent, non darent pœnas legibus. Lex non punit nifi publica crimina. Superbiam, faftu**en** ; inuidiam, odium nõ punit: sed hæc magis execratur deus, 👸 illa quæ punit lex. Adducume igitur ad lelum in templo fedentë, id temporis, muliercula in adulterio deprehenfam, i**p fi** scilicet iusticiæ tenaces, ac legis studio seueri in criminosos, cũ intus longe grauioribus ui tijs maderent. Mulierculā in medio statuunt, ut si Christi sententia fuisset damnata, deces deret nonhil multitudinis erga illü studio, quod lenitate mansuetudinec sua, potisi met populi fauorem cocilialfet: fin abfoluisfet, quod futurum expectabant, haberent quod in iplum intentarent crimen, qui no ueritus fuillet, aduerlus Moli constitutione adulteramt absoluce

absoluere: sperantes fore, ut pro muliere, tumultu coorto, lapidibus obrueretur iple. Sic autem apud iudicem lesum peccatrice accusant, ipsi sceleratius peccatores: Hæc, inquitit, mulier modo deprehensa est in adulterio. Moses assis statuit nobis legem, ut eius modi lapi darent, Hancigitur tradimus populo lapidandā, nifi tu diffentis. Tu igitur quid cenfess le fus afit qui nouerat arcana cordium; & cuius coscientiam nihil omnino, quantumuis oce cultum fugiebat, dittina fua fapientia fic elufit illorti maliciam, ut peccatricem è manibus lapidantium eripetet, nec absolueret tamen, ne uideretur abrogare legem Mosaicam, ne cellario maleficijs cohercendis adhibitam, qui uenerat ut legem colummaret, non abro/ garenec rurlus condemnaret, quod in mundum uenisset, no ut perderet peccatores, sed ut leruaret. Siquidem in his constitutionibus, quas mundus etiam pro conservanda trans quillitate publica necessario seruat, lesus sic ubica moderatur suam orationem, ut nec pro betadmodum, necimprobet, sed per occasione admoneat, omne scelus esse sugiendum, no solum ea quæ leges principt puniunt. Esse siquidem apud deum sudice his atrociora trimina, que leges no puniunt, quætamen dei uindicis pæna non possunt effugere. lesus igitur, nec reculauit iudiciti delatum, quum fit iudex omniti, nec ream addixit lapidatori/ busiam accinctis, nec à causa liberauit, quæ poznam comeruerat, sed siletio patrocinatus estel, que rapiebatur ad pœnam, ut seruaretur ad pœnitentiam, ac resipisceret ad salutem. Oratione nihil respondit, sed ipso facto plus loquebatur. Sciebat mulierculam ream esse peccatricem, sed nouerat accusatores, qui se sustos usders uolebat, multo sceleratiores el le, quam esser illa. Non abrogabat Mosaicam legem, sed ostendit euangelicæ legis, cuius iple conditor effet, clementiam. Admonebat illos, qui ream ad pœnam crudelem pertra hebant, ut in se descenderent, et iuxta diuinam legem suam excuterent conscientiam, ac ta km sequisq exhiberet erga proximum lapsum, qualem experiri uellet deum sudicem er/ ga le hac ipla re nos docens dominus le lus, inclinauit le deorlum, lignificans, ut demillo fastuac supercilio, quo sibi quisto blandiebatur, & animo supino proximum despiciebat, descenderet in sese: & inclinatus scribebat in terra, uidelicet admonens legis euangelica; secundum quam deus unum quence iudicaturus esset. Lex in tabulis scripta reddidit illos falsaiustitia superbos & arrogantes: lex in terra scripta, facit unuquency infirmitatis suæ conscientia modestu ac misericordem erga proximu. Quum uero instarent Iudai, ut su am pronunciaret sententiam, quanti facto iam pronuciauerat, erexit se lesus. Erectus exe plicuit, non intelligentibus quid faceret: Si quis, inquit, inter uos est immunis à peccato, primus in hanc iaciat lapidem. Hoc dicto no absoluit ream, sed omnium percussit conscientiam. Metuebat aut quisce sibi male coscius, ne lesus, cui uidebant etta occulta non esse incognita, proderet in publicum ipfort facinora. Hoc aculeo animis illorum iniecto, rure sus inclinatus scribebat in terra, facto suo depingens, quid ab illis uellet sieri. Notabat illo tumarrogantiam, qui fibi uindicarent sanctimonia, quum essent longe sceleratiores ijs, quos immaní pœna lex puníret. Illa enim quam publicis manibus lapidandam produxe rant, non occiderat maritum suum, sed alteri viro per carnis infirmitatem, corporis sui co piam fecerat. Illi pleni liuore, odio, calumnia, auaricia, ambitiõe, fraude, totius legis domi num,quí solus omniti liber ac purus erat ab omni peccato, captabant ad mortem. Ad hoc igitur domini responsum, sibi quisco male conscius, ac sibi quisco metuens, ne proderetur, exibate templo, senioribus, phariseis, ac scribis, sacerdotibus, cæteriscis primoribus præ cedentibus, & post hos reliquis sequentibus. Nam qui inter eos uidebant religionis ac su fliciz columina, hi maximis uitiis intus madebant. His digressis, quor unullus erat absq ctimine, remansit solus lesus, qui solus omni culpa uacabat. lamci clemente iudicem ex pera est mulier peccatrix eum; qui nihil un peccauerat, quu sæuos fuisset habitura care nifices,qui ipli grauioribus flagicijs erant obnoxij. Horum igitur fæuitiam metuens,mi/ serapeccatrix sola remansit, apud solum lesum, peritura apud seruatore, peccatrix apud omnis sanctimoniæ fontem. Trepidabat ex conscientia, sed spem bonam præbebat lesu clementia, quæ sese ipso etiam uultu proferebat. Atque interim dominus uelut aliuda/ gens, scribebat in terra, ut illi non domini minis territi, sed ipsorum coscientia condemna tifugiffe uiderētur. Tandem erectus dominus Iefus, ubi uidet folitudinē, & mulierem fo lamac trepidam, blande copellans illam, dicit: Mulier, ubi funt qui te accufabante Num quilquam te condemnauit: Illa respondit: Nemo domine. Tum Ielus: Nec ego suturus Tom. 7

sum illis inclemention ut qui servandis omnibus venerim, codemnem, quam illi relique runt indemnatam. Legis leueritas poenam infligit ad terrorem:euangelif gratianon que rit mortem peccatoris, sed magisur relipiscat, & usuat: Abi igitur, & posthac nolipecca/ re. Hoc exemplo dominus Ielus docuiteos, qui le pastores populi & euagelicos doctores profitentur, quanta lenitate, quanta is manfuetudine debeant uti aduerfus eos qui per in firmitatem prolabuntur in peccatif. Quum enim is, in quo nullum omnino fuit peccatif, tam clementem se præbuerit erga peccatricem publicam, quanta debet esse lenitas epiko porum erga delinquentes, quum ipsi nonunquam magis egeant dei clementia, quam illi, in quorum errata fæuiunt: aut firnon tenentur paribus uitijs, certe non funt omnino puri ab omni uitæmacula:certe per humanam imbecillitatë, in omne uitium prolabi poliunt Ablegatis igitur delatoribus, & proditis fuis cuig sceleribus, ac dimissa peccatrice, pergit Ego sum lux Iesus ex hac occasione sermonem inceptum pertexere. Tenebræ peccata sunt. Quiueri mundi funtacsimplices, necaliud uideristudent & funt, adeunt lucem, & liberantur à tenebris, quemadmodi mulier adijt lefum peccatrix. Sed quia non inficiata est quod comiferat de cessit iustificata. Cotrà, primores ac pharilæi, quonia iusti uideri uolebat, quum estent ke lesti, sugere lucem, ne proderetur illorum morbus, ac sanaretur. Hortatur igitur Ielusom nes, ut quilquis lit oblitus peccatis, ad le ueniat, modo ueniat fui pœnites ale fequatur por rius 🛱 pharilæos,qui cæci,erant duces cæcorum : & ne quis confcientia facinoru nonsw fit accedere, paulo ante docuit in adultera, quàm neminem ab fe fubmoueat, qui cupiat fa nari:Ego,inquit, lum id toti orbi, non folum Palæftinæ, quod fol eft toti mundo. Sublato fole-caligant fimul omnia ille corporibus prælucet-ego animis puris illucefco. Ille uitam acuigorem præbet omnibus corporibus, ego idem multo præfentius præfto animabus. Qui solis ductu ambulat, non impingit in tenebris. Qui me sequitur, meach sidit doctriv næ,non hærebit amplius in tenebris error & criminum, sed purgatus à uitijs, & illustra/ tus Euangelica doctrina, habebit lucem uerã, quæ ultam præltat animæ. Mortuorű enim est in tenebris condi,uiuorū est in luce uersari. Cognitio mei uita est animæ. Contrà pec catum & ignorantia mei, mors est æterna. Hanc magnificam, licet uerifsimā, Christi dele prædicationem,non tulit lipor pharilæorű, prælertim quű le tecle notari lentirêt: & quic quidgloriæ lelu accederet, id luæ detrahi putarent. Protinus igitur obstrepunt illi apud multitudinem, metuentes ne iplis desertis sequeretur lesum. Et ut sidem adimant, impin gunt mendacij crimen: Tu, inquiunt, iple tibi teltis es, ac magnifice de te prædicas, led nev mini de le teltificanti credi debet. Arrogantis elt, non ueracis, luam iactare gloriam. Prov inde teltimonium iltud quod iple de te fers, non elt uerum. Ad tam atrox conuicium, led dd magis officere poterat faluti multitudinis, 🌣 ipfius nocere gloriæ, Iefus feuere refpon/ dir: Verum est, inquiens, inter homines, pondus no habet testimoniù quod ipse de se perv hibet qui & falli potest, & fallere. Ego no solus mihi testis sum, qui Ioannis de me testimo nium, qui legis & prophetarū testimonium proferre possum: & tamen si nullum esset bos minis de me testimoniu, qui nullius egeo testimonio, si solus ipse de me testificarer, tamen si planè sciretis qui sim, & unde uenerim, no possetis refellere testimoni i meum. Illorum testimonium oportet in dubium uocare, qui cum nihil aliud sint & homines, & ex huma no sensu de se prædicant, falli possunt, & uolentes etia mentiri possunt. In me non eadem ista cadūt. Nihilenim ex me loquor, sed ex eo unde sum missus: nec aliò tendo, 🕏 ad il lius illustrandam gloriam. Ille mentiri non potest, & illius unius testimonium sanctius est om nibus humanis teltimonijs. Quilquis autem ab illo profectus eft, cūctack ex illius animo loquitur, moxad eundem unde uenit rediturus, non opus habet humano testimonio, quum iplis factis declarare lit in promptu quis lit. Vos autem excecati liuore, quod fci/ relicet, uolentes nescitis: & quoniam peruerse de me iudicatis, æstimantes ex his quæ conspicitis in me cum ceteris mortalibus communia, non animaduertitis unde uenerim, nec quò uadam. Hoc enim non perspicitur, nisi submotis improbis affectibus animi, see cundum spiritum iudicent: & ex ijs quæ facio, quæ fa loquor, collatis prophetarum oraculis, credulæmentes uideant rem esse cælestem, non humanam. Vos autem quoniam

Vos seundis mundanis affectibus estis corrupti, secundum carnem iudicatis, damnantes impiein ue carnemiu, strum ipsorum exitium, quod amplecti debueratis ad salutem æternam. Iudiciū igitur ue dicatis strum, quoniam non proficiscitur à deo, sed ex humanis cupiditatibus, corruptum estac

Digitized by Google

fallam. Ego interim non iudico quenco. Nondum enim iudicij tempus est, sed conferen de salutis. Ertamen si iudicarem de uobis, iudicium meum, quoniam non dissentit à iudie cio dei uerum esset. Non enim solus ferrem sententiam, sed ego simul & pater, qui me mi sitidem pronunciaremus, cu idem per omnia uelimus. În causis humanis plus habet pon derisapud homines plurium quam unius iudicium: ceterum unius dei iudicium antecel lituniuerli generis humani iudicio. Si meum iudicium contemnitis ut hominis, certe dei iudicium, etiam si solus iudicet, non potestis contemnere. Quód si dei iudicium non cone temnitis, nec meum poteltis reijcere, cum illius iudicio per omnia consentiens, nisi comu nicotumelia simul utrung velitis afficere, tum illum qui misit, tum me, qui missus sum ab illo. Nihil aliud loquor aut ago, nili quod ille mandauit, Itidem inter homines grautus est plurium testimonis,quam paucorum, atos secundos legem uestram, apud sudices non ad. Et in lege me, minitur testimonium, nisi duorum. Atop interim plus habet poderis, il quis testificetur de straforipti est altero. E si de seipso: & tamen uitari no potest, quin inter homines sæpe falsa sintiudicia, fallac teltimonia, etiam si mille consentiant homines, sed homines tantum: uel quod per errorem ignorent uerum: uel quod affectibus corrupti, non secundum rectum animi iudi cium, sed secund si pravas animi cupiditates pronuncient. Verum ubi vel unus de se pronunciat, si quod desetestificatur, non ex se pronuciat, sed ex deo: quonia deus nec falli po tellinec corrumpi, non potest non esse uerum iudicium ac testimoniss. Ego testimonium perhibeo de meiplossed ex autoritate patris, qui & iple testimonium perhibet de me: nec allud de me pronuncio, quam ille testificatus est, qui me misit in mundum, ut testis sim ue ritatis, quam ille folus nouit. Si meum testimonium reficitis, & illius reficiatis oportet. Si meum iudicium rescinditis, & illi contradicatis necesse est. Duo sumus, sed duorum idem eftertimonium, idem iudicium. Sed ex his duobus unus est, qui si solus esset, camen esset illius irrefutabile iudicium. Quod si quæritis, quando pater testificatus fit de me, testifica muestin lege uestra, cuius uocem agnosceretis, si quod scriptii est, incorruptis animis in telligeretistellificatus est de meapud lordanem, tellificatur ipsis factis quæ uidetis abil logeriper metdenicy cum tempus erit, euidentioribus testimoniis me glorificabit. His di disquoniam Iudzi subinde audierant nomen patris unde missus esset, & cuius autorita/ telecommuniret, demirantur, si de loseph fabro, cuius filius tum uulgo credebatur, tam magnifice prædicaret. Si de illo non sentiebat, cupiunt expiscari, quis nã esset alter ille pa ter, unde uenisset & ad quem itet. V bi est, inquiunt, iste pater tuus, de quo tam mira prædi castefus autem fubindicans fe nondum illis notum effe iuxta diuinam natura, quum nie bilaliud fuspicarētur esse quam hominem,& tamen ut homini credidissent atog amassent, niliudicium illorum carnalibus affectibus fuisset uitiatum: cæterum nec patrem uere co gnolci, nili per filium, nec filiti plene cognolci, nili cognito patre: non enim oculis corpo reis cognosci filium, sed fide: nec pattem humanis sensibus ostendi posse, sed pijs animis spiritualiter insinuari:respondit hunc in modum: Neg me nostis, neg patrem meum: & dum me nosse no uultis, nec patre nosse potestis. Mihi credite, & me noueritis & patrem. Dicicis quod me nouiltis, quia patriam, dom ü, parentes & fratres nouiltis. At illuc no est um nosse filium, quem si plene nossetis, no postularetis uobis exhiberi patre, sed cogniz wilio simul & patrem meum nossetis. Huiusmodi sermonibus non intellectis, quum do Hac nerba lo minus lesus uchementer in se prouocaret animos pharistorum palam docens in templo, cutus est Lesus idgin loco templi frequentilsimo qui dicitur Gàzophylacium, quod eò coferrentur do: miasferuarenturco donata templo, quæ tamen omnia ueluti deo confecrata uertebantur inluxum & quæstum sacerdotuac pharisæoru: nemo tamen iniecit illi manus, non quod deflet illis impia uoluntas, sed quod dei nutu non esset data facultas. Nondum enim uer mattempus, quo decreuerat pati lesus: nec pati uolebat, nisi peracta doctrina, quam par tertadiderat dilpenlandam ad hominữ falutem. Obticelcentibus igitur illis, fed impias acparricidales cogitationes in animo uoluentibus, perrexit loqui lefus, tacite percutiens ฟิงณี cõlcientias,quo uel lic relipilcerent, quum agnolcerent illi nihil occultนี elle, quod homini puro nunce datum fuit: Nullius, inquit, impietas impedire potelt, quod ago iustu patrismei. Hoc peracto, uado ad eum g me milit, ac tum me frustra quæretis, & absentem deliderabitis, quem præsente incessitis, & inuidetis. Tunc intelligetis ex euentu qui sim: optabitis prælentia meam, nec continget. Cæterū uos qui nunc perlequimini præconem

Tom. 7

ueritatis æternæ, si perstiteritis in incredulitate, in peccato uestro moriemini. Nam suovi

tio perit, qui salute gratis oblatam obstinate reijcit, & sibi morte asciscit, qui usta fontem aspernatur. Ego uado, no quò me uestra compellit impietas, sed uolens eò uado quò uos non poteritis insequi. Hoc anigmate dominus lesus multa significauit: primti se sponte iturum ad mortem: deinde per mortem ac refurrectione euchendum in cœlum, quò nul lus iuxta mundum lapiens euchi pollet. Hoc lermone cum nõnihil terrerentur ludei nec intelligerent quid fibi uellet; non aufi funt tamen illum percontari, fed inter fefe musita/ bant: Quid est quod iste non semel iam minatur nobis sese abiturum, quò nos non quez mus inlequi. An iple libi uim afferet, ac mortem consciscet, atquita se nobis subducer. Ad hoc tam craffum & impium murmur, lefus omnium cogitationum confcius, ita refponfum attemperat, ut quod diceret, no intelligeretur, nifi peracta morte ac refurrectione, & in cœlum ascensu. Nam illi nihil aliud suspicantes esse lesum & hominem, nihil aliuddiut nare poterant, & eum iturum in mortem, at et ita liberandum à molessifs persequentium: quum ille le fignificaret è cœlis profectum iuxta diuina naturam, ac mox denicta monte rediturum eò, unde fuerat profectus: Vos, inquit, ex hoc mundo profecti, mundum iapi tis,& iuxta carnale mundi sensum loquimini. Ego non sum ex hoc mundo profectus, ac sublimiora loquor, qu'am ut uos possitis assequi: nec assequemini unquam nisi relictain. credulitate dociles uos præbueritis. Et ideo modo dixi uobis, & iterum atog iterum dico: nili maliciam iliam abieceritis, moriemini in peccatis ueltris. Vnica uia est effugiendi pec catorum tenebras, li luce recipiatis: unica est uia ad uitam, si agnoscatis eum, qui solus per fidem Euangelica morte liberat. Quod si pertinaciter recusetis credere, me esse illi, per que pater uelit omnes uita ac falutem cofequi, ueltra culpa moriemini in peccatis ueltris. Nec hic fermo domini lesu descendit in animos phariseoru, usez adeo mentes illorum ex cæcauerat hic mundus nimium adamatus. Itags maliciose, perinde quasi nihil hactenus uiderint aut audierint, unde scire possent quis essellet. dicunt lesu: Tu quis esselles aut præ fcius illos calumniaturos quicquid respodisset, qui peruerso studio sciscitabani, simul eos iudicans digniores qui audirent, quid essentipsi, gquid esse ipse, respondit hunc inmov dum: Cupitis scire qui sim, credite. No credetis aute, nisi crassos & mundanos affectus ab ieceritis, alioquin etiã fi uobis dixero qui fim, uestro malo dicam: non em folum non red demini meliores, sed qui sitis mali multis nominib. hoc reddemini peiores. Et hocipsum quod nunc loquor uobis, accedet ad cumulum condemnationis uestræ. Ego salutem hor minum sitio, non exitis. Alioqui multa possum loqui de uobis, multisch nominibus uos Multa habeo condemnare, sed non ita uisum est patri, qui me misit in munidum: no ut ex malis siant pe que nobis los iores, sed ut qui mali sunt, resipiscant ad salute. Verax est pater qui me misit, huic si crediv deritis, salutem consequemini: Credetis autem, si mihi credideritis: Mihi uero tuto crede tis, qui nihil loquor apud uos, nisi quod audiui à patre meo, apud quem fui ante quam ue nirem in mundum. Ille mihi mandauit ur uera loquar, sed ea quæ coducunt seruandis ho minibus, non perdendis. Quod si quis perit, suo uitio peribit, qui salutem oblatam sibi in uiderit. Tam autem erat crassa Iudæorum cæcitas, ut quum toties memorasset patremsu um, unde missus esset, & ad quem iret, & unde testimonium haberet, et unde audisset que loqueretur, nondum tamen intelligeret quod de patre cœlesti loqueretur, quod nibil ad/ huc in eo credere poterant supra homine. Nam hi sermones tum ueluti semina codeban tur in auditoru memoria, ut tum fructum adferrent, quum iam omnia essent impleta quæ de lesu scripserant prophetæ. Expediebat adhuc hominem credi, donec perageretur pro mundi salute summum illud in ara crucis sacrificit. Sic enim placituerat patri, ut per mor tem illustraretur gloria dei. Hoc interim significans dominus lesus, ita loqui perrexit, ani gmate subindicans futurum, ut per illos uolens in cruce suffigeretur: Qui exaltaueritis, inquit, filium hominis, tunc demű intelligetis qui fim:postea 🕏 extinctum putabitis, tunc denica cognoscetis uirtute meam. Siquidem intelligetis rem non humano modo geri, sed patris mei uirtute, ex cuius arbitrio gero quicquid in terris facio ad hominum salutem: necs quicquam loquor, nisi ex illius animo. Quanci autem ab eo missus sum in misdom, non tamen ab illo deseror, sed ille semper adest mihi, per me uobis loquens & operans. Summus enim inter nos consensus est. Ille per meglorificatur, ego uicissim per illum: fed ille autor est, ego legatus: cæterum optima fide fungens mea legatione, sic ut quæ ille

O loquor uo



manda/

mandauit, quæck illi sunt decreta, perpetuo facia Moses enim ac Dauid, quos suspicitis, multa loquuti sunt, multa fecerunt ex uoluntate dei, sed ijdem nonnunco offenderunt il/ lum factis suis. Ego nusquam dissentio à placito patris mei. Hos sermones quum id tempo ris nullus ad plenum intelligeret, tamen erant in turba non pauci, quibus hæc non impie dicta uiderentur, ac nonnulli spe bona ex his quæ promittebat Iesus concepta, crediderüt illinon tamen perfecte, rudes enim adhuc erant, sed ut tum erant Euangelicæ doctrinæ ca paces. Iam enim gradus aliquis iactus erat ad fidem, etiam si nondum eo profecerant, quò post erant prouehendi. Hos igitur hortatur dominus Iesus, ut in eo quod utcunque coe perant, perseuerarent, donec proficerent ad persectam sui cognitionem. Fides enim bor norum etiam illa credit, quæ non intelligit. Pharifæorum malicia femper erat in peius pro fectura. Vos, inquit, ne quid moueat sponte pereuntifi exemplum, Bene coepistis utcife credere diclis meis, à quibus si uos no abducat alior unicredulitas, & si in eo quod copie stis perstiteritis, agnoscam uos germanos, ueros es discipulos meos, qui colestem uerita/ tem non pharifaicas doctrinas profiteor: ac progressu temporis cognoscetis omneuerita tem, qui haclenus umbras Mofaicæ legis pro ueris estis amplexi: & cognita ueritas red/ det uos liberos. Iudæiuero non intelligentes, quod Ielus fentiret de libertate doctrinæ Euangelica, qua non mutat statum fortuna, corpus eximens à jure heri, sed animum libe ratauitijs, à prauis ac mundanis cupiditatibus, à tyrannide diaboli, à metu mortis, à serui tute pharifaicarum constitutionum, à jugo legis juxta carnem observandæ: respondet in dignabundi(tumebant enim nobilitate maiorum iuxta carne) Nos, inquiunt, posteritas Abrahæ patriarchæ ſumus,ingenui ex ingenuis prognati:nec ſolū ingenui, uerū & nobi les,nec ulli ung feruitutem feruiuimus. Qua igitur libertate tu nobis promittis, quali fere utilimus manumittendi: Hac responsio crassitudine declarat gentis Iudaica, qua in rebus carnalibus ponebat fiducia & gloriam suam, spiritualium quæ nos deo comendant, negligens. Puritaté costituebant in lotionibus corporis, calicu & uasorum, quu animum haberent uitijs conspurcatū. Alios præse cõtemnebant, quod præputij pelliculā haberēt amputatam, qui mentem haberent incircuncilam. Sancii libi videbant, quod in latis phy lacterijs legem inscriptā circumferrēt, quum deo sancti sint qui legem habent mentibus fidsinscriptam, eamés factis no phylacteriis exprimunt. Ita nunc efferuntur animis, quod **huia** carnem genus ducerent ab Abrahā: perínde quali magnū ellet e lanctis prognatum, effequum apud deum nobiles sint, qui undecunct prognatisancioru mores referut Proz inde quữ Iefus illos duobus nominibus taxallet, & quod ueritatis ellent ignari, & quod feruitutem feruirent, prius dissimulant, & ad id quod leuius est ac minoris momenti stomachatur. Siquide ignorantia ueri, mentis est uitium: seruu esse, fortunæ malum est, non animi Itacz dominus Ielus aperte docet, quam leruitute lenlerit: Vos, inquit, indignami/ ni,quod libertatem pollicear, quum ueltra opinione litis liberi, nimirum ingenui filij 🗛 braha. Sed est aliud servitutis genus longe turpius & calamitolius, à quo nemine afferit maiorum quamlibet magna nobilitas. Non habetis homine dominum, unde litis manuz mittendi: sed illud pro certo cofirmo uobis, quisquis comittit peccatum, seipsum peccato fergum reddit, ac fui iuris effe definit. Is uere liber eft & ingenuus, qui nulli turpitudini eft obnoxius. Hac est ingenuitas, de qua merito gloriari possitis apud deum. Ceterum quis quis addictus est peccatis, hic diabolū habet dominū: & huius arbitratu ducitur agitur cb, cua si genus referat ad patres sanctissimos. Nõenim aliena sanctitas tollit posteroru seruiz tutem, sed suis quiles factis æstimatur. Hanc libertatem non potest impartire seruus cons feruo, qui & ipse peccato est obnoxius: sed ille solus liberos reddit & ingenuos, qui solus inili peccato est obnoxius. Seruus enim tametsi pro tempore quædam agit in domostad, seruus autem tnen quonia feruus est, non hæres, non habet ius perpetuu, sed exigitur domo, quu uisum non manet in eft domino. Filius autem quoniam hæres est ac dominus domus, perpetuum habet ius domo indomo:nec folum ipse uere liber est ab omniseruitute, uerum etiam alios potest liberta/ te donare. Proinde si hanc libertatem desideratis, no est quod eam expectetis à Mose, aut patriarchis, aut sacerdotibus uestris, quoru administratio suit ad tempus: neg quisquam horum fuit prorfus immunis ab omni peccato: nece quisquam ius habuit abolendi pecca ta, nece quisquam ad plenum nouit ueritatem. Verum si quis adhæserit filio, cui tota per, penach domus potestas tradita est, is undecunque prognatus eritiuxta carnem, ueram

libertatem sperare poterit. Non sgitur Abraha uos liberos genuit, non Moses, non sacare dotes suis uictimis uos reddunt liberos. Si filius uos ab erroribus ac peccatis liberos red diderit, uere plenecy liberi eritis. Vos uobis isto nomine placetis, quod sitis Abraha filij. Scio uos esse prognatos ex Abraham iuxta carnem, sed ista leuis ac popularis est gloria, & omnium communis, qui Iudaico nomine censentur. Si uultis uere uideri posteritas A/ brahæ,& sanctissimi patris non degeneres filij, factis declarate uos esse illius filios. Nam hoc est ingenuæ germanæ prolis, referre parentis ingenium. Abrahaadeo credidit des, ut non dubitarit ad illius iussum unicum mactare filium Isaac, quum per huc esset illi promissa numerosa posteritas. Vos autem uidete quatum absitis a moribus patris uestri, qui meipfum conamini interficere, non ob aliud, nisi quod excecati carnis ac mundi cupidi tatibus, non assequimini sermonem meum, qui spiritualis est. Abraham nihil hæsitans de promissis, quant reclamante natura, tamen credidit angelo, per quem illi deus loqueba tur. Mihi quem uidetis,& per quem deus uobis loquitur, maiora pollicens, 🕏 olim polli citus est Abraha, no solum non creditis, sed etiam maliciosis consilis necem machinami ni. Nolite igitur uobis arrogare patrem Abraham. Eius quisc filius est apud deum, cuius mores ac facta refert. Abit enim exemplum parentum domi conspectum in mores filio rum. Ego dictis ac factis doceo me filium eius à quo millus lum. Quod enim uidi & audi ui apud patrem meum, hoc loquor. Vos item quæ uidistis apud patrem uestrum, ea facitis. Hoc dictum domini Ielu quum indigne ferrent Iudei, sic respondent, ut convicium ali quod in Abraham conentur elicere: quod si fieret, populum ad lapides prouocassent. Etc nim qui palam testatus esset, illori esse mala opera, & adiecisse tillos ea facere, qua vidile fent apud patre fuum, nec alium patrem agnoscerent & Abraha, taxatus hoc dicto uide batur patriarcha, qui talis fuisset ipse, quales habebat filios. Iesus aut nec durius quicu di xit in Abraham, led diuerlum ratiocinatur, ideo Iudæos non esse filios Abrahæ, quode ius essent dissimillimi: Si ueri, inquit, uultis uideri filij Abrahæ, referte patrem facis, crev dite sermoni dei. Quandoquidem ille ob insignem erga deum fiduciam iusticiæ promer ruit elogium. Nunc quum fine fine iacletis patrem Abraham, tamen mestudetis intersi cere hominem, ut nihil aliud fim qu'am homo, tamen innocentem: & ideo uultis interfice re, quia ueritatem uobis loquor, non quam ex me cominifcor, sed quam audiui ex deout quisquis mihi diffidit, idem & deo diffidat necesse sit. At Abraham non agnoscet uos fili os,qui rem impiã molimini,& ab illius moribus longe difsidentê. Quod fi quifæ eius eft filius, cuius æmulatur facta, & uestra facta plurimű dissident à factis Abrahæ, alíű habea tis patrem oportet, quisquis is est, cuius ingeniti exprimitis. His dictis iritatiores etiam fa cli Iudzi, iam ceu przfagientes, quo tenderet fermo domini Iefu, & quem patrem illis de fignaret, respondent: Quem tu patrem alium nobis alsignas, qui parentem adimis Abra fram: Nos ex stupro non sumus prognatiliceat nobis de hoc gloriari, quod est omnium Iudæorum comune, qui non folum fumus posteri Abrahæ, uerumetiā filij fum**us dei, qui** Ifrael appellat primogenitű fuum. Et nos Ifraelitæ fumus. Quod fi nobis adimis pattem Abraham, si alium patrem tribuis, & totius gentis nostræ comunem patrem deum, non in nos folum, sed in universam Iudæorum gentê cotumeliosus es. Hoc responsum quum haberet implam impudentiam (Quid enim impudentius, & se le iactare filios dei, qui libi talium scelerum erant conscij, quick filium dei captarent ad necem: ) seuerius retudit Si deus, inquit, uobis pater est, hoc est, si ueri germanica essetis Israelita, me nimirum diliger retis, ueluti frattem, & comuni parente prognatum, ac patris mores exprimentem, itaut germano filio dignú est. Nec enim aliud exprimo, quam patrem deum, nec alterius nego cium ago, quam patris à quo processi, & ueni in huc mundum. Nece enim ex me loquor aut facio quicquam: nece enim iple me legaui, sed ille me misit, quem uobis communem afferitis patrem. Quod fi uera dicitis, quur eiuldem parentis filij non agnolcitis linguam eius, qui uerus est filius: & apud patrem fuit, antequam ueniret in mundum; neque quit. quam loquor, nisi ex patris præscripto: Quur usque adeò non potestis ferre sermonem meum, quum per me uobis loquatur deus? Si creditis deum ueracem, beneficum, falutiv ferum, amicum pijs, inimicum impijs, quum in dictis factis que meis nihil conspiciatis ab hisce rebus degenerans, quur non agnoscitis mores & ingenium patris uestri : Quod si y cupitis audire nomen patris uestri, cuius ingeniti ac facta refertis, uos nec ex Abraham,

ncc

Nec ex deo prognati estis, sed ex diabolo. Huius germani estis filij, cuius ingeniū & indo lem spiratis, cuius quu uoluntati paretis. Nam & ueritatem odistis, & innocenti necem mo limini. Hoc diaboli patris uestri exemplum est. Siquidem ille princeps, & mendacii & ho micidif fuit autor, qui suo mendacio primos humani generis paretes pellexit in mortem, non alia re prouocatus, quam inuidia felicitatis alienæ: atogidem morbus uos quoquesti mulatin cædem hominis innocentis ac benefici. Ille invidit homini feliciter condito, vos muidetis homini ad felicitatem, unde excidit, restituendo. Ille per suam superbiam excidita veritate: & sic excidit, ut non sit spes ad meliora resipiscendi: sed persistens in malo. peccata peccatis accumulat, per uos nunc oppugnans ueritatem dei: & per uos idema/ gens quod egit in initio mundi, quum principes humani generis pertraheret in mottem. Ouilquis igitur odit ueritatem, & amat mendacium, fatis declarat, quo patre prognatus sit Quicung mendaciñ loquitur ab illo loquitur, qui fons est omnis mendacif. Quicquid ileloquitur, mendacium loquitur, & ex sele loquitur: quia no solum mendax est, sed men dacii pater ac princeps. Quemadmodum è diverso, deus fons est omnis veritatis, & quile quisueritatem ad dei gloriam loquitur, no ex se loquitur, sed ex deo. Quod si uos ex deo. prognatiestis, autore ueritatis, potius q ex diabolo, patremendacii; quu ego ueritatem colitus accepta loquar uobis, quur filij Abrahænon creditis deo: quur filij dei no agno, scriis & amaris dei veritatem: Si in diciis meis ullum deprehenditis mendacium, si in faz ctisulli crimen, diffidite fermonibus meis. Sed quis est ex uobis omnibus, qui mibi pece catum ullum possit impingere: Vos quales sitis, ipsi uobis estis conscij. Quod si à deo est quicquidrectum est ac uerum, nece quieğ in me potestis conuincere, quod à recto uero és disideat, quur mihi diffidentes, diffiditis deo, præfertim quữ nos iactetis dei filios: Quod sucregioriamini, dei sermone agnosceretis, sin falso, mendacem patre exprimitis. Quisquisex deo prognatus est, ut germanus filius, audit uerba dei patris sui. Et illud arguit, uos exdeo patre no esse prognatos: quia ueritate ab illo profectam audire non sustinetis. Himilmodi fermonibus magis etiam efferati Iudæi, ut folet hominum malicia rationibus onclufa, ad infana maledicia confugere, respondet: Nonne recte de te pronunciamus, id quodununc re declarans, coprobas nostram de tesententia, quod Samaritanus sis, ac. dimonium habeas, quữ ludæus uiderí nelis, & deum patrê iactites:" Ad tam infanã con/ umeliam quid respondit clementissimus Iesus: Ad Samaritani conuicium, quanquam uulgomagni probri loco habebatur, tamen quonia nihil aliud erat quam impotentis iræ maledidum, perinde quasi fungum illum uocassentaut bulbū, nihil omnino respodit: ue/ rumaddæmoniaci uocabulum intentatum respondet, sed ita, ut no regerat maledicium, quod in illos merito polítir retorqueri, fed manfuete depellat ab fe:nos interim docens, ut quoties agitur de gloria dei, quoties aduerfus impios defendenda est eu agelica ueritas, ue bements limus & acres: quoties nos ipli couicijs incelsimur, lenitatem præltemus, lic ut necadomnia respondeamus, sed ea tantu à nobis depellamus, ad quæ sine periculo frue dus Buangelici non possemus obticescere. Referebat aut hocad fructum Euangelicum, mintalligerer populus, Christa quicquid ageret, no autore dæmone, sed deo patre autore agre: Mihi,inquit, cum nullo darmone commercium est; nec ideo me iacto de patre deo, mexmendacio mihi gloriam conciliem, sed ut per me pater apud homines glorificetur. Vorantem quum gloriemini uobis eundem deum esse patrem, tamen me probris affici/, tis,quinibilaliud quaro & illius gloriam, cuius nos cultores uideri uultis. Ego nõ affecto gloriam propriam apud homines: nec me lædit uestra contumelia, sed uobis potius adfenezitif. Est enim qui, que admodif cupit glorificari apud homines per me, ita me uicif limapithabere gloria per ipfum:non quod uel illi uel mihi fit opus hac gloria, fed quod licentediat nobis, ut evitetis mortem, & affequamini falutem. Ego quidem ut non fum alledator glorie: mez: quanquam mea gloria, patris est gloria; ita non sum ultor mez con onecobid tamen existimetis uobis impune fore, quod me probris afficitis. Elt e/ inqui&quærat gloria meam, & contumeliam ulcifcatur, nifi refipueritis. Nihil uobis rodent generis autor Abraha, nihil Mofes, nihil facerdotes, aut pharifæi, nihil deus pa-Tut uzzbis gloriamini. Illud habetote pro certifsimo, fi quis obteperauerit fermonibus cis, quemadmodu frequenter dixi, mortem non uidebit in æternu. Sola credulitas uia to adisus ad immortalitate. Hoe tam manfueto responso quum placari debuerint, hoe

tanto pramio quum inuitari debuerint ad credulitatem, tamé pro lua crallitudine, quod íuxta foiritum dictií erat de uita animæ, de uita corporti interpretantur: & quod dictum erat ad illos erudiendos, seditios e depravant ad contumeliam patriarcharum, undio stur dentes aliquid inuidiæ conflare domino lefu apud multitudinem. Respondent aut hunc in modum: Ex illo tuo fermone certius etia cognouissus te dæmoniacuesse, & furiolum, ac lymphatum, qui hoc promittas feruantibus tuum fermonem, quod nec faudatifsimis contigit patriarchis, quibus loquutus est ipse deus. Abrahæloquutus est deus, quemad modum & prophetis. Obtemperaruntilli uerbis dei, & nihilo fecius mortui funtomaes, & tu promittis immortalitatem ijs qui servauerint ea quæ doces: Qua fronte tu promit tis aliis, quod iple non habes? Iple mortalia aliis promittis immortalitatem? Num tu ma for es patre nostro Abrahaqui mortuus est: Quin & propheta omnes mortui sunt. Ni hil illi tale sunt aussi polliceri cuig, Quid tibi arrogas: Quem teip sum facis: Anteponiste prophetis & Abraha, & quod dei est pollicens, deum te facis. Ad hac ludaorum infana conuicia lic responsam suum temperauit dominus lesus, ut quoniz nondam erant capaces tanti mysterij, subindicaret quidese maioremesse prophetis, et ipso Abraha, & unum se ex divina virtute posse præstare, quod polsiceretur, cæterű apud rudes arrogantiæspeciem uitaret. Sed mitigauit orationem, ne comotos magis etiam iritaret: Ego, inquit, nibil arrogo mihi fallo. Etenim li more hominum captarem gloriam mezapud homines, mendax & inanis esset gloria mea. Et si gloriam affectarem, non esset opus illam apud hov mines uenari. Est enim pater, unde proficiscitur omnis uera gloria, qui me glorificat. Ab hoc qui glorificatur, hunc non dehonestant hominum obprobria. Et si uultis scire quis sit ille pater meus, is iple est, quem uos iactatis uobis quog deum esse simul & patre; cuius li uere esfetis fili, nimiră agnosceretis eius legată: si uere cultores esfetis, faueretis illius glo riæ:nec eum afficeretis cotumelia, quem ille uestræ salutis causa misit in mundo. Verum ut falfa religione colitis eti, ita fallo uíndicatis uobis illius noticiã. Ille (piritualis eli,& uos nihil aliud lapitis, & carnalia. Ego uero, qui uere filius illius lum, noui illum, quod nõ fab so mihi arrogo, sed quod uerum est loquor: & si nege me nosse illum, tam sim futurus men dax, quam uos estis uani, profitentes uos scire deum, quum deum ignoretis. Ab illomile fus fum , & apud illum fui, antequam uenirem in mundum.Itag; noui eum ,& quicquid ille mihi mandauit seruo. Quisquis autem contemnit sermonem meum, deum contem/ nit, cuius nomine legatione fungor, ido bona fide. Quilquis autem dei fermonemalper/ natur, is nec nouit deum, nec eum habet pro deo. Porrò quod fine fine iactatis patrem 🗛 🖊 braham, cuius estis dissimillimi, mihiqi conciliatis inuidiam, quod illi me præferam, equi dem nec meam iacto magnitudinem, nec illius dignitate imminuam. Illud modo dicam, quod Abraham, quem uos miramini potius quam imitamini, quantus quantus fuit, ta/ men exultauit, libic felix futurus est uilus, li cotigisset uidere diem meum. A cuidit quod optauit,& magnopere gauilus est uir tantus libi contigisse diem meum, quem uos asperv namini. Hoc anigmate lefus fignificauit, Abraham quum pararet immolare filium laac per prophetie spiritum uidisse dominum lesum, in mortem crucis a patre tradendum pro mundi salute, nec tamen ob mortem intersturum, sed post triduum ad immostalitatem reuiclurum. Hoc mylterium nondum intelligentes Iudæi, rurium iuxta carnalem lenium calumniantur, nihil aliud suspicantes lesum esse, quam hominem, nec ante fuisse, quam de Maria nasceretur: Nondum, inquiunt, annos natus es quinquaginta, & Abrahaman te tot ætates mortuum, uidisti! Tandem dominus lesus, ueluti prouocatus eorum con uicijs, subaperit diuinæ naturæ scintillam, iuxta quam non nouit tempus, neque seculased semper idem fuit ante omnia secula, quemadmodum deus pater nescies tempus, sem per est quod est. Sic enim loquitur ad Mosen: Ego sum qui sum, æternitatem & indentv tabilem naturam fignificans. Paterno itaq; uerbo ulus filius: Illud, inquit, etiam atque eti am confirmo uobis, licet nondum credituris: antequam Abraham nasceretur, egosiam-Ad hanc uocem ueluti palam blasphemam, quod homo mortalis sibi uideretur atenata tem, foli deo competentem, arrogare, non amplius temperarunt manibus, fed fublatis la/ pidibus aggreffi funt eum faxis obruere. Lefus autem fe deum profesfus, ut homineus que que demonstraret, cessit illorum furori: no quod illorum violentiam metueret, quandli in manu fuerat cohibere, led nos interim doces, ubi tempus poltulat, gnauiter ac fortiter

esse predicandam Euangelicam ueritatem: rursus ubi nostro simus officio functi, non esse sine fructu prouocandam malorum uesaniam. Nouerat enim dominus Iesus, non dicam crasse multitudini, sed nec discipulis persuaderi potusse, si se palam prædicasset deum & hominem, atque eundem simul & mortalem esse iuxta corpus humanum, & simmortalem suxta naturam diuinam, iuxta carnem in tempore natum hominem ex homine, iuxta diui namuirtutem ante omnia tempora semper fuisse deum ex deo. Hoc enim tam arcanum nysterium magis erat miraculis, morte, resurrectione, in cœlum ascensione, sancti spiritus assau, suo tempore persuadendum mundo, quam ante tempus apertis uerbis non credio nuis ingerendum. Subduxit itaqs sele Iesus illorum surori, & clanculum egressus est templum, ipso sacto præsudens suturum, ut euangelica sux ab impijs, ac suapte sponte cæcis sudæis repulsa demigraretad gentes, & illis qui sibi soli uidebantur religionis cultores revinqueretur sua domus deserta, aliò se conferente Iesu, qui solus est ueræ pietatis autor.

CAPVT NONVM



E S S I T igitur dominus lelus ad tempus illorum furori, quos adhucuidebat infanabiles, ac miraculis declarare potentia fuam diuina aggreditur, quam oratione nondum poterat perfuadere. Et ecce statim obuium est argumentum non abhorrens ab ijs quæ gesta suerant in templo. Siquidem illic cum cæcis suerat concertatio, sed animo cæcis non corpore, quod infelicissimum

effeecitatis genus, atgs hoc etiam infelicius, quod quum effent plus quam cæci, kamē libi uiderentur oculati, ut non folum essent infelices, uerū etiam immedicabiles. Minus enim tratmiler ille cæcus, quem lesus præteriens uidit, qui corporis tantum oculis erat captus idgà natiuitate, ut medicis quidé effet infanabile malum, non etiam Christo. Mentis ocu les habebat. Hunc igitur quum effet intuitus Ielus, ueluti miferescens hominis ob infelici tatem, discipuli qui meminerant quod paralytico sanato dixisset: Vade noli posthac peca care, ne quid accidat tibi grauioris mali: suspicantes omne corporis uitium ex animi uitio malci, de cæco itidem percontantur, cuius uitio accidillet, ut cæcus na ceretur. Quti enim semo peccare potuerit antequa nasceretur, quisquis cum morbo uitioue corporis nascie tur, uidetur ob alienam culpam puniri, quod præter æquum esse uideretur: Rabbi, inqui untunde huic tantu malum, ut cæcus nasceretur; V trum exipsius peccato, aut parentur Repondit Ielus: Nechic luo peccato comeruit, ut caecus nasceretur, qui peccare non por taiquum nondu esset, nec parentes eius. Non enim punit deus liberos ob delicta paren wm,queadmodu docet lex,ni filij parentum emulentur uitia. Sed huic calu quopia acci/ dit cacitas nullius uitio, quemadmodū multa multis accidunt in uita mortalium. Verum buius infelicitas in hoc prohibita no est, ut per eti declararetur hominib. potetia bonitas de dei, cui cæci Iudæi tam pertinaciter reclamat. Quo malum est insanabilius, hoc illustrior mit mali depulli gloria. Ego in hoc missus sum in mundum, ut procurem gloriam dei faz flis huius modi, quæ incredulis fidem faciant me uera loqui, ut qui crediderint sanentur acacitate sua. Hocmandatum mihi gnauiter exequendü est, quamdiu dies est. Nam luce felent homines operari, si quid habet operis. Nox enim ad opus inutilis est. Interim igitur dum præfens dies operandi præbet facultatê, quæ ad falutem æternã pertinent, nó est cel/ landu. Ventura est enim nox, cu iam frustra uelint homines operari, nec possint. Quadiu fum in mundo, lux fum mundi. Si homines properant, ut opus quod ob huius uitæ ulum Mique obeunt, absoluatante solis occasum, quanto magis adnitendu est omnibus, ut dum meprælentem habent peragant æternæ falutis fuæ negocium, cuius gratia fit à me quic quidinterim operor in hoc mudo. Quid enim aliudago, quam ut omnes per oculos fidei uideant & agnoscant deum, et huius filium, quem misit in mundum: Breui sum abiturus, um frustra desiderabunt lucem, qui nunc operari noluerunt. Hoc sermone dominus lex instecte fubmonuit eos qui aderant, ut abiecta incredulitate properaret credere filio dei, quem fuxta carnem non essent diutius uisuri: porrò qui aliter non poterant ad credulita/ tem adduci, nisi ex auditis ipsius sermonib. & conspectis miraculis, frustra desideraturi fo rent sublatum, quem præsentem contempserunt, & ad cuius lucem omniti ingestam ocu lisoculos fuos occluferunt: porrò qui obstinatis animis perfisterent in spontanea cæcita, ementis, eos ut deploratos & infanabiles aliquando relinquendos fuo malo in æternum exitium, uidelicet ingruete calamitate milerabili, quæ perderet eos potius, quam fanarett ad hæc Tom.7

ad hæc olim ueturum horribile iudiciti, cum iam impij frustra cupient operari salutis suæ negocium, neclicebit. Nox enim illa non patietur, cum diem in quo licebat, neglexerint. Porrò dum quiles in uità corporis est, etiam post sublatum in cœlos Christi corpus, tamé habet illius lucem ex Apostolis, sacrisos literis, quæ facultatem præbent operandi, quod ad falutem pertinet. Cæterum, femel extincto corpore, iam illi dies fuus occidit, nec ampli us potest operari, sed superior u oper u merces est expectanda. Hæc tum obscure dominus Iefus, tardos ad credendum homines, metu futuri extimulans. Iam uero miraculum expe Clantibus discipulis, Iesus expuit in terram, ac sputo commixto pulueri, fecit lutum, id il leuit oculis cæci, paternum uidelicet ac fuum uerius opificium referens, quo primum hoz mine m ex argilla, humore macerata, finxerat. Eiuldem aut erat autoris restituere quod pe rierat, qui condiderat quod non erat. Et maioris est uirtutis, sarcire quod corruptum est, क् gignere quod natữ non est. Sed interim huius malagmatis nouitas omniữ animos attêtos ac suspensos reddidit ad miraculi futuri consideratione: simulo cæci constante fiduciam arguit, qui nihil obmurmurat illinenti, sed simpliciter obtemperat facienti quod uellet, nihil addubitans de beneficio, quocuncy modo daretur. Nec statim recepit oculos cæcus, fed ut erat oblitus luto, iubetur ire ad piscinam Siloe, atgs illic aquis proluere lutum oculis oblitä: quo limul & illustrior esseromnib. cæci fiducia, nihil detrectantis quod iuberetur facere: & nouitas speciaculi, nec non longioris itineris mora, plurimos euocaret miraculi testes. Cacus enim non procul à téplo sedebat, juxta ujam mendicas: & Siloa sons, unde piscina nascitur, est ad radice montis Sion, de cuius aquis metionem facit & Esaias, que riturg eas fuille contéptas: non quod ex illis aquis quilquã faluté fit affequutus, fed quod diuinæ scripturæ typtigerat. Quæ cti abseg strepitu mundanæ eloquentiæ placide lentter/ que fluant, tamen quonia ex abstrusis divinæ sapientiæ cavernis scatent, coleste vim has bent depellendi quauis inueterata humana mentis cacitate, & eos oculos aperiendi, qui bus uidetur deus, quem uidisse felicitas est. Nã Siloæ Syriaca lingua sonat missus. Vnus enim est unice missus à patre, quisolus illuminat mentes hominu. Fons em ille Christum iplum reprælentabat, qui nunc quog in scripturis arcanis virtute latitas aperit oculos cæ corum, si modo suam agnouerint caligine. Plus & cæcus fiat oporter, qui uelit accipere lu cem à Christo. Qui mundo sapit, nimium abest à spe sapientiæ cœlestis: qui sibi est ocula? tus, nec dignatur luto Ielu occludi libi oculos, no est quod speret lu ce Euangelica. Quum buc igitur, ut erat iulius, iret cacus, ob mêdicitaté uulgo notifimus, quod talis ellet natus; dubiũ non est quin euntê magna uis populi non fine risu comitaretur, lutatis oculis, ac bis cæcum incedente ad aquas nullo miraculo nobiles. V bi uentu est ad aquas, abluit lutum ab oculis, ac domű redijt apertis oculis clare uidens. Itaqs uicini, ceterics qui prius eum no uerant:neg enim parum multis notus esse poterat, qui publicus esset medicus:quum fa/ ciem agnoscerent, oculos autem mutatos cospicerent, dicebant: Nónne hic est ille, quem uidimus ante templű fedenté iuxta uiam, ac médicantér Nonnulli dicebant, is ipfe eft : alij contra,non est ille, led est alius illi similis. Disfentietibus illis inter fele, cæcus iple: Imò, inv quit, fum idem ille mendicus & cæcus à natiuitate, que læpe uidiltis:ut uox quog agnita fidem faceret miraculo. Atqui nos te cecum uidimus, inquiunt, nuc uidemus apertis ocuv lis cernentem. Vnde accidit, ut tibi prius clausi, nuncaperti sint oculic Homo ille, inquit, qui dicitur Ielus, lutum fecit, eog unxit oculos meos: quo facto, dixit: Abi ad pifcinam Si loæ,ateg illic laua oculos. Abíj, lauí, & uídeo. Tum illi querentes occasionem calumniandi dominum lefum, quod temperato luto & oculis inuncto, nonnihil operis fecillet in fabba to, rogant ubi nam effet ille, qui hoc feciffet. Is quum respondisset se nescire quis esset inon enim nouerat lesum, nisi de nomine, de facie non nouerat: adducunt eum, qui ex caco fair clus est uidens, ad pharifæos, ut apud hos re simpliciter narrata proderet Jesum, quod uio lasset sabbatum. Nam sabbatum erat, quum Iesus aperiret oculos cæci. Rursus igitur pha rifæi percontantur hominem quomodo ex cæco factus effet uidens. Ille nihil metues, fim pliciter ut res habebat narrans: Lutum, inquit, temperatufaliua inunxit oculis meis: iul fuse; laui in Siloa, deinde uideo. Hoc audito, quidam è pharileis dicebant: Non eft hic lefus à deo, tamet li patrem deum habet in ore. Nam fi deum haberet autorem, non uiolaret huiulmodi factis labbatum, quod deus iullit obleruari. Nefas elt uiolare diem lanclum. Cum huiulmodi deus non habet comercium. Sic illi peruerle increduli, quoniam factum

ammanifelt inficiari no poterant, nece tam beneficum damnare, ex dier religione mu mantur calumniam. Rurlus alif fanabiliores: Si hic, inquiunt, non effet deo gratus, & ob uiolatum sabbatum nefarius esset, quomodo posset hac adere miracula ! Res ipsa so qui nur, hac prasidio dei fieri. Negeniin hoc primu nuncadidit miraculu. Ad hunc modum de lesu uariatum est inter illos sententifs. Pharisæi igitur qui captabant undecung calum niandi ansam, rursus appellant eum qui cacus suerat: Tu, inquiunt, quid sentis de illo, qui tibiaperuit oculos: Illud uenabantur, si male prædicasset de Iesu, quod no ignorabat illos uelle, haberent quod obijcerent illis, qui de Ielu mediocriter l'entiebant! sin bene, sæuirent in iplum homine, eijclentés è lynagoga. Mendicus aut limpliciter & intrepide pronun/ ciat de lefu, quid fentiret: Mihi, inquit, uidetur effe propheta: magnum que inpiam & infly gnem ulrum hoc titulo lignificans, cuius & famam acceperat, & ulrtutem in le fueratex/ pertus. Erant itags permulti Iudai, quibus perfuaderi non poterat, hunc effe eunde illifin, qui nuper sedisset ad fores templi mendicans, à nativitate cæcus, quum hunc constaret av pertis oculis clare cernere. Vocati funt igitur parentes, qui peculiaribus etiam indicijs fix hum luum nosse poterant. Atog hiç maliciosa pharisaorum curiositas proficiebat ad ge/ færei fidem fimul & gloria. Dicunt igitur parentibus: Num hic eft ille uefter filius, quem vos dicere soletis cacu fuisse natum. Et quid accidit, ut nunc uideat. Illi, ut funt timidi qui bus res est angusta domi, sentientes pharifæos ansam uenari calumniæ, caute respondent: Hocquod habemus, inquiunt, indubitatum testari possumus. Scimus hunc esse filium no frum, feimus eæcum fuilfe natum, eæterum redditi uifus neg modum nouimus, neg atiz torem. Hocipse certius of nos testabitur. Nec enim puer est, ut nesciat quid ipsi acciderit. Habet ætatem, ex iplo magis percotemini: iple de le loquatur, quod nouit. Hæc dicebant parentes, non quod nescirent, quid accidisset filio, sed makerunt illum unu uenire in peri culum, of communi periculo inuolui cum filio. Iam enim Iudzi conspirauerant, ut si quis auderet lesum profiteri Messiam, eijceretur è synagoga, quod apud ludeos magni probri loco ducebatur. Vnde & apud Euangelij professores seuerissimum poene genus est, ut si quis à lua professione degenerans, in crimen aliquod infigne prolapsus fuerit, à reliquorit cofortio semoueatur, ut à cæteris deuitatus, pudore relipiscat, qui salubribus monitis cor riginon potuit. Sed hoc exemplum clementis fæultiæ, quod in eos duntaxat conuenier batezhiberi, qui le uitijs fuis redderent execrabiles, ac pestilentes, ludæi uertebant ad sug tyrainidis stabilimentii, quemadinodum & cæteris omnibus bene institutis, ad questum lium & ambitionem abutebantur. Telum enim quod tätum in malos torqueri debebat, & eos quidem fanandos magís quam perdendos, id uertebant in eos, qui Chriftum prox fiterentur.Hoc metuentes parentes, inuidiã teltimonif teifciebant in filium: Aetatem has bes,inquiunt, ex iplo sciscitemini. Reuocatus est igitur is qui fuerat cecus, ut sibi testis esset acpatronus, simulo gloriæ Christi præco. Totam enim pharisæorum maliciam Iesus uer tere solet in deigloriam. Cum enim factum euidentius esset, partim parentum testimonio, partim ipla re, quam ut dissimulari negari'ue posset: tame ut facti laudem à Christo quem oderant, auertant: Quod ex cæco, inquiunt, factus est uidens, noli asscribere lesu, cui nihil debes, sed gloriam istius beneficij tribue deo. Nos enim certum habemus, quod hic lesus homo scelerosus siticus cum deo nihil est commercii. Pharisai separare conabantur, quod leparari non poterat, uidelicet gloriam patris à gloria filij, & impietati fuæ fummæ pieta/ tis umbram prætexüt; uelut illis fcilicet curæ fit, ne pereat deo fua gloria, quum propriam gloriam quærerent in omnibus, diumægloriænegligentes. Ad hæc cæcus fortiter fimul & circunspecte respondens: An homo scelerosus sit, inquit, alij uiderint, de hoc pronunz ciare non est meum. V num illud uere testari possum, quod ipsa re comperi, me prius sur ille cæcum 🕉 nunc uidere.Hic quum Pharifæis nulla fatis idonea daretur anfa, nel calum niandi lefum, uel in hominem fæuiendi, circunfpecte cauteque loquutum, ad fuperiores percontationes revoluuntur, undica venates, unde le lum spolient sua gloria: Quid, inquiv int, fecit tibi, aut quibus modis aperuit tibi oculos : sperantes fore, ut ex realiter narrata aliquid decerperent, unde persuaderent hoc laudis no deberi Christo. Aduersus tam impudentem pharifæorum malitiam, iam mendicus factus confidentior, respondit: Modo dlucide, sieut res habet, narraui, semel audistis. Quorsum attinet eadem repetere : Si aniv ino syncero percontamini, iam rem exposui, meografiamonio quodà me flagstabatur, **fatisfeci** 

farisfect: fin minus, iniquum fuerit eadem iterare. Anideo tam diligenter percontamini facti modum, ut re exacte cognita, uos quoq uelitis illius fieri discipuli, per que deus tanz ta operatur, queadmodu ego uirtutem illius expertus, multica alij discipuli illius sumuse Hac tanta mendici confidentia pharifai iritati, non responsum reddunt, sed conuicium ingerunt, id imprecantes homini, ueluti lummum malum, quo folo poterant ipli quocs felices reddi: & à se per abominationem depellentes, quod summis uotis erat optandum, nisi tā animis essent ceci, & antea corpore fuerat ille mendicus Euangelista; Tu, inquiunt, sceleste, scelesti illius discipulus esto. Nos ralem magistrū abominamur, qui Mosi sumus discipuli, cum quo Iesus iste non est conferendus. Certum enim habemus, quod Mosilo, quutus sit deus, quodes quicquid nos docet ex deo doceat. Lesum aute istum quur audia mus, qui unde profectus sit, nescimus: Doceat ac probet nobis autoritaté suam, & fortale Magiftri se credemus illi. Creuitinter disputandum mendici fiducia: quum c sentiret illos omnib. nostri technis moliri perniciem aduersus Iesum, tamen fortiter contemptis omnibus periculis il lius caulam agit, ex miraculo redditi luminis colligens, & conuincens non elle obscurum, unde profectus effet Ielus: Admiror, inquit, quur dicatis uos nescire, unde sit Ielus, quum illud negari non pollit, per eum mihi apertos elle oculos, quos natus etiam habebam clau fos. Certe illud extra controuersiam est, nec uos dissentitis, deum non audire uota pecca/ torum. Verum si quis illum piè colit, & eius quem colit religione poluntati obtemperat, hunc audit. Quod si deus per Iesum mihi cæcitatem ademit, tametsi præcipua gloria deo tribuitur, tamen pius dei cultor, & amicus deo lit, oportet, ad cuius uota beneficium tam inligne mihi prestitit. Nec enim uulgare est, aut mediocre miraculum, quod in me factum uidetis. Multa memorantur prodigia, quæ deus olim gessit per maiores nostros, sed san/ clos, non peccatores. Verum si repetamus ab orbe condito, quis unquam audivit extitisse quenof, qui cæco nato aperiret oculos, & depulsa perpetua nocie, luce infunderet: Quod nisi lesus iste profectus esset à deo, nisi dei uirtus illi adesset, ex se nihil omnino posset esticere. Non enim humanarŭ uirium est, quod tamê factum cernimus.Hac mendici fiducia prorfus efferati pharifæi, quum iam spes non esfet fore, ut ille uel corruptus, uel metu terri tus delifteret à prædicando Ielu, ad extrema ueniunt. Exprobrant ei priftinam cecitatem, exprobrant fortunæ tenuitatem: quali hæcilli ob scelera sint divinitus inflicta, quasic sce lerolus nascatur, qui pauper, aut cacus, aut alioqui uitiato corpore nascitur: Tu, inquitt, in peccatis natus es totus, & nos doces, qui religionis arcem, & legis professionem tenez mus: Et qui paulo ante stipem emendicabas, hic apud tantos uiros audes philosopharis Nec diutius illum paili funt dicere, & pudebat lic ab homine paupere & idiota libi obtuv ratum os. Elecerüt igitur hominem e lynagoga, uelut impij magiltri dilcipulum impium. Sed quos pharifaicum fupercilium è fynagoga eiecit, Chriftus recipit in fuam ecclefiam. Ab impiorum enim communione fecludi, iungi Chrifto est: & ab his qui fuam iustitiam falfam frabilientes, ueram dei iufticiam oppugnant, damnari, probari eft: & ab his qui fuæ ftudentes gloriæ, lefu gloriam obfcurare nituntur, affici contumelia, fummæ eft gloriæ:& execrabilibus execrabilem elle, elt deo charum elle. Renunciatum elt igitur lelu, de luze gloriæpræcone quam fortiter fefe geffiffet apud pharifæos. I am enim res populi rumore spargebatur, quod eiectus esset. V t igitur nactus est illum obuium, quo sidem illius saces ret omnibus magis conspicuam, ait illi: Heus tu, credis ne in filium dei: lam enim apud pharilæos professus fuerat illum à deo professum esse, qui rem tantam perfecisset. Nec id latebat dominum lefum, fed propter alios elicit hominis professionem, exemplum procus rans cateris. Caterum is qui cecus fuerat, quum leium de facie nondum noifet, magne tamen affectu sic quog nosse cupiens eum, que diceret filium dei: Quis est, inquit, ille do, mine, ut li norim, credam in illum: Crediderat in eum etiam no confpectum: nec bæc uox est diffidentis, sed ardentis uidere tanti beneficij autorem. Iesus itag modestis uerbis signi ficans le elle, de quo loqueretur, ait: Quem uidere cupis iam uidilit: & qui nunc loquitur tecum, iple ell, in quem oportet credere. Ad hæc ille nihil contatus, magna alactitate pene fellus eft le credere: limulé; cum dictoaccidit ad genua lelu, & adorauit eum, re**nimirum** ipla declarans, quid de eo fentiret. Iefus itag quo magis huius exemplo accenderet alforts animos qui aderant: Ego, inquit, qui lux fum mundi, ideo ueni in hunc mundum, ut inuer tantur rerum uices, prodita nimirum per Euangelicam lucem fallæ fanctitatis, ac fucatæ cognitio

Digitized by Google

cognitionis imagine: ut qui antéhac non uidebant, uideant; 80 qui nunc uident, excecennulloc dicto notavit lelus pharifæorum perverfum iudicium, qui quum fibi viderentur foli scire, quid esset religio, quid esset lex, quid esset insticia, turpius cacutiebant, & quiv uis è media plebe: nimirū mundi cupiditatibus animi iudicium obfulcatibus, quum paur perculus ille cecus, humilis, & idiota, quemadmodum donatus erat luce corporis, ita tanz num animo cerneret, ut ipforum etiam pharifæorum concilium ueritate uinceret. Neque fefellit huius fermonis aculeus aliquot e pharifæis, qui tum Iefum animo non fyncero co/ mitabantur, sed caluniandi potius ansam undice captantes. Hi non recedentes ab arrogan tia, quo uel honorificu de se testimonium extorquerent à domino, uel haberent unde des ferrentillum apud pharifæorum ordinem, dicunt illi: Num & nos cæcifumus: Iefus aux temad hanc tam insidiosam pariter & arrogante interrogationem sic respondet, ut osten dateos qui libi uiderentur admodum oculati, plus quam cæcos elle: non enim corpore; fedanimo cæcos elle : & hoc infanabilius effe cæcos; qu'od fibi uiderentur oculati : Si ue/ re, inquit, elletis cæci, ac mentis infcitiam agnofceretis, daretur uenia fimplicitati. Nunc uero quum re uera cæcifitis, & tamen arrogatis uobis apud populum eruditionis laux dem,infanabiliter estis ceci. Quemadmodum hic cecus, quonia agnouit uitium corporis, affequutus est lucem: uos quum excæcati cupiditatibus carnis uestræ, sponte uestra cæci litis, lanari non poteltis, led perfeueratis in peccato incredulitatis, quum idiotà, qui prius ignorabant ueritatem, conspectis miraculis & auditis sermonibus meis , amota caligine; lucem ueritatis amplectantur. Qui libi legis cognitione arrogat, oppugnas etim, qui lum maefttotius legis, plus quam cacus est, totacg erratuia. Hactenus in umbris uersati sunt omnes, nec ulla pater ad lucem via, nili per fidem Evangelicam. Populus ideo facilius vi fum recipit, quia non perinde libi uidetur perfpicax: & si quid caligat, ruditas est uerius quàm malicia. Cæterum qui quum ipli fint bis cæci, tamê fe profitentur doctores plebis; hocell, duces cacorum, perniciolius & immedicabilius caci lunt. Nam nec ipli ueniunt adiucem, & alios feducunt ob falfam opinionem, ac fpeciem eruditionis & fanclimoniæ,

CAPVT DECIMVM
Tramen quữ tales effent, indignabatur, et invidebat domino lefu, quod populum alliceret ad fe,& à pharilæorum ac facerdott obedientia feuo caret: qui quữ autoritate fuam honestis rationibus tueri diutius no pob fent, fucis, terroribus, inside fut am cotendebant defendere, no fervientes populi comodis, quemadmo

dam par erat facere, qui se populi doctores ac duces pastores de profiterentur, sed populi malo fua captantes commoda. Iefus ítags qui prius multis fimilitudinibus inuitauerat om nesad se, nunc panem se uocas coelestem, unde qui ederet, uiueret in æternő: nunc aquam muam, un de qui biberet, conciperet in sese sontem aqua salientis in uitam aternam: nune lucem mundi, quæ illumninat omnium mentes; nunc filium ac legatum dei patris, cui qui crederet, salute atemá consequeretur: hoc loco idem agit alia parabola, quo magis & alti usinsideat animis omnium, quod est totius salutis humanæ caput: neminem esse possedu cem ac pastorem populi, nisi prius ipse sit ouis Christi, ueri pastoris omnium ouium, quæ collocande sunt à dextris in die supremo. Ouis aut Christi non est, qui non est membrum Christi: membrum Christi non est, qui mundu hunc, qui gloriam suam anteponit gloriae Christi. Porrò pharisai, quoniam sine Christo pastores esse uolebant, latrones ac fures erant non pastores: quanquam sibi pastorum nome ac superciliu undicabant. Hostigitur notans: Illud, inquit, pro certo uobis affirmo, quisquis intrat in caulas oulum, non per o/ flium, led aliunde irrumpit, uel transcensis septis, uel perfossis muris, is non pastor est, sed furest, & latro. Fur, ut fraude surripiataliquid: latro, ut ui perdat. Cæterti quisquis intrat per oftium, quoniam nihil doli meditatur ouibus, is pastorest, & huic per ostium ingredi uolenti aperiet is, qui folus ius habet aperiendi oftium. Huius uocem, quoniam ueri pafto ziselt, agnoscunt & audiunt oues, quum ad latronis & furis uocem incognitam expaues feant. Quanquam enim ouis simplex estanimal, & ab alieno pendens præsidio, tamen agnoscunt uocem pastoris, unde sentiunt utilitatem, & horrent uocem luporum, unde memunt mortem. Pastor igitur per ostium ingressus in septa, non terret oues sed agnofeitur, & uicillim agnolcit oues luas, adeo ut nominatim etiä lingulas uocare norit; & illæ

Tom.7

vocate parent vocanti. Vocantur enim ad pabulum, non ad lanienam. Et vocanturams ca notar uoce, non protruduntur: ultro parentes, adducit in palcua: quum ci iam educiae è septis, quibus continebantur, prodierint in liberos campos, ne quid aberrent, pastor ille uerus ac notus præcedit gregem suum: grex præeunte consequitur. Non enim præcedit mutus, sed subinde vocesua provocat oves ad sequendum, & ab errore revocat. Agnoscunt autem sui pastoris uocem, ad quam se dirigunt. Cæterum pastore alieni gregis non sequuntur, sed abhorrent ac refugiunt ab ignoto, propterea quodnon agnoscunt nisi pro prij pastoris uocem. Hoc ænigmate dominus Iesus taxauit Iudæos, scribas, sacerdotes, ac primores populi, qui indignabantur, quod essent multi qui mallent adhærere lesu quam iplis, qui le duces credebant populi. Porrò qui lues erant, aut hirci, audiebant illorum uo cem. Caterum qui uere oues doli expertes, simplices & innoxij, agnoscebant uocem do mini leiu, qui uerus erat pastor: cui pater ostiarius aperuerat ostium, ut oues sibi parentes adduceret in æternæ uitæ pascua. Cæterum quữ pharisæi non intelligerent, quid sibi uzl let hæc parabola, dignatus est aperire: quæ tectius ideo dixerat, ut magis redderet atten/ tos, & altius insideret animis auditorum, quod per similitudinem esset infixum: Pro cer/ tissimo confirmo uobis, inquit, quod ego sum illud ostium de quo loquutus sum, per quod oues ingredi & egredi oportet, si uelint incolumes esse. Per hoc ingrediatur opor tet, qui pastoris munus uelit obire. Non enim satis est intra septa ecclesia, quacung wia irrupisse: non satis est ad pastoris titulum ac dignitatem quomodocung penetrasse. Hav iusmodi quotquot fuerunt, qui peruersis rationibus irruperunt in ouile populi dei, non pascendi, sed spoliandi animo: quoniam per me, qui sum ostium, ingressi non sununon funt pastores, sed sures sunt & latrones; nimirum quæstus aussi, & tyrannide wiokenti. Sed istorum omnium uocem audierunt sues & hædi, qui mundum hunc diligunt. Cæter rum oues æternę uitæ palcuis destinatę, & Euangelici pabuli auidæ, no audieruntuocem istorum, quod ueri pastores non essent, nec in eis agnoscerent uocem Euangelicam. Vox enim non sonabat pastorale quiddam, sed prædonis magis ac lupi. Ego, inquam, sum ostic um. Non est salutaris aditus in ecclesiam ac regnum cœlorum, nisi per me, siue pastor esse uelis, liue ouis. Per me li quis introierit, falutem eternam affequetur: nec erit illi periculum à furibus ac latronibus, fed hoc pastore tutus ingredietur in caulas, fruiturus ocio felici contéplationis, egredietur in palcua, proditurus ad officia charitatis, nec deerunt ulquam palcua, led ubice dabitur materia benefaciendi, quo limul & alijs prolit, & iple benefactis in caulas redeat faginatior. Habetis igitur unam notã, qua positis ouem ab hado, uerum pastorem à falso, dignoscere. Qui mihi non credit, & tamen se facit populi pastorem, ab hoc cauendum est. Tum autem uox prodet qualis sit, si quæ loquitur, non sapiunt dei gla riam, no populi falutë, fed propria gloriam, fed questum, fed humana astutiam, fed tyran nidem, ab hoc libi caueant oues: fur enim est & latro, no pastor; & hoc perniciosior, quod perfonã paftoris mentitur. Quod fi uox non fatis euidēs erit indiciõ, obferua quid agant. Fur non in aliuduenit, nisi ut furetur, & e gregis alieni malis sibi turpe lucru comparet. La tro non uenit nili ut laniet, ac perdat, & in gregem, cui prodesse debebat, tyrannidem exer ceat. Tribus igitur argumêtis licebit dignofcere uerû paftorem, & furem,aut predo**nem:** si per ostium non ingrediatur:hoc est, si me non agnoscat, per quem unum salutisæternæ spes est: si non loquatur ea quæ cogruant doctrinæ diuinæ: si spectet aliò, quàm ad ea quæ pertinent ad dei gloriam, ac populi faluté . Horum finihil competit in me, fi pater aperuit offium:li loquor ea quæ cum legis ac patris uoluntate confentiunt:li nufiț uenor lu**crum** aut gloriã meam, led patris obtemperans uoluntati, nihil aliud litio, quàm falutem om**ni** tim,intelligite me elle uerum paltorem,& agnofcite autore meum, uoce meam, & **agno**/ fcite ftudium meti. Qui le iactant effe paftores hoc agunt, ut ex ueftris incomodis, fua com parent commoda: quibus tum optime eft, quum gregi eft pellime. Ego per oftium ingrese lus, non in aliud ueni, nili ut oues morbidælanentur, mortuæuiuant, ac uiuælaginentur Ego fim par omni uirtutti genere. Bonus pastor habetur, qui uiuit quidem de prouentu gregis sui. qui Ror bonus bona fide reducit oues in lepta, qui educit in palcua; qui nihil furatur, nihil maclat, Sed los ge uincit hanc integritatem pastor Euangelicus. Non enim solum non spoliat gregem uti fur: non solum non laniat uti prædo, uerumetiam uitam suam impendit pro tuendis oui. bus luis: tantum abelt ut lucri gratia lædat gregem luæ fidei cõcreditum, aut perdat q**uod** *feruandum* 

faundum fuscepit. Proinde cæteri, qui se pastores iactat, supisunt, no pastores. Quod fiquaritis exemplum ac specimen boni pastoris: ego sum pastor bonus, qui non solum iple nihil uenor commodi ex malo gregis, uerumetiam mea bona gratis confero, & ad/ verlus eos qui gregem infeltant, uitam etíam meam impendo. Hoc quod amicus non præstat amico, præsto ouibus meis. Non potest esseuerus pastor, nisi purus ab omni cu/ Mercenarius piditate commodi privati, nisivitæ quoque suæ contemptor, si quando periculum in/ autem & qui gruat gregi. Multa funt enim, quæ salutem gregis infestant. Itacs qui uerus est pastor, & non est past. enigrex ex animo cura est, non ob aliud, nisi quod amat gregem, obteperans illi, qui ser mindum dedit, non spoliandum, aut maclandum, is suæ quoque uitæ dispendio salutem defendit ouium. Contra, qui mercenarius est, & sui compendifigratia gregis curam su/ kepit, etiamli bona fide rebus tranquillis gregem procurat, tamen fi uitæ ingruat peri/ eukun,hoc eft, fi lupum uiderit irruentem,proditis ouibus,fuæ uitæ fuga confulit, gre/ gem lupo dissipandum ac dilaniandum relinquit. Quid in causa: Nihil aliud nisi quod mercenarius est, non pastor. Charitas uera non spectat mercedem. V bi mercedis est ra tio, ibi charitas aut nulla est, aut imperfecta: & si quod præstatur officium, non præs fatur ex animo ueri pastoris. V bi uero res maxime desiderat pastorem germanum, ibi grex proditur, fugiente coductitio pastore. Quamobrem: Quia subducta iuxta sensum - humanum ratione, fatius effe ducit, perire gregem alienum, qu'am fe uenire in capitis dicrimen. Atque hic quidem paulo melior est his, qui ipsi lupos agunt in gregem, par · foresmentiti · Sunt enim qui rebus sequundis satis bona fide gregis curam agunt, sed tamen ob inligne periculum gregem produnt lupo dispergendum, ac dilaniandum. Co gintenim, quid tum li pereant. Mihi nihil perit. Merces in tuto est, & si quid perit mer 'cedis, hoc perire malo, quam pro pecudibus alienis decertare cum lupo. Reperietur alius grex, cui mercede præficiar, si hic perit suo domino. Neque enim gregis interitus discruciat animum mercenarij. Ita fit, ut simul & Domino pereat, quod unice diligit, & grexueniat in exitium, qui servari poterat. Non mirum igitur, si talium pastorum uo/ Ego sum pas cen non agnoscunt oues Euangelicæ. Non oues in culpasunt, sed pastorum malicia. stor bonus 'Nee indignandum est, si quos pater attraxit me sequuntur, desertis pastoribus merce/ ingife, furibus, & latronibus. Sentiūt enim, quod ego modis omnibus fum paftor bonus, ulque ad uitæ dispendium. Agnosco meas ques uelutà patre traditas, cuius omnia mea Initac uicifsim oues attractæ patris afflatu, paftorem fuum agnofcunt, diligunt, ac fe/ quintur, nimirum intelligentes sibi non esse spem salutis, nisi per me. Me pater agnoscit ungermanum filium, suach uoluntati per omnia obsequentem: & ego uicissim agnosco patrem, qui cupit omnes saluos fieri. Ex illius mandato uitam mea impendo saluti mea rumonium, quas mihi feruandas tradidit, nec comittam, ut me pastore quicquam possit ineas hic mundus, aut huius mundi princeps diabolus: fed ut mei fint incolumes, ipfe metradam in mortem, hac uia lupi uires fracturus, & oues mihi parentes ex illius fauci/ buserepturus. Nec patris uoluntati, nec meæ charitati satis est, si seruem has oues, quas exlfraelitico populo primum feruandas mihi tradidit pater, latius fe porrigit mea cura. Sunt & in alis gentibus oues dispersæ, ac luporum, furum & latronum insidis obnoz xiz: nec conquiescam, donec has quot ad communes caulas reduxero. Et quanquam nonaudiunt uocem Moli, aut prophetarum, agnoscet tamen & audient uocem meam, Et nocem mer liqua sint oues saluti destinata. Non enim natio secludit à salute. Quisquis audit uo, amaudient ten fili dei qui uerus est pastor, saluus erit. Hacienus dispersus fuit dei grex, ob multi/ tudinem falsorumpastorum. Omnes salutem pollicentur, & suam quisquocem habet, Kalius aliò uocat. Interim grex destitutus, huc & illuc dispergitur, uarisci perit modis. Werum simulatque omnes audierint me, uocem ueri pastoris agnoscent, & ex omni tenarum plaga convenient. Itaq fietomnium idem ouile: necerit pastor nisi unus . Expouile the ouile qui fuerit, saluus esse non poterit. Hunc pastorem qui non agnouerit, in exi light ibit. Atque id ne mea culpa fiat, ulque ad uitæ iactura ago bonum pastorem. Patri Affil perit, etiam li pereant omnia condita: nullius enim eget, fed ob gratuitam chari. tatem erga genus humanum milit filiü luum in mundum, ut omnibus, li fieri polsit, lalu Propteres tem zeternam conferat. Quoniam autem eodem animo lum quo pater, ideo me diliz me dilizit gitumice, ueluti filium, non mercenariü; quia mea sponte pro salute gregis paterni uitam. impendo

impendo meamitantum abelt, ut ex gregis malo mihi commodum uener. Summa chasi ritas estapud homines, si quis ingruente periculo se non subducat. Ego plus præsto, qui me uolens & ultro in mortem dedam. Sunt qui infidienturuitæ meæ, horum malicia nihil in me posset, nisi mihi decretum esset pro salute meorum ultro mortem oppetere. Habent ist guidem uoluntatem homicidii, non occiderent tamen nisi uolentem. Igitur illi non auferent mihi uitam , led ego uolens uitam impendam ouibus meis, mea mone uitam illis redempturus æternam. Ne credite me sponte tradere meipsum in mortem. nifi uitam fponte depofitam, mea uirtute quum uoluero, refumplero. In hoc **igitur laup** est ueri pastoris, quod ultro pro salute gregis morti semet obijcit, quum in manusitilli Nemo tollit mortem effugere, si uelit. Nulla uis est hominum, quæ mihi nolenti uitam auferret: sed eam à me iple uolens eam impendo saluti gregis. Alij moriuntur, quum nolint, & mortui non reuiuiscunt. Essi quisque sibi manus adferre potest, ut scelerata morte pereat; non potest tamen uitam semel elapsam in corpus reuocare. Ego utriusque rei potestatem habeo, & animam hanc emittendi e corpore, & eandem in hoc iplum corpus reuocandi: Hocili

Dissensio ites rum facta eft

uobis uidetur incredibile, utuolens quispiam alienam uitam sua morte redimat: sicuiv fum est patri meo, qui me misit in mundum, ut hac ratione procurem negocium huma næ falutis. Eius iufsis uolens & gaudens obtempero, qui cum mihi uoluntas est eadem, quich mihi potestatem hanc impartijt, ut quod volo, possim. Hæe quum proloquutus effet lefus, noua, inaudita, ac longe fupra uulgarem hominum fenfum, rurfus in populo uariatum est sententijs . Nam plerity dicebant , quod iam & antenon semel dixerant, si quando prodebat illorum secreta consilia, aut si quid humanis uiribus maius diceret, fa ceretúe, damoníacus est, & infanit. Carent enim fenfu communi, qua loquitur: Quid istum iuuataudire: Rursus alij dicebant: Hæc uerbanon sunt obnoxij malo dæmoni. Sapiunt enim uirtutem divinam, præsertim quum dictis astipulentur facta: qualisest oratio, talia funt facta. Loquitur excedentia fenfum humanum, sed idem facit excedent tia uirtutem humanam. Num infanus, & malo dæmoni obnoxius, potest aperire cæcor rum oculos: Exoculare uidentem, dæmonum estised oculos aperire cæco natojuistuis est divinæ. Id quum constet ab hoc esse factum, non potest eius oratio proficisci à noxio dæmone, cuius facta constat à benefico deo proficifci. Ad hanc cotrouersiam nihilres fpondit dominus lefus: nos interim docens, non effe femper cotendendum cum impro bis,& factis potius declarandum quid possimus & uerbis:& nonnunqua malorus furori cedendum est, nec unquam oportet Euangelicæ mansuetudinis oblivisci. Post hæcfer Patta sunt aut stus dies præbebat noua congrediendi materiam. Aderat enim dies festus, quem encar ene enia nia uocant, ob templum post Persicum exikum Hierosolymis instauratum, ac renouar tum. Nec huic festo deerat lesus, innouator legis, ac noui templi, quod est ecclesia, archi teclus. Erat autem hyems, uidelicet tempus illorum animo conueniens, qui frigidæle gis studio, non arderent Euangelica charitate. Iesus igitur iam non in intimis templius labatur, sed inambulabat in porticu, quæ téplo adhærebat, cui cognomen erat Solomo nistut locus ipse loquetetur adelle pacificum illum, omnia conciliaturum, que in celis & quæ in terris. Inambulabat autem euangelice legis autor, Mofaica iam ceffatura. Hie igitur inambulantem, ne posset elabi cinxerunt judæi, multis illius dictis ac factis intal ti,nec fatis inter fe cocordes: quibufdam maliciofe calumniantibus omnía, quibufdam ex iplis factis ac dictis luspicientibus in eo quiddam humana uirtute lublimius. Adord funt auté illum his uerbis : Quoulg; dichis ambiguis fulpenfos detines animos nofiros; & hac ambiguitate populi leditionem cocitas? Si tu es ille Melsias quem expectatus, dic nobis palàm, lefus aut tametti non ignoraret illos animo peruerfo percontari, quod & fæplus audierant, & ex factis iplis deprehendere poterant: tamen mansuete respons det, magis erudire cupies, quam iritare: Quid opus, inquit, fuerit, me de meiplo qui fini toties profiteri: præfertim quum si profitear, arrogantiam interpretemini ueri testiment um: Si mihi fidem haberetis,iam dixi qui sim : si uerbis meis non creditis,tamen nopo teltis ignorare, quod ex me scire cupitis. Nullum est certius argumentum, quam extra clis. Videtis operamea, que nobis testibus facio ex noluntate patris mei, non damo nij, quemadmodum quidam calumniantur. Hæc si uidentur digna deo, credite me mil fum ab eo. Sed uos nec factis, nec dictis meis creditis, cuius rei non fum ego caufa; fed uester

ueller artimus infyncerus, minimed flmplex. Qui fimplici funtanimo, nullad mundi buius malicia uitiato credunt uerbis meis, acuelut oues agnoscut boni pastoris uocem: arque ego uncissim illas, licet humiles tuxta mundum pro meis agnosco. Vos autem ideo non agnofcitis uocem meam, quia non estis de numero ouium mearum, quarti sim/ plicitas docilis est, quum uos habeatis animos ambitione turgidos, odio fermentatos, li uore corruptos, auaritia intectos, uarijsci mundi huius cupiditatibus uitiatos, quibus malis si repurgaretis animos uestros, nimirum audiretis & ipsi uocem meam, nec id gra nuio faceretis. Primum enim uitaretis exitium, quod imminet omnibus rebellantibus aduerlus dei filium, deinde uitam æternam consequeremini. Siquidem oues illæ meæ quamlibet iuxta mundi iudicium limplices & idiotæ, in exitiū abeuntibus his, qui ma/ gnifelices de habentur in mundo, dum me pastorem agnoscunt, dum de me ducem se, Et non rapiet quintur, ex mea munificentia uitam confequentur æternam. Ques funt fimplices, in/ eas quifquam noxia, imbelles, omnibus huius mundi prafidijs destituta. In has mundus omnibus de manu mea fuis machinis acuiribus infurget. Sed nulla futura est tanta satanç potestas, ut eas rapiat èmanibus meis . Mundus habet pharilæorñ autoritatem , lacerdotñ dignitatem, habet reges armatos, præfectos, iudices, tribunalia, carceres, catenas, uirgas, fecures, equukos, exilia, mortes, & quicquid terrorem constantibus etiam animis solet immittere. Habet ex aduerfo opes, uoluptates, honores, dignitates, & quicquid animos quamli/ bet incorruptos folet corrumpere. His omnibus machinis utitur mundus, ut extore queat ou es meas de manibus meis, fed me protegente nemo poterit eas mihi fubduce/ re, Quicquid mundus molietur; cedit in bonum ouium, & in gloriam patris mei. Non Pater meus rebellabimus armis, non uenenis, non regeremus conuicia, sed absque præsidijs huius/ quod dedit modinouo genere uincemus tamen . Vnicum illud prælidium , quod mihi ad tuendas mihi oues meas dedit pater, maius ac potentius est omnibus, quibus mūdus coorietur in me meosci. Nec me destituet pater, nec ego meas oues deserá. Quod est in manibus meis, idem est in manibus patris mei. Quoniam autem nulla potestas mundi tanta est, quæ possit qui c quam ex illius manibus extorquere, qui nutu potest omnia: nec de meis ma/ albus ulla res auellere potent, quod ille servandum tradidit. Inter patre & me sicut est absolutum potestatis consortium, ita summus est uoluntatis consensus. Prorsus unu sumas, pariter potentes, idem uolentes, idem nolentes. His dictis iritati Iudæi, non feren/ **tes quod t**ories haberet in ore patrem fuum, cuius præfidio tanta polliceretur, fuftulerüt rurium lapides, ut lapidarent leium. Nemo tamen impetijt illum, quod nondum uenile fet tempus, quo decreuerat extrema pati pro falute generis humani, fed placidis uerbis. florum furorem corrigere tentat: In publicos maleficos, inquit, populi manus lapidi/ bus ad ultionem folent armari. Ego tantum beneficiorum contuli in uos ex benignitate patris mei. Docui errantes: consolatus sum afflictos: paui famelicos: mancos restitui: le/ profos mundaui:ægrotos fanaui: dæmoníacos líberaui:paralyticos & cotractos erexi; lébres depulí: omne morborum ac malorum genus profligaui: mortuos in uitam reuo/ caui:totack mea potestas & autoritas, quam mihi tradidit pater, iuuandis uobis impen/ (act), & impensa est gratis. In his omnibus, quodnam est illud, quod uos dignữ arbitra/ mini lapidationer Si lapidatur beneficus, quid fiet scelerosis & maleficis: Iudæi tandem. huc prouocation wel crimen profetrent, uel amentíam fuam agnoscerent, ne nihil præ/ temerent fuæ uefaníæ: Non, inquiunt, ob benefacta folemus quenquam lapidare, led te apidatione dignum existimamus ob omnium immanisimus (celus, blasphemiam: atq. in hac re legis autoritate lequimur, quæ iulsit huiulmodi laxis obrui. Quis enim diutius fazt, quod tu quum lis homo, facis teiplum deum, lubinde patrem tuum deum habens inore, quali nos omnes filij dei non limus, tuck noua quadam ac peculiari ratione lis dei flius, ut tibi cum patte sit rerum omnium cosortium: An non hoc est diuinitatem quan dam arrogarer Cæterum quum unus sit deus, quisquis hominum divinæ potestaris con fortium fibi arrogat, erga dei maiestatem iniurius est, ac rebellis. Ad hoc crimen inten/ tatum ea temperatura respondit dominus lesus, ut blasphemiæ culpa procul abs se de/ pelleret: deinde ut illorum infaniam uerbis atrocioribus non amplius iritaret, & tamen libi fumma cum modestia uindicaret, quod negare non debuit, quia nobis non igno/ pum elle uoluit: Vos, inquit, mihi blasphemiz crimen impingitis, quod deum patrem meum

mis: Ego dixi; dijestis, & filijexcelsi omnes e Si deus ipse dignitatem sui nominisim

partifit fis, ad quos sermo dei factus est, non solum illos filios Dei appellans, sed Deos, non læfa tamen unius dei maiestate, nec falsum effe potest, quod in divinis literis prodie tum est: quomodo mihi blasphemiæ crimen intenditis, quod me, quem pater unice san Et non potest Clificauit, ac misit in mundum, ut per filium omnes sanctitatem affequerentur, dixerim soluiscriptu filium dei: Si dei colloquiticum hominibus ex hominibus facit deos ac filios dei, no fe ra tendum uidetur, si me dixero filium dei, qui sum ipse sermo dei, quick apud illum sui, an tequam uenirem in mundum, qui cum illo rerum omnium habeo confortium : Mode frum est quod uerbis arrogo, nimirum quod & in alios plurimos competit ex autorita te scriptura. Caterum exipsis factis magis conuenit astimare quid tituli mihi deben tur. Si quæ facio, non uidentur esfe homine maiora, si non divinæ virtutis specimen har bent, nolite credere, quod sim filius dei, quod mihi cum illo per omnia coueniat. Quod si uidetis Deum patrem in me proferentem uirtutem suam, si dictis meis sidem habere nonuultis, certe factis ipsis quæ uidetis oculis, credite, & arrogans habear, nisilonge plus factis præsto, quam mihi uerbis sumo. Ea si synceris animis perpenderitis, sietut uerbis quoque meis fidem habeatis, non amplius dubitaturi, quin pater in me fit, & ego in patre, quod utergalteri individua societate cohæreat, dum ille per me, quicquid uult operatur, & ego ab illius exemplo iustugi nusquam recedo : ut qui mihi credit, illi cre dat, qui mihi repugnat, illi repugnet. His auditis Iudæi fermonibus, unde corrigi debue rant, iritatiores effecti, conatifunt illi manus inncere, perfecturi quod iam sapius sur stra tentarant - Sed Iesus, ut ostenderet multis modis se uolentem passurum, ubi tem/ pus adellet, elaplus est e manibus illorum. Ielus igitur, quum satis illic docuisset, cessit ad tempus malorum immedicabili uefaniæ, ac rurlus transmisso lordane, redijt ad eum locu, ubi Ioannes primu cœperat baptizare. Nam, quemadmodu diximus, post mutato loco, baptizauit apud aquas Sichem. Hic igitur comoratus est lesus in deserto, uelut per osus ciuitatum impietatem. Huc quoque multi confluxerunt ad illum è finitimis locis, quorum animos fama lelu, sermones auditi, & miracula conspecta accenderant. Atque hos quidem protinus iple locus comonuit, ut lesum, qui iam sui specimen dederat, cum Ioanne quem prius nouerant; coferrent. Quum meminissent Ioannem furisse in sum ma autoritate, nec aliud tamen quam prædicalle baptilmum pænitentiæ, & nullisædi tis miraculis, tantam opinionem sibi conciliasse apud multitudine, ut Christus essecre deretur: contra lesum, tot proditis miraculis, declarasse potentia humanis maiorem di ribus, toties prudentibus & efficacibus responsis os obturalses cribis & pharifæis: por stremo loannem ipsum toties tam magnifice testificatum fuisse de lesu, palam confitenz tem, quod ipse non esset dignes, qui calciamenti illius corrigiam solueret, dicebantine terfele: Ioanni, eum nullum ædiderit miraculu, fides a ludæis habita est: huicigitur mul to magis fides habenda est, qui tot prodigijs admirandis fidem suis dictis conciliat. Et fiparum antehac creditum effet Ioannis de hoc testimonio, tamen nunc res ipla decliv rat, uerum fuille testimonium illius, cum plura præstet, quam ille de eo sit polificitus. Ita que partim ob testimoniú loannis, cui non leuis erat apud ludæos autoritas, partim ob fermones diuinæ sapientiæ plenos:partim ob facta diuinam uirtute testantia, multi crev diderunt lesum esse Messiam, pharisèis, scribis, & sacerdotibus in sua malicia persisten CAPVT

> C mox offertur occasio, per quam maxime redderetur illustris Christipa/ trisch gloria, simul & ad homicidium irritaretur pharisaorum malicia. Si quidem dum apud Iordanem comoratur Ielus, accidit ut in oppidalo Ber thania morbo decumberet quida nomine Lazarus. Hac erat patria simul 🕽 & eius qui morbo tenebatur, & duarum fororti Mariæ & Marthæ. Pono

Maria erat illa , quæ infigni amoris erga lefum teftimonio unxit caput illius in cõuliid accumbentis preciolo unguento, ac pedes lachrymis irrigatos, capillis exterlit. Vnde cum hac familia singularis quædam amicitia intercedebat domino Iesu. Proinde quum Lazarus graui morbo periclitaretur, sorores fretæ familiaritate, quæ fuerat ipsis cum Ielu, mattunt ad illum qui nuncient amici morbum, non dubitantes, quin pro ha miritic2

milica in omnes humanitate, amico periclitanti succurreret: Ecce, inquiunt, ille quem amas, ægrotat. Satis enim putabat nunciasse amanti, proinde nihil apprecatur. Quibus respondit lesus: Morbus iste no est capitalis, sed ideo permissus est accidere, ut per eius occasionem illustretur gloria dei,& huius uirtute depulso malo, mutua gloria glorifice/ tur filius dei. Amabat autem Ielus Martham ac Mariam, harum of fratrem Lazarum, & ramen hunc lefus passus est in morbum, atque etiam in mortem incidere, ne nobis indi/ gium uideretur, si quando boni uerecis pietatis cultores, huius mundi calamitatibus af/, fliguntur, deo ueluti dissimulante, uel quia sic expedit ipsis qui pattitur, uel quia sic con ducit ad illustrandam Dei gloriam: non quod Deus humanis malis procuret suam gloz. riam, sed quod mala, quæ nobis iuxta conditionis humanæ legem casu'ue obueniūt, uel innostram salutem, vel in suam gloriam hominum causa vertere soleat. Non ignorabat morbum amici fui, etiam prius quam nunciaretur, fed ad miraculi futuri magnitudinem. discipulorum animos expediebat præparari. Postquam igitur renunciatum est Iesu de morbo amici, non flatim profectus eft, fed eodem in loco biduum adhuc eft commora/, rus, haud quidem negligens amici periculum, sed expectans copiosius argumentum æ/. dendimiraculi, quo simul ipse paulo post moriturus, discipulorum adhuc imbecillium. animos ad spem resurrectionis erigeret. Discipulis autem metu tacentibus, quod nuper caplus e manibus Iudæorum, in deferto tutior effe uideretur, lefus ait illis: Eamus rur, fus in ludzam. Audito nomine ludzz, discipuli memores, quam esset atrox phariszo. numinillum odium, & quoties sustulissent in illum lapides, quoties conati fuissent illimanus inijcere, non solum domino metuunt, uerumetiam sibi. Nondum enim accepe/. rantspiritum sanctum, & Iesum humano quodam affectu prosequebantur, ipsi quoque. obimbecillitatem à morte abhorrentes. Dehortantes igitur à repetenda Iudæa, dicunt Domine, num excidit tibi, quod ante paucos dies illic ludæi te lapidaturi fuerant, nisi resubduxisses Et rursus eò proficisceris, manises periculo temet objiciens : lesus au. tem anigmate formidinem illorum cololatus est, significans nihil esse metuendum ijs, qui Christo adhærent, qui lux est mundi, Nox enim habet inanes formidines: dies nez kithuiulmodi terrores: Nonne dies, inquit, habet horas duodecim: Non ueniet nox ante tempus luum. Interim quisquis ambulauerit in die, non impingit! siquidem præ/ stathocilli sol cospectus, ut uideat, uitetch offendicula. Cæterum quisquis sublato sole, ambulat in nocle, impingit, eo quod luce careat. Ego sum lux mudi, meum duclum uos sequi par est, non præire luci. Nolite metuere ante tempus. Quamdiu uobis luceo, nihil thericuli. Veniet nox, quando à me semoti conturbabimini. Hoc sermone lesus, miz tigata Apostolorum formidine, causam aperit profectionis: Lazarus, inquit, amicus notter dormit: abeoigitur, ut à somno illum excitem. Discipuli metu perturbati quum suspicarentur lesum non de morte, sed de somno uulgari loqui, respondent: Domine, lidormit, non est quur eò te conferas: nam in ægrotis somnus esse solet redituræ saniv ratis argumenti. Abhorrebant discipuli à repetenda Iudæa, & idcirco profectionis cau fas,quantum possunt, resecant. Iesus autem paulatim præparabat animos suorum ad mi raculi futuri contemplationem. Nam primum ideo dormientem, qu'am mortuum maz herat dicere, ut iuxta facræ scripturæ consuetudinem, ostenderet spem resurrectionis. Domiuntenim uerius, quam mortui funt, qui reuichuri quiescunt. Neque nostrum cui quam tam facile est excitare dormientem, quam facile erat domino ad uitam reuocare monuiltaq discipulis non intelligentibus, quod de somno & expergesaciendo dixit, ut cognosceret nihil rerum occultarum ipsum latere, apertius ait: Lazarus mortuus est, hecaddidit, quod iam dictu magnificentius erat, de excitando. Nam id lignificatii elle maluit, quam explicatum: & præstare maluit, quam promittere, ubique nobis parans exemplum modestiæ. Quoniam autem responderatijs, qui morbum amici nunciarant, non effe letalem, fed in hoc accidiffe, ut per eum illustraretur gloria dei, ac filij ipfius, sj. mile quiddam indicat difcipulis; Gaudeo, inquiens, quod illic non adfuerim, dum ami/ cus agrotat ac moritur: ides uestra causa, ut uestra fiducia, qua adhuc imbecillem uideo, confirmetur euidentiore miraculo. Etenim si me præsente coualuisset ægrotus, poterat calus uideri. si recens defunctum, interpellantibus sororibus, excitassem: pharisæi, qui indulnon calumniantur, causari poterant, stuporem fuisse, non mortem, Nam idacciv.

ditaliquoties in morbis nonnullis, ut corpora multis horis colopita, reuinifcant. Nune quum mors sit certa, copiosius erit argumentu credulitatis. Eamus igiturad illum. Non placebat discipulis profectio, propter metum Iudzoru, qui penitus inharebatanimis illorum, & tamen itineris caulam piam & grauem refellere non poterant. Quanquam autem lefus non ignarus, quid perturbaretanimos difcipulorum, metum etiam illorum hoc argumento lenierat, quod diceret se Bethaniam ire non Hierosolymam:tamenim/ becilles terrebat etia loci formidati uicinia. Solicitis igitur ac mœstis discipulis, necau dentibus tamen detrectare domini iustum: Thomas, qui Gracis dicitur Didymus, La tine geminus, cæteris imbecillior, ait ad codilcipulos: Eamus & nos, fi ita certum eff, ut moriamur cum illo : quandoquidem hæc illi seder sententia, sese suoses in manifestiui. tæ periculum adducere, cum liceat utrorung incolumitati confulere. Profectus eftigir tur cum discipulis suis Iesus in Bethaniam, ac repperit Lazarum, quatriduo iam sepul tum. Aberat autem Bethania ab Hierosolymis stadijs plus minus quindecim. Atgshinc discipulis illa formido, ato; hinc etiam occasio, quæ fecit ut miraculum plures haberet testes ac spectatores. Siquidem ob locí uiciníam complures eò confluxerant ex Hiero. folymis, nimirum officij gratia, ut Mariam & Martha confolarentur de fratris decessu. Quod officij genus divitibus etiam honoris gratia præstari consuevit. Martha, quæse, dulítate quadam obambulabat, ubi refcisfet ex quopiam aduentare lesum, proditobui am illi, Maria domi se continebat. Martha igitur ubi uenisset in conspectum lesu, nonnulla bona spe de fratread uită reuocando concepta, flebili uoce dicit illi: Domine, nili hinc abfuilles, frater meus non esset mortuus, nam facile morbu diclo depulisses. Quan quam ne nunc quidem res est omnino extra spem. Scio enim, quod quicquid à deo poposceris, nihil tibi sit negaturus, etiam si mortuo sepulto ég uita poposceris. Hæc a Mare tha dicla funt, nec desperante, nec prorius tamen fidenti animo. Ielus igitur ut illius fidu ciam confirmaret, ait: Bono animo esto, reuiuiscet frater tuus. Nec hæc promissio satis eratanimo Marthæ, quæ quod milere speraret fratrem reuiclurum, non potuit nontie mere. Verebatur autem, ne quemadmodum nuncijs respondens, morbum non esse car pitalem, ambiguo responso sefellerat, ita nunc quo glateret aliquid in illius dichis, quod spem ipsius eluderet: Scio, inquit, quod reuicturus sit frater meus, sed in nouissimo die, cum refurgemus omnes. Nam hanc refurrectionem futuram credebant plents ludai, præsertim qui factionis erant pharisaicæ. Iesus igitur quo mulieris de se fiducia & opiv nionem paulatim ad maiora prouehat, leck declaret eum elle qui non folum à deopossit precibus impetrare uitam mortuo, quod & ab alijs sanctis uiris factum legebatur, sed iplum elle fontem limul & autoré omnibus,uitæ & datæ, & reddendæ:nec ullam mor/ tem metuendam ijs, qui fiduciam & spem in ipso collocassent, propterea, quod etiamsi mors accideret, nihil pollet lædere fonti omnis uitæ adhærentem, Marthæ respondit hunc in modum: Credis Martha, quod precibus meis impetrare poisim à patre meo ui tam mortuo fratri tuo : credis quod frater tuus reuichurus lit cum cæteris in nonifsimo dier Verum hoc quoch debes credere, qui refurgent in nouissimo die, per me reuisturos:nec quenqua omnino uiuere, nili dono meo: nece quenqua revivilcere, nili per me: non folum iuxta mortem corporis, quæ non magnopere formidanda eft, fed iuxta mor tem animæ, quæ maxime metuenda est. Et anima quæ uiuit, per me uiuit: & quæ reuiui fcit, per me reuiuilcit. Ego enim lum iple relurrectionis & uitæ fons. Qui mihi per fie dem adhæferit, etiam fi corpore fuerit mortuus, tamen uiuet. Nec hoc de fratre tuo tan tum dictum accipe, fed quilquis omnino mortalium fiduciam habuerit in me,non morietur in æternű, etiá li corpus ad tempus exanime cõquielcat. Martha, credis ne quod dico: Martha iam tota intenta fratri reuicluro, non admodum apte refpondit ad fermo/ nem lefu, fed tamen in genere profeffa eft , qu'am magnifice de illo fentiret : Credo, in/ quit, domine. Ego credo te esse Messiam illum filium dei uiui, qui promissus à propher tis, ac multis iam feculis expectatus neneris in mundum. His dictis, Martha inffa redire domum, ac Mariam fororé accerfere, iam luctu fedato, iam alacris ac plena bonæ fpei, relicto lefu, domű properat, ac fororem e turba circumfedentiű clam feuocat, eick clan/ culum rem lætam infulurrat in aurem: Magister, inquiens, adest, & accersit te. Illa simul atcs cognouitaduenire lefum, & fororem uideret alactiorem, concepit & ipfa nonnihil bonæ

bonz spei:tametsi iam sero uideretur uenire Iesus, quem ideo non interpellarant per nun eium sæpius, quod satis esse iudicaret, si periculum amici nosset, cætera illius arbitrio peri mittentes. Maria itag non temere esse rata quod adueniret, ablg mora surrexit, occursu rapriulquam ingrederetur domum. Sic enim expediebat ad miraculi prodendi dispensa tionem. Expediebat enim adesse multos phariscos, qui quanquam officii gratia uilissent Mariam ob privatam amicitiam, tamen oderant lefum. Hi videlicet non comitati fuissent Mariam, si cognonissent illam obuiam ire lesu Itaq ludai, qui Mariaaderant in adibus consolantes eam, quum vidissent quod tanta cum celeritate surrexisset, & exiret domum, comitatifunt illam euntem, suspicantes quod erumpente ui doloris, iret ad monumentu, attgibi lachrymis latiaret animi mœrorem. Maria itacz progressa, reperit lesum nondum ingreffum oppidi mœnia, sed eo in loco commorantem, ubi dudum occurrerat illi Mar, tha Illic enim Mariam, quam accerfi iufferat, operiebatut, locum deligens ædendo mira/ culo idoneum, quod illinchaud procul abellet monumentum, sicuti tum mos erat, iuxta uias publicas defunctorum monumeta ponere. Huc ubi uenisset Maria, simul at collection. conspicata est, ut erat luctus plena, accidens ad pedes lesu, lachrymabili uoce dixit idem quod dixerat foror: Domine si in tempore hic adfuisses, frater meus non fuisset mortuus, & hoc miferabili luctu careremus. Iefus autem uides Mariam totam in luctu effe, ludæos item qui illam comitabantur, una flentes, non philoíophatur cum ea, quemadinodum fe cerat cum sorore Martha, cui semota turbasuerat colloquutus: nece quicquam pollice/ tur, quum iam locus ac tempus adesset re præstandi quod erat Marthæ pollicitus; primű infremuit spirituac semetipsum turbauit, uidelicet humanæ naturæ veritatem præse fer res, mox divinæ virtutis indicium prolaturus. Non erat affectus fucati, quod animo in homuit, quod turbatus est: sed hoc intererat, quod hos affectus in sese recepit, non ex infir mitate natura, sed ex rationis arbitrio; nec eadem erat caterorum flentium, ac Iesu turba tiratio. Illi humano quodam affectu mortem corporis deplorabanti lefus magis indigna banr peccatis hominum, per quæ tam multæ perirent animætturbabatur ob inuincibie lem ludæorum incredulitatem, qui corporis mortem flebantinamico, quum ipli secun dunanimam æternæmorti essent obnoxíj, nec deplorarent seipsos. Ab hac morte cupie batlelus omnes homines reuiuiscere. & indignabatur in multis perituram doctrina, mix racula & mortem fuam. Postquam igitur horrore spiritus & animi turbatione, uultu, ocu lis,1910 corporis habitu manifestum specimen dedisset humanæ naturæ, simul interim docms mon oportere huiulmodi affectibus luccumbere, aut ab his quæ uirtutis lunt, auo caricohibita animi turbatione, dixit: V bi poluistis eum: non quod ignoraret, sed utà mi raculo secluderet omnem suspicionem fuci. Respondent cognati: Domine, ueni & uide. Eauox arguebat monumentum non procul abelle, iamo uelutad lepulchrum common franım, renouato dolore lachrymatus est Jesus. Fremitus acturbatio precesserat, indiciü doloris in animum irrumpentis. Lachryme iam animi uulnerati uiclick ueluti languis elt sedha lachryma non ab animo uicto proficiscuntur. Non enim Lazaro mortuo impeni debantur, sed nobis ut illum crederemus uerum homine suisse: simulch disceremus, quam mileranda, qu'am deploranda sit mors anima, qua tamen homines perindenec hortent, necdeplorant. Iudæruero credentes lefum non obaliud fic affici, quam ob mortem ami/ ciqui cum habuerat consuetudine: Ecce, inquiunt, quam unice dilexit Lazarum, que sic flet moruum, quum illi tamen fanguine iunclus non fit. Erant autem qui hoc quoq uer/ terens in calumnia, quod lachrymis testaretur amorem non uulgarem erga Lazarum, di centes; Nonne hic nuper aperuit oculos cæci mendici, qui cum nihil erat illi familiarita/ tist Quur igitur non effecit, ne tantus amicus moreretur. Si noluit, quur nunc lachrymis tellaturintempeltiuu amorem : Si non potuitid quod facilius elt, quomodo præstitit id quodest difficilius. Aegrotum sæpenumero medicus in uita retinet: cæco nato nullus un quamaperuit oculos. Ielus autem iam uicinus monumēto, quo plane doceret horrendū essessation de la cominis, sam in peccatis inueterati: quanta de poenitudine, quot la chrymis sit opus, us per Dei misericordiam relipiscat ad vitam innocentie, rursus infremuit, ac semete iplum turbauir in se uidelicet exprimens imaginem reliquam in nobis oportet exhibere, li uelimus à malis, quibus diu alfueuimus, refipilcere. Iam itag uentum est ad monumen sum. Eratautem spelunca, cuius os saxo imposito erat occlusum, & hoc ad miraculi side, Tom. 7

ac præltigij suspicionem excludendam faciebat. Quæ quo certior etiam redderetur, si res non ipsius aut discipulorum, sed cognatorum manibus perageretur, in quos no cadebat ulla præstigij suspicio, lesus ad cognatos conversus: Tollite, inquit, lapidem. Augebat mi raculi certitudinem,& Marthæ fororis defuncti fimplicitas. Iam enim oblita, quid illi pol licitus ellet lelus, ex lachrymis ac mœrore lelu redierat in priltinu affectum, ac pene diffi dentiam quandam imbiberat. Verebatur autem, ne sublato lapide, fœtor cadaueris offen deret nares circumstantium:non animaduertens, quod qui in resurrectione suscitaturus sit omnium corpora, iam tot seculis in cinerem redacia, posset & recens putresactum car dauer excltare: Domine, inquit, iam foetet. Hic enim est quartus dies, quod mortuus est. Ielus ergo mulieris uacillantis fidem obiurgatiuncula lulcitat: An excidit, inquies, quod tibi modo dixi: Si credideris, futurum ut per fratris tui mortem illustraretur gloria dei: Cunclis ígitur ad nouæ rei miraculum fulpenlis, iuffu domini Iefu lubmotus est lapis. Moxes suspensis omnium animisates oculis, dominus Iesus suspiciens in colum, ut nos doceret quicquid magnificum geritur à nobis ad deum autore oportere referri, limulq declararet circumstantibus, se diuina uirtute facere, quicquid faceret, dixit: Pater, ago tibi gratias, quod audieris uotum meum: non quod hoc mihi nouum sit, aut temporariti. No ui enim quod quum eadem sit uoluntas tua meacg, nunquam non audis, si quid abs te pe to. Nec enim ego quicqua uolo, quod tu nolis, fedob turbam circunffantem hac utor ora rione, ut conspecto miraculo, credant me ex tua uoluntate facere, quicquid in terris facio: quode sum abstemissis mundum, ut illustrem apud homines gloriam tui nominis. Haceloquutus patri, magna uoce nominatim inclamans, mortuum euocat: Lazare, prodi foras. Poterat et folo nutu perficere, ut reuixisset ac prodisset sepultus: sed magna uox. magnæuirtutis indicium eft, qua peccatrix anima, quæ procul abelt à conspectu Dei, se pulta in tenebris criminum, & putrefacta flagitiorum inquinamentis, reuiuilcat, & in lu-'cem ueritatis prodeat. Nec mora, statim ad uocem inclamantis produt sub omnium oculos, qui fuerat mortuus ac sepultus. Prodift autem corpore quidem sano, sed cum toto or natu lepulchrali: quo magis agnoscerent omnes, hunc ipsum esse, quem ante triduti ipsi 'tali cultu lepelierāt. Erant enim iuxta funerum confuetudinem pedes illi uincii infiitis, & . manus fepulchralibus uinculis colligatæ, tum facies erat obuincia fudatio. Iž hoc iplum mirum, non paulatim palpitalle defunctum, & uitæ redeuntis præbuille specimen, que admodum ferè folet accidere in alijs, quos à fanclis uiris excitatos legimus: fed fubito ad. uocis iulium reuixit quatriduo mortuus,& quod accelsit miraculo, uinclus & obligatus repente proditex altissimis speluncæ latebris. Tum lesus, ne quid deesset ad plenissima miraculi fidem, ait amicis: Soluite illum & finite abire, ut motus & alacer incessus often deret hominem etiam ualere, non folum ufuere. Poterat efficere lefus, ut uincula fuapte fponte foluerentur. Sed dum omnia fuo ministerio peragunt, omnibus argumentis & fu -ci fuspicionem excludunt, & miraculi certitudinem confirmant. Sorores peralios mor/ bum fratris ablenti lelu renunciat. Ablente lelu mortuus est, sepukus est, seruatus est usq 'ad fœrorem. Solenni multorum frequentia fletur. Sorores ipfæ mortem renunciantico/ mite turba commonstratur sepulchrum: alienis manibus submouetur saxum: alienis ma nibus soluitur, qui prodierat. Hic nihil relictum est incredulis, quod possent causari. Nec Ielus, tam inligni miraculo ædito, uerbum ullum de le magnificum proloquitur. Nõeze probrat turbæ, quod frequenter miracula fua foleant calumniari: non exigit gratia 🖦 zaro, aut Tororibus. Proinde multi qui uenerant officii gratia ad Martham ac Maria Lav zari forores, conspecto tam insigni prodigio, crediderunt illum esse Messiam, adbærètes illius doctrinæ, cuius tam efficacem uirtutem coràm spectauerant. Nonnulliuero reaets Hierofolymam,referût pharifæis,quæ fefus feciffet iuxta Bethaniam.Hoc igitur fa**cinote** tam inligniter prodigiolo audito, pontifices & pharifæi, qui pro diuinæ uirtutis tam çul denti declaratione lefum colere debuerant, & deo gratulari, inuidiæ ftimulis acti, initializ bi non temperant amplius, sed impio concilio conuocato, quo res legitimis modis più uideretur, confultăt inter lefe, qua ratione tantis periculis possit occurri. Quum e**nitri pri**e uati commodirespectus,& animi morbus eos in rabiem ageret aduersus lesum in om beneficum, tamen uideri uolunt hoc negocium ad totius incolumitatem populi pertine re: Quid luaderis faciendum, inquiunt: Hic homo multa facit admiranda, & adendis mi raculis

ficulis quotidie leiplum uincit. Si patimur eum pergere qua copit, futuru elf, ut quemad modununc multi è populo magnifice de illo fentiunt, ita mox omnes sint illum habituri pro Messia. Quod si facti fuerit, & huius rei rumorad Romanos peruenerit, Iudaica gen rem, deserto Cæsare, desciuisse ad nouum regem suum, qui non ignorat ab ipsis iam olim expectari regem quendă suæ gentis liberatore: sæuient armis in nos, & simul locum hunc fanclum profanægentes occupabunt, & totum Iudaícum genus internitione delebunt. Hac consultatio quum eò tenderet, ut prætextu publice salutis occideretur omnis salutis autor lesus Christus, tamen Caiphæuisa est segnior ac disutior. Is erat potisex illius anni. lam enim ea dignitas, ueluti mox in totum delitura, perpetua elle deltiterat: led in lingue los annos à principibus redimebatur uenale facerdotiu. Is igitur qui se religionis antisti tem profitebatur, ceteris omnibus magis impius, increpat illorum ignauia, qui lentis con filis adhuc deliberabant, an lesus esset occidendus, quum id, omnibus rebus omissis, o primum esset agendi: Vos, inquit, qui sedetis consultantes, an occidendus sit iste, qui tae lia facit, nequa qua uidemini rem ut habet perpendere, nec cogitatis hoc omniti interesse, uthicunus moriatur pro populo, potius quam hoc incolumi tota gens pereat. Elec oratio non proficiscebatur ex animo potificis, qui sceleratus erat, & parricidif plenus, sed ob sav cerdotif munus quod gerebat, prophetiæ spiritus per os impif pium uaticinium prodidit, futurum ut lesus sua morte redempturus esset salutem gentis ludascæ:nec hoc solum esse durus, ut qui ex Iudæis credidissent, ipsi salutem consequeretur, uerumetiam ut qui inter gentes erant diuerlis regionibus toto terrarti orbe uitam agentes, sed in hoc destinati, ut aliquando per Euangelică fidem fierent filij dei, congregarentur in unum, & in comunis ecclesia societate coiret Indus, Aethiops, Grecus, Scytha, Britannus. Hac igitur sceleros pontificisuoce confirmati pharifai, quod prius per occasione sapetentauerant, nunc cer toanimi decreto statuunt lesum quouis pacto de medio tollere, tieluti reipublica consulentes incolumitati:ac ne parum effet impium facinus, pietatis fuco prætexunt, iam cativ samsenacios rati, quæ populum etia universum permouere posset ad palam ac legitime necadum lesum, ceu toti genti ludaicæ perniciosum: nec opus esset ullo crimine, quod in illumintenderetur, nec ulla noua occalione. Lefus igitur, quem nihil fugiebat, etiamfi pha rifaorum ac facerdotum destinatam maliciam populi rumor ad eum non pertulisset; ho minemagens, quandiu uersabatur in ludæa, à publico abstinebat, ne surorem adderet su rori. Sed longius subduxit sese à uicinia urbis Hierosolymæ prophetarū intersectricis, & concessit in ciuitatem Ephraim, cui uicinum erat desertum, ipso facto designans, ludæis impijs luam lynagogam elle relinquendā:ac nouum populum, qui non infrugiferis ope ribus Molaicæ legis, sed Euangelica fide niteretur, in ecclesia esse colligedum: quich iux auocis Hebrææ prælagium, ex minimis initijs cresceret in immensum. Ephraim enim Hebrais crescetem sonat. Hic igitur commoratus est Iesus, cum paucis discipulis suis, qui ametli misere sibi quog metuerent, tamé non ausi sunt deserere dominú. lam autem ade rat& tempus à patre præfinitum, quo Christus pro salute generis humani victima immo laretur. Instabat enim dies ille Iudæis religiosissimus, quem illi phase, hoc est transituuo/ cantiplo nomine facti memoriam illis renouante, quod olim sanguis agni postibus illiti, semarit Hebræos à gladio angeli perimentis Aegyptios, ac eas tantum domos transeun tis, quæ sanguine agni notatos haberent postes. Sam itaq sub festum, quod proxime insta bat, multi è diuerlis Palæstinæ regionibus sese conferebant Hierosolymam, ut illic legitiv mistiubus sanctissimum diem puri celebrarent. Atos ut intelligamus ludaica religione, qua rebus uisibilibus constat, nihil esse magis irreligiosum, dum magna superstitione ca uent, ne quid prætereant, quod à Mole præscriptum erat, siue quod à phatisæis erat addi tum:inomnium sanctissimo die non abhorrent ab eo, quod est omnium impijssimum, ni minum ab effundendo sanguine hominis innoxij. Quum igitur adesset frequens multitu do,& plerife iam notus effet lesus, qui solitus erat huiusmodi festis interesse, demirabantur, quod tum non adesset: & in templo stantes inter se colloquebatur, quid nam esset cau la, quod præter more lesus abesser à tanta solennitate. Cui tamen non crat defuturus, sed quoueniret expectatior, distulit uses ad tempus suu. Porro pontifices & pharisai suspir cantesillum alicubi latere metu, dederant negocium, atcu etiam cum autoritate manda/ verant, ut si quis nosset ubi lateret lesus, indicaret ipsis, ut posset capi. His sanctis ritibus

pontifices & pharifæi, religionis duces ac legis magistri, præparabat selediei selto, sed in terim inscientes salutem totius orbis procurabant.

CAPVT XII

Vide Theo/ P phyla**&um**  Esus igitur, sciens illos certum consiliü cepisse de se occidendo, & iam instare tempus, quo uolens decreuerat immolari agnus immaculatus pro salute mundi, noluit latere diutius, sed uelut occurres ad uiciimă, septimo ante pa scha festum die, quo ludai soliti sunt spledidiore coma agnum paschalem ceu prasibare, reuersus est in Bethania, simul ut recentis miraculi memoria.

renouaret,& refurrectionis spem discipuloru animis imprimeret, quos sciebat sua morte uehemêter elle perturbandos. Illic enim habitabat Lazarus, quem ante paucos dies reuo, carat in uitam. Et locus ob Hierosolymam uicina celebrior erat. Illicigitur parata est lesu cœna. Cœnanti Martha ministrabat. Lazarus autē unus erat de numero accumbentium in eo conuiuio, quo certius esfet omnibus, non fuisse phataima, quod pride uilus esfet è le pulchro domữ abire, quum multis iam diebus uixillet à morte, quum cu cateris fermo. nem milceret, ac cibū etiam caperet. Ibi Maria, quæ lingulari quodam amore flagrabat in dominữ lefum, quum ob alia multa, tum ob recens in fratrem beneficiữ, accessit ad conus. uium, ac magna uim unquenti cum primis precioli, quod ex nardo generoliore confectit erat, ad libræ mensura effundit in caput lesu discubentis, adeo ut unquenti fragrantia to/ tam impleret domű. Nec hoc erat cotenta mulieris inaudita charitas, unxitungueto ac la chrymis rigauit pedes illius, et capillis suis extersit, No quod crederet lesum huiuscemodi delicijs capi, cuius frugalitate nouerat, sed amor impotens suo indulgebat animo, nescies quidem quid ageret: led tamen hoc officio le lu mortem ac sepultură prænuncias, & eccle fix typum gerens, qua spretum à synagoga dominum, diuinis honoribus amplecteretur. Mount huius unquenti ia dura discipuloru animos, sed præcipue ludæ Iscariotæ: cui cum ut omnium deterrimo fuillent crediti loculi, ut uir pellimus rei pellimæ dispēlator ellet, solitus est iuxta morem eorum, qui pecuniam tractant communem, inde sibi furtim sube trahere nonnihil: no syncera mente pendens à magisterio lesu, sed sam tum sibi peculium prospiciens, quo uiueret ab illius consortio semotus. Is igitur obmutmutas Maria dixit: Quorsum attinebat rei tam preciose facere iacturam; Nece enim dominus capitur huius modí delitifs, neg nostro conviuio couenit hac magnificetta. Quod si decretum etat for minæ largiri rem tam caram, poterat donata uendi, & precium dari pauperibus. Hoc niv. mirum sanctius erat, ac magistro nobisco dignius. Hac quum simpliciter dicerent & apo stoli cateri, tamen Iuda quum similis esset oratio, longe disimilis tamen mens erat Nihil enim illi curæ erat pauperum negocium: fed loculos habebat, & id quod spontanea beni gnitas amicorum milisset, mala fide servabat: atog hinc nonihil suffurabatur, iam tum sper cimen de le præbens, quam non lit idoneus Euangelicæ doctrinæ dilpēlationi, cuius ani mum oblidet pecuniæcupiditas. Ielus autem ita compelcuit murmur discipuloro, ut tae men ludæ maliciam non proderet,& sic patrocinatus est Mariæ, ut significaret se suapte sponte moritura Id enim maxime persuasum esse uoluit omnibus dominus Iesus, se non ex humana violentia, sed suo ipsius cossilio mortem pro salute homing obisse, quomodo uoluit, & quando uoluit: Nolite, inquit, huius mulieris officio obmurmurare. Non perit hæc impenfa, fed fepulturæ meæ tribuitur hoc honoris, quem ista nunc preuenit, quoniā, tum non erit ungedi facultas. Bene sentiris de me, quod uiuus huiusmodi delitias semper respui, mortem tamé meam ac sepulturam honorificam esse uolo. Nolite hoc honoris in uidere mihi, quod moxabituro impenditur. Vulgariti ilforum pauperum semper erit uo: bis parata copia, quorum inopia pollitis lubuenire, mei breuis erit copia. Quonia autem, Bethania propteruiciniam ab Hierofolymitis frequentabatur, & Lazarus ob nobilita/ tem ac diuitias multis cognitus, propter recentis miraculi famam multis erat notior, non, latuit lesum esse in Bethania: moxés complures ex urbe eò confluebant, partim ut lesum. uiderent, cuius famam maiorem'in modum auxerat tam inligne miraculum; partim utip, fum etiam Lazarum conspicerent, quem audierant excitatum è mortuis. Suadebat hoc insita mortalium ingeniis curiositas. Porrò sacerdotum ac pharisaoru animos sic excaca; uerat liuor & odium in lesum, ut iam illorum maliciæ non satis esset occidere lesum, sed, de Lazaro quoq tollendo cogitarent, in quem ne speciem quidem ullam criminis intene tare poterant. Cæcũ, quia fortiter patrocinatus fuerat apud iplos gloriæ lefu, eiecerant 🗞 lynagog a

finagoga: nume eò malicia: creuerat illoru inuidia, ut Lazarum, uirum nobilem ac poten rem, a quo nullo facto dictoue fuerant unquam prouocati, & in quem ne fingere quidem quico poterant, uoluerint occidere: no obaliud, nili quod multi ludæi commoti tam eui dentimiraculo descricerent à conspiratione pharisaorum, & crederet lesu. Postero uero die quum ingens hominum turba, que festi diei gratia Hierosolymã conuenerat, rescisset Ielum, relicta Bethania, aduenire Hierosolymā, honoris gratia obuiam illi prodierūt, de cilis ab arboribus palmarum ramis, quibus incedenti uiam insternerent. Nam hec arbor uiclorum erat corona ac triumphalis, perpetuo uirens, procera, & ascêlu difficilis, sed fru chi luavillimo, genuina quadam natura ui infurgens aduerfus onus impoliti. Acclama num est autem, quemadmodum populus solet publicum testari gaudium, illud quod est in plalmis: Ofanna, sit laus & honor illi, qui nobis expectatus uenit in nomine domini. Je fus quoque semper antehac humilis, & omnis mundanæ gloriæ contemptor, tum noua pompa uoluit uenire Hierofolymam. Nactus enim afinum, infidebat illi, quum folitus efe letantehac pedibus iter conficere: partim ut luos doceret, quam effet inanis huius mundi gloria: partim ut Esaize de se uaticinium confirmaret. Scriptum est enim: Noli timere filia Sion, ecce rex tuus uenit tibi manluetus, inlidens pullo alinæ. Talis nimirum pompa de/ cet regem Hierosolymæ spiritualis, quæ est Ecclesia. Hæc tum quidem apostoli non intel lexerunt, opinantes hacagi fortuito: led posteaquam morte, resurrectione, missoria spiria míanclo, glorificatus est lesus: tum rem gestam cum prophetæ dictis conferetes, animad uenterunt hoc de illo scriptum fuisse, quod acclamatum est à turba, quod es ipse sic adues niens geffit. Erant enim plerica qui talem expectarent regem, quales habet hic mundus. Horum expectatione Christus irrifam esse uoluit, demonstras regnum Euangelicu manz sumudine colestic doctrina constare, non præsidijs huius mundi. Hoctam insigne popu Testimoni uni li studium excitarant multi, qui pridem adfuerant iuxta Bethaniam, quum dominus Ie-ergo perbie his excitaret Lazarum è monumêto: & quod oculis suis conspexerant, cæteris narrarat, bebant Ethinc tam frequens hominữ multitudo prodierat obuiam Ielu, quod ex his qui uiderāt cognouissent hoc insigne miraculum ab illo proditum, quale non erat auditum ab orbe condito. Id quia palàm diuinam quandam uirtutem præ se ferebat, honos quoque exhiv bims, qualis nulli prophetarum fuit exhibitus. Ea res sacerdotum ac pharisæorū animos propernodum in desperationem adegicinec tamen ab impio cœpto relipiscunt, sed intersescommurant, dicentes: Videtis quod omnibus machinamentis aduersus illum mihil proficimus, led quo magis oblistimus, hoc magis & illius autoritas inclarescit, & po puli studium accenditur. Antea paucos habebat discipulos, ecce nunc totus mundus de fecit à nobis ad illum, ut nobis iam nec fatis tutum sit, palam illi manus inijcere. Hæc ideo dicebant impij pharisei, quo se mutuo cohortarentur, ad maioribus præsidijs dolisci ado niendum dominum lelum: unde non prius peregerunt hoc facinus, nili magno pharilæo rum, scribarā, sacerdotum, ac seniorā cosensu, plebe quoq, ut est animi mobilis, ijsdē ace censa furijs, adiuncia & Pilati præsidis autoritate: nec sine dolo tamen, per Iudam prodiz torem addito. Tantus autemid temporis erat populi fauor erga lesum, ut ethnici quog, qui religionis gratia uenerat Hierofolyma, ut illic adoraret, uidendi Ielu deliderio tenere/ tut. Tata enim erat eius tepli ueneratio, ut è longinquis etiam regionib eò religionis graz **tia multi proficifcerentur. Iam tum autem im**ago quædam futuri præbebatur, quod**ad** Bedeliam cuius typum illud templum Hierofolymitanum gerebat, gentes antea idolola træ concurrerent, & Ielum à pharilæis reieclum, debita religione complecterentur. Hos igitur quum ingens haberet desiderium uidendi lesum, de quo tam admiranda audierant (pudor autem obstabat, quo minus illum adirent: cupiebant enim illum non solum obi/ ter in turba videre, sed cominus etiam salutare, & loquentem audire) adeunt Philippum, cal ob patriæ uiciniam, nam erat natus in ciuitate Bethfaida, quæ est Galilææ gentium, erant noti, ut is sibi aditum aperiret ad Iesum. Significabant enim se illius uidendi magna cupiditate teneri. Philippus rem Andreæ communicat eiuldem civitatis collegæ, Nam is maioris erat apud dominum autoritatis, quod primus omnium effet uocatus. Ambo igi turadeuntes lesum, exponent illi quosdam esse, non ludæos, sed ethnicos, qui tame illius uidendi desiderio flagrarent, si dignaretur eos admittere. Iesus auté ubi cognouit ex disci pulis, ethnicos quog sui uidendi desiderio teneri, quum tam impie sperneres à pharisæis Tom. 7

ac facerdotibus; hac occasione coepit discipulis suis aperire mortem suamet quantum il la fructus effet allatura, non folum Iudaicæ genti, fed univerfo mundo: quod quemadmo dum unius Lazari suscitati miraculum, non solum Iudaorum plurimos, uerumetia ethe nicos ad amorem sui attraxerat, ita mors ipsius & resurrectio, omnes totius orbis natio. nes esset attractura. Discipulis igitur exponentibus ethnicorum pium affectum respon Venit horaut dit Iesus: Audistis Iudæos acclamantes: Benedictus qui uenit in nomine domini. Vide glorificetur tis gentes simili cupiditate accurrere:quoniam nunc instattempus, ut quum pharisei cre filius bominis dent filium hominis prorfus extinctum esse, tum maxime glorificetur apud univerlasor bis nationes. Nouum gloriægenus est,& noua ratione parandum est. Viuus,paucos av traxi:mortui, latius diffundetur fama, plures attraclura, quam attraxerit corporis prælen tia. Vos abhorretis a mentione mortis:tamen illud pro certiflimo habete, nili granti fuv menti projiciatur in terra, atos ibi sepultum putrescat, mortuum og fuerit, nihil ex selestuv Aus prodit, sed unicum ac solum manet incolume. Quod si mortuum suerit, ac sepul tum in terra, emergit rurlum cum copiolo fornore, pro uno grano centum reddes: iamég læta seges late campos occupat, & ubere prouentu regionem ditat. Magis id expetendi, quod pluribus utile est: & multorum salus, paucorum morte redimenda. Sic uitam im pendere, non interitus est, sed lucrum: & hoc est uitam non amittere, sed servare. Non es nim peritanima, quæ discedità corpore: nec in totum perit corpus, olim felicius et immor tale reuicturum. Quisquis igitur amat hanc uitam in hoc mundo, dum male servat, per dit. Contra, quisquis odit uitam suam in hocmundo, prog Euangelij prouentu obijcit eam perículis ac mortibus, is non amittit uitam quam impendit, fed feruat eam, pro mor

tali breuick ac milera uita, perennem ac felicem uitam recepturus in refurrectione. Sic qui feruat granum tritici, perdit, & alioqui periturum : qui uero defodit in terram, is demum 🟂 quis mihi bene seruaus, paulò post cum lucro recepturus, quod perdidisse uidebatur. Nõ est igiur ministrat | quod uos perturbet mors mea, quæ quondam erit etiam imitanda, quo sitis & gloriæ, & immortalitatis confortes, qui mortis imitatores fueritis. Ego uelut autor Euangelici nego cij, uitam meam uolens impendam pro salute mundi, prod patris mei gloria. Vos eritis eiuldem negocij ministri, uestra prædicatione per uniuersum orbem spargentes, quæ te, ci, quæch docui. Quod mihi nunc machinantur pontifices & pharifæi, hoc uobis molien tur impij, qui mundum hunc magis diligunt, qu'am deum: qui dum uitam hanc stulte ser uant, perdunt uitam aternam, & in mortem aternam sele pracipitant. Si quis se profite eur discipulum meum, si quis ministrum, me magistrum ac dominum sequatur oportet. Par est enim, ministrum à domino non diuelli, nec in lætis, nec in tristibus. Quos habuer ro confortes ac focios afflictionum, eos non feiungam à confortio felicitatis : fed ubicüçs ego fuero, illic erit & minister meus. Me quamlibet à mundo reiectum, tamen pater eue het ad gloriam. Quod li quis le mihi fidum ministrum præbuerit, hunc pro temporarijs malis, prodignominia, qua apud homines affectus est, pater æterna felicitate ueradigle ria decorabit. Agnoscet enim pater, non me solum, sed unici filij ministros etia agnoscet: & simili præmio dignabitur, quos similia passos nouerit. Habet quidem præsens assidicio cruciatum fuum, propter humani corporis infirmitatem: led hanc humanæ naturætrepi dationem uincere debet, considerata multorum salus, considerata uitæ perennis selicitas, qua breui cruciatu redimuntur. Quod fi olim fenferitis naturam ab intentatis fupplicio rum ac mortium terroribus abhorrentem, nolite protinus ab Euangelico negocio fracti relilire, sed uincat humanæ naturæ imbecillitatem animi fortitudo, semper à cœlestis pa tris prælidio pendētis. Quin & mihi ob instantēmortis diem sentio turbatam animā. Vi deo gravillima tempeltatem imminere. Quid dicam, aut quò me uerta: An obteperabo corporis imbecillitati morte horrentiscan ad mundi prælidia confugiamcan amoreuitz meæ;mundi uitā negligam: Nequat̃s. Ad patris uoluntatem me accōmodabo. Dicet illi naturæinfirmitas, mortis horrore coturbata: Pater, li fieri potelt, saluu me fac ex hocin stanti periculo mortis. Sed mox addet humanæ falutis auida charitas: Imò si sic expediț ueniat optata mors, quando volens ac sciens iuxta spiritus voluntatem, que nusquamà tua dillentit, memet obtuli in mortem. Tu præsta, ut mea mors, mea ce resurrectio, clarum reddat nomen tuữ apud omnes orbis nationes; ut te cognito te glorificantes, falutê æter/ nam consequantur. Hæc ubi, sublatis in cœlum oculis, precatus est dominus Jesus, penit

Digitized by Google

nox patris è cœlo, dicens: Et clarum reddidi nome meum, & posthac amplius illustrabo. lam enim tot miraculis inclaruerat apud homines, per filium fuum, fed potiffimum refuscitato Lazaro, mox cauciurus erat gloria sui nominis apud omnes orbis nationes, per crucem, per refurrectionem, per ascensum in coelum, per spiritus sancti missione, per apo holorum prædicationem. Potro turba, quæ non procul ftabat, quum audisset uocem cœ litusemillam, quoniam parum fuerat attenta, nec fatis constabat, ad quem ea uox pertine tetuariabatlententifs. Quidam enim interpretabatur tonitruum fuille, quod uidebatur audirum: uoxenim è nubibus prodierat. Rurfus alif benignius interpretabantur, dicetes: Angelus quilpiam ei loquutus est. Lelus autem, quo magis eos redderet attentos, & glov riz fuspicionem ab se depellerer: Hac, inquit, uox, qua nec tonitrui est, nec angeli, sed par trisqui preces meas audiuit, non uenit propter me, qui noui patris animu in me, sed pro pteruos, utintelligatis mihi cum patre conuenire: & quicquid facio, illo autore, uestra fa lutis causa sacere. Audistis quid de morte mea promissi pater. Nunc instat extrema collu catio Satanz, qui princeps, uel tyrannus potius est huius mundi: qui per peccatu hacte nus in morte detinuit omnes, qui diligunt hunc mundi. Nunc mundi causa protrahitur iniudicium. At redarguta fallitate, clarescet ueritas: & princeps ille mundi, mortis autor, dum leuictor e credet, per mortem depelletur à lua tyrannide. Condonabitur enim omnibus peccatum per fidem Euangelicam. Eo fublato, fracta funt uires tyranni, qui no alio telopotens est: & quemadmodu ille qui vicisse videbitur, subito pelletur è regno, ita ego quiuidebor extinctus, exaltatus à terra, omnia undice pertraham ad me: mihi iure uindis cans, quod haclenus ille per tyrannide occupauit. Porrò quod Christus dixerat: Quum exaltatus fuero à terra, quoniã fermo eras anceps, & tamen ad rem exprimendã accomos datior, mortis genus quam erat obiturus, significare uoluit. Etenim qui suffiguntur in cru cem, in alto pender, quo procul fint omnibus conspicut: simules submonuit ueteris histò tiz, que narrat æneum serpente Christi typum in sublimistipite suspensum, omnibus qui adiplumuerterent oculos, quamuis e longinquo, contra letifera ferpentium uulnera prae lentemopem attulisse. Et tamen erant in turba, qui quoniam mentio mortis pracesserat, divinarent illum de crucis supplicio fuisse loquutum. Atq hinc ratiocinari contendüt, il lumuon elle Messiam, qui se prædicaret morituru, quum scriptura tribuat potestatem et regnum aternum. Sic enim scribit Daniel: Potestas eius, potestas aterna, qua non aufer reun&regnum eius, quod non corrumpetur. Rurium propheta Micheas ita loquitur: Etegressus ab initio à diebus aternitatis. Item Esaias: Et pacis eius no erit finis. Quin & plalmorum prophetia promittit ei facerdotium perenne: Tu es, inquiens, facerdos in atemű, lecundum ordine Melchisedee: Dicuntigiturilki: Nos ex lege cognouimus, quod Mellasquum uenerit, non sit ullum habiturus finem. Quid igitur sibi uult quod ais fuz turum, ut filius hominis exaltetur à terra : Quod si exaltarià terra, mori est : & si quoties dicis filium hominis, teipfum uis intelligi, aut non morieris, aut ille filius hominis non est Mellas, li uerum dicit prophetia. Ad hæc, quoniã animo maliciolo dicebantur, non respondit lesus. Poterat enim respodere, se non hominem esse tantum, uerumetiam deum, र्ध । uxta corpus humanum fe moriturum quidem, fed mox refurrecturum: nec hanc mor tem obstare regni perennitati, quod non esset mundanum, sed spirituale. Sed nec illi car paces erant horum mysteriorum, nec tempestiuum erat illa prodere. Tantum hortatur eos, ut omilla cæcitate mentis definant oblirepere luci ueritatis, præfertim que mox effet auferenda. Non quod lux Euangelica foret unquam aboleda, sed quod ipsius docirinam non effent ex eius ore posthac audituri ; nec uisuri miracula peragentem, quæ lucem illis prabete poterant ad relipifcentiam: Ad breue, inquit, tempus lumen inter uos uerfatur. Quare dum huius lucis est copia, ambulate proficientes in melius, dum est occasio, ne fa bito sublata luce, nox occupet, iam és frustra desideretis ademptum, quod nunc oblatum alpernamini. Qui lequitur cæcos affectus animi fui, in tenebris ambulat, nec fcit quo uaz dat: dum à le credit pie recle à facere, impingit in mortem. Ego lum lux mundi: qui mihi ardiderit, no aberrabit à uero. Qui noclis funt filij, lucem refugiunt. Vos ígitur, quadiu lucemhabetis uobilcum, credite luci, ut filij lucis effe uideamini. Qui credit, uidet: qui no rtedit,uidens cæcus eft. Necamplius illis id temporis loquutus eft Iefus, ne furorē illorīt, A<sup>yem</sup> leiebat ad omne facinus elle promptilsimum, magis iritaret; led abijt & able ondtr

sese ab illis, uelut absentia silentio de suo mitigaturus illorum efferatam insaniam: simul & nos obiter admonês exemplo suo, ut quoties cum obstinatis res est, neculla spes est proficiendi, ccdamus ad tempus, ne no folum nihil fructus referamus, uerumetiam alios rede damus sceleratiores. Quidenim Iudæorum illorum animis deploratius: Cum tam mulv tis, tam che euidentibus & insignibus miraculis, sub oculis illorum æditis, dominus Iesus dictis suis fidem certissimam conciliasse debuerit, tamen perstiterant in incredulitate sua: nimirum liuore, odio ambitione, auaricia, cæterisch prauis animi cupiditatibus excæcati. Atc huiusmodi suturos quosdamiam olim Esaias afflatu diuini spiritus prædixerat: Do mine, inquiens, quis credidit uerbis nostris, & brachium domini cui reuelatum est: Siqui dem ideo non perspiciebant in factis lesu uirtutem divină, quia malicia sua excecati, non credebant. Non poterant autem credere, quoniam prauas cupiditates nolebat abijcere. Et hoc rursus prædixit Esaias: Excæcauit oculos eorum, & indurauit cor eoru, ne uideat oculis, neu corde intelligant, & conuertantur & sanem eos. Videntes enim non uidebat, & intelligentes non intelligebant, & aduerfus fuam ipforum falutem omnia moliri funt in eum, à quo solo salus erat speranda. Hæc olim prædixerat Esaias, quum afflatus arca/ no spiritu, uidit oculis propheticis gloriam filij dei, quam olim in corpore humano esset habiturus:& quod uidit, uaticinatus est:& quod ille uaticinatus est futurum, nos factum credimus. Nec horum tamen incredulitas exclusit aliorum salutem qui crediderut. Nam multi crediderant lefu, non folum è plebeijs, uerumetiam è primoribus: led tamé primor res non audebant palam profiteri, ob metum pharifa orum, qui decretum ædiderant, ut quisquis se profiteretur discipulum Iesu, submoueretur è synagoga. Porrò qui dignitate præminent apud mundum, non ferunt ignominiam. Nondum enim erat illorum firma perfectad; fides: sed tamen erat tum iam aliquod Euangelicæ mentis rudimentum, bene Tentire de lefu,licet timor ac pudor obstaret, quo minus id præ fe ferrent. A lij**s liuor obsta** bat, alijs auaricia, alijs ambitio, quo minus toto pectore Christo adhærerent, cuius gratia funt omnia contênenda. Sed quoniã spiritus sanctus nondii erat datus, qui robur Euage licti absoluerer, multi timide credebant, magis adhuc diligentes gloriam hominum, दे glo riam dei. In synagoga locum habere honoratiorem, magnificü erat apud homines: sed ob Christum ex impiorum efici synagoga, gloria fuisset apud deti. Sed in hominibus natura imbecillibus, timor & infirmitas facile ueniam impetrat. Cæterum, qui sic excæcati sue rant prauis cupiditatibus, ut scelerata conscientia reclamarent Christo, populum ab hoc auerterent,infidias tenderent,denig; mortem machinarētur, hos perire-neceffe fuit, quia feruari noluerunt.Rurfus alio tempore, lefus prodiens in confpecti Iudeori, quum iam furorem illorum mitiorem elle factum oportuit, quo magis hortaretur omnes ad creden dum, nec ullam exculationem reliquam faceret ijs, qui suapte malicia perirent, ostendens quantus esset fructus credentibus, quanta pernicies in sua incredulitate persisteribus, cla

Iesus auti ela mauit, & dixit: Omnes profitemini uos credere deo; atqui quum à deo sim profectus, nec manit & di/ quicqua dicam aut faciam, nili illo autore, quilquis mihi credit, no mihi credit, qui ex me zit nihil ago, sed ei, qui me misitin mundu. Mundus tenebris errorum ac uitioru plenus est. Ato ideo à patre, qui fons est omnis luminis, uelut à sole radius descendi in mundum, ut discussis erroribus, sublatis peccatis, lux essem mundi. Per sidem autem aperiuntur cæco rum oculi, ut lucem uideant, nec amplius impingant in tenebris. Huc igitur spectat omnis mea doctrina, huc miracula, huc quicquid feci, facturus'ue fum, ut qui mihi credit, et in me fiduciam omne collocat, non maneat in tenebris, fed illustratus cognitione ueritatis, pur gatus ab omnibus pristinæ uitæ uitijs lucis duclu per Euangelicam pietatë proficiat in ui tam æternā. Quod si quis audierit uerba mea, nec his obteperauerit, huic adeo nihil prov fuerit ad falutë, audiffe, ut ob incredulitatë gravius etiam exitium fit habiturus: non quod ego sim illum condemnaturus. Non enim nūc in hoc ueni, ut condemnem mundū ob il lius scelera, sed ut per fidem purgatum mundum saluü faciam. Nec tamē effugiet horren dum iudicium, si quis sermones meos auditos reieceritac spreuerit. Nunc quidem mbil omítto, quo cunclos ad æterna falutem pertraham, nec quifqua meo utito períturus est. Sed quisquis salutem oblată aspernatus fuerit, eum hic ipse sermo, quem nüc loquor, con demnabit:& coarguet in nouissimo die, quod suapte malicia perierit. Inuitaui præmijs, deterrui supplicijs, allexi beneficijs, excitaui miraculis, neminem à salute repello, aditum

Digitized by Google

cuivis

culuis facilem ad uitam aperio. Quid igitur in extremo die pretexet is, qui tot modis prouocatus ad credulitatem, in fua cecitate perfeuerauerite Si dei cultores estis, sicutuobis ui demini: li legem veneramini, meos fermones non potestis aspernari. Nec enim ex meipso loquutus fum, eorum more, qui ad fuam gloriam aut quæltum, quæ uolunt, cominifeun. minecaduería legi doceo, sed quæ lex adumbranit typis, promisit uaticinijs, præsto. Por ro pater, qui est legis autor, et unde huc profectus sum, mihi præscripsit quid dica, & quor modo dicam. Huius igitur mandatis qui in omnibus oblequar, quomodo potestis illum bonorare, quti eius legatum asperneminir Quod autem mihi madauit, no ob aliud mane dauit, nisi uestri charitate: ut credetes his quæ per me uobis loquitur, uitaæterna affequa/ mini. Quemadmodu pater litit salutem omniu, nec ullius quærit interitum: ita & ego siz tio falutem omniti, nec quenquam patiar interire, quod quidem in me erit. Proinde quo niam mihi certum est, ad saluté uestram pertinere, qui cquid me loqui uoluit, ideo nihil eo nitaceo, quæ mihi præscripsit ut loquar. Huieanimo Dei patris in uos, huic animo meo cum patris animo per omnia confentieti, uidete ne delitis ipli, perniciem uobis accerlene toukro, quum possitis falutem assequi perennem. CAPVT XIII



Viulmodi lermonibus dominus lelus adhortatus est impiam turbam, ut faluti luz consulerent, & ab impio conatu desinerent, quum nihil alioqui re liquisset intentatum, quo potuissent ad meliorem mentem reuocari. Iam supererat, ut discipulos suos, quos peculiariter selegerat, quos esset breui replicturus, quos est nouerat morte magistri sui uebementer exanimandos, ade

verfusingruentem tempestatem instrueret, atque ex illorum animis penitus revelleret illas Euangelicæ puritatis peltes, liuorem, odium, faltum, ambitionem: atq; his diuerfos affectus intereret, abtolutæ charitatis indicia proferens, cuius exemplum mutuo inter ip/ los amore æmularentur, tum inauditæ manfuetudinis & humilitætis formā præbēs, quo lekujcissim mutuis osticija præuenirent. Iraque pridie paschæ, quod, ut dietum est, He/ braisphale, id est, transitum sonat, quum sciret dominus lesus, quem nihil fugiebat, jamadelle rempus, quo & iple festi diei uocabulo respondens, transiret ex hoc mundo, & ad patem, unde fuerat profectus rediret; quum semper dilexisses suos apostolos, quos ut dometicos & amicos peculiariter fibi delegerat, qui nondum erant exituri e mundo, fed ingensac longum certamen habituri cum mundo, perpetuam erga illos charitatem declarauic Nec infrans mortis tempefras affectum quem gerebat erga illos, excuffit, sed in ipsodigreffy potiffimum exhibuit rari cuiufdam amoris indicia;non quod eos minus dilexe ratantea, sed ut quæ discessurus impressisse animis illorum, tenacius hærerent. Postear quam igitur fuprema illa & myltica cœna parata effet, in qua dato corporis & fanguinis lui facro symbolo, perpetuam sui memoriam pacturus erat, & amicitiæ nullis unquam modis intermorituræ tædus fancire constituerat: quum non ignoraret, hoc suggerente diabolo iam agere ludam Iscarioten, ut se proderet ludais capiendum, cuius mentem sic auaricia: pestis occuparat, ut tanta magistri erga se lenitate comitate in non possetà nefa/ rio scelere reuocari: quum & sciret quod pater nihil horum pateretur interire, quæ sibi ser uanda tradidiffet, libic confcius effet, quod mox ad patrem effet iturus, unde profectus erat: tamen ut omnem ambitionis affectum penitus eximeret ex animis discipulorum. worum, furgit à cœna iam instructa, politis questimentis, quo plane ministri gereret ima ginem, accepit linteum, eoch sele præcinxit. Moxipse militaquam in peluim, & abiectile linam iuxta mundum officii functionem aggreffus, cœpit lauare pedes difcipulo rū fuor rum. Solet quidem hoc officij iuxta morem Hebræorum præstari hospitibus & amiciss fed hoc quod Christus gessit, non solum habebat exemplum absolutæ modestiæ, uerum: ciam typum intelligentiæ mysticæ: nimirum eos qui sese accingerent ad prædicationis: Euangelicæ munus, qui dominicæ meníæ participes esse uellent, oportere purissimos: elleab omnibus terrenis affectibus: sed hanc puritatem nemini contingere nisi domino lesu sua bonitate fordes omnes imbecillitatis nostræ detergente, qui solus expers suit or mnis maculæ; quich fic uerfatus est inter homines homo, ut nihil humanælabis ex come mercio uitae contraherer. Quum igitur hoc habitu dominus omnium, qui in cœlo & qui: in terra, ofmnium præscius, & omnia sibi tradita habens à patre, seruili habitu præcine dus, nudus, peluim gestans, uenisser ad Simonem Petrum, eich procumberer, loturus; pedes

pedes illius: exhorruit Petrus inauditum humilitatis exemplum, binc fuam agnofcens imbecillitatem, hinc domini dignitatem confiderans, quam ex miraculis, ex admirabili doctrina utcung perspexerat, enam si nondum ad plenum diuinam in illo naturam co/ gnouerat: nondum uiderat refurrexisse: nondum in colos ascendisse: nondum assidere dextrum patricolefti: nondum toto orbe divinis honoribus coli, fed hac post cognita magis commendarunt exemplum tam inlignis modeltiæ. Petrus igitur hoc animo refuz giens à magistro lauari, quo Baptista detrectauerat eidem impertiri baptismum, dixit: Do mine quid istuc est rei, quod paras: Tu'ne mihi lauas pedes: Noui qui sim, & noui qui sis. Moxos detractanti respodit lesus: Sine me Petre quod facio facere. Non leue est, no ocio fum est quod ago. Hoc quid sibi uelit, nondum quidem intelligis, sed post intelliges: & tunc cognosces, quod ego nunc ago, tibi fuisse necessarium. Ne hoc quidem responso, ouoniam non intelligebat, coercitus Petrus, magis etiam refugit, dicens : Nunquam pa/ tiar, ut tu tantus mihi tali laues pedes. Domínus autem ut hanc uehementem reculatio nem,licet ab amore proficiscentem, ueluti clauum clauo pelleret, minis cohibuit, quando nondum erat docilis Petrus, dicens: Quid mihi reluctaris Petre: Si non lauero te, nonpo tes esse consors mei. Aut lauaberistaut à mensæ sœderis és mei consortio semoueberis. Pu rus lit oportet, quem admittam in meum contubernium. Hocautem dixit Ielus, no delauandis pedibus corporeis, fed de imitatione tã infignis modeftiæ, de puritate mentis, quã oportet esse summam in his, qui doctrinam Euangelicam profitentes, ecclesiastici gregis curam suscipiut. Petrus autem, qui feruido quodam in domino amore tenebatur, dura sv quidem est amanti diuortij mentio:tametsi tum non intelligebat, quid sibi uellet sermo le fu, tamen quum audiret fore, ut ab illius fecluderetur confortio, quem unice diligebat, fu bitò uehementior etiam factus est in admittendo, qu'am ante suerat in recusando: Domiv ne, inquit, potius qu'am abs te diuellar, non folum permitto tibi lauandos pedes, quando ita uis, sed & manus & caput. Ad hæc dominus: Qui semel lotus est, non opus habet ut denuo lauet. Jam enim reliquo est corpore mundus, nihil superest, nisi ut pedes lauet, qui Subinde contactu terra, sibi nonnihil colligunt fordium. Hoc nimirum anigmate signifia cabat dominus lefus, Euagelico praconi non fufficere communem illam puritate, quam omnibus præstat baptismus, & Euangelicæ sidei professio, nisi pedes, hoc est, affectusani mi subinde purgentur ab omnibus inquinamentis huius mundi, à quibus tamé uix quile quam purus esse potest homo, nisi subinde per Christi misericordia contagium ex homi/ num commercio contractum studeat abluere. Vobis igitur, inquit, non lauo rursum core pus reliquum, tantum pedes abluo. Estis enim mundi, tametsi non omnes. Hac exceptio ne dominus lesus taxauít ludæ licariote conscientiam. Nouerat enim à quo foret proden dus Iudæis. Tanta erat lefu manfuetudo, ut cognitum nec proderet cæteris, nec à lotione pedum secluderet, nec à sacro convivio, nec à corporis & sanguinis sui comunione repelv lerettantu tangit iplius, qui libi notus erat, confcientiam : ut uel fic relipifceret, posteats intelligeret se non latere dominii, quem destinarat prodere. Ob hunc itags dixerat: Mun di quidem estis, sed non omnes. Hoc igitur officio perfuncius lesus erga duodecim apo/ stolos suos, recepit uestimenta sua, cum ci suis accubuit, cœnam sumpturus. Sed interim exemplu modeltiz, quod illis exhibuerat, rurlum infigit illoru animis, ne per obliuionem posset elabi, quod cum primis erat necessaris. Ait enim: Intelligitis'ne quid sibi uelit, quod uobis omnibus laui pedes: Vos appellatis me magistrum & dominum, idé meritò facia tis. Sum enim uere quod me dicitis. Quod si ego uestros lavi pedes, quere magister sum & dominus:uos qui inter uos fratres estis & conserui, multo magis no grauabiminimu tuis officijs inuicem inferuire. Nam ideo tanto maior exemplū hoc uobis exhibui, ne uos inter pares pigeat imitari, quod ego discipulis ac seruis exhibui; pudeatos fratrem in frae trem,& conferuum in conferuü fumere tyrannicü fuperciliü, quum ipfe, qui meritò mihi possim huius dignitatis fastigium uindicare, memet uscad lauandos pedes uestros abier cerim. Nec est quod quisqua dicat, humile est, abiecti est, seruile est quod ago. Quo qui l que maior est, hoc se magis oportet demittere. Pestis ambitionis etiam Euangelicis untutibus obrepit. Quum ædetis miracula per nomen meum: quum eficietis dæmonia: quum mortuos uitæ restituetis: quum uaticinabimini, tum maxime uobis oportebit in mêtem: ueníre, quod hodie feci uobis. No supercilio neg fastu, neg violentia vobis erit autoritas Euangelica

Finacelica defendenda. Rationibus alfis ea continget. Illud certe negari non potest quod communi quoque lensu notissimum estinon est servus maior domino suo; nec qui lega/ susest ad negocium alienum obeundum, maior est eo, à quo legatus fuit. Me dominum agnolcitis,& polthac magis agnolcetis.Mei eltis apoltoli, ego legationis fum autor.Tur pe fuerit igitur uobis, in gregem uobis credendum, aut etiam inter uos turgere faltu, fa/ uire uiolentia, quum me tam mitem, tam modellum dominum ac magistrum sitis exper ti. Hoc quoniam nunc intelligitis, si post feceritis, beati eritis, iuxta doctrinam meam, quam frequenter uobis iterans inculcaui, ne qua possit elabi. Sed hac beatitudo non erit omnium uestrum. Elegi quidem uos omnes ad apostolici nominis honorem, sed non o mnes respondebunt huius muneris dignitati. Beati futuri sunt, qui meum æmulantes e zemplum, fungentur apostolico munere. Sed est inter uos, qui in tantum hoc non zemu Labitur in fratres & conferuos fuos, quibus hactenus æquatur, ut in me quoca dominum at magiftrum talem ac tantum, literecturus ceruicem. Sed hoc fore iam olim prædixerat Plaimiuaticinium: Qui comedit panem meum, tollet aduerium me calcaneum iuum fam nunc hoc uobis prædico futurum, priulquam fiat, ut quum uideritis factum, quod kriptura prædixit, credatis me elle illum, de quo vaticinata elt: nec quicquam in me teme regeri, sed diuino consilio negocium hoc omne temperari. Quemadmodum autem bea/ tuseff, quisquis meum exemplum imitabitur, ita infelix erit, qui proditorem illum, quis quiselt,maluerit æmulari. Nã habiturus est & ille multos olim æmulos suæ maliciæ, quie buscharior erit pecunia, quam nominis mei gloria; quick fub apostolici nominis honore, proditoremagent apostolici muneris. Porro quo maior est huius muneris dignitas, hoc granius est crimen, professionis honore ad proditionem abuti. Nam illud profecto uo/ Oni decipit bis confirmo: Quisquis recipit eum, quem ego mitto, meiplum recipit. Et quisquis me re quem mifero cipit, recipit eum, qui me milit. Quemadmodum enim ego patris apostolus, non aliud ago,quam ex uolütate patris : ita uos, qui mei eftis apoftoli, fi bona fide, quod uobis man daum est, exequemíni: sica pijs omnibus recipiemini, uelutime per uos loquête, quem admodum pater per me loquitur, nihil alfud docentem, quam quod ille præfcripfit. Hæc quum dixillet lefus, confolant animos fuorum, mox quo magis eos à proditoris exem? plo deterreret, quoch wehementius urgeret proditorem ad relipifcendum, turbatus est spirituaelut exhorrens exitium illius, qui suapte malicia sibi mortem æternam tendebat accelere. Et quod ante dixerat, rurlum cum alleueratione teltatur omnino futurum: Etian,inquit,atq; etiam dico uobis,quod unus e uobis,qui hic pauci,eadem in mēla me/ cum accumbitis, me proditurus est. Hic sermo toties iteratus, expergefecit animos discie pulorum, quos alioqui mœror ingens occuparat, ob prædictum domini decessium. Consolatur unum quem g cæterorum sua conscientia, quod unus notaretur suturus prodis tor, fed perturbabat quod adieceratiex uobis: nec dubitabant, quin quod dominus prædi xearfixurum, aliquando fieret, & ramen nemo poterat de alio tantum fuspicari nefas, ui delictrex luo animo carteros omnes actimãs, nili quod interim fulpecta effet cuig huma 🗫 naturæ imbecillicas. Solus Iudas libi confeius, nec exhorruit, nec pudefactus eft, nec ucitus est facris epulis interesse, & potuit interim ferre oculos domini sui, cui nouerat no ignommesse, quid secum agitaret in animo. Tanta erat auaritize pestis, & adeo libuit abu tian nota domini lenitate. Itaque cæteri discipuli mœrentes ac soliciti, vicissim se contue banur, li quod indicium ex unitu possent colligere, quem hic sermo lesu notasset, non du blum quin ilico fæuituri in eum, qui tam impiü facinus animo concepillet. Ardebat qui km hicanimus Simoni Petro, quo nemo feruentius amabat dominum, fed ferè parum beneluccellerat hactenus audacia; quam illi luggerere folet amor in magiltrum. Audie/ ratante: Vade post me Satana, non sapis ea quæ dei sunt. Audierat modo: Non habebis panem mecum. Itags quum wehementer cuperet hac solicitudine liberari, certocs nosse lantifactnoris molitorem, nequaqua passurus eti admisceri conuivio, non aususest tamen plepercontari lesum, quis esset ille proditor que notarer: sed nutu significauit discipulo tuidă, quem dominus familiarius amabat, ateg id temporis recumbebat in peclus domiz hibacfamiliaritatis indulgentia mærentem, atçs exanimatū ob infrantem ipfius mortē, toniolantis ac refouentis, ut fcifcita retur, quis nam effet, de quo dixistet letus. Discipulus kiurille, ut tum accumbebat in pectus lesu, secretò dixit illi: Domine, quis est ille, qui

tantum audebit facinus: lelus illi clanculum respondit: Is estacus offulam intinclamipor rexero. Cumch panem intinxisset iuri, dedit offulam Ludæ Simonis Iscariotæ. Neesiceru buit, aut relipuit infelix proditor, sed perfrica facie, contempta domini conscietia, spre ta tanta lenitate, accepit de manu domini signum amicitia, quem mox ob exiguum precium erat proditurus. Ac post acceptam buccellam, Satanas totum illius animű occupauit, & ex impio reddidit infanabilem. Iesus aute ubi videret destinatam Iude malicia, nec pudore, nec metu flecli: iam enim pene proditus erat, nec abfuillet à periculo, si lesus illi prodidisset, ablegat eum à convivio, & patrandi facinoris, quodiam certa voluntate con cepta patrarat, potestatem facit, Quod facis, inquit, fac citius. Id dicti solus Iudas sibi con scius intellexit, cæterorum accumbentium nemo sensit, quamobrem hoc dixisset lesus. Nam ut est mínime suspiciosa probitas, no poterat hæc suspitio descendere in pessus cuiulquã:illum,cui lelus tot amoris argumēta præbuillet, que creditis loculis comunibus, cæteris quodamodo præferre uisus esset, qui uicinior accubebat in eo coniuio, cui modo buccellam intinclam porrexerat dominus, tam immane facinus aufurum, ut eum admor tem proderet. Quida autem sic interpretabatur, quod dixerat lesus: quod facis, faccitius: quoniã nouerant ludæ creditos esse loculos, dominum admonuisse, ut emeretaliquides/ rum rerum, quibus ad celebrandum diem festum opus esfet, aut ut egenis daret aliquid. Nam hoc frequenter folitus erat illi mandare lefus:nos interim ad benignitaté in paupe res instituēs & extimulans. Iudas autē, accepta buccella, dissimulatoc; domini disso, prov tinus exiuit è conclaui. Non enim decebat jam, ut qui se totum tradidisset satanæ, seg le su toties præstitisset immedicabisem, amplius interesset collegio sanctorum. Eratautem nox, tempus arguens mentem illius auariciæ tenebris excæcatam, qui se subduceretàlu ce: & ad opus principis tenebrar adeo festinaret, ut nec temporis intempessivitate como tus, facinus conceptu prorogaret. Non defuerat illi et antea praua uoluntas, sed nondum à lesu fuerat data facultas, ut hic quog palàm esset, nemine aduersus illum quicquauali turum fuisse, nisi ipse uoluntati impiæ potestatem fecisset exequendi facto, quod animo destinarat. Submoto igitur illo, qui se secerat hoc indignum contubernio: lesus multalo, qui cœpit discipulis suis, que partim illos consolarentur, confirmarenté: partimadur/ sus tempestatem imminente armarent, in figens penitus animis corum, qua tum quidem primum rudes, deinde morrore somnoch grauati, non poterant ad plenum capere, sedtav men post essent intellecturi. Ac primum significauit mortem suam instaresqua licetiuxia mundum ignominiæ plena videretur, tamen patris limul & luam gloriam ellet illultratu ra: Nunc, inquit, hoc potisimű agitur, quod audistis deprecatem. Nunc enim adelitem/ pus, quo filius hominis, qui hactenus humilis uifus est, & contemptus, nouo modo da rus redditur apud homines, & per illum illustrabitur & patris gloria: Quemadinodum enim ille non qua fiuit gloriam fuam, led per fuam infirmitatem illuftrauit gloria patris: ita uicilsim pater, qui est fons omnis ueræglorie, glorificabit filium suum apud homines: non per angelos, necarchangelos, necullam aliam creaturam, sed per semetipsum mido declarans, unam esse patris filijos gloriam, quo duorum opera mutua sicuicissim apudho mines innotescattnon ut illis aliquid accedat, sed ut homines, cognita utrius gloria, utri Et continuo gloriam affequantur. Glorificabit autem olim totum filium fuü in aduentu fupremo 🐼

eum iplamorte, qua potentior erit uniuerla uirtute mortalium fur in aduentu supremo co glorificabit ram uniuerlis terrarum ac colorum incolis: sed interim protinus quog glorificabitillum iplamorte, qua potentior erit uniuerla uirtute mortalium, mox resurrectione & ascensio ne. Quare filioli mei, ne uos exanimet mea mors, qua tametsi uidetur infirmitatis essenti men erit potetior mea uita: tametsi uidebitur ignominiosa, tame illustrabit gloria & mea, & patris: tametsi uidebitur abolitio mei, tamen salutem adseret & uobis, & uniuerso mun do. Hac consolentur animi uestri morrorem. Expedit enim uobis, ut hoc corpus mortav le uestris oculis subducatur: sames instat tempus, ut id fiat. Interim fruamini me tanquam mox abituro: & qua uobis mando, cordibus uestris imprimatis. Alioqui, que madmodis dixi sudaeis, subsatum frustra quaretis. Mox enim abeo, tum illuc abeo, quo in prasenta non potestis consequi, Superestigitur, ut abitum meum fortiter feratis, & doctrinamme am, meig memoriam animis uestris impressam, teneatis. Hoc est quod uos felices irde det potius, quam corporis huius mortalis conspectus. Multasunt Mosaicae legis praece pta, ego discessiurus, unicum ac nouum preceptum uobis mando, ut quemadmodium ego

Digitized by Google

undilexissic uos inuicem diligatis. Non exercui tyrannidem in uos, non affectaut gloriz am,non quæstum, non quicquam humani commodi messui exuobis. Vestram salutem amaui,& amaui gratis,& usca ad mortem amaui. Siquidem hanc animam uolens impen. dam pro vobis, lic & vos invicem diligite. Cæterorum discipuli, titulis, cultu, certisci con stimuonum observationibus dignoscuntur. Nihil istarum rerum à me didicistis. V na no a cognoscent homines, quod germani mei discipuli sitis, si talem charitatem mutuam ha bueritis inter uos, qualem ego uobis omnibus præftiri. Rarum eft hoc inter mortales: sed hicelt fructus bonæ arboris, quo discernitur. Petrus qui totus flagrabat amore domini sui,quanqua mortem eius iniquo ferebat animo, tame quonia semel audierat: Vade post me Satana, non audebat eadé de re rur sus interpellare. Sed illud discruciabat anim u am a disquod quum ille diuelleretur ab amicis, negaretur sequendi facultas. Est enim ingens solatium, li quem uere diligas, in omnem fortunam quoquò terrarum se uerterit, perse qui Rogatigitur Petrus: Domine, quò uadis, ut non liceat te consequi: Tum Iesus: Quò viado, non poteris in præfentia confequi, fequêris tamen postea. Petrus nondum intellie gens, quid libi uellet hic fermo lefu, quum de morte fentiret sua ad quam perferedam illi nondum essent idonei: Domine, inquit, quare non possum te sequi: Quid periculor pro resculem pati, qui uitam etiam meam paratus sum tibi impendere : Hanc uocem fortio muiribus expresserat, syncerus quidem, sed humanus adhuc, nec sibi satisdum notus amor lefus igitur ut paulatim fuccessorem suum formaret, & humanarum uirium fidue dam pentitus reuelleret è suorum animis, quemadmodif ante submoust ac repulst, quum confidentius dehortaretur à perpetienda morte, rurfum correptus est, quum se præcipie tallet in aquam, ac mox dubitallet: ac modo cohibitus est, qui non obtemperaret parane tibuare pedes; ita nunc docetur non suis uiribus fidere, nec suis affectibus credere, sed si bidiffilus, à præsidiffs pendere Christi: Quid ais, inquit, Petre : qu'am magnifica dete no bispolicerise Tu mihi uita impendes: Imò res ipladocebitte, quàm uerus lit lermo, qui parlo ante diclus à me, fidem apud te non promeruit, Quo ego uado, uos no potestis me nunc confequi:nec proculabest experimentum. Illud enim certissimum habeto, prius & gallus hac nocle cantet, hoc est, primo gallicínio, ter me negaturus es, tatum aberit, ut tua win met possis redimere. His uerbis dominus cohibuit Petri magniloquentiam, licet ex amon magnitudine proficifcentem: fimulo cæteros admonuit, ut in perículis non fide rentutribus fuis, fed intelligerent uirtutis muneris & diuini effe, fi quid huiufmodi præfta rent Adhac Petrus obticuit, nondum fatis liber à folicitudine proditionis, de qua memi CAPVT nerat lefus. XIIII



X hoc sermone, qui nouam quandam & atrocem tempestatem imminere si gnificabat; quæ Petrum quoch fortilsímum omníum ad tantum erroris adie geret, ut eadem noche ter dominű ellet abneyaturus, quum uehementer ellent animis perculli discipuli, ac Petri exeplo sibi quise metueret, clementissimus

praceptor oratione bladiore confolatur discipulos suos perturbatos ac mœrentes. Erunt quidem, inquit, hac omnia qua pradixi: uerum non est quod ob ea despondeatis ani> min, aut perturbemini. Atrocia funt quæ fient in me, quæ g post ædentur in uos: neque mefugit quanta sit imbecillitas humanæ naturæ, sed si uestram omnem fiduciam colloca uerisis in deo & in me, no est quod ullos impiorum hominum insultus formidetis. Deus min omnipotens est, & unus plus potest omnibus qui uos impugnant. Certe illi fiditis, ethmiuxta Mosaicam do Crinam. Quod si illi uere fiditis, mihi quog debetis fidere. Vin amego per illum, & uos per me uincetis, si uestris diffisi præsidijs, in me fiducia omnem acípem fixeritis. Nec mors ipía nos poterit distrahere. Quemadmodum eritis aliquando consortes afflictionum, sic eritis & coronæ consortes. Primus ipse certandi uincedic for man ac specimen exhibebo. Per me dabitur uobis robur, per me dabitur gloriæ consor/ tum. Tantum mihi confidite. Iam in domo patris mei multæ māliones paratæ lunt uiclo ribus. Nec enim uni mihi parata funt præmia, nec folus Petrus me fequuturus est, fed o/ omibus,qui mihi per charitatem ac fidem Euangelicam adhæferint, fua cuica præmia par rata funt. Quod ni certò scirem iam paratas esse uobis mansiones, que uos breui ex huius mundi tumultibus exemptos recipiant in æternæ uitę felicitatë, iam præmonuillem uos, meideo præcedere ad patrem, quo vobis quoq, quos à me distrahi no patiar, illic parem locum Tem.7

locum. Nunc quoniam certum scio suam cuits mansione paratam in regno patris, de præ mio non est cur sitis soliciti:tantuillud agendum, ut fortiter certetis. Quod si maximeabi rem uobis paraturus locum, non est tamen quod interim uobis destituti uideamini. Ruti firs enim ad uos uenturus fum, ut uos totos ad me recipia: nunquam polthac à me distra/ hendos, ut iam ubicuncy sim ego, sitis & uos. Non est quod diffidatis uos eò perueturos, quò ego nunc præcedo. Siquidem & scitis, quo uadam, nec usam ignoratis. Nam hoca/ nigmate dominus subindicabat se proficisci ad patrem, sed per mortem erueis. Optabile erat, quod adibatur, sed iter uidebatur inamabile. Hoc discipuli nescire non poterant, to/ ties auditum à domino: sed mœror & obliuio faciebat, ut quod sciebant, nescirent: staque Thomas auidus certò cognoscendi, quò nam esset abiturus dominus: Domine, inquis, quum nesciamus quò uadas, qui possumus nosse uiam: Imò utrung nescimus, quodais utrunque scire nos. Hoc uehementi quidem, sed rudi sermone, Thomas ueluti compelle bat dominum, ut apertius diceret, quò nam effet abiturus, quod omnes iamdudum miles re cupiebant discere. Lesus autem suos paulatim erudiens ac fingens, docet quidem quod scire desiderant, sed tectius adhuc, ut altius inhæresceret quod uix tandem didicissentini mírum se relicta mortalitate rediread patrem unde uenerat, antequam mortale corpus assumpsisset: Ad patrem autem nulli patere aditum, nisi per filium, qui solus uiam in cov los aperiret, qui folus cœlesti cognitione fidem hominum instrueret, solus esset immona litatis fons, cui quilquis inhæreret, huic non ellet formidanda mors: Qui fit, inquit, Tho ma, ut neges te nosse uiam; nisi forte me totum adhuc ignoras. Siquidem ego sum uia, ue ritas & uita. Iam dixi me redire ad patrem, ad hunc aditum solus omnibus aperio. Et quoniam ad hunc factis deo dignis peruenitur, in me habetis exemplum: tum autê, quo niam sine fide nemo peruenit ad patrem, ex me didicistis ueritatem. Quod si interim per turbat animos uestros formido mortis, scitote certam uobis immortalitatem esse, quum ego sim uita. Tantum quò ego præcedo, uos sequamini: quod ego docui, credite actener te: quod polliceor, certò sperate. Si quæritis quò uadam, ad patrem eo: si usam, qua conlequi politis, nosse cupitis, nemo uenit ad patrem, nisi per me. Proinde nostis uttuag, & quo uadam,& quà lit iter, nisi fortè me prorsus ignoratis. Etenim si me cognouisletis. nimirum & patrem cognouissetis. Imò iam aliquo pacto cognouistis patre, quemuobis ignotum esse creditis: nec cognouistis solum ex legis institutione, uerum etiam uidilis eum. Videlicet hocænigmate dominus lefus fubmonuit fuos, patrē quidem inuifibilem elle; nec inuilibilem tantum oculis corporeis, uerum nec animo iuxta luam natură percipi posse: sed tamen quodam modo uisum fuisse in filio, dum illum in filio conspiciuntim perantem uentis & mari, imperantem dæmonijs, uerbo propellentem morbos quamib bet immedicabiles, uerbo mortuos ad uitam euo cantem. Sed hæc mysteria nondum asse quebatur apoltolorum ruditas. Et tamen perinde quali uerum non ellet, quod à domino dictum non intellexerant, ita gestiunt uidere patrem, imaginantes sic posse conspicipaire quemadmodum conspiciebant filium: tanta adhuc erat illorum simplicitas, quanquam nec filium uiderant, qui corporeis oculis illum aspexerat. Philippus igitur cæteris audior discendi: Domine, inquit, ais nobis, uisum esse patrē, imò hoc utinam nobis largiaris, ut l ceat cospicere patre tuum, satis factum esset uotis nostris, nec quicquam desideraremus. Audiuimus quidem de eo multa, tantum superest aspectus. Tam rudem Philippi postuv latione dominus corrigit, dicens: Philippe, tantū iam temporis uobilcum uerlor, & nondum cognouistime: Non ideo me nosti, quia faciem uides, sed quonia uirtutem acuerina tem meam intelligis. Hæc no uidetur oculis corporeis, fed animo cernitur. Quum ighur · lim imago patris, illi per omnia limilis, med ex factis dictisd; iam noffe debueris (poerd. nouisse, uidisse est) qua fronte mihi dicis: ostende nobis patreme quasi qui me uideritanon idem uiderit & patrem meũtnon quod non alius lit pater qu'am ego, fed quod inter**duos** nulla lit dissimilitudo iuxta naturam sublimiorem. Si ratione confequi-no potes queddi co, videt etiam qui credit. Audisti me loquentem, vidisti me miracula patrantem; in bit ni mirum patre audisti, patrem uidisti. An nondum credis, quod inseparabili natura, uelun tatis & uirtutis confortio pater in me est, & ego in patre? Quicquid loquor, ex illius anir mo loquor:quicquid facio, ex illius facio sentetia. Semper itag sum in illo, propter indivi duam naturæ uoluntatisch societatem, & ille semper in me, per me loques, per me miracu

lis suam declarans usrtutem. Nec enim ex me loquor quicquam, quod idem no loquatur perme:nec ex me facio quicquam, quod ille per me no simul operetur. Quomodo igitur tuleparas inleparabiles, & altero conspecto alterti desideras conspicere: altero cognito, credis ignotum altertir. An nondti uos quoca cæteri creditis omnia patris esse, que per me dicuntur, aut geruntur, & nullum inter nos duos esse discrimen : Hoc mihi toties docenti credere debueratis,& si dictis meis parti haberetis fidei, certe facta que uidistis deo digna, & homine maiora, uobis fide facere debuerant, patris elle quicquid ex me proficiscitur. Sipater ipse uobis loqueretur, no aliud uobis rego loquor, loqueretur: si pater per se o peraretur, no alíud operaretur que ego operor. Eadem nobis mens est, eade uoluntas, eade uis & natura. Hoc igitur credite, hoc tenete, hoc animis uestris infixum habete. Quod si fe Qui eredit certis, nihil detrimenti uobis adferet huius corporis subductus conspectus. Oculis fidei in me melius cernetis absentem: & quod nunc uidetis patrem per me agentem, cui modis om/ nibus inhæreo, idem agam per uos, si mihi per fidem & charitate inhæseritis. Imò clarius etiam exeram uim meæ diuinitatis, postea quam hāc infirmitatis speciē uobis subduxero. lmo quisquis se mihi sunxerit per fidem Euangelicam, quemadmodu ego per naturam à patris consortio nunqua seiungor, is per me maiora quoq faciurus est, que ego facio, quo ues gloria dei poscet miraculum. Nam ipse per uos operabor, quemadmodii pater opera turnunc per me. Quoniam autem sic expedit hominu faluti, ut redeam ad patrem, uos in uices Euangelicæ functionis succedetis. Nec hoc solum fiet, sed quicquid alioqui petieriz trem uado us à patre per nomen meum, quod ad patris mei g nominis gloriam pertinebit, hoc facia, utperuos quoca glorificer apud homines, quemadmodum pater hactenus per filium est glorificatus. Ne uos igitur perturbet abitus meus, qui lucri quog no parum uobis est alla turus. Tum maxime sum uobis adfuturus ad omnia, quæ faciunt ad ueram salute, quum boccorpusculum uobis subduxero. Tantum petite quod uoletis, audiet pater uota ue/ stra, & ego patronus assiduus apud illum, efficiam ut quicquid petieritis, impetretur. Et/ enimut illenihil mihi negat, nihilagenti nili quod ad illius gloriam facit: ita nihil uobis fumnegaturus, hoc agentíbus, quod ad mei nominis gloría conducet. Suggeret enim uo bisspiritus meus, quid oporteat petere. Non istuc est Euangelicæ charitatis argumenti, ob meumabitum discruciari. Sic enim homines exanimantur ob discessum amici, cuius moxsunt oblituri. Si me uere diligitis, quemadmodum ego diligo patrem, ipsa re declara si diligitis me te charitatem erga me: declarabitis autem, si servaueritis præcepta mea: Ita suturu est, ut quemadmodum pater amat me, nihilos negat: ita uos quoque per me diligat obsequentes iullis meis, quæ eadem sunt iussa patris. Sic expedit totius orbis saluti, ut hanc præsentia uobis subducam, nec tamen abiens destituam uos desolatos. Imo si perstiteritis in amore mei,si mea iussa servaueritis, exorabo patrem, posteaquam ad illum rediero: & ille qui mihinihil negat, alium consolatorem mittet uobis, qui semel missus nunquam abeat à uo bis:quemadmodum ego nunc, quod ad corporis præsentiam attinet, à uobis diuellor, sed perseuerabit uobiscum in æternum. Is erit spiritus meus ac patris, qui uos ex carnalibus reddet spirituales,& istum affectum humanű,quo me nunc prosequimini,uertet in amorem cœlestem: quici uobis arcanis afflatibus suggeret omnium ueritatem, que nunc uelu tiper somnit ac nebulam intelligitis. Hoc mei pignus erit uobis peculiare. Nam ego inte rimmalis ac bonis memet exhibui comuniter, ne quis excusare posset se non inuitatuad falutem. Ceterum spiritum illum quoniam cœ lestis est acuerax, mundus hic, qui terrenis acfallis bonis inhiat, non potest accipere. Quamobrem non potest: Quia quum habeat oculos crassos, qui non amant nisi crassa terrenacio, non uidet illum, neco nouit illum. Tar citus enim illabetur arcanis animi sensibus, sicubi sedem congruam repererit. Vos autem lispretis huius mundi præstigijs, uera bona sectabimini, cognoscetis illum: quoniam non solum ueniet ad uos quemadmodum ego ueni uisibilis, sed & permanebit apud uos : nec tiauerfabitur apud uos, quemadmodum patronus apud clientem, sed in intimis animorti uestrortilatebris habitabit, sec uestro spiritui conglutinabit, ut unus spiritus efficiatur in omnibus. Is quoniam insitus erit præcordijs uestris, per omnia uos comitabitur. Nec lon gum ent internallum, quum hicuicarius consolator ad nos nenturus est. Quare non est quod exanimetur cor uestrum filioli, quos utcungs genui sermone cœlesti, & rudes licet loueo donec adolescatis ad robur Euangelicu. Quanquam ad tempus abeo, nec amplius

Tom. 7

mortalis

mortalis cum mortalibus uiclurus sum, tamen nec interea relinqua uos orphanos, meig

folatio destitutos. Rursus enim uenia ad uos priusquam remigrem ad patre meum, medi uestris oculis sum exhibiturus: uero quidem, sed non iam mortali corpore, quo uos pau latim à carnis amore proueham ad spiritu. Nihil enim magni sit, si corpus hoc uobis per petuo contemplandữ præbuero, quod impij quog uident in fuam ipforti perniciem. Exi guum itacs tempus est, quum me mundus hic non uidebit. Mors enim & sepulchrasub/ trahet me conspectibus illorum, uos tame reuisam, med uobis rediuiuu exhibebo. Nec enim mors hæc distrahet nos, nec impediet quo minus uos inuisam. Viua enim etia post morte, & non solum ipse uiuam, sed etia uobis uitam perennem conferam. Et interimubi rediero, uiuus offendam uiuos, atop ita meam uitam impendam uobis, ut uos fitis incolu mes. Tum plenius intelligetis, quemadmodum nulla res diuellere potestà me patrem, nec à patre me: ita me quoque uobis licadglutinatum esse mutua charitate, uosés uicile sim mihi, ut nec mors nos possit distrahere. Vos tantum curate, ne uestra culpa diuella mini. Veram charitatem arguet observatio præceptorum meorum. Nec enim exanimo diligit, qui iussa negligit domini sui. Nec satis est accepisse præcepta mea, nisi quis memi nerit:nec sufficit meminisse, niss serventur. Hæc qui prestat, is uere me diligit. Nam ob abi tum meti excruciari, non est ueræ dilectionis argumentum. Ego qui uere diligo patrem, omnia illius iussa seruo seruabo de usque ad mortem crucis. Nec est quod uos territent mea præcepta uelut austera, de ferendis iniurijs, de tollenda cruce, hæc omnia condulca/ bit charitas, nec deerit ex me solatiu. Etenim quisquis me diligit, diligetur & à patre meo, & ego diligam eum:nec unqua illum destituam, sed reussam eum:mech illi palam intuen/ dum exhibebo, quo certius sit, me no perisse supplicio crucis. Nunc omnibus conspicient dum me exhibeo, tum nemo me uidebit, nili qui in amicitia perstiterit. Hæc autem obscu rius loquutus est dominus lesus, no solum indicans quod rediviuus à morte sele frequen ter præbiturus esset amicis suis contuendo, sed etta quod per spirito suum semetinsinua turus esserilloru animis, ac postremo uenturus esserin gloria patris, omnibus cospicuus Iudas autem, no ille quidem Iscariotes, qui huic sermoni non interfuit, sed alter Lebbaus cognomento, quum no fatis intellexisset sermone domini, uerum morrore metud; pertur batus, suspicaretur dominum sic apparituru amicis, quemadmodum lemures ac spectra nocturnis tenebris felenonnunguam offerunt: aut quemadmodum in fomnijs uifa que dam occurrut ad terrorem uerius qu'am ad solatium: Domine, inquit, quid accidit, quod quum nunc omnibus sis conspicuus, tunc non sis appariturus mundo, sed nobis dunta xat: Et quomodo poteris nobis esse uisibilis, si cæteris fueris inuisibilis: Jesus autem quo/ niam sciebat suos nonde esse capaces eius mysterij, quomodo resurgat ide corpus, quod fuerat mortuum, & humo conditu, sed iam spirituale redditum, suick iuris, non aperte respondit ad id quod rogabatur: led ad id sermonem reflectit, quod magis oportebat illo rum animis infixum esse, quo iam præpararentur ad spiritualem domini copiā: quando/ quidem nec illa, quæ post resurrectione erat exhibenda, posset diuturna esse: Ideo, inquit non exhibebo me mundo, quia non diligit me, nec seruat mea præcepta. Si quis uere div ligit me, non morore teltabitur amorem luum, led leruandis præceptis meis, & hūcego uicissim diligam: & quem ego dilexero, diliget hunc & pater, nec ab eo diuellemur un quam; nec folum ego reuilam memorem iulforum meorum, uerumetia pater, egoci per commune spiritum ad eum ueniemus;nec ueniemus tantum,mox abituri, sed mansione Et massonem apud eum faciemus, nusqua ab eo digressuri. Quod secundu spiritum sit, & perpetuum apud eum far est, & esticax. Corporalis coniunctio finem habeat oportet, ut contemptis his quæ teme poraria funt, ea confuefcatis diligere, quæ funt eterna: li nondum ad nos uenire poteritis, nos inuilibili modo, sed efficaci ueniemus ad uos, pectoris uestri templum inhabitaturi. Tres sumus, sed ita coniuncti, ut qui unum diligit, omnes diligat oportet: qui unum haz bet, nemine careat. Tantum adlit charitas, & seruetur sædus, quod uobiscü modo pactus fum. Id uos nobis lic conglutinabit, ut nec uita nec mors nos possiti distrahere. Si mebra possunt à capite diuelli, nos seiungi poterimus. Multi sunt qui se predicant diligere deum Et sermonem patrem, & legis præcepta servare videntur: sed nemo vere diligit deum, si filiu oderitaut quem audifits contemnat. Contemnit autem quilquis præcepta mea non servat. Quisquis auté negligit non est meus præcepta mea, negligit & dei præcepta. Siquide id quod docui uos, no est sic mea docirie

Digitized by Google

na, ut non fit eadem patris, sed potius patris est & mea, unde proficiscitur quicquid pose sum, aut doceo: nihil agens, nisi ex illius autoritate, à quo missus sum in mundum, ut hac docerem quæ doceo. Atgs hæc quide pro uestro captu loquutus sum uobis, mortalis ade hucuerfans apud mortales: mox reuifam uos, dies aliquot immortalis cum mortalib.con Hec loquetus suetudinem acturus, consolandi, docendi, monedich uestri gratia. Nece me clamest, quod sum uobis as hæcquænuncloquor, ac mox à morte loquuturus sum, non ad plenum sitis intellecturi, pud nos ma quodadhuc carnales sitis & rudes, tamé non frustra dicuntur à me. Nam ubi corpus hoc nens àuobis fubduxero, ueniet uobis in nomine meo petentibus, alius confolator, non corpo/Paracletus reus, quemadmodum me uidetis, sed spiritus ille sanctus, spirituum ac mentium sanctifi/ autem cator, quem pater uobis missurus est mihi uicarium, rogatus a uobis in meo nomine. Nec egebitis polthac mea prælentia corporali, quæ pro tempore data est hominum crassitu dini, quo per gradus proficerent ad perfectiora. Nam ille spiritus, quoniam meus erit & patris, omnia quæ loquor uobis rudibus adhuc & parum capacibus, ad hæc obliuiosis, luggeret in memoriam: & quæ prius non intellexeratis, efficiet ut intelligatis: neg quice quam uos patietur obliuisci, neg quicquam sinet ignorare, quod ad salutem pertinet: ex obliviolis reddet memores, è tardis dociles, è somnoletis uigiles, ex mæstis alacres, ex terrefribus cœlestes. Tantum perseuerate in charitate, memores preceptor û meorum. Nec est quod interim exanimet uos tumultus huius mūdi, quem in me uidebitis exoriri, olim L'in uos coorituru. Sufficiat uobis, quod abiens pace relinquo uobis, quod pacem mea douobis. Qui mea habet pacem, huc nulla mundi tempestas potest subvertere. Habet & mundus suam quandam pacem, & his quos amat dat pacem suam, sed hec infida pax est. Meapax, quam uobis do, uos conciliat deo. Quis auté noceat ei, qui deum habeat protes dorem: Pax quam uobis relinquo, mutua concordía cenglutinans uos interuos, reddet lodaliti**um tieltrum inuictum ad**verfus omnia que potelt mundus aut latanas huius mű/ diprinceps. Quid igitur est quod tantopere uos exanimet abitus meus, qui comodí quo que nonnihil uobis est allaturus; Ne turbetur igitur cor uestrum, nece metu percellatur. lamaudistis,& quo magis credatis, iterum iterum es dico, quod abeo quidem ad tempus, ledmox rediturus ad uos, interim efficiam ut uos reperiam incolumes. Hac tempestas in melolum nunc delæuiet. Mox ubi patrem repetiuero, rurlus adero per lpiritum confola/ wrem, per eundem aderit & pater, nec unquam à uobis diuellemur, donec nobifcum to tilisin regno colorum. Moretis quod abeam. Atqui li me uere diligeretis, nimirti gau derais ueltro fimul & meo nomine, quia non abeo quóuis, fed ad patrem redeo, apud il lum maiora uobis impetraturus, quandoquidem pater maior est me, unde proficiscitur, quicquid uobis impartio. Si mihi metuitis, meaci; gratia mœretis: magis conueniebat gra mlari, qui subducar ab his mundi malis, & ad patris remigrem consortiu. Sin uestra cau/ la doletis, meus abitus uobis magnam adferet utilitatem. Hæc (cio me loqui, nec admo/ Ex nune dixi dum attentis, nec admodum intelligentibus. Sed ideo repeto et inculco, ut ubi quod dixi, uobis terum exitus comprobabit, tum credatis & reliqua omnia fore uera, quæ post euentura predixi. Posthac mortalis cum mortalibus non multa loquar. Instat enim tempus, quod difrahar à uobis corpore. Adest per suos satellites huius mūdi princeps ille satanas sum/ misuiribus aggressurus me, ut prorsus denciat & extinguat. Sed nihil abeo periculi est. Nam in me nihil habet iuris, & dum se maxime uictorem esse considet, se victum prostra umos comperiet. Non habet ille ius nili in eos, qui peccato funt obnoxij. Quonia autem mundus uitijs obstrictus est:in mundi cultores habet tyrannidem. Nec enim morior coa/ chis,nec ob ullum facinus, sed ut mea morte redimam mea membra à peccati mortis city ramide. Hoc mihi mandatum est à patre meo, & quod mandatum est, ex illius facio senv tentia. Proinde satis iam diu sumus in hoc accubitu. Tempus est, ut quoniam uoletes exe Surgite ea quimur iussa patris, obuiam eamus instantimorti. Surgite itaq & abeamus hinc. Domi, mus hinc nus Ielus uidens dilcipulos multis modis animo confternatos,partim mœrore, quod uiv derent instare mortem domini, quem amore quidem humano, sed uehementissime diliz gebant:partim metu malorum, quæ illo digresso sibi uidebant impendere, tum autē som/ no grauatos, quem & nox concilíabat, & augebat mœror, addebat & sessio torpore aniv mis: furgi iubet, ut uel fic excusso torpore, redderetur ad ea quæ dicturus esset alacriores, limulci per ænigma lubmonet, lam elle tempus, ut animű erigant ab affectibus terrenis,

ad ea quæ funt cœlestia, à corporalibus ad spiritualia, à mortalibus ad immortalia, à tem/ porarijs ad æterna. Voluit & illud impressum esse mētibus illorum, se quicquid passurus esset, præscium ac uolentem pati, uolente quide ita patre, sed à cuius uolutate uoluntas ip fius nulquam dissideret. Voluit suos quantum imbecillitas humana ferebat, testes ac spe clatores esse sui supplici, eoc frequenter in hoc sermone repetit mentionem abitus, quo paulatim affuescerent tolerantiæ, sed interim multa admiscens solatia, quæ doloris acer bitatem lenirent:quod abiret quidem, sed breui reuer surus ad eos: quod abiret ad patre: quod inde millurus ellet alium consolatorem, qui perficeret, quod iple cœpillet: quod ip se quoc una cum patre uenturus esset, em mansionem apud eos facturus: quod hec tempe stas eos non esset absorptura. Quín & in alium abducit locum, quod is in quo tum erant, manifestus esset : & quoniam audierant iam adesse principem huius mundi, sibi metue/ bant à communi periculo. In alium itaque locum, uelut iplis tutiorem abducit, ut cætera fidentioribus animis audiant. Denique prædicit, quod ipli tandem essent eodem sequus turi, quò nunc iple præcederet. Nunc redit ad eum sermonem, quem penitus oportebat insidere mentibus illorum, quo monuerat illos, ut perseuerarent in charitate, & obser uandis præceptis suis, ne suo uitio sese distraherent à consortio patris, filis & spiritus fancli, à quo Iudas iam se diuulserat: sed permanentes in sœdere, domini sui dictis ob temperarent, facta pro sua uirili imitarentur. Hoc autem non posse fieri, nisi perseuera rent in consortio spirituali fili, nec sibi tamen fiderent interim, aut quicquam suis uiri bus arrogarent: nihil enim illos ualituros unquam, nili domini beneficio, unde profluit omnibus quicquid ad ueram falutem facit. Id quo magis intelligerent, ac tenacius memi/ nissent, adhibita rei notissimæ similitudine, uitis ac palmitum, rem explicat.

CAPVT xv

T, inquit, penitus intelligatis, quam nihil sit uobis periculi, si perstitett tis in meo consortio: quantum autem sit periculi, si deficientes à sædere, quod uobiscum paetus sum, diuellamini, mementote quod ego sum uer ra uitis, uos palmites, pater autem meus agricola est. Ego uel radix, uel stirps uitis sum, uos membra mea, ceu palmites è stirpe prognati. Pater

me plantauit, nimirum qui genuit. Ab hoc stirps est profecta, uos à stirpe. Ad patremue lut ad fontem redit totius beneficij gratia, qui quicquid uobis largitur, per me ac spiriv tum suum uobis largitur. Succus autem stirpis, qui palmitibus quoque dat uitam ac frui clificandi uim, spiritus est, patri mihica communis. Is ut me patri connectit, ita uos quo Omnem pal , que mihi copulat. Palmes igitur quisquis mihi adhærens, meoch spiritu uiuens, fructum

mitem non fe stirpe dignum attulerit, hunc pater meus repurgabit, superuacuas amputans cupidita/ rente frutti tes, quo fructum adferat copioliorem ac generoliorem. Cæterum, qui mihi quidem in hæserit per sidei professionem, charitatis autem Euangelicæ fructum nullum adserat, hunc pater amputabit à uite, uelut onerolum & inutile membrum. Frustra enimest in uite, qui fructum non habet, sed folia tantum. Iam uos quidem hactenus purgatimun.

dic palmites estis per sermonem meum, cui credidistis, sed postha c magis etiam purgan di, quo copioliorem fructum proferatis. Nunc fatis est insitos esse stirpi, unde per fidem ditam hauriatis. Date operam ut maneatis in me, & ego uicissim agam in uobis ex me pendentibus. Quemadmodum enim palmes si diuellatur à uite sua, non potest exsessiv Clum-ullum facere, quod quicquid habet fucci trahat e ftirpe: fic nec uos poteritis ullius boni operis fructum ædere, nifi mihi per fidem ac dilectionem adhæferitis, unde uobis Ego sum nitis proficiscatur oportet, quicquid ad ueram æternamch facit salutem; propterea quod nec nos palmites Moses, necullus prophetarum uitis sit, sed ego sum unica uitis illa, cui inhæreat oportet, quisquis fructum salutis uolet proferre. Huius uitis uos estis palmites, cui gratis estis in siti, gratis purgati, sed unde uestra culpa possitis excidere. Quare uobis hoc curandum ut mihi perpetuo iungamini. Etenim quisquis manet mihi coniunctus, me sibi ulcista confunctium habens, meody ufuens fpiritu, hic, afpirante patre, copiofum fructium pier fert, libi lalutem æternam lucrifaciens, & Deo, cuius gratia fiunt omnia, gloriam apud homines concilians. Et illius gloria mea est gloria, per quem largiri placuit, quicquid lar gitur hominibus ad falutem æternam consequendam. Hoc igitur mementotes quodable que menihil boni potestis facere. Quod si quis palmes suo vitio sese à mestirpe revulter

Digitized by Google

CAP. XV rit, is non solum nullum ædit fructum, sed quemadmodum palmes inutilis salce amputatus exarescit, mox c collectus cum reliquis sarmentis exectis, in ignem conficitur ut ardeat, ita destitutus succo spiritucis meo, emorituriuxta mentem, etiam si uiuat iuxta cor pus: & post hancuitam separatus irrecuperabiliter à uite, conijcitur in ignem æternum, lemperarlurus ad suum supplicium, qui noluerit in uite permanere, fructum ædisurus fe licitatis æternæ. Manebitis autem in me, si sermones mei manserint in uobis: si quæ cre- Et uerba mea ditis, tenueritis: si quæ tenetis, factis exequamini. Hoc si feceritis, non est quod ullas ho/ in nobis man/ minum procellas metuatis, & si nondum adero corpore, tamen audiet uos pater, audiam serint & iple, li quicquid uolueritis, petatis, & quicquid petieritis, impetrabitis. Quemadmo dum autem ex uobis non habetis, unde possitis ædere frucium, ita non debetis benefa/ corum gloríam uobis arrogare. Quemadmodum enim ego non quæliui gloríam meam, Et in boe elas sed patris, unde proficiscitur quicquid sum aut possum, ita uos omnem benefactorum rificatus est & gratiam & gloriam ad patrem med referetis. Per hoc apud homines illustratur patris pater gloria si uos uiderint qu'àm plurimum Euangelici fructus adferre. Quicquid enim ex uo bismihi accedet gloriæ, id redundabit in gloriam patris, cui laudem pariet apud homi/ nes, suiderint uos germanos esse discipulos fili, non quod nos opus habeamus huma/ nagloria, sed quod sic expediat humani generis saluti, quam sitimus. Charitatis est, non ambitionis, quod pater sic illustrari cupit apud homines. Quemadmodii dilexit me stit/ Sicut dilexit pempater, itidem & ego dilexi uos palmites meos. Hoc tam ingens bonum gratuito do me pater natum magna solicitudine servate, ne uestra negligetia vobis pereat. Non peribit autem, siquemadmodum ego usque ad mortem perstiti in charitate patris, semper illius gloriæ fludens, ita uos perseueraueritis in charitate mea, Perseuerabitis autem, si præcepta, non pharileorum, non philosophorum, sed mea seruaueritis: neque uos ab his ulla mundi res, seublanda, seu formidabilis poterit distrahere, quemadmodum ego constanter ad more temulque leruo iussa patris mei, non recedens ab illius charitate, sed sactis ipsis declarans me illius erga me charitati charitate mutua respondere. Quemadmodum igitur patri gloriolum erit, talem habere filium germanum ac sese dignum: ita gloriosum erit utricg nostrum, quod uos habeam discipulos observantes sermonum meorum, & factorum æ mulos. Hac tametsi molestiam habent admixtam, tamen ideo tot uerbis uobis inculco, Hecloquitus ut quemadmodum ego non quæssus gaudium huius mundi, sed in hoc gaudeo, quod ob/ sum uobis sequens iussis paternis diligor à patre: ita uos non petatis solatium à mundo, sed meo gau dio gaudeatis, si quando meis uestigijs ingredientes, affligemini: id que gaudium maz neatin uobis, semperaugescens in maius meliuscis, donec impleatur in perpetuam im/ mortalis uitæ felicitatem. Erit uobis medijs in malis magno solatio mutua charitas. Pha nizoruuaria sunt præcepta, musta sunt & Moss: unum hoc est præceptu propriemeum, Hoc est præce quod omnia complectitur quæ doceo, quod omnia condulcabit, quæ inciderint, triftia, ptum meum utea charitate uos mutuo complectamini, qua ego uos fum amplexus. Amorem meum non dichis tantum, sed factis etiam testor, nec eum uulgarem, sed eximium, & quo maior essenonpossit inter homines, inter quos nullum maius est indicium charitatis quam si quis uitam impendat amico. Nam sua cuique uita charissima est. Pecuniam aut operam qui impendant, fortalle reperientur permulti. Qui uitam impendat amico, rarus est. Ego plus præsto, quí pro inímicis etiam uitam impendo, modo fiant amici. Et interim amicos honoris gratia uoco, quos meo iure seruos appellare possem. Sed camen uos non pro vos amicimei servis, sed pro amicis habebo, si quemadmodum ego uolens obtempero iussis pater, estis nis,ita uos alacres ac lubentes peregeritis quæ præcipio uobis. Qui legis cultores funt, mentoserui uocantur, quoniam ex præscriptis uarijs pendent, ac metu potius quam ex animo quod præscriptum est faciunt. Vos autem, quos à legis servitute vocaul ad liber, tatem Euangelicam, posthac non appello seruos, sed amicos, ut quos mihi non neceslinsiungit, sed mutua charitas. Seruus enim non intelligit quid sibi uelit dominus, tanz tum quod iussis est facere, facit, nihil magni præmij sperans, si secerit, magno malo pledendus, si iussa neglexerit. Et ad officia singula singulis opus est præscriptis: Va/ de, redi, fachoc, fuge illud. Non enim credit herus fua confilia feruis, ideo malæ fidei, quia metuunt magis quam amant. Vos autem idcirco dixi amicos, quia semel omne consideration dixi amicos, quia semel lumanimi mei communicaui uobis, ut non lit opus lubinde nouis præceptis hominum.

Quicquid

Ouicquid pater uos per me scire uoluit, hoc tanqua fidis amicis impartij. Certa sunt quæ Non nos me uos docui, nec enim alia docui, quam quæ audiui a patre meo. Mea præcepta illius præce elegistis pra funt, quæ servantes, illi quoce eritis pro servis amici. Quoce magis intelligatis quatus

sit honos huius dignationis erga uos, non uos me uestris officijs prouocastis ad amicitia, ut debiti sit redamare: aut ultro uenistis ad amicitiam, ut humanitatis sit amantes redama re: sed ego, quum esfetis serui legis, & alieni ab amicitia dei, uolens & ultrò selegi uos ex omnibus, nibil promeritos. Et in hoc delegi, ut mihi infiti per charitatem mutuam, quam erga me no haberetis, nisi prior ipse dilexissem uos, semper in melius proficiatis. Queade modü palmes succo uitis semper alitur, latius sele propagine spargens: ita uos quog per, omnes orbis regiones copiolum Euangelij fructum proferatis, at cu ita prolitis alijs, ut fru clus uester uobis quog maneat incolumis. Vitis enim uulgaris alijs fructum edit, eumog mox periturum, & ideo palmites eius temporariū fructum ædunt, quoniā adhærentuiti peritura. Vos quoniam adhæretis immortali stirpi, fructum adferetis nunquam perituv ve quodeuq; rum, sed uobis incolumem futurum in uitam æternam. Nec interim est quod dicatis: In/ petieritis par gens est labor obire mundum, docere gentes, perpeti malor odia: Quid salarij, quid præ trem sidif, quid præmij nobis decernitur. Valeant ista mundi præsidia. Hoc uobis omniñ præs miorum ac præsidiorum loco sit, quod quicquid petieritis à patre in nomine meo, datue rus est uobis. Quid est facilius, quam petere: Quid est autem quod ille non possit largiri; Quid est porrò quod ille mea causa non uelit: Nec sunt dura sussa mea. Quid enim dul Hee mando cius, quam amare mutuum? Qui tam funt imbecilles, quos non fortes reddat amor mu tuus! Quid tam trifte, quod non dulce reddat mutua charitas! Neque uos illud moueat, quod dum mecum habetis amicitia, dum inter uos mutua charitate cohæretis, cum mun do dissidium ac simultatem habebitis. Imò istucipsum uestros animos cosolari debebit quandoquidem hoc argumento cognolcetis, uos effeuere meos discipulos & amicos, ni mirum alienos à mundo, qui totus in malicia litus est, quum uos coelo destinati litis. Ne uideatur indignum, uos in mundo perpeti, quod ego prior uobis fum perpeffus. Odit & me mundus, non quod merear, sed quod arguam ac prodam illius malefacta, docens ea quæ non congruunt mundanis affectibus. Nouit ille suæ factionis homines, eost com pleclitur & euchit, ut similis amat similem, & mala scabies amat commode scalpentem. Infelices igitur quibus hic mữdus blandus est & amicus. Nam hoc arguit eos alienos esse ab amicitia dei, quæ fola uere felices reddit. Quod si uos oderit mundus, agnoscite meum exemplum, & uobis iplis gratulamini, quod à mundi consortio sitis alieni, sed adhætea/ tis contubernio meo. Nam hoc intelligetis ex odio mundi, quod mearum partium litis. Etenim si pertineretis admundum: si diligeretis ea quæ sunt huius mundi; si doceretis ea quæ congruunt cupiditatibus mundanis, mundus agnosceret uos, ac ueluti suos amaret quoniam autem non ea seclamini quæ sunt carnis, sed quæ sunt spiritus, non inhiatis bo nis terrenis, sed colestibus, ideo uos odit mundus, no quod odio digni sitis, sed quod ma lo & impio dissimiles. Antea quum in crassis legis ceremoniis persectam iustitiam consti tueretis: quum rebus fluxis intenti, nullo cœlestiñ rerum amore tenebamini, mundus uos amabattled posteaquam ego uos ab ista factione seuocaus ad Euangelicam ac coelestem doctrinam, mihicueluti palmites inseui stirpi, cœpit odisse uos mundus, no ob aliud, nili quod estis mei. Atqui non alio nomine felices eritis, quam quod mei estis. Nolite mirari. Memetote ser quod innocentia uestra non tuebitur uos ab odio mundi. Mementote quod dixi uobis: monis mei Non est potior serui conditio, quam domini: nec mea me innocetia tueri potuit ab odio mundi, quæ maior est uestra, nec meam doctrinam ueriti sunt aspernari, nec meis benetiv cijs mitelcere potuerunt, & à crudelibus cœptis reuocari. Quod ausi sunt in me, qui do minus sum acmagister, multo magis audebunt in uos. Si me tot insidijs persequuti sunt usque ad mortem longe probrolissimam, li toties convicijs incessiverūt, & vos discipulos meos persequentur, imo me persequentur in uobis. Si meis dictis obtemperabat, obtem sed hec om/ perabunt & uestris. Sed quemadmodu meam doctrina non tulerunt, ita nec uestramite nia facient rent, quonia eadem docebitis, quæ ego doceo. Quicquid autem contumeliaru in uosin gellerint, id in me factum arbitrabor. Quicquid enim horti facturi funt in uos, odio nomi nis mei facient. Mihi male dicent, quum uobis maledixerint: me reijciet, quum uos reij cient; me cædent, quum uos cædent. Quicquid enim in mêbra comittitur, hocad eapits

pertinet

pertinet contumeliam. Et in me faceret ilta, si præsentem haberent. Nunc quoniam in me non poterunt, in uos sæuient. Porro quemadmodum omnis contumelia uobis illata ad mepertinet, ita quicquid aduerium meum nomen committitur, ad patris mei contume/ liam pertinet, quem si uere nossent, ut sibi nosse uidentur, nequaquam tantis probris affi cerent filium. Arrogant sibi pietatem in deum, & in filium sunt impij. Petunt salutem a deo,& filio moliuntur exitium. lactant se servare dei præcepta,& filij præcepta, quæ tra/ di exautoritate patris, respuunt. Iaclant legis scientiam, & eum quem lex prædicat, non agnoscunt. Adorant mittentem, & eum quem misst insecsantur. Nesciunt igitur deum, quem se nosse gloriantur. Et tamen hæc ignorātia non excusabit illosin die uindictæ. Ne sunt quidem, sed ideo nesciunt, quia noluerunt discere. Ideo noluerunt discere, quia ma gis dilexerunt suam gloriam, qu'am gloriam dei. Pluris secerunt questum suum, qu'am suz erum salutis euangelicæ, Quod staque pater secit in spsorum salutem, hoc sibi sua pertina ciauerterunt in cumulum æternæ damnationis. Etenim in hoc ueni, in hoc missus sum, ut omnibus, si fieri posset, impartirem salutem æternam. Si no uenissem ipse, qui sum filius, si non uenisse & quo nemo maior mitti poterat: si non suissem eis locutus omnia, quæ poterant illos ad sem er loque meliorem reuocare mente: si non secissem ea quæ uel saxea corda poterant ad crededum tus sussemeis impellere, leuius certe perirent: nimirum, ab hoc incredulitatis crimine liberi, cuius accel siomagnam sarcinam addet eorum exítio. Nunc autem cum nihil a me sit omissum quo leniari poterāt, cum ipli pertinacibus odijs pugnarint aduerlus eum, qui lalutem gratuir amosfert, non habent quo purgent incredulitatem suam. Si quis odio prosequatur igno Qui me odit tum,utcunque uidetur ignoscendum, si habet inuisum, quem nunquam uiderit. Meuis o patrem derunt. & audierunt. Viderunt omnibus benefacientem, audierunt ea quædeo digna meum odit funt loquentem, & tamen oderunt, ob ea ob quæ debuerant amare. Porrò quisquis odit me, non potest non odisse patrem meum, è cuius autoritate loquor, qua loquor: cuius uir tute facio, qui cqui d facio. Nec enim uerbis folum illis sum locutus, uerumetiam factis. Illi excacati,nec uerbis crediderüt,nec factis. Et hoc ipium illis aggrauabit damnationis ma lum,quod obuia dei bonitate, tam pertinaciter funt abusi. Si non ædidissem inter illos mi racula, que nemo prophetarum ante me prodidit, siue magnitudinem spectet aliquis, siue multitudinem, each omnia non in terrorem illorum, fed in fublidium afflictorum, non te nerentur hoc peccato longe grauissimo. Nunc autem & audierunt, & uiderunt, tanto és magisoderunt, non tantum me qui locutus sum & feci, sed & patrem meum, qui per me locutusest, per me uirtutem suam exeruit. Mosen nunguam uiderunt, & tamen admie mourprophetis credunt, quos nunquam audierunt. Me quem cominus conspexerunt, quem audiere loquentem, quem experti lunt tot modis beneficum, auerlantur : nec hoc contenti, morte afficiunt. Et interim prætexunt pietatem in deum patrem, quam qui uere patremamet, non possit odisse filium. Quanquam hæc non accidit fortuito, quandoqui. Sed ut imples dem hoc quod isti faciunt, psalmorum vaticinia, qua tenent ac legunt, suturum olim præ tur ser. dixerunt, uidelicet ut pro benefactis, quibus debebatur gratia, maleuolentiam repones rent. Sic enim illic loquor per os prophetæ: Non gaudeant super me, qui aduersantur iniv qui qui oderunt me gratis. Tolerabile est, si quis prouocatus oderitaliquem: utcunc po teltignolci, li quis ignotum oderit: cæterā quis ignofcat illi, qui & notum, & benemeren/ temodio prosequatur: Sed istorum incredulitas non reddet irritum fructum eorum, qui Cum aute ues miliadhæserint. Cum enim perfundus suero omnibus quæ mili mandaust pater, iamos nerit para ucient consolator ille, quem sicut ante pollicitus sum, mittam trobis à patre proficiscens eletus tem, quiest spiritus suggestor ac doctor omnis ueritatis, ille declarabit omnia, quæ dixe rim,quægesserim:ex quibus líquebit & mea bonitas,& illorum obstinata cæcitas. Ille do cebit nibil in me factum, quod non ante prædictum sit in libris ipsorum, quos legunt, nec inelligunt. Vos quoca qui nunc estis imbecilles, tunc confirmatiores mei spiritus affla tuitificabiminiapud omnes deme, propterea, quod ordine uidiftis quæ gefferim, aut diftisquæ dixerim. Quemadmodum ego corta uobis retuli, nimirum ea quæ uidi & audi ui apud patrem meum; nec incerta uobis suggeret spiritus, nimirum & ipse proficisces à patreita & uos non dubiarum rerum, sed omnibus sensibus compertarum testes eritis. Emitautem qui nec uobis habituri funt fidem, séd non obeos, qui suapte culpa peretita

## CAPVT. XVI



Ecullis periculis oportebit deterrerià professione ueritatis eu agelica, qua mundus quidem omnibus machinis oppugnabit, cæteru opprimere nunv quam poterit, quæ deo autore nititur. Videtis quæ in memudus moliatur ob professione paternæ ueritatis. Ad similia perpetienda necesse est ut præ paretis animos uestros. Hæc ideo denuncio uobis euentura, ne putetis deli

catam esse professionem euangelicam, ac tum animo consternemini, quum ista uobis pre ter expectationem accidissent. Minus enim offendunt mala, quæ præuideris, ad quæ obe firmaris animum, ante quam incurrant. Non fallam uos, nec in malis, quæ necesse est E uangelij gratia perpeti:nec in præmijs, quæ manēt gnauiter suo perfundos munere. Hoc Absq: Synago primum occurret uobis Euangelij prædicationē auspicantibus: Qui religionis arcem te gis facient nere uidentur, qui legis cognitione profitetur, uos uelut impios & execrabiles submoue bunt'e synagogis suis: quodapud istos est probrosissimű. Mox non hoc erunt contetique nietur ad carceres, ad flagra. Denigares eò procedet, ut quifquis interfecerit uos, existimet se uiclimă immolare deo gratissimam. Prætexent enim impietati suæ pietatis imagine, ac ueræ pietatis doctores,impietatis reos peragent Ita fiet, ut non folum dura perpetiamini, uerumetiam ut impij, maleficici perpetiamini. Sed ne uobis curæ lit, quid mundus de uo bis iudicet, confoletur uos exemplum meum, recordantes, quod ista mecum, quodé mea patrisci mei causa patiamini. Nostra hæc iniuria est, nostrum erit, & uobis certantibus opem luppeditare, & uictoribus præmia largiri, & illis oblittere, dec pertinacibus pæ nam sumere, ne uos quicqua de uindica cogitetis. Non enim ista committet in uos quod fures litis, aut maledici, aut alioqui talibus digni malis, sed quia nondum ad plenum noue runt nece me nece patrem meű. Error admixtus læuitiæ faciet ut illorű etiam milerelcat: Sta hee los nec tam existimetis supplicio perdendos, qu'am doctrina servandos. Multos enimincia quutus fum bit in uos religionis studiu, magis errantes iudicio quam affectu. Hi resipiscent simulates nobis per uos innotuerit pater meus orbi terrarum: limulatos ueltra predicatione cognouerint meam doctrinam, & spiritus sancti uim. Scio uos esse mœstos ob discessum meum: nec erat addedus mœrorimœror, sed expediebat de his præmoneri uos, ut quum inciderint uobis hec mala fortiter & infractis animis perferatis, dum uobis ueniet in mentem, quod hæcomnia prædixerim euentura, quod exemplo mei, quod ab impijs, quod ab ignoran tibus ueritatem, quod mea patrisco mei causa patiamini. Nec uos moueat hominum de nobis iudicium, contentos recii conscientia. Quin potius iuxta doctrinam meam, beatos uoliplos iudicate, quum perlequuti fuerintuos homines, quum omne malum dixerint aduerlum uos mentientes propter nomen meum. Efficient uos è synagogis, sed hoc ip/ Quia nobifeu fum arguet westra nomina scripta esse in coelo. Hac omnia sciebam uobis euentura, sed tamen initio, quu uos mibi iungerem, hisde rebus lilui, non ut fallerem uos, sed quia non/ dum erat tempus:necenim omnia cuiuis tempori conueniunt. Corporis huius presentia pro tempore souit imbecillitatem uestram. Nunc quoniam instat tempus, ut subducarà uobis, oportuit uos palam præmoneri quid fitis perpeffuri, quo paulatim confuescatis corporalis præsentiæ solatio carere, politogi affectu humano, sumatis firmius magisti masculum animi robur:nec sitis similes pueris, qui semper pendent à sinu matrum, exans matisfi quando contingatà conspectu parentum auelli. Nolui uos lactare falsa speinecta

> men alieno tempore uolui consternareanimos uestros. Datum est quod oportuitimbe cillitati uestræ, egick pro tempore consolatorem & patronu. Nunc abeundu est, & quum uestra causa potissimum abeam, ut subducto corporis huius conspectu proficiatis ad for tiora, tamen hic fermo fic exanimauit uos, ut nemo roget aut cogitet, quò uadam, quum non oporteat uos discruciari, quod abeam, sed gaudere potius quod abeam ad patre, un/ de profectus sum, iam non abfuturus à uobis, sed aliter uobiscum futurus. Nece uero ne sciebam, quid esset optabilius uestris affectibus. Malebatis hac mea consuetudine perper tuo fruituerum ego malui uobis loqui quæ conducunt, quàm quæ iuuant: malui uos co/ gnita ueritate ad tempus affici mœrore, of non proficere ad firmitate uenture tempestati parem futură. Et idcirco palàm quod euenturü est nunc prædico uobiș, me relicturu uo:, & me subducto uos multa passuros. Quibus perferendis ut sitis idonei, expedit uobis ut interim subducar ab oculis uestris. Nisi enim submoto carnis conspectu coeperitis esse

cram

Digitized by Google

**Spirituales** 

foiriuales, foiritus ille confolator, qui uos fortes reddet & inuictos, non ueniet ad uos. Si quidem illi uos præparaui, ille perficiet quod à nobis cœptum est in uobis, Denica per ile lum femper uobiscum futurus sum, & præsentius absens adero, qu'am nunc adsum præs lens. Non enim in hoc veni, ut lemper vobilcum agam in terris: led ideo me deieci ad ve/ fram infirmitatem, ut uos eucherem in colum. Sic uisum est consilio paterno, dispesatis temporum uicibus paulatim uos,& gradibus quibuldam ad ea quæ perfecta funt promo uere. Aequum elt autem ut animos quogs uestros ad paternam dispensationem accomy moderis. Omnia uobis contingent nostro beneficio, sed uestrum est adniti, ut nostri bene ficij litis capaces. Etenim li perpetuo manleritis in hoc affectu, in quo nunc estis, consola/ metile coelestis non uenietaduos, nimirum nondum capaces sui muneris: Quod si abie mussis, neglecta corporali præsentia, præparaueritis animos uestros sublimioribus do ubus, quas spiritus ille uobis deferet, tum ueniet ille consolator à me missus ex patre, nun cuam uos relicturus, nec unqua uos destituturus, nec in uita, nec in morte: nec erit inestiv cax illespiritus, sed quum uenerit, plus efficiet per uos, quàm ego nunc præsto; non quod non liteadem potetia, sed quod sic expediat humani generis saluti, negocii partes in tem/ porapartiri. Ego argui mundum, ille plenius & euidentius idem efficiet. Sic enim conuin ille arquet cetmundum, ut nisi resipuerit credens Euangelio, nullam sit prorsus excusationem habi/ mundum de mus. Nam utilli nunc nostræ carnis infirmitas præbet offendiculum; ita nonnihil prebe peccato reuideatur, quod possit incredulitati sua pratexere. Viderunt lassum, uiderunt esurienta & litientem, uiderunt hymilem & contemptű, mox uidebunt afflictum, captű, cælum, ac morientem denics. Cæterum ubi perfectis omnibus, quæ ad carnis dispensationem pertiv nentuiderint reuixille, uiderint lublatu in coelos, uiderint millo spiritu uos subito factos intrepidos mei nominis præcones, uirtutes admiradas emicare ad nomen meum inuoca numexilire dæmones, restitui claudos, sanari ægrotos, reuiuiscere mortuos: denig nihil non evenisse quodà prophetis erat prædictu, nihil erit reliquu excusationis impis & incardulis. Tum enim mundus triplici nomine conuincetur inexculabiliter. Prima de pece cato, mox de iustitia, deinde de iudicio. De peccato omniti maximo, quodos cætera pecca nompia com plechitur, coarguetur: quia quum uiderint confentire prophetaru oracula comevens: cum conspexerint tot hominū milia profiteri nome meti quum viderint eos, qui mihi crediderunt, accepto spiritu sancio loqui linguis ignotis, clarescere miraculis: re linquere superstitionem Mosaica legis, amplecti pietatem euagelicam, detestari patrium cultum simulacrorum, sed uitæ pietate colere patrem cælestem; pro nihilo ducere terre na commodattotos ad cœlestia rapi, quid tum habebit mūdus, quod prætexat obstinatæ fuz incredulitatic Si nihil erit omiffum a patre, qui milit: nihil à me, qui miffus fum feruan disomnibus:nihilà spiritu sancto, quem utrice missuri sumus:nihilà uobis, quibus ut or ganis suis utetur ille cœlestis spiritus, quid superest, nisi utomnes intelligant eos incredu limis fuæ perire uitio: Quumck conspexerint prophanas gentes, per simplicis aquæ tinz dammac mei nominis protessionem ablui a pristinæ uitæ peccatis, & innocentia dona ripelam erit illos uolentes ac scientes in suis manere sordibus, & peccata peccatis adde/ re Coarguetur autem & de falso uindicata iustitia. Nunc enim utcung prætexunt obser De iustita mationem legis à deo traditæ:iaclant observatas maior constitutiones, prætexunt à may vero <del>ioribus traditam religionē, ieiunia, labbata, preces, eleemolynas, cultus, & id genus alia,</del> ane speciem habent iusticiæ:cæterum ubi uiderint spiritus illius uim admirabile non co/ tingere nisi his, qui professi fuerint nome meticontingere etia idololatris, sine legis obser mulone, quid dicent interim, qui sibi iustitia ex legis observatione uindicante Frustra glo riabitur apud homines de falla iustitia, qui eum reiecerunt, per quem unti uera contingit iulitia. Id ita esse tum palam erit mundo, quu spiritus ille declararit, me non esse mortuu, quem in cruce suffixerat, quem sepelierat: sed redisse ad patre, unde ueneram, apud illum Quia nado viuere,& iam inuilibilem, ac lublatuab oculis humanis maiora præltare per uos meo lpi ad patrem titu afflatos, of prælens in terris præstiterim. His rebus fiet, ut illoru iniustitia coarguatur, quialibi libi iultitie spem posuerūt, in me: & dei iustitia fiat illustris, quæbona fide præ fliterit humano generi, qd'olim per prophetas luos erat pollicitus. Id aut mox futuru est. Proficiscor enim ad patrem per morte, nece diu uobiscum hoc uisibili corpore uersaturus hm,& tamen lentietis me ujuum ac potentem, nihilos non præstantem eorum, quæ sum pollicitus

IN EVANGELIVM IOANNIS De indicio pollicitus. Quin et de iudicio coarguetur mundus, quum passim hominibus à peccatis ad nero innocentiam uitæ relipiscentibus, à crassis Mosaicæ legis ceremoniis, ad Euangelicapie tatem sele conferentibus, à damonum & simula crorum cultura totis totius orbis nation nibus fele convertentibus ad cultum patris, filij, & spiritus sanci, palam fiet principēhu ius mundi, qui hactenus per peccatum exercuit tyrannidem, iam luis iplius armisuicit, eiectum condemnatum é effe: ut qui mortem mea procurauerit, per quem peccata mun di tolluntur, per que confertur innocetia, per que donatur libertas Euagelica, per que da tur immortalitas. Tum apparebit fuille triumphum, quod uidebatur ignominia: fuille uictoriam, quod putabatur exitium. Quum enim dæmones passim eijcientur templis, quum ad signum crucis eiulabunt, quum ad nomen meum relinquent diu possessa corpo ra, nonne manifestum erit principem illorum esse condemnatum? Nonne conspicuum erit & illos merito damnandos elle, qui damnatum illum ac uiclum lequi maluerint in mortem æternam, qu'àm me, quem deus ueluti uichorem in regni sul consortium subuexe Adbue multa rit, omnibus innocentiæ uitæýs autorem: Sunt aliamulta, quæ uobis poteram dicere, sed babeo uobis non est huius temporis ea promere, nec uos adhuc capaces estis, ob imbecillitatem nec dicere adhuc peractam huius meæ legationis functionem: ea spiritui uenturo reservo. Ille ubi uenerit, reperiet uos plenioris scientiæ capaciores, nimirum peracta mortis, resurrection nis, & ascensionis meæ dispensatione. Non erit spiritus uanus aut humanus, sed spiritus erit meus, hoc est, ueritatis. Is uos docebit omnem ueritatem, cuius nunc ad plenum capa ces non estis. Loquetur & ille uobis, sed tacitis & arcanis flatibus. Non aere motofenet aures corporis, sed occulta ui mouebit intima mentium. Nec loquetur incerta, sed quem/ admodum ego nihil loquutus fum, quod non audierim apud patrem meum, ita ille niv hil fuggeret, nifi quod acceperit à patre, & à me. Nec folum aperiet uobis omnem uerita. tem de rebus præteritis, uerumetiam quoties res postulabit, quæ post futura lunt,prædir cet uobis antequam eueniant. Est enim non solum omnipotens, sed etiam omniscius. Ille per uos illustrabit gloriam nominis mei, quemadmodum ego per mortem, & refurrectio nem meam illustrabo gloriam patris. Nam quemadmodum in gloriam patrisproficit, quicquid à me geritur, à quo sum, & à quo accepi omnia: ita in meam gloriam proficiet, Quia de meo quicquid spiritus ille per uos gesserit. Nihil enim uobis suggeret diversum ab his, que ego accipiet accepta à patre tradidi uobis. Nihil inter nos non commune omnium. A patre profici scuntur omnia, sed nihil est illius, quod idem non sit meum, nec quicquam est patris, aut meum, quod spiritui non sit commune. Per illum igitur ego uobis loquar, quemadmo/ dum per me loquutus est pater. Qui mihi credit, credit patri, qui spiritui cre dit, credet utri que nostrum. Hisce tot rebus confirmati fortem animum sumite aduersus tempestatem Modicum & imminentem, & in rebus affliciis servate uos sequundioribus, quæ sequentur. Breve tem iam non nide/ pus est quod orbabimini conspectu meo, sed id longum non erit. Post exiguum enim tem

poris spacium rursus reddar oculis uestris, ut paulatim assuescatis carere corporis huius confpectu, qui uobis inutilis est. Nam ad patrem redeo, maiora uobis largiturus, ubiuo/ bis conspicuus esse desiero. Tantus autem mo ror occuparatid temporis discipulorum animos, ut toties iterata, nec intelligerent, nec meminissent. Quum enim dominus lesus indicaret his uerbis non admodum obscure, se per mortem ac sepulturam absuturum à conspectu suorum: sed rursus post triduum eodem quidem corpore, sed sam immora li uidendum elle luis, ut aliquot dies confirmatis discipulorum animis, fese reciperet in cœlum: ut lublato conspectu corporis, quod illos non patiebatur esse pirituales, prome rerentur spiritum illum cœlestem:nec post expectarent corporalem domini præsentami nili quum supremo die sese semel ostender omnibus tonius orbis nationibus, sudicaturus uiuos & mortuos:tamen quod dictum erat, non intelligentes discipuli, mustitabant inter sele: Quid sibi uult hic sermor Breue tempus est quod me nõ uidebitis, & rursum: Breue tempus erit quod me uidebitis, quonia uado ad patre. Quomodo uidebimus, qui fe lub/ ducit ad patrem: aut quid sibi uult hoc breue tempus, quo sui uidendi copiam nobis adv mett rurlum aliud breue, quo sui uidedi nobis copiam faciett Obscurus est hic sermo, nec intelligimus quid loquatur. lefus autem intelligens quod haberet in animo percontarife, quid sibi uellet quod dixisset, præuenit illorum interrogationem, ut quemad modis solet, oftenderet libi notas elle, quamuis arcanas hominū cogitationes, Rurlum hoc courbat

Digitized by Google

inquit

inguit, animos uestros, quod dixerim, ad breue tempus subducendum uobis mei con/ spectum, rursus ad breue tempus reddendum uobis mei conspectum, quod perpetuo non expediat apud uos manere, quemadmodum nuc maneo, sed magis in rem uestram est, utabeam ad patrem. Quod dixi, uerissimum est. Instat tempus, quum uos ob adem/ pram hanc nostram consuerudinem, luctu, mœrore, lachrymis coficiemini, desponden ies animum, uelut omni præsidio destituti. Contra mundus uelut uictor gaudebit, ge/ fliet, exultabit: fed breui commutabuntur rerum uices: nam mundi gaudium uertetur inmorrorem, & uester moeror uertetur in gaudium. V tenim mea mors uos discrucia bit,& ludæos afficiet gaudio:ita refurrectio uos afficiet gaudio, contra ludæos contir/ babit.Quare breuë iltum mœrorem fortiter tolerate, spe mox sequuturi gaudij. Quemv admodum grauída mulíer grauíter difcruciatur , nitens ad partum: cæterum eos doloz resmagno tolerat animo, quod sciat non fore diuturnos, & mox consequuturam ex æ/ dita prole uoluptatem. Nam simul atque pepererit quod parturiebat, tanta est uoluptas, quodmater fit facta nouæ prolis, ut non meminerit doloris, quem in nixu perpeffa eft: imò gaudet longam lætitia emptam fibi dolore breui. Itidem uos quoca hoc exiguo tem pore quod instat, uehementer animo discruciabimini, & iam nunc mœrore magno tene mini: sed post dies pauculos, ubi victor me uobis exhibuero rediviuum, magno gaudio perfundetur cor uestrum: quod quem mortuum luxistis, uideatis immortalitate dona/ num.Luctus erit breuis, sed gaudium erit perenne. Mors enim transit, manet immorta/ Et in illo die lias. Nunc multa funt, de quibus animus uester gestit interrogare me. Tum adeo satis/ me no interfactumeritanimis & oculis weltris, ut nihil amplius existimetis interrogandum. Ingens rogabitis enim gaudium excutiet omnem animi molestiam: nece quicquam præterea uota uestra quicquam requirent, ubi plus uidebitis exhibitu, quam speraueritis, aut optare sitis ausi. Et tamen pollea quam fuero lublatus à uobis in cœlum, nihil elt uobis defuturum. Quid enim fav cilius, quam petere à patre : Quicquid autem ab illo petieritis in meo nomine, dabitur iobis. Quid opus uobis est alijs præsidijs: Pater unus potest omnia, & ille meis amicis, acmeo nomine petentibus nihil negaturus est. Hactenus obstitit uobis presentia corpo risquo minus petieritis aliquidabillo dignu meo nomine. Nondum enim toti pender usapræsidijs cœlestibus, sed ab hoc corpore uelut humano pendetis affectu. Posthac petite lublatis in cœlum animis, ubi l'citote me prælenté fore patronû : & quicquid po/ Aukueritis, împetrabitis: ut iam gaudiữ uestrum, quod post hunc, in quo nunc estis, moe rorem, ex reddito uobis mei conspectu continget, fiat plenti ac perpetuum. Non enim ciunt tunc uices mœroris & gaudi, ex fublata ac reddita mei copia iuxta corporis infir mitatem, sed freti semper uobis parato cœlesti præsidio, semper præsente habentes con folatorem & confultorem spiritu, jugi conscientiæ gaudio fruemini, in lætis pariter atca tristibus agentes gratias deo. Hec interim obscurius ac uelut per anigma loquutus sum Hee in pro mbis, nondum quid dica ad plenum intelligentibus. Sic enim obsequendum erat imbe uerbijs loquu cillitati uestra, ut uos quog discatis alioru imbecillitati gerere morem. Sed ueniet tem/ tus sum nobis pus, qui hoc corpore mortali fublato, uobis iam firmioribus, ac mœrore polito, magis amentis loquar de patre meo palàm, & abs parabolarum inuolucris. Nunc enim uobis quod palam etiam dicitur, ob animű imbecillem, & curis occupatű, ueluti parabola est. Tandem & per spiritum meŭ certo renuntiabo uobis quid uelit pater meus. Non enim decet wos ignaros esse uoluntatis paternæ. Tum quidem tacite loquar, sed certa loquar, fedaperta loquar, si modo uos petieritis. Sed tum hoc quoque suggeret spíritus cœle/ ftis quid petendum sit, aut quomodo petendű in nomine meo. Quod si feceritis, etiam siquid esset arduum ac difficile, tamen pater in gratiam meam petentibus non negaret. Nunc non hoc dico, qualific meo interuentu litis impetraturi, quemadmodum ab hoz mine principe nonnunquam impetrat homines patrocinio cuiulpiam, qui gratiolus lit apud principem, quod alioqui largiturus no ellet, nili hoc donaret eius gratię, qui postu lantis preces comendat. Imo pater, tametli rogari amat per filium, per quem omnia uor tuit largiri mortalibus, tamen uolens ac lubens alioqui uotis uestris annuet. Non solum obamorem quem habet erga filium, uerumetia quem habet erga uos: no enim fic amat filium, ut nos non amet, sed quoscunce amat filius, hos amat & pater. Amat igitur uos, con operum uestrorum gratia, sed ob id, quia me mutuo diligitis: quia creditis quod abiplo Tom.7

ab ipso profectus sum. Nam hoc est amare patre, amare filiu: & hoc est credere patri, cre dere filio. Non credit aut qui negat illu à patre uenisse, qui negat illu ex autoritate patris dicere ac facere omnia. Antequa uenirem in mundum, assumpto quod uidetis mortali corpore,iam eram apud patrem: sed uestra causa ueni in mundum, ut uos in cœlum eue herem. Nunc rursus obitis his, quæ mandarat pater, uestra gratia, iuxta corporis præsen tiam relinquo mundum, & ad patrem redeo. Quicquid autem hic geritur, aut geretur, uestræ salutis causa geritur, ac geretur. His uerbis animatiores facti discipuli, nonnihil sibi placere cœperunt, quasi suiribus sustinere possent imminentem domini sui morr tem, respondent hunc in modum: Ecce quod in posterum te facturu possiceris, hoc iam nunc præstas. Nunc enim abseg parabolarum inuolucro palam eloqueris quid sis factu/ rus:nec est opus ut te quicqua præterea rogemus. Nihil enim te fugit, & istis dictis anix mi nostri mœrore exemisti, nec erit opus alijs sermonibus .. Non dubitamus enim, quin quod instat spe gaudy futuri, simus constantibus animis laturi: Et in hoc denica uere cre dímus, quod à deo profectus sis, quod arcana cordium nostrorum penítus habes perspe Cla. Porrò dominus Iesus: cui mos erat acriter ubig cohercere, si quid humane arrogan tiæ, ambitionis, aut fiduciæ fensisset in animis oboriri discipulorum suorum, quo plane discerent suis diffidere viribus, quibus nihil poterant, sed toti penderent à præsidis del patris: retudit eam arrogantiam, quod quum nondum intelligeret quid dixisset, quum nondum uere crederent, nondum essent pares instantibus procellis, tamen sibi uindica rent, quod erat precibus postulandum à patre: respondit de hunc in modum: Quid ego audio : Quod ego post polliceor, iam firmioribus mea doctrina & sacri spiritus afflatt factis, hoc nuc uobis arrogatis ante tempus, quali virtutis humanæ prælidijs polsitis o mnino quicquam. Îmò iam instat tempus, quo declarabitis, qu'àm ex uobisipsis sitis imè becilles. Non enim solum fortiter non perferetis tempestatem imminentem, sed me de serto solo in manibus satellitum, qui me rapient ad crucis supplicit, alius alio fugietis! adeo metu perturbatis animis, ut non modo mihi non sitis adhæsuri, sed ne consortio quidem mutuo uobis inuicem auxilio folatiog futuri, dum fibi quifg timebit, ne alteriz us indicio prodatur, aut in periculum ueniat, quanquam mihi quidem ueftro præsidio non erit opus. Ab omnibus quidem amicis meis destituar, sed tamen desolatus no eto: quia nunquam me deseret pater. Hæc ideo loquor uobis, ut uestris distissivistisme conquiescatis. Mundus magnis tumultibus coorietur in uos, quemadmodum nuncin me cooritur. Sed magno sitis animo, memores, quod ego uici mundum. Ex me sumetis exemplum, à me sperabitis auxilium. Vincetis & uos, sed per metuestrapte quidem na tura imbecilles, fed meo spiritu fortes & inuicti futuri, quum tempus & res postulabit: CAPVT

 ${f V}$ iul ${f mod}$ i fer ${f mod}$ onibus pol ${f teaq}$ uam Ie ${f fus}$  parti ${f mod}$ con ${f follow}$ los luos, partim erudísset, & instruxisset aduersus imminentem malorum procellam: quoníam admonuerat fiduciam non elle collocandam in uriv bus humanis, sed præsidio cœlesti, uoluit & ipsa re docere suos, ut ingruen tibus afflictionibus mundi non aliò spectaret, quam ad patrem collestem,

XVII

unde totos oporteret pendere, qui cupitit esse pares tolerandis persecutionibus. Igitur attollens oculos in cœlum, quo nimirum iplo corporis habitu doceret, quò foret intendendus animus, hunc in modu loquutus est: Pater nunc adest tempus mihi semper opta tum,glorifica filium tuñapud homines morte, ac refurrectione, ut uicifsim filius tuus te glorificet apud universos mortales, & uteros per alteru innotescat. Sic enim expeditad humani generis falutē, ut mundus per te cognofcat filiū, ac uicifsim per filiū cognofcat patrem. Sic enim tibi uilum est, ut filio traderes potestate universi generis mortaliü:nec in aliud hanc tradidisti potestatë, nisi ut omnes salui redderentur, & a morte libetatiui tam assequantur æternā. Placuit enim tibi quicquid largiris hominibus, per filiū largiri: per cuius mortem donas omnibus, li uelint, uitam æternam. Porrò uitæ æterne fons elt, ut utroca alteru illustrante, per fidem cognoscant utrunca, uidelicet te, qui solus uerus es deus, non folum Iudæorữ, fed omníữ orbis nationữ, unde proficifeitur quicquid eftuf quam boni: & eum quem pro salute generis humani misisti in mundum, lesum Christis per quem donas quicquid tua bonitas donare uoluit hominibus : ut utrice nostrum bas

beant gratia, tibi uelut autori fummo omniti, mihi qui ex tua uoluntate functione hane uolens ac lubens perago. Non enim potest salutem consequi, qui patrem honoret, con tempto filio, aut qui filium ueneretur, neglecto patre, cum utriulog fit eadem gloria. Ego hactenus miraculis ac doctrina mea, nomen tuti illustre reddidi in terris: hactenus obij quod mihi mandaras, promptus ac paratus ad id quod superest. Non quæsiui gloriam meam, sed tuam, uerum deieci memetipsum ad summa ignominiæ humilitatem, ut tui nominis gloriam illustrarem apud homines. Nam tua gloria nunqua in se mutatur, nec eges gloria apud homines, sed illis opus est, ut ipsis innotescas. Et nüc mi pater, tu uicis? limeffice, ut mūdus intelligat me totum receptum in eam gloria, quam habebam apud te prius quam hic orbis conderetur. Propter corporis imbecillitatem adhuc humiliter deme sentiunt homines, de te uero magnifice sentiunt. Tua gloria sicut ex sese nec ini/ num habet nec finem: ita nec crescere nouit nec decrescere. Nec huius corporis assum/ pri imbecillitas imminuit gloria mea, quam semper habui, semper ex te natus: sed abs te conditus est mundus per me, ut essent qui cognosceret, mirarentur & amaret, potentia, sapientia, ac bonitate tuam. Nunc rursus est tempus, ut quod conditu est, tua bonitas rev flituat per me . Restituetur autem , si cognorit mundus quanta sit tua charitas erga ge/ nus humanum, cuius servandi gratia filium unicu in mortem tradideris: quanta poten, tia, qui diaboli tyranni de fregeris: quanta fapientia, qui tam mirabili confilio mundum abs te alienum ad te converteris. Iacta funt huius rei fundameta. Effeci ut nomen tuum innotuerit is, quos afflatu tuo exemptos à mundo, mihi tradidifti. Non enim poterant eximi huic mundo, non poterant inseri mihi, nisi tua gratuita bonitas afflasset illoru ani mos. Tui erant, quos condidifi: tui erant quos huic negocio destinaras, & eos mihi do cendos a c formados tradidisti. Nec inanis fuit in illis tua benignitas, nec inanis fuit ope ra mea. Grediderunt doctrinæ meæ, qua te docui; nec solu crediderunt, sed hucusa per/ stiterunt in credulitate, obtemperantes meis sermonibus. Nam hoc cognitü ac persua/ fum habent, quod Iudæi credere noluerunt, quod quicquid docui, quicquid gefsi, ex te autore profectu est, tua uirtute gestum est. Nec enim aliud illis tradidi, qu'am abs te traz dendum acceperam, qui quicquid etiam fum, ex te fum: negs quicqua est tuũ, quod non idem lit meum. Sermonem igitur meum, que pharile i spreuerunt; hi uelut abs te profe/ dum rece perût, cui credentes uere cognouerût quod abs te profectus sim, abs te missus uenerim in hunc mundû. Hactenus profectû est in eis, quod persuasum habêt me Mes/ sam elle tot seculis expectati, quem tu ad salutem omni credenti missiti in mundum. Nunc quonia eos relinquo, iuxta corporis conuicta, uicifsim illos tuæ bonitati comenz do servan clos, ne deficiant, sed semper in melius proficiant. Sciunt cui debeant acceptu ferre sua salutem. Sciunt cuius præsidis niti debeant. Ex te pendent. Ego igitur pro his Ego pro els rogo, quos e mundo fubductos, tuos effe uoluifti, ut tua bonitas quod cœpit in illis, per/ 1080 petuum ac proprium esse uelit. Pro mundo nunc non rogo, qui malis cupiditatibus exe cæcatus, pertinaciter reclamat doctrinæ meæ, libi ipli falutem gratis oblatam inuidens. Pro his rogo, quos mihi seruandos tradideras, quia non sunt huius mundi, sed tui sunt, & aduerfus diaboli maliciam non possunt esse tuti, nisi tuo perpetuo præsidio. Tuos igi turtibi pater comendo, ut perpetuo tuos esse uelis, quemadmodum ego perpetuo tuus lum. Et ideo mei sunt, quia tui sunt, quod inter nos sit rerum omnium communio. Quice quid enim meum est, idem & tuum est; quicquid tuum est, idem est & meum. Quemad. modum autem tu mea docirina glorificatus es apud homines, ita ego per horum credu litatem glorificatus lum, qui mihi constanter adhæserint, pharisæis & scribis obstinate reclamantibus. Succedent enim hi quodammodo in uices meas, ac me sublato de terris nomen utriusque nostrum celebre reddent per universum orbem. Peregi prædicatio nismeæ munus, in quod isti succedent. lamo non sum in mundo, quem mox relinquo: caterum hi mei loco manent adhuc in mundo, sparsuri per universas orbis nationes, quod à me didicerunt. Ego uero relichis illis, ad te uenio totus. Pater sancte serva eos in prædicatione tui nominis, quos mihi docendos tradidisti, ut ea doceant, quæ tu me do cere uoluisti, quæck ego per omnia uoluntati obtemperans tuæ docui: ut quemadmo/ dum ego à tuis præscriptis nusquam discessi, sed per omnia consentientem me præbui uoluntati tuz:ita & horum doctrina, horum vita, nulquã à mea dissentiat. Sic enim vere Tom.7



glorificabitur nomen nostrum per illos, si quemadmodum nos inter nos confentientes, uteres alterum glorificauimus: ita & hi nusquam à nobis dissentientes, illustre reddant nomen nostrum in toto terrarti orbe. Quicquid enim illi docuerint, quicquid fecerint, quoniam intelligetur à nobis esse profectum, ad nostri nominis gloria referetur. Quan-Cum effem en diu cum illis egi lecundum corporis consuetudinem, etiam corporalibus officis studui sis in mundo illos servare veluti tuos, & abs te mihi concreditos, & hactenus continui illos in foede re nostro. Quotquot mihi tradidisti, hos traditos bona side custodiui: nece quisquam ex hoc contubernio perfit, præter unum: qui licet mecum uiveret, meus tamen no erat, led perditioni natus erat, qua ipse sibi suopte vitio voles accersivit. Nam à me nihil est præ teritum, quod illum ad mentem meliore reuocare debuerit. Ne id quidem fortuito obti git, led hoc fore iam olim scriptura diuina prædixerat, utamicus & domesticus conui/ ctor, pecunia redemptus, proderet in mortem dominti, ac magistrum suum. Verum tuo sancio consilio fit, ut huius quog pernicies proficiat ad publicam orbis salute, dum per hunc procuraturid, fine quo falus non poterat contingere: dumci paratur exemplum,

> quod admoneat unumquemes in eo perlistere quod cœpit, ne quod gratuita dei bonita te collatum est ad consequendam æternam salutem, ipse sibi sua culpa uertat in exitium

> conspectu, ponante mœrorem, quod intelligat me reuicturum: mox gaudeant, ubi me conspexerint redicioum: demum ubi uiderint sublatuin colum, & acceperint spiritum

Name autem aternű. Verum ut haclenus hac aterno tuo confilio peracla funt, ficuti uoluifti, ita pere ad tenenio functus his quæ mandasti, relinquo mundum, & ad te uenio. Sed interim abiturus, hæc

loquorapud te: non quod dubitem de uoluntate tua, sed ut hac oratione cosoler & confirmem meos, ut intelligant le tibi fore eura, postea quam mei corporis suerint orbati

illum cœlestem,tui simul ac mei uicarium,concipiant gaudium non temporariã, quod e corporis redditi nascatur aspectu, sed perpetuum ac perfectum, quod illis semper sugge rat spiritus noster, inhabitans eorum pectora, ut iam non aliunde pendeant, quam à fidu Ego dedi eis cia nostri rectico conscientia. Graves persequution il tempestates excitabit in illos mun fermone เหนื dus, propterea quod mea doctrina non couenit cum huius mundi cupiditatibus. Siqui dem homines inhiantrebus terrenis & caducis, ego doceo cœlestia. Hanc doctrinam abs te mihi traditam, tradidi illis, quam aspernante mundo, hi pauci amplexi sunt, & ob hoc mundus hos,uelut fui defertores,& ad nos transfugas,odío profequitur,nõ ob ali/ ud, nifi quod nobis adhærent, mundo renunciantes. Habet hic mundus suas illecebras ad tempus blandientes: habet sua terriculameta minascis, quibus fortem etiamanimum frangit. His tuetur suam factionem, & nostram impugnat. Aequum est igitur, ac nostrae benignitatis, ut qui à mundi partibus desciuerunt ad nos, sect totos nobis crediderunt, totick pendent à nobis, curæ sint tibi, quo mundus intelligat, tutiores esse qui se nostris tradunt præfidijs, quam qui nituntur auxilijs mundi. Simplex illorum erga nos fiducia, meretur cœlestem fauorem : & odium in eos mundi nostra causa exortum, prouocat no stram erga illos beneuolentiam. Non enim ideo sunt inuisi mundo, quod sures sint, aut homicidæ, aut raptores, aut impostores, sed quod immunes sint à uitijs huius mundi, ab ambitione, auaritia, liuore, fraudulentiaca pharifæorum, ab idololatria, à turpitudine, cæteris&uitijs, quibus paísim laborat mundus . Deníque ideo odit eos mundus , quod' spreta doctrina pharisaica, spreta stusta philosophia mundi, simplici credulitate pareant meis decretis, quemadmodum me quoque mundus odit, quod tuæ uoluntati paruerim. Nec me folum odit mundus, sed nomen quog meum, ac memoriam oderit: meade cau fa profequetur odio, quicunque contemptis humanis dogmatis, sequetur simplicem ac puram doctrinam Euangelica, propterea quod longe diffentiat à cupiditatibus eorum, Non rogo at qui totis studijs amplectuntur ea, quæ sunt huius mundi. Nunc ego persunctus meo me tollas nere, seiungor à mundi consortio : sic enim expedit. Nosim autem adhuc illos esse milit comites, nondum est tempus, ut & hi sustollantur e mundo, donec & ipsi persuncti fuer rint fibi delegando munere. Hoc tantum rogo, ne uiuentes in mundo, mundi vitijs com taminentur, & à nobis desciscentes, reuoluantur in mundi factionem. Id enim fine wo præsidio uitare no poterunt, tot insultibus impetiti. Mihi adhærent, mei palmites sint, nea membra funt. Ita fit, ut quemadmodum ego fum alienus à mundo, quoniam adhæ reo tibi, ita & hi lint à mundo alieni, quoniam adhærent mihi. Quemadmodum ego me purum

Digitized by Google

me purum feruaui ab inquinamentis mundi, ita tu hos puros ferua ab omni mundi con agio. Id fiet, si tuo præsidio perseuerauerint in ueritate. Mundi sapientia plurimum ha bet falsitatis admixtum. Mosaica lex rerum umbris est inuoluta, sed tuus sermo, quem ego docui, pura ueritas est, non habet sucos, non habet umbrarum sumos. Hanc ego pu resyncerecs tradidi, ut iam non sit opus tot interpretamentis, tot constitutionibus phase rifeorum, tot elaboratis philosophorum sophismatis. Sola doctrina mea simplex, & o/ mnibus obuia, si modo accesserit credulitas, sufficiet ad æternam felicitatem. Queme admodum ego nus Apostolus bona fide gessi tuum negocium, abs te missus in munz dum, nulla ex parte corruptus ex mundi contagio, sed mundum potius ad meam attra/ hens puritatem: ita & hos mei uice mitto in mundum, ut quod à me acceperunt, pure fyncerect doceant: non studentes quæstui gloriæ ue suæ, sed uoluntati tuæ, quo per ho num testimonium plurimi pertrahantur ad nos, & a mundo separentur, qui totus in vi tijs est. Huius rei gratia memetipsum uichimam immolo tibi, ut & hi purgati a peccatis; puri perseuerent in prædicatione ueritatis Euangelicæ. Non enim potest pure prædiz care doctrinam meam mundo, qui mundanis affectibus fuerit obnoxius. Nec pro his cantum rogo, qui pauci sunt, sed pro omnibus, qui per meam doctrinam ab his prædica tam, mundo renunciaturi sunt, & in me fiduciam omnem collocaturi. Sic enim fiet, ut quemadmodum tuis inhærens férmonibus, abs te non diuellor: quemadmodu hi meis praceptis inharentes, à me non divellentur, sed veluti palmites vivent in nobis, veluti membra nostra animabuntur spiritu: ita & cæteri, qui horum dictis inhæserint, quæ ex meaccepta mundo tradent, mihi infiti, per me tibi iungantur, tirtotum corpus fibi connexum cohæreat, te radice, me stirpe, spiritu sparso per omnia membra, his & qui per hos credituri funt palmitibus, per uniuerfum orbem longe latecy diffusis. Ego nihil pose fum sine te, hi nihil poterut sine me. Quod abs te accepi, hoc in illos transfundo per spirituomnibus comunemout quemadmodum tu uim tuam exeris in me; & ego tibi indi uullus inhæreo, ita & nos uim nostram exeramus in his, hobis indiuulle adhærentibus? utmundus horum concordi doctrina, horum miraculis, horum caftis moribus come motus, credat me profectum abs te, & quicquid per te gelsi, redeat in gloriam tui nomi nis: intelligat mundus & in his elle spiritum nostrum, miraculis, alijsch uarijs argumen. tis exerentem uim luam. Quemadmodum enim gloriam, quam mihi apud homines a dia miracula peperere, non mihi uindicaui, sed tibi pater transcripsi, que autorem sem/ per professus sum; ita gloria, quam isti magnificis gestis sibi parabunt in posterum, quo niam suo nomine nihil agent, sed omnia referent ad nostri nominis gloriam, tota nostra erit. Itags mundus intelliget, talem effe concordiam inter illos & me, qualis eft interme & te, Ego per spiritum meum agam in illis, quemadmodum tu in me ueritatem tuam exeruilti:ita fiet, ut ipli quoque uelut unius corporis membra, uni adhærentia capiti & codem uegetata spiritu, mutua concordia intersele cohæreant, ut undique sit absoluta perfectace concordia, in colis & in terris. Abrogat doctrinæ fidem, opinionum diffens lio. Si concordes docebutidem, quod ego docui, si uita respondebit doctrina, nimirum mundus intelliget, non esse doctrinam humanam, sed profectam à me, quem tu in munx dum missifi . Intelliget & illos tibi charos esse, uoluntati tuz obtemperantes, quemadz modum ego tibi charus fum, nufquam deflectens ab animo no. Pater, cupio ut quemad Pater quos modum hi quos ex mundo sublatos tradidisti mihi, futuri sunt imitatores afflictionii & dedisti mibi crucis mez, ita fint & gloriz confortes: ut quemadmodum spectatores fuerunt humili, satis mez, ac testes erunt supplici mei, ita sint & gloriz spectatores, quam mihi his ma/ lis defuncto daturus es : ut & ipli difcant per afflictiones tendere ad æterna gaudia, per ignominiam ad immortalem gloriam proficilci. Non enim est noua gloria, quam mihi danurus es, necest noua charitas, qua me diligis, sed ideo profers apud homines argumenta rue erga me dilectionis, ut qui mei uolunt esse, simili via ambiant amorem tuum; fimilibus factis ad cœlestem gloria enitantur. Dilecti tibi sunt ante mundum conditum; quos tuo amore, quos tua gloria dignaturus es. Pater iuste, à me nihil est præteritu, quo minus innotesceres omnibus: sed mundus magna ex parte suitis obcæcatus, noluit te agnoscere, quia mihi te docenti noluit credere. Ego uero purus à mudo te noui, & co) gninum prædicaui. Nec omnino frustra suit mea prædicatio. Per me cognouerut te his

. J.

quos in hoc delegeras, quod abs te profectus sim, tamets pharifai clamitant me profectum à Beelzebub damonior principe. Sed ut tua bonitas me miserat servandis, si qua sieri potuisset, omnibus: ita tua iustita non patietur ob quorundam incredulitatem srustrari uota credentium. Docti, potentes, religionis proceres, tuam doctrina spreuerunt, sed hi rudes, humiles, indocti, per me receperunt notitiam tui nominis, esticiamos ut ma gis ac magis eis innotescat: ut summa charitate, qua me complexus es, complectaris & illos: atq; illi uicissim plenius edocti per spiritum meum, & nos redament, & seinuicem mutua beneuolentia soueant ac tueantur. Sic enim erunt inuicti aduersus omnes huius mundi tumultus.

CAPVT XVIII

Viulmodi sermone posteaquam Dominus Iesus consistmasset, erexistetás suorum animos, & gregem suum suo patri comendasset, quo plane declararet discipulis suis, se uolente ac subentem pati quæ pateretur, ultrò proficificitur obuiam sis, à quibus erat capiendus. Nox enim erat intempesta, & nisinoto loco deprehensus, capi no poterat. Ab eo igitur soco, quo hæclo

quebatur discipulis, egressus est: & transmisso torrente, cui nomen apud Hebreos ex re Cedron, contulit fefe, comitantibus fe difcipulis, in ortum, non ignorans ludam eo uen turum cum armata cohorte satellitum:quoniam ludas,qui prodebat illum,non ignora/ bat quod dominus lesus frequenter multa nocte eò se solitus fit subducere orandi gratia cum discipulis suis. Nox enim in hoc captata est, ne quis tumultus oriretur à populo, & armata manus adhibita est, ne lesu comites oblisteret, quo minus caperetur. Judas enim ex discipulo lesu factus proditor, & ex comite redemptoris factus latronum dux, cum cohorte quam acceperat à pontificibus & pharilais, quibus paclus erat se traditurum iplis in manus lelum, uenit in ortum, ubi cum discipulis ingressus orabat dominus. Ad ducebant autem lecum faces ac laternas , quo posset in tenebris agnosci, no sine gladijs ac fultibus aduerlus discipulorii uim, si quis forte conatus fuisset defendere dominum fuum. lefus autem, quem nihil fugiebat eorti quæ gerebantur, ut plane doceret se & præ scium & uolentem pati quæ patiebatur, non expectato illorum aduentu, processit illis adue nientibus obuiă, ultro percontans, quem quærerent: ne per errorem manus infice/ rent in aliquem discipulorum. Quumch respondissent, se Iesum Nazarenti quærere, refpondit intrepida uoce: Ego fum ille quem quæritis. Aderat autem fimul & Iudas Ifca/ riotes una cum cohorte, qui paulo ante perfidi ofculi fymbolo prodiderat lefum, quum hæc loqueretur dominus,nec prodens interim à quo prodebatur,nec uerbis fæuiens in conductitiam militü cohortem, ut ad extremü ulcz mansuetudinis exemplum præberet suis discipulis. Ad hanc auté lesuvocem: Ego sum: territa cohors, repulsa est in tergum, & concidit in terram, non ferens dominica vocis vim. Vbi recepissent animos, ac nur fum pararent adoriri lefum, iterü percontatus eft eos dominus, quem quærerêt. Quum respondissent, quemadmodum modo responderant, se lesum Nazarenum quærere, rur fum intrepida uoce respondit: Iam dixi uobis, me esse illum quem queritis. Quod si me quæritis, in me unum uobis facio potestatem, hos sinite abire, in quos uobis per me ius non elt in præfentia. Hoc ideo fecit lefus, ut clarifsimo argumēto declararet, nulla ui caz pi potuille, nili le capi permilillet , polteaqu'am lemel lola uoce perdita & armatam **mi** litum manum una cum impudenti proditore submouisset, atque in terram prostrauisset. Porrò quemadmodum sui capiendi fecit potestatem, ita non idem ius permisit in discipulos: quia prædixerat eam tempestatem id temporis in suñ unius caput sæuitura, relio quos deficiendos quide, fed incolumes futuros, donec eos reviseret: interim & boni pa storis imaginem præbes, qui sui gregis incolumitatem suæ uitæ dispendio redemit. S mon itaq Petrus, qui peculiari quodam amore domini fui flagrabat, quonia magnifica quædam de se fuerat pollicitus, quod suæ uite dispendio redempturus esset uitam domi mi, quum uideret armatam cohortem inficere manus in Iesum, oblitus eorum que diste rat illi dominus, subito calore percitus eduxit gladium, nec expectato domini influ per culsit seruum pontificis, cui nomen erat Malchus: sed iclus frustratus, tantu aricultin abfeidit illius dextram, domino nimirum Petri manum moderante, ut leue uulnus effes. Cuius damnữ tamen mox fua lenitate restituit. Passus est autem dominus futurti eccles liz luz principem in huncerrorem pio quidem affectu cadere, quo certius & efficacius " in posterum

in pollerum eximeret omnem ulcifcendi libidine, acius armorii in totum excuteret, post eaquam & illum obiurgasset, qui nodum accepto interdicto, pium dominum pio affectu aduerlus impios tueri pararet. Ielus itacz uim quidem militum diuina uirtute cohibuit à Petro, sed interim discipulum iam ad reliquum pugnæ flagrantem obiurgat dicens: Quid agis Petre: Excidit ne tibi, quod pridem quum me dehortareris à morte, audieris satanas, & à tergo sequi iussus sis : Quorsum expromitur gladius : An ut morte meam impedias, quam volens & ex autoritate patris subeor Crucem meam imitarite decet, non depellere. Reconde igitur ensem tuum in uaginam. Res Euangelica non agitur eiusmodi præsidijs. Si uis in meas uices succedere, non alio gladio pugnandum erit tibi, quam Euangelici ser, monis, qui uitia amputat, homines seruat. An non bibam hoc mortis poculü, quod mihi pater tradidit ebibendum: Quomodo fiet ut unum simus omnes, quemadmodum ante rogaui patrem, nili, que admodu ego ad mortem ulos pareo uoluntati paterna, ita & uos obtéperetis praceptis meis: Hoc fermone cohercitis à pugna discipulis, cohors militum. & horti tribunus, unà cui ministris, quos addiderant potisices & pharisai, impias manus iniecerunt in lesum, ac facinorosor in morem ligatum, adducunt primuad Annam pon tificem, Caiphæ focerum, hincad ipfum Caipham missus est. Caiphas auté erat summus illius anni pontifex. Ergo ab ædibus Annæ duxerunt lefum ad Caipham , de quo prius dictum est, quod reliquis ambigentibus quid esset faciendu de lesu, propter munus quod gerebat, prophetico spiritu afflatus, suaserat eum omnino tollendum e medio, quod sic expediret in comune, ut unius hominis morte, totius populi falus redimeretur. Ad hujus igitur focerum primti deductus est Iesus, ut illius oculos optato spectaculo pascerent, ator inhuius ædibus examinaret, li quam criminis specië in eo possint reperire. Quanti enim ahimos haberent parricidales, tamen ob metum populi & prælidis, studebät iusticiæ sper dem aliquam prætexere . Sed impiam hominum altutiam divina prudentia vertisin filij 🗋 fuigloria. Dum enim fic capitur, fic ducitur ab Anna ad Caipham, à Caipha ad Pilatum, à Pilato ad Herodem, ab Heroderurius ad Pilatū: dum à multis examinatur, ac multis no minibus acculatur, omnes innocentie sua testes secit, ac professores, etia innimicos. Nulv lum aut certius innocentiæ testimoniu, qu'am quod ab inimico ueritas extorquet. Qu'am uero no dederunt æquitatis pontificiæ specimen: Proditionem innoxij pecunia redemez runt, per conductam armatorum manum inermem ceperunt, no reluctantem, fed tantum adito specimine uirtutis sua, si uoluisset uti: sponte se prabentem alligarunt, ducunt non adiudicem, fed ad hoftem, ueluti prædam oftentantes : atque ibi demum crim<u>en</u> obijci/ cidum quæritur, quum prophanarum etiam legum æquitas nemini manum Inijciat, nîli prius criminis inuidia uehemens grauet alique. Huc igitur nempe ad Caipha quum duceretur Iesus, Simon Petrus, quanto à pugna prohibitus, tamen adhuc nonnihil sidens. utruti fuz, sequebatur lesum una cum alio quoda discipulo, qui paulo ante super cœnam accubueratin peclus lefu. Is quonia erat notus potifici fretus hac noticia, aufus est ingrev diad atriff ules cum lefu. Petrus quonia ignotus erat, non aufus est intrò confequi, sed rea stitit foris ad ostifi, multum interim degenerans ab illa fortissima uoce: Ego anima meam pono pro te, & tamé adhuc aliquid restabat animi masculi. Nam amoris erat, quod ausus estad ostium uses sequi, quum caterialius aliò se proripuissent. Cateru quod non est au fus introire, formidinis erat, ac mox sequuturæ negationis presudium. Sed alter ille disci pulus, uidens Petrum non confequi, admonuit ancillam oftiariam, ut eum qui staret ante oftium, introduceret. Quod quum esset sactum, mulier intuens Petrum, & quasi per som num noscitans, quod aliquando uidisset eum in comitatu lesu, præsertim quum abeo ius furesset introduci quem sciebat esse discipulã: Num tu quoq, inquit, discipulus es iltius hominis, qui modo captus adducebatut: Ad hanc uilis muliercule uoce, que tamen nihil fauum aut formidabile præ se ferebat, quum Prtrum conferret cum eo quem non imper tebat, quum sciret esse lesu discipult, & ita lesum nominaret homine, quali misereretur alius potius, quam indignaretur: lubito oblitus omnium, qua tot uerbis inculcarat lelus, oblitus tam magnificæ pollicitationis, negauit le elle discipulum Iesu. Hæc nimirum est prima professio uolentiti principum aulis sele addicere, abnegare Christum, hocest, ueriz taté. Sic ingressus Petrus, miscuit se ministris ac seruis pontificis, qui stabant ad prunas & ob frigus intempelte noctis calefaciebant le, limuld; cum illis le calefaciebat, sperans le ita R 4 polle

posse latere: expectans interim quem exitum esset habiturifiquod agebatur de lesu. Non dum enim omnem spem defugiendæ mortis abiecerat : quanquam ita metu perculsus, ut nec illud ei ueniret in mêtem, quod dominus modo prædixerat futurum, ut fortis ille pole licitator abiuraret dominum luum. Caiphas igitur pontifex, quo speciem aliquam legiti/ mi iudicii præberet, sed reuera hoc agens, ut ex uarijs lesu responsis aliquid excerperet, quod illi criminis uice posset impingi, multa percontatus est Iesum de discipulis suis, qua les essent, unde essereos nactus, & in quem usum eos colligeret, et quid illos docuisset clan culum. Lefus autem intelligens eum non æqui iudicis animo percontari, quo uerti cogno sceret, sed fraudulenter uenari quod criminaretur, & in discipulos interim ansam captan do, quos lelus uolebat adhuc elle in tuto, nihil telpondit ad pontificis infidiolas interro, gationes: sed à suo suorum de testimonio relegat eum ad testimonio publicum, & testimo níum etiam inimicoru, quo nullum potest esse certius innocenti. Quur, inquit, me rogas, quid in occulto docuerim meosr Mea doctrina non fuit feditiofa, nece clancularia. Ego pa lam loquutus fum mundo. Ego femper quod docui, docui in fynagogis uestris, docui in templo diebus festis, loco & tempore celeberrimo, quò ex omnibus Syriæ partibus un/ dicg Iudzi conveniunt: nihil att in occulto loquutus lum, quod idem non palam docere sim ausus. Toties audijt me populus, toties pharisei. Quid nüe me tanquā de furtiua clan culariac; docirina percontaris: Quin illos interrogas, qui me publice docente audierunt; Illorum erit certius testimonit, qui mihi nulla familiaritate iuncti sunt, plericz etiam ode runt.Referant illi uel inimici, quid docuerim. Sciunt enim plurimi, nec difficile erit inue/ nire teltes doctrinæmeæ.Hæc quum dixisset lefus, docens interim, pro ueritate nonnun/ quam fortiter quide, sed absq conuicio respondendum esse: quidam è ministris potificis. qui forte proximus astabat, no dissimilis suo domino, uo lens tueri dignitate sui pontificis aduersus libertatem Iesu:quemadmodū Petrus uolebat tueri sui preceptoris incolumita/ tem aduersus uim militum, non expectato iussu somini impingit alapam in faciem le su, conuicifi addens, & potifice, & se famulo dignum: Siccine tu respondes pontificie Por terat dominus lesus & hunc impium pontifice perdere, & hunc impactore alapæ cohibe re, nisi uoluisset suis exemplű exhibere, ő; sint præpostera, quam peruersa mundi iudicia. Horum enim speciator assidebat Petrus, qui uilis ancillæ uocem ferre non poterat, quum dominus à famulo cæderetur. Porrò dominus lefus qui mansuetissme se gestitaduersus omnes iniurias, nulquam leuerior of in eos, qui titulo specie de religionis oppugnarent ue ram religionem, no tulit tacitus alapam, qui crucem tacitus pertulit Præfidebat pontifex. examinabatur uinclus lelus: iudicij species erat. Et apudethnicū iudicē auditur uicislim, & interrogatur reus: apud pontifice pro responso dabatur alapa, & dabatur en qui iudex futurus elt uiuoru & mortuoru Respodit itag Iesus libere quidessed mansuetissimesLos quor apud iudicem, ei respondeo rogatus. Hic rationibus agituretia apud ethnicos, non alapis. Si quid male dixi, doce: fin nihil male loquutus fum, cur tu iudicis minister; in iudiz cio, tacente iudice, nihil refellens me uerberas: Hæcagebantur in ædibus Caiphæpone tificis, ad quem ut dixera, Annas iplius focer miserat uinci Ielum Sed interea dum hæd aguntur procul spectante Petro, qui, ut dicere ceepera, stabat admixtus turbe ministroru, & ad prunas calefaciebat fe: erant inter hos, qui ex notis Petrum utcung noscitantes, die cerent illi: Num & tu ex huius discipulis es, qui sic tractatur à pontifice : Petrus conspex cho tam immani spectaculo, magis etiam exterritus, rur sum negauit se discipulu Iesu. Iam enim sensit illos ex pontificis interrogatione, de discipulis etiam coprehendendis cogitare. Hac negatione Petrus arbritrabatur le futurum à perículo libert, queadmodt lelecte plicuerat ab ostiaria. Sed quo magis agnosceret, quam mihil posserex suapre uirture separ ratus à confortio domini sui, stabat in reliqua ministrorti turba quida sanguinis propine quitate coiunclus illi, qui paulo ante in horto quum cateris audacior primus tentaras inc ijcere manus in Ielum, percullus erat à Petro, & auriculæ dano mulclatuschie divino com filio subornatus est, ut ulcisceretur cognati sui iniuriam, sed re uera Petritemerariam delle fiduciam corrigeret. Non contentus enim unica Petri negatione, quoniam pugna, quita quam in tenebris acla, fecerat eum inlignem: Quid, inquit, negas elle te de numero difeie pulorum istius. An non temodo uidi his oculis in horto cum lesus Adhancuocem penis sus exanimatus Petrus, deucuit fe iplum, li nosset homine. Et ilico ceginicgallus. Nechos

figno, quod dominus illi prædixerat, Petrus ad se redijt, nec rediturus erat, nisi dominus efficaci contuitu luo reddidisset illum libi,tacitock afflatu prouocasset pœnitentiæ lachty mas. Tot modis erat docendus ille, totius ecclelize futurus princeps, ut in omnib. libi diffie deret, & ex unius domini sui præsidio pederet. Quum igitur & apud Caipham totam no/ clem examinatus esset uses ad diluculum, nec quice in eo repertu esset sceleris, ob quod capitis accerli pollet, ab ædibus Caiphæ pontificis ducunt lefum ad Pilatum præfidem. utinnoxij sanguinis inuidia in eum deriuarent. Ac lesus quide, ut erat uinclus, per cohor. tem conductam deductus est in prætoriti præsidis. Cæterum ipsi Iudæi non ingressisunt pratorium, ne contaminarentur, propterea quod comedendus effet illis agnus paichalis, ad cuius elum puri uolebant accedere, peruerfa nimirum religione, qui fe crederent præsi dis, quia Iudaus non erat, innoxia domo profanari, quum ipfi tot artibus molirentur ne/ cem homini nihil comerito, imò tot modis bene merito. Pilatus igitur ubi uidit nouam iu dicij formā, captum et uinclū ante quàm effet auditus à iudice, armatā hominū manum, prodific foras , ipfe contaminandus eorum alloquio, qui fibi iam uidebantur puri Prodific autem, ut li fieri posset, placata Iudeorü yesania liberaret innoxium: Mittitis, inquit, hunc. adme capite plectendum. Atqui nonest moris Romani, quent afficere supplicio, nisi convictum de crimine capitali. Quod igitur crimen huic intenditis: Responderunt Iudeit Sittibi satis pontificum & phariseorum autoritas. Si non esset iste malesicus, que nostra est religio, non tradidissemus ett in manus tuas. Pilatus suspicans id quod res erat, esse aliz quid primati odij propter legis superstitione: Si quid est, inquit, quod ad meŭ tribunal non pertineat, ueluti li uiolatum fabbatum, li gustate carnes suille, si quid liberius dicti in Moz. len, prophetas, templum aut deum uestrum: aut si quid huiusmodi commissum est, quod uestra lex puniri iussit, quum non sit alioqui Romanis legibus uetitum, ipsi tollite ad uos. hominem, & iuxta legem uestram iudicate illum. Ego Cæsaris nomine præsidem ago. Si quid aduerlus huius leges comssum est, quod capitali supplicio dignum sit, adferte, et legi time convictum afficiam fupplicio. Caterum veltra legis qualtionibus me no admifceo. ludzi uero tametli quouis modo cupiebant extincli Ielum, tamen metu przetexunt reliz. gionem, ne mox darent pœnas iudici, quod innoxium & indemnatū occidifient: limuld; nouum fupplicij genus affectabant in illo, quod tum apud Iudæos erat omnium probroz fillimum: Nobis, inquiunt, no est fas interficere quenquam. Ista dicebat impudens natio, qua tot prophetas occiderat, libi blandiens, quali effet ab homicidio immunis, quum innocente tot modis adigerent ad necem, aut quali folus carnifex homicida sit, qui suis ma/ nibus suffigit in crucem. Animum habebant homicidam, linguas habebant homicidas: conduxerant proditore, conduxerant cohortem, conduxerant falfos teltes, confinxerant falla crimina: urgent ac terrent indicem, & libi uidentur ab homicidio puri, digni de qui ue scantur agno paschali: non ob aliud, nisi quod ab ingressu prætorij sele cotinuissent. Hæc autem facta funt, ut perspicuum esset, nihil sceleratius peruersa religione, simulque sie ret, quod Ielus futurum prædixerat, per ænigma fignificans, qua morte foret moritutus, quum diceret: Quum exaltatus fuero à terra, omnia pertraham ad me : ut omnino intele ligeremus, non solum mortem illi constitutam fuisse, sed delectum etiam mortis genus. Pilatus igitur posteaquam auditis Iudæorū uocibus intellexisset, inter cætera nescio quid obijci le lu de regno affectato, nec in le lu specie qui cquam appareret, quod huic crimini faceret fidem, rurlus ingressus est prætorium, foris relicta turba: & accersito privatim ad k lefu, ut absque tumultu ex homine, quod ex uultu quoque liquebat, probo & pruden/ te, quid effet expiscaretur, dixit: Tu ne es ille rex Iudzorum, quem dicuntur expectares Hoc unum diligenter exquirit Pilatus, quod cætera non pertinerent ad rempublicam, caterum hoc crimen uideretur & ad Cæsaris maiestatem, & ad publicam tranquillita/ tem pertinere. Exquirit autem non quod credat, sed ut ex reo suppeditaretur, quo refelv leret ludæos. lefus autem tametfi non ignoraret hoc effe falfo delatum à ludæis 2 quod in Cælaris contumelia affectaret regnum: tamen ut Iudæoru malicia detegeret, & Pilati lub kuaret æquitatë, longe meliorë pontificib. & pharifæis, tametli profanus effet, & Iudaicæ religionis conteptor, respodit: V tru hoc ex te coniectas, quod regni sim affectator, an lu/ dei hoc nomine me detulerum tibi: Pilatus & suam aperiens innocentiam, & Iudæorum maliciam: Nequaquam, inquit, hoc ex me coieclo, neg quicquam in te uideo congruens

isti crimini. Iudæorum est ista de uenturo rege fabula. An me putas esse Iudæum ? Gena tua calumniatrix,& tui pontifices tradiderunt te mihi, modis omnibus agentes, ut occida ris. Sed quoniam no est Romani moris indemnatum occidere, si falsum est affectati regni crimen, quid igitur commilistis Hæc quoniam Pilatus simpliciter sciscitabatur, ut liberae ret innocentem: lefus illi per ænigma dignatus eft respondere, docens aliud regni genus effe, de quo prophetæ fuiffent loquuti, longe fublimius hoc regno mundano, quod huma nis legibus, humanis prælidijs coltaret, quod nihil pollet nili in corpora: fed elle regnum çœleste, quod mundi regnű non affectaret, sed contemneret: non læderet, sed proueheret in melius: Regnum, inquit, meum no est huius generis, cuius est regnum Cafareum. Hoc terrenum est, meum uero cœleste. Nihil igitur affecto, quod affectatum lædere possit Cæ. saris maiestatem. Si meum regnum esser huius mundi, non hac in me mundus impune faceret,nimirum haberem & iple more ceterorum regum armatum latellitium:haberem laterones ac stipatores : haberé instructas copias: hæc præsidia decertarent armis pro me, ne Iudais hoc quod moliuntur in me impune liceret. Nunc paucos habeo discipulos, & eos imbelles ac tenues, ipse inermis & imbellis, uidelicet alijs nites præsidijs, eo quod me um regnii non sit terrenum. Hocænigma quum Pilatus homo profanus non satis intelligeret, audiffet tamen I elum non prorlus abnuere regis nomen, led regni genus diffingue re, dixit: Ergóne uerű elt, te rege effealicubi, quodcung lit iltud regni genus, quod ad nos non pertineat: Hic lefus ferio rogatus à ludice, an aliquo modo rexesset quod uerum est, modeste professus est: Tu, inquit, dicis me regem esse. Totidem enim uerbis, mutata pronunciatione, cofirmat quilquis interrogat. Non enim est meum inficiari quod uerum est, præferrim quum in hoc natus lim,& ideo uenerimin,mundum:non ut fallam mendacio, fed ut testificer ueritatē. Cuius simplex est animus, nec huius mundi cupiditatibus obcæ catus,agnoscit & audit uocem meam. Pilatus aut nec hæc quæ dicebantur intelligens, nisi quod arbitrabatur, rem ad fuam cognitione non pertinere: nec tamen daretur idonea refponsio à Christo, qua Iudæos uel placaret, uel abigeret: quum interrogasset, quidesset ue ritas illa de qua loqueretur: & cuius teltandæ gratia uenisset in mundum, non expectato responso rei, rursum prodit foras ad Iudæos. Quid multis opus est, inquit, examinaui ho minem, nec ullum inuenio crimen in homine, capitis fupplicio dignum. Nec ideo prælie dem hic ago nomine Cælaris, ut innoxij mea lententia condemnentur. Cæterum etiam 🗈 noxius lit uobis, quod ego non comperio, tamen æquum est, ut si uelut innocenti nolitis parcere, tamen ob diei festi religionem, ueluti nocenti uitam condonetis. Est auté hic mos apud uos, ut in hoc festo paschæ, quod à uobis omniñ sancussime colitur, unum aliquem è nocentibus condonem uobis flagitantibus. Vestrum igitur erit unum è duobus eligeres Barrabam nobilem latronem, & publicae tranquillitatis conturbatorem, aut hunc lefum. hominem meo iudicio innoxium, quem quidam dicunt elle regem Iudzorum. Przefize enim, ut hic etiam si quid admilit, sentiat uestræ solennitatis gratiam. Vultis ne igitur, ut hunc uobis condonem: Non enim expectabat præfes tantam Iudæorum uefaniam,ut pa lam facinorofum , notæck audacíæ latronem Lefu manfuetiffimo & innocenti præferrent. At Iudæi magno uocum consensu clamarumt omnes: Non istum uolumus nobis donari. fed Barrabam. CAP. XIX

Ræses, ubi tentatis omnibus (nam Iesum & ad Herodem per occasionem ablegarat, nullum non mouens lapidem, ut uel à reo semet explicaret, uel absoluteret innocentem) perspiceret sese nihil proficere apud furentem Iudaorum populum, quo uel sic mitigaret illorum uesaniam & innocentem mortisub

duceret, iuxta morem Romanum iussit Iesum uirgis cædi. Porrò milites qui aderant in atrio', quorum pleroses Iudæi ad sæuitiæ ministeriti conduxerant, de suo ingenio multama crudelitatë adiecerunt solenni supplicio. Nam cæso sudibrij causa induxertit chlamydena purpuream, & coronam e spinis contortam imposuerti illius capiti, tradita in manti sceptri uice arundine: mox uesut regnum affectatum exprobrates homini humili & contempto, ueniebant ad eum & slexis genibus, dicebant: Aue rex Iudæort. Quin & sacië illius conspuebant, & impingebät alapas, ad ome sudibrij genus sese massuetissime prebentere e to omniti domino, quo nos, qui cti nihil simus, tamen animos excelsos ac præseroces getis mus, doceret senitatem, & in malis tolerantia. Hæc autem passus est Pisatus sieri in sesum, ut sudæo/

nt ludaorum odium hac hominis afflictione placaret. Solet enim populi furor, si fuerit ali quousq debacchatus in eum in que fertur, subito coquiescere: præsertim si ludibrium ad/ dirum calamitati pro inuidioso reddat miserabilem eum, qui passus est. Præses itacs rursus prodifit foras, tentaturus, an posset multitudinis sauitiam mitigare: Ecce, inquit, adduco nobis hominem foras, uteius spectaeulo satietis oculos uestros, & intelligatis quomodo traclatus fit in uestram gratiam, quum ego nullum crimen inueniam in eo. Prodiit itaque Ielus iussu Pilati, sicut erat ornatus, uinctus, cæsus, consputus, gestans spineam coronam, & uestem purpurea, & exhibens en Pilatus, ait: Ecce homo adest. Sed hoc speciaculo, quo quātauis barbarorū feritas poterat mitefcere: non folum no funt mitigati lude orū animis sed magis etia accensi sunt, ut quod hactenus successisset, perficerent. Metuebat enim pon tifices, ne fi tam atrocia paífus dimitteretur, poltuer fis populi tum cocitati fludijs, in ipfo rum capita recideret hui us immanitatis inuidia Pontifices itag cum fuis ministris infano tumultu clamabant: Crucifige,crucifige eum. Pilatus intelligens ex captata mifericordià mihilessespei, metu tentat furorem illorum coercere: Ego, inquit, furis administrator sum; non alieni odij uindex:80 nocentes ex legti autoritate punio, non fum innocētiæ carnifeæ Hadenus servitum est odio vestro, non ultra seviam in innoxis. Quod si certum est illum in cucem agere, nolim hoc meum prætorium impiari innocêtis hominis fanguine. Vos hominem uestro perículo abducite, & si uidetur, crucifigite: ego non soleo crucifigere nist facinorolos. In hoc nullu inuenio crime cruce dignum. Nam quod de regno obijcitur cris mensin hunc talem non competit. Nec fatis est reo crimen obijcere, nisi certis argumentis probetur, quod obiectif est, præsertim quoties de capite hominis agitur. Hæctota res non legiumo more, led per tumultum geritur. Iudæi quum audirent prælidem tanto ltudio pa trocinantem Ielu, nec omnino committendum ducerent, ut aliquo pacto Ielus elaberetur èmanibus, crimen commenti funt, quod apud iudice imperitum legis graue uideri posset: Quanquam, inquiunt, nibil commissifica aduersus leges Cesareas, tamen nos legem habe musa deo traditam, quam Cæfar etiam nobis relinquit, & fecundum hanc legem come ruit mortem, quonia le fecit filium del: & libi divinitatem arrogans, in deum fuit blasphe mus Hoc quum audisset Pilatus, nec esset in promptu quod illis responderet, reduxit les sum in prætoriu: & iple ingressus, iterum alloquutus est illum, cupies expiscari, quid esset liocquod obijcerett & quomodo posser refelli. Rogat igitur primum, unde esset, ut cogni tagentis origine, refelleret quod affectaffet uideri filius dei:quaquam apud ethnicos tum fabulis poetarum erat proditum, & uulgo credebatur, quoldam ex deo & homine natos; semideos haberi. Jesus autem sciens Pilatum hac omnia tentare, quo tandem uitam illi lu ctifacetet: nec ignorans futurum, ut omnibus tentatis, oblitinato l'udæorum furori cede> retine uide retur om nia conatus ut elaberetur, nolens ad mortem adactus fuiffe, nihil om 🌶 nino respondit presidi. Nam quod hactenus responderat, innocentiam suam testatam esse wolun, mortem autem uolens ac lubens oppetere decreuerat. Pilatus admiratus hominis likntium in capitis periculo, quum iudicem haberet tam fauentem, ut eum ad responden dum prouocaret: Quur mihi, inquit, non respondes in capitis periculo constitutus: An nelcis mihi ius uita ac necis effe in te : Sum enim prafes huius regionis, li forte nelcis: & exmea uoluntate pendet, utrum suffigaris in crucem, an libereris à causa. Ad hac nihil res spondit lesus eorum, quæ expectabat præses, qui ad causæ defensionem cupiebat instrui, proiudice futurus patronus. Verum quoniam ea res speciem præbuisset, quali non uo lenspateretur, nihil huiulmodi, tantum de potestate, quam sibi Pilatus arrogabat, respon dit: lubindicans nec illi liberum esse absoluere, quum illius potestas seruire cogeretur fu roti ludæorum: nec illos autem, nec iplum quicquam in le ualiturum, nili lponte uolescis Pateretur: Habes, inquit, tu quide potestatem iuxta leges humanas, sed in me nullam habe tes potestatem, nisi permissum esset ab eo, cuius potestas superat omnem humanam po/ tellarem. Et faues tu quidem innocentiæ, sed tamen aliorum improbitas aliò uiclum te ra/ pit. Propterea populus Iudæorum, qui huius mortisautor est, suaquiolentia iudicem perpellitad hominis innocêtis condênationê, gravius peccat. Hoc audito Pilatus, quum intelligeret hominis & modestiam, & innocentiam, & Iudæorū malitiam, & luam æqui tatem no effereo ignotam; cui hoc magis fauebat, quod uideret eum nec mortis periculo commoueri, tentabatomnes uías, uralíquo pacto lefum abfolueret. Id fentientes ludæi, quod

quod crimen illud prius ex lege intentatum negligeret præses: nec cessaret hocagere me dis omnibus, ut lefus dimitteretur: ad prius crimen redeunt, quod oftendunt, nec ipli iu, dici tutum negligere: Si nihil, inquiunt, ad te pertinet, quod peccauit in deum nostruscene hoc adte pertinet, quod peccauit in Cælarem. Quilquis libi uindicat regnum iniullu Cæ saris, Cæsaris lædit maiestatem. At iste se regem facit, quod si hunc absoluis, non esami cus Cæsaris, qui faueas Cæsaris hosti. Hæc quum audisset occlamantes coi uratos pontifi ces,ac pharifaos, reliquamo multitudinem: tametli non ignoraret esse uanissimum quod intentabatur, tamen quoniam perspiciebat implacabile sacerdotum & phariseor a odium in lefum, tum mirum primorữ ac populi confenium in unius hominis perniciem; fimula uideret Ielum innoxium quidem, sed humilem ac tenuem, sibijosi deesse; cogitas interim & illud, apud Cælares multos quamlibet falli criminis inuidia fuille periclitatos: iamoi ui fus fibi fatis adnixus aduerfus conspiratos totius gentis primores ac populum, adunius humilis hominis tuendam innocentiam, decreuit illorum odio feruire, sic tamen, ut lesum condemnando absolueret,& suam innocentiam præfatus, impij facti inuidiam in Iudzo/ rum capita referret. Productus est igitur Ielus foras ueluti reus, quum in eo codemnando mullius legitimi iudicii species esset observata. Pilatus sedit pro tribunali in loco ædito ut omnibus effet conspicuus, cui hinc nome Hebrats gabatha, Gracis aut dicitur Ailispells, quod lapide stratus esset. Sic enim conveniebat solennem ac publicam esse lesu condemnationem, ne quem lateret eius innocentia. Sic enim condemnari, absolui erat. Traditus est Iesus ad crucem, sed in Iudæos pronunciatum est à sudice. Iam autem appetebat tempus, ut iuxta festi diei ratione, innocens sanguis pro mundi salute immolaretur. Erat enim parasceue paschæ, hora ferme sexta, quo magis urgebant Iudæl, divinæ dispensationi per ignorantiam subservientes, ut mature suoch tempore perageretut hoc sacrificium. Pilatus itacs iam iudicis habitu conspicuus populo, è tribunali demostrateis reum, utuel exipla specie liqueret, quàm in eum non competeret affectatæ tyranidis crimen, qui sicaffectus, tantam animi tranquillitatem,tantam manfuetudinë pre le ferret:Ecce,inquit,rex uefter. At Iudzi nihil aliud litientes, & languinem innoxium, clamabant: Tolle, tolle, crucifige eum. Placebat Iudæis ignominiosa mors, sperātibus fore, ut crucis ignominia, prorsusabi ominabilem redderet Ielu memoria, necullum post exoriturum, qui nomen illius sicex tincli profiteretur. Pilatus irridens illorum pertinace infaniam: Quid, inquit, an regemue strum tanta afficiam ignominia, ut suffigam in crucem: Hoc dedecus recidet in getis igno miniam, qua regem luum ad crucem adegerit. Hac uox Pilatiquan finon profecit lehi tamen prodidit Iudæorū maliciā, & extorlit leruitutis inullæ publicam professionē. Meb siam suum, hoc est, rege à prophetis promissum, multis seculis expectauerant; Casaris regnum, quo premebantur, milere oderant, tamen odijs efferati, publice Melliam fuum abnegant, & Cælarem domínum agnoscunt: Non habemus, inquiunt, regem nisi Cælarem. Tanta erat ulciscendi libido, ut sele ultro in æternam seruiture addicerent quo Iesum liber tatis autore extinguerent. Pilatus igitur uidens omnia frustra tentari, tradidit illorü arbiv trio lesum, ut crucifigeretur. Acceperunt ludæi lesum productifie prætorio, quem duxe runt ad locum supplicij, qui erat extra ciuitate, ut locus quog responderet figura. Nam uiclima qua confecrabatur teltamentu, extra fepta populi immolabatur. Huc ibat Ielus, iam fuis indutus ueftibus,quo magis effet omnibus probro,qui fauerant ei,ipfe fibi humi liter cruce baiulans:nam & hoc procuratü elt à ludæis,ne quid ignominiæ deeffet. Quin & locus infamis delectus eft, in quo ex more scelerosi, supplicio plecti consucuerunt, pal lim iacentibus extinctorum offibus functus & execrabilis, nimirum præfe ferens, cuirei dicatus esset, & ex re nomen erat inditű uulgo. Nam Hebraice dicebatur Golgatha, Grav ce reariou rono, Latine Caluariælocus. Et ne quid superesset ignominia, procuratumest & hoc'à ludæis, ut limul alij duo palàm facinoroli crucifigerentur cum lelu : ut nocens ex flagitioforum confortio æftimaretur, uidereturg crimen effe commune, quibus erat com mune supplicium. At gut prorsus ad illorum societate pertinere uideretur, sic ordinarunt Iudæi cruces, ut medius effet Iefus, hinc atog hinc feptus latronib. Sed nefcit humanis for dibus inquinari fons omnis puritatis: illustratur etiam hominum probris fons omnis glo riæ. Crux ante probrofa, per illum facta est triumphale signum, cui mudus inclinat caput quod adorant angeli, quod tremunt damones. Inuenit illic condemnatus quem ex latros ne faceret

nefaceret paradificiuem: tantum aberat, ut supplici societas contaminaret ipsum. Ne quid autem ad iusti supplicif speciem deesset, additus est ex more suus cuics titulus, qui & personam indicaret, & crimen. Pilatus autem cum cæteris suos pro meritis addidissettitu los, cruci domini lelu titulum bunc iustit affigi: lelus Nazarenus, rex Iudæorum: quo niv mirum ipsa etiam inscriptione testatam faceret & Iudæorum maliciam, & pendentis in nocentiam: in quem is titulusiuxta Iudæorum accusationem non competebat, & tamen iuxta id, quod apud prælidem fuerat iple professus maxime competebat. Siquidem sude us Hebræis fonat, confitentem. Erat autem, & est uere rex ac liberator omnium profiten/ num nomen iplius, quibus largitur confortium regni cœlestis. Hunc titulum, quo magis gruaret inuidia pontifices & pharilæos, curauerat Pilatus triplici lingua describendums Hebraice, Græce, & Latine: quarum prima erat illius gentis peculiaris: alteræ duæ ob fræ quens Græcorum & Romanorum commercium fic erant inuectæ, ut plericz Iudęi quocz Grace Latine & scirent. Cautum est igitur à præside, ne quisquam, uel indigena, uel perez grinus, titulum ignoraret. Hancinscriptionem phariseis inuidiosam, ob loci frequentiam. quodurbi uicinus effet golgotha, & uel cafu prætereuntibus cofpicuus, multi ludæorum legebant,& plerics Ielu Nazareni nomen agnolcebant. Quantum autem abfuisset ab af/ fectato regno, plurimi nouerant, qui uiderant illum abdere sese, cum ad regnu pertrahen dus effet. Expectabatur auté uulgo Iudæis rex ille promissus à prophetis, quem illi Messiv amuocant. Hoc quum negligeret Pilatus, tamen imprudens eum dedit titulum, qui maxi me demonstraret omnib. quis esset ille qui pendebat. Pendebat enim uere rex ille regum. qui morte sua debellabat diaboli tyrannidem. Trophæum potius diceres quam crucem. Quii omnia uiderentur ignominiæ plena pontificibus & pharifæis, tamen hæc infcriptio mouit animos illorum, quod honorificentior effet, quam uellent: tantum erat impijs studi amabrogandi nominis, cui uni debebatur omnis totius mundi gloria. Agunt itage cum prælide de mutando título, ne scriberetur rex luda orum, sed quod sibi nomen hoc usury pallet. Præles autem quant imprudens, illud iam tum præludebat futurum, ut falutiferi nominis professio, quam falso dicti Iudæi abnegarēt, ad gentes credulas, hoc est, ad ueros ludzos demigraret, in cæteris igitur hactenus morigeratus illorű odíjs, negauit fe titulum mutaturum: Quod scripsi, inquit, scripsi. Siquidem in rem omniñ erat occidi Christum fed rurfum in rem omniñerat, nominis illius gloriam toto orbe celeberrimam reddi, cuius professione salus omnibus deferretur. Ergo cum hoc titulo suffixus esset in crucem domi mus lefus, nudo corpore, quemadmodum mos erat, mílites qui crucifixerant eum, ex con fuetudine partiebantur inter sese uestimeta Iesu. Nam hoc illis cedebat, uesut in operæ pre mium. Quum att essent quatuor, reliquum uestitum, quonia ex uarijs partibus erat conv lutus, lic disfuerunt, ut suam quists portionem ferret. Supererat autem tunica, uestis nimi/ rum interior, & corpori uicinior, non illa quidem confuta, fed ita contexta à fummo ufæ adimū, ut distuta, futura esser inutilis. Visum est itag militibus, ut hæc no scinderetur, sed ei tota cotingeret, cuicue fors fauisser. He cauté tames si prophanis animis à militibus ge/ recentur, tamen imprudentes lubleruiebant uaticinio prophetarii, ut hinc etiam agnolce? retur is esse, de quo prædixerat spiritus divinus in psalmis: Partiti sunt inter se vestimenta mea, & fuper uefte mea miserunt sortes. Et hac quidem gesta sunt à militibus, a'dhuc uiu pendête domino. Ceterum altabant iuxta cruce Ielu, Maria mater eius, & huic adhærens foror María Cleopæfilia, una cum María Magdalene . Ielus igitur de cruce conspiciens matrem fuam, fimulo; difcipulti, que cæteris familiarius dilexerat, ne quid affectus huma/ nirelinqueret in terris, quemadmodii distributis uestibus, rerum nihil reliquerat, uersus ad matrem, ait: Mulier ecce filius tuus, capitis & oculorii nutu discipulii delignans. Mox addiscipulum uersus: Ecce, inquit, mater tua, Atos ex eo tempore discipulus ille suscepit erga Ielu matre affectum filij, per omnia curam illius agens. His peractis, quu Ielus sciret mbil superesse, quod ad legitimā uiclimam pertineret, ut hoc quog accederet, quod pro/ phetia prædixerat: Dederunt in escam meam fel, & in siti mea potarunt me aceto, clamas uit de cruce: Sitio. Solent autem qui hoc supplici genere moriuntur, ue hementer discruz ciari siti, uidelicet sanguine per uulnera corporis exhausto. Nimirum & hoc faciebatad declarandam humanæ naturæ, supplicijen non simulati ueritatem. Aderat autem illic uas acido uino plenum, quod sitientibus porrigi solet, ob mortem acceleranda. Milites igitur **spongiam** 

Spongiam acido uino impletam, & impositam hyssopi ligno, admouerunt ori eius. Simul ates uero gustasset acetum Ielus, dixit: Consummatum est, significans rite peractum lacri ficium, juxta patris yoluntatem; ac moxinclinato capite, reddidit spiritum. Atq hicope raprecium est audire, rurius praposteram ac perueriam Iudeorum religione:innoxium, benemeritum, sceleratis odijs, impijs modis adegerunt in crucem, nihil deterriti a tamim mani facinore diei festi religione: cæterum de tollendis è cruce corporibus superstitiosela borant Iudzi. Pilatum adeunt, utiplius iuslu crura frangerentur pendentibus, quo mon acceleraretur, deinde cadauera tollerentur è medio, ne cospectusui die seltu funestarent. Erat dies ille magnus, qui ab apparatu sacrorum, Græcis parasceue dicitur, & instabat illis facrofanctum fabbatum , quo nefas erat operari. Iam enim homines religiofi, peracto tam crudeli facinore, perinde quali re bene gelta, ad Molaicam uictimam pure celebran dam intenderāt animū, ignari quod paschalis agnus ille uerus iam esset immolatus. Adeo peltifera res est, pietas in rebus corporalibus sita, quæ cum animi pietate coiuncla nonsit. Annuente itaque Pilato, milites utriusque latronis crura fregerunt, quos adhuc uiuentes repererant. Porrò cum uentum esset ad Iesum, quoniam uiderunt illum iam exanimem, Superuacuum esse putantes, non fregerunt illius crura. Nam in hoc frangebantur, ut cito moreretur qui pendebat. Sed astabat inter milites quidam, qui, quo certior esset mors do/ mini lefu, lancea perfodit latus eius: ac protinus ex uulnere profluxit fanguis & aqua, ma gno mysterio declarantia, quod eius mors nos ablueret à peccatis, & quod eadem, uiam nobis largiretur æternam. Nam baptilmus aqua constat, in sanguine uita est hominis. Pre ter naturam autem est, ut è corpore un inerato fluat aqua. Sed qui vidit oculis suis, testatus eft,&fcimus uerum effe illius teftimonium. Nouit & ipfe Iefus,quod teftis ille uera præ/ dicat, ne quis uestrum dubitet credere, quod alioqui uideretur incredibile. Hæc auté tam/ etli calu geri uidebantur, uidelicet quod pro cruribus frangendis, latus illi perfolium lit, tamen diuini confilij dispensatione gesta sunt, ut hac etiam in parte prophetarum oraculis rerum euentus responderet. Nam inter cæteros ritus, quíbus in Exodo Moses docet cele/ brandti elle phale, nominatim & illud prælcriplerat, ut agnus ille lic occideretur, ne quod os illius cofringeretur. Hac nimirum nota declarabat Ielum esse uerum illud phase, cuius imagine agnus ille Mosaicus gesserat. Huius enim sanguis credetes seruat à morte, huius mysficus esus nos ab Aegyptia seruitute, hoc est, à mundi cupiditatibus, & peccatityran nide liberos transmittit in terram cœlestem. Rursus per Zachariam spiritus ita loquitur Videbunt in quem copunxerant. Nam olim cum eodem corpore uêturus, quo pependit in cruce, tametli iam gloriolo, tamen ueltigium uulneris oftendet omnibus, & fontem fru stra apertum incredulis exprobrabit, cuius profluxu fanari poterant. Itags morte iam mul torum experimento certa copertado, supererat ut sepultura resurrectionis fide multis mo dis confirmaret. Christus aut quemadmodum omnem uitam humilem esse uoluit, ita ser pulturam uoluit esse magnificam : non ut nos doceret sepulchri curam agere, sed ut pera Clis ijs, quæ pertinebant ad dilpenlationem humilitatis, iam ad refurrectionis gloriam pre luderet. Tum autem honos uiuo exhibitus, nõ caret uel lulpicione, uel periculo, cæterum honor qui ultro defertur mortuo, certissimum est uirtutis testimonium. Ioseph igituruit nobilis ac potens, Arimathienlis patria, qui & iple fuerat discipulus lesu, sed occultus ob metum Iudæorum, qui legem sanxerant, ut quisquis se profiteretur discipulum Iesu, sub/ moueretur è fynagoga : adijt Pilatum, cui notus erat, petijtek ab eo, ut fibi liceret de cruce tollere corpus lesu. Pilatus, explorato prius an esset mortuus, permist. Abijt igitur Ioseph ad crucem, & corpus depoluit. Accellit interim funeralis adiutor officij & Nicodemus Ille, uir inter pharifæos præcipuæ nobilitatis, & iple clācularius lefu discipulus, qui prius noclu uenerat ad Ielum, quemadmodum ante narratum est, uitans pharilæorti inuidiam. Hi scientes quod siuor soleat à morte conquiescere, freti fauore præsidis, audent mortuo supremum honorem exhibere, quem uiuum palam convenire non audebant. Attulitativ tem Nicodemus unquentum ex myrrha & aloe mixtum, ad libras ferme centum, quant tum corpori magnifice condendo fufficiebat. Sublatum igitur lefu corpus communi offi cio undigaromatis obleverunt, & oblitum linteis circumligarunt, ne deflueret unguen tum. Nam hunc in modum mos est Iudeis sepelire corpora, ne putrescant. Atq hochoro Lis deferebant domino lefu, uelut homini magno & integro, ne quis existimatet eum ob maleficia origina 👔

maleficia mortuu fuille. Nihil enim adhuc altius de illo sentiebant, nisi quod uir innocens acprobus, deorg charus fuillet, cuius memoriæ deberetur hoc honoris, quod perisserope pressus inuidia uirtutis, quod ferè summis uiris soletaccidere. Atque hic apparatus inibi perfectus est, ne quis suspicari posset corpus fuisse mutatum. Atcumbi sepultus est domi nus in orto, qui proximus est loco crucis. In orto erat monumentă nouum nuper e solido lapide excilum, in quo nullu adhuc corpus fuerat reconditum. Et hæc tametli calu geri ui debantur, ad refurrectionis fide faciebant. Non em poterat fuffossum uideri sepulchrum; quod in folida rupe fuerat excifum :nec alius credi poterat ex eo refurrexisse, in quo folus eratpolitus. Nec hoc tamen agebant Ioleph et Nicodemus, qui non sperabant resurrectiu num uerum diei festi Iudaica religione mouebantur. Erat enim parasceue Iudeorū, & ur k gebat sabbatum, quo fas non erat operari. Proinde ne corpus relinqueretur infepultum, aut parum honorifice sepeliretur aminimo negocio in proximii monumentii reposueriita Quin & Iudæorum diligentia feruiuit ad fidem refurrectionis future. Nam hi cultodibus à Pilato impetratis, cura runt oblidendum monument ü, ne quis clanculum corpus subdu ceretinec hoc contenti, faxum ingens, quo claudebaturos monumenti, oblignarunt, nulé hexparte Iudæorum malicia non euadente in gloriam Christi, cuius nomen conabane aurabolere. CAPVT  $\mathbf{X} \mathbf{X}_{\bullet}$ 

C cæteris quidemdiscipulis partim metu, partim desperatione perculsis, nulla erat cura funeris. Cæterű discipulas aliquot eadem habebat sollicitudo, quæ te nuerat Ioseph & Nicodemű: sed diei festi religio continuerat illas ab opere par randorum aromatű. Potro simulatos præterisset sabbatum paschæsnociu para

tis unguentis, primo die lequentis labbati, priulquam plane diluxerat. Maria Magdalene uenitad monumentii. Quæ cum uidisset saxum, quo fuerat occlusus aditus monumentis hubmotts, ac patere fepulchrts, nihil aliud fuspicata elt, Ex corpus noctu fuisse sublatum ad iuliam lepulturam. Nam illic pro tépore politum fuerat corpus, ueluti mox iulto funere decorandu. Perturbatis em morte certa domini, spes illa resurrectiois exciderat omnibus. Relilijt igitur à monumeto nondữ inspecto Maria, et curriculo uenit ad Simone Petrum; apud quem erat & ille difcipulus, que diligebat lefus aitck:fublatus eft dominus à monua mento, nec scio quò transtulerint eum, qui sustuler ut Ad hanc noce excitatus uteres pros diftforas. Spes fanè per 🕏 tenuis habebat illos, tamé ingentific dilecti præceptoris defide no tenebantur. Itaq simul cursu contendunt ad monumentum, sed discipulus ille Iesu die ledus, vicit Petrum curlu, prior e pervenit ad monument ű. Qu ű e reperiffet oftium apen um, non ingressus est quide, sed circuflexo corpore prospexit in monumentu, si uacuum ellett uiditch corpus elle nullum, sed linteamina relicta aromatibus oblita, quibus corpus tuerat obuolut 🗓 simulez sudari û quo côte chum fuerat caput le su, nô admixtum linteamie nibus, led conuolut ü ac leparatim politum; ut facile liqueret, corpus non elle lublat ü à fue tibus, qui totu corpus ut erat obuolutu potius abduxissent cum aromatibus, linteis, & sin done, li non ob preciñ rerñ, certe ob id, quod non tantñ habuilfent ocij ad detrahenda cor poriunguenta, quouis uisco tenacius inhærentia, & suo quæg loco digerenda. Hæc erat prima qualis qualis refurrectionis spes oblata . Mox aduenit & Petrus, qui cognita re ex loanne, ut tardior fuerat in curlu, ita audacior fuit pariter & curiolior in ueltigando. Non enim contentus in monumentu prolpexisse, etià ingressus est. Hunc cosecutus est alter ill**e** ducipulus prospector, qui solus ingredi non audebat, sed socius adiunctus, ademit formiz dinis partē. Iamgi certo uiderunt cominus, quod alter ceu per umbram uiderat, nullū uiĝi elle corpus, sed corporis exuuias, sic detractas ac sepositas, ut no à furibus per tumultum, kedper ocium factif uideretur: Nondif tamen credebant eum reuixisse, tantif illud credez bant esse uerū, quod dixerat Maria, corpus sublatum à monumento. Quanti enim audie untex lefu, quod refurrecturus effet, tamen ea non infederat penitus animis eorum, & fl quid inhæferat, id metus ac tumultus crucis excusserat. Nondii enim penitus intellexerat kripturam propheticam, quæ certo prædixerat futurum, ut Iesus moreretur, ac die tertio reuivisceret. Abierunt igitur discipuli duo unde uenerant. María aut incredibili quodam amore desiderio de domini non divellebatur à monumento, mortuum quærens, quem vi uum dilexerat, & exanimi corpori cupiens officium exhibere, postea quam uiuente frui negatum esset: Stabatautem feris iuxta monumenti ostium, nihilaliud quam plorans & circum[pe/ Tom.7

circumfpeclans, si qua spes affulgeret inueniends corporis. Inter plorandum auté, quum ingredinon auderet, obliquato capite prospexit & ipsa in monumentum, vidito duos au gelos blanda lataci specie sedentes divisim, akerti ad caput, alterum ad pedes loci, ubi por fitum fuerat corpus. Iam hic alpectus letus & alacer ac placidus, fepulchri, noctis & folitu dinis, aliqua ex parte pauorem adimebat Tum angeli quoq, utillius mœrorem confolarentur, ultro compellant flentem: Mulier, inquiunt, quidest quod ploras: Tum illa uche, mentia quadam amoris ebria: Quia sustulerunt, inquit, dominum meum, nec scio ubi por fuerunt eum. Suum dominum appellat, & mortuum etiamn mant, nihiladhuc sperans de refurrectione. Tantum hoc discruciatur, quod corporis effet adempta copia. Dum hec loquitur, ex angelorum uultibus suspicata est aliquem astare à tergo, & non expectatoan gelorum responso, respexit. Et ilico uidit lesum stantem, quem angeli suerat uenerati, non tamen agnouit Maria quod Ielus effet. Apparebat enim humili specie, ne subito sua sper cie cospectus muliere expauesaceret. Ve igituranimu adderet illi, blandius appellateam fildem uerbis, quibus angeli: Mulier quid ploras, quem queris huc & huc circunspectas: Illa suspicans quod ortulanus esset, cultor & custos eius loci, in quo erat monumentii: erat autem in orto:muliebri simplicitate dicit illi: Domine, si tu sustulisti eum, dicito mihiubi calaueris eum, & ego tollam illum. Suspicabatur enim, quod amicus quispiam ob lugeo rum metű, curaffet corpus clanculum afportandum, ne ueniret in manus Iudæorum, & secus tractaretur quam ueffet. Lesus igitur delectatus tanto desiderio mulieris, uoce iam no ta & familiari, copellat eam: Maria. Ad hanc uocem notam subito conuersa mulier, iam enim le reflexerat ad angelos, adeo lubitis affectibus huc & illuc impellebatur: agnouit łefum,fubitock gaudio rapta,folito titulo copellat difeipula præceptore: Rabboni, quod Syris sonat magister, simulciprocidens uoluit osculari pedes illius, memoradhucueteris familiaritatis. lefus autem fciens illam nihil adhuc magni de fe fentire, quants synceriter ac flagranter amaret, à contactu corporis prohibuit. Videbat enim Maria rediuiuum, led non in aliud reuixille putabat, nili ut more folito confuetudine ageret cum amicis exmor tuo uiuus,ignara quod iam corpus gestaret immortale, maiore ueneratione traclandim: quod nec impijs unquam exhibuit dominus, nec etiluis attrecandum permilit, quo pau latim in totum abduceret ab amore corporis: Noli, inquit, me cotingere, corpus idemelt quod pependit in cruce, sed iam immortalitatis gloria condecoratum. Tuus auteastedus adhuc carnem sapit, quia nondum ascendi ad patrem meum: quod cum secero, mitta uo/ bis spiritum consolatorem, qui uos perfecios reddet, meog spirituali consortio dignos. Satis lit interim tuo deliderio, quod me conspexeris, quod de lo quente audieris: sed abi po tius ad fratres meos, ob mortê mea defolatos, & hoc gaudij, quod ex meo cospectues ade pta, quam primum illis imparti, hisch meis uerbis adnuncia, quod in hoc reuixi, ut dies ali quot cum eis comoratus, terras relinquam & ascendam ad patrem mibi uobiscum com munem, & eundem deum mihi uobilcum comunem. Deponant igitur terrenos affectus, & animum ad spiritualia coelestiaque dirigant. Obtemperauit igitur Maria, & reuerfaad discipulos, renunciauit se uidisse dominum: & quæ iusserat suo nomine referri, retulicut ingens quidem solatium ex eo caperent quod eos iam fratres appellaret: & ipsi præpara/ rent animos ad defiderium rerum æternarñ ac cœlestium, quod corporis fruitio iam non esset diuturna futura. Quum his ates alijs quibusdam apparitionibus, dominus Iesus pau latim erexisset animos suorum ad alacritatem, & spem peractæ resurrectionis, eodem illo die, qui primus erat sabbati, quod paschale sabbatu sequebatur, cum sam esset uespera, el fentos discipuli congregati clanculum, qui ob metum Iudzorum luce non audebant con uenire, ingressus est lelus foribus clausis, & assistens in omnium conspectu medius, que pauorem illis omnem adimeret, blande notaci uoce falutauit eos, dicens: Pax uobis. Etne spectru elle suspicarentur, autaliud corpus, ostendit eis in manibus clauoru uestigia. & in latere mílitaris lanceæ cicatricem . Hac falutatione at 13 hoc speciaculo confirmata fides est, & ademptus moror, & exhilarati discipulorum animi. Nam id eis pollicitus siient Ielus, fore, ut intra breue tepus illos revileret, luig conspectu reddito, morore absterles. cor eorum exhilarer. Simulc comonefecit eos eius quod dixerat, futurum ut in mundo mœrorem haberent, in iplo pacem. Exhilaratos igitur apoltolos, quo magis confirma ret, denuo pacis omine falutateos, diees; Pax uobis, fimules mandat cuautoritate fumma prædicatio

dio.

ii.

C

ĺ.

pradicationem corum qua uiderant: Sicut, inquit, milit me pater, & ego mitto uos. Ego sona fide glorificaui nomen patris, uos simili fide consentietes inter uos, patris meumos nomen prædicabitis. Ad hanc functionem præparate animos uestros, quandoquidem ego perfunctus mea legatione, repeto patrem inde uobis millurus largiorem spiritus sane cu copiam. Interim & ipse uobis pro captu uestro spiritum sanciü impartio, simulci cum dicto infufflauit in faciem illorum, impartitus spiritum addidit autoritate remittendi pec cata cunclis hominibus qui per Euangelicam professionem ac baptismum sibi iungeren. tur, per quitæ prioris pænitudinem uere relipilcerent: Quorum remileritis, inquit, pec carremittentur eis.: & quorum non remiseritis, obnoxij manebunt suis peccatis. Hæc quum agerentur cæteris discipulis congregatis in unü, solus aberat Thomas, quod Græe cesonat Didymum, Latine geminum. Nam is unus erat è numero duodecim, quos pecu liariter dominus delegerat ad munus Euangelicæ prædicationis. Is igitur ubi uenisset, die cipuli gestientes gaudio, renunciant illi quod uidissent dominü. Thomas suspicatus illos ludificatos aliquo phantasmate suisse, negat se crediturum, nisi testibus oculis suis, ac ne oculis quidem suis fidem habiturum, nisi conspectis in manibus clauorum recentibus ue ftigijs,manu quoque lateri lesu admota, deprehenderet lanceæ uulnus. Atque hæc incredulitas apostoli dispensatione diuina, profecit ad fidei nostræ firmitatem. Post dies igitur octoquum rursus in unum furtiuo congressu conuenissent apostoli, iamci Thomas haz clenus incredulus simul adesset cum cæteris, ingressus est dominus ianuis clausis, stanscis inmedio suorum, salutabat eos solito notogi sam more: pax uobis. mox uersus ad Tho mam, cuius incredulitatem nouerat is, qui nihil sciebat: quam quoniam sciebat, non ex malicia, quemadmodum pharilæorum, sed ex imbecillitate humana proficisci, sanare die gnatus est: Quando non satis est tibi Thoma, inquit, audisse à tam multis qui me uiderant & audierant, nisi tuis sensibus omnibus certa fiat fides, infer huc digitum tuum in uulne/ raclauorum,& inspice uera ferri uestigia: admoue manumtuam in latus meum,& contre Galanceæuulnus, & posthac noli alijs in rebus esse perinde incredulus, sed sidem habe promissis meis, quamlibet incredibilibus iuxta comunem hominu sensum: posteaquam uideris hoc esse certum, quod tibi uidebatur incredibile. Thomas ubi uidisset & contre chasset, agnoscens & faciem et solitam domini uocem, iam plena cocepta side exclamauit: Dominus meus & deus meus. Quemadmodum enim fuerat ad credendum difficilior, ita nemo clarius deum & hominem professus est. Siquidem corporis contactus, quod du? dum mortuum pependerat in cruce, teltabatur uerum hominem relurrexisse, & occulto, rum conscientia divinam virtutem arguebat. Ita Iesus amplexus quidem est Thomæpro sessionem, cæterum credendi dissicultatem taxauit, dicens: Thoma, quoniam uidisti me, quoniam audisti & contrectasti, credis. Cæterum, beati erunt qui quum non uiderint, cre diturifunt. Multis quidem alijs indicijs dominus Iefus declarauit diuinam uirtutē fuam apuddiscipulos suos, quænon sunt descripta in hoc sibro, sed quædam ab alijs referuntur Euangelistis, quædā uiua uoce narrata sunt, ab his quæ uiderunt & audierunt Non enim cura fuit omnía describere, quod erat immensum, sed tamen aliqua literis prodere uisum est operæpreciü, ut ex his credatis Iesum fuisse filium dei. Quod si feceritis continget uo/ bisilla beatitudo, quam dominus Ielus promilit ijs,qui quum non uidissent, credidissent. Quemadmodum enim ille passus est mortem, & usuit immortalis, ita & uos professione nominis illius, uitam æternam affequemini.

CAPVT.  $\mathbf{x} \mathbf{x} \mathbf{i}$ .

ESV Sautem quo magís ac magis confirmaret fidem suorum discipulorum frequeter illis apparuit, colloquens, nonnunco & una cibum capies, ne qua suspicio posset animis illorum insidere, quod præstigiü aut spectrum suisset, quod uiderant: nec tamen interim perpetuo uersabatur cum illis, quemad/ modum ante mortem solebat, nec eadem familiaritate cum illis agebat, nec

omnibus conspicuus, quia prædixerat se suis apparituru, non mundo: ne suis quidem con spituus, nisi quum uellet. Iam enim immortalitas uenerandam quandam speciem, ac ma iestatis plenam præ se ferebat, ut consirmata illorum side, corporis aspectum in totum ab eis subduceret, iam of spiritualiter apud suos uersaretur. Itaop rursus exhibuit se cospicien dum discipulis suis suxta lacum, qui dicitur Tiberiadis. Exhibuit autem huc in modum. Tom.7

Digitized by Google

Discipuli qui latitarant ante Hierosolymis, quo tutiores essent à pharisais, receperatiele. in Galilæam, erantch simul aliquam multi, nimirum Simon Petrus ac Thomas, qui idem dicitur Didymus, preterea Nathanael, cui patria Cana Galilea, ubi Ielus uerterat aquam in uinum: ad hæc duo filij Zebedæi, Ioanes & Iacobus maior, cumch his alij duo quidam discipuli. Quoniam autem præsidio domini fuerant destituti, per quem ali consueuerant examicorum ultronea benignitate, Petrus ad pristinam artem revertitur, quo sibi maniz bus uiclum pararet, ne cuiquam grauis esset, aut in ocio cuiusquam liberalitate aleretur. Non enim licebat prædicare, nec æquum esse iudicabat, ut qui non serviebat Euangelio, uiueret ex Euangelio. Sub noclem igitur, quonia luce nondum satis esset tutum prodire in publicum, ait Petrus: Abeo piscatum. Cæteri vero: venimus & nos tecum, ut piscemut una. Simul itag egressi domo, conscenderunt nauim, ac totam quidem illam noctem frus stra laboratum est piscado. Nihil enim ceperunt, quo locus daretur miraculo: simul uelut anigmate significaretur inanem esse operam Euagelista, nisi Christus hominis conatum bene fortunet. V bi uero iam diluxisset, Iesus stetit in littore, non tamen agnouerunt eum discipuli: partim ob intervallum longius:partim ob lucem adhuc ancipitem:partim quia noluit statim agnosci dominus. Alloquutus est igitur eos lesus e littore: Pueri, inquiens, num quid habetis obsonii: Illi quum ne uoce quidem agnoscerent Dominum, sed suspix carentur alium quempiam esse, qui uenisset ad lacum mercaturus pisces: responderunt se nihil habere, quod illi uederet, qui nihil cepissent. Tum Iesus, ut paulatim declararet quis effet: lacite, inquit, rete in dextrum nauigif latus, & invenietis quod haclenus non potuistis.Paruerunt iubenti,nam tædium frustra sumpti laboris, & auiditas capiendi spemade debat. Mox tanta piscium multitudo capta est, ut onustum rete, uix protrahi possetad sca pham. Hæc uidelicet erat imago multitudinis hominum, quæ post apostolica prædicatio ne ex omnibus totius orbis linguis ac regionibus adiungenda erat Eccleliæ. Exnouítate rei factus attentior discipulus ille quem diligebat Iesus, agnouit Iesum: moxque Petrum, qui totus erat in attrahendo reti, lubmonet quod dominus effet is, qui e littore ltans, iuffiffet laxare rete. Petrus sui non dissimilis, ut intellexit esse dominum, oblitus & retis & piv scium, arripuit interulam (nam antea nudus erat) & impatiens more, coniecit se in lacum, atogita peruenit primus ad dominum. Cæteri uero discipuli nauigio colequuti sunt. Necenim longe aberant à littore, sed cubitis plus minus ducêtis, simul trahentes rete piscibus onustum. Vt igitur descenderunt in terram, uiderunt in littore prunas uiuas & piscem im politum, præterea panem. Iuslit itag lesus ut adferrent & ipsi de suis piscibus, quos mos do cepissent. Petrus itag reuersus in nauim rete pertraxit in terram, plenum magnis pisch bus, numero centum quinquaginta tribus. Auxit miraculum hoc quoq, quod quu ellet tanta multitudo piscium, eorum ingentium, rete tamen non fuisset scissum onere. Res adumbrabat humilem ecclesiam, & iuxta mundum imbecillem & angustam, tamen om/ nes orbis nationes complexuram, preside & auspice domino lesu. lam uero ut certius etie am daret specimen, seuerum esse hominem, non phantasma, qui ueritatem sui corporis, oculisuilus, auribus auditus. & manibus contrectatus approbarat, cibum etiam cum illis capere uoluit. Inuitauit igitur fuos ad prandium paratum. Discubuerunt discipuli, sed taci ti. Maiestas enim immortalis iam corporis ademeratillis solitam fiduciam. Agnoscebant quidem dominu, sed augustiore iam specie. Nullus igitur ausus est eum interrogare, quis nam effet, quod ex rescirent dominum esse, licet species corporis esset immutata. Acees sit igitur Ielus ad conuiuium, et suo more distribuit illis panem manibus suis fractum, simi liter & pilcem, facto docens luos, quos paltores ecclelie delegarat, ut gregê Euangelicum facra doctrina, fed ab ipfo tradita, pascerent. Hic erat tertius dies, quo se Iesus per inter/ ualla fuis confpiciendữ exhibuit. Neque enim affidue cum illis uerfabatur.Peraeto pranz dio, dominus Ielus uelut explicas quod facto lignificarat, Petro palcendas ques luas com mittit, sed ter stipulatus amorem sui: ut inculcaret animis suorii, neminem esse pastorem idoneum gregis Euangelici, nisi quitalem amorem gereret erga suz custodiz creditos, qualem Christus sam præstiterat erga suos, pro quibus impenderat uitam suam. Per trum autem potissimum alloquitur, quo memoriam abnegationis aboleret, significans illum in Euangelico ministerio principem locum habiturum, qui charitate in gregem dominicum præcelleret cæteris. Per hunc igitur, quem nouerat cæteris ardentioris aniv mi uoluit

minoluit omnibus apostolis, & horum successoribus, specimenueri perfection pastoris 'éxprimere. Solet autem & aliâs Petrus uelut os effe apostolorum, & per hunc audiri uo Luit dominus, quid cæteri quoch profiterentur. Siquidem huius uoce ædita totius eccles fiz professio, iam pridem promeruerat sponsionem clausum regni cœlestis. Itidem & rum huius uoce uoluit ædi lummæ erga le charitatis professionem, ut per unum cæteri. cognoscerent, quales ad curam dominici gregis deberent accedere: Simon, inquit, Io/ annis, diligis me plus quam hi : Non rogabat hæc dominus uelut ignarus se plurimum. åPerro diligi,fed penitus infixum effe uolebat animis fuorum, fumma erga lefum chari rate opus esse ei, qui gregis dominici curam susciperet, pro quo dominus ipse crucis sup plicium subisset. Petrus auté iam factus solito circumspectior, de cæteris quidem quans nm amarent dominum, non respondet, quod aliorum animos exploratos non haberet, desuaunius conscientia respondet, cuius dominữ etiam testem audet facere: Quantum, inquitaliorum quiles te diligat, nescio, ego amo te domine, nec hoc ignarus interrogas. Tu,quí nosti secreta mentium humanarum, scis quod amem te. Tum lesus: Sí amas me, inquit,ut profiteris, paíce agnos meos, qui mihi charifsimi funt, & pro quibus uitã me/ amimpendi:ac talem te præbe erga illos, qualem ego me præbui erga uos. Hoc erit ar/ gumentum perfecti erga me amoris. Rurlum interrogat eum totidem uerbis dominus lefus:Simon Ioannis amas mer Respondit ei Petrus totidem uerbis: Amo domine: scis, iple, quod amem te. Tum rurlum lelus: Si me uere amas, palce agnos meos, quos ego charifsimos habeo. Tertio Domínus rogat Petrum: Simon Ioannis, amas mer Toties iterata domini percontatio, scrupulum ac mœrorem iniecit Petro. Quanquam enim libi confeius effet, quod uehementer dominum amaret, tamen post tam magnifica pro/ missa ter ab negatus dominus, faciebat, ut ipse sibi quoque disfideret. Euenerat enim in Petro, ut laplus ellet saluti, qui modestiam docuisset, ac dedocuisset sui fiduciam, qua nulla pestis capitalior Euangelicæ pietati. Respondit igitur syncere quidem, sed timide ac modeste, iam tota fiducia translata in eum, cui soli oportet fidere: Domine, quur hoctoties interrogas, quum nihil te fugiat. Scis iple quod amem te. Tum lesus: Pasce igitur oues meas,& in has declara, quanti me facias.Boni paltoris exemplum ex me fuzmes. Ego pro meis ouibus uitam meam impendi, tu quoque usq ad uitæ capitisc iactu/ ram fidum ages pastorem ouium mearum. Meæ sunt, quas meo sanguine redemi, nunc rediturus ad patrem tibi pascendas committo. Pastorem igitur ages, non dominum: & pasces ut serves: non maclabis, aut deglubes, ut perdas. Si ego tibi ter charus sum, erut tibi charæ, quas habeo charissimas. Hæc dominus lesus tanta diligentia uoluit esse in/ culcata discipulorum suorum animis, quod non ignoraret exorituros, qui non amore lesu, sed sui commodi gratia curam populi Christiani susciperent, uel arriperet potius, qui pro pastoribus agerent tyrannos ac prædones. Quin & illud dominus lesus digna/ well explicare, quid libi wellet ter iterata dilectionis professio. Qui pro salute gregis dominici, contemnit facultates suas, negligit honores huius mundi, negligit affectus hos, magnum quidem de se synceri amoris argumentum prebet. Cæterű qui pro salute gregis non dubitat uită luam in discrimen adducere, is absolutæ charitatis certifsimum documentum dedit: id olim Petrum facturum subindicare uolens, aiebat: Illud etia atca etiam tibi confirmo Petre, præstabis aliquando, quod nunc profiteris. Non est aut delix cata professio. Cum enim esses iunior, & iuxta corporis uires malorum tolerantior, mol lius habebaris. Nam ipfe tibi cingulum tuo arbitratu foluebas, aut addebas, ac liber am bulabas, quo cun glubitum esset. Verum ubi sénueris, iam iuxta corporis uires imbecile lior, durius tractaberis, nimirum animo iam fortior. Nam porriges manus tuas, & alius cinget teaducturus quò nolis. Hoc ænigmate lefus fignificabat, quo mortis genere Pez trus effet olim glorificaturus deum. Siquidem admodum fenex, ductus eft ad crucem: quam licet libenter pertulerit, ob immensam charitatem erga dominum suñ, tamen hor tet imbecillitas humanenature. Hæc loquutus lesus, cæpit ambulare, dicités Petro: Sez quere me, rurlus ad suæ charitatis ac mortis imitationem intuitans. Petrus ubi respexis let, uidet & illum discipulum, quem diligebat lesus, qui i in domini pectus incubuerat in extrema cœna, dum ex eo sciscitaretur, quis esset proditor. Hunc qui unice diligeret Petrus, & domino cæteris chariorem semper fuisse sciret, ac tum non iussus sequeretur Petro

Petro proximus, rogat dominum, quid de illo futurum esset. Iam enim de sua morte co, gnouerat,& scire cupit, an hunc mortis suæ comitem esset habiturus. Nam hoc sibi glo riosum ac uehemens dominicæ erga se charitatis indicium esse ducebat, quod lesumor tem esset imitaturus. Ielus autem superuacuam hanc de morte alterius Petri curam cor rigens,ait:Si hunc uelim manere, donec iple ueniã, quid id tua refert: Meus est, & meo arbitratu de illo, quod optimüerit, statuam: tu quod ad te pertinet, cura, uidelicet ut me fequaris. Ortus est igitur ex huius occasione sermonis inter discipulos rumor, quod die scipulus ille lesu dilectus, non esset moriturus violenta morte, sed permansurus in vita, donec rediret dominus iudicaturus uiuos & mortuos, quod omnes tum breui futurum opinabantur: tametli Ielus non dixerat eum non moriturum, fed Petri curiolitatem re/ tundens, negauit ad illum pertinere, si uellet eum manere usquad aduentum suum. Atqu hic est ille ipse discipulus, qui testimonium perhibet hec sic esse gesta: quich scripsit hac, quo certius ac latius ad omnium noticiam diffundantur. Et cognouimus quod ueru est illius testimoniu. Non enim scripsitab alijs audita, sed quibus ipse interfuit. Nec omnia tamen comemorauit, que dixit aut fecit lesus. Etenim si quis ea singulatim conetur enar rare, immensa uoluminum uis nasceretur: tantum autem literis proditum est, quantum ad salutem consequendam satis est. Superest igitur, ut his credentes, contendamus ad immortalis uitæ præmium.

Paraphraseos in Euangelium secundum Ioannem, per Des. Erasmum Roterodamum Theòlogiæ professorem, finis.

LORVM PARAPHRASIS PER DES. ERASMVM ROTERODAMVM. CAPVT



ROMISSI mei partem absolui Theophile: superiore qui dem libro coplexus sum lesu Christi uita, altius rem exore fus quàm cæteri,nimirum ab Ioannis Baptiftæ,qui domiz ni præcurfor fuit, conceptione, quod in hac quog narratio ne prodita sint uaticinia, Messiam mox uenturum promit tentia. Post hæc quædam ab akis scriptoribus prætermissa copiolius enarrauimus, de Christi conceptione, de natiui/ tate, de circumcilione ac purificatione: no nihil etiam attiv gimus de diuina indole, cuius specimen aliquod ædidit ans nos natus duodecim. Hæcideo duxi comemoranda, quo pluribus argumentis liqueret, hunc esse que oracula prophetaru designarant, ac ne prix

monijs. Quanquam aŭt dubium non est, quin tota lesu uita fuerit unicŭ exemplar abso/ lutæ pietatis, tamen omifsis his quæ in medio gefta funt, tranfiliuimus ufca ad tempus, quo loannes prædicatione baptilmog luo cœpit agere præcurlore lelu Christi, quod ab eo tempore potilsimű dominus lefus cœpit agere negociű falutis humane iuxta figu Facere de ras & ænigmata legis Mosaicæ, ac iuxta prophetarum uaticinia. Huius negotij summa docere duabus in rebus consistici in factis, hoc est, in ædendis miraculis, in tolerando supplicio crucis, in refurrectione, in quibus nihil no exhibitu est per illum, quod uel in lege fuerat adumbratu, uel a prophetis promissum: tum in dictis, quibus orbi tradidit noua & euan gelicam phíloíophíã,ut ab eodem peteremus & rationê & exemplum pie uiuendi. Ha> rum reruferiem prosequutus sum ad eum usco diem, quo posteaquam rediuiuus à morte præceperat duodecim apostolis suis reliquis ф discipulis septuaginta, quos ante morte peculiariter in hoc munus delegerat, ut accepto (piritu fancto, que & tum illis infufflans in faciem eoru, impartiit, & post copiosius è cœlo misit, abirent in orbem universum, ac predicarent Euangeliü, non Iudæis tantü, uerü etiam cunctis totius mundi nationibus: receptus est in cœlum; unde uenerat. Ac primu modis omnis erat confirmanda fides eo rum, per

mam quidem illam ætatē lelu caruille piorū hominum ac spiritu cœlesti afflatorū testie

Digitized by Google

rum, per quos decreuerat admirabilit gestort cunclis mortalibus sidem sieri. Horti car put erat, ut persuaderetur omnibus, lesum uere mortuu, uere reuixisse tertio die, no ima/ ginario corpore, sed eode illo ia immortali, quod immortale gesserat in terris, quod exanime condită fuerat în sepulchro. Proinde no satis habuit, semel exhibere se rediniuă di copulis suis, sed frequenter illis apparuit, non quemadmodu solent spectra, sed uariis & euidentibus argumentis declarans se uiuu recepisse corpus, quadraginta diebus hac de caula commoratus in terris, in quibus tamen nulli conspicuus esse uoluit, nisisuis. Atq his non folum prebuit sele conspiciend oculis, audiendum auribus, cotrectandum ma nibus, uerumetia familiariter cum illis uiuens, cibum una cepit, quo non aliud uiui cor/ poris certius indicium. Interim miscuit frequeter cum illis colloquium de regno dei,re/ nocans illis in memoriam, quæ gesserat ac docuerat ante mortem, ut tandem agnosce rens, nihil no euenisse, quod ille prædixerat euenturu, simul monens, quid in posserum essentuel sacturi uel expectaturi. Quanqua enim illis iam tradiderat autoritatem Euanz gelij prædicandi, tamen uetuit ne mox profilirent ad tam ardui muneris functione, nec discederent ab Hierosolymis, sed illic congregati, simulos uacantes ieiunijs, hymnis ac precationibus, expectaret spiritum sanctum, quem antequa moreretur, promiserat illis akerum consolatorem mittendum à patre. Ego, inquit, pollicitus sum ore meo, nec ade dubitate, quin pater bona fide præstaturus sit, quod illius nomine uobis recepi. Eadem estenim patris ac mea uoluntas. Cœleste negocium est, quod aggredimini, non huma/ num:neg carnalia docebitis, quemadmodum pharifæi docuerut hactenus, sed spiritua liainen mediocris oborietur uobis ob Euangelij prædicationem persequutio. Proinde opus est, ut uirtute cœlitus emissa costrmemini, quo pares sitis tanto negocio, quod non humanis uiribus, sed diuini spiritus præsidio peragetur. Hactenus tantum præsusum est quibuldam ad euangelicam functionem rudimentis. Ioannes baptizauit aqua, spiritum non contulit, nullus enim hominum illum conferre potest, nec aliud prædicavit quam pœnitentiam, quod instaret regnum cœlorum. Nunc opus est ualidioribus præsidijs ad depromendum Euangelice doctrinæ uigorem, & ad sustinendos aduersantis mundi tu/ multus. Ad id non satis est uos esse mundos à peccatis, sed ad nouam doctrinam nouo spirituest opus, spiritu copioso, spiritu coelesti, spiritu igneo. Eo uos baptizabimini postpaucos dies. Hic est baptismus, quem Ioannes dare non potuit, sed à me dandum prædixit. Siquidem de me ferens testimonium, aiebat: Ille uos baptizabit in spiritu & igni. Impartijt & olim Deus spiritum suum prophetis ac pijs hominibus. Et uobis in lufflaui spiritum sanctum. Idem est spiritus, sed nunc copiosissime essundetur in orbem tetrarum, renouaturus omnia. Huic uenturo præparate animos uestros sobrietate, pijs uotis, sed in primis simplici fiducia, quo sitis organa commoda per uos uim suam expli caurispiritus. Hæc ubi dixisset lesus discipulis in unum congregatis, ne quid inter il los relinqueret dissidif, quoniam nondum illi deposuerant somnium illud de proferenz doregno líraelitico, percontati sunt dominii, uelut mox abiturum, an protinus à misso piritu sancio restituturus esset regnum populo Israelitico, & an statim esset exhibiturus orbi maiestatem suam. Nondum enim intelligebant cuiusmodi futurum esset regnum illud spirituale. Petrus in monte cupiebat constitui regnum. Cæteri quoq, audita men tione resurrectionis, sciscitabantur de regno. Rursus audito sermone de mittendo spiris witedit illis in mentem regnum. Sperabant enim foreut orbis totius imperiü transfer teur in populum Iudæoru. Et omnino futuru erat ut regnaret Israel, no ille carnalis, sed Regnum qui uere nomen hoc promeruisset, hoc est, qui uere fortis esset deo. Jacob enim hoc no Israel men promeruit, lucias aduerius angelū. Quam diu mūdus fidebat iuis operibus, impar cariustitiæ diuinæ. Omnes coarguebantur iniustitiæ, & succumbebant pænæ. Cæter numubi cœpit sibi diffidere, & sidere promisis Euangelicis, iam expugnauit, ut ita lo quar, dei iustitiă, & extorsit misericordiam. Hoc regnum ubiq; collapsum, sed præcipue apud ludæos, restinuit Christus per Euangeliss. Hoc non intelligentes discipuli, selicita tem quandam somniabant, quæ liberaret ipsos ab omnibus maloru persequutionibus. Venum id non erat futuru ante finem mundi. Tempus aut illud dominus ideo uolebar luis incognitu esse, quia non expediebat illisscire. Proinde inutilem illoru curiositatem aliresponso retudit; Nolite querere quod non expedit scire. Tanti fidite, & quod man

datuelt, peragite. Vos huius rei nihil aliud eritis quam ministri. Progressum & exitum permittite patri cœlesti. Non igitur est uestru nosse, quo anno, quo mense, qua hora uen turum sit regnum sfraeliticum, qualia serutatur aftrologi stulte curiosi. Quicquid pater uoluituos fcire, hoc uobis impartij, tempus illuduobis non aperui, quia pater eius arbiz trium uni sibi servauit, quo semper vigiletis in officio. Venieromnino regnum dei, quo pijs & impijs sua pro factis præmia tribuentur, in cuius aduentu oportet semper esse pa ratos. Quanquã & interim exeret sele regnum spírituale, in quo asserendo deus uestram, requirit operam, de præmijs ipse uiderit. Proinde omisso studio cognoscendi quænon oportet, parate uos ad id quod instat. Cui rei quoniam ex uestris uiribus impates estis, fpiritus fanctus, ita ut fum pollicitus, cœlitus effundetur in uos, robur animis uestris ad diturus, & quicquid uos docui renocaturus in memoriam, luggelturus etiä li quid præ/ terea fuerit opus cognito, cuius fuggestione docti, presidioc roborati, eritis mihiteltes, primum Hierosolymis iuxta propheta, qui dicit: De Sion exibit lex, & uerbum domini de Hierufalem:mox per omnem Iudæam, deinde per Iudææ finitimam Samariam, pox stremo per universas orbis nationes, quacunq gentes humanæ terram incolunt. Omni bus enim ex æquo ueni, omnibus mortuus sum, omnibus offertur Euangelij gratia Rer gnauit hactenus lex apud Iudæos. Euangelij regnum tam late patere uult pater, quam late patet terrarum orbis. Hic erat fermo postremus, quo dominus lesus discipulos suos omnes in unu collectos in Bethanía affatus est. Quo finito, bene precatus illis, subocto lis omnium ferebatur in altum, donec nubes candida lefu corpus fubduceret illorüafpe ciui. Tempus enim erat, ut delinerent à corporis aspectu pendere, quo magis inciperet esse spirituales, nec lesum alijs iam oculis intuerentur quam fidei. Quum igitur Domis nus nube tectus ferretur in sublime, persistebant discipuli defixis in colum oculis. Vsq adeo non poterant auelli ab eo, quem unice diligebant, licet adhuc imbecilles. Expecta bant autem, ecquid etiam nouæ rei oftenderetur e fublimi. Adfunt igitur repente duo huncij cœlestes, specie humana, ueste candida: species excludebat horrorem, candorue flis congruebat nuncio properantis ad gloriam. Hi uerbis amicis discipulorum mœro/ rem,ex digreffu domini conceptum,lenibant,& ab inutili fulpectu reuocabant ad offic cium. Viri, inquiunt, Galilæi, quur hic statis defixis in cœlum oculis: Hic Iesus subhus à uobis, redijt in cœlum unde uenerat, quemadmodum frequêter ab illo audiftis, quod profectus effet à patre, & quod uobis in mundo relictis, rediturus effet ad patre. Nonra ptus est in aera, quemadmooum Helías, sed receptus est in regiam patris, illi consessuus ad dextera, utpote coeleft is regni confors. Conspexist is illum utilibili quide sed immore tali corpore proficifcente in cœlum. Sic olim rediturus est, ut iudicis speciem agnofcet, qui hic servatoris speciem agnoscere nolvenint. Non redibit humilis, sed è sublimi mul ta cum gloria fefe oftendet oculis omnium. Pauci uidiftis euntem, redeuntem uidebunt uniuerli. Cæterű non elt quod eum reditum nunc expectetis. Didiciltis ex eo quod pri us Euangelium dei prædicandum fit per univerlum terrarum orbem. Hoc potius nunc agite. Nec enim iussi estis hic confistere, sed sedere Hierosolymis, ut illic accepto code sti spiritu, feliciter auspicemini coeleste negocium. His dictis paruerunt discipuli, ac reli elo monte olíuarum, cuius holpitio dominus ante mortem delectatus fuerat,& cui redi turus in cœlum ultima impressit uestigia, reuersi sunt Hierosolyma. Abest aut monsille ab Hierofolymis itinere fabbati, hoc est, fere passus bis mille. Ab hoc monte itum est ad crucis ignominia, ab eodem itum est ad gloriam. Ex hoc in prospectu est Hierosolyma, & in hoc fedens predixerat ac defleuerat excidium urbis. In hac interfectrice propheta rum dominus primo uoluit exoriri lucem Euangelicam, uel quia fic prædicht erata prophetis, uel ut eriperetur illis omnis prætextus exculationis, alioquin ob fuam incrediv hitatem funditus perituris. Amabilius eratapostolis suspicere in coelum, quò præcesse rat dominus, ueru ob utilitatem proximi (æpe de scendendum est ad necessaria magis 🗗 incunda nobis. V bi uentữ et Hierofolymam, ingressi sunt cœnaculữ quoddam in quo manlitabat discipuli, qui Christo fuerat præ cæteris familiares, uidelicet Simon Pettus & Ioannes, Iacobus & Andreas, Philippus & Thomas, Bartholomaus & Matthaus, Jacobus Alphei & Simon Zelotes, qui Hebraice dictus est Cananaus, & Iudas, cui co gnomen Thadaus live Lebbaus, lacobi minoris frater, Manlitabant in code coenacu lo mulieres

mulieres aliquot, quæ pio studio sequutæ dominum proficiscentem Hierosolymam, desuis facultatibus ministrarant. Inter has erant & Maria mater Iesu, cum aliquot illius cognatis, quos Hebræi fratres appellant. Hic mihi paulisper contemplator ecclesiæ na/ kentis primordia. Placet ciuitas Hierufalem, quæ Hebræis sonat uissonem pacis. Non habitant Hierusalem, quibus hic mundus est patria, nec aspirant ad tranquillitatem ui/ 🕰 cœlestis: Non habitant Hierusalem, qui mentem habet mundanis cupiditatibus tur/ bulentam. În talia pectora non fele recipit spiritus fanctus. Placuit & cœnaculum, quæ pars est superior ædium. Nam inferiora domus uel tabernæ, uel officinæ solent occupa/ re. Procul autem à fordidis curis oportet abelle, qui se parat habitaculum diuino spirie mi. Hæc est illa sancta congregatio, quam ex omnibus delegerat Dominus Iesus. Hoc erat cœnaculum primum Euangelicæ ecclesiæ domicilium. Nunc uide quid hic agatur. Non rixis aut fabulis ociofis teritur tempus, sed erant omnes unanimiter perseuerantes infactis precationibus. Non est ecclesia Christi, ubi non est unanimitas. Non sunt Deo grata preces, ubi non est fraterna concordia. Nec meretur audiri, nili qui perfeueranter oraverit. Idem orat Evangelica cogregatio. V bi alius orat opes, alius optat mortem ini micialius longæuitatem, alius regnum, alius aliud, ibi non est ecclesiastica deprecatio. Adapostolicum autem comaculum confluebant & reliqui discipuli. Quisquis aut uult haberi discipulus Iesu, ad ecclesia consortium aggregetur oportet. Iam conuenerat hominum multitudo plus minus centum uiginti. Tam exiguus erat numerus, qui Chrim stum toto pectore diligebant. Hic Petrum ut fidum pastorem, qui ue hementer cupiebat gregem Euangelicum accrescere, cœpit solicitudo quædam de imminuto numero apo stolori, quos dominus lesus duodecim elegerat. Iudas enim Iscariotes extinctus e duo decim fecerat undecim. Hic colidera Theophile consultationis ecclesiasticæ formam. Quum numerus discipulor adesse frequentissimus. Petrus episcopi personam agens, allurgit in medio consellu discipuloru, ut ex concordi consensu statueretur, quod ad in flaurandam integritate ordinis apostolici uidebatur pertinere. Exorditur a scriptura di una. Nimirum hinc oportet proficifci concionem ecclefialticam: nece quicqua decerniturstifi præmiffa concordi deprecatione. Loquutus est autem hunc in modum. Viri frattes, non oportet uos humanis confilis quicqua tentare noui, sed quod olim spiritus fanctus per os Dauid prædixit, de subrogando quopia in locum ludæ, necesse est utim/ pkatur. Nam & hoc prædictif erat in pfalmis, futurff ut ille desciscens à domino suo, lo/ cumuacuum faceret fuccessuro. Dominus enim lesus ex omnibus duodecim peculiari ter lelegerat apoltolos, quos omniti quæ gerebat ac docebat uoluit elle teltes. Hos oës hicuidetis adesse, excepto Iuda Iscariote. Nam & illu dominus Iesus cooptauerat in nu merum duodecim, atcz apostolici muneris cosortem esse uoluit. Verū is deserto consor tio praceptoris ac nostro, maluit esse dux scelerator i militi, qui coprehender it lesum, **- Poàm lefum ducẽ fequi, aut apostolorữ esse socius . At c; impij consilij fuit infelix exitus.** Siquidem excæcatus auaricia, triginta argenteis uendidit ac prodidit innocentem do minum. Deinde ductus facti poenitentia, retulit impia mercedem, & abiecit ad pedes fa terdoții, à qui bus fuerat conductus. Ipfe magis memor sceleris sui & lesu clementie, sibi. camifex fuit. Nam laqueo guttur præligauit, ac fulpenfus crepuit medius, & effula funt onnia uiscera eius. Cæterum infelix illa pecunia, qua abiecerat ad pedes sacerdotum, controllem confilio collocata est cmendo agro, in quo sepelirentur peregrini: propterea quodnefas esse duceret, precium innoxi sanguinis proditi inferre Gazophylacio. Hæc facedotum ac pharisæoru impietas ma gis innotesceret omnibus, qui tum agebant Hierofolymis, adeo ut ager ille uulgata lu/ decorum lingua diceretur Aceldema, hoc est, agersanguinis. Itaq quod Psal. LXVIII spiritus sanctus prædixerat de Iudæis, qui pertinacibus odijs Christum persequuti sunt, necuoluerunt relipiscere tot prouocati beneficijs, iam in Iuda uidemus impletum, suo tempore complendum & in cateris. Sic enim habet prophetia: Fiat comoratio eorum delerta, & non sit qui habitet in ea . Amisit infelix ludas locum apostolici muneris. Iti/ dem & tolletur olim templum, sacerdotium, scribarum & pharisæorum autoritas una cum ipfa Hierofolyma. Expellentur impif Iudæi, & fuccedent in horum locu ueri Iudei, qui mente cir cumcili, non corpore, Melsiam agnolcant quem illi crucifixerut. Prædiz, clum

Aum est & hoc multis prophetarum uaticinijs, & ipsiaudiuimus dominum Iesum hac cum lachrymis uaticinantem de ciuitate Hierofolymorum. Restat interim ut & in ludæ locum aliquis subrogetur. Prædixit & hoc psalmus c v 111. Et episcopatum eius accipiet alter. Nostra enim functio nihil aliud est, qut dominici gregis cura gerentes, illi de do. Arinæ Euangelicæ pabulo prospiciamus. Deseruit ille locum suñ, nec tamen ob id frau dandus est grex suis pastoribus, nec minuendus est numerus, quem dominus omnium primum instituit, addito cognomine peculiari: utapostoli uocarentur. Hos enim perpe tuos dictorum ac factorum fuorum teftes effe uoluit, quos ob id afsiduos ac domesticos etiam habuit conuictores. Oportet igitur aliquem in Iudælocum subrogari exeomm numero, qui perpetuo nobifcum uerfati funt toto hoc tempore, quo dominus lefus pere agens negocium salutis humanæ, nos sibi familiares esse uoluit, & assectatores perper tuos quocunque se conferret: uidelicet à baptismo Ioannis, cui mox successit, usque ad eum diem quo sese recepit in cœlum: quo nobiscum possitesse testis idoneus omnium quæ docuit ac gellit dominus, sed præcipue refurrectionis; nec enim frequenter omnibus apparuit discipulis, sed his duntaxat, quos peculiariter selegerat. Hæc oratio quum placuiffer multitudini , statuerunt duos e numero septuaginta selectos, loseph, idem esk Barfabas, cui ob infignem morum integritatem cognomentum est additum, lushis: ac Matthiam, ut ex his duobus quos æquabat religio, uter magis placuiflet cœtuisis suscia peretapostoli munus. Cæterum illi suo iudicio diffidentes, comuni precatione rogarue dominum, dicentes: Homines qui iudicant ex his quæ cernunt & audiunt, falli pollune iudicio, fed tu domine qui folus infpector es cordiữ, ex quibus homines uere boni funt aut mali, ne graueris alíquo figno declarare famulis tuis, utrum ex his duobus elegeris, ut impleat numerum duodecim apoltolorum, ac succedat in functionem tanti muneris, unde ludas excidit, abiturus in locum fuum, in quem tu non ignorabas illum abiturum, cuius oculos nihil fugit. Nec enim ille tua culpa defecità tuò confortio, qui nihil non fe cifti, quo relipifceret : negatu fallus iudício afciueras defecturü, fed ita nobis expedire uiderat tua diuina sapientia, ut illo proditore, filius tuus pro nobis immolaretur, & proditor nobis esfet exemplo,ne munus nobis traditũ oscitantes ac securi teneremus. Post hanc precationem itum estad fortes iuxta morem Hebræorű. Sic enim Ionas forte præe cipitatus est in mare, sic Ionathas deprehensus est gustasse mel, sic sacerdotes fortito sun gebantur sacris officijs. Nondum enim uenerat spiritus sanctus, & adhuc aliquas lue daismi reliquias habebant apostoli. Tametsi sortes periculosæ non sunt, quæ utricung fauerint , probum & idoneum delignant . Nec totum negocium creditum eft fortibus... Suffragns funt electi duo probatifsimi. Inter hos ambiguitatem electiois finnt fors, quae nec ipsa temeritatem habere potuit, cuius euentii moderatur precatio. Sors igitur hacs quæ nihil aliud fuit 🕏 declaratio diuinæ uoluntatis, delignauit Matthiam, quanquam Ioseph præter cognominis comendationem, etiam lesu propinquitate commendaba. tur. Et tamen huic prælatus est Matthias, quo nos doceremur in deligendis episcopis, quibus credenda sit Euangelicæ doctrinæ dispensatio, adeo nihil esse tribuendum hue manis affectibus, ut inter pares potius illi fauendum sit, quem nihil humanæ rei comen. dat:ne quod per occasionem est factum, trahatur in perniciosum exemplum. Subest & in nominibus nonnihil reconditioris doctrinæ. Matthias, que uox Hebræis sonat dona tionem domini, præfertur lufto. Id cognomen ex operibus fibi uindicabant pharifæi. At nulli minus idonei funt ad difpenfationem Euangelicam. Qui gratuitum dei donum per fidem Euangelicam agnoscit & prædicat, is demű dignus, qui succedat in uices apo stolorum. Nec indignatus est Iustus sibi præferri parem, nec sibi placuit Matthias addie tus undecim apostolis, ut sacrum illum numerum absolueret, & uir optimus in pessimi locum succederet. CAPVT

Vnc in modum transactis diebus à domini resurrectione quadraginta no e uem, aderat expectatus ille dies Pentecostes, hoc est, qui nquages simo quo partie ac uenerabilis erat, uel ob annu Iubilei, qui quinquage simo quo panno recurrebat: uel quod lex in monte Sinai prodita sit quina quagesimo die ab occiso agno, cuius cruore incolumes exierant ex Acegy, pto. In mote prodita est uetus lex, inscripta tabulis sapideis: in comaculo prodita est lex

Digitized by Google

noua

lum, paulo ante crucifixum. Erat autem ea ciuitas theatrum idoneum huic auspicandæ fa

bula Siquidem ob urbis celebritatem, & ob pascha quod præcesserat, & ob pentecostes Erant in Hier rdigionem plurimi tum agebant Hierofolymis, non folum ex omnibus Syriæ partibus.

uerum

uerum etiam ex omnibus regionibus, quocung illos uel bellorum tempeltas dispulerat, uel casus aliquis diduxerat. Inter quos erant plurimi, quibus cordi erat pietas. Huius igiv sur rei nouitas ubi per omnes effet uulgata, couenit promifcua populi multitudo, perples xis animis quærens, quid hoc effet nouærei, quod quum ex tam diuerfælinguæregioni/ bus essent collecti, tamen tü unusquise sic intellexisset illos loquentes, quasi non una qua piam omnibus, sed singulo cuig sua uernacula fuissent loquuti. Habet enim & Hebrao/ rum lingua iuxta regionti diuilionem lua dilcrimina, uel ex confinio diuerlarti gentium, uel alio quopia calu . Na & Ielum Samaritana mulier ex linguæ proprietate agnouitelle Iudzum,& Petrum linguz fonitus prodidit esse Galilzü. Itidem & Grzcorum lingu in quincy species diducta est. Necy minor differentia in cateris gentis linguis. Porto plerio Iudæi no aliam tenebant linguam, qu'am eius gentis apud quam erant nati. Omnes igitut uehemens quedam habebat admiratio, ateg inter sese disputabant, qui fieret, quod necau ditum unqua fuerat, negs lectum. Dicebant auté: Ecce rem nouam. Nonne il tiomnes qui loquuntur patria Galilæi funt: Qui fit igitur, ut tam multi diuerfælingue homines, quo/ ties audimus unum alique loquentem, nihilo fecius intelligamus, of fi fua quife linguam in qua natus est audiret, quum ex tam diuersis regionibus multitudo conflata fit, qua ha bet Parthos, Medos, Elamitas, tum eos qui incolunt Iudæã in multas parteis diuilam, & ad hæc Cappadociam, Pontum & Aliam lic proprie diclā, Phrygia, Pamphyliam, Aegy prum, easch Libyæ parteis, quæ attingunt Cyrenen. Nech defunt qui Romæ sede habent, partim genere Iudæi, partim profelyti,hoc eft,ad Iudaiçã religionem cooptati.Præterea Cretenfes & Arabes. Ex tot nationibus, ex tam diverfis linguis conflati audimus & intel ligimus illos loquentes, nõ res ulitatas aut humanas, led lublimia, led magnifica, led deo digna. Ad hunc modum quotquot erant religionis amantes, rei nouitate perculfidillere bant, dicentes: Quid fibi uult prodigium hoc: Non reprehendunt quod assequi non pol funt, quemadmodum folent pharifæi, fed inquirunt ac difcere cupiunt, quod ignorāt. Ex aduerfo qui iudicij erant iniquioris ac præcipitis, irridentes dicebant: Musto expletifunt Dicas hos esse discipulos pharisæorum, qui dicebant de Iesu: Dæmonium habet. Etest o mnino ebrietas uehemens furori perlimilis. Fit autem forlitan<sub>s</sub>ut per furorem **aliqui**s div uerlis loquatur linguis, quas nunco didicit. Sed nullus furor hoc præstat, ut omnes quod loquaris intelligant. Hæc illi quidem ludibríj caufa dicebant. Cæterum nihiluetat nõnun quam & iocando uera dicere. Prorsus expleti erat nouo uino, quod dominus noluit com mitti uetultis utribus. Vetus enim Molaicæ legis uinum defecerat in nuptijs eccleliæ, ac frigidus & infipidus legis fensus per Christum uersus est in uinum nouum. Insipidum ac dilutum eft quicquid carnale eft:uiuidum, efficax ac fapidum eft, quicquid eft fpirituale. Bibebat autem affatim de calice cœlesti, de quo dicit psalmographus: Calix meus inebriv ans quam præclarus elt. Et si licet res toto genere dissimillimas inter se conferre; uulgaris ista temulētia quatuor res præcipue gignit in hominibus:profert in apertum quæ latebāt in corde:inducit obliuionem præteritorum malorum, ac spe lætorum exhilarat animum, addit robur usquad uitæ contemptum. Postremo ex infacundis facit disertos. Iam mihi vi de,an non limile quiddam nouum illud spiritus diuini mustu genuerit in apo**stolis:quo**d metu cælauerant, quod in occulto didicerant, nunc proferunt in uulgus, ac iuxta domini uaticinium prædicant in teclis. Obliui cuntur ueteris Iudai simi, ac ueluti iam nati non me minerunt uitæ superioris, nec recordantur afflictionum, quibus territi dominum desene rant. Nullis præfidijs humanis instructi, nec præfides timent, nec reges, nec concilia, nec carceres, nec tormenta, nec mortes, semper alacres ac læti promiss Euangelicis. Denis qui erant pilcatores & idiotæ, mox eloquêtia cœlesti coarguunt supercilit pharileorum. conuincunt enthymemata philolophorum, opprimunt uim rhetorum. Nihil autem dilli cilius, quam uerba facere apud multitudinem, quæ quum lemper eft belua multorum ca pitum, tum uero præcipue, quoties ex uarijs linguis ac nationibus collecta eft. His igitur stans autem mihi considera Simonem Petrum subito ex piscatore factum oratorem. Tumultus basur multitudo. Quod tum factum est, id semper est futurum usgad finem mundi. Ibi boni pastoris officium est, forti animo prodire in medium, non ut uiolentia coprid murmurantes, nec ut conuicia regerat, led ut coltanti magis quam feroci animo per scripturæ testimonia depellat calumniã,& Christi gloriã asserat. Petrus itags qui prius in

Petrus.

cœnaculo furrexerat, expleturus numerum apostolorum, nunc rursus assurgit ápud cost fulam hominum multitudinem, docturus eos, qui dixeratt quid libi qult hoc: & os opple turus his, qui dixerant: musto pleni sunt. Non est autem necesse, ut episcopus semper ere docorpore loquatur apud populum, quando Christus ipse sedens docuit populum. Cæ. terum animo stet oportet, quisquis aggreditur munus apostolicu. Atq hic interim agnosce Petri dignitatem Primus est ad dicendum, ubi res Euangelicum oratore postulat. Re condiderat gladium, qui Christo non placuit, exerit gladium spiritus. Sic oportet esse pri matem episcopum. Assurgit Petrus, sed non solus, uerum astantibus undecim apostolis; ne sibi tyrannidem usurpare uideretur. Vnus fecit uerba, sed unus omnium uoce loquu uselt, que mad modum & ante unus omnium nomine professus est Iesum Christū fikum. deiuiuentis. Vnde tanta fiducia piscatori, idiotæ & humili, ut tantam multitudinem aux deretuel obtueri: Sepe magnis oratoribus, qui multis uigilijs elucubratam ac meditatam adferunt orationem, dicturis apud frequentem populum, aut principes, fugit color, uox faucibus hæret, obstupescit mens. Nimirum hæc erat illa cælestis ebrietas, hæc erat illa so bria temulentia. Astitit coram tanta multitudine, adiunxit undecim apostolos, no ad præ sidium, sed ad consortium, intendit oculos in populum, ignotus in ignotu, extulit uocem suam, & nihil premeditatus loquutus est illis, iam hoc præstans quod docuerat dominus. Nec pro le loquitur, sed pastor gregi patrocinatur, nec humanis argutifs agit, sed diuinæ scripturæ præsidijs. Iam expectat attenta multitudo concionem. Attendamus & nos. quadoquidem hæc omnibus dicla funt. Primum ubi mota manu turbæ murmur compe scuisser, exorsus est tali procemio, quod illos nulla assentatione rhetorica redderet attene tos. Viri, inquit, Iudaice gentis, quos no oporter ignorare legem ac prophetas, uos con præ cipue, qui degitis in hac urbe Hierofolymorum, ubi caput est religionis ac scientiæ legis. Est fortassis quod admiremini, no est quod calumnietur aliquis. Proinde quot quot ade stis, præbete mihi aures paulisper attentas, & rem ut habet cognoscite. Id enim uestra or mnium refert. Nã hi Galilæi, quos mini uidetis affiltere, nequa@multo sunt ebrii, queme admodum quidam existimant, quum sit hora diei tertia, nullus autem diluculo solet esse ebrius, Verum in his uidetis impletum, quod olim deus promifit futurum per Iohelem prophetam. Audite prophetia, & agnoscite promissi sidem. Nolite calumniari, quia rem infolită uidetis, sed amplectimini potius gratia diuinitus uobis oblatam. Iohel emaffla rus diúino spiritu, uidens futurum ut deus, qui diuersis temporibus Mosei & prophetis aliquot impartierat spiritum suum ad uestram salutem, tandem misso silio suo unico, spi ritum eundem copiolissime effunderet no in unum atca alterum, quemadmodum uide tistot feculis paucos extitisfe prophetas, sed in omnes totius urbis nationes, quæcunque syncera fide reciperent hunc lætum nuncium, quem ipsius iussu uobis omnibus adserie mus, sic prodidit coeleste uaticinium: Erit in nouissimis diebus, dicit dominus, esfundam largiter de spiritu meo super omnem carnem, & subito prophetabunt filij uestri & filiæ uctra,& iuuenes uestri uisiones uidebunt,& seniores uestri somnia somniabunt. Et qui dem super servos meos & ancillas meas in diebus illis effunda de spiritu meo, & propher nbunt.Et dabo prodigia in cœlo furfum,& figna in terra deorfum, fanguinem & ignem & maporem fumi. Sol convertetur in tenebras, & luna in languinem, antect veniat dies domini magnus acillustris. Et omnis quicung inuocauerit nomen domini, saluus erit. Hacante tot secula uaticinatus est uobis propheta Iohel: Quod de spiritus effusione præ dixit, uidetis exhibitum. Nec dubitandum est, quin quod idem uaticinatur de uentura ca lamitate, sit pari fide præstaturus. Verum nihil est quod desperetis, ostendit propheta cer Viri israelitæ íam falutis uiam, qui periculu denunciat. Inuocate nome domini, & parata est salus. Sed aud.u.h. quemadmodum lit nome domini inuncandu, nuncaudite uiri Ilraelitæ, & quod reliquu elibuius orationis diligeter aufcultate Plerice nouiltis Ielum Nazarenum, quem uirum deus olim omnium prophetarum oraculis promissum exhibuit uobis, eum guobis com mendauit multis ac magnis miraculis ac prodigijs, quæ per illum gessit in conspectu ue/ ftro. Siguidem deus erat in illo. Rem loquor uobis non ignotam, fiquidem fama miracu lorum eius peruagata est, non solum per universam Iudeam, uerumetiam ad quasdam ci uitates finitimas. Quoniam autem iple peragrauit totam hanc regionem, ubiquerbo la/ nans ægrotos, restituens debiles, illuminans cæcos, mundas leprosos, enciens demonest

plerice uidiftis quæ narro. Nihil horum geftum able diuino colilio. Sic uilum est deo ler uare mundum. Hunc igitur talem quum accepissetis, no casu aut fortuito, sed ex certo dei confilio ac præscientia traditum in salutem Israelíticæ getis, per manus impioru militum fuffixiftis in crucem & occidiftis. Siguidem milites nihil aliud erat, quam ministri facino ris. Cæterum occidit, quisquis ad mortem adegit. Res apertior est, quam ut negari possit. Hunc'à uobis interfectum ita uolente deo, qui tradiderat occidedum, idem iuxta prophe tarum oracula tertió die reuocauit in uitam, ut quod in hoc facit effet uirtute diuina, idem in se sperarent futurum omnes, qui crediderint Euangelio. Siquidem, ille uoluntati patris obtemperans, patienter tulit ignominiam crucis, tota fiducia falutis collocata non in hu/ manis præsidijs, sed in dei misericordia: & ideo per illum liberatus à doloribus mortis & inferorum, quos ut homo quidem gustare potuit, cæterum ut immunis ab omni peccato, teneri uincirio ab illis nullo modo potuit. Mors enim ac Tartarus no habet perpetuum fus, nistin eos, qui peccato sunt obnoxij. Proinde ut deglutire potuitillum mors, ita deuo ratum tenere non potuit, sed tertio die coacta est reuomere, quemadmodum cetus reuo/ muit Ionam. Deus igitur ideo uoluit innoxium hæcomnia pati, ut per illum nosomnes & a peccatis,& a iure mortis redimeret, li modo totam fiduciam nostra ad exempla lesu Nazareni in deo collocemus. Quod narro uobis Ifraelitæ, non oportet incredibile uide ri, posteaquam Dauid afflatus cœlesti spiritu, prædixit hoc futurum. Sic enim in Psal. 15. loquitur de lesu Nazareno, quem uobis predicamus. Prouidebam dominum coramme femper, quoniam à dextris est mihine commouear. Propterea lætatu est cor meum, & ex ultauit lingua mea, insuper & caro mea requiescet in spe: Quod no derelinques animam meam apud inferos, nec committes, ut sanctus ille tuus uideat corruptionem. Notas mie bi fecifti uias uitæ, replebis me iucūditate cum facie tua. Videtis quam dilucide nobis de pinxerit rex & propheta Dauid, quod in Ielu Nazareno geltum effe scitis. In deo collo carat omne præfidium fuum,& huius unius auxilio fretus, uolens ac lubens paffus eft o/ mnia, quæ uos illum passum esse scius. Corde gaudens tolerauit dolores corporis. Exulta uit illius lingua, nunci tacens aut supprimens uoluntatem dei. Passus est sepeliri sele, nihil addubitans, quin pater illum effet ad uitam reuocaturus die tertio, nec fineret illum in fe/ pulchro putrescere, qui nullius mali sibi coscius, spem omne collocarat in deo. Quisquis enim spem salutis collocarit in suis operibus, aut in huius mundi præsidijs, non erit par se rendis mortis doloribus, nec semel ab illa captus poterit semet extricare. Quisquis autem habet oculos iugiter intentos in deum, qui mifericors est in omnes, is nouit uias uitæ:& si quando deus uideatur ad tempus auertisse uultū ab eo, tamen breui reddet illi conspectu sui, proce cruciatibus teporariis restituet eterna gaudia, pro morte reddet immortalitate, pro ignominia terrena cœlestem gloria. Per htic itaq & nobisest ostensa uia ad uita eter nam.Fortallis erunt qui prophetiam hancad iplum Dauid pertinere luspicentur, non ad lefum. Scio qu'àm magnifice fentiatis de patriarcha Dauid, necimmerito ita fentitis. Fuit enim ille fanctus ac déo charus, sed ut libere quod uerum est loquar apud uos uiri frattes, non tantum est tribuendum patriarchæ Dauid,ut illi quod est Messæ asscribatur. Res & nim ipla loquitur, hoc uaticinium nec in Dauid, nec in quequam alium patriarcham aut prophetam competere. Siquidem, id quod nemini uestrū ignotū est, Dauid defunctus ac fepultus eft,nec unquam reuixit,quando fepulchrum eius eft apud nos in hodiernti ulg diê,nihil aliud babês ĝ offa defuncti exanima liccach. Proinde uaticiniŭ hoc no de feiplo prodidit Dauid, qui sciebat sesemore cæteroru sepeliendu & corrupendu in sepulchro iu xta corpus. Cæterum quữ esset afflatus prophetico spiritu, neg nesciret futurum, quod deus ipsi iureiurando confirmasset, uidelicet ut Christus iuxta carnem exipsius lumbis existeret, ac iuxta spiritualem sensum sederet super thronum eius, regnaturus in aternu: præscius uaticinatus est de his quæ nunc uidetis imesu Nazareno peracta, qui sine con trouerlia iuxta carnem genus duxit à stirpe familia de Dauid. Porrò quum constet lesum in hac uita nihil affectaffe regni mundani,nec unquam fediffe in folio Dauid,fed extrema fuisse affectum ignominia, liquet aliud quoddam regnum fuisse promissum, cuius pullum elle finem pronunciant oracula prophetarum. Non potuit ledere in solio Dauid, si semel occisus nunquam reuixisset. Resurrexit igitur, & nunc sedet in solio Dauid, hoc est, patris æterni, dominus omnium que in cœlis sunt & que in terris. Hoc nimirum erat,

quod Dauid afflatus fatidico spiritu; prędixit, & quod prædixit factum est. Quanquam enim anima lesu descenditad inseros, non tamen illic detenta est, sed detentas potius libe rauic lia corpus illius tametli sepulchro conditum est exanime, tamen illic non compue truit, sed deus qui mentiri nescit in promissis, animam ab inseris reuocatam restituit in corpus. Huius rei nos omnes, quos hic uídetis adstantes, testes sumus, qui familiariter cu illo uiximus,qui frequenter ab illo audiuimus,quod & crucifigendus effet iuxta prophe ns,& tertio die resurrecturus. Mortis & spectatores & auditores nos fuimus, resurrectio, nis testes nos sumus, quibus frequenter apparuit, non solum uisus & auditus, uerumetis am manibus contrectatus. Agnouimus uocem, agnouimus faciem, uidimus & contrecta uimus uestigia uulnerum. Denica cibum una nobiscum cepit kut uerum & idem corpus. esse sciremus, quod conditum erat in sepulchro. Itaq qui per homines deiectus erat usq adextremam ignominiã, hunc deus extulit in fastigium æternægloriæ, quam olim pate/ faciet universis hominibus in fine mundi, nunc interim divinam apud uos exerens occul taui spiritus sancti, quam à patre nobis promiserat, quum adhuc ageret in terris. Hunc re uersus incœlum, illinc nobis largiter effudit iuxta prophetiam lohelis. Et hincest illud miraculum uobis infolitum, quod uidetis & auditis nos loquentes linguis, quas uos ex diuerlis linguis conflati pariter intelligitis. Porrò quemadmodum prophetia refurrectio. nis non potest accipi de Dauid, sicuti docuimus: ita quod de ascensu in cœlum, dec conv sessivad dexteram Dei patris, de'que regno perenni præ dictum est, non potest ad Da uid pertinere, quemadmodum ipsi pharisei confessi sunt, cum domino disputantes. Ne que enim Dauid unquam ascendit in cœlum rediuiuus. Et tamen ille spiritu prophetico afflatus, sic loquitur in psalmo mystico: Dixit dominus domino meo, sede à dextris meis: Donec ponam inimicos tuos scabellum pedum tuorum. Itaq palam est in hac prophetia sermonem esse Dei patris, qui lesum filium Dauid iuxta carnem, dominum iuxta spirie tum, euexerit in cœlum, & ut regni colortem libi allidere iuslerit. Itacs pro comperto hav beathocuniuersa gens Israelitica, quod deus hunc Iesum Nazarenum, quem uos sustuli fisin crucem, euexeritad regnű cœleste, quodos illum exhibuerit, & dominum universo rum,& Messiam, hoc est unclum illum, quem nos nomine Messie, tot seculis promissum aprophetis expectatis. Hæc oratio Petri terrorem iniecitanimis auditorii. Erant fibi con sci quod apud Pilatum clamassent:crucifige,crucifige,crucifige eu: & agnoscunt ex pro phetia datum illi regni consortium ad dextram patris, donec omnes inimici eius subijce/ rentur scabello pedum illius. V storem metuuntiam regnantem, quem occiderant benev facientem. Est autem hoc initium salutis agnoscere culpam, & formidare comeritam poe nam.ltacp corde copuncti, dicunt Petro, ac reliquis apostolis: Quid faciemus uiri fratress Beneres habet, quum animus libi male conscius non desperat, sed que rit remedium. Hic Petrus mansueti pastoris imaginem exhibens, quid facit: Non sæuit conuicijs, non exage geratadmillum, no repellit ac differt, non præscribit uiclimas & holocausta, sed compun dis paratu oltendit remediu, nihil distinguens inter eos qui lesum crucifixerant, & inter eos qui no consenserant impio facinori: Nullus em erat immunis a peccato. Ait itaq: Poe niteatuos uite superioris, & tingatur unusquis uestrum aqua in nomine Iesu Christi:& huius gratuito beneficio dabitur uobis remissio omnium peccatorum uestrorum: deine depuris & purgatis dabitur donum spiritus sancti, quod uidetis effusum in nos. Ne quis expendat sua merita, gratuitum est totum quod datur, tantum adsit siducia. Ad uos poste 103 questros peculiariter pertinet prophetia Iohelis, quos filios & filias, quos seruos & ancillas appellat. Credite promissori deo, & accipite gratis quod promissum est. Nec ad uostantum, qui estis gentis Israeliticæ, pertinet promissio prophetiæ, uerum etiam ad om nes gentes, quæ procul absunt simul à cognatione generis Israelitici, & a cognitione del, quoscunce dominus deus noster ex sua bonitate dignabitur aduocare ad huius doni conv somum Indicavit et hoc prophetia, subijciens: Et omnis qui invocaverit nomen domini, saluus eric. Nec inuocat aut quisquis dicit, domine domine, sed qui in huius misericordia spemomne salutis collocat. Prædictum est ide ab alijs prophetis, sore ut Euangelicus ser mopenetraretulæad terminos orbis terrarū. Mandauit & nobis dominus lelus, utuo bis primum annunciaremus hanc gratia, deinde gentes ad eande uocaremus. Siquidem hacuocatio non estex meritis hominum, sed ex gratuita benignitate dei. His alijsch pluri Tom. 7

mis uerbis Petrus teltificatus est illis de Christo, proferens testimonia prophetarum, & eum his conferens ea quæ iam euenerant. Doctrinæ addidit exhortatione, quo magis ex timularet hæsitantes. Agite fratres, inquit, ample clamini tam insigne, tam obuiam dei er 😦 uos benignitatē. Nostis querelas omnium prophetart de peruerlitate, de duritiegen/

tis Iudaicæ, qua semper sese præbuit rebellem domino deo suo, atog huius ministrisadsa/ lutem ipforum missis. Quoties restitit Moss: Quot prophetas occidit: Quoties suisscele ribus prouocauít iram Dei: Vnde iure domus exalperatrix appellatur, ac uitis conuer/ la in amaritudine, quæ pro dukcibus uuis dedit cultori suo labruscas. Questus est idem lo annes appellans illam progeniem uiperarum. Negs raro idem questus est dominus lesus offensus inuincibili peruersitate multorum, qui uidentes non uidebant, audientes no au diebant, intelligentes non intelligebant. Salutiferam doctrinam aspernabatur, beneficia miraculorum tribuebant spiritui Beelzebub. Proinde nationem peruersam appellauit, & incredulam;cui flens exitium denunciauit,quæ cæderet,occideret,lapidaret,crucifigeret, omnes à deo milfos. Subducite uos fratres ab imminente uindicta dei, exuite peruerlia/ tem Iudaicægentis, quædum fuam iufticiam tuetur, impia rebellat iufticiædei. Per fidem ac simplice obedientia est parata uobis omnibus salus æterna. Tum demű eritis uerilsrae litæ,tum eritis germani filij Abrahæ,tum eritis uere Iudæi, fi regem uestrum Iesum agno ueritis. Eximite uos à generatione ista carnali, quæ per suam incredulitaté perire mauult, र्क्ष feruari. Vos renafcamini in nationê spiritualem ac cœlestê, quæ feruatur per fiduciam erga lefum. Hæc nimirum erat eloquentia pifcatoris, no ex præceptis rhetorum coparata fed cœlitus infufa,& ideo potens & efficax,Hic erat ille gladius,qui pertingit ufq; ad dil/ fectionem animæ & spiritus, cuius acie cõpuncta funt corda Iudæorū. Hic est primus ia/ ctus retis, quo pilcator hominū traxit copiofam multitudinem. Hoc erat semē ubios sparz gendum Euagelici fermonis, quod iuxta doctrina lefu no defcendit in animos omnium, & tamen hic protinus reperit terram bonam, quæfrucht ædidit. Baptizati funt enim & appoliti numero discipulorum, qui tum erant perpauci, ferè ter mille. Hi nimirum sunt Eu angelici prouentus felices primitiæ. Res noui testamenti hic quoc congruit cum figura ueteris. Moles quinquagelimo à palcha die iullit celebrari primitias. Hic quinquagelimo die non spicarum, sed animarti primitiæ domino consecrantur. Iam aqua per doctrinam ac fidem purgarat ab omnibus peccatis,iam haustus erat colestis ille spiritus. Nunccon fidera, quid agat in illis spiritus divinus, nec enim est ociosus, qui sit igneus. Data est grav tis innocentia, gratis data spiritus sancti gratia. Superest ut curemus, ne quod gratuito lat gitus est deus sua bonitate, nos nostra incogitantia perdamus. Hæc rudimenta sunt Euan gelicæ pietatis,hæc eft uelut infantia primæ regenerationis in Chriftum.Quod hactenus Erant autem traditum est doctrinæ lac est, proficiendum est ad solidum cibum. Vtrung cibum debet perseurantes habere paratum Euagelici pastores. Sicenim mandaratillis dominus: Ite docete omnes gentes, baptizantes eos, docêtes eos feruare quæcunca præcepi uobis. Docete baptizan dos Euangelice philosophiæ rudimenta, quibus nisi quis crediderit, frustra tingitur aqua Docete baptizatos, ut iuxta doctrinam meam uiuentes, semper ad perfectiora proficiat ltaque qui le iunxerant numero discipulorum, perseuerabant in doctrina apostolorum, (Nam hinc profectus est uberrimus) atcg in sumendo symbolo soe deris nunco rumpendi quam illi comunionem uocabat. Id à domino traditu erat huiulmodi. Frangebat panis, & ex eo cuiq dabatur partícula, atq hoc agentes in memoriam dominicæ paísionis, age bant gratias diuinæ benignitati, qui per unici filij sanguine ipsos expiasset a peccatis, qui per eiulmodi indebită mortem iplos cooptallet in hareditatem uita aterna. Addebant puras preces, quibus rogabăt, ut regnü domini lelu indies latius propagaret, ut illius glo ria per universum orbe inclaresceret, utillius uoluntati ubico obteperaretur, ut qui fidem Euangelică femel effent professi, facra doctrina cœlestic; gratia quotidie proficeret ad me liora, atquita cocorditer inter ipfos viveret, pacem habentes cu fratribus, ignoscentes in iuriam, li quid esser per humana fragilitatem admissum, pace habentes cum deo, qui se mi sericordem præbet ijs, qui se misericordes exhibent proximo, ut quotidiano numinis au xilio cofirmati, sublisteret aduersus omnes satanæincursus, donec post longa certamina daretur æternű præmium. Hætum erat uiclimæ Christianoru. Linguaru miraculum, Pe tri tam uiuida exhortatio,tot hominữ lubita mutatio,tanta uite nouitas efficiebãt,ut iã tiv

Digitized by Google

Č.

mor quidam corriperet animos omnium fibi male conscios. Perspiciebat enim, rem non esse conspirationis humanæ, sed uirtutis coelestis. Siquidem apostoli, non solu loquebans turomnium linguis, uerumetia multa prodigiosa miracula patrabat inuocato nomine le fu Hierofolymis, sanandis morbis, profligandis dæmonijs, excitadis mortuis. Hic metus ingens magis etiam occupauit animos omnium. Erat hoc aliquod initium relipiscetis po puli Sedante omnia spiritus ille cœlestis mutua beneuolentiam & cocordia gignebat in omnibus, quos afflauerat. Nimirū hoc peculiari ligno le lus iuslerat agnosci luos discipu los, si mutua charitate coglutinaretur. Quotquot enim crediderant euagelio, frequenter aggregabant sese in unum locum, mutuis colloquijs sese cosolantes & exhortates. Multjerant,citrack delectum personarum admittebantur omnes,iuuenes,senes,sominæ, ui/ ri, serui, liberi, pauperes, diuites. Tanta uero concordia tã dispares copulabat Christi cha ritas, insita cordibus eorii, ut quod inter germanos quog rarum est, omnia haberet inter iplos comunia. Quocis paratior esset inter omnes comunicatio, quibus erant predia, aliæ uepollessiones, eas diuedebat, atos ex precio collecto impartiebant omnibus, prout cuios eratopus, ita ut nec egerent, qui nibil possidebant, nec abundaret, qui multa possederat, Sicauté largiebantur, no quali de suo, sed quasi de communi. Nam uera charitas nescit re rum proprietate, nec inter illos uidetur suæ quisg rei dominus, inter quos ide est animus. Vixaute illic incidere potest egestas, ubi quisc paulo contentus est, & ex comuni singue lis distribuitur, non pro libidine, sed pro necessitate. Nihil horum præscribebat apostoli, sedulto præstabat charitas, plus & ulla Mosi lex exigere est ausa. Quin & in teplo quo tidie magno animorum consensu perseuerabant deprecantes, gratias agentes deo, ac mu ma cofabulatione lemet exhortantes, alios of quolcung possent ad Euangelic i foedus als licientes. Deinde toto die talibus studijs peracto, per singulas domos frangebant panem, atginuicem capiebant cibum, incredibili gaudio, ac syncerissima simplicitate cordis col laudantes deum, cuius beneficio tantă gratiam erat colequuti. Apud uniuerlam uero ple bem erant fauorabiles & gratiosi. Quis enim no amaret homines innoxios, omnibus benefacere paratos, in quibus uidebant tantam dei uirtutem cum tanta modestia tanta is le nitate confuncta. Annotabis hic Theophile, exordium ecclesia ex concordia & gaudio feliciter sumpsisse auspicia. Non potest non esse concordia, ubi est spiritus ille pacificator omnium:non potest no esse gaudium, ubi pura est conscientia, & certa de promissis Euã. geli fiducia. Cæterum ut in perdendo lesu, nusquam non adsunt pontifices, pharisei, scriba & primores populi , ita hic in felicibus auspicijs nascentis ecclesiæ nulla horum men tio. Nullus ad hoc contubernium coaclus uenit, nulla uis cotinebat eos in fœdere. Spon teperseuerabant, qui accesserant: & dominus indies alios attrahebat, quos des stinauerat ad salutem, paulatim emergente grano sinapis, late suos ramos sparsuro per or bem uniuerlum. CAPVT 111

Imul autem cum alíjs Petrus & Ioannes ascendebant in templum ad horam imul autem cum ains retrus caronines accumentation de la dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam diei nonam, qua quum alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uergentis iam alijuelludere soleant ebrij, uel dormire, uel dor illi consueuerant sacris precationibus uacare, ieiunantes usquad uesperam. Pro cedebant duo proceres ordinis apostolici, nullis equis aut mulis, nullo satellis tio.regio, sed audi pompam apostolicam. Sedebat pro templi foribus quidam populo no tillimus mendicus, qui fuerat claudus ab utero matris. Tantum autem erat corporis uitiv um, utà baiulis gelfaretur. Huius calamitas, ut fit, multos alebat. Nam eum ad quæltum exponebant quotidie ad portam templi, quam uulgus speciosam uocat, ut ab ingredien/ tibus (nam hæc erat frequentissima) peteret eleemosynam. Habet suum ingenium men/ dicitas, nouit eos, qui templum ingrediuntur, aut fic esse affectos, ut libentius dent elece molynam, aut sic affectos uideri uelle. Is ubi uidisset Petrum ac Ioannem ingressuros tem plum, comitatus autem indicabat illos esse alicuius precij. & uultus ipse benignitate pre se serebat, petebat ab eis eleemosynam. Hic spiritus sancius submonebat apostolos, ades le tempus ædendi miraculi. Itacs Petrus una cum Ioanne defixis in claudum oculis, ait ile li:Aspice in nos. Ad intuitum ad hanc uocem factus alacrior mendicus, intendebat ocu/ los in illos, sperans futuru ut aliquid ab illis acciperet. Stipem flagitarat, stipem expecia/ bat, integritatem membrorum non ausus est emendicare, quia non sperabat illos posse dare Ettamen animus illi nescio quid bonærei præsagiebat. Tum Petrus magnificam

illam acuere fummo Christi vicario dignam vocêædidit, dicens: Argentum & aurum: quod tu expectas, non est apud me. Quod autem non ex meo, sed cœlesti benignitatead manű est, quock tu magis eges, hoc tibi do. In nomine Iesu Christi Nazareni surge & am bula. Simuld apprehensa dextra claudi subleuauit eum. Nec mora protinus consolidate funt plantæeius ac tali, lic, ut non ægre allurgeret, led exiliens conlisteret pedibus luis, & ambularet quocung uellet. At ille letus tam insperato beneficio unà co apostolis ingres, sus est templum, ambulans alacriter ac prægaudio saliens, ac gestiens, deum es laudans, unde nouerat hoc beneficium esse profectum. Dei beneficia cælare, ingratitudinis est: bo mini ascribere, impietatis est. Totus auté populus, qui frequens aderat in templo, conspi catus est hominem à baiulis gestari solitum, nunc ambulantem alacriter suis pedibus, ac laudantem deum. Agnoscebant autem illum omnes, esse eundem hominem, qui quotidie folitus effet sedere ad portam speciolam mendicandi gratia. Vident subito mutatum. Au diunt agentem gratias deo. Quíbus ex rebus uehemens quædam admiratio stupor cor ripuit animos omnium. Porrò quum uiderent Petrum & Ioannem, qui tum utapoltolo rum primores plerific innotuerant (nam his adhærebat, qui fuerat claudus, & per hos iv bi contigisse prædicabat sanitatem) sactus est totius populi concursus ad illos. Erantau tem in porticu que dicitur Solomonis, in qua solitus est uersari lesus uerus ille Solomon, & in qua nonnunquam disputarat cum pharisæis. Rei nouitas omnium animos percule rat:Petrus ubi uidet populi concurlum, necignoraret caulam, rurlus huncin modum ex orfus est dicere. Viri Israelitæ, quur super hac re tantopere uos habet admiratio, quasi uo bis sit infrequens ac rarum uidere miracula, aut quasi non maiora uideritis superioribus temporibus? Nos uero quur intuemini, quali nostra uel uirtute uel pietate sit esfeciü, ut hie claudus uobis omnibus notus nunc ambulet: Non est humanum negociű quod geri tur, neg nouum est quod uidetis, sed olim per prophetas uestros à Deo promissum. Vos religiole colitis deum Abraham, deum Isaac, & deum Iacob, quos gloriamini uos habere patriarchas, ac generis autores. Sed huius dei, à patriarchis culti, filiu, ad uos uestræ salutis caufa misfum humili specie, quo magis eum amplecteremini, similem uobis factū, affe ciftis extrema contumelia. Ceterum ille filium fuum humana malicia deiectti, fua uirtute glorificauit, ut multis alijs modis, ita hoc quots facto, per illum fub oculis uestris edidit in numera miracula, docuit cœlestem doctrinam. His tantis beneficijs uos nihil commoti, post multas cõtumelias tandē tradidistis illü in manus impiorü,ut occideretur : quumç Pilatus homo ethnicus, & à cognitione legis & cognatione patriarcharum alienus, pronunciasset illum absoluendum, ut regem uestrum, ut uirum sancium ac iustum, uos qui ex prophetis debebatis illum agnoscere, palam & constanter abnegastis eum apud præ torium præsidis, dicentes: Nom habemus regem nisi Cæsarem. Tantóque odio sæuistis in illum, ut malueritis ad uestram postulationem uita donari Barrabam, satronem & sedi tiofum, qui uitam alijs abstulerat, qu'am Iefum qui uitam omnibus adferebat. Homicida: impetraltis uitam, autorem ac principem uitæimmortalis ad mortem adegistis. Sed hūc à uobis interfectum deus, autor omnis uite, reuocatum à mortuis donauit immortalitate. Cuius rei nos teltes sumus, quibus sele rediuiuum exhibuit conspiciendum, audiendum & contrectandum, quem & in cœlum uidimus afcendentem. Præcessit humilitas, quam ueltra omnium caufa allumpferat:nűc fubuectus in gloriam à patre , uirtutem exerit per nos, qui nihil aliud fumus, qu'am teltes eorum, quæ uidimus & audiuimus. Ac per fiduci am, quam habemus in nomine eius, hunc quem uidetis ambulantē, ac nouistis fuisse clau dum natum, deus restituit integris pedibus. Nihil hic nobis laudis debetur, neque nostris meritis tribuendum est, nec huius qui restitutus est, sed ut dixi, deus nomen filij sui uoluit esse gloriosum apud omnes, in quo uult omnes suam ponere fiduciam,& spem uniuerle falutis. Hac fiducia restituit huic ex natiuitate debili, membrorum integritatem in conv spectu omnium uestrum. Hæc non solum arguunt illum esse uiuum, quem putatis mortu um, uerumetiam declarant omnem salutis spem in uno illo collocandum. Nec est quod desperetis fratres, permissu consilio di diuino sic factum est. Peccatum uestrum aliqua ex parte excusat ignorantia humana. Corporis enim imbecillitas obstabat quo minus agno sceretis illius diuinam potentiam, quam ne principes quidem uestri perfecte nouerant. Quam si pernouissent, nunquam induxissent in animum, omnis gloriæ principem in

crucem

crucem suffigere. Sic expediebat humani generis saluti, sic deus ab æterno definierat sic peros prophetarum omnium prædixerat, futurum ut Meilias quem rédimêdis nobis po stremo missurus esset, extrema pateretur. Non est mendax deus, que promiserat se missu rum militiquem uoluit occidi, lic ut uoluit occilus est. Hanc uictimă uoluit immolari pec catis omnium expiandis, per uos immolata est, non sine culpa uestra, sed quæ sit remitten da, si modo pœniteat erroris. Ita fiet, ut quod omnium bono peccastis, uobis quoca cedat inbonum. Est autem facilis ac parata uenia: Tantum pœniteat malefactorum, non huius tantum, fed omnium, & ad uitæ nouitatem covertamini; lefum quem prius negaltis, pro/ fiteamini regem ac principem uniuerforum: quem ut nocentem damnaftis, agnofcite o/ mnisinnocentiæ fontem & largitore:quem ad morte adegistis, credite immortalitatis au torem, Nunc uenig tempus est, properate interim ad pœnitêriam, & inuenietis misericor diamout quum denuo venerit iudicaturus viuos & mortuos, & pater que semel misit hue mikueltra caula, denuo miserit sublime in nubibus, bona fiducia sustineatis facie illius, qua terribilis & intolerabilis erit his,qui non egerint pœnitentiam. Cæterti qui interim credentes in nomen lesu, quem & prophete uobis ante multos annos prædicarūt, & nos inxa prophetarum uaticinia de illo teltificamur, pœnitentia deletis peccatis, per fidem il li ses subjecerint, illic refocillationem invenient à susto iudice, qui per pœnitentiam ac fi dem in iplum promilit saluté omnibus, Hactenus peracta sunt, quæcunce peragenda pro pheta prædixerant. Nec dubitandum est, quin simili fide deus præstiturus sit & reliqua, omnia quæ pollicitus est. Rediturus est lesus Christus, at no statim rediturus est. Opor tetenim prius per uniuerlum orbem prædicari Euangeliū dei Interea ille gloriolus uiuit, fedetac regnat in cœlis ufg ad tempus illud, de quo prædixit lohel & Malachias, quo re/ stimentur & consummabuntur omnia, perfectis cüctis, quæ deus loquutus est per os san dorum prophetarum suorum omnium quotquot à seculo fuerunt. Omnes enim de hoc uno uaticinati funt. Mosi gravissima est apud uos autoritas. Siquide hoc duce reliquistis Aegyptum, peragraftis defertü, accepiftis legem. Atqui is uobis hunc lefum Nazarenti quem occidistis, promisit, ita loques in libro Deuteronomi; Prophetam excitabit uobis dominus deus uester è fratribus uestris, mei similem, ipsum audietis in omnibus, quactique loquatus fuerit uobis. Futurum est autem, ut quisquis non audierit prophetam illum, ex terminetur è populo. Agnoscite Mosì uaticinium, agnoscite uerum Mosen, agnoscite le sum Christum, natum è stirpe Dauid, è tribu Iuda in ciuitate Bethleem, iuxta propheta/ rum oracula. Hoc duce deus uocat uos in libertatem æternam, per hunc defert nouam les gen spiritualem & Euangelicam, per hunc offert remissionem omnium peccatorum acsalutem æternam.Hunc ab omnibus uult audiri.Audit autem quisquis credit. Quicungs crediderit saluus erit, quicung recuset credere, eieclus è consortio nominéque Israelita rum, peribit irrecuperabiliter. Extra lelum enim nulla est salutis spes. Si creditis Moli, amplectamini Ielum, quem ille uobis commendauit luo uaticinio. Nec ille tantum de Ie/ luvaticinatus est, uerum & omnes prophetæ à temporibus Samuelis usque ad Ioannem Baptistam, uaticinia prodiderunt, describentes illius natiuitatem, doctrinam, miracula, attictiones, ignominias, crucem, lepulturam, refurrectionem, alcentum in cœlum, emiffi onem fanchi spiritus in universos credentes, quorum nihil non uidetur esse factum, proe pagationem Euangelij per universum terrarum orbem, dominic reditum gloriosum ac confummationem mundi. Quod si estis filij prophetarum, de quo non iniuria gloriami. ninediffidite promissis illorum: si filij patriarcharum, intelligite ad uos pertinere pactu, quod deus pepigit cum Abraham, dicens: Et per semen tuu benedictionem colequentur omnes familiæ terræ. Hanc benedictionem non præstitit in Isaac, qui mortuus est nec ree uixit, sed in Ielu Nazareno, cuius typū gessit Isaac, sponte semet offerens ad immolatio, nem quemadmodum Christus obediens patri mactatus est in cruce. Hoc est seme Abra ha,per quod no tantum omnes I fraelitæ, uerumetiam omnes totius orbis nationes, li cre diderint Euangelio, liberabuntur à maledictione peccati, & hanc benediction e colequen tur, ut accepto cœlesti spiritu, uo centur filij dei uiuentis. Ergo promissio dei pertinet qui dem ad omnes mundi nationes, sed tamen hoc honorisuobis haberi uoluit, ut uobis prie misomnium offerretur, ac iuxta Moli prophetiam de genteuestra suscitaret ac mittee ret nobis, non quemlibet prophetam, sed unicum filium suum lesum, qui deferret benedictionem

benedictionem Abrahæ promissam à deo. Hæcest autem benedictio, ut unusquisse par rens Euangelico sermoni, conuertat ses amalicia sua, ac Iesum salutis autore profiteatur.

C A P V T 1111

Vm Petrus cœleftis orator, & Ioannes illius collega his atqs huiufmodi fer monibus exhortarentur populum ad amplectēdum Euāgelium, nemini palpantes, fuadentes teftimonio prophetarum, terrētes formidine futuri iudicij,

rursum lenientes ac pellicientes facilitate paratæueniæ, ac certitudine promissa salutis, colloquium salutiferum interrumpunt superuenientes sacerdo tes, ac magistratus templi, cumo his Sadducai. Sacerdotes ac magistratus hoc habebat male, quod homines idiotæ in templo regnarent, ac docerent populum, in quo non opor tebat loqui nisi rabbinos, pharisaos ac scribas, quodos tam magnifice prædicarent deles fu, quem ipsi ueluti nocentem ad mortem adegerant, cuius nomen abolitum esse cupiv ebant. Sadducæos autem illud peculiariter urebat, quod prædicarent Ielum'a morte rez uixisse, quodque per hunc omnibus pollicerentur resurrectionem. Nam Sadducæinec angelos esse credunt, necanimas à morte corporis superstites. Proinde mentionem resur rectionis non ferunt. Hic rurlus oritur pugna pontificum impiorum aduerlus Euange lium, quod Ielus luis discipulis prædizerat fore. Sed quemadmodum malicia, quo magis obluctata est, hoc magis illustrauit gloriam Iesu: ita quo magis rebellant aduersus Euan/ gelij præcones, hoc uehementius erumpit uis Euangelici sermonis. Quid fit: Non dispu: tatur, sed inficiuntar manus in apostolos. Pertrahuntur in carcerem, producendi in diem crastinum. Tum enim appetebat uespera. Non deerat impia uoluntas sacerdotibus inibi statim occidendi discipulos Iesu, sed obstatrursum metus populi, & quæritur prætextus nefario (celeri, ut quod facerent, iure facere uiderētur. Sed quemadmodum in Christum nihil ualuit illorum malicia, nifi posteaquam ipse mori uoluit: ita in Christi discipulos niv hil poterit illoru conspiratio, prius quam ueniet ille dies, que cuica prescripserat coelestis pater. Christus enim erat in apostolis. Nec tamen fuit infrugifera concio duorum aposto lorum, licet interrupta per facerdotes. Multi fiquidem ex his qui fermonem apostolicum audierant, persuasi crediderunt. Crescit sagena, dilatatur granum sinapis, spargit se uis Eu angelici fermenti. Iam enim numerus credentium accreuerat ula ad quina uirorum miz lia. Agnosce popularem esse rem Euangelium, qui cum raro conuenit huius mundima/ gnatibus. Agnolce fuccessum Euangelicum. Primores ducuntur in carcerem, necoblw clantur ipli,nec tumultuatur populus, nihil aliud doclus, quam obedire & fidere in Chri Sto. Postridie coit sceleratum concilium, nusce concors nisi ad perdedum lesum, & adop! primendam ueritatem. Conveniunt sacerdotes cum templi magistratibus, simulo popu li seniores cum scribis Hierosolymitanis. Ad hæc Annas summus pontifex, & Caiphas ob affinitatem huicadhærens, præterea Ioannes & Alexander, tum inter sacerdotes præ cipui: denice quot quot erant ex genere sacerdotali, in quo tum quo quisce erat autoritate superior, hoc erat sceleratior. Atos hac ipsa primorti tam anxia diligentia satis arguitrem non esse uulgarem, in qua coercenda tam sunt soliciti. Quid enim est quod sibi metuant à paucis, obscuris, & indoctis, hominis damnati & crucifixi discipulis: Producuntur e cat/ cere Petrus & Ioannes, statuuntur in medio tanquam rei. Quis idiota non obstupesceret conspecto concilio tam frequenti, tamo magnificor Magno fastu considebant pontifi ces & facerdotes religionis proceres: tum magistratus, deinde seniores populi, nihilaber rat autoritatis. Inclementiam uero & iniquitatem iudiciorum iam uiderant in præceptø/ re suo Iesu. Et tamen adstant serenis & intrepidis uultibus. Nimirum dominus Iesusillis hæc omnia prædixerat euentura, & animos illorum aduersus huiusmodi casus armaner rat. Hic mihi rurlus agnosce exemplum eius iudicij, quo damnatus est Ielus. Interrogatio ne captus est. Percontantur igitur & hi de claudo restituto: Qua uirtute aut quo nomine facitis istud: Poterant hoc in templo sciscitari prius qu'am eos ducerent in carcerem, pote rant cum ipfo populo didicisse: quandoquidem Petrus huius facti dilucide reddidit ratio nem. Sed maluerunt auspicarià contumelia. Nec post quaritur ueritas, sed ledendi capta tur occalio. Erat hocargumentum mox delituri facerdotii, quum pleni uitiis nihil haberent, quo tuerentur autoritatem sua, nisi coniurata concilia, carceres & mortes. Quid hic agit Petrus ille,qui ad minas mulierculæancille ter abiuranit dominű: Num expaueicks

Num obortis tenebris obstupescit! Num yox faucibus hæret! Nihil horum. Quid ita! Nimirum alius erat factus. Tunc humano ductus spiritu, pollicebatur ingetia, ac mox ob litus temere promissorum, fugit & peierauit: hic autem plenus spiritu sancto, fortiter ator extempore causam perorauit, admirabili prudetia teperans oratione, ut nec libertas exiz retinconuitium, nec lenitas saperet adulationem aut metum, sed huc tenderet totius dicti onis apparatus, ut per Ielum falus contingeret omnibus. Petrus itacs hunc in modum lo quinus est. Principes populi & seniores audite: Equidem demirabar quamobrem esse musiussi duci in carcerem, quum nobis nullius essemus facinoris conscis, quadoquidem principes no nisi ob malefacta solent homines in carcerem ducere. Nunc si utuideo, nul lum crimen intenditur, nece maleficium obijcitur, sed de beneficio collato in hunc homi/ nemante debilem & contractum, nunc fanum & integru, examinamur, no grauabor uo/ bis reddere ratione. Est enim hoc nostri muneris, omnibus placide reddere rationem de fi de Euagelica, si quis cupiat discere. Proinde notum sit hoc omnibus uobis, qui primores estis, nec uobis tatu, sed & universo populo Israelitico: quod enim docemus ad omnium faluem pertinet, liue principu, liue plebeiorum: quod hic quem uidetis adstare nobiscum membris integris ac lanis, quum omnibus notum lit, ante bac à baiulis gestari solitum, be neficium hoc nec arte magica, nec humana virtute, nec nostris meritis fuerit cosequutus, sed per inuo cationem domini nostri Iesu Christi Nazareni, quem uos ante dies paucos perPontium Pilatum adegistis in crucem. Verum hunc deus suscitauit à mortuis, & im. mortalitate donatum præfecit univerlis. Itacs nunc nominis illius uis idem agit in fanan/ dis & servandis hominibus, quod ipse præsens agere consueuit in terris. Nimiru hocelt, quod prædixit psalmi prophetia de lapide ab hominibus reficiedo, sed à deo subuehedo. Hicestenim lapisille, qui reprobatus est à uobisædificantibus synagoga. Vnde uos illu ceureprobū eiecistis, sed à deo factus est caput anguli, suo robore totum ædificium eccle liz exutroca populo gentium & Israelitarum ædificandæ complexurus. Per hunc pa/ ter cœlestis offert salutem omnibus, nec est cusquam ulla salutis spes nisi per Iesum. Scio apuduos grauem ac sacrosanciam esse autoritatem Mosi, patriarcharü & prophetarum. Sedita uisum est patri, ut per solum filium suum omnibus sit parata salus, unde & Iesum appellari uoluit. Necenim datum estaliud nomen sub cœlo, nec dabitur aliud, per quod oporteat faluos fieri. Non est igitur quod miremini, tantum in hoc claudo ualuisse nomie nishuius inuocationem, quum huius uirtute sit parata salus æterna omnibus ipsum in uocantibus. Hæcubi loquutus est Petrus, quotquot erant in eo concilio, perspecta liber rate constantiáque Petri & Ioannis, quæ se se ipso etiam untu proferebat, compertó que, quod homines essent illiterati ac plebeij, admirabantur, unde tantum fiduciæ, unde tan/ tum eloquentia, unde prophetarum cognitio. Denique coeperunt eos agnoscere, quod fuillent affectatores lesu, quem per inuidiam occisum fuille, ipsi sibi erant conscij. Maz gnum scrupum inifciebat animis illorum, tam imperterrita plebeiorum & illiteratorum hominum libertas, quos nec domini supplicium, nec tam celebris concilis splendor & au toritas uel tantillum commoueret. Conspiciebant hominem ipsum adstare toti populo notum, qui natus infigniter claudus, iam alacriter ambularet. Res erat peracia fubito, nec inocculto, sed pro templi foribus, non magicis artibus, sed inuocatione nominis lesu, quem illi iam putabant extinctum. Factum erat euidentius, qu'am ut negari posset. Nec ex ratcalumniadi occalio. Quid enim fauorabilius, quam milero gratis dare fanitatem: Niv hilitaque respondent apostolis, nec enim erat quod responderent, quandoquidem quod factum erat, nec refellere poterant, nec probare uolebant. Proinde iussis apostolis una cu fanato e concilio fecedere, confultant inter fefe, conferunt of confilia dicentes: Quid facie mus hominibus illis, quamlibet literarum rudibus ac plebeijs: Quandoquidem hoc inlie gne miraculum per illos æditum este, notius est omnibus habitantibus Hierosolymis, quam ut inficiari possimus. Si negemus factum, nibil aliud lucrifaciemus, quam ime pudentiam: si damnemus ac puniamus, uidebimur inclementes & iniqui, ac magis ete iam populum in nos irritabimus. Nihil superest, nisi ut mitiore consilio utentes, curemus ne malū hoc, utcung natū, latius ferpat ac diuulgetur in populū. Solent enim huiufmodi peltes lemel natæ, si exagites, inualescere, latius of grassari, g si negligantur. Consultuita or uidetur, ut abstineamus à supplicio, sed atrocibus minis territemus eos, ne posthac cuic hominum

hominum, nece Iudæo, nece alterius nationis verba faciat de nomine Ielu. Hæc lententia. qua nulla dici potuit stultior, placuit toti concilio, & in hanc itum est pedibus magno con fenfu.Iam conspexerant constantiam ac fortitudinem apostolorum. Videbant rem esse notā toti populo,intelligunt illud nomē lefu,tā efficax,tamģ falutiferū effe. Qua namigi tur fronte iubent aut sperant posse supprimi, præsertim, quum ipsis per idem nomeliceat asserdo assername Nimirum talia sunt consilia principum & pontificum sacerdo tum ac primorum, quoties humano spiritu cogitur concilium. Sunt & illic nonnunquam qui quid reclum sit perspiciant, uerum id si sequantur, uident paratam iacluram suz glov riz, dispendium rei, aut aliud huius generis incommodum. Comprobata suffragiis omni um hac fententia reuocantur apoltoli, denunciatur illis totius cocilii nomine, ne que mor talium, uel clàm, uel palàm, uel publice, uel privatim, uel domi, uel foris docerent lesudo Ctrinam, automnino mentionem eius nominis facerent. O stultam mundi sapientiam. Extinctum in sepulchro retinere non potuerunt, & nomen quod semper à morte solet inclarescere, conantur sepelire. Petrus & Ioannes, ubi magna cum autoritate recitatum esset concilij decretum, fortiter quidem, sed citra contumeliam respondertt: Aniustum fit in conspectu dei uestris iussis obtemperare potius quam dei uos qui legis præceptate netis iudicate. Sic deus per ora prophetarum futurum prædixit, sic Christus dei filius no bis præcepit, sic spiritus cœlestis, quem ille se nobis à patre missurum promiserat, animis nostris dictatac suggerit, utad salutem omnium prædicemus nomen domini Iesu Chrie sti, testificantes quæ uidimus & audiuimus. Si quod rectum est iudicaueritis, submittetis & uos ipfos iudício diuino. Sin fecus, quicquid de nobis statueritis, nos certe non possiv mus non loqui, quod oculis uidimus , quod auribus audiuimus, & quod deus omnibus hominibus præferendus uult apud omnes prædicari. Hoc relponfo tam malculo,tamý líbero accepto, confultores illi nihil aliud quam minitantur, ac territare conantur. O de ploratum concilium, non habent argumenta, quibus perfuadeant: non habent rationes. quibus coarguant: non habent testimonía scripturarum, quibus doceant. Tota autorias in minis est. O semper timidam impiorum conscientiam. Cupiebant punire innocentes. aderat peruerla uoluntas, led principes metuunt plebeios, magiftratus priuatos, tam mul ti paucos, armati inermes, docti indoctos. Non habent apostoli satellitium, nõ coniuratos dignitatum ordines. Sed habent quiddam, quod nulla potestas mundi præstare ualet:In nomine lesu surge & ambula. Ad benefaciendum potentes sunt, ad lædendum inermes. Itagapostoli ex eo concilio tum quidem dimissi sunt, minis onusti. Non enim primores deposuerant animi maliciam, sed differebant, occasionem aliam uenaturi. Non eniminue niebant rationem puniendi eos, idéob populum, quem deo contempto metuebant Omnes enim laudibus uehebant id, quod factum erat in sanando claudo. Et hoc factum apud omnes erat euidentius, quod is in quo proditũ est hoc miraculi, natu maior essetan nis quadraginta. Sic natus erat, & tot annis offetarat mendicus fuum malum, ut nemo 🖙 lumniari posset, uitium fuisse simulatum aut leue. Petrus autem & Ioannes dimissi à concilio redierunt ad fuos, congregatos in cœnaculo, iam de euentu folicitos: atquillis expofuerunt rem omnem ordine, quid obieciffent principes, quid ipli respondissent. Hic uero mutua charitas gaudia cumulauit. Gaudebant discipuli dimissos apostolorum proceres. Gaudebant apostoli, gaudium hoc discipulis benignitate domini contigisse. Sic deusor mnia teperat fuis famulis, ut læta triftibus milceat, quo possint sustinere, utck uicissim pro lætis agant gratias, pro tristibus dominum deprecentur. Cætus itag posteaquā audislet narrationem apoltolicam, magno confeniu fustulituoces suas ad dominum, cuius benefi cio copisset succedere res Euangelica, dicens: Domine deus omnipotens, qui uerbo too condiditi cœlum, terram ac mare,& quicquid in his eft:cuius fanctiffimæ uoluntati nub la uis hominum potest resistere : cuius æterna decreta nulla potest hominum conspiratio labefactare, quod nữc fieri uidemus, hoc olim spiritus tuus sanctus per os patriarche no stri Dauid tui cultoris, proloquutus est futurum, dicens: Quare fremuerunt gentes, Repo puli meditati funt inania: Aftiterunt reges terræ & principes conuenerunt in unuai d uerlus dominum & aduerlus Christum eius. Agnoscimus fidem uaticinij. Quod iličlipiv ritu tuo afflatus uidit futurū, hoc nos reipia & faciū & fieri uidemus. Vere enim in lite či uitate, que pietatis habet professione, aduersus omnis pietatis magistra ac duce sa refit fil

lium

him tuum lelum, quem tu unxeras unxione cœlesti:couenerunt terreni reges Herodes & Pontius Pilatus, una cum gentibus & populis Ifrael, impijs confilijs agitantes, ut ea facerent, quæ tu inuincibili virtute tua, & æterno confilio tuo decreveras, ut ad falutem humanigeneris fierent. Quilquis autem conspirat aduersus filium tuu Iesum abs te mis/ sum is conspirat aduersus te. Et ecce rursus coit concilium frequens primoru aduersus fanctum nomen fili tui lefu. Tu uero quemadmodum lefum ab illis interfectum excicasti amortuis,& in cœlos ad regni consortiu subuexisti, irrisis illoru concilis, ita nunc quografpice in minas illorii, ne præualeant, fed da feruis tuis robur ac fiduciam, ut fum/ ma constantia proloquantur sermonem Euangelicum, qui tuus est, non hominü, nimiz rum nobis abs te per filium tuum delatus in terras: & quemadmodum claudi sanati mi/ raculum plurimos attraxit ad professionem nominis lesu, coniuratos autem aduersus Ielu gloriam principes terruit, ita & in posterum adsit illis manus tua omnipotens, ut sa/ nandis & alijs , ac limilibus miraculis & prodigijs ædendis per nomen fanctum filij tui lelu, clarius ac latius elucelcat Euangelij tui gloria, frustra fremētibus his, qui tibi tuoф filiorebellant.Hæc quum unanimiter essent precati, comotus est locus in quo erant con gregati. Nameo signo Dominus indicabat preces exauditas, acuota rata fore. Nihil enim tam efficax quam deprecatio colentientis eccleliæ. Siquidem magna uis lit opor/ tet, quæ terram inimobilem concutiat. Non erat hoc inane signum, ilico renouatus & auctus est in omnibus uigor sancti spiritus, adeo ut non solum ob minas principum non calarent Euangelicam doctrinam, tierumetiam liberius ac fortius, atquetiam plures 🕏 ante, prædicarent nomen domini Ielu. Hæc eltenim natura profectus Euangelici, ut liv cui crocum & alia nonnulla per iniuriam felicius proueniunt, ita aduerfus opprimentem mundum magis infurgat & elucterur. Iam intra paucos dies accreuerat ingens nu/ merus profitentium nomen lesu. Et ut intelligas hanc. conspirationem non esse humas nam, inter tam multos nulla erat ambitio, nulla inuidia, nulla rixa, nulla contentio, fed tantus erat confenius, tanta tranquillitas, ut diceres, omnibus effe cor unum & animam unam. Iam enim deliderant suo quisto duci spiritu, qui tam uarius est in hominibus, ut ægre reperías duos germanos, qui inter fele confentiant. Sed uno spíritu lesu reguntur omnes. Hinc ille tantus consensus tot hominum, alioquisexu, ætate, fortunis intersele disimilium, ut no folum illa effent omnium comunia, quæ fine dispendio impartientis tommunicari folent, quod genus funt doctrina, confilium, admonitio, confolatio, exhorratio,uerum etiam facultates, quæ difpendio possessoris comunicanturalÿs,& ideo uiximienias, qui fustineant hic esse liberales. Inter hos autem harum quoq rerum tanta eratcomunio, ut nemo ex his, quæ possidebat, uel diceret aliquid esse suñ. Proinde qui de luis facultatibus impartiebat, nihil gratiæ repofcebat ab his quibus communicabat, quodid quod dabatur iudicaret esse eius, cui erat opus, sibic raptor & iniquus uidere/ sur, li quid apud se detinuisset, quod fratris egestas postulabat. Apostoli uero, qui huius aouz ciuitatis uelut principes erant, inopes rerum, sed spiritus sancii dotibus opulenti, indies magis ac magis augebant multitudinem, ingenti animi robore, magnacipoten/ via miraculorii testificantes de resurrectione domini nostri Iesu Christi. Hoc enim in pri mis erat tellimonio miraculorum persuadendum. Nam morientem plerics uiderant,& lepultum non pauci nouerant. Itacs sub fortissimis ducibus nouus ille populus felicissi. me degebat, concordia farciente quod deerat facultatibus. Qua enim essent plerica te nues, tamen nullus erat inter illos egens. Quotquot enim erant possessores agrorum aut adium, diuendebant ac precia rerum uenditarum adferebant ac deponebant ad pedes apoliolorum, ut illorum arbitrio, quos habebant patrum loco, res comunis distribuere. tur. Porrò quanta erat simplicitas in his, qui precia possessionu suaruadserebant, tanta erat synceritas in his, qui distribuebant. Rara est inter pecuniarum dispensatores sides. Hichailo delectu personarii pro cuius necessitate distributio peragebatur. In hac mul titudine erat loseph, cui cognomentum ab apostolis additum est Barnabas, quod apud Syros sonat, filius consolationis, genere Leuites, patria Cyprius. Hic quoniam magnis doubus intercateros eminebat, unde ob gaudium, quod ex huius accessu contigit mul titudini, dictus est Barnabas, multis exemplo fuit, ut Euangelicam imitarentur liberaliz tatem. Quum enim haberet in Cypro fundum, uendidit illum, & attulit precium ac de depoluit posuit coram pedibus Apostolorum, ueluti rem uilem & aspernandam. Tanta autem erat Apostolorum sanctitas, ut hinc sibi nihil decerperent præter cæteros.

CAPVT V



Vemadmodum autem Barnabe simplicitas multos commouit ad liberali tatis amulationem, ita paratum est exemplum ad deterrendos omnes, ne quis in negocio spirituali fraudulentiam admisceret. Amat enim spiritus simplicitatem cordis, & odit omnem sucu ac simulationem. Sic inter duo decim apostolos paratu est exemplum suda, ne sibi quisquam sideret, led

omni solicitudine perseueraret in officio. Erat autem in hac multitudine uir quidam no mine Ananias, parum respondens suo nomini, proptetea quod ipse parum responderet gratiæ dei. Huic erat uxor nomine Sapphira , marito similis. Ananias igitur, quum'ui/ deret alionum simplicem ac spontaneam benignitatem apud omnes laudibus uehi, glor riæ studiosior quam pietatis, nendidit agrum suum, ac precij portionem aliquam detra. xitac sepoluit, ides conscia & approbante uxore, ueluti partiens pecuniã, ut altera parte mercaretur laudem & opinionem pietatis, alteram libi leruaret, li qua necelsitas incide ret:nimirum diffidens spiritui sancto, magisci sibi prospiciens, quam fratrum contuber nio: sic cogitans apud sese, si cæteri periclitabuntur same, mihi certe prospecti est. Hæc cogitatio nec erat toto pectore fidentis Christo, qui pollicitus erat nihil defuturũ quæ rentibus regnum dei & iustitiam eius, nec erat habentis cor unum & animā unam cum cæteris. Quum igitur ex precio diuenditi agri partem aliquam precij attulisset ad per des apostolorum, Petrus afflatu spiritus diuini, quo plenus erat, intelliges hominis imv piam simulationem, ait: Anania, quum te semel spiritui sancto dedicaris, quum quum s uim tot argumentis perspexeris, quur rursum impleuit animum tuum spiritus satanæjut mendacio uelut illudens spiritui sancio, qui falli non potest, furtim detraheres de precio fundi tui, & iltud omnium perniciosissimum exemplum induceres in hanc cogregation nem: Si nos nolentem impuliflemus te ad uendendum agrum tut, erat fortaffe quur sir mulares, nunc quum ultro feceris quod fecisti, quorsum attinebat benignitatis exemplum fuco simulationis uitiare? Nonne prorsus tibi manebat fundus tuus si uoluislest Nónne etiam posteaquam uendideras , licebat totum preciñ seruare tibi: Laudatur eo/ rum simplicitas, qui sponte quod habent proferüt in medium. Nemo uero cogitur a no bis id facere , li nolit . Vnde igitur induxifti in animum facere fucum in hoc negocio: Non es mentitus hominibus, sed deo. Quod si deum credis posse falli, impie de illo sen tis. Sin credis illum nihil latere, aut contemnis illius iustitiä, aut putas fauere fraudulen/ tiæ. Ananías autem senties, animi sui fraudulentia nequaquam fugere apostolos, obiur gatione tam leuera perculfus, fubito concidit & expirauit. Perijt unus, ut multor**u** fal**uu**i confuleretur. Nam huius facti rumor ubi permanauit ad cæteros, omnibus magnű terv rorem iniecit, ne quid limile auderet aduerlus ipiritum fancium. luuenes autem fürgen tes amouerunt cadauer, & elatum sepelierunt. Non merebatur ille sepulturam, sed amo uendus erat, ne funestaret puram & sanctam congregationem. Fortalsis succurret hic alicui demirari Petri austeritatë in Ananiam , qui tanta lenitate dudum ad ueniam inuiz tarit eos, qui crucifixerant le lum, tribuens ignorantiæ, quod factum erat, & offeres poe nitentibus salutem æternam. Hic ob paululum pecuniæ detractum a benignitate, sæva obiurgatio, nec ulla ueniæ spes oftenditur. Nimirū dominus lesus, qui per baptismum universos homines invitari iusseratad falutem, condonatis peccatis omnibus, paucor rum exitio docere uoluit, quanto grauius sit post acceptam Euangelij gratiam ac lucem relabi in peccatum, non iam per incogitantiam aut inscitiam, sed per destinatam simula tionem. Sciebat autem præcipuam Euangelicæ synceritatis pestem ex hypocrisi & aua ricia nalcituram, & ob id in iplo statim ecclesiæ nascentis exordio æditű est exemplum inligne:per quod admonerentur omnes, neminem cuitaturum ultionem dittinam; quill quis Ananiam imitaretur, etiamfi hic non flatim nocentem fua pœna corriperet . Non enim hic agebatur de iaciura precij, fed de diffidentia erga deŭ, de irrilione i**pirirus fan** 🗸 cli. Petrus autem no inflixit pœnam, fed obiurgationis infudit acrimoniam; ut fanance. Ille uero nec prorumpens in lachrymas, nec poenitentia uocem adens, ultione divina percullus est. Ac mira dei clementia, percullus est unus, ut servaretur multi. Iustitiæ ex emplum

emplum est æditu in eum, qui perijt: misericordiæ donum estusum est in plurimos, qui huius exemplo cauerunt à peccando. Intercesserat trium ferme horaru interuallum, & ecce coniunx Ananie, nesciens quidaccidisset marito, ut homines ferè domestica mala sua resciscunt ultimi, ingressa est, conscia fraudulentiæ mariti, falsæ laudis portionēsibi quor uindicatura, cuius impijs cogitationibus respondes Petrus, ait: Dic mihi mulier, num tanti uendidiftis agrum, & non pluris, qu'am hoc habet precium; Illa nimium maz rito similis, impudeter respondit. Etiam, tanti uendidimus. Tum Petrus ad illam: Quid ita conspiratum est inter te & maritum tuum, ut mendacio tentaretis non nos, sed spiris num domini, quem uidetis operantem in nobis: Quoniam autem tibi libuit esse sociam marito in hac impia simulatione, eris & supplicij consors. Ecce pedes eorum, qui sepelie runtuirum tuum adlunt ad oltium, ijdem efferent te. Ad hanc uocem ilico collapfa mu lier expirauit. Simul ingressi sunt iuuenes, ac repererunt mulierem mortuam. Extulerüt igiur eam, ac sepelierunt iuxta uirum suum. Seuerum exemplum, sed salutiferum, nec spius quam semel ab Apostolis proditum. Quanquam Petrus, quo nihil erat mitius, non hic inflixit supplicium, sed afflatus spiritu denunciauit. Petrus tum instinctu divini spiritus sciebat, quid esset actum, & quid esset suturum. Deus autem que nihil sugit, poer nam lumpturus est de his, qui fuco illudüt uiris apostolicis, etiamsi tales sint, ut falli pos sint. Nec enim hoc donu spiritus, quod tum aderat Petro, perpetuu est omnibus. Nunc uidemala ex re bonű fructum. Ex duorű iusto interitu, ingens timor obortus est per univ uerlam eccleliam credentiñ, quin & alios, qui nondum crediderant, huius exempli ter/ rorinuaserat. Cæterum per apostolos multa & magna miracula prodebantur apud po/ pulum, quo perspicuum esset omnibus, rem non esse uirium humanarum, sed uirturis diuina. Quotquot autem adhæserant Euangelio, uersabantur unanimiter in porticu, quædicitur Solomonis. Non enim iam latere cupiunt, sed tēpus erat, ut candela imposi ta candelabro luceret omnibus ingredientibus domum. Cæterorum autē, qui nondum dederant nomen in baptismo, nullus audebat se illis coniungere. Videbant enim popu lum deo facrum, ac religione quadam abstinebant ab illorum congressu, quemadmo/ dum solent profani ab his quæ templo dicata sunt temperare. Nec enim oderat eos por pulus, sed ob insignem dei virtute in illis refulgentem suspiciebat ac reverebatur. Quan quam & Ananię Sapphiræcje exemplum multis inculferat terrorem, ne quis ficte femet adiungeret. Porrò magis ac magis indies accrescebat multitudo credentium domino. uirorum fimul ac mulierum, in tantum ut uulgo in plateas exponerēt ægrotos, qui 🤄 pe dibus suis ingredi non poterant ob morbi magnitudinem, eos in lectulis ac grabbatis proponebant in publicum, ut adueniente Petro, uelumbra prætereuntis obumbraret aliquem illorum. Nimirum his exhibita est promissio domini Iesu, qui de discipulis div xerat: Et his maiora facient. Contactu fimbriæ lesus sanauit aliquot, umbræ contactu neminem fanauit. Indies latius fele spargebat miraculoru fama, adeo ut exuicinis quo queciuitatibus magna uis hominum accurreret Hierofolyma, adducens fecum uarijs morbis obnoxios, & ab impuris ipiritibus uexatos, qui fanabantur omnes. In tam admi rabili rerum fuccessu couenit observare invictam apostoloru modestiam, qui nihil hinc libi uindicabant gloriæ, sed laudem uniuersam in nomen domini Iesu referebät. Quum igitur hunc in modum feliciter inclaresceret nomen Iesu Christi , sesec quotidie latius diffunderet Euangelicæ doctrinæ fragrantia, non tulit ueræ religionis incrementum fal la religionis antiltes Annas. Huic præter cæteros potilsimum adhærebant, qui pertine bant ad lectam Sadducæorū, quod præcipua teltificatio apoltolorū erat de refurrectio/ ne domini nostri lesu Christi. Quæres mitiores fecerat pharisæos, qui resurrectionem allerunt aduerfus Sadducæos. Decretum erat, ut res orta, dissimulatione consopiretur. Sed malícia vicit confilium, ac furor metum excussit. Nam sacerdotum princeps como tus zelo satanæ, una cum Sadducæis manus iniecit in apostolos, ac posuerunt illos non iam in priuato carcere, uelut examinandos, sed in publico tanquam in manifesto scelere deprehensos. Delectus erat carcer insigniter munitus; ne quà possent elabi, ne ue per tur multum plebis eripi. Verum Euangelicus fermo nec uinciri, nec includi potest consilijs humanis. lefus enim qui protector est suorum, misit angelum suum, qui noctu reseratis carceris foribus eduxit illos, & air: Ne quid uos perturbet facerdotum malicia, quin po

tius tanto constantius, quà cœpistis pergite. Ite, & in ipso templo stantes prædicatepor pulo, quicquid uobis mandauit prædicandum apud universas orbis nationes. Eratalio quando tempus, quum se uetaret prædicare Christum. Nunc adest illud tempus, de quo uobis dixerat: Nihil occultum, quod non reuelabitur: & quæ nunc in aurem audius, prædicate in tectis. Hac exhortatione angeli, facti animatiores Apostoli, diluculoue niunt in templum, atque ex more docent frequentem multitudinem. Summus autem pontifex ignarus, quid gestum esset noclu per angelum, adiunctis sibi Sadducæis, & quos habebat certos sue sententiæ suffragatores, uenit in concilij locu. Eò conuocatum est universum cocilium sacerdotum, & magistratuu una cum toto ordine senioru gentis Israelitica. Iam enim ob contumaciam facti iritatiores decreuerant atrocius aliquid in eos statuere. Atos hic interim considera lector maliciosam impudentiam sacerdotum, qui quum nihil haberet, quod merito criminarentur in Apostolis, tamen frequenti con cilio peragunt, quicquid libuit, ut quod erat impium, hoc iplo iustum ac reclum uidere tur, quod totius concilii consensu decretum fuisset. Vbi magnifice suo quisq loco con sedere proceres, missi sunt viatores, qui reos è carcere eductos sisterent in colesso. Ven tum estad carcerem, repertisunt custodes ad ostium carceris excubantes. Apertumest ostium. Ingressi nullum apostolorum repererunt: nec ullum uestigium, quà fuissent ela psi. Itaque ministri reuersi ad concilium, quod uiderant renunciant. Carcerem quidem, inquiunt, inuenimus lumma diligentia claulum, & cultodes adstantes ad ostium. Cate rum ubi patefacto oftio fumus ingressi, neminem illic offendimus. Ea res uehementer perturbauit omnium animos, præsertim eorum, qui magistratus erant templiacsaceti dotum principes, iam di ancipites colili ambigebant, quor lum hæc res ellet eualura. In terea dum hærent, dum consultant, dum trepidant, interuenit quidam, qui tristi nuncio magis etiam illoru animos perturbaret: Ecce, inquiens, uiri illi quos heri inclufiltis car, ceri, nunc in templo stant ac docent frequentem populum. Tum ex sacerdotum senten tia magistratus templi, quoniãad ipsos proprie pertinebat curare, ne quid fieret in tem plo secus quam oporteret, abeunt in templum, adiuncto sibi satellitio ministrorumad uerfus uim populi. Reperiunt id quod erat nunciatū, stantes illos in templo, ac frequent ti multitudini concionantes de lesu. Non tamen inficiunt manus, quemadmodumante fecerant. Videbant enim numerosam populi multitudinem: ac metuebant, ne siquis tu multus fuiflet exortus, lapidarentur. Sed nec talis erat illa multitudo, ut uim pararet, nec tales apostoli, ut ui defendi cuperent. Aderat infracta animi constantia , sed absorbero/ cia. Vident eos per quos pridie fuerant ducti in carcerem. Nec fibi tamen metuunt, nec fugiunt, nec sermonem Euangelicum interrumpunt, donec magistratus illis placidoser mone persuaderet, ut uenirent in conciliu. Paruerunt apostoli, ne publicam potestatem uiderentur contemnere. Dominus enim non docuerat illos, ne irent uocati, sed ut intrepide loquerentur. Ventũ est in concilium , statuuntur in medio tam magnifici cosellus, duo pilcatores, cum limili comitatu. Tum Annas facerdotum omniŭ princeps, magna cum autoritate, nec minore supercilio, sic exorsus est: Nónne proximo concisio ex tantorum uirorum autoritate etiam atq; etiam præcepimus uobis, ne pergeretis docere po/ pulum, aut ullam nominis lesu, quod abolitum esse uolumus, mentione faceretis apud ullum hominem, nec exterum, nec Iudæum, nec publice, nec priuatim: Et ecce contem pta totius autoritate concili, non folum non filuiftis, uerum etiam tanto uehementius prædicaltis, adeo ut impleueritis totam Hierofolymam uestra doctrina, rumore eo tum quæfacitis ad finitimas etiam ciuitates peruagante. Vultis igitur malicioso studio no/ bis impingere inuidiam mortis hominis istius. Prædicatis enim palam illum per nos oc cisum, id quod negari no potest. Eundem predicatis iustum & sanctuac deo probatum, & in nomine illius æditis miracula, nos uidelicet apud multitudinē traducentes & con/ demnantes impietatis, qui talem ad mortem adegerimus. Hæc erat oratio fummi ponti ticis, quæ nihil habet iuftæ defenfionis , tantum autoritate territat, ut quod uerữ erat, & ob falutem omniñ omnibus prædicandum, ob impiorum gloríã fileretur. Nunc contra audiamus piscatorem & euangelicum pontificem fortissime quidem, sed admixta man fuetudine respondentem apostolorum omniñ nomine: Magnifice pontifex, inquit, ma giltratus, leniores reliquid uiri præclari, qui confideris in hoc concilio, nos uestra auto ritatem

ritatem nequaquam contemnimus, sed autoritatem divinam humanæ præferimus, sides nos elle facturos respondimus, quum nobis interdiceretis, ne nominis lesumentionem faceremus. Necs puto quenquam esse in hoc concilio, qui putet æquum esse, ut ob homi num interdica negligamus iussa Dei, & dum metuimus iram uestram, incurramus in iram dei. Si uestra iussa consentirent cum uoluntate dei , libenter & uobis & illi satissa/ ceremus. Nunc qui interdica uestra prorsus pugnent cum illius edictis, quonia utrisque latisfacere non possumus, malumus obedire deo quam hominibus. Negs cuiqua inui díam per nomen lefu conflare cupimus, sed omnibus conciliare salute. Ac uobis etiam magis expedit, ut uestram autoritatem submittatis uoluntati diuinæ, og ut nos huc adi/ gatis nolentes, ut divine voluntati repugnemus. Nulli non patet remissio peccatorum, flueritatem Euangelicam amplectens, relipifcat. Ea sic habet, quemadmodum & antea nobis exposuimus: Deus patru nostrorum, quem uos nobiscu colitis, & nos uobiscum, excitauit à mortuis lesum filium suum, quem uos interfecistis, suffigêtes in crucem. Sic enim erat definitum divino cossilio, sic erat prædicita prophetis, ut unus pro salute mun dimortem obîret. Hunc iuxta corporis imbecillitatem ab hominibus interfectio, deus renocatum ab inferis, sua uirtute subuexit in hanc gloriam, ut omnibus dux esset & sav lutis autor, sed præcipue populo Israelitico: & per hunc esset omnibus parata remissio peccatorum omnium, qui malorum suorum agentes poenitentiam, nomen illius profis terentur. Atque horum, quæ dicimus, nos sumus testes, qui prius quam moreretur, do/ mesticam cum illo cossuetudinem egimus, & a morte redinitum frequenter audinimus, uidimus & cotrectauimus, donec omnibus nobisuidetibus ascenderet in cœlu. Quod li leue pondus apud uos habet nostrum testimonium, testissicatur idem spiritus sanctus, quem ut uidetis effundit in omnes, qui obtemperant euangelio. Auditis nouas linguas, videtis ædi miracula. Nihil hic nostrum est, lesu spiritus est, qui per suos ministros exe rituim suam. Hæc uere apostolica oratio, quæ uel terrere debuerat illos metu supplicij, wel allicere spe paratæ salutis, magis exasperauit illorum animos, adeo ut ira dirumpe/ rentur, & inter se consultaret de occidendis illis. Iam assueuerat homicidio sacerdotes: & laniandis pecudibus in templo, ad nihil aliud profecerant, niliut facilius & homines iugularent Nulla hic mentio scripturæ diuinæ, nulla doctrina, nulla ratio. Tantu sic iu bemus, sic uolumus, aut obtempera, aut morere. Sedebat in eo concilio Gamaliel, secta pharifæus, ad cuius pedes Paulus apostolus legem didicit, uir ob insignê legis peritia ac lingularem prudentia lummo in precio habitus apud univerlum populum liraeliticum. Isubiuidit illos tendere ad perdita consilia, surrexit ac postulauit, ut suberent apostolos paulisper e concilio secedere. Eo facto sic uerba fecit apud considentes: Viri sfraelitæ, nolite precipitare confilium, nece temere decernatis quicqua, cuius uos post frustra poe niteat, sed etiam atce etia uidete, quid statuatis de hominibus istis. Ex præteritis sumite consilium quid in futură oporteat decemere. Non repetă prisca exempla. Vestra omnium memoria gestum est quod dica. Superioribus hisce diebus extinit Theudas magus & impostor, qui se iactans apud populum, ac prodigiosa pollicens, satis magni homini numerum attraxit in luam factionem, ferè usquad quadringentos. Sed huius rei, quoni am eratex humana malicia, fuit infelix exitus, Siquidem & de iplo lumptű est suppliciv um, & omnes quotquot illi adhæserant partim interfectisunt, partim capti. Ita disipa/ tisomnibus, tota est secta redacta in nihilum. Post hunc extitit ludas Galilæus, patriam habens comunem cum istis, de quibus nunc cosultatis, eo tempore, qui ex edicto Car laris Augusti describeretur universus orbis. Et hic, quonia popularia docebat, no opor tere populum Deo dicatum tributa pendere Cæsaribus idololatris, bonam plebis par tem attraxit ad sese. Et ipse dux huius factionis perijt, & quotquot illi consenserant dis lipatisunt. Proinde mihi sic uidetur, Consultius facietis si teperetis ab hominibus istis, acsinatis illos, quando neminem adhuc lædunt. Quoniam si hoc, quod inceptant aut moliuntur, profectum est ex humano consilio, dissipabitur sua sponte. Sin Deus est au toristius negocij tam admirabilis, & impium fuerituelle dissipare quod autore deo ge titur (quid enim hoc aliud effet quam repugnare Deor) & imprudentiæ sit uelle conari quod non possitis efficere. Quis enim resistet uoluntati dei: Hæc sententia tantum ua/

ualuitapud concilium, ut decretum de occidendo differretur in aliud tempus. Et hacich nus itum est pedibus in Gamalielis sententia, non ut in totum abstinerent ab Apostolis, fed ut convocatis fimul omnibus duodecim, ac cæsis denunciaretur, ne post ullam men tionem facerent nominis lefu. Et hac pœna contenti dimiferunt illos, sperantes suu, rum , ut qui dictis ac minis non paruerant, cruciatu corporis admoniti saperent: ælli mantes Apostolos in speciem humíles ac plebeios ex Barbarorum ingenio, qui plagis emendatur. Verum ex huiulmodi malis robur colligere solet uigor spiritus euangelici. Apostoli siquidem agnoscentes, uerum esse sermonem quem dixerat lesus, quod essent in ius uocandi, quod in fynagogis flagellandi, non ob ullum maleficium, fed ob profel fionem falutiferi nominis, alacres & gaudentes discedebant à conspectu concili, nirga rum ignominia quam alij putabant elle intolerabilem, libi gloriæ ducentes, quod Deus agnofceret fuos apostolos, quos hoc honore dignatus effet, ut pro nomine fili ipsius có/ tumelijs afficerentur. Meminerant autem quod ante prædixerat illis Ielus: Gaudete & exultate, quoniam merces uestra copiosa est in cœlis. Tantum autem abfuit, ut hac pœ na ac principum denunciatione redderentur segniores ad prædicandum nomen lesu, ut alacriores etiam redditi, & publice in templo, & priuatim in fingulis domibus incelfanter docerent, quæ acceperata domino lefu, ac lætum nuncium omnibus adferebant hunc elle uerum Messiam, per quem oporteret omnes saluos fieri.

CAPVT VI

Prid tempus quum indies accrelceret numerus dilcipulorum (lic enim tum

uocabantur, qui post Christiani dici cœperunt) obortum est murmur Græ/ corum, hoc est Iudæorum, qui non in Iudæa, sed apud gentes nati fuerat, aduersus Hebræos. Causa murmuris ex pietate nata est. Quum enim mulieres aliquot circumferrent Apostoli, quæ illis ministrabant, Græci dolebant non idem ho? noris haberi fuis uiduis, ut quotidiano ministerio liceret Apostolis ac discipulis inseruis re. Hancenim dignitatem interpretabantur. Et hæc erat prima in ecclesia ambitio. Et tamen ut intelligas quantopere displiceat bono pastori quamlibet leue dissidium, stav tim duodecim Apoltoli, conuocata discipulorum multitudine, quo plus haberet autoi ritatis quod omnium confeniu decretum fuisset, hunc in modum uerba fecerunt: Vi demus nescio quid murmuris ortum inter nos de ministerio mulierum. Prouidendum igitur est, ne nos huiusmodi curis leuioribus identidem interpellemur, nimirum altio/ ri functioni destinati. Nobis iniunxit dominus, ut doceremus Euangelium. Non estigi tur probandum, ut nos omisso delegato munere prædicandi Euangelij, ministremus mensis. Quemadmodum enim in corpore varia sunt membra, ac suo quodos membrum officio fungitur: ita tumultus & confusio uitari non potest in tanta multitudine, nisi di uerlæ functiones in uarias personas distribuantur, sic tamen ut omnia referantur aduti/ litatem universi corporis. Nec enim oculus sibi uni prospicit, sed omnibus membris: Nec manus libi tantum laborant, sed toti corpori. Proinde fratres circumspicite ex ue firo numero septem spectatæ probitatisuiros, plenos spiritu sancto, ac singulari prædie tos sapientia, quibus ex uestra uoluntate delegemus hoc negocij, quo nos hactenus oci cupamur, non sine dispendio functionis Euangelice. Nos uero per illos quietiores tactis his quæ proprie nostrarum sunt partium incumbemus, precationi & administrando ser moni doctrinæ Euangelice. Illi cura gerent pascendorum corporum, nos animis uestris pascendis uacabimus. Hæc oratio placuit universæ multitudini. Itags confensu cogrega tionis delecti funt septem. Stephanus spectatæ fidei ac plenus spiritu sancio, Philippus; Prochorus, Nicanor, Timon, Parmenas, & Nicolaus religione profelytus, patria Ani tiochenus. Hos electos statuerunt in conspectu apostolorii, ut illorii autoritate quod ta/ ctum erat comprobaretur. Apostoli uero fusis ad deum ex more precibus, imposuerunt illis manus. Nam hoc ritu primum delegabantur facra ministeria, exemplo sumpto à do mino lesu, qui quibus benedicebat, solitus est manum imponere. Quod si quis roget; quid opus fuerit his ritibus ad delignandos ministros, qui mensæ curā agerēt, sciat pro/ fanam quidem esse functionem tractare pecuniam, maxime comunem, sed quæ requis rat fidem no uulgarem, & animum incorruptu. Testis est Iudas, que auaritia corruptus **animus** 

animus ad domini sui proditione adegit. Tum aute quoniam præscribebät & alijs quid inhuiulmodi negocijs oporteret fieri, addenda erat & autoritas, quo magis omnes illis. tanquam apostolorum socijs & adiutoribus parerent. Præterea discipulorum conuiuia, non erant qualia funt uulgi, sed magna cum religione capiebatur cibus, quoties capiebar tur. Omnis panis fractus illis reprælentabat corpus domini, omne uinum admonebat san guinis dominici. Denica & corpus ipium dominicum & sanguis domini per diaconos ad ministrabatur multitudini. Et si quando uacabat per ministerium, prædicabant & ipsi ser monem Euangelicum, uelut apostolis proximi. His rebus factum est, ut Euag elica doctri na indies latius ac latius ipargeretur, magnoch fuccessu multiplicaretur numerus discipu/ brum Hierosolymis. Nec enim solum e plebeijs plurimi accedebant Euangelio, uerum etiam complures ex ordine sacerdotum, qui prius conspirauerant aduersus Christum & apoltolos, tachi pœnitentia, ac polito faltu lubmilerunt lele iugo Euangelico. Inter diaco nosauté peculiarius emicuit Stephani pietas. Sic enim se gessit in delegato munere, ut ob inlignem morum mansuetudinem gratiosissimus esset apud universam multitudinem cre dentium: & erga rebellantes Euangelio, fortem & inuicium animum præstabat, adeo ut spoltolicarum etiam uirtutum æmulus, in nomine lefu multa magnack miracula æderet apud populum. Quoniam autem eximia uirtus femper ad fele trahit inuidiam, quemadi modum Cæcias nubes, exortí sunt aduersus Stephanum quidam è diuersis sodalitatibus, quarum una uocatur Libertinorum, alia Cyrenesium, alia Alexandrinorum, alia eorum, quiuenerant à Cilicia, & Asia. Nam in hæc loca Syriæ uicina potissimum erant dispersi ludzi. Hi omnes uelut coniurati coorti lunt aduerlus Stephanum, disputantes aduerlus: illum. Nec poterant quamuis multi refiltere unius iuuenis fapientiæ, ac uigori pectoris, propterea quod spiritus sanctus, quo plenus erat, per illum loqueretur. Hic agnosce mo/ tem improborum. Vbi ueritate discedunt impares, ad mendacia confugiunt, & uicli sapi entialpiritus, ad diabolicas fraudes lese convertunt. Subornarunt enim viros quosdam, qui diceret sese audisse Stephanum proloquentem uerba blasphema in Mosen ac deum? Nullum autem crimen apud Iudæos capitalius quam blasphemiæ, nec apud populum atrocius. Hic agnosce lector machinas similes aduersus famulum, quales fuerat aduersus dominum. Subornantur fycophantæ, ne uideantur ipfi uelle dolorem ulcifci fuum, quod adisputatione discessissent impares. Quaritur crimen atrox, & malitie prætexitur religio nis ltudium. Ab his igitur lubmillitijs lycophantis concitatus est populus una cum fenio tibusac scribis aduersus Stephanum, adeo ut concursu facto rapuerint illum, & pertrai xerint in concilium. Hic prodeunt conducti testes, qui suam peragerent fabulam ac dice/ tent: Hichomo nullum facit finem euomendi blasphemias aduersus locum nobis omni bus fanctu ac uenerabilem, contraci Mosi legem nobis a deo traditam. Audiuimus enim illum dicentem, quod iste Iesus Nazarenus demoliturus sit locum hunc, ac mutaturus in flitta, quæ tradidit nobis Moses. Stephanus ex relatione apostolor udixerat, à lesu præ dictum effe, futurum ut templum hoc & urbs funditus ab hostibus dirueretur ob gentis incredulicatem, hoc dictum deprauantad calumniam. Dicas hos eofdem esse, qui lesum acculantes dicebant: Audiuimus eum dicentem: Destruam templum hoc, aliud in triduo excitaturus. Ad hanc tam atrocem criminationem nihil commotus est Stephanus, libi bene conscius, ut in ipso etiam uultu reluceret mentis innocentia. Res enim est pauir 4, fibimale conscius animus. Hæc constantia frontis statim coarguit calumniatorum impudentiam. Etenim hi, qui confidebant in eo confilio, intuentes eum, & observantes, qua fronte crimen obiectum exciperet, uidebant illum adeo non deijci aut exanimari, ut facies illius quiddam homine maius, & angelicam quandam alacritatem limul ac maie/ statem præ se ferre uideretur. Tum princeps sacerdotum, ut hic quoque speciem legiv timi iudicij exhiberet, quemadmodum fecerat in condemnando lelu, percontatus est rez un: nunquid haberet, quod ad hæc responderet, & an crimen obiectum agnosceret. Tum Stephanus afflatus diuino spiritu, sie causam dicere exorsus est, altius repetito. principio.

CAPVT VII

Iri quotquot adestis uel genere fratres, uel ætate atog autoritate patres, qui partienter audistis calumniantes, audite & ueritati patrocinante. Nos nec in des, nec in Mosen, nec in templum hoc cotumeliosi sumus, sed co Mose cosentien tes, dei gloria prouehimus, ac templo spirituale, quo deus, qui spiritus est, por

tilsimű delectatur, quemadmodum diuinitus iulsi lumus extruimus. Non est blasphemia hoc pro uiribus agere, quod figuris adumbrauit Moles, quod prophetæ dei spiritu afflati prædixerunt, quod dei filius ob id in terras millus & orlus est. & suis perficienda manda uit, quod spiritus sanctus ad salutem omniti gentium nunc per eos qui credunt euangelio peragit. Sed impietas est, blasphemia est, tam manifestæ, tames benigne dei uoluntati tam pertinaciter obluctari. Quod quide hac natio no nuper facere copit, sed quod iam olim facere instituit, nunquam facere desinit, ut nec mirū, nec iniquum uideri debeat, si eueniat quod Iesus Nazarenus futurti prædixit, uidelicet ut hoc templü quo gloriamini, utch hæe ciuitas in qua regnatis, ut lacerdotiữ, ut lex, quibus abutimini ad quæstữ & gloriã uestrã, à uobis auferatur, atca hæc gloria transferatur ad eos, qui per fidem euangelica pure det colunt, ac legem spiritualiter observat, sec ipsos præbet templum vivu ac sanctu spiritual fancto. Huc quittot modis deus maiores nostros prouocauerit, tamen semper spretus est ab hoc rebelli & pertinaci populo. Vt enim à primo gentis huius patriacha repeta, cuius obedientiam utinam imitarentur hi, qui le iaciat filios eius: Deus cui debetur omnis glos ria, quemos nos uobiscu pie colimus, olim apparuit patriarchæ nostro Abrahæ, quu esset in Mesopotamia prius & comoraretur in Charran, & dixit ad illu: Exi de terra tua & cox gnatione tua, & ueni in terra, quam monstrauero tibi. Ille obtemperas iussis dei, egressus est è terra Chaldæoru, & habitare cœpit in Charran, uelut per occasione longius emigra turus. Rurlum hinc transtulit illum deus in hanc terra, quam uos nunc incolitis, ide mor tuo patre illius Thare, ob cuius senectute distulerat emigratione. Transtulit aut, ut hospiv tem ac peregrinu, nullam illi tribuens hic hæreditatë, adeo ut ne pedis quidem uestigiuin ea possideret, nisi precio redempti: sed policitus est deus se daturu huius terra possessio. nem posteris illius post eius obitum, quữ id temporis Abrahā non haberet filiü. Id quum uideretur incredibile,tamen & Abrahā credidit, & deus præstitit, quemadmodū & in c\* teris, qua pradixit deus, repertus est uerax. Sic enim tum illi loquutus est. Erit sementut peregrinū in terra aliena,& gentes, apud quas peregrinabuntur polteri tui, lubijci**ēt illos** in servitutē, & inclementer tractabūt illos annis quadringentis triginta. Tandem eripiam illos à feruitute, ac gentem cuicunque feruierint, ego iudicabo & ulcifcar: dicit d**ominus.** Deinde liberi à feruitute hominum, feruient mihi in loco hoc. Quoci fibi magis affereret populum fuum , dedit Abrahæ velut fignaculum fœderis circumcilionem . Atœ ita filus dei promissis, genuit Isaactac memor pacti sui, circumcidit puerum die à natiuitate octav uo. Isaac rursum circucidit Iacob, Iacob duodecim filios suos nostri generis patriarchas. Inter hos erant, qui parum memores diuini fœderis, inuidia moti, hoc molitifunt aduer sus fratrem suu Ioseph, quod illoru posteri moliti sunt aduersus Iesum Nazarenum. Ab iecerant eum in cilternam, mox uendiderūt illum negociatoribus, à quibus perductus est in Aegyptum. Sed quemadmodữ deus lulcitauit occilum, et euexit delectiữ lelum, ita tum eripuit loseph ex omnibus afflictionib. suis, effecitos ut moribus & sapientia divinadi gra tiolus ellet apud Pharaonê regê Aegypti, adeo ut præfecerit eum toti Aegypto, domuid suæ. Ceterű oborta est fames per universam Aegyptű & Chanaan, et gravis afflictio, adeo ut patres nostri no inueniret quod ederet. Iacob aut ubi cognouisset in Aegypto copiam esse frumenti, misit eò patres nostros, ut inde adferrent frumentü. V bi uero illos iterü 🖘 dem de caula miliflet illuc, lofeph agnitus eft à fratribus fuis. Ea res innotuit & Phagaoni, quod Hebræus effet, & patrem ac fratres undecim haberet uiuos. Ioseph itag accersiuit lacob patre suum, totames cognationem suam in Aegyptum, ne quid illis deesset. Erant autem numero LXXV. Iacobitacs comigrauit in Aegyptum, ac defunctus est ipfe cum duodecim filijs suis patribus nostris, conditicis sunt in sepulchro, quod emercatus fueras Abraham centum siclis argenti à filijs Emor, qui fuit filius Sichem. Nullus horum adbuc quicquam possedit de terra promissa posteris Abrahæ. Quum auté iam instaret tempus, quo deus præstaturus erat quod promiserat Abrahæ, creuit populus Hebræorū & mule tiplicatus

ablicatus est in Aegypto, donec mortuo Pharaone succederet alius rex, apud quem non ellet perinde gratiolus Ioleph. Hic metuens ne plus satis incresceret Hebræorum popuz lus, arte opprimens genus nostrum, afflixit patres nostros, ædicto submonitis obstetrici/ bus, ut masculos infantes exponerent, ne possent uiuere. Hoc tempore natus est Moses, aduersus quem isti falso me predicant protulisse blasphemiam. Is fuit gratus deo, qui non passas est illum perire, sed furtim enutritus est tribus mensibus in domo patris sui. Cæte rum ob metum ædichi regij expolitus est in Nilum in fiscella lita bitumine. Forte sustulit illum filia Pharaonis capta infantis elegatia, ac filij loco nutriuit eti domi suæ. Moses igiz tur habitus pro Aegyptio, à primis annis institutus est in omni sapientia Aegyptiorum, eratos potens tum factis, tum díctis. Porrò quum iam peregisse annum quadragesimum, uenit illi in mentem, ut inuileret fratres suos Israel. Spirabat enim charitatem erga genus hum. Inter hos uersans, qui uidisset Israelitam quendam affici iniuria ab Aegyptio, iam num boni ducis indolem exerens, ultus est Hebrei causam, interfecto Aegyptio. Existima bataut hoc Hebreis iam innotuille, quod deus per iplum statuillet servare populu suum, exemptum à servitute Pharaonis. Atch hic Moses lesu Nazareni figura gerebat, quem deus uere delegit redimendis omnibus à seruitute peccatorum. Cæterű quemadmodum hac Israelitæ non intellexerunt in Iesu, ita nec tum in Mose intellexerunt. Postero die rur fus inuilens suos, offendit duos I fraelitas inter se litigates, ac dirempta pugna redigere co/ natus est eos in concordia, dicens: Quid facitis ô uiri: Qui fratres litis, & eiusdem gentis, quur alter lædit alteru : ls autē qui faciebat iniuriā proximo, repulit pacificatorē, dicens: Quid tu te inferis causæ nostrær Quis te costituit principem ac iudicem super nosr Num me quo quis interficere, quemadmodum heri interfecisti Aegyptium: Hic statim inuene nuselt inter Ifraelitas, qui rebellaret Mofi, quum is hæc afflatu spiritus faceret. Hoc audi/ to, Moles, lentiens rem no elle clam, libi metuens ab Aegyptijs, fugit in terrā Madian, ubl genuit filios duos. Rurlus post annos quadraginta apparuit Mosi angelus domini in de seno montis Sina è rubo, qui uidebatur conflagrare. Hoc spectaculo stupefactus Moses, tentauít accedere propius, ut uideret quid hoc effet rei. Sed uetuit illum uox domini, so nans'e rubo: Ego inquit, fum deus patrum ueftrorum, deus Abraham, & deus Ifaac, & deus lacob. Hoc audito nomine tremefactus est Moses, necaudebat propius inspicere. Tum domínus. Solue calciamenta pedum tuorum. Siquidem locus, in quo stas, terra san caest. Paruit Moses domino. Tum ille pergit loqui. Etiam atque etiam uidi afflictionem populi, qui est in Aegypto, ac gemitum meorum audiui. Eog milertus descendi, ut liber remeos. Nunc igitur ades, & hac gratia mittam te in Aegyptum. Animaduertite quam non obscure in Mose designatus sit Iesus Nazarenus. Mosen adhuc ignotum negarat po pulus Ifraeliticus, dicens: Quis te constituit principem & iudicem super nos: Itidem aux diuit Ielus à nostris: In qua potestate hæc facis, & quis tibi dedit hanc potestatem: None dum enim nouerant, quod hunc deus misertus gentis nostræ, misit ducem ac principem libertatis, & autorem uite æternæ. Ac Mosen quidem à suis contemptum, deus euexit, & constituit ducem, principem & liberatorem populi sui. Et adfuit illi uirtus angeli, qui ap/ paruerat ei de rubo flagrante. Huius ope populum suu eduxit ex Aegypto æditis multis prodigijs ac miraculis in terra Aegypti, mox in mari rubro, deinde & in deferto per annos quadraginta. Quod fuit Moles uni populo, hoc uere est Iesus Nazarenus omnibus iplius ductum fequi uolentibus. Iam ne quis exiltimet eos qui prædicant Ielum Nazarez num aduersari Mosi, hic ipse Moses uobis Iesum Nazarenum comendauit, tot retrose/ culis uenturum promittens, quem nunc uidetis aduenisse. Ait autem: Prophetam uobis suscitabit deus desfratribus uestris, similem mei, ipsum audietis. Hic est, inquam, ille Mo fes,qui quemadmodű prius folus fuerat colloquutus cum angelo iuxta rubű, ita post iam teste multitudine collocutus est cum eodem in deserto, in monte Sina, ac uicissim colloquutus est cum maioribus nostris, ad quos deserebat quod audierat à domino. Accepes rat enim ab eo legem, quæ uitā conferret observatibus, ut eam nobis traderet. Tanta cum effet autoritas Moli, tamen patres nostri noluerunt obedire illi, sed repulerunt eum: & obliti à quam milera seruitute suissent liberati, conceperunt animo desiderit Aegypti, ut relicto duce salutifero & redemptore, spreta lege uiui fica; redirent ad mores idolo latrari. Itag colloquente Mole cuangelo dicut Aaron; Fac nobis deps, qui præcedant nos. Nam Molist

Mosi isti, qui nos eduxit è terra Aegypti, nescimus quid acciderit. Moxig ad exemplum Aegyptiorum, qui bouem Apin adorant, fecerunt sibi uitulum ex auro conflatilem, atc huic exanimi deo immolarunt hostias, spreto deo uiuente, cuius misericordia seruitutem effugerant: & in tam impio facinore, quali re bene gelta, laltabant, & epulabantur, auer/ fantes deum ueru, qui condidit universa, & exultantes in dijs mutis, quos ipsi fibi suis ma nibus fecerant. His rebus offensus deus, auerrit sele uicissim ab illis, & passus est illos obser qui animo fuo, ut tandem exemplo gentium, colerent iam non unum deum, sed tota coli militiam, solem, lunam, stellas, Martem, Mercurium, Venerem, Saturnum, quibus impiæ fabulæ divinitatem ttibuunt, quum sint corpora à deo condita, ut serviant usibus homis num. Non potest negari quod loquor. Nimirum hoc est, quod stomachatur deus per As mos prophetam, dicens: Nunquid uiclimas & holtias obtulistis mihi annis quadraginta in deserto domus Israel: At pro templo dei ueri amplexi estis tabernaculum Moloch, id est idolum Ammonitaru, ac sidus dei uestri Rempham, is est Lucifer, siue Venus, quam colunt Saraceni. Hac muta simulachra uobis finxistis ut adoraretis, contempto uiuo ue/ roch deo, qui solus codidit universa. Quoniam autem in his est animns vester, transferam uos in Babylonem, ut denuo seruiatis idololatris. Arbitror satis esse demonstratum, nos nec blasphemos esse in deum, quem pure colimus, nec in Mosen, cuius prophetia amples climuriled illos potius, qui uestigia maiorum imitantes, & deum contemplerunt olim in Mose, & utrung hodie contemnunt in Lesu Nazareno. Aduersus legem auté nos nequa quam blasphemi sumus, qui, quem lex designauit, quem prophetæ omnes promiserunt, amplectimur: sed illi potius, qui patrum impiorum ingressi uestigijs, à quibus contempta est lex per Mosen lata, nunc aspernantur legem Euangelicam, quam omnibus tulit kesus Nazarenus, quæ Mosi legem non abrogat, sed perficit. Nunc de templo, in quod dicor fuisse blasphemus, paucis accipite. Scio, & templum hoc iusso dei ædificatū, ut esset figura templi fanctioris, ac cederet meliori: quemadmodū templo cefsit tabernaculum teltimonij,in quo erat arca foederis, quam circumferebant patres nostri in deferto. Præscripferat enim deus, loquens per Molen, huius tabernaculi formam, ad quam esset ædificandum. Id amplexi funt patres nostri, duce lefu, & inuexerunt in possessione gentiv, quas expulit deus à facie patrû nostrorû, use ad tempora regis Dauid. Qui cum esset uir pius, & ob id deo gratus, petijt ab eo, ut pararet tabernaculum dignū deo lacob. Solomon autem, quo niam pacificus erat, primus ædificauit illi templum hoc magnificum, de quo uos gloriar míni, dicētes: templum domini, templum domini, templum domini. Vert hoc templum nihil aliud est, of figura ueri templi spiritualis, quod est ecclesia, quæ nunc ædificatur per Ielum Nazarenum regem ueltrum, cuius typum gerebat Solomon. Deus enim quum lit spiritus, non habitat in ædificijs manufactis, nec circumscribitur parietibus, qui immene fus est & implet omnia. Nimirum hoc est, quod ipse testificatur per propheta Esaiam lo quens: Cœlum mihi sedes est, terra afft scabellum pedum meorum. Quam domum ædisie cabitis mihi, dicit dominus, aut quis locus requietionis meæ: Nonne manus mea fecit hæc omnia: Deus igitur qui condidit uniuerfa, prius in feipfo quietem habuit, antequam conderet omnia. Et si requiescit, non requiescit in ædificijs hominum manu factis, quum alioqui cœlum illi fedes fit,& terra fcabellum:fed gaudet requiefcere in animis quietis & obtemperatibus spiritui sancto. Itaq qui pectus habet sceleribus inquinatu, is uiolat teme plum dei. Qui negocium facelsit his, qui spiritui sancto obtemperant, ille uiolat templum domini. Quemadmodum autem non lædit Mosen, qui lesum illi præfert, nec violat les gem ab eo latam, qui illi præfert Euangelium : ita nec templum hocuiolat, qui præfert i**lli** templum spirituale, quo magis delectatur deus. Aequum est enim, ut umbræ cedam u**eri**tati, quæ nunc fele profert in lucem.Par eft, ut quod carnale eft, cedat fpiritualibus. **Nimi** rum hæc est immutabilis dei uoluntas,& huius rei gratia misit unicum silium suum in tea ras, milit spiritum sanctu, ut ad omnes gentes permanaret lux ueritatis Euangelica. Ves autem mordicus tuentes quod carnale est, rebelles estis spiritui dei, qui uos iam olim dirie duræ ceruicis populum. Et uobis uidemini Ifraelitæ ac filij Abrahæ, quod præputij pellie culam habetis circumcifam, quum & cor habeatis incircumcifum, & aures. Posthac ueri funt filij Abrahæ, qui cor habent repurgatū ab impijs cupiditatibus, qui aures habēt obe dientes præceptis dei, ac repurgatas à crassitudine sensus carnalis, ut sensum spirituale de

legis non queant percipere. Quemadmodum autem patres uestri ob crassitudinem men tis & aurium hebetudinem semper restiterūt spiritui sancto: ita & uos non degenerantes abingenio maioru, nunc spiritum sanctu oppugnare no desistitis: pridem in Iesu Nazare no,quem luffixiltis in crucem,nuncin apoltolis illius.Moli quoties rebellarüt patres ue/ shir Vestros enim quur non dicam, quos imitamini : Quem prophetarum non sunt perfequuti patres uestri: Nec afflixerunt solum, uerum etiam occiderunt eos, qui prædixe runtuobis uenturum iustum illum, per quem unum iustificarenturomnes. Odistis illos aui venturum nunciabant, & venientem & omnia præstantem, quæ illi prædixerat, non solum amplexi non fuiltis, sed prodidistis illum in manus Pilati, & per hunc occidistis sce kratius, quam si facinus manibus uestris peregissetis. Atque hac omnia facitis prætextu defendendæ legis, qui nec maiores uestri legem per angelos tradita servaverint: nec vos, qui quem lex promilit ac delignauit, pridem occideritis, nunc etiam occilum perleguami mi, uobis iplis inuidentes falutis æternæ donum, quod offertur ti& accerfentes exitium, quod fine causa imputatis nobis & Iesu Nazareno. Hacoratio tam uera, tamés libera, ue hementer concitauit animos omnium, qui erant in concilio, adeo ut rumperentur illorum corda,ac dentibus firiderent in illum . Stephanus autem nihil iftis commouebatur, nimi/ rum plenus sancio spiritu, sed ad extrema perferenda paratus, iuxta Iesu Christi exemplū intendit oculos in cœlum, unde præsidium omne petendum est Christianis. Mox aduer sus futurum certamen corroboratur egregius athleta. Diducit se cœlum, uidet maiesta/ tem dei. & Ielum quem profitebatur stantem à dextris dei. Nec hoc tacuit apud impiam multitudinem. Non enim oportet ob hominum maliciam supprimere dei gloriam. Ecce, inquit, uideo cœlos apertos , & filium hominis stantem à dextris maiestatis diuinæ . Hic operæprecium est considerare formam huius iudicij. Erant proposita crimina. Respons fum est ad omnia. A iuuene producta sunt testimonia legis & prophetarum . Solidis ra/ tionibus euicla reselt. Nihil diclum elt de Deo, nisi pie: nihil de Mose, nisi honorifice: nihil de lege, nisi iuxta legis sententiam: nihil de templo contumeliose. Et tamen illi dise numpuntur ira, & furencium more frendent dentibus. A deo non ferunt imminui gloriam fram, & prædicari gloriam eius, cuius unius gloriam uult Deus apud omnes prædicari. Si Mosen aut Abraham extulisset, tulissent: Lesum uivere, Lesum stare à dextris dei iuxta unticinium Dauid, non ferunt: led prorfus iam in rabiem uerli, aduerlus fermonem tam latutiferum obturant aures luas, & inlanis uociferationibus magno conlenlu omnes im petum fecerunt in Stephanum. Iames ueluti conuicium damnatumes blasphemia, eijciz unt extra ciuitatem, hac tantum in parte memores legis Mofaicæ, atque illic eum lapida/ bant. Testes uero ceu uictores, quorum partes erant iuxta Mosi præscriptum, auspicari lapidationem, quqessent ad carnificinā expeditiores, deposuerunt uestes suas apud ado/ lescentem, cui nomen erat Saulus, qui tum adhuc per ignorantia, ac patriæ legis studio sa mbat im piæ caulæ. Mox lapidare cœperunt Stephanii, non reluctantem, non conuician ten, fed eum quem uiderat inuocantem ac dicentem: Domine Ielu fulcipe spiritü meum. Acnoscis Iesu discipulum. Sicenim ille in cruce: Pater in manus tuas comendo spiritum men. Deinde uolantibus undice saxis, flexis humi genibus, magna uoce, magnoce affectu chinauit dicens: Domine ne imputes hoc illis in peccatum, nesciunt enim quid faciunt. iam bene dominü fuü expressit famulus. Hæc erat extrema uox morientis, post quam elidorm ijt in domino, in quo quilquis moritur, non moritur, fed obdormilcit, polt placi/ th quietem ad immortalitaté reuicturus. Hoc affectu decet mori, quot quot uere Chrimi funt. Itag: Stephanus suo respondens nomini, primus omnium martyrij coronam CAP. VIII meruit, & Euangelici sacrificij primitias obtulit domino.

RANT in ea multitudine, quibus nondum erat persuasum, Iesum esse fisium dei, atque hic error aliqua ex parte criminis atrocitatem eleuabat, licet eos non excusaret ab homicidio, quod excæcati suis cupiditatibus, ulcisci malue, runt, quam discere ueritatem. Nulli tamen minus excusabiles quam Ponti, tisces, scribæ & pharisei. Erant rursus, qui simpliciter errabant, credentes se sacrificium ginum offerre Deo, quod eos, qui segem à deo traditam conarentur subuertere, tolle, rent'e medio. Cæterum Euangelica charitas excusat ea quoque, quæ non possunt excusari. Inter eos autem qui citra maliciam errabant, erat Saulus Tarsensis, adolescens Mossaica

faica legis studiosus, qui post ex lupo factus est ouis, ex persequutore sauissimo factus est acerrimus affertor Euangelice libertatis. Atopiple quidem tum nullos lapides coniecit in Stephanum, uerum assensus est his, qui Stephanum danarant ac lapidarant: atog hoc aniv mo servavitillorum vestimenta, ut in multorum lapidantium manibus esset unus. Nec unius morte contenta fuit Iudæorum malicia, sed mox ingens persecutio oborta estado uersus ecclesiam, que erat Hierosolymis, sicut omnes per uarias Iudan & Samaria regio nes alius aliò dispergerentur, præter duodecim apostolos, qui cæteris animi tobore præ stabant, nec in hos quicqua licebat ludæorum maliciæ, quemadmodum nec in alios, nili permissu domini lesu. Permiserat hoc dominus lesus, ut urgente persequtore sugerent de ciuitate in ciuitatem. Nec erat istud tam formidinis discipulorum, quam divinæ dispensar tionis, ut ueluti late sparsis seminibus cito proueniret copiosa messis Euangelicæ protes/ fionis. Soli duodecim apostoli, ueluti pastores, non cesserunt huictempestati, sed constan tibus animis perseuerarut Hierosolyma. Porro Stephanu extinciu curarut humandum uiri quidam pietatis cultores, quod intelligerent illu præter meritu per subornatos testes oppressum. Hoc studio Ioseph & Nicodemus curarut sunus domini Iesu, Stephani uero mors iuxta Iudeorum morem ingenti bonorum luciu planciuc celebrata est. Nam apud Christianos mors pro Christigloria oppetenti plausibilis est actriumphalis: & si quid est ibi lachrymarum, non impenditur ei, qui mortuus est, sed uel occisoribus sibi gehens nam accersentibus, uel gregi necessario pastore destituto. In hac tempestate Saulus, qui in lapidatione Stephani zeli fui specimen aliquod dederat, magno odio concepto in Chrie stianos, non aliter quam lupus famelicus laniatac dissipat gregem ouium, ita coepit de uastare Ecclesiam Dei, persequens sugitantes, inquirens latitantes, obambulans per sin/ gulas domos, & ubicunque sensisset else qui lesum Christum profiteretur, irruebas, uiros pariter ac mulieres pertrahens in carcerem, uidelicet fauior ipfis facerdotibus & fcribis, quorum nullus adhuc negocium exhibuerat sexui muliebri. Id agebat iuuenis pio quir dem affectu, fed peruerlo iudicio . Et ideo fæuitiam illius dominus temperabat, **ne cuius** fanguine contaminatetur. Dum hæc aguntur Hierofolymis, hi qui dispersi fuerant, quan quam metus aliunde alio propellebat, tamen non tacebant lefum Nazarenum, sed perav grabant Iudzam, passim semina quzdam iacientes sermonis Euangelici, qua de causa dominus eos dissipari passus fuerat. Inter quos erat Philippus è septem diaconis unus or dine proximus Stephano, la profugus Hierofolyma, descendit in ciuitaté Samaria, qua eadem Sebaste dicta est. Peruenerat códem & ante rumor quidam de Iesu Nazareno, de quo Philippus cætera prædicabat, quomodo crucifixus ellet ac tertio die reuixiflet, deim de per dies quadraginta uerfatus cum discipulis ascendisset in cœlum, atque inde milisset fuis discipulis spiritum fanctum, posthac omnibus paratam esse falutem, qui crederent ja nomine illius. Populus autem Samaritanorum (nam à populo semper est primus Euan) gelij prouentus)magno animorum colenlu intendebat ijs, quæ narrabantur a Philippia Erat enim oratio fauorabilis, quæ polkceb**atur omni**bus falutem, tum aut**em** dicti**s fiden** adstruebant miracula, quæ multa per Philippum ædebantur. E multis enim, qui posidisbantur ab impuris spiritibus, ad inuocationem nominis lesu, damones exibant mass cum uociferatione, declarantes fefe non exire sponte, sed compulsos uirtute salutiferante minis. Quin & paralytici complures & claudi fanitatem funt affequuti. Has ob res in gaudium ortuelt publicitus in ea ciuitate. Quo longius receditur ab Hierofolyma. que propius acceditur ad getes, hocuberior est Euangelici seminis prouetus. Videg tum profecerit Iudæorum fæuitia. Philippus ex diacono factus est apostolus, & prior cis Hierofolymitis, totæ ciuitates amplecluntur dochrinam Euangelica. Grauiorau ecclefiæ pernicies ab his, qui fe iungunt ecclefiæ non fyncero animo, quam ab his **ag** lam ecclesiam persequuntur. Et huius rei nobis æditum est exemplum, quo magis mus lupos ouilla pelle tectos. Erat apud Samaritas uir quidam nomine Simonia ftor & præftigiarum artifex, qui prius qu'am eò ueniret Philippus, magicã artem e ratin ea ciuitate, ac limulatis miraculis prodigiisco dementarat Samaria populti, aliq fuperlittiolum,& ad dæmonữ præftigia propentum.His fucis fe uenditabat ap**ud fi**a cem ac superstitiose credulum populum, iacians sese magnum quempiam esse pre cui aufcultabant omnes à mínimo ul gad maximum. Nihil autem feceratin nome

&ideo stupefacti prodigija, quæ ille uel præstigija simulabat, uel dæmonū auxilio patra. bas, dicebat: lite est uir sus dei, quæ uocatur magna. Fuerat apud illos mulso tempore uer, fans, diugi dementauerat illos fuis magicis artibus: & ideo parata iam apud omnes auto riutesplerics credebant his quæ docebat. Is ubi uidit in Philippo præsentiorem uirtutem zdendi uera miracula per inuocationem nominis Ielu, ac Samaritarum populum ab ipe so alienatum credidisse Philippo, qui lætum nuncium omnibus adferebat de regno Dei, decknomine lefu Chrifti, nihil magnifice de le prædicans, quemadmodu fecerat Simon. sed lesu gloriam miraculis illustrans, sed omnibus salutem promittens, qui accepto ba/ pulmo nomen illud profiterentur: uideretch plurimos, tum uiros tum mulieres haptife mum accipere, tandem fidem euagelicam amplexus est & ipse Simon, & accepto baptife moseepitadhærere Philippo, non tam amore lesu, qu'am auiditate laudis & gloriæ. Mas gicarum enim artium peritiffimus, perspiciebat in Philippo, nihilagi similibus fucis. Pro indequum cerneret per illum quadam adi, non leuia miracula, qualia funt ferè magoris. utdiaco uolitet aut lerpat culmus, sed uerbo enci damones, uerbo sanari paralyticos: ue/ hementer stupefactus admirabatur, qua nam arte aut uirtute fierent ista. Cæterum ubi ru moriam pertulisset Hierosolymam ad apostolos, qui ibi resederant, Samariam per Phiz lippim amplexam elle lermonem Euangelicum, gentem crassam, nec omnino puram ab idelolatria, uehementer gauili, miserunt ad illos apostolorum pracipuos, Petrum & lo annem, ut per hos comprobaretur & absolueretur, quod per Philippu erat coeptum. Qui cunico venissent didicissentos, quod plurimi per Philippu essent baptizati, gratias eges nuitedea. Philippus autem, quick cum illo erant, rogauerunt apoltolos pro illis, ut accipe rendipiritum lanctum,& qui per baptilmum iam ellent à peccatis purgati, copiolius etiã dei danum acciperent, quemadmodum acceperant illi, qui primi in cœnaculo spiritu san dun acceperant. Nondum enim in quenquam illorum uenerat, sed baptizati tantum ex rancia nomine domini Ielu. Erat hæc poteltas diaconis delegata, sed impositio manuum, perquam conferebatur spiritus sanctus, solis apostolis & horū ulcarijs servabatur. Tum apokoli, ut erant rogati, imponebant illis manus, & figno utilibili accipiebant spiritū fane **dun, qui uigorem** igneum addebatanimis ac linguas cœlefti facundia locupletabat. I**d** ubinidiffet Simon, ille nuper ex malo Mago factus nibilo melior Christianus, quod apo foliper impolitionem manuŭ conferrent cœleste donum, ne quid sibi deesset ad ostene tallenem & questum, obtulit eis pecuniam, dicens: Date & mihi potestatem istam, ut cuiv ming impoluero manus, accipiat lpiritű lanclum. Existimabat Magus, apud omnes om/ nia polle pecuniam: nec ignorans oportere facere lumptum, qui quærit lucrum: mercari uula quod pluris reuedat. Atca hic rurius aliud ieminarium exitii grauis in ecclelia. Ana/ nias & Sapphira dederant poenas fimulationis. Erat & hoc exemplum statim acriter repellendum, quod si recipiatur, Christianæ pietatis synceritatem penitus esset subuersuru. Penus igitur cæteris omnibus commonstrans, quid episcopis aduersus Simonis imitato restit faciendum, respodit: Satius est, ut ista tua pecunia, qua perdere studes alios, pereat wascum, qui iam tua spote perditissimus es, ut qui putes donum dei: quod ut ille nobis perignitate gratuito largitur, ita uult utalijs gratis impartiamus: redimi posse pecu nia Cum hoc negocio, quod ex limplici erga deum fiducia geritur, nullum esse potest tibi curfertiu, aux communicatio nobilcu. Quamuis enim aqua tinclum est corpus tuum, taz mentor tuu non est reclum coram deo. Quod si perseueraris in ista malicia, nihil tibi prohenéhaptilmus.Proinde pœniteat te istius maliciæ tug, ac deprecare deum, ut si qua fieri pallis remittatur tibi tam enorme crimen, nondum quidem opere patratu, sed tamen ita Chapta animo, ut per te non steterit, quo minus patraris, & omnium periculosissimum cumplă in ecclesiam dei induxeris. Purisac synceris animis donă mitissimi spiritus com withing. Te uero perspicio cor habere minime syncerum, sed amaro felle quastus & amaro felle & ama quite l'incertain de la company de la compan this io me rogate dominti, ne quid eorum que dixistis, accidat mihi. Vides duos Simo minter le copolitos Theophile: in altero demonstratu est, quid sit execrandu: in altero, quid la imitanda. Hicigitur posteaqua Petrus & Ioanes testimonio suo comprobassent

&con.

& confummassent Philippi prædicationem, multack do cuissent de his, quæ didiceranta domino Ielu, reuerli lunt Hierofolymam, atq obiter multis uicis & oppidulis Samarita/ rum prædicabant Euangelium, nunqua non agentes quod illis madatum erat à domino. Oblata est & alía præda Philippo profectus Euangelici sitientissimo. Bonis enim benefa riendi datur occalio. Nam angelus domini lubmonuit illum, dicens: Surge ac proficile re meridiem uersus per uiam, quæ deducitab Hierosolymis Gazam, de uetere Gazalo, quor, que nunc deserta est, uícina mari. Paruit angelo Philippus, ac profectus est ut agno fcas alacritatem epifcopo dignam, quoties ad Euangeliti alliciendus est aliquis. Quemad modum autem in fabulis Choragus, ita hic angelus perfonarũ exitum & occurium tem/ perat. Commodum enim eodem tempore iter ingressus est uir quidam Eunuchus, cor/ pore quidem exectus ac parti uir, sed animo masculo, gete Aethiops, cute nigra, sed mox niueo agni immaculati uellere conueltiendus, ac natiuam pellem baptilmi lauacromuta turus, præfectus Candaces Aethiopum reginæ, qui præpolitus erat omnibus gaziseius. Audis gentem effœminatam luxu, planecy dignam, quæ fœminæ pateretur imperium, Luxum alunt divitiæ. Is profectus fuerat Hierofolymā religionis gratia. Tanta enim erat templi celebritas, ut gentes etiam è longinquo eò se conferrent, ac dona secum deserret. Hinc sacerdotum stomachus in eos, qui dicerent, hoc templum aliquando demoliedum. Pius erat animus Eunuchi, sed errabat, qui religion e quareret in templo Iudaorum, un de ia migratura esset ad gentes. Qui itaq domi reverteretur sedens in curru, nec hoctem pus fabulis aut somno dabat, sed amore religionis legebat Esaíam propheta, nobis often dens, ubi sit quærendus Ielus. Non enim in templis latitat, sed in sacris libris. Hicubi iam occurriffet Philippus, rurium lubmonuit eum spiritus, dicens: Accede & adiunge tead currum istum. Quum accurrisset ad currum Philippus, audivit Eunuchum legentem E saiam prophetam, & mox agnosces religionis studiu, ait illi: Intelligis ne quæ legis: Tum ille: Qui nam possim homo profanis negocijs deditus, nisist, qui mihi sensum abstrusum exponat prophetær Rogauitch Philippum, ut conscenderet currum, sibich assideret, quo commodius colloqui liceret. Conscendit Philippus & affedit Eunucho. Hic mihi con/ lidera imaginem Euangelici doctoris,& populi gentium auentis Chriftum difcere.Non potest autem non ingens esse profectus, ubi alter docendi auidus accurrit, alter discendi cupidus inuitat ad consessum. Nihil hic agitur fortuito, omnia moderatur ac temperat deus Eunuchus imprudens in eum prophetæ locum inciderat, qui Ieium Christum de pingebat. Erat autem hic: Tanquam ouis ad occilionem ductus est, & sicut agnus corum tondente le obmutuit, nec aperuit os luum. In humilitate iudicium eius lublatum elt, ge nerationem eius quis enarrabit : Quoniam tollitur de terra uita eius. Hunc locum quum Philippus relegisset Eunucho, ille magis etiam accensus auiditate cognoscendi, de quo propheta loqueretur, ait: Obsecro te, de quo propheta hoc dicit, de se, an de alio quopia: Vide docilem Eunuchum, Audierat Elaiam ipfum iuffu Manasse regis sectum lignea ferra, nec ignorabat hoc habere prophetiam, ut quod de hoc aut illo dictum uideteux iuxta sensum historicum, frequenter adalium pertineret iuxta sensum abstrusiorem. Do cilis est autem, qui sic interrogat. Philippus itaque libenter docturus auidum, aperus fuum, & exorfus ab hoc prophetæ loco, fummam Euangelicæ doctrine illi expoluit Ni mirum quod hic esset filius dei, per quem Deus decreuerat, ac per prophetas suos mirum miserat, se salutem daturum omnibus, in illo siduciam suam collocatibus, quode bacede caula uoluit illum assumpto corpore humano, rursum nasci ex Maria uirgine. Porròg utrag nativitas lit ineffabiks, liue qua line tempore lemper nalcitur à patre, liue qua uiri opera per opificium spiritus sancii natus est de uirgine, sic humanam naturam a mens, ut divinam non amitteret: propheta id cernes spiritu, stupefactus dixit: Genes nem eius quis enarrabit: Deinde quod hic effet ille uerus agnus pafchalis, cuius mon ter destinarat non Israelitas tantum, uerum etiam uniuersas nationes, à seruitute p rum, & ab æterna morte liberare. Et ideo tradidit illum in manus sacerdotum, scri pharifæorum & primorum populi, per quos ductus est ad Pilatum præsidē, utaba cifigeretur. Apud hunc quonia mori pro salute nostra uoluit, nihil respondit, ut ab retur, sed ouis in morem omnibus ludibrijs & afflictionibus semetipsum præbuit. G uit enim illic magnitudine suam, ac semet hominum causa deiecit ad summam huit

teniludæi uero nihilaliud eum elle, qu'am quod uidebatur, rati, condemnarunt illum, & admortem adegerunt. Nimirum hoc est quod ait propheta: In humilitate iudicium illius siblatum est. Condemnatus est innocens, qui olim sublimis & excelsus rediens, iudica/ bituiuos & mortuos. Deus autem filium suum reuocaust ad ustam tertio die. Hinc qua draginta dies uisibili & contrectabili corpore uersatus in terris, & subinde sese ostendens discipulis, postremo uidetibus omnibus sublatus est in cœlum. Rursus decimo ab ascen sudie, milit spiritum sancium è cœlis, qui afflauit animos & linguas apostolori, ut intre/ pide prædicarent lesum Nazarenum, salutis ac uite principem, omnibus totius orbis gen ubus, non per legem Mosi, sed per sidem & baptismum. Nihil est horum, quod non est in lege Mosi figuris designatum, quod non à prophetis prædicium, quod non ab ipso lesu traditum ac promissum. Hæcaliacs permulta qui Eunucho dissereret Philippus, ille for teuidet iuxta uiam fonticulum, & ait Philippo: Quur rem tantam proferimus . En adest aqua. Tu docuisti: ego paratus sum. Quæres obstat, quo minus statim baptizer: Tum Philippus: Nihil obstat, si modo credas his, quæ docui, ex toto corde. Hæc una stipula tiointercedit in baptilmo. Tum Eunuchus alacriter respondit: Credo Iesum esse Chris stumillum, à prophetis promissum, & filium dei, per quem omnibus offertur salus æter na. Mox Philippus iussit sisti currum. Superbum erat uehiculum, ac barbaræ reginę præ fecto dignum. Sed descendat oportet, & omnibus ornamentis semet exuat, qui uelit esse baptilmo dignus. Descendituteres in aquam, & Philippus baptizauit Eunuchum, paur per divitem, humilis potentem, uir Eunuchum, Iudæus Aethiope. Adeo nullus hic perso nærespectus. Omnia conueniunt, si conuenit fides, & consensus in Iesum Christum. A baptilmo nec Eunuchus est, nec Aethiops, sed noua creatura. Cæterum Philippus simul acegressus est aquam, rapuit illum spiritus domini, nec amplius uidit eum Eunuchus, nec deliderauit doctorem luum, semel afflatus spiritu sancto per baptismum: sed gaudij plenus, quod didicisset Iesum Christum, perfecititer suum, ut & apud Aethiopes suos Chri sti nomen prædicaret. Porrò angelus deposuit Philippum in proxima ciuitate Asoto, unde uenerat. Hinc profectus, ubicunque occurreret uicus aut oppidum, prædicabat E uangelium, donec ueniret Cæsaream Palæstinæ, ubi domicilium habebat.

CAPVT IX

Nter hæc, Sauli sæuitia non sese continebat intra muros urbis Hierosolymie tanæ, uerum ubi perspexit, per dissipatos discipulos latius etiam spargi do cirinam Euangelicam, magis ac magis spirans, iam non minas tantum ac carceres, sed cædem & mortes aduersus illos, adijt summum pontificem, quo magis attereret eos, armatus autoritate: & petijt ab illo epistolas delega

torias, non folum in ciuitates uicinas, in quibus iam exercuerat fauitiam fuam, fed ufque ad Damascum, procul ab Hierosolymis dissitam, Phoenices ciuitatem, scriptas ad Syna gogas ludæorum illic agentiñ, ut his ex autoritate lummi pontificis opitulantibus, quol/ cunq deprehendisset huius damnatæ hæreseos, siue uiros siue mulieres eos uincios per duceret Hierusalem. Hæc Saulus animo simplici moliebatur, iuxta domini dicium, arbiz trans sese gratum obsequium præstare deo. Ét ideo non passus est illum innoxiorum san guine pollui, sed è medio cursu sæuitiæreuocaust. Quum enim sam pene consecto itine re,non procul abesset à ciuitate Damasco, subito circumfulsit illum lux è cœlo: ac prætie more collapsus in terram, audiuit uocem dicentem sibi: Saule, Saule, quur me perseque rist Ille demiratus, quis nam effet ille sublimis expostulator, tames potens, dubitans ange lus'ne quispiam esset, an deus, timide respondit: Quis es dominer Tum ille: Ego sum les susille Nazarenus, quem tu mortuum credis, quum uiuam ac regnem in cœlis, Meosau tandiscipulos, meumen nomen persequens, me persequeris imprudens. Verti nihil agis. Durum est enim tibi aduersum stimulum iactare calces. No enim reluctaris hominibus, leddeo, cuius uoluntati nemo potest relistere. Bis igitur peccas, & nihil profecturus, & ti bimalifaccersiturus. Hac audita uoce Saulus tremens ac stupefactus dixit: Domine quid meuis facerer Hac uox erat simpliciter errantis, non per maliciam, sed per ignorantiam. Tales docuisse sat est. Sed expediebat deijci superbum ac ferocem, terreri spirante minas accadem, ut docilis fieret. Tum dominus ad illum: Surge & ingredere civitatem. Ibi do ceberis, quid tibi sit faciendum. Sic percutit dominus ut sanet; sic deficit, ut erigat; sic exo

culat, ut illuminet. Sæuus ille præcipitatus est, mitis & ad obtemperandu paratus, iullus est surgere. Dum hæc ita geruntur, uiri, qui Saulum comitabatur in hoc itinere, stabat at/ toniti, audientes quidem uocem Paulo loquentis, cæterű neminem uidentes. Saulus auté recepto spiritu surrexit. Primus ad uirtutem gradus est, erigi. Et ecce rursus aliud miracu lum, quữ oculos haberet apertos, nihil uidebat. Comites igitur manu ducebant illữ in ciui tatem Damascü. Nec statim admissus est ad donü spiritus sancti, quo præscriberetur exē plum posteris, no cuiuis statim imponenda esse manum, sed ieiunio, precațione prius ex plorandos ac præparandos catechumenos. Quemadmodfi igitur apostoli dece dies sede rant Hierosolymis, expectantes spiritt sanctum, ita Saulus Damasci commoratus est triv duum, nihil uidens oculis corporis, sed interim illustrabatur oculi mentis: nihil comedes, fed interim cœlesti doctrina saginabatur animus. Erat autem Damasci discipulus quidă: fic enim tum adhuc uocabantur, qui recepissent doctrinam Euangelicam, nomine Ana nias. Hunc delegerat dominus, per quem Paulü impleret spiritu sancto. Itacz copellat hüc in somnis per uisum, dicens: Anania. Ille contrà, mox intelligens à Deose uocari, respondit:Ecce ego domine:uidelicet animum uere Christianum, & ad omnia iussa promptum indicans. Tum dominus: Surge, & abi in uicum, qui uulgo dicitur, rectus, & quære in ædi bus Iudæquendam nomine Saulum, patria Tarlensem. Ecce enim illic orat, ambiens mu nificentia nostram. Eodem tempore uisus est & Saulo orati uir quidam, dictus Ananias, 'domű ingredi, sibiés manus imponere, quo reciperet oculos. Ita dominus mutua visione utrung alteri præparauit. Ananias autem ad Sauli nomen, iam ob fæuitiā in Christianos celebre, territus respondit: Domine, ex multis audiui de uiro isto, quantis malis afflixent fanctos tuos Hierosolymis, nec his contentus, nunc huc etiam peruenit armatus pontifiv cum summoru sæuis diplomatis, ut in uincula conficiat omnes, qui inuocant nomen tuu. Rurfus ad hæc dominus: Scio, lupum illum rapacem timetis oues. Atqui nihil eft quod metuas. Ego enim lupữ illum uerti in ouem masuetissima. Proinde fac intrepidus adeas. Ego enim illum mihi uelut organum infigne delegi, ut uehat nomen meum apud gentes, apud reges ac filios Israel, Quod hactenus fecit, non malicia, sed zelo patriæ legis fecit. Et simpliciter errans iudicio, specimen præbuit, qualis propugnator sit suturus Euangelij mei. Hactenus armatus pontificum bullis, minis & uinculis, pugnauit aduerfus meino/ minis professores. Posthac armatus meo spiritu, & accinclus gladio sermonis Euangeliz ci, longe fortius belligerabitur aduerlus ofores mei nominis, pro cuius gloria multo læ uiora perferet uolens, 🕏 modo parabat uobis. His dictis animatus abijt Ananias, & inv gressus est ædes Iudæ. Saulum orante reperit, cui imponens manum, ait: Saule frater, do minus lefus, qui tibi apparuit in uia, quum huc uenires, milit me ad te, ut oculos recipias, & implearis spiritu sancto. Vix ea dixerat Ananías, ilico deciderunt aboculis illius ceu Iquamæ quædam,ac uilum recepit. Moxý; lurgens baptizatus eft. Deinde lumpto cibo corroboratus est. Sic eximius ille dux Euangelicus, et aliorum apostolorii gloriam obscu raturus, per humilem discipulum ante spiritū sanctum accepit, & baptismū. Nihil autem non ordinegeritur, quod geritur iussu domini lesu, quem Paulus habuerat Catechistam. Sic enim tradiderat potestatem apostolis, ut nihilo secius sibi servaret negocij totius sum mam autoritatem. Itags Saulus repente factus alius, uerfatus est dies aliquot cum discipu Iis qui erant Damasci. Nec mora. Præuaricator mandator i pontificis, eodem statim in lo co profilire cœpit ad munus à Christo delegats. Et ingressus synagogas Iudæorū, palàm ac libere prædicabat, affeuerans Ielum Nazarenű elfe filiű Dei, per quem unum falusom nibus offerretur, iuxta prophetarum uaticinia. Iudæi uero qui Sauli sæuitiam in Christia nos rumore cognouerant, gaudentes sese talem habere Mosaicæ legis propugnatorem, 'quum audissent illum tanto studio prædicantem nomen lesu Nazareni; mirabātur **quid** 'homini accidisfet, quod subito factus esfet alius, dicentes inter sese: Nónne hic est ille Sau `lus,qui dudum modis omnibus oppugnabat Hierofolymis eos,qui inuocant nom**e boc,** cuius nunc præconem & buccinatorem agit, ac modo huc hoc animo profectus eft, aut si quos hic deprehenderet, uinclos adduceret ad fummos pontifices, illor arbitrio plecien dose Qui factum est, ut tam subito ludæum exuerit, & a Mose desiciens, prosessor factus lit crucifixir Paulus autem, iam enim hoc nomen illi magis congruebat, posteaqua e tuti bulento factus est modestiæ pacisos doctor, adeo nihil territus est istiusmodi. Judæosism andipon į.

nochus, ut indies maiore collecto spiritus robore, confunderet ac perturbaret Iudaos ha bitantes Damasci: constantercis asseuerans ac scripturarti testimonijs docens, Iesum Na zarenum, quem ante per ignorantiam persequutus esset, nunc prædicaret, esse uerum Messiam orbi promissum, necalium exoriturum unde speranda sit Iudeis salus. Id guum Paulus complures dies ausus esset Damasci, magno gaudio discipulorum, magno fremi nu corum,qui nondum crediderant,tandem ludæi consiliü inierunt, ut illum per insidias interficerent. O nationem homicidam. Paulus disputabat, docebat, & Iudæos legis ipso num testimonijs, ueluti suo iugulabat gladio. Illi nihil habebat præter coniurata concilias carceres, flagra, & mortes. Verum promiserat hoc dominus suis, ne pilum quidem de car pite illorum perituru nisi permissu patris. Nondum uenerat tempus ut interiret eximius ille bellator Euangelicus, multa erāt illi pro Christi populo depugnanda prælia, frequen/ terpericlitandum in acie, multæ regiones ac ciuitates facra doctrina subactæ, sub iugum Christiuocandæ. Proinde uolente deo, significatum est Paulo, quod Iudæi struerent illi insidias, adeo ut & noclu & interdiu asseruarent portas, ne qua posset elabi, quin intersi cerent eum. Ad hoc facinus abutebantur opera præsecti regis Aretæ, ut si parum procesos sissentinsidiæ clanculariæ, palam ac ui tamen occideretur. Itaq discipuli nolentes perire camfortem propugnatorem, quanto minus iple libi metuebat, tanto digniorem exiltima bant qui servaretur. Itacs occultarunt illum, ac noclu sportæ impositum, per funem de milerunteum è mœnibus. Sic nonnunquam fugiunt & strenui duces, ut, iuxta prouere bíum, iterü pugnare ualeat. Et ó mire uersas in diuersum reru uices. Latitat ac fugitat, quí pauloante minabundus persequebatur: & Pauli uitæ consulunt, quibus ante cædem ma chinabatur. Porrò quum uenisset Hierosolymam, ac sese tentaret adiungere discipulis. quibus uetus ille Saulus nimium notus erat, Paulus nondum innotuerat, metuebant om nes, uelut oues lupum, non credentes illi quod esset discipulus, nimirum memores quan taskuitia solitus sit persequi gregem Christi. Suspectas igitur habebant insidias, sub disci pulítitulo latentes. Barnabas autem Leuites, de quo memorauimus antea, cui cognitum erat, quod erat gestum in Paulo, adducit illum ad apostolos, quibus rem omne exposuít, quomodo proficiscenti Damascum apparuisset dominus, & quomodo illi loquutus sit, & quomodo repente uersus in alium uirum, fortiter ac libere prædicasset Euangelium in nomine domini lesu. Gratulati sunt apostoli, suoci testimonio Paulum gregi commenda runt. Ita dies aliquammultos uerfatus est Hierosolymę, consuetudinem habens cum apo stolis ac discipulis, & illic libere profitens ac prædicas nomen domini, quod per errorem fuerat persequutus: idos non solum apud Hierosolymitas, nihil ueritus apostatæ conus/ cium, quod à pontificibus desciuisser: uerum etiam gentibus, quæ Hierosolymæ tum ob celebritatem urbis agebant, ac Iudæis apud Græcos natis prædicabat lesum, disputans cumillis, & exiplis legis testimonijs docens Ielum esse servatorem mundi. Illi uero non tulerunt hanc libertatem, & aduer lus disputatorem inuicium confugerunt ad solit præ sidium, quærentes uiam qua Paulum interficerent. Sic disputant homines Iudaici. Iamés nihil formidanti struebantur insidiæ. Id ubi a frattibus esset intellectum: ne quid accide ret, quod nolebant, deduxerunt illum Cæfaream Philippi, quæ ciuitas est Phœnices, atop hincrurlus emiserunt Tarsum in Cilicia, ubi natus erat. Error ac circumacius Pauli, proz sectus est Euangelij. Interea mitiore iam sacta tempestate persequutionis, quæ suerat or ta, congregatio discipulorum sparsa per totam Iudæam, Galilæam & Samariam, in quie bus regionibus potissimum docuerat dominus, & in quibus primum iusserat prædicari lemonem Euangelicü, satis tranquille agebat, mutua concordia sese confirmas, & negle dis hominum minis, ato; indies augelcens ædificabatur, uerlans cum timore domini, & inter afflictiones malorum spiritus sancti cosolatione replebatur. Hoc nimirū erat, quod illis promiferat domínus. In mundo afflictione habebitis, in me uero pacem & folatium. Accidit autem, ut dum Petrus, tanqua uigil ac strenuus pastor, peragrando regiones om nes,nunc hos,nunc illos inuiseret, perueniret etiam ad sanctos, qui habitabant Lydde. Ea el littoralis ciuitas Palæstinæ. Illic reperit hominem quendam nomine Aeneã, octo iam annis decumbentem in grabbato. Nam erat paralyticus. Petrus autem memor præcepti dominici, quo iusserat, ut in quancung domum ingressi suissent, sanarent ægrotos: non tnim conuenit illic esse morbos corporum, ubi adsunt medici animorum, ait illi: Aenea Tom. 7

fanet te dominus Ielus Christus. Surge & sterne tibi ipsi. Ad hanc uocem ilico surrexiste nus, & strauit sibi. Hoc erat argument i plenæ sanitatis. V bi uiderunt eum uirtute nomb nis lefu fubito fanum effe, qui tot annis decubuerat, quot quot habitabat Lyddæ & Sator næ:id est oppidű in littore, Lyddæuicinű: conuersi sunt & ipsi ad dominű, ac professisunt nomen domini lefu. Ita falus corporis uni reddita, multos pellexit ad falutem animorum. Rursum Ioppæerat discipula quædā nomine Tabitha, quæ Græcedicitur Dorcas, Lati ne caprea, ab oculorti acie ducto uocabulo. Hec abundarat quti omni genere bonorti ope rum, tum precipue charitatis officijs, quibus iubleuabat egetes. Accidit autem, ut eodem tempore, quo Petrus Lyddę uerfabatur, ex morbo quo laborarat moreretur. Quii autem cadauer ex more lauissent, uncturi posuerunt illud in cœnaculo. Quonia auté loppe non procul aberat à Lydda, discipulic cognouissent, quod illic esset Petrus, legarunt duos uiv ros ad illum, rogantes ne grauaretur uenire ad ipios. Petrus nihil contatus uenit ad illos, boni pastoris exemplü exhibes. Vbi uenissetin domű, duxerűt eum in cœnaculă, utcon specto cadauere moueretur ad misericordia. Hic circüstetere Petrü omnes uiduz, quatu comendatio præcipua tum erat, necessitatibus sanctorū inferuire. Addebant lachrymas, quas non tam fundebant defunctæ, quàm egenis, quos illa fuis officijs folita eft refocilla/ re. Iam hoc iplum erat orare, fudisse lachrymas. Non comemorat benefacia mortuz, sed ostendunt tunicas, alias of uestes, quas tegendis sanctis parabat Dorcas. Benefaciendistu dium mors interruperat. Hic Petrus memor exempli lefu, quum filia archifynagogi fulci taret prius eiecla turba flentium, iussit omnes exire foras. Nam uiduz tantum flebat. Flee tus autem obstat precationi. Simul ne sexus infirmus commoueretur exurgente cadaue re,noluit quenquã adelle, led folus flexis genibus orabat. Non enim femper adeltuig**o**e spiritus, per quem æduntur miracula. Is excitatur precatione, quemadmodum & fides, su ne qua nullum a ditur miraculum. Fusis precibus & concepto spiritus robore, conversus est ad corpus, & ait: Tabitha surge. Ad hanc uocem illa uelut expergefacia, uidit Petrum. Eo conspecto resedit. Petrus autem, porrecta illi manu, erexit illam, iam uiuã & alacrem. Sic ad pietatem erigendi sunt imbecilles. Orandus primū deus, ut illorū misereatur. Dein de doctrina, increpatione, exhortatione compellandi funt. Postremo porrecta manu ad perfectiora subleuandi. Quumca Petrus reuocassetin cœnaculu, quos exire iusserai, lanz Aos & uiduas, qui & ipli orantes expectabant milericordia domini, exhibuit mulierem uiuam. Ea res uulgata est per uniuersam ciuitatem loppen, ac multos pertraxit ad pro/ fessionem nominis Iesu. Nam hicest præcipuus miraculorum fructus. Nece enim alioqui magni refert, inter tot milia vicissim nascentium ac morientium, unum aut alterum in vie tam reuocare, paulopost tamé moriturum. Hac occasione factum est, ut Petrus coplures dies comoraretur loppæ. V bi enim libentius agarpilcator hominum, quam ubi magnus numerus confluit ad sagenam: Diuersabatur interea Petrus apostolorum princeps, tane etses miraculis clarus & pollens, apud opificem quendam coriarium, nomine Simonem. CAPVT



Ondum apostolor quisqua ad gentes diverterat, sed per occasionem at tractus est Aethiops Eunuchus. Quibus at tamen ethnicis prosuit, aposto lis suisse uicinos. Siquide in Cæsarea florentissima Palæstinæ civitate, quæ prius dicta turris Stratonis, uir erat quidam nomine Cornelius, Centurio de cohorte, quæ dicitur Italica. Hic quanqua esset ex prosessione maiorum

ethnicus, ex officio militaris, tamen uelut ambiens Christianismum, pius erat ac metuens deum. Qualis eratiple, talis erat et uniuersa illius familia. Fit enim sere, ut patremsamilias imitetur reliqua domus. Duabus rebus potissimum declarabat animü Christianismodie gnum, multa munificentia subleuans egestatem plebeiorum, & assidua deprecatione addominü. Deum uerum agnoscebat, hoc didicerat apud ludæos uersans. Sciebat huius sax uorem potissimum conciliari benesicijs in pauperes erogandis, & assiduitate precandi. Supererat ut habenti daretur. Is hora diei nona, qui oraret sub coenæ tempus, per uisma maniseste uidit angelum dei uenientem ad se, & nomine compellantem, quasi probenov tum. Cornelius autem intuitus angelum, & ex ignotæ sormæ maiestate metu correptua. dixit: Qui es dominer Tum angelus: Non perierunt tuæ preces & eleemosynæ, quibus hactenus solicitasti diuinam misericordiam. Quod enim in pauperes resocillandos colio-

ealti, hoc deus sibi patitut imputari: & illorum nomine, qui gratiam referre non possunt, bie rependet præmium. Nequaquam igitur apud immemorem collocasti tua beneficia, secistiquod illeuoluit: illeuseissim tibi faciet, quod assiduis precibus slagitalti. Audijt deus tuas preces, quoníam aures tuænon fuerunt furdæ pauperibus. Nunc igitur hoca/ gendum establig contatione, ut quod superest, perficiat in te deus suam munificentiam. Mitteuiros aliquot ad ciuitatem loppen, ac per eos accerse Simonem quendã, apud mun dum non ualde nobilem, apud deum pietate clarum, cui cognomen Petrus. Hic diuersa mrapud Simone quendam Ioppensem, arte coriarium, cuius domus est uicina mari. Ex hoc Petro disces, quid tibi sit faciendo, ut faluus fias. Excloquutus angelus euanuit. Cor melius itacs statim mittit duos essuis domesticis, simulos milite ex his qui sibi adhærebant, fpechatæpietatis ae fidei:nece enim tota modo domus imitatrix erat religionis Cornelia/ na, verumetia inter milites erant, qui ducis religionem imitarentur. His qui rem omnem expoluisset de uisione, jussit abire loppen. Hæc uesperi sunt acta. Postero uero die profes distunt legati Cornelij. Talis enim tum legatio non fastidiebatur à summo ecclesiæ pasto re. Quum autem sam non procul abessent à ciuitate Ioppe, commodum Petrus ex more akenderat in cœnaculum orandi gratia ad horam ferme fextam, circiter meridiê. Quum auteminter precadum esuriret, uoluit sumere cibum post longam inediam. Ates interim dam paratur iusu Petri cibus, raptus est spiritu. Datur hoc potissimű oratibus & ieiunis. Sauris enim & oscitantibus non referantur arcana dei. Vidit autem cœlum apertu, atca indeuas quoddam, ueluti linteum magnū, quatuor initijs alligatum, e coelo demitti in ter ram.Nam in linteis olim apponebantur cibi. In uafe erat omne genus quadrupedum & fementium, qua uiuuntin terra, ac uolatilium, qua uiuuntin aere, immunda mundis ad/ mixta. Nimirum hic erat cibus Iudæis abominandus, sed quem Iesus esuriebat, quum di scipulis adferentibus cibum diceret: Ego cibum habeo comedendum, quem uos nescitis. Admirante Petro quid hoc spectaculum sibi uellet, sonuit uox, quæ diceret illi: Surge Pe tre, macla & uescere. Quanquam autem dominus admonuerat suos, ut Euangelium im/ partirent omnibus gentibus, tamen quo facerent id cum maiore fiducia, denuo monitus estussione. Petrus itacs, tanquam Iudæus, adhucabhorrens à cibis lege uetitis, ait: Absit domine, ut'e talibus cibis uescar. Nam hactenus mihi seruata est religiose maiorum lex. Necenim hactenus comediquicquid profanum esset aut impurum, Ad id uox eade, que prius sonuerat, ita respondit: Quod deus purificauit, tu homo ne dixeris impurum. Eade uilio quum seseter exhibuisset ad certiorem fidem, mox uas receptum est in colum. Per trus autem ad se reuersus, dum hæsitabundus secum expendit, quid sibi uellet uisio, som nium'ne esset, an significatio divinæ uoluntatis: ecce uiri illi quos legauerat Cornelius, sta bantad oftium Simonis coriarii,& euocato quopiam è famulis, rogabant an illic diuerfa returaliquis Simon cognomento Petrus. Priulquam autem id ellet Petro nunciati, elle qui quarerent iplum, sed tantum apud sese reputaret, quid sibi uellet uisio, dixit illi spiri tus:uarijs enim modis deus loquitur fanctis fuis: Ecce uiri tres adstant foribus & quærüt te.Surge itacz & descende, ac uade cum illis nihil hæsitans. Nam a me missi sunt. Et intelli ges quid sibi uelituisio de qua miraris. Descendit Petrus, & uenit ad uiros, aito; Ecce ego fum ille Simon Petrus quem quæritis. Qua gratía uenistis huc: Non iactat Petrus uisio/ nem suam, sed exigit à gentibus confessionem. Nec enim Euangelij gratia debet obtrudi fastidientibus, nec auidis negari. Tum illi: Cornelius centurio quidem officio, sed tamen virintegris moribus, ac metuens deum, spectatus ac probatus non tantum apud suos, ue rum etiam testimonio totius Iudaicæ gentis, monitus est oraculo sancti angeli, qui illi ape paruit, ut te accerseret domum suam, et audiret te præscribentem quid esset faciendum, ut falutem affequatur. Petrus intelligens confentire uisiones, quid & sibi uellet illa ter audita uox,quod deus purificauit tu ne feceris impura, inuitauit illos ut ingrederetur. Erat enim uespera, & excepit illos hospitio. Hoc erat auspicio commerci ludçoro, cum gentibus ad Euangelij consortiu ultro ingerentibus sele. Cæteru apostoloru hacin re contatio prosiciebat in hoc, quo no temere, sed plane iussu dei factuagnosceretur, quod gentes ad Euan gelij gratia admitterentur. Inuitat Cornelius, sed angeli monitu. Descedit & occurrit Per trus, sed uissone monitus. Hinc auiditas Euangelicæ grátiæ candidata, hinc alacritas & proptitudo sitientis salutem omniti gentiti. Petrus itaq postridie profecsus est Cæsarea, comitantibus

comitantibus aliquot Christianis ex ciuitate Ioppe, qui testes corum essent, quæ gereren tur. Siguidem præsagiebat illis animus nescio quid læte rei sututa. Cornelius interimani dus salutis expectabat reditus suoru cum Petro, conuocatis & cognatis suis & amicis pra cipuis, quo simul & factum hoc plures haberet testes, & beneficium ad plures disfundere tur. Iam uero quum Centurionis domű ingrederetur Petrus, Cornelius exhilaratus, hoz noris gratia obuia procellit, ac procumbens ad pedes eius adorauit eum: nelcio quid ma ius homine sentiens de illo. Sic oportet Christum uenerari in ministris ipsius, sed ita utne dei gloría tribuatur homini. Petrus itacs præbens exemplű, coporteat Christi dispensa tores abesse ab ambitione, quamos nihil sibi uindicare laudis ob hac, qua Christi uirtute & nomine gerunt, non passus est Centurione prostratum humi, sed amplexus erexit illõ, dices: Surge, homo cum homine loqueris. Istuc honoris deo tribue, cuius ego nihil aliud fum quam minister. lamos familiariter confabulates, simul ingressi funt. Vbi uentumest ad interiora domus, Petrus reperit illic multos congregatos. lam hinc copiolioris frucius spes oftensa est auaro pastori. V bi consedisset igitur, sic orsus est Petrus, orator Euangeliv cus, simul & comitum suorum occurrens offensa, & Centurionis familia fiduciam con firmans. Vos scitis non esse fas homini ludæo, adiungere sele in domesticam consuendi nem, autetiam adire alienigenas, diuerfæreligionis & incircuncifos. Ego uero, quaquam Iudæus,non ueritus fum idfacere,haud quaquam contempta gentis mee religione & con fuetudine, sed dei sequutus autoritatem, qui mihi per uisione ostendit, no oportere quen quam hominem cuiuscung nationis sit, impurum aut abominandum ducere, quem deus no haberet pro impuro. Ille enim solus sanctificat omnia. Itag dei iussu fretus, incontater huc adueni, per uos accerlitus. Veltrum igitur erit exponere, qua ob causam accerliue/ ritis me. Omnibus loquitur Petrus, ut omnes lucrifaciat, intelliges illos in hoc convenile fesut simul audirent sermonem Euangelicum. Vt scite pastorem agit Petrus: non impara tit mysterium Euangelicæ doctrinæ, nisi professis auiditatem discendi. Ibi Cornelius co/ ram omnibus rem, ut habebat, expoluit, dicens: Quartus hic, inquit, dies est, quod eram domí mez, iciunans & intentus precationi, ad horā ferè nonam. Et ecce quidam uir sper cie quadam augusta constititante me, ueste splendida conspicuus, dixito mihi: Corneli, exaudita est tua deprecatio, tuær in pauperes munificentia memoria habita est in con speclu dei. Itacp mitte Ioppen, & accerse Simonem, cui cognomentum est Petrus. Hicdiv uersatur in ædibus Simonis coriarij, iuxta mare. Ego uero nihil moratus misi meos adte, no aufurus facere, nisi iussus ab angelo. Et tuæ pietati gratiam habeo, qui no sis grauatus huc uenire. Nunc igitur omnes hic adiumus, limplici lyncerock animo, cuius deti testem facimus, cupientes audire, quæcung tibi præcepta funt à domino, ut nobis exponeres. Id enim angelus mihi pollicitus est, qui præbuit hac fiduciam: nec dubitamus quin id factu. rus sis, quando tu quoca divino iusu non dedignatus es nos colloquio. Ibi Petrus, cognie ta synceritate illorum, aperuitos suum, coepitos loqui hūc in modum: Reipsa comperio, quod apud deum non est respectus personaru, sed in quauis gente quisquis timet ipsum, & amplectitur iustitiam, hic acceptus est illi, posteaquam uideo uos alienos à nostra les ge, tamen uerum & unicum deum nobifcum colere: facris precibus illi quotidianas im molare uiclimas, & subleuandis pauperibus, illius fauorem ambire. Quandoquide hac est doctrina legis & prophetarum. Quanquam autem deus olim pollicitus per ora prov phetarum, se missurum Messiam, hoc est, Christum, nunc tandem prestitit quod promise rat, significans filijs Israel non iam per prophetam, sed per unicum filium suu Iesum Chri stum, offerens illis per fidem & obedientiam erga eum quem misit, abolitionem peccato/ rum,& reconciliationem erga ipfum:tamen quoniam idem est omnium deus, non solum Ifraeliticæ gentis, uult hanc gratiam omnibus effe falutiferam, quicungs credunt Euange lio. Nec dubito, quin huius rei fama, per uniuerfam Iudæā diuulgata, permanauit ad uos quoq, de lesu, qui peragrauit omnes ludæ regiones, hortans omnes ad pænitētiam, ter stificans adesse iam regnum dei. Auspicatus est autem potissimum Euangelij prædicatio nem à Galilæa, posteaquam baptizatus esset à Ioanne, qui præcursor eius suit, ac palam testimonium de illo perhibuit, quod Iesus Nazarenus esset agnus dei, qui tolleret pecca ta mundi, quodes deus Messam suum unxisset spiritu sancio, quem columbæ specie are lut è cœlis descendentem, & manentem in illius uertice uiderat, quodo is esset solus, qui

babilzaturus ellet omnes credentes, non aqua quemadmodum iple baptizabat, led uir meccelesti. Hanc enim dominus lesus ipsis factis declarauis obambulans per omneis Iu decrum regiones, opitulans omnibus, non folum docendo philofophia Euangelica, per quam lanantur animi, uerumetiam lanandis ægrotis, ejiciendis dæmonibus, mundādis le prolis, excitandis mortuis, denica lubleuadis omnibus, quos diabolus tenebat opprellos. Hicenim ut folus erat immunis ab omni peccato, ita folus potuit diaboli tyränidem, qui regnum habet in eos, qui peccato funt obnoxíj, fragere. Deus enim erat in filio, uirtutem fiam exerens,cui nulla poteltas fatanæ potelt refiltere. Hæc omnia, quñ fint uulgata per universam Iudzam, non dubito quin uobis etiam audita sint & credita. Czeterű quo cer/ tior lit **uobis harum rer**ű fides, nos qui cum illo, quum adhuc mortalis inter mortales ui/ ueret, perpetuă ac domelticam confuetudinem egimus, teftes fumus omniü, quæ geffit in omnibus regionibus ludæorum, atcz etiam Hierofolymis; quem fummi pontifices, scribe & pharifai, confentientibus primoribus & populo occiderunt, suffixum in cruce, pro tot beneficijs pessimam gratiam referêtes. Sed deus, cuius permissu hæc omnia facta sunt ad falutem humani generis, tertio ab obitu die reuocauit illum in uitam, ac donauit immorta liate. Ad confirmandam huius reifidem exhibuit semetipsum uiuum, audiendum, con spiciendii,manibus contrectandum,non toti populo, quemadmodii fecerat ante morte: sed certis testibus, quos ante deus in hoc selegerat, uidelicet nobis, quibus frequenter ap/ paruit posteaquam resurrexerat à mortuis, quadraginta dies uersans in terris, quick co/ medimus ac bibimus cum illo comedente & bibente, ne qua dubitatio animis nostris hæ rereposset de ueritate corporis suscitati. Priusquam autem ascenderet in coesti, præcepit nobis, ad boc munus selectis, ut palam omnibus predicaremus, testificantes, quod ipse sit unus, quem deus euexit in fumma poteltatem, ut in fine mundi lit iudex omnit, uiuorum ac mortuorum. Interim offertur omnibus certum ac facile remediü. Etenim quod nos de flo,idde eode magno consensu iam olim testificati sunt omnes prophetæ, quod hic unus siracsolus, per cuius nomen danda sir remissio omniti peccatorum, non solum Iudæis, ue rumetia omnibus per uniuerlum orbem terrarū nationibus, no per opera, quibus tidunt ludzi, sed per sidē, qua creditur Euangelio, & per Euagelia Christo. Nondā sinierat hac fermone Petrus, ecce spiritus sanctus signo uisibili delapsus è cœlo, uenit super omnes, q audiebant & credebant uerbis apostoli. Ea res obstupesecit Iudæos, ad Euangelicam do chinam conversos, qui è civitate loppe Petro comites venerant, ut testes essent eoru quæ gererentur, admirantes, quod in gentes quoq, qui circuncili non erant, effula effet gratia fpiritus fan:Ai.Exiftimabant enim, quod ad folos Ifraelitas pertineret promiffio propheta rum, quum prophetæ nominatim prædixerint, dei spiritum esfundendum in omnes, qui cung inuocarent nomen domini. Signa autem, quod oculis uiderant, res ipla confequue mest. Coperunt enim omnibus audientibus loqui uariis linguis, laudibus ferentes beniv gnitatem dei. Hoc signum tam euidens datum est circuncisis qui aderant, ne posthac du bitarent etiam incircuncifos uocare ad Christum: datum est & Cornelij familiaribus, ne dubitarent sele per credulitatem æquatos Iudæis absq legis præsidio. Inuersus est autem ordo, dispensante deo, catechumenis primu datur baptismus, deinde per impositione ma num spiritus sanctus. Hicabs manuum impositione prius datus est spiritus sanctus, ne dubitaret apostolus, quod leuius erat, addere, posteaqua deus id, quod maius est, ultro lar gius effet. Tum Petrus, uelut ex consensu Iudæorum facturus, quod destinarat, ait comi tibus suis: Nunquis prohibere potest, quo minus baptiz etur hi, sicet incircuncisi, qui iam spiritum sanctum acceperunt, quemadmodum & nos: Assentientibus illis, iussit eos bar ptizari in nomine Ielu Christi. Quum his rebus feliciter peractis Petrus adornaret rediz reloppen, rogauerunt eum, ut apud ipsos diebus aliquot commoraretur, cupientes ples musedocerí de præceptis Euagelicis. Obtemperauit Petrus, sed rogatus. Nouerat enim, ludzos uix laturos domesticam consuetudinem actam cum incircuncilis. CAPVT



Vius facti rumor permanauit ad cæteros apostolos, qui manserant Hiero solymis, & fratres qui erant in Iudæa, quod gentes quoque recepissent serv monem Dei. Id enim eo minus latere potuit, uel quod Centurio ipsa muneris dignitate nobilis erat, uel quod multi simul baptizati sunt, uel quod Iudæis

Iudais teltibus factum id effet, (nam Eunuchus folus fine telte baptizatus est in via telu! tr'suffuratus Euangelij gratiam à ludæis) uel quod in ciuitate celebri Palestina. Petrusau: tem non ignarus, futurum ut hæc res uulgaretur, nec defuturos Iudæos, qui factum reo prehenderent, cauitomnibus modis, ne iure posset reprehendi, deo quoque huius animo subserviente, in quo ne quid hæreret scrupuli, visio ter exhibita est. Rursus perspiritum discit adesse legationem à Cornelio:eam non statim admittit in ædes, ne Iudæus uidere? tur affectasse commercium cum ethnicis, sed pro foribus compellat, & adhibitis testibus: rogat, quur uenissent. Iudais qui aderant hoc sciscitatur potius quam sibi. Deinde ubi. cognouit, utrinque respondere uisiones, non proficisciturillo, nisi adiunctis sibi sudais aliquot probatæ fidei, quibus testibus & quorum consensures gereretur, quo post exter. stibus fierent aduersus obmurmurantes patroni. Rursum ubi uentum est ad ædes Come In, non statim ingressus est, uelut auidus colloquii, sed misit qui denunciarent adesse Per trum, ut per occurrentem Cornelium induceretur, non ignarus, quanto studio foretex cipiendus. Procidit ad pedes Centurio, adorauit Petrum. Hæc Iudæis qui aderant argue. bant admirandam animi promptitudinem. Rurlus fildem prælentibus rogat, quãobrem effet accerfitus, ut plus haberet fidei apud Iudæos comites narratio, ex ore Cornelijaudi ta. Postremo spiritus sanctus ultro missus est, nondum esfusa precatione, nec impositis manibus, nec dato baptismo. Ac ne sic quidem baptizauit illos, nisi compellatis qui ader rant circuncilis, ac testificatus non esse integrum illis negare baptismum, quibus deus im/ partisset spiritum sanctum. Hæc nimirum erat illa Petri pastoris Euangelica prudentias. Nouerat ingenium Iudzorum, quam sibi placerent ob recisam pelliculam, quam auera farentur incircuncilos. Proinde nihil non facit, quo uitaret offendiculum. Cupiebatgen tes in Euangelijuenire confortium. Cæterum ableg dispendio gentis ludaicæ si fieri pole fet. Itaque quum accidiffet ut Petrus rediret Hierofolymam, quò iam rumor de Come/ lio baptizato præcesserat, disceptabant aduersus illum hi, qui ex circuncisione suerant amplexi doctrinam Euangelicam, dicêtes: Quur ingressus es ædes incircuncisorum præd ter instituta maiorum: nec hoc contentus, etiam mensam habuisti cum illis communem. qui cibis uescuntur Mosi lege uetitis : Hic non decebat Petrum esse mutum, sed abinino repetens, ordine rem omnem ut habebat expoluit, dicens: Equidem non aulim ulolare le gem à maioribus traditam, led eius autoritaté lequutus lum qui maior est lege. Ego eram in ciuitate loppe, ieiunus ac precationi uacans, ne quis inane fomnium fuille fulpicetur. Quumch stimulante fame, ius issem apparari cibum, interim raptus sum, & in extasi uidi uilionem huiulmodi. Vas quoddã inftar magni lintei, à quatuor angulis alligatum è cox lo demittebatur, ac ueniebat ulg ad me. In quod quum intediffem oculos famelicus, con fiderabam quid effet cibi. Atop ibi uidi quadrupedū uaria genera, tum noxias bestias, pre terea reptilium ac uoluctum diuerfas species, à quarum esu lex iubet nos abstinere. Hæc contemplant uox etiam infonuit, contantem ad edendum exhortans, quæ diceret mihü Surge Petre, macla & uescere.cui tum respondi: Absit domine. Nam haclenus nihil ime purum aut immundum ingressum est in os meum. Hic uox iterum audita, ita respondit: Quæ deus purificauit, tu homo quum sis ne dixeris communia. Ea uisio ter exhibita est. Deinde recepta funt in cœlum omnia illa, quæ mihi uidebantur abominanda. Reuerfus autem ad me, dum meo cum animo uerfarem, quid fibi uellet hec uifio toties exhibita, me statim submonet spiritus, adesse pro foribus domus, in qua diuersabar, tres uiros è Cær farea milfos ad me. Iuflit autem idem spiritus ut irem cum illis, nihil hæsitans. Obtemperaui uilioni & iullis spiritus fancti, profectus sum Cæfaream, non solus sed comitantibus hisce sex fratribus, ut essent testes omnium quæ gererentur uoluntate Dei. Ingress sumus domum hominis, qui accerfiuerat nos. Isomnibus audientibus narrauit quomodo paur cis ante diebus, quum ieiunus & orans effet domi suz, uidisset angelum clara luce astan tem libi uelte prefulgida, dicentem ipli: Corneli, mitte è tuis loppen, qui accerfan**t sub nó** mine Simonem cognometo Petrum. Is loquetur tibi per quæ falutem affequaris, & mall tota domus tua. Ego uidens hinc & hinc confentire uiliones; tum animaduertes illorum Tynceram auiditatem, exorfus fum illis exponere, quæ dominus Iefus per nos uòluit præ dicari. Nondum finieram fermonem, et ecce spiritus sanctus delapsus est è cœlis in illes, quemadmodu delaplus est initio in nos, & coeperunt loqui uarijs linguis, que admodem

nos rum loquebamur. Hoc lignum palam arquebat illorum fidem approbari deo. Lamés resipla me docuit quid libi uellet uilionis ænigma, quod uideram. Hæc nimirum erant il h quadrupedia reptilia & uolatilia, quæ nos circuncisi abominamur, sed deus per fidem purificare decreuit nec uult quicquam à nobis haberi pro immundo, quod per fidem Ex pangelicam fanctificatum eft. Simulés recordatus fum uerbi, quod dominus nobis díxit ascensorus in coelum: Ioannes quidem baptizabat aqua, uos autem baptizabimini spiris rusancio. Et nos quidem tingimus corpus aqua, sed aqua non confert salutem, nisi fides imperret à deo baptilmum igneum. Quum igitur resipfa loqueretur, illos iam effe baptie zatos eo baptilmo, quem promilerat dominus Ielus, quum eandem gratiam elle collas m incircuncilis per fidem quam nos accepimus, non ob merita legis obferuate, fed ob tredulitatem, qua confiss sumus domino lesu Christo: ego quis eram, qui possem uetare dominum: An iam à domino spiritu baptizatis, negare debui baptismum aquæ, quæ nie bilalitidelt quam lignum gratiz divinitus conferedze: Atqui iam gratia præcesserat eitra nostram operam. Itaqs negare baptismum aque, quid aliud fuisset quam improbare quod fecillet deus: His auditis obticuerunt & glorificauerunt deum, dicetes: igitur ipla res do et, quad Deus non Israelitis tantum, sed & gentibus concessit pænitentiam, ut uitam as lequantur atternam. Atos has quidem Euangelij primitias ex gentibus Petrus adiunxis eccleire. Nam antehac nullus id aufus est, præter unum Philippum, idej angelo monito/ re. Nam illi quos persequutionis tempestas, à Stephani morte orta disperserat, peragraruntuicos & urbes ules ad Phænicen, & huic oppolitam insulam Cyprū, præterea Ans tiochiam, quæ Phænicen a Cilicia dirimit, apud omnes prædicantes fermonem Euange licumab apoltolis acceptum, nemini tamen ausi communicare, nili solis Iudaicæ gentis, non id quidem inuidentia, sed religione, putates esse nephas sanctum dare canibus, quod dominus uetuerat fieri. Exorti funt autem uiri quidam ex bis qui crediderant, gente Gy/ pri & Cyrenzi, qui quum ingressi essent civitatem Antiochiam, ausi sunt de Christo los qui Græcis, prædicantes illis dominū Ielum, & profecerunt, domini fauore rem bene for nnance, uires & animum fui nominis præconibus addente. Siquidem ex his quog eo/ piolus hominii numerus, credens Euangelio, conuerlus est ad dominii. Huius rei rumor pervenit ad aures ecclelia, qua erat Hierololymis. Hac de caula perapoltolos millus est eò mirapostolica synceritatis, Barnabas leuites, genere Cyprius, qui prasens dispiceret, quidillic ageretur, & si ex uoluntate dei factif esse comperisset, autoritate apostolorif com probaret. Tanta erat caurio in recipiendis ad Euangelium gentibus, non quod id no ma gnopere cuperet apostoli:sed neuel, ut temere factum, in posteru à ludæis rescinderetur, vellibi parŭ fiderent gentes, quali legis opus haberent prælidio. Itag: Barnabas ubi peruenisset Antiochiam, comperissetés, per fidem ablep legis professione Græcos eandé dei grauă assequutos, quam Iudæi acceperant, magnopere gauisus est, augen numerum cree dentium,& adhortatus est omnes,ut constantes in eo proposito perseuerarent adhærere domino. Erat enim uir bonus ac plenus spiritu sancio, sideci. Itacz factum est huius prædi catone, ut ingens præterea multitudo adiungeret sese priori numero profitentium domi mm. Quoniam autem Antiochia uicina est Cilicia, inuitauit eum ipsa loci propinquie psut quæreret Paulum, ad hoc negociü præ cæteris idoneü, uidelicet à Christo delectu, ut nomen ipsius illustraret apud gentes & reges terræ. Nam hunc Hierosolymis fugien/ temdiscipuli deduxerant Cæsaream Phænices, unde profectus est Tarsum. Quem, cum illicinueni (let, perduxit Antiochiam, quod in ciuitate frequenti ac celebri, led ex Grecis ludæisတွ် confula, speraret fructum copiosiorê per apostolum, ad hoc muneris præcipue delectum. Simul itag; uerfati funt Antiochiæ totum annum in ecclefia credentiū, quæil/ licex Græcis ac Iudæis fatis numerofa cõfluxerat:cui ex doctrina amborti,uidelicet Pa**u** lacBarnabæ, accessit etiam magna uis hominữ, adeo, ut qui prius dicebantur discipuli, Suppresso ob inuidiam Christinomine, primum Antiochiæ ex autoris uocabulo, coper tiat dici Christiani. His temporib. uenerut Antiochia ex urbe Hierosolymoru, prophete quidam, è quibus unus nomine Agabus, surgens in congregatione significauit illis ex af flatu spiritus, magnă famem futură în uniuerso terrarti orbe. Ea accidit sub Claudio Cæ/ fare qui successit Caligulæ. Quoniã autê, qui Hierosolymis agebant, partim tenues uene rant ad Euangelij professione: partim, quod habebat, erogauerunt in comune: partim ob profellionem

professionem Ielu Christi, per sacerdotes eratspoliati bonis suis, constituerunt, ut excoliatione eorum, quibus suppetebat, precipue qui ex gentibus acceperant Euangelium, col lecta pecunia mitteretur in subsidium Christianis, habitantibus in Iudæa: sic tamen, utne mo cogeretur ad conferendum, sed ur quisquis volens ac lubens pro modo facultatus rum largiretur. Idd; factum est uni constituerant. Ea pecunia missa est Hierosolymam per Paulum & Barnabam ad seniores, ut illorum arbitrio distribueretur; quibus eratopus.

CAPVT XII

Vm hanc legationem obeunt Paulus & Barnabas, Herodes rex qui decolla rat Ioannem, & Christum alba ueste amicium ludibrii causa Pilato remiserat, dolens hoc hominum genus indies increscere, & nomen lesu regis ludeorum per multas regiones inclarescere, existimauit illudes quoques resutente factio glisces extingueretur, nimirum satana per organa sua molienza.

te, quod antea fuerat molitus, sed ad nihil aliud proficiës; nifi ut lesu nomen reddereiglo. riolius. Herodes igitur regaliter ac limpliciter agens, milit fatellites fuos armatos sittaffiv geret aliquot ex congregatione leium Nazarenum profitentium, rerum omnium domi num. Itacp qui Ioanne decollato didicerat amputare ceruices piorum hominum aclibene ueritatem profitentium, iniecit manus in lacobum apoltolum Ioannis fratrem, quod is tum inter apoltolos præcipuæ autoritatis haberetur, & hunc confiantem in prædicinio/ ne nominis lesu, gladio plecti iuber. Hanc crudelitatem ubi uidit esse non ingratam genti Iudaica, adiecit facinori facinus, ac Petrum quog inter apostolos praciputi iussitappre hendi, sperans fore, ut submoto pastore, grex facile dissiparetur: quo nimirum consilio lu dai dominum Jelum prius occiderant, abstinentes ab apostolis. Quo minus aute et hunc statim occideret, obstitit tum quidem dies Azymorum apud Iudaos eximie religiolus, quo tempore lefum etiam ueriti fuerant ludzi occidere. Atque hac est ludaica religioin observandis diebus festis. Non verentur litare populo innocentis hominis sanguine; sed uerentur violare festă diem: quasi purus sit ab homicidio, qui iam decrevit occidere. Com prehensum igitur. Petrum detrudi iustit in carcerem, ac ne quà posset elabi, quemadmo/ dum fuerat elaplus Paulus, addidit quatuor militum quaterniones, qui vinctum allerua/ rent, ne quis ui posser eripere. Decreuerat enim exactis diebus festis, hancuictimam producere populo, litienti languinem innoxiorum. Qualis populus, talis rex. Interea nec Pe trus reculat carcerem, præmonitus à domino hæc euentura, nec discipuli tumultuantur aduerlus impiam uiolentiam tyranni, memotes dominum præcepille, ut bene preçaren tur etiam iplos persequentibus. Non sufficiebat Herodi carcer, non geminæ catenæ, nec unus militum armatorum quaternio, videlicet ut crudelis impirregis diligentia profices retad cumulandam Christi redemptoris gloriam. Ac Petrus quidem sicasseruatus, diem festum agebat in carcere. Interim ecclesia discipulorum solicita de suo pastore, non define bat diurnis ac nocturnis precibus rogare dominum pro falute Petri. Quum autem peraclis diebus festis Herodes esset illum producturus ad populum, commodii ea nocle, qua diem educendi precedebat,Petrus dormiebat inter duos milites, uinclus catenis duabus. Cateri milites oblidebant oftium carceris, excubias agentes. Et ecce angelus domini rev pente aftitit Petro, limulch lumen admirādum illustrauit habitaculum, discussa caligine, tum carceris, tum nochis, stimulatocs Petri latere excitauit eum dicens: Surge uelociter. Protinus ad hanc uocem exciderunt catenæ de manibus eius. Mox Angelus : Cinge to, ac pedibus tuis lubliga loleas, ne quid hic exquiarti relinguas. Quum obtemperasser Pez trus, rurfum angelus: Indue pallium tuum ac fequere me. Precedentem angelum fequens Petrus, coepit exire carcerem, nondum intelligens hac uere fieri, qua fiebant per anger lum, led exiltimans le uidere uilionem, quemad mod i ante uiderat. Caterii ubi iampra terissent primam & item secundam custodiam, venerunt ad portam ferream, quai ducit ad ciuitatem, hac ultro aperta est illis, quamlibet feris & obijcibus munita. Egressimque processerunt doneopræterirent uicum unum ciuitatis,& continuo angelus euancie liquit Petrum, que mad mod fi subito astiterat. Petrus autem circunspiciens ac moledans ciuitatis parte, in qua tum erat, tum reuerlus ad le dixit: Nuncuideo no elle som niti, quod geritur, led dominus milertus luoru milit angelum fuum, & eripuit me de manibus Hero dis, qui me decreverat ludais immolare; limul & regis eludes crudelitatem, & plebitavi dam 86. J. . 2. . 2 .

dam expectationem. Quumck fecum deliberaffet, quò potiffimum fe reciperet in tutum. huius rei lætitiam discipulis suis impartiturus, petijt domum Mariæ, quæ erat mater Ioan nis, non eius qui frater erat Iacobi, led qui cognomento diclus est Marcus, in cuius ædi, bus erant multi congregati, simul orantes pro liberatione pastoris. Quum autem Petrus pullaret oftium ianua, qua speciabat ad usam, prodift puella, ut subauscultaret quid effet rei. Einomen erat Rhode. Quam ut Petrus sensit venisse ad ostium, admonuit ut celeriter aperiret. Illa simul ut agnouit uocem Petri, stupefacta insperato gaudio non aperuit ostiv um, sed intro recurrens, nunciauit Petrum stare pro foribus. Illi uero non ignari, quam di ligenter Herodes curaffet Petrum afferuandum, responderunt puellæ: Tu sana non es. Quum illa constanter asseueraret rem sic habere, quidam dicebant: non est Petrus, sed angelus eius est, qui uocem illius exprimit, Perfualum enim erat fuum cuica angelum effe cu stodem & assectatorem, qui nonnunquam ipsius hominis imagine representaret. Quum interim Petrus non desisteret pulsare fores, aperuerut ostium. Ingressum Petru uiderunt Kobstupuerunt. Cumg domus perstreperet gratulantium uocibus, Petrus manu innuit illis, ut lilerent & auscultarent taciti, ne quis ex insolito gaudentium strepitu, deprehende retquod acciderat. Vbi coticuissent, exposuit illis ordine rem omne, quomodo dominus perangelum fuum eduxisset ipsum'e carcere. Hæc, inquit, facite ut sciat Iacobus frater do mini (is erat episcopus Hierosolymorum) cæterick fratres, ut huius gaudij nobiscum par ticipes sint. Sic deus optimus lætis tristia, & tristibus læta teperat, ne deijciamur animo. Hacloquutus Petrus statim egressus illinc, recepit sese in alium locum, ubi tutius latitaret ob metum Herodis, cuius obstinatam crudelitatem nouerat.Quum uero diluxisset, mili/ tes quibus erat delegata cultodia, uidentes catenis integris,& foribus claufis elapfum effe captiuum, non mediocriter turbati funt, admirantes quid actum effet de Petro. Herodes autem quum requilisset Petrum, producturus illum ut codemnaretur, nec esset repertus incarcere, examinatis cultodib. iussit illos duci in carcere, sumpturus de illis supplició ubi macaret. Verū Herodis rabiem deus suorum misertus coercuit, simul & apostolorum incolumitati consulens, & militū. Non enim decebat ut Petri salus occasione exitij præbe/ retinnoxijs. Incidit enim interea quur Herodes proficifceretur Cæfareā Palestinæ. Erat autem infensus Tyrijs & Sidonijs, iamo destinabat bellum inferre. Verum illi hac re co gnita, confentientibus animis ueniunt ad eum, & perfuafo Blasto, qui præfectus erat cubi culo regio, petebant pacê, eo quod necessariam sibi ducerent uicini regis amicitia, propte rea quod quum Tyriorum et Sidoniorum opulentia potissimű esset ex negociatorű com mercijs, plurimum copendij capiebat ex pacatis regionibus finitimis, nec line graui iaclura bellum fuscipere poterant, intermissa libertate exportandi & importandi. Ceterum his rebus compolitis, quum folenni quodam fefto, quod uotiuum celebrabatur ob Cæfaris incolumitatem, qua gratia conuenerant eò totius prouinciæ proceres, secundo speciacu/ lorum, quæ multa ædebantur, die Herodes è fublimi concionaretur ad populum, indutus uelte miro artificio exargento auroci contexta, polteacificolis fulgor exceptus finu regiæ uctis, ex-repercuffu ueluti fulgur quoddam imitans, perftrinxerat omnium oculos, accla matum est ab adulatrice multitudine: dei uox, non hominis: quali uiderent in illo aliquid homine maius. Hæc adulatio populi fæpe facit, ut pro regibus habeant tyranos, dum :llis tribuunt diuinitate, qui uix hominis uocabulo digni funt. Atq illi uicissim adulantur po/ pulo, spectaculis, ludis obscenis, nonnunct & cade bonorum uirorum, quemadmodum ante ce de la cobi comedarat se populo. Nec hanc tam impia adulatione Herodes respuit, non execratus est, sed homo miserabilis ac mox periturus, deus haberi gaudebat. Aderat autem mox ultio divina. Protinus enim in ipfa concione percuffit illum angelus domini, **quem respiciens** uidit à tergo astatem, eo quod homo sibi uíndicasset honorem, nulli creav turz comunicabilem. Subitoch dolore morbi correptus, quo uix alius uel foedior, uel cru ciabilior, uermibus corpus illius erodetibus, intra paucos dies cruciatus ui mortem obije. Adhunc modum sublato dominici gregis persequutore, sermo Euagelicus crescebat ac multiplicabatur. Barnabas autem & Saulus defuncii his, quæ receperant à fratribus cu randa, tra ditact & per apostolos distributa pecunia, quæ missa suerat in sublidium egens tium, reliquerunt Hierofolymam, ac repetunt Antiochiam, adiuncto fibi comite Ioanne, tui cognomentum erat Marcus. Tom.7

## CAPVT XIII.



Ffloruerat autem ecclesia Antiochena, sic ut haberet aliquam multos, prophe tiæ dono pollentes, rursus alios docendi gratia præditos. Inter quos erat Baranabas, & Simeon, qui latina uoce dictus est, Niger: præterea Lucius patria Cyrenensis, & Manahen, qui fuerat simul à puero enutritus cum Herode Tettar

cha, à cuius familiaritate defecerat ad Christum. Sed inter hos præcipuus erat Saulus, o/ mnibus apostolicis dotibus excellens unus. Porrò cum omnes hi magno studio servirent ecclesie commodis, dotes suas ad omnium salutem, & Christi gloriam sideliter impartien tes, quo non aliud est sacrificium deo gratius: ieiunantes interim, ut puris etiam precibus adiuuarent ecclesia profectum, non solum officio: spiritus sanctus motus illorum uotis, per prophetas significauit quid fieri uellet: dicens: Segregate mihi Barnabam & Saulum duos ex omnibus præcipuos, ut incipiant eo fungi munere, ad quod illos potissimumace cersiui, uidelicet ut doctores sint gentium, lateck per eos disseminem sermonem Euanger licum . Factum est quod iussit spiritus , separati sunt ab alijs Barnabas & Saulus, ut om/ nibus esset conspicuum, qui deligerentur. Quumch ieiunio & precatione concordido mini fauorem implorassent, ut munus quod aggrederentur feliciter uerteret ecclefiæ, qui præminebant inter illos autoritate, impoluerunt illis manus, ac dimilerunt, quocunque spiritus sanctus illos ageret, profecturos. Primum itaque impulsu spiritus Barnabas & Paulus abierunt Seleuciam, id est Antiochiæ promontorium, atque hinc nauigaruntin infulam Cyprum. Quum autem appulissent Salaminem, ea est celebris eius infulæ ciui/ tas, quæ primum occurrit ab oriente, prædicarunt non fabulas humanas, fed fermonem dei: nec id furtim, fed in fynagogis Iudæorum, quorum ibi magna uis erat ob Syriam uici nam. Habebant autem huius muneris confortem Ioannem cognometo Marcum, quem fecum abduxerant Hierofolymis. Hoc honoris ubig tributum est Iudæis, iuxta Christi mandatum, ut primum illis deferretur Euangelium, negens querula ac morofa clamita/ ret sele despectam. Id facientes peragrarut totam insulam donec peruenirent Paphum, ci uitaté Veneri sacram. Nam hæcest adoccidentale latus Cypri postrema. Hic inuenerunt magnum quedam nomine Barielum, quali dicas Ielu filium, natione & religionis profel lione ludæum, & huius prætextu libi falso uindicatem prophetiæ spiritum. Is adhætebat eius infulæ procofuli Sergio Paulo, uiro alioqui prudenti. Nam hoc hominum genus fele in magnatum amicitiam folet infinuare, quo corruptis illis graufore perniciem inuchant rebus mortalium. Proconsul itaq cum accepisset Euangelicam doctrina disseminari per Cyprum, non folum non obstitit illi, uerumetiam Barnabam & Paulum accersiuit ad fe, cupiens ab illis discere doctrinam coelestem. Sed Euangelio proficienti resistere conabar tur Barielus, lelu feruatoris inimicus, ac ueritati fele proferenti obnitebatur fallitatis artiv fex.& apostolis ueris prophetis repugnabat Elymas, que uox Syris magti sonat, & psew doprophetam. Videns enim proconfulem auidum cognofcendi fermonis Euangelici, & intelligens posthac non fore locum fucatis artibus apud eos, qui solidam ueritate didicib fent:conabatur proconfulem auertere, ne fidem haberet dichis apostolorum. Hicanimad uerte conflictum inter artes humanas & uigorem Euangelicum. Saulus, qui idem dictus eft Paulus, non tulit hominem spiritu satanæ plenum, maliciosis artibus pugnantemade uerlus simplicem ueritatem, sed toto pectore concepto divini spiritus impetu, desixisia magum oculis, ait illi: O plene omni dolo, omnici uerfutia, referens patrem tuum diabo lum, qui prius fraudulentia fua medacijs & pellexit hominem in exitium: ò omnis iutitid<u>e</u> & synceritatis holtis, & in hoc declarans te filium esse diaboli, siquide ille primus adem innocentiam homini, tu renafcenti iufticiæ bellum indicis. Nec tibi fatis eft ha**ctenus ill**i liffe fraudulentis artibus hominum fimplicitati, quin nunc etiam posteaqua deus unitpet uniuerium orbē ueritatē Euangelicam, quæ fucum neicit, eluceicere, tu tamen in toa 🏥 lícia pertinax, no delinis reluctari uoluntati diuinæ, magis tuæfalfægloriæac turpfid stui consulens, quam tuorum tuæģ saluti . V tautem intelligas aduersus Euangelicai ritatem nihil ualere dæmonum artes, ecce iam nunc fenties illius potentiam, cuius ciolii tati repugnas. Prophetam & uidentem te iaclas, quum sis cæcus animo. Hic uetba de hominibus, qui iudicant ex his, quæ uident: Deus autem qui nouit cæ citatem corribiti mox eripiet tibi oculos corporis, ut omnes te uideant uere excum, & indignt quitif

hunc

hunc solem corporeum omnium oculis conspicuum, qui aduersus solem Euangelicæ ue ritatis, nunc mundo exorientis, bellum institueris. Hæc erit ultio diuina, donec resipiscas. Víx ea díxerat Paulus, quum fubito corrípit magum profunda cæcitas, ac nox oculoru, adeo ut attonitus oberraret, quæres aliquem qui ipsum porrecta manu duceret. Hæc acta sunt, teste & spectante procosule. Qui quum admiraretur præsentaneam virtutem doctri næ cœlestis, cuius uis ta facile protriuisset fumos magicos, credidit, et Christi nomen professus est, proces falso propheta Bariesu, amplexus est ueros Iesu discipulos: Hæc acta sunt Paphi, à qua ciuitate quum nauigatione instituisset Paulus cum suis comitibus in Asiam minorem, uenerunt Pergen. Ea ciuitas est Pamphylie. Ioannes autem cui cognomen Mar cus, digressus ab illis, reuersus est Hierosolymam, unde Barnabas & Paulus illum abduz xerant Illi nihilo secius, quum lustrassent Pamphyliam, peruenerot Antiochiam Pisidiæ ciuitatem. Illic ingressi synagogam quo Iudæi solent ex more conuenire, consedere cum cateris, audituri lectionem legis ac prophetarum. Ea quum ellet recitata, neca quilquam assurgeret, primores synagogæ, uidentes ex ipso cultu ludaice gentis esse hospites qui ad uenerant, & ipla specie probitatem præ se serentes, per usatores denunciauerunt, quando quide effent ludaicæ gentis, si quid haberet quisquam illori, quod docendi exhortandiúe causa uellet loqui populo, loqueretur. ibi Paulus cœlestis orator, dicturus assurrexit, ma nuch mota silentium indicens multitudini, sic exorsus est dicere: Viri Ifraelitæ quich iuxta progenitorum exemplum timetis deum, audite me dei uoluntatem uobis explicantem, et huius lectionis, quæ singulis sabbatis in synagoga repetitur, mysterium enarratem. Deus getis liraelitica protector, patres nostros, & hunc populum sibi præ cæteris delegit, adeo ut quum in Aegypto duram seruirent seruitutem, agente Pharaone ne crescerent, & qui superessent laboribus opprimerentur, prodigiosis miraculis exaltarit illos aduersus op primentem tyrannum, eosojs servitute eduxerit, non dolis aut præsidijs humanis, sed braz chio luo lublimi, ut omnes intelligerent, eam gentem elle charam deo. Quumch eduxisset eos, magna lenítate pertulit mores illorum in deferto annis ferme quadraginta, subinde rebellantium & obmurmuratium Mosi. Nec tamen extremam ultionem exercuit in eos, ut posteris illorum præstaret aliquado, quod patriarchis erat pollicitus. Post annos qua draginta deduxit eos in terram promissam, ac deletis septem gentibus in terra Chanaan, lone distribuit illis terram Chananæorum, ides post annos ferme quadringentos & quin quaginta. Et hoc erat argumentum animi uehementer erga nostram gentem propensi. liaque parta rerum tranquillitate, dedit illi judices, quorum moderatione tranquille tifue rent, ulque ad Samuelem prophetam, qui fuit iudicum ultimus. Sub hoc postulauerunt adeo regem, dissuadente Samuele, quumq persisterent efflagitare, dedit illis Saulem fir lium Cisetribu Beniamin, quem ob superbiam & inobedientiam repudiauit dominus. liagi sub Samuele iudice integerrimo, et sub impio Saule egerunt annis quadraginta. Nec hicalienatus est animus clementissimi dei a gente sua, quam semel delegerat, sed pro mas lorege, quem flagitationibus impiis extorserant, excitauit illis regem Dauid, cuius pieta/ ti deus iple teltimonium perhibuit, dicens: Inueni Dauid filium Iesse, uirum ex animi mei sententia, qui meæ uoluntati parebit in omnibus. Quemadmodum enim deus iratus pro gravissima uindicia dat populo stultum & impium principem, ita propitius ac reconciv liatus, pro lubmoto malo rege, dat più deo che morigerum Huic deus promilerat nepotem, quicapesseret regnum Israel, cuius regni non esser finis. Nunc quod prophetarum oracu lis sæpe diug promissum est, exhibitum est. Ex Dauid enim stirpe, quemadmodū illi pol lleitus erat, produxit seruatorem Israeliticæ gentis Iesum, nomine respondente rei. Hic kruator, quemadmodum promíffus erat à prophetis, quemadmodum delignatus est ty pisac figuris legis: ita priulquam aperiret lele mundo, prædicatus ac demonstratus est a leanne Baptista, qui & ipse, iuxta uaticinium Esaiæ, præcessitaduentum eius, inuitans to tumpopulu Israeliticum ad baptismum ac poenitentia prioris uitæ, palam clamans iam instare regnum dei. Cæterum ubi Ioannes implesset propemodum cursum suum, in hoc tantum millus à deo, ut præuius effet aduenturo feruatori, & in huius aduentum animos hominum præpararet, atcs ob insignem uitæ sanctimoniam a multis crederetur esse Chri tus, palam hunctitulum ab sese depulit, & illi cui debebatur transscripsit, dices: Quid me putatis elle Christur Nihil aliud quam nuncius illius sum, Et tamen is, quem uos per erro

rem me esse creditis, haud proculabest. Nam is mihi succedet, tempore posterior, sed por tentia dignitate di tanto maior, ut ego sim indignus qui uel soleas soluam à pedibus illius, quod inter homines infimi ministerij creditur este. Quod enim in illo infimum est, hoc fublimius est eo, quod in me maximum est. Non igitur rem fubitam uobis annunciamus, sed servatorem tot iam seculis promissum generis nostri principibus, tot ætatibus à maio ribus, atog etiam à uobis expectatum, à Ioanne, cuius fumma fuit apud Iudzos autoritas, agnitum ac testimonio publico Iudais omnibus commendatu. Proinde uiri fratres, qui legem amplectimini, qui prophetas ueneramini quich genus ducitis ex Abrahã, cui deus promisit semen, per quod benedictionem consequerentur omnes gentes: si uere estis filij Abrahæ, fi uere timetis deum, Abrahæpatris ueftri pietatem in hoc referentes, agnokite falutiferum hűc fermonem, quem uobis adferimus, & ampleclamini iam exhibitű, quod patriarchæ sibi gaudebät esse promissum. Hæc salus per lesum desertur omnibus, seduobis omnium primis offertur, ad quos proditæ funt prophetiæ, & ex quorum genere prodijt Christus. Ne uos moueat exemplum Hierosolymitarū, ac principum eius urbis, qui non agnoscentes Messiam'à deo missum, nec intelligêtes voces prophetarum, quæ tamen apud illos per omne fabbatum leguntur, condemnato lefu, per imprudentiam impleue/ runt, quod eratà prophetis prædictum. Sic enim definitum erat diuino confilio, sic omni um prophetarum uocibus prædicium erat, ut unus immunis ab omni labe peccati, udut agnus immaculatus pro peccatis omnium immolaretur. Itacs quii facerdotes, pharifai, scribæ, populici primores unà cum ipso populo, tentatis omnibus, nullam in eo causam inuenirent, quur occidi deberet, tamen improbis clamorib. flagtarunt à Pilato, ut occide ret eum. Quuch imprudentes confummallent omnia, quæ de illo prædicta fuerantaprophetis, depositum de cruce, posuerunt in monumento. Porrò que uolente deo hominum malicia neci dedit, hunc eiufdem dei potentia, iuxta prophetarū oracula, fuscitauit à mortuis tertio die. Ac ne putetis esse somnium, quod narro: uisus est, auditus est, contrectatus elt , agnitus elt corpore rediuiuo , per dies quadraginta dilcipulis luis , qui iplum profici scentem Hierosolymam ut moreretur, comitati suerantà Galilæa: qui ferè omnes adhuc fuperstites sunt, ferentes apud populum fidele testimonium de his, quæ uiderunt oculis, quæ audierunt auribus, que contreclauer ut manibus. Nos quo que fungentes ex iplius iule fu feruatoris apostolico munere, testificamur, quod promissione, quam olim deus fecit A braham ac Dauid patribus uestris, quamés per prophetas suos ædidit maioribus uestris, nunc impleuit uobis ac filijs uestris, excitato leiu à mortuis. Hic est enim ille filius dei, que tus ex uirgine Maria iuxta corpus humanū, de quo pater iple testificat in primo plalmo mystico, dicens: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Quod aut suscitauit eum à mortuis, post hac non rediturum ad corruptione, sed immortalem futurum, ita promisit olim per Esaíam prophetam: Dabo uobis sancia Dauid fidelia. Non suisset autem seruata pactotiv des, si Iesum non reuocasset ad immortalitatem. Sic enim promiserat David: Semel iura ui in fancto meo, fi Dauid mentiar, femen eius in fempiternum manebit, & thronus illius ficut fol in conspectu meo, & sicut luna perfecta in æternum, & testis in cœlo fidelis. Niv detis autem iam neminem è stirpe Dauid progenitum, tenere solium eius: sed Christum delignabat hac prophetia, qui dexter affidet patri, fortitus regnü, cuius no erit finis. Arg hac ipla de re loquitur & plalmus decimus quintus: Non permittes ut lancius tuus uidest corruptionem Nec enim hac prophetia potest intelligi de rege Dauid, quem constanta pletis uitæluæannis, regnog limulac uita pro portione temporis à deo præscripti trail acîa, uolente deo mortuï & additum numero maiorum, qui omnes fimiliter mortui Quod si corruptionem uidet qui moritur, sepulchrum eius quod in hodiernű diem g nos extat, continens illius offa, clamitat eum effe passum corruptione. Non igitur in l competit uaticinium, sed in eum quem uobis prædicamus, quem deus priusquam es sentiret putrefactionem, excitatum à mortuis, donauit immortalitate. Notum se uobis fratres, quod per hunc lesum offertur uobis remissio peccatorum, & abase malis libertas, à quibus haclenus no potuiftis per obferuatione legis purificant. imperfecta erat iuxta carnem, nec poterat abolere omnia crimina, sed quadans ele nec omnibus gentibus subueniebat. Per hunc autem Iesum citra discrimen per aut criminii, offertur omnibus iusticia & innocetia, li modo credant Euangelij pro

Carete igituane in uos incidat quod per Abacuc prophetam incredulis ac rebellibus E/ uangelico fermoni comminatur deus: Videte contemptores, & obstupescite ac disperite, quaniam opus ego operor in diebus uestris, opus quod non creditis, si quis enarrauerit nobis. Quis haclenus credidit hominë nasciturum ex uirginer Quis credidisset per mor temunius cunclis gentibus paranda immortalitate? Quis credidisset occisum ac sepulrum, intra triduum reuicturum ad immortalitatem : Hoc opus incredibile deus quemad/ modum promiferat, operatus est in his uestris temporibus . Nolite esse contéptores, no / kie disperdi per obstinatam incredulitatem, sed credentes amplectamini uobis gratis obla ram falutem. Vbí peroratum est à Paulo, jamés coepissent abire qui audierant : rogabant Paulum ac Barnabam, ur proximo sabbato issdem de rebus uerba facerent apud syna/ gogam. Iames dimisso cœru, multi partim Iudæi nati, pattim proselyti religionis studio/ li, sequuti sunt Paulum & Barnabam, cupientes propius ac familiarius edoceri per apos stolos. Atos illi colloquentes cum illis privatim, hortati sunt eos, ut in eo, quod amplecti copillent dei gratuito dono perseueraret, & in bene coeptis usque proficerent. Interim huius rei fama latius peruagata est, alijs apud alios, ut fit, quod audierant referetibus. Pros ximo uero sabbato sam non Judas tantum & proselyti, sed tota ciuitas conuenit in syna/ gogam, ut audiret sermonem Euangelicum. Caterum Iudai plerica, qui sibi persuaserant hanc Euangelij gratiam non esse promissam, nisi solis his qui iuxta carnem essent filij A/ brahæ, ut uiderunt coffuxisse promiscuam multitudinem Iudeorum, proselytoru ac gen tium, stimulante animum liuore uchementer indignati sunt, contradicentes his, qua dice bantur a Paulo, nec à blasphemis interim uerbis temperantes. Horum obstinatam malici amubi perspexissent Paulus ac Barnabas, memores quod dominus mandasset apostolis, utlicubi reperissent qui resscerent oblatam Euangelis gratiam, exirent eam ciuitate, etiam puluere pedum in cotumaces excusso, libere dixerunt Functi sumus officio nostro. Nam iuxta præceptum domini Ielu, uobis omnium primis annunciandus erat lermo Euangeli cus.Hochonoris habitum est uobis à Christo. Cæterű quoniam ipsi tatam gratiam ultro gratisch delatam reijcitis, & indignos uos iudicatis æterna uita, ecce convertimur ad gen/ ses. Nec id facimus autoritate priuata. Sic suis præcepit dominus lesus, ut Euangelio præ dicato per Iudzam, deinceps predicaretur omnibus gentibus usquad terminos orbis ter/ ratum. Prædictum est & hoc olim per Esaiam prophetam, fore ut Iesus non tantum adfer tufalutem genti Iudæorum, sed universis mundi nationibus. Sicenim in prophetia pater loquitur filio:Polui te in lucem getium, ut lis falus ulq ad extremit terræ. His auditis gaui le sunt gentes, non quod gauderent de l'udæorum interitu, sed quod misericordiæ diving gratias agerent, qui ludæorum incredulitatem uerteret in iplorii salutem. Ludæi blasphe/ mis incessebant doctrinam salutiseram, getes subito mutatæ proptissimis animis ample, debantur, & glorificabant sermonem domini. Cui crediderunt ex gentibus, non quidem omnes, sed quot quot divina misericordia destinarat ad vitam æterna, ad quam nemo per tingit nisi à deo uocatus & electus. Diuulgabatur autem sermo dominicus per universam illam regione. Porrò Iudæi gentibus inuidentes, concitauerunt mulieres religiosas, nam his facilius imponitur limulata specie pietatis: & honestas, quo maior esset autoritas: tum uiros primarios eius ciuitatis, ac per hos comouerunt perlequutione in Paulum et Barna bam, & expulerunt illos è finibus suis. Hic obiter animaduerte lector Iudaica artem exciv tanda seditionis in eos, qui synceriter prædicat lesum. Liuor primum incitat ficle religio, fosmox dolor erumpit in conuicia. Deinde per matronas graues ac religioni deditas su/ scinatur seditio, per matronas excitatur primores. Sic eficiuntur apostoli. Paulus autem & Barnabas excusso puluere pedum in illos, profecti sunt Iconium, Lycaoniæ ciuitate. Div ltipuli quoc læti de successu Euangelij, replebantur gaudio & spiritu sancto.

DA

Orro quum peruenissent Itonium, ex more simul ingressi sunt synagogam Iudæorum, atquibi quoq quemadmodu fecerant Antiochiæ, prædicabant Euangesium Iesu Christi, sicut copiosa multitudo crederet, tum Iudeorum tum Grecorum. Et hic rursus Iudaicus siuor seditionis extitit autor. Etenim Iudæi, qui noluerant obtemperari sermoni Euangesico, non sat habebāt, si

ipli perirent:uerum ut plurimos secum pertraherer in exitium, concitauerunt & corrupe.

Tom.7

Y 3 runt

runt animos gentium aduerius eos qui crediderant. Sed Euangelij negotium, & per ad uerfa, & per prospera crescebat & inualescebat. In hac igitur lucia Paulus & Barnabas. diu commorati funt Iconij, fortiter rem gerentes presidio domini, qui gratuito benesicio, quod per Euangelium omnibus offerebatur, testimonium perhibebat maius humano ter stimonio. Dabat enim hoc obscuris & infirmis Euangelij præconibus, ut per manus illo rum æderentur ligna & prodigia, quæ declararent rem ex diuina uoluntate geri. Itags luv dæorum opera ciuitas Iconij lecta est in duas parteis, quarum altera stabat à Iudæisincre dulis, altera fauebat apostolis. Tandem quum ij qui erat ex gentibus iuncti Iudzis ac priv moribus ciuitatis, impetum facerent in apoltolos, ut uim illis adferrent ac lapidarent cost Illire cognita, profugerunt Lystra ciustate Lycaonie, qua Pamphylie pars est, & Derben: peragrantes interim finitima undica regionem, ubica feminates fermonem Euangelicum, ut hac fuga non tam consultu sit incolumitati apostolorum, quam Euangelio propagane do. Lystris autem erat uir quidam debilis pedibus, adeo ut perpetuo sederet impotensam bulandi, claudus ab utero matrisita, ut per omnem uitam nunquam ingredi pedibusus luerit. Hicadmixtus multitudini, audiebat Paulum de Christo loquentem. Paulus autem intuitus hominem, & ex ipio uultu peripiciens ardorem & uotu illius, quod confideret se per nomen le su predicati, membror u integritat e assequi posse, dixit clara uoce: Erigete in pedes, simulá cum dicto exilijt claudus & ambulabat. Porrò multitudo quiti uidissent rem tam prodigiosam (nam claudus erat omnibus notus, & simplici uerbo subito relina tus est homo) sublatis in altum uocibus Lycaonice, dicebant: Dij sumpta hominum sper cie descenderunt ad nos. Ea persualio magis insederat animis Lycaonum, ob fabulam de Ioue & Mercurio, quum homines esse uiderentur, à Lycaone exceptis hospitio, unde no men sortiti uidentur Lycaones. Barnabam itaq, qui singularem quanda auroritatem præ se ferebat, appellabant Iouem, Paulum uero Mercuriñ, quod is esset dux sermonis, pro pterea quod gentes crederent Mercurium esse deorum nunciñ. & eloquentiz przsidem. Quin & facerdos Iouis, qui habitabat in fuburbio ciuitatis Lyftrenfis, tauros & coronas adferebat ad fores ædium, in quibus erant apostoli, ut illis sacrificaret . Nam taurorti cæ de credebant potissimum delectari Iouem. Coronis autem sacris solent ornari cum sacte fici, tum uiclima. Comitabatur autem promifcua hominti multitudo. Ita Paulus & Bare nabas, ubi rei causam sciscitati didicissent, quod ipsis pro dijs habitis diuini honores para rentur, non tulerunt tanta impietate, ut honor deo debitus, transferretur ad hominestig consciss ex Iudæorum more tunicis, prosiluerunt ad multitudinem, clamantes ac dicens tes: Viri, quur ilta facitis: Nos non fumus dij, fed homines uobis fimiles mortales, ijfdens miferijs quibus uos obnoxij:adeo no experentes à uobis hunc honorem, ut potius in hoc uenerimus ad uos, quo nobis autoribus ab istis falsis díjs, quos profanis sacris bactenus colitis, qui uel homines funt uita defuncti, uel fratuæ inanes, uel dæmones noxij: couerta/ miniad deum uerum ac uiuũ, qui condidit cœlum ac terram & mare, & quicquid cœle. terra marica continetur. Non est enim nisi unus deus omnium conditor & gubernator. Is nunc postulat cognosci coliq abuniuersis orbis nationibus, ut omnes per illum salutem æternam consequantur. Nam superiorib. seculis, uelut dissimulans, passus est omnes gene tes suo quancy more usuere: ut postea de cognitu esset homines suis ipsort præsidijs non posse saluos fieri, omnes per fiduciam in deum, ac per Euagelium filij ipsus seruarentur. Quanca aut plerica mortales essent à uero deo per errorem alieni, uaria rerum simulachra pro deo, aut res coditas pro conditore colentes, tamen no statim exeruit in illos iusta ultio nem, nec destititillos perpetua sua beneficentia ad sui cognitionem & amorê prouocase. Nam qui mundum condidit in ulum hominii, idem è coelo demissa pluuia foecundate ram, facitos utannuus prouentus uberê copiam omnium rerii ad uitam hominum facient tium profundat, ut affatim ciborū uario nos genere reficiat, & uini liquore exhilaret core da nostra. Nec em hæc beneficia debetis dijs uestris, quos hactenus colitis, loui, Cere aut Libero, sed deo illi que uobis prædicamus. Hæc quum loquerentur apud populit stoli, uix copescuerunt multitudinem, ne ipsis immolaret victimas. Dum hacagumur k stris, superueniunt quida ab Antiochia Pisidia & Iconio, Iudai genere, sed Euangelio belles: qui qui multitudine in fuam pertraxissent sententia, ut in apostolos sieret impe id quod Iconij tentauerant, lapidatum Paulum extraxertit e ciuitate, credentes emm e

mortuum

mortuum. Hæ tridelicet funt rerum humanarum vices. Paulò ante pro díjs habitis para/ bantur hostiæ, nunc lapidatus abijcitur Paulus. Ob id afft huic erant infensiores, quod rloquentia sua plurimos alliceretad Christum. Abiectu ac pro mortuo relictu, circude/ derunt discipuli, curaturi funus. Paulus autem reuersus ad se surrexit, & clam ingressus esteinitatem, ac postridie profectus est una cum Barnaba in Derben, quò primi ire de crenerant. Quutnos in hac ciuitate prædicassent Euangelium, multacis docuissent, ueluti àcto femine fermonis Euangelici, reuersi sunt Lystram, Iconium & Antiochiam, con/ firmantes animos discipulorum, quos ad Christum converterant, & exhortantes eos ut perseuerarent in fide, nec ullis terroribus abducerentur à fiducia, quam semes collocas. lent in domino lefu, nec offenderentur quod audiffent Paulum Lyftris effe lapidatum, quonia hanc uiam suis ostendisset Christus, ut per multas afflictiones intrarent regnum colorum. Adeo magis folicitus erat Paulus, ne per occalionem malorum, quæ ipfe paznebatur ab impijs, imbecilles alienaretur à Christo, qu'am doleret sua causa : exemplum imetim exhibens epifcopis, ut gnauos agricolas imitando, non fat habeat plantaffe aut seminasse, sed aduigilent etiam, ut quod prouenire coepit, feliciter adolescat. Quoniam aurem Euangelij profectus id postulabat, ut Apostoli per uarias regiones uagarentur, delectos populi luffragijs per lingulas ciuitates presbyteros præfecerunt illis, ut ablen/ num Apoltolorum uices gererent, factaci communi deprecatione cum ieiunio com 🙉 mendauerunt illos domino,ucin illo proficerent, quem femel effent professi. Hæc acta **fone Antiochiæ , quæ est in Pisidia . Ea regione peragrata , simili modo peragrarunt &** Pamphyliam, ubic seminantes Euangelium, ubi seminatum non fuerat: & confirman. tes eos, qui semel crediderant, donec redirent Pergam. Et hic rebus ordinatis, peruene runt Attaliam: ea ciuitas est Pamphyliæ littoralis. Hinc soluerunt rursus Antiochiam Syria, unde primum foluerant delegato à senioribus munere prædicandi Euangelij in/ tergentes, ac per impositionem manuum, precationem & ieiunium comendati fuerant gratize dei sut illius præfidio feliciter cederet, quod auspicabantur. Huc igitur quum sese recepissent, uelut rationem eorum quæ gesserant reddituri, conuocata congregatione: credentiti, retulerunt omnia quæ deus cum iplis egiffet, oftendentes quod dei fauor ad/ fuillet iplorum conatibus, qui gentibus aperuisset osti ti fidei, per quam absq legis onere lahtem affequantur. CAPVT XV

Ommorati sunt autem Paulus & Barnabas multo tempore cum discipulis Antiochiæ, quod in urbe celeberrima esset numerosa congregatio credentium exuarijs hominum generibus constata, quæ indies reddebatur numeros rollor. Illic autem Apostoli gaudebant commorari diutius, ubi fructus erat consosor, quoniam Hierosolymitæ cæterid; qui eam Syriæ partem incor

copiolior, quoniam Hierosolymitæ cæterick qui eam Syriæ partem inco/ hint, quæ proprie ludæa dicitur, tenaciores erant legis Mosaicæ quam cæteri, quod lon' gimabellentà commercio gentium: quodo templo uiciniores, minus ferebant gentes ad Euangelij confortium recipi fine legis lobservatione, quam non intelligebant proditaluce tieritatis abrogandam, quod ad umbras, figuras & ceremonias attinebat. Hu iusgeneris erant circumcifio, fabbatorum otia, delectus ciborum, festi dies, uestium di ferimina, uota, feiunia, fuga morticinorum, quæ omnia crasso populo erantad tempus indicta, ut assuescerent obedire Deo, donec per Euangelium prodita ueritatis clarissi. maluce, rerum umbræ cederent. Proinde qui non intelligebant legem effe spiritualem, contendebant id quod erat à deo præscriptum, à patribus traditum, à maioribus tot se culis observatum, perpetuum esse debere. Hæc persuasio non tam nascebatur ex mali/ cia,quam ex superstitione legis: quam dum ualde student servare, subuertunt. Nam hic zelus primum instigarat & Paulum aduersus Christianos. Itaqs quum rumor eoru quæ guebantur Antiochic, ubi ex publico coleniu Paulus & Barnabas profecti in Cyprum & inde in Pamphyliam palàm fine delectu prædicalient Euangelium, & Iudæis & pro letytis & gentibus, nullam exigentes legis observationem, permanasset Hierosolymam ulq, quidam è ludæa uenerunt Antiochiam, nouam inuehentes doctrinam, à Pauli Bar mabaco do Cerina diuersam. Dicebant enim his qui ex gentibus crediderat: Nisicircum/ cidamini iuxta ritum à Mose præscriptű, non potestis salui fieri. Hoc erat initiű pugnæ, legis carnem mordicus tenentium, aduerlus eas, qui synceram ac spiritualem Euangelij libertatem

libertatem sequebantur, quæ contentio nunquam non est inter Christianos futura. Et ideo deus hanc exoriri passus est, quo magis intelligeret omnes Christi discipuli, quam exitialis res sit, ceremonis nixa religio. Horum doctrinæ, in speciem religiosæ, reipsa perniciolissima, quum Paulus & Barnabas, uelut Euangelica libertatis strenui propugnatores, fortiter relisterent, orta est uehemes seditio, dum apostoli synceritatem Evan gelicæ doctrinæ, quæ spiritualis est, testimonijs prophetarum fortiter tuentur aduersus superstitios legis assertores: dumos hi contra studio legis à maioribus tradita, conantur gentes sub idem jugum trahere, nescientes interim, quanta cotumelia Christumal ficerent, cuius gratiam crederent presidio legis egere. Etenim qui legis erat autor, idem poterat abrogare legem. Tametsi no abrogat, qui perficit. Hoc bellum multo pernicio, sius erat Euangelio, qu'am Herodis aut aliorum principum sæuitia, propterea quodue ram pietatem, falsa pietatis imagine oppugnabat. Itaque ne discordiæ malum glisceret, conuocato discipulorum concilio, uisum est, ut Paulus & Barnabas, alijen ex hoc nume ro nonnulli proficifeerentur Hierofolymam ad Petrum, aliosci apostolos ac presbyte ros, qui tum ueluti metropolim ecclesiarum Hierosolyma moderabantur, utilloruau toritate quæstio nata dissolueretur. Nam adhuc autoritas præcipua manebat in eo loco, unde primu prodierat Euangelica doctrina, ac penes eos, qui ex delegatione lefu Chriv sti, prædicationem primi fuerant auspicati. Paulus itags & Barnabas profectisunt, ho noris gratia deducente illos discipulorum multitudine. Cumos facerent iter per Phoni cen ac Samariam, narrabant ubique quomodo gentes fefe conuertiflent ad deum.adeo non diffidebant factis suis Apostoli, ut ultrò passim commemorarent: nec hoc animo proficiscebantur Hierosolymam, ut ex Apostolis discerent, rece ne fecissent hacienus, an secus, sed ut maiorum autoritate tumultus infirmorum compesceretur. Quotquotau tem in his regionibus crediderant Euangelio, magno afficiebantur gaudio, tantum abr eratut Iudæorum exemplo mouerent seditionem. Porro ubi peruentum esset Hieroso lymam, Paulus & Barnabas, una cum fuis comitibus humaniter exceptifunt à conocegatione, quæ erat Hierofolymis, similiter & ab Apostolis ac senioribus, quibus congres gatis exponebant omnia, quæ deus gelferat per ipfosinter gentes. Ea res quum pleræg multitudini probaretur, exorti sunt quidam e secta pharisaica, qui crediderant Euanger lio: sed sic, ut arbitraretur euangelij gratia absoleg legis adminiculo non conferre salutem. Proinde neminem gentium ad Euangelij confortium admittendum, nisi prius impolito legis Mosaica iugo, à quo gentes uehementer abhorrebant. Caterum pharisai par cæteris uideri studebant legis tenaciores. Hi ueluti legis doctores asseuerabant eos qui ex gentibus erant recepti, circumcidendos elle, atque eildem praccipiendum, ut feruiz rent legem Mosi, non intelligentes legem à nullis æque violari, atque ab his, qui Rudio carnis negligunt spiritum legis. Hic rurlus orto tumultu (quam seditiosa res est supere stitio) conuenerunt Apostoli simul cum senioribus, consulturi quid hac in re statuene dum esset. Quum enim essent auidissimi lucri dominici, metuebant ne plerics ex gentiv bus odio legis alienarentur à Christo. Rursus non arbitrabantur, probabilem causam elle dandam ludæis, qui legis uenerationem a maioribus traditam, altius imbiberant, quam ut lubito pollet reuelli, ut ab Euangelio desciscerent, quasi pugnante cum lege san cla. Quumch hinc atch hinc prolatis testimonijs & argumentis, incanduisset disceptatio, Petrus assurgens, hunc in modum loquutus est: Viri fratres, quid uos disceptatis ueluti de re dubia, quasi penderet ab hominu arbitrio probare uel improbare, quod iam Deus iple probauit. Vos ipli scitis, quod ante annos aliquot hoc idem mihi accidit in ludera, quod nuc in gentium regione factum calumniamini. Quum enim ob Cornelium gum fua familia baptizatum, fimile murmureffet natum inter uos, expolui uobis rem oma quomodo non autoritate privata, sed iussu Dei adierim Cæsaream, ut gentibus etis prædicarem Euangelium dei, cui credentes salutem assequerentur. Quum autem incircumcifi, qui tum audiebant fermonem Euangelicum, & ab observatione: 👫 cæ legis alieni, tamen deus, qui non æstimat hominem ex habitu corporis, sedena clu cordis, quodille solus nouit: manifesto testimonio declarauit sibiprobaris sid lorum, inter audiendum effuso in illos spiritu sancto, sic, ut linguis loquerenturi a admodum & nos, etiam antequa a nobis baptizarentur; nibil discriminis facione, i

ad Euan

ad Evangelij gratiam attinet, inter illos incircumcifos, & nos Iudæos. Nam fide purific cauit illorum corda, palam declarans nobis hanc gratia non esse collata præsidio legis, sed comendatione fidei. Nec enim deus infundit spiritu suu impuris. At illi nihil habe bant præter simplicem credulitatem, quum in illos ueniret spiritus sanctus. Nunc igitur quum deus palam declararit uoluntatem suam, ut gentes absc legis onere per solam fix dem reciperentur ad Euangelij confortium, quur uos deum tentantes prouocatis illum, dum præter illius uoluntaté conamini tam graue legis iugum imponere ceruicibus di scipulorum, qui hactenus legi non assueuerunt: quod neg patres nostri, neg nos sub le genati portare ualuimus: Quis enim nostru legem servaust ad unguem: Non igitur est quod ex observatione legis speremus salutem, sed confidimus nos fore saluos per gra/ tiam domini nostri lesu Christi, hac in parte nihilo poriores gentibus, quibus idem do mm uoluit impartiri gratis, quod nobis item gratis impartift. Hac oratione Petri coher cita est tumultuosa disceptatio inter pharisaos, & diversa sentientes. Itaque multitudo quieta, post audiuit Barnabam & Paulum exponentes, quot miraculis ac prodigijs per iplos inter gentes æditis, deus teltificatus effet libi placere, ut gentes ad Euangelij confortium absque legis onere reciperentur, quemadmodum & ante Petro in Cornelii do. mo prædicante Christum, misso spiritu sancio declararatanimum suum. Hi quu finem dicendi fecissent, lacobus cognomento Iustus, & frater domini dictus, in que Apostoli um præcipuā autoritatem transfulerant, asfurgens, illoru orationem approbauit, hunc in morem uerba faciens: Viri fratres, quoniam cæteris qui dixerant, præbuistis silenti/ um, præbete & mihi dicturo, quod factu uidetur optimű. Simon Petrus narrauit modo, quod nos omnes scimus esse uerissimum, quemadmodum per ipsum primu deus miser nus humani generis, respexerit calamitatem gentium idolorum cultui deditarum, ut ex his quocs qui uidebantur no esse populus, sumeret sibi populum acceptu, una nobiscum inuocantem nomen iplius. Quod per Petrum cœpit deus, id per Paulum & Barnabam. latius prouexit. Quod attab his factit audimus, id olim futurum prædictit eft uaticinijs prophetarum, quoru Amos ita loquitur lub perlona dei: Post hæc reuertar, & instauta/ bo tabernaculum Dauid, quod collapíum est, ac ruinas eius ædificabo denuo, & erigam illud, ut requirant qui reliqui funt homines dominu, omnes de gentes super quas inuoca um est nomen meum, dicit dominus faciens hæc. Quicquid deus pollicetur se facturu, hoe ablos dubio facit. Antequam enim mundus effet conditus, illi definitum erat, quid. quo tempore facturus esset. Non potest autem non esse optimu, quicquid ille statuerit. Quoniam autem uidemus hoc nunc fieri, quod ille promilit, ego cenfeo non elle repuz grandum uoluntati diuinæ, nec obstrependum esse his, qui ex gentibus convertuntur ad cultum ueri dei:nec eis imponendum onus legis, quũ Euangelica fides omnibus fut/ ficiat ad salutem. Tantu admoneantur, ut ob imbecilles, quibus nondum persuaderi po tellidolum nihil elle: & idolis immolatam carnem, nihil differre à carne qualibet, quæ uenditur in macello: & ob quoldam, qui scortation e ideo non credut esse peccatu, quod uulgo fiat, nec legibus humanis puniatur: abstineat ab inquinamētis simulachrorū, nec immolates, nec uelcetes ex his quæ sunt immolata, abstineant a scortatione. Rursus ob ludzos quosdam superstitiosiores, quibus nondu persuaderi potest, omnia mundis elle munda, abstineant ab animante suffocato & sanguine: non quod hæres faciant ad salu/ tem animi, sed quod charitas hortetur, ut ad tempus mos geratur imbecillitati fratrum quenundam, donec proficiant ad perfectiora, itaq mutuis oblequis alatis inuicem tra/ ternam concordiam. Nec est metuendum Iudæis, ne Moses antiquetur: habet enim ille iam phim à priscis seculis, qui prædicent ipsum in synagogis, ubi singulo quocs sabbato legitur ex more. In hanc sententiam quữab omnibus itum esset pedibus, uisum est apo/ tolis ac senioribus, simulo toti congregationi, ut ex eo numero deligeretur aliquot, qui Paulum & Barnabam Antiochiam comitarentur. Delecti funt autem duo spectate pro bintis, Judas, cui ob morum sanctimoniam cognomentum additum est Justi, & Silas, ambo primaria integritatis laudem obtinentes inter fratres. His tradiderunt cum man, danis epistolă in hanc sententiă: Apostoli & seniores ac fratres ex Iudais ad Christum conversi, his qui sunt in Antiochia, & in Syria ac Cilicia ex gentibus ad Christum conutilialute. Quoniaaccepimus, quod quida hinc profecti ludzi, uelut à nobis milsi per, turbauerint

turbauerint uestram tranquillitatem, qua fruebamini in cosensu Euangelii, noua doctrix na labefactantes animos uestros, iubentes uos circumcidiac servare legem, quum illis nihil tale mandauerimus: uilum est nobis ex sententia cœtus couocatis in unum, deles Cos ex nobis uíros míttere ad uos, una cum Paulo & Barnaba, iure nobis charifsimis, utpote qui uitam fuam periculis exposuertit pro nomine domini nostri lesu Christi. Mi simus itaque ludam ac Silam, probatissimæ fidei uiros, ex quorum fideli relatione pote rius eadem cognoscere quæ scribimus. Horum summa hæc est: Visum est enim spiritui fancto, & huius inftinctu nobis confentientibus, ne quid oneris uobis addatur, præter hæc quæ uisa sunt necessaria. Primū uidelicet, ut abstineatis ab his, que sunt simulachris immolata, ne uescentes uideamini superstitioni, quam semel abnegastis, cosentire. Der indeut temperetis à sanguine animantis, & à pecude suffocata, quibus lex uesci prohibet. Postremo ut abstineatis à scortatione, quam gentes sibi putant esse licita. Ab his si temperaueritis bene facietis. Valete. His ita peractis, dimissi sunt cum literis ac manda tis:qui quu peruenissent Antiochiam, congregata multitudine reddiderunt epistolam. Quæ cum esset apud omnes recitata, gauisi sunt tanta consolatione, quod ad ipsortanio mos apostolorum, seniorum ac multitudinis Hierosolymitarum autoritas accessisset lu das autem & Silas, quum essent & ipsi prophetæ, periti sacrarum literaru, quod deerat epistolæ,iuxta mandatum apostoloru suppleuerunt. Copiosoch sermone exhortatisunt fratres, & confirmarunt animos illorif, ut in bene coeptis perfifterent. Hic igitur aliquan diu commorati, dimilsi funt à fratribus cum pace, data illis facultate redeundi ad eos, a quibus fuerant missi. Quoniam autem Silæ uisum est ibi remanere, Judas solus reuersus est Hierosolymam . Interim Paulus quoqs & Barnabas comorabantur Antiochiæ, doe centes promiscue ludæos & gentes, & omnibus annunciantes salutem, que gratis offer retur credentibus Euangelio, hoc est, sermoni dei. Post dies autem aliqua multos subiit animum Pauli cura discipulorum, quos in Cypro reliquerat, ac Pamphylia. Dixitis Bar nabæ collegæ fuo. Reuifamus fratres per omnes ciuitates, in quibus prædicauimus fermonem domini, ut inspiciamus quomodo fese habeant. Placuit hoc consistum Barnar bæ, sed eius profectionis comitem esse uolebat Ioannem cognomento Marcum, quem fecum prius eduxerant eò proficifcentes. Qua quidem in re Paulus ab illo diffentiebat, existimans eum tum no esse recipiendu in eius negocij consortiu, qui pridem suaspone te defecisset ab ipsis nondum expleto negocio, quod instituerant, & e Pamphylia rena/ uigallet Antiochia. Hæc dilceptatio ulgadeo inter eos incaluit, ut quum neuter alteri uellet concedere, uterca ab altero seiungeretur. Non quod inter tantos apostolos ulia inv tercederet amarulentia, sed uterg; cotendebat obtinere, quod arbitrabatur expedirene/ gocio Euangelico . Atque interim nobis exemplum parabatur , ne statim existimemus damnandum, quod à nostra dissidet sententia. Non obest sententiæ uarietas, modo con cors sit animus ad prouehendum Euangelium. Ex apostolorum autem dissidio deus il lud procurabat, ut legregatis duobus ducibus, latius etiam proferretur Euangelium; 🦚 ti perfeuerallent in priftino collegio. Itaq Barnabas, adiuncio fibi Marco, nauigauitin Cyprum, ubi natus erat . Paulus uero afcito fibi Syla, qui Deo uolente in hoc refederat Antiochie, ne Paulo deesset collega grauis, & autoritate præditus, dimissus à fratribus, & commendatus gratiæ Dei, profectus est quocunque uocaret spes ostensa profectus Enangelici. Peragrabat autem Syriam ac Ciliciam, in qua natus erat & iple, ubicp con firmans cœtus discipulorum, quos illic parauerat, & augens quod instituerat: præct ens illis, ut quod Apostoli seniores & statuissent Hierosolymis, de fugienda simulacimos rum communione, de scortatione, suffocato & sanguine servarent, alioqui liberià May saica legis onere. His in Cilicia peractis, rursum peruenit Derben, deinde Lyttamis....

CAPVT XVI

Tecce erat illic discipulus quidam, ex re nomen habens, discus Tieno theus, quasi dicas, deo preciosus, natus ex impari matrimonio. Naturali trem habebat uiduā, que ex Iudaismo uenerat ad Christis, patras interes rat ethnicus Huius Timothei probitas, omniū fratrū testimonicus interes cabat, qui Lystris agebāt, & item Iconij. Paulus itag nihis alientes interes agebāt, ex item Iconij. Paulus itag nihis alientes interes interes agebāt, ex item Iconij. Paulus itag nihis alientes interes intere

कु per omnem occasion e indies latius proferri regnü euangelicध undiquenabadus विकार

idoneos negocio, non aliter quam ambitioli reges, in hoc intenti, ut ditionis fuæ termi/ nos proferant, nihil magis habent curæ, qut duces ac præfectos rebus gerendis aptos asciscant. Porrò non satis est ducem euangelicum mediocribus dotibus esse præditum, nec satis est inculpatis esse moribus, sed oportet etiam bonorum omnium testimonio commendatum esse, ne rumor malus, etiam si uanus sit, officiat Euangelico negocio. Ti motheum igitur & inligniter probum, & omnium probatorum testimonio comproba/ mm, Paulus cupiebat habere suæ prosectionis comitem. Atc; hunc sibi adiunctum cir/ cumcidit, non quod crederet circumcisionem conferre salutem, quam sola fides adfere bat: sed ne quid tumultus oriretur à ludæis, quorum in illis regionibus erat magna mul/ tiudo, maluit in Timotheo admittere iacturam pelliculæ, quænec addita facit fanctio/ rem, nec detracta peiorem, of hac occasione Iudæos, quoru pertinaciam nouerat, alienio res reddi ab Euangelio. Decretti apostolorii, quod Hierosolymis presente Paulo factum erat, liberabat gentes ab onere legis. Totius aut legis professio, qualici symbolum erat cicumcifio. Iudæi uero nondum erant palam liberati ab onere legis, qua oportebat pau/ latim aboleri. Itacg quoniam constabat omnibus Timotheum matre Iudæa esse natum, patre ethnico, & ex patris autoritate no fuille circumcilum, perspiciebat Paulus utcun. que probabili de causa tumultuaturos ludæos, si Timotheus semijudæus natus, absque circumcilione non folum admillus effet ad Euangelij confortium, uerum etiā ad docto/ ris Euangelici munus ascisceretur. Hoc Euangelij prouehendi studio ei tempori dedit Paulus, tranquillitati confulens omnium, qui Christum pacificum fuerat amplexi. Nec hoc solum fecit, uerum etiam per quascung, ciuitates faceret iter, ne quid offenderentur **ludæi,tra**debat ijs,qui ex paganilmo uenerant ad Chriftum,ut feruarent ea quæ Hiero/ **folymis erant decreta ab Apostolis ac senioribus , cuius rei gratia legati fuerant Antio/** chiam, Iudas & Sylas. Aderat Pauli conatibus fauor divinus . Nam ecclefiæ discipulo/ mm & confirmabantur in fide Euangelica, & indies augelcebant, accrelcente numero credentium. Quum autem peragrassent Phrygiam & Galatiam Asie minoris regiones: non fine magno fructu, tametli gens ellet magnopere crassa barbaraco, cuperentos proti **cilci in eam** partem, quæ proprie dicitur Áfia, uetiti lunt à l'piritu lancio ibi loqui lermo nem Euangelicum. Atquilli paruerunt occulto dei cõlilio, cui non decet hominem reluz **chari. Itaque mutato confilio, flexerunt iter ad Myliam, cui pròxima est Afia proprie di** . Inde tentabant profictici in Bithyniam, reflectentes ad feptentrionem. Erat enim illacelebris Romanorum provincia, & ideo sperabant illic amplum lucrum. Sed, incer/ am qua de causa, non passus est spiritus lesu, cuius ductu agebantur, illuc proficisci-lta/ que reflectentes ad occasum, peragrata prius Mysia, uenerunt Troadem. Ea ciuitas est littoralis Phrygia, eadem dicta Antigonia. Ibi Paulo per quietem oftenfa elt uilio, qua doceret, quò deberet proficifci. Vilio uero talis erat: Adstabat illi uir quidam spe/ cie cultuc; Macedonis, qui deprecabatur illum, dicens: Proficifcere in Macedoniã, ac facurre nobis. Is erat angelus, illius regionis protector. Eam uilionem limulato uidit **Paulus, qui iam lemel atque iterum prohibitus fuerat à spiritu sancto prædicare sermo/** mem Euangelicum, gauisi sumus illius comites. Nam & ego qui hæc scribo, tum co/ mes eram illius peregrinationis:statimes curauimus, ut proficiferemur in Macedonia, centiquod eò uocaffet nos Dominus, utillis prædicaremus Euangelium, ac rem Deo Minunante fuecessuram. Itaqs soluentes Troade, præternauigata Chersoneso, perueniz infulam Samothracen Thraciæ oppolitam. Atcz hinc proximo die Neapolim, que ciuitas est maritima in confinio Thraciæ & Macedoniæ. Hinc Philippos. Ea ciui/ tai Colonía, prima occurrità Neapoli petentibus Macedoniam. In hac ciuitate come morati fumus dies aliquot expectantes occasionem auspicandi negocii, cuius gratia ue/ nemmus. Porrò die sabbati egressi sumus ciuitatem, in locum qui erat extra portas, uici maflunio, ubi solebat esse conuentus hominum ad precandum. Hic sedentes loqueba/ mulieribus, quæ eò cõuenerant, annunciantes illis lefum Nazarenű. Inter has erat ma religiói dedita, nomine Lydia, purpurarű uendítrix, oriunda e ciuitate Thyatirorű. Best Lydiæ regionis. Inter multas autem quæ Paulum de Christo disferentem audie/ biter huic deus aperuit cor out animum aduerteret ad ea quæ dicebantur à Paulo Itaque posteaquam accepisset baptismu una cum sua familia, deprecata est Paulum & illius co mites

mites, dicens. Si me iudicaltis hoc honore dignam, ut per baptilmum ac doctrinam uei stram in Euangelij cosortium reciperetis, habete mihi uicissim hoc honoris, ut diuenae tis in domum meam, necæstimetis me ut ethnica, qualis modo fui, sed qualis nunc per fidem Euangelicam uestro ministerio facta sum. His precibus coegit apostolos ut apud ipsam aliquandiu diuersarentur. Interim uero doctoribus Euangelicis exemplum præ bitum est, ut nec refugiant officium ultrò delatữ ab his, qui nuper conuersi sunt ad Chri ftum, si prompte & perseueranter offerant, ne uideantur illos parum pro suis agnoscere: nec rurlus ingerant lele illis, ne uideantur pro comunicata doctrina Euangelica præmie um reposcere. Sed qui spirituale beneficit accepit, debet benemeritos ad corporale be neficiã recipiendum, fi forfan opus fit, compellere. Accidit autem, ut euntibus nobis ex more ad precationem, occurreret nobis puella quædam habens spiritu Pythonis, quæ diuinando magnificum questum adferebat dominis suis. Hæc assectata Paulum ac nos, clamabat dices: Isti homines serui sunt dei altissimi, qui annunciant uobis uiam salutis. Id quum faceret diebus compluribus, Paulus ægre ferens, ne uideretur agnofcere lau/ dem à phanatica puella tributam, conuerfus ad illam, dixit spiritui. Impero tibi per no men Ielu Christi, ut discedas ab ista. Ac protinus exist spiritus. Porrò domini puella, uidentes sibi perisse quæstum suum, apprehensum Paulum & Silam, pertraxerunt in fo rum ad primores ciuitatis, & sistentes illos apud magistratus, accusauerunt eos, dicene tes: Hi homines aliunde profecti perturbant totam ciuitatem, quum fint Iudzi,& inuez hunt nobis peregrinam religionem, noua di instituta, quæ nobis fas non est nece reciper re, nece exercere, quum uiuamus legibus Romanorum, que uetant recipere peregrinos deos, aut nouos deorum cultus. His auditis, quoniam inuifum erat apud illos Iudæorum nomen, populus concursu facto ferebatur in apostolos: ac magistratus, quo populo fur renti satisfacerent, disscissi illoru tunicis, iusterut eos uirgis cædi. Nec hac pæna con tenti, posteaquam illis impegissent multas plagas, coniecerut eos in carcerem, mandan tes carcerario, ut diligenter servaret eos. Qui quum tale mandatū accepisset, quo tutior esfet, detrusit illos in carcerem interiorem: nec hoc contentus strinxit pedes eoru ligno. Hæc erant aufpicia Macedonicæ prædicationis. Semper autem aut quæftus,aut ambiv tio, aut superstitio rebellat Euangelio. Porrò qui atrocissime sæuit mundus in membra Christi, tum maxime adest cœleste solatium. Media nocte Paulus & Silas, obliti uerber rum, obliti carceris, precabantur, & hymnos canebant deo, gratias agentes illi, quodfa mulos suos dignaretur hoc honore, ut ob ipsius nomen hæc pateretur. Ceteri uero, quos idem carcer habebat, audiebãt illos lætis uocibus modulantes laudes deo, & filio i**llius** Ielu Christo, demirantes, unde in rebus tam non lætis tanta lætitia. Ac subito terræ**mo** tus factus eft ingens , adeo ut totus carcer à fundamentis concuteretur , fimulé; patefa/ cta funt omnia oftia carceris, & omniũ uincula foluta funt . Hoc tumultu expergefac**tus** carceris cultos, quum accurrillet, ac reperillet omnia carceris oltia patefacta, atog hinc conficeret fugiffe uinclos: memor quale mandatum accepiffet à magistratibus, educto gladio parabat libi necem confeifcere, malens fuapte manu perire, quàm post mult<del>à tor</del> menta per carnificem occidi. Id Paulus etiam per tenebras cernens, uoce magna claniz uit, ut uel attonitum hominem redderet attentum, dicens. Caue ne quid tibi ipfi feceris mali, quado nihil à nobis tibi mali venturu est. Sumus enim hic omnes, nece quisquant nostrum estugit. Ad hanc uocem sibi redditus custos, iussit ministros atterre lument quumch deprehendisset ita rem habere, cognouissetch rem non arte factam humana, potentia divina: simulo considerans, quod Paulus per tenebras vidisset, quid agerecat quamobrem id ageret, intrauit in interiore carcerem, & accidit ad pedes Pauli & Silica Neglectoch mandato quod acceperat à magistratibus, eduxit eos è carcere in locti com modiorem, dicens: Domini, quid mihi faciendum est, ut saluus siam: Vult permutan falutem. Consuluit illorữ uitæ, uult & animæ suæ uitę consuli per illos. Aiunt illi: Ch in dominum Iesum, & saluus erisunà cum familia tua. Atop inibi statim apostoli exp cuerunt illis congregatis in unu, doctrina Euangelicam. Vides nullum tempus, nul locum non elle idone Euangelicæ pietati. Teterrimus ille carcer templum erat apt lis. Non obstabat intempesta nox illoru hymnis. In carcere prædicatur Euangelicht. præda attrabitur Christo. Carcer Euangelij cathedra est. Nec mora astatim custos and

techumenus

techumenus gratiam referre festinat catechista suo. Mox enim abduxit illos seorsum, & abluit plagas illoru. Nouerat hoc officij carcerarius. Deinde ablutus est ipse à plagis anie mi sui, simul cum tota familia sua. His ita gestis, deduxit illos in ædes suas, ubi cosueuerae interdiu degere, & appoluit illis mensam, ut reficerent corpora sua. Post baptismu enim convenit mensæ communio. Ac sibi gratulatus est custos carceris, quod tales vinctos hav bere contigisset, per quos crediderat Euangelio cum tota sua samilia. Hac noclu sacla funt. V tautem diluxit magistratus re diligêtius perpensa miserunt uiatores ad custodem carceris, mandates ut Paulum & Silam sineret abire liberos. Custos his auditis, & suo & apostoloru nomine gaudens, renunciauit hæc uerba Paulo, quod magistratus iussisse il losabireliberos. Niic igitur, inquit, quonia res bene cellit, abite bonis auibus. Paulus au tem cupiens & fuam innocentiam reddere teltationem, & occasionem quærens plurium etiam saluti consulendi, respondit nuncio; Quum se glorientur esse Romanos; & Romanos norum legibus nonliceat quenquam afficere supplicio, nissauditum & conuictu, nos hos. mines Romanos necauditos & indemnatos publicitus uirgis ceciderūt: & quali parum idelles, cælos coniecerunt in carcerem. Nunc fuæconfulentes autoritati, & nostram graze uantes innocentiam, postulant ut quasi nobis male conscii profugerimus e carcere, clanza culum hinc nos subducamus. Non ita fiet, sed ueniantipsi, & quo iure coniecerut nos in carcerem, eodem iubeant abire. Hanc orationem Pauli uiatores referunt magistratibus. Quisimulatquadissent quodessent ciues Romani, uenerunt ipsi ad Paulum & Silam, deprecatic sunt illos, ut ignoscerent, quod per populi tumultu, præter iuris Romani mo remsaclum essett & honoris gratia deducentes illos è domo carcerasi, rogabant ut ob tur. multum populi uitandum, secederent è ciuitate Philippensi. His precibus obtempera runtapostoli, & egressi de carcere, profecti sunt ad domum Lydiæ, cuius hospitio fuerant uli,quæ cum tota familia receperat lermonem Euangelicum. Hac igitur reliquiscis fratri bus uilis, consolati sunt eos, narrantes quid accidisset noclu in carcere, & exhortantes ut ineo quod cœperant, perseuerarent. Eo facto relictis Philippis, alio profecti sunt.



CAPVT: XVII) Vum autem fecissentiter per Anphipolim & Apolloniam Macedoniæ civ uitates, peruener ut Thessalonicam. Ea est Macedonia metropolis. Hicob urbis celebritatem erat synagoga ludeorum; atqs hac occasione spes uberio ris profectus oftendebatur. Paulus igitur ex more suo ueniebat in conuen/

tum fynagogæ, ac per tria fabbata differebat apud eos, proferens e scriptus risoracula prophetarum, & aperiens ænigmata figurarum, & allegans testimonia legis: hisis collatis cum his quæ gelta fuerant, docuit ita decretum fuisse deo, ut Christus pro sa. bitemundi sic pateretur ac resurgeret à mortuis. Quonia autem omnia, quæ prædicta sue rant de futuro Messia per ora prophetaru, quach figuris suerant adumbrata, congrueret in lesum Nazarenum, docuit ludæis non alium. Messiam esse expectandu, sed hunc esse Ghristum, quem annunciaret illis. Hæc quu Paulus tribus sabbatis disservisset in synago gamonnulli Iudæorum crediderunt,& adiunchi funt Paulo ac Silæ; quin & ex gentibus magna multitudo deum timentiŭ credidit,&in hac mulieres primariæ non paucæ. Con trà, luckei quidam nimiù studiosi legis Mosaicæ, quibus aliquando fauerat Paulus, access zelo, & adiunctis sibi circunforaneis aliquoruiris malis (taliu enim opera opus est, quo ties res per tumultum geritur) coacia turba concitauerunt ciuitatem. Ac per tumultume adontiades Ialonis, conati funt Paulum & Silam producere ad populü. Quum autem in grelli domum non inuenissent quos quærebāt, protraxerunt ipsum lasonem, cumch hoc discipulos aliquot ad præsectos ciuitatis, uociserantes (sic enim olim actum est aduersus Christum)ac dicentes: Hi qui hactenus multis in locis concitauerunt orbem terrarum, bucquoque uenerunt, ut idem facerent. Et hos tales clam excepit Iason. Atqui hi ome nes, & qui talia moliuntur, & qui talia molientes hospitio iuuant, faciunt aduersus decreta Calaris, dicentes alium effe regem præter Cesarem. Prædicant enim lesum quendam, obhociplum crucifixum à prælide Cælaris, quod le faceret regem Iudæori. Vide ut Cæ laris nomine hic quoquabusi sunt aduersus Euangelium. Hac oratio audita comouit por pulum & practeclos ciuitatis, quemadmodii commouerat & Pilatum adversus Christia

Tum enim clamabant infelices Iudæi:Non habemus regem nili Cæfarë. & : Si dimitto hunc, non es amicus Cafaris. &: Quicung se facit regem, contradicit Cafari: Contra, ue ți Iudzi clamant: Non habemus regem nili Ielum Nazarenum. &: Quictig Czelari lede dit, non est amicus Christi. Solus enim ille regnu obtinet totius orbis: Caterum quum la son, caterid fratres idoneam exculationem attulissent, dimissi sunt à magistratibus. Fra tres autemubi senserunt rem magnis odijs agi in Paulum & Silam, nihit contati, nocu clam emiserunt illos Berœam.Ea ciuitas est Macedoniz, non procul à Pella patria Alec xandriMagni. Sic fugiunt duces Euangelici, ut nihilo fecius fugientes pugnent. Etenim limul atquenissent Berceam, ingressi funt synagogam ludæorum, nihil deterriti tot iam seditionibus à Iudæis concitatis. Hi uerò generosiores erant Thessalonices sibus. Namser monem Euangelicum receperunt summa cum animi promptitudine, quotidie uacantes scrutandis divinis voluminibus, ut cognoscerent quemadmodum ea qua didicerant ex apoltolorum narratione, conuenirent cum oraculis prophetarum ac figuris legis. Itaque multi crediderunt Berozenfium, no folum Iudzi, uerumetiam Grzecz mulieres honeltz, ac uiri non pauci. Porrò ubi rumor pertulisset Thessalonicam ad Iudæos, qui illic concita uerant tumultum, quod Berœa prædicatus esfet sermo Euangelicus à Paulo, quem expulerant, eò profecti funt, suo como e & illic concitauerunt multitudinem aduersus apo stolos.Fratres ubi senserunt imminere periculü, protinus emiserunt Paulü, cui potisimü timebant, ut iret ad mare, cui vicina est Berœea. Silas autem & Timotheus remanserunt Berœa. Fratres uero qui deduxerant Paulum, ingressi cum illo nauim, perduxerunt eum using ad Athenas. Illic relicio Paulo, reuersi sunt Berceam, sed acceptis ab eo mandatis ad Sílam & Tímotheum,ut quum primum liceret, eò fequerentur. Paulus itag; tametli for lus effet, & collegas fuos defideraret, tamen quum uideret ciuitatem tam celebrem & erudicam deditam effe fimulachrorum cukui, incanduit in ipfo fpiritus, adeo ut non ex peclatis collegis, in lynagogam ingressus, disputaret cum Iudæis ac religiosis. Pretereain foro differebat cum omnibus qui iplum adiffent, fiue Iudæi effent, fiue Græci. Inter hos erant Epicurei quidam & Stoici, inter le longe dissidentes decretis. Nam Epicurei sum mam felicitate hominis uoluptate metientes, aut nullos credunt effe deos, aut illis nüllam esse curam rerum humanarum. Stoici præter alia paradoxa, selicitatem hominű solomen tis habitu metiuntur, quam illi uirtutem liue honeftum appellät. Hi cum Paulo conflicta/ ti funt, ueluti cum philosopho quopiam nouæ sectæ autore. Quum auté Paulus illis exe posuisset philosophiam Euangelicam, ab omnibus philosophorum placitis longedisso. nantem, quidam ludibrij causa dixerunt: Quid uult dicere spermologus iste: Namboe conuicio Græci notabant hominem inepte loquacem acrabulam. Siquidem lapiētiacœ lestis uidebatur illis esse stultitia. Alij uero dicebant: Videtur nouorum dæmoniorum ge nus aliquod inuehere,propterea quod lefum autorem falutis,& filium d*el*,ac refurreciio nem mortuorum prædicaret. Athenien (es enim ex Platonis doctrina dæmones deceum filios appellabant, quibus tribuebant quidem corpora, sed immortalia. Proinde quum in foro de Paulo uariarent fententiæ, uifum est illum abducere in uicum Martium. **Is locus** Athenis est celeberrimus, in quo nocturnis iudicijs causæ capitales cognoscebātus. Con ueniebat autem is locus huic disputationi, que credentibus offerebat salutem, incredulis exitium. Dicebantenim: Licet'ne scire, quod nam sit istud novum doctrinæ genus; qui memoras: Quum enim omne philolophiægenus apud nos tradatur, tu tamé nouse dam & hacienus inaudita inuehis auribus nostris. Cupimus igitur ex te plenius diferen quorlum ista tendant quæ disseris, aut quid sibi uelint. Quonia autem ea ciuitas erat più ter cæteras Græciæ ciuitates disciplinarum & eloquētiæstudio dedita, quò doc<del>inine d</del> tia plurimi ex omnibus orbis regionib.confluebant, & ciues Athenienies, & qui die labantur holpites,ad nihil aliud uacabant, nili ut aut audirent aliquid noui, aut dicesent idos magis animi caula, quam ut per cognitionem rerum euaderêt meliores. Deus a auidus humanæ lalutis, more pilcantium aut uenantiŭ unumqueneg captat ex occid rerum quibus delectatur. Paulus itacs qui nouerat omnia fieri omnibus, & eloque fuam ad omnium mores attemperare, nacius theatru fuum, in medio uici Maztij, care fula frequenti multitudine, lic exorlus est. Viri Athenienses, quum hac ciustas ou

argilla, qua parte cognatione haberet cu cæteris animantibus: sed ore suo inspirault huic luteo simulachro particulam auræ cœlestis, qua deti ipsum parente propius referremus, & propter naturæ similitudinem facilius eum cognosceremus: quod cæteris animātibus datum no est. Hoc uobis absurdu uideri non debet, quu quod mysticis literis proditu est, id quidam etia uestratium poetaru dixerunt: quoru est Aratus, cuius hoc est hemistichiu in Phænomenis: Nam huius progenies etia fumus. Non refert enim quod ille de Iouelo, quitur, cette hoc quod Iouem appellat, summ udeum, & omni urerum parentem esse pw tauit, sed præcipue generis humani. Proinde quum simus genus dei iuxta mentis india similitudinetn, parum recte sentimus de parente nostro, si quum ipsi potissimum astime mur homines ob inuisibilem nostri parte, que est ratio, credimus illum simile auro, argen to, ligno aut lapidi hominis arte sculpto. Quid enim absurdius, quam qui homo, tamessi nonnullam cognatione habeat cum deo parente, tame longissime absit à cognomine dei, iplum manibus luis fingere posse statuam, quæ numen habeat: Debet autem esse multo prestantius quod pro deo colitur, eo qui colit. Iam homo quot nominibus præstatior est limulachro, cui honores diuini tribuuntur: Primum hanc ipsam corporis speciem'a deo accepit, deinde spirat, uiuit, mouetur & agit. Postremo mentis uigore similitudinem quan dam habet cum deo parente. Nihil horum in statua. Quod si sit impium homine pro deo colere, quanto longius abest à uera pietate, colere signüartificis arbitrio ex materia con fectum, unde si libuisset, poterat & scamnum facere; quod adeo nullam habet cum deo siz militudinem, qui est incorporeus, ut præter summam & imaginariam quandam speciem corporis, nihil habeat cum homine simile, ne micam quidem habens eius partis, qua ho mo dei gerit imaginem. Hæc contumelia quum fit atrox in deum, tamen pro fua erga ge/ nus humanum charitate non ultus est, sed uelut dissimulauit hactenus ignorantiam ho/ minű,donec ueníret tempus,quo decreuerat omnibus innotefcere, omnemá caliginem errorum discutere. Hoc tempus nunc adest, quo denunciat omnibus, ut ab errore pristiv no relipiscant. Relipiscentibus enim uult esse paratam ueniam, quæ posthac non erit pa/ rata contumacibus, eo quod constituit diem, quo iudicaturus est uniuersum orbem iusto exactoci iudicio, quod nemini licebit effugere. Et ideo præmittit denticiationem, nequis prætexere possit ignorantia, & offert resipiscentibus ueniam, ne quis in deo desideret mi fericordiam.Ad utrung del**egit v**irum eximium Telum Nazarenum, quem ideo milit in mundum, ut omnes per hunc ad ueri dei cultum conuerter êtur: per eundem iudicaturus incredulos, & huius doctrine rebelles, Hunc per prophetas fuos multis retro feculis promiserat & servatorem & sudice. Et hactenus prestitit bona side, qui cquid promiserat. Sic natus est, sic docuit, sic affictus & occisus est: denique, sic resurrexit à mortuis, quemad/ modum prædictum erat oraculis prophetarum. Nec dubium eft, quin simili fide sit præstiturus & alía quæ restant. Hæc orante Paulo, nonnulli ex circunstantibus. quum cætera fatis æquis auribus accepissent, posteaquam audissent mentionem resurrectionis, itrider bant ueluti rem abfurdam & incredibilem, quod nullus philolophorum hanc opinio/ nem prodidiffet: tametli effent nonnulli, qui dicerent animas à morte corporum effe luperstites, quidam etiam prædicarent eas demigrare de corpore in corpus. Alijuero miv nus præcipitis iudicij, dicebant: Audiemus te aliàs hac ipfade re denuo. Sic Paulus dimi/ Lit illum cœtum. Erant tamen in eo numero qui persuali adiungerent se Paulo:in quibus erat Dionylius Areopagita, qui post Athenis episcopum egit, à Paulo institutus, ac mu lier quædam nomine Damaris, cum his alij nonnulli.

CAPVT XVIII



Oc qualicung lucro profectus Euagelici parato Athenis, ut in ciuitate lon ge corruptissima, Paulus inde profectus contulit sese Corinthu. Id est celes berrimutotius Gracia Emporiu, ut opulentum, ita luxu, libidine, fastu lon ge corruptissimu. Hic forte repperit quendam nomine Aquilam, Iudaur re ligione, patria Ponticum. Ea para est Asiae minoris ad plagam septentriona

lem. Commodif auté nuper eò uenerat ex Italia simul cum consuge sua Priscilla, propter ea quod Claudius Casar Iudaosomnes, quorum illic magna uis erat, exegisset ex urbe. His igitur adiunxit sese Paulus, ne solus esset, & quonia erant esus dem opisici, diuersaba

Digitized by Google

arin ildem ædibus, manibus laborans apud eos, ne cuiquam grauis ellet. Erat autem il lorum ars, è pellibus consuere tabernacula quemadmodunon puduit Petru ad piscatio nem redire, quum urgeret inopia, ita nec Paulum tantu apostolu, tantisch rebus pro Chri sto gestis, puduit ad intermissas ob Euangeliü pelles reuerti. Nec tamé interea cessabat ab Euangelico munere, singulis sabbatis disputans cum Iudæis pariter ac gentibus in syna/ goga.Interea uenerunt ex Macedonia Silas & Timotheus, quos Paulus sequi iusserat in Atticam. Hoc facto Paulus, quonia pœnitebat profectus, que illic capiebat, coartatus est fpiritu nihilo fegnius tamen testificans apud Iudzos Ielum Nazarenum, quem ipfe prz dicaret elle Melliam à prophetis promilium, nec per alium fore faluté. Cæterum quữ illi reclamarent, adeo ut nec blalphemias uererentur euomere in Ielum & Paulum: Paulus memor Euangelici præcepti, excussis uestibus suis, uelut exprobrans quod gratis attulis? letadiplos optabile nunciú falutis, dixit ad illos : Si mauultis perire qu'am feruari, ueniat Languis uester in caput uestrữ, qui uobis iplis estis mortis autores: mihi certe, qui meo offi cio functus sum, ac proinde mundus, non poterit imputari. Posthac igitur confera me ad gentes, quemadmo du nobis præcepit dominus. Itaqu fubduces fefe à contubernio Iudeo rum, demigrauit in ædes Titi cuiuldam, cognomine Iusti, hominis religioni dediti, cuius domus adhærebat synagogæ Crispus synagogæ princeps ex occasione uiciniæ, credidit domino cum tota sua familia: cumo hoc complures Corinthij audito Paulo credebant et baptizabantur. V bi uero nec hic profectus responderet auiditati Pauli, Iudæis uehemen teroblatrantibus, cœpissetés cogitare de relinquenda Corintho, dominus per ussum in complia confirmation illius animu, dices: Ne terreat te Iudzorum peruicacia, neg propter Hoslupprimas lermone Euangelicü:necz enim ob paucorū inuincibilem malicia, destituenda est multor falus, perge constanter loqui sermon Euangelicum, me fretus, quem habes protectorem aduerius quamlibet multos fatis idoneñ. Me protegête,te nemo mor alisadorietur ut affligat. Itaq ne quo discedas, quoniã in hac ciuitate quantumuis corru prapopulus est copiosus, quem ego ad saluté æterna destinaui. His auditis Paulus uertit confilium humanu, & obtemperans confilio dei, commoratus est Corinthi annu unum & menses sex, fortiter ac libere prædicans sermonê Euangelicum. Quum auté id tempo/ ris Gallio proconful nomine Cæfaris administraret Achaiam, in qua est Corinthus, con fpiratis animis coorti funt Iudæi aduerfus Paulum2ac tumultu facto pertraxerunt ad triv bunal procofulis, acculantes eum ac dicentes: Hic contra legem Mosi persuadet homini/ busut colant deum, nouos inuehens ritus. Ad hoc crimen quum Paulus aperies os fuum iam appararet respondere, Gallio ex proposito crimine sentiens esse controversiam inter mè de religione Iudaica, quærebat occalionem ut liberaretur à cognitione caulæ, præuè niensc; Pauli defensione, dixit Iudæis: Ego nomine Cæsaris hic proconsulem ago uiri, ut tem civilem administrem, ne quid præter leges publicas admittatur. Proinde si quis esset affectus iniuria, si quod facinus malum perpetratu esset, quod oporteret legibus uindica/ timerito ech meo officio uos audire. Taliuenim caularu cognitio ad me pertinet. Quod fathil est istius generis, sed peculiaris est inter uos controuersia de nominibus sectarum, aut lermone religionis Iudaicæ, deck lege uestrate; quoniam ista non pertinentad munus quod gero, nec apud me iudicem recle discuti possunt, qui uestræ religionis sum ignarus, iplimelius inter uos transigetis. Ego iudex iltiulmodi caularu elle nolo. His dictis proco/ ful abegit eos à tribunali. Softhene autem synagogæ principe, quia delerus Iudæis adiun xtratle Paulo cum tota familia, percutiebant ante tribunal: magis huic indignates, quam Paulo: quod libi perlualissent, Paulum nihil acturum fuisse Corinthi, nisi huius fauore ful um. Nec huic tumultui le procolul admilcuit, dissimulans quod fieri uidebat. Quu enim eller inuifum Romanis Iudzorū nomen, neg diftinguerent adhuc inter Iudzum & Chri flianum; no curabat Romanus procoful, quid Iudeus faceret Iudæo, sciens ubics nation eam solere rixosam esse. Paulus aut memor admonitionis diuinæ, tametsi uideret Iudæo/ ram rabiem indies gliscere, tamé complures adhuc dies sustinuit. Tandé animaduertens illic faris feliciter aufpicatum Euangeliü, statuit ad tempus cedere furori Iudæorū. Itacp di do vale fratribus, instituit nauigatione in Syriam, comitante simul Aquila cum uxore sua Priscilla, Quonia autem Paulus intellexit Iudzos ob hoc potissimu tumultuari, quod ui deretur Tom. 7

deretur negligere titus legis homo natus in Iudailmo, priulqua folueret Cerichreis; is cit Corinthi portus, totondit fibi caput, suscepto uoto iuxta morem Iudaicum. Erat hicnon fraudulenta simulatio, sed obsequium charitatis. Cupiebat enim omnes adiungi Euange lio, & ideo semet omnium affectibus quo ad lícuit attemperauit, ut omnes Christo luciv faceret: Iudæis factus Iudæus, incircuncifis incircucifus. Datum est hoc ad tempus inula cibili quorundam superstitioni, donec se clarius proferret Euangelica ueritas. Nece enim tondere caput ex uoto, per se malü est: sed huiusmodi Iudaicis ceremonijs side te, malum est. Quemadmodum nec circuncisio lædit fidente in Christo, nec præputium, in quibus nonnunco obsequi, charitatis est, sedad tempus, sed ubicunco datur opportunitas reclas mando. In alijs quæ per se mala sunt, non oportet obsequi cuiusquam imbecillitati. Neg enim in scortationibus aut cultu fimulachroru, Paulus unqua obsequutus est gentibus; in comercio, in negligendo ciború delectu, in citadis illorum poetis, nonnunqua est obser quutus. Primū itacs peruentū est Ephelum. Ea ciuitas est maritima Asiæminoris in eapar te, quæ proprie nullog additameto uocari solet Asia. Ibi reliquit Aquilam & Priscillam, cupientes Epheli ledem figere. Iple uero ingressus synagogam Iudæorū, qui illic habita bant, disputabat cum illis. A quibus cum rogaretur, ut diutius secu commoraretur, excu fauit: sed dixit illis uale, speck maturiad ipsos reditus consolatus est animos illoru, dicens: Oportet omnino festă quod instat agere Hierosolymis, sed denuo reueriar ad uos, si deus ita uoluerit. Hæc loquutus foluit Ephefo, nauigaturus Hierofolymam: quum 🕏 appuli 🗸 fet ad Cæfaream Palæftinæ,afcendit Hierofolymã,& falutauit congregationê.Hinc prov fectus est Antiochia Syriæ. Hic aliquandiu comoratus, pergit iter quod coperat, petam bulans deinceps Galatica regionem, ac Phrygiam, ubicg confirmas discipulos, ubicung sele offerret aliqua congregatio. Tanta solicitudo tenebat animum Pauli erga gregem. quem Christo lucrifecerat. Interea quida nomine Apollos, religione Indæus, patria Alex xandrínus, uir eruditus, & diuinarum scripturar peritia non un gariter pollens, deuenit Ephelum, ubi Paulus reliquerat Prifcillam & Aquila Hic Apollos erat lemichriltianus. Didicerat enim à Christianis rudimenta doctrinæ Euangelicæ, feruentic studio quoddie dicerat, alijs communicabat, ac diligenter docebat, quæ cognouerat de Ielu, quum non dum effet baptizatus baptilmo Christi, quo conferebatur uberior gratia, sed tantum nov uerat baptilmum Ioannis; quo docebatur pœnitentia. Id exiltimabat lufficere, noridom ad plenum edoclus de his, quæ tradiderat Christus. Quem quum audissent Priscilla & Aquila magno spiritu loquentem de Iesu, sed nondum perceptis omnibus Euangelicae philosophiæ mysterijs, adiunxerunt hominem sibi, quem perspiciebat eiusmodi dotibus instructum, ut uideretur egregius Christi præco futurus, ac priuatim exactius illi tradide runt mysteria religionis Enangelicæ: quemadmodum ipsià Paulo didicerant. Non repu leruntilli doctore, sedulum quidem illum, sed imperfectum; nec hic nir alioqui præstans. dedignatus està quouis admoneri. Ab illis præbitum est exemplum, eos in quibus refulget bona spes melioris profectus ciuiliter adiuuandos. In hoc data est forma, libe<del>rater à</del> quouis effe discendum, quod non citra falutis dispedium ignoretur. Tinctus eff Apollos in nomine Ielu, & accepit spiritum sanctum. Porrò postquam Euangelij prædirandi saw dio cuperet adire Achaiam, in qua est Corinthus, fratres eò propensum ukrò etiam estiv mularunt, ac literis ad Achaicos scriptis comendarunt illum discipulis, ut exciperent eu-Qui quum eò uenisset, multam utilitatem attulit his qui crediderant, strenuss propugna torem agens Euangelici negocij. Nam eloquentiam cum eruditione sacra coniuciam ad duuabat spiritus cœlestis. Quibus armis instructus, acriter reuincebat Iudæos, sin**e fine** belligerantes aduerlus lubolelcentem Euangelij frugem, palam ac publice demonstrans scripturarum testimonijs quod lesus esset ille Messias, quem Iudaitot sectilis expessar rant, quodo in hunc competerent omnia, quæ fuerant à prophetisante predicta.



Aeterum quemadmodū Priscilla & Aquila in Apollo correxerant impere fectum Christianismu, ita Paulus idem in alijs aliquot deprehensum correxit. Interim enim dum Apollos uersaretur Corinthi, qua metropolis est Achaia, accidit ut Paulus peragratis cateris minoris Asia regionibus, que magis

XIX

CAPVT

magis vergunt ad Septentrionem & Orientem, rediret Ephelum. Illic reperit quoldam e dicipulis imperfecte Christianos, cætero gregi fratrū admixtos. Hos igitur ut corrigeret percontatus est Paulus, num spiritus lanctum accepissent, posteaqua credidissent. Illi, quo niam no malícia, sed simpliciter errabant, ingenue confitêtur id quod erat, dicentes; Imò neauditum quide est nobis unqua, an sit aliquis spiritus sanctus, qui confertur credentibus. Tum Paulus: Quo igitur baptilmo baptizati eltis, quadoquide habemini pro Chri stianis: Hicilli: Ioannis, inquitit, baptilmate. Id nobis sufficere credebamus. Tum Paulust Nihil quide admissum est piaculi, quod olim ante prodita Euangelij lucem accepistis bar ptilmű Ioannis. Verum is non sufficit ad salutem æternam. Quemadmodű enim doctrir na Joannis no erat absoluta, sed tantum testificabatur de Jesu uero salutis autore, qui erat iplifuccessurus, preparans animos illoru, ut uenienti crederent: ita baptismus Ioanis non conferebat perfectam iustitia, sed tantum hortabatur homines, ut poenitetia uita superio ris præpararent animos suos medico mox uenturo, qui suo baptismo per fidem aboleret universa peccata, quice per suum spiritu coelestibus dotibus locupletaret animos creden tium. Tradidit hoc fuis apostolis dominus Iesus, ut qui credidissent Euangelico sermoni, eos baptizaret in nomine patris & filij & spiritus sancti. Hunc in modii doceri mereban, tur,qui simpliciter errabant. Atg. illi moniti, prompte obtemperauertit monitori, moxф baptizati suntin nomine domini lesu. Hoc peracto quu Paulus imposuisset illis manus, venit spiritus sanctus super eos, ac signü oculis exhibitum res ipsa consequuta est. Nã & linguis loquebantur, X prophetias ædebant de rebus occultis ac futuris. Erat aût nume/ rus uirorum ferme duodecim. Hoc facto Paulus ueluti renouata autoritate sua, quod do dor gentiñ, per impolitione manuum luarum impartiret spiritñ sancium, quemadmodñ & cæteri apostoli, ingressus synagogam Iudæorum illic agentis, palam ac libere loqueba pur omnibus, prædicans in solo lesu salutis esse spem: ide fecit non paucis diebus, sed tox ios tres menses, disputans de regno Dei, quod est Euangelicu ac spirituale, aduersus eos; qui legis regnữ carnale mordicus tenebant. Postea & uero quidam e synagoga non crede rent his, quæ disputabatur à Paulo, sed obstinatis animis obsisteret, adeo ut coram multirudine palàm conuicijs incesserent doctrina Euangelicam: Paulus animaduertens pericu lum, ne qui crediderat, illorum malicia corrumperetur, subduxit sese à synagoga Iudæo? rum, & ab eis legregauit discipulos; nec interim tamen desijt prædicare sermone Euange lici. Sed quotidie disserebat in schola Tyranni cuiusda, iam ueluti puram ecclesiam medi rans, synagogæ fermento non uitiata, quæ non reciperet nisi dociles, obstreperos ac blas phemos no admitteret. Id factum est per biennit, tanto successo, ut non solum Ephelij, ue rum etiā ahi multi, partim Iudzi, partim ethnici, qui confluebant ex ea Aliz minoris par te, que proprie Asia dicitur, & in qua est Ephelus, audirent sermone Euangelicu. Sermoz ni fidem adîtruebat miracula, quætum multa, tum inlignia deus ædebat per Paulu, adeo urnon solum dictis autatractu propellerermorbos, uerum etia sudariola ac semicinctia, quæcontigissent corpus Pauli, deferrenturad ægrotos, qui Paulum adire non poterants ato ad horum contactu abirent morbi, malici spiritus esfugerer. Tanta erat siducia erga lefum, quem prædicabat Paulus. Id ubi uidissent Iudæi quidam ex eorumumero qui cir? cumeunt, & ad quæstum certis ritibus ac uerbis conceptis eifciüt noxios spiritus, artem hanc ia Cantes sibi à Salomone tradită, tentauerunt & ipsi per inuocationem domini lesu pellere malos dæmones: non quod fauerent gloriæ nominis illius, aut benefaciedi studio duceretur, sed quod inde sibi plus quæstus & gloriæ prouentur i crederent. Itaq mutatis merbis, quibus exorcismos peragere solebant, dicebant dæmonibus: Adiuro vos per les form, quem Paulus prædicat. Hoc potissimum faciebant septem filij Iudæi cuiusdam no mine Sceuz, primarij sacerdotis. Quum autem ad hunc modum tentassent exorcismi in quendam malo dæmoni obnoxium, respodit exorcistis impius spiritus: lesum, per cuius nomen me terrere paratis, noui, & Paulum Ielu præconem noui, uos autem qui tandem eftis, qui Iesu Paulich nomine ad quæstű abutimini, quữ nece lesu discipuli sitis, nece Pauv le Simulés cum dicto homo malo damoni obnoxius infilifit in exorciftas, & inualuit adversus illos, adeo ut ægre nudisaucijes profugerent exædibusillis. Ea res divulgata est The control of the co

per universam civitatem Epheliorum, & apud Iudæos illic agentes, & apud gentes. Vni de timor ingens corripuit omnes, ac magnificabant nomen domini lelu, quod lic ellet fa lutiferum omnibus syncere credentibus, ut nullius quæstui aut glorie seruire uellet. Paus corum calamitas multis fuit saluti. Nam exemplo filiorum Sceuz territi complures, qui iam credere coperant Euangelio, quum uiderent ultionem paratam his, qui parum syn/ ceris animis inuocarent nomen domini lefu, ueniebant ad Paulum, confitentes ac profes rentes admissa sua, ut per poenitentiam essugerent divinam ultionem. Erat enim Ephelio rum ciuitas præ cæteris dedita superstitiosis artibus, uel ipsorum prouerbio teste, quo div cunt: Ephelias literas. Proinde complures illic erant, qui per errorem uel exercuerant lus daicos exorcismos, uel illis crediderant. Quin etiam multi ex ipsis, qui Magicas & curio sas artes exercuerant, comportatis in publicum libris, exusserunt eos coram omnib. Quo rum tanta fuit multitudo, ut supputatis illorum precijs, reperta sint denariorum quinqua ginta milia. Pecuniæ iactura, lucrum etat Euangelij. Siquidem his modis uehementer augescebat & confirmabatur sermo domini salutaris his, qui simplici fide amplecterene cur: formidabilis illis, qui minus syncere in eo uersarentur. His per biennium satis selicie ter Epheligestis, Paulus admonitus spiritu, statuit ut peragrata Macedonia & Achaia, proficisceretur Hierosolymā, dicens: Mihi Roma quog uidenda est, sed non prius quam reuilero Hierololymã. Hoc igitur animo quum ellet, præmilit in Macedoniam duosex his qui sibi ministrabat uidelicet Timotheum & Erastum, ut & eleemosynarum aliquid illic colligerent, sublevandis pauperibus qui erant Hierosolymis, & animos illoru in adv uentum Pauli præpararent. Ipse Paulus interim remansit ad tempus in Asia. Hoc tempo re coorta est grauis tempestas aduersus Euangesium apud Ephelios, non iam à Iudæis, ut fere solet, uerum ab his, qui deorum superstitionem a maioribus traditam nimium imbir berant. Erat, ut diximus, Epheliorum ciuitas magnopere dedita curiolis artibus, & Diae na credita est apud gentes in ueneficijs habere numen aliquod, unde & triformis ab illis dicitur, quemadmodum Hecate. Eoch fumma religione colebatur apud Ephelios. Quae ftus igitur primus cratfons huius tumultus,auxilia petita funt à fuperfitione populé Erat enim tum Epheli quidam nomine Demetrius, arte faber argentarius, Is quum delu bra faceret argentea Diana, quod argenti colorem luna referat, non mediocrem quas stum adferebat eius artis peritis. Quotquot igitur ex fabricadis Dianæ simulachris quae stum faciebant, tum quotquot erant eiusdem opificij, quos ob artis consortium oporter bat fauere, Demetrius conuocauit in unum, apud quos feditiofam habuit orationem hue in modum: Viri, tempus est ut communi ope commodis nostris consulamus. Non est opus ut uobis commemorem, uos ipli scitis opificium nostrum apud Asianos uberrimi quæltus elle ob religionem Dianæ:quæ li labefactetur, necelle elt limul & quæltum nor frum frigescere. Atqui uidetis simul & auditis, resenim in propatulo est, quod Paulus iste iam totum blenniñ hic prædicat non elle deos, qui manibus hominiñ fiunt: necy quica quam habere numinis, quod ars sculptorum aut susorum ex quactics materia fabricatur. Atos huiulmodi prædicatione perlualit multis, non folum hic apud Ephelios, uerum etia per totam Aliam, ac numerolam hominum multitudinem auertit à cultu deorum. Quoè miam autem hoc opificium alit nos, ac familiã nostram, quid superest, nisi ut sublato quae stu redigamur ad famem: In tanto uero perículo dormitare nos, infignis cuiusdam focat diæ fuerit. Quod si quem parti mouet hoc periculum, ne neglecta arte nostra, decedat no bis quæltus, quem nunc luculentti capimus: certe publica religio debet omnes comques re, quando, si hæc impune patiemur agere Paulü, periculü esse uidemus, ne templü quoqu magnæ deæ Diane, quod nunc celebre est ac religiolum, magnisc donarijs locuples, peo nihilo habeatur. Quis enim ueneretur templū, li perfuafum fuerit templi præfidē nullum habere numen: Itaqs futurum est, ut tantæ deæ maiestas, ob quam merito dicitur magna. quamos nunc non solum hæc civitas & Asia, verum etiā totus orbis religiose colit, paulae tim aboleatur. Itag si prudentia esse iudicatis, consulere quaestui uestro; si pium esse iudia catis, ab iniuria uindicare patrios deos, hic prestate uos sortes uiros, et uenieti malo occur rite.Hæc oratio sic cocitauit supenstitiosæ multitudinis animos, ut omnes uo ciserari coce perint: Magna Diana Epheliorum. Ad huc clamore seditiosum tota ciuitas Epheliorum impleta

impleta est tumultu: & concursu facto, promiscua multitudo magno consensu procurrit in theatrum, ubi folet regnare populi furor: atque eodem arripuerunt duos Macedones, Gaium & Aristarchum, Pauli comites. Porro quum Paulus, audito quod acciderat, uel let prodire ad populum, simul & opitulaturus suis comitibus, & populo persuasurus, die scipulinon permiserunt, inconsultum esse iudicantes, si sele traderet furenti populo, nul lum inde fructum relaturus Euangelio. Quin & alij quidam ex Afiæ primoribus, qui tab medi Christi nomen nondum essent professi, tamen bene uolebant alioqui Paulo, mise runt ad illum, qui uerbis iplorum rogarêt eum, ne le committeret concitatæ multitudini. Interea uarius erat fremitus populi, alijs aliud, ita ut fit, uociferantibus. Erat enim concid exuarijs hominum generibus, diuerlisch studijs confusa, plerisch etiam ignaris, qua nam ex causa eò conuenissent. Res itaque popularem quempiam oratorem poscebat, qui quocunque modo præsentem tumultum sedaret. Igitur e conferta turba, protractus elt quidam Alexander, propellentibus eum Iudais, ut oratione sua compesceret tumultum. Nullus enim audebat apud furiofam, & uarijs ex studijs confusam multitudiv nemuerba facere, ubi quicquid dictum effet, oportebat aliquos offendi. Is igitur protra/ clus, mota manu postulauit audientiam, samos parabat reddere rationem. Caterum six mulatque multitudo cognouisset Alexandrum esse Iudæum, quæ natio quoniam unum deum colit, detestatur deos ethnicorum, renouatus est tumultus, expectantibus üt aliquid diceret aduer fus maiestatem Dianæ. Proinde una uoce omnes uociferari cœperüt: Magna Diana Epheliorum. Is clamor perdurauit ad duas ferme horas. Tandem quum scriba ciuitatis silentium impetrasset à multitudine, dixit Alexander: Viri Ephesif, quor sumpertinet ista uociferatio? Quis enimest hominum, qui nesciat Ephesiorum ciuita/ tem cultricem esse magnæ Díanæ, & ab loue delapsi simulachri: Quum igitur nemo con tradicat his, quæ uos confirmatis,non elt quur hunc tumultum excitetis,sed oportet uos sedatos esse, necp quicquam præcipitanter agere. Adduxístis enim duos istos uiros, necp facrilegos, neque blasphemos in deam uestram. Ob hæc enim uindicanda merito for/ taffe concurreret populus. Quod si Demetrius argentarius, cæterique huic adherentes opifices, per quos tumultus hic ortus est, habet aliquid aduersus aliquem quod accusent, nihil opus est hoc theatro, neque concursu populi, neque tumultu. Sunt enim in hac civ uitate leges, sunt conuentus forenses, sunt proconsules, qui causas cognoscant, ac lites dirimant, & in maleficos animaduertant. Apud hos inuicem accusent sele, qui dederunt occasionem huic concursui, quandoquidem illorum causa nihil ad populum attinet: Quod si causa priuata non est, sed ad populum etiam pertinet, tamen non est necesse rem sic per tumultum geri. Si quid enim flagitatis, poterit expediri legitima concione, conuocata per quos oportet, & quemadmodum oportet. Nunc perículum est, ne proper tumultum hodie factum arguamur feditionis apud magistratus, quum nullam ido/ neam causam adserre possimus, quur hic concursus populi factus sit in theatrum. Hæc CAPVT XX

quum dixisset, dimissa est concio. Osteaquam sedatus est ille tumultus, Paulus conuocatis in unum discipulis, exhortatus est eos, ut constanter pergerent in his quæ cœpissent& amplexus illos, acuale dicto, profectus est utiret in Macedoniam. Vbi uero peragrafi fet Macedonia regiones, & ubicunque esset congregatio, multis uerbis eos fuillet exhortatus, ut in Euangelica synceritate perseuerarent ac proficerent, uenit in eampartem, quæ proprie dicitur Græcia, in qua est Achaia. Vbi quum fuisset menses tres, atque hinc pararet nauigare in Syriam, sensit sibi in eam nauigationem structas in lidías à Iudæis. Itaque uifum est tutius mutare portum, & repetita Macedonia, ab eo liv tore repetere Syriam, in quod appulerat, quum primum adiret Macedoniam. Huius itinetis comites erant nobis Solipater Berœensis Pyrrhi filius, Thessalonicensium uero Arillarchus & Secundus, cumcg his Caius Derbenlis ac Timotheus. Rurlus Aliani Ty chicusac Trophimus. Hi quum, Paulo in Macedonia commorante, præceisissent, prod curaturi quod ad tutam nauigatione pertineret, expectarunt nos Troade. Nos per Ma cedoniam peruenimus Philippos. Hinc post dies Azymorum qui festo Paschæ conti Builunt foluimus, & intra dies quinque peruenimus ad illos Troadem, ubi commorati

fumus dies septem. Hic accidit quiddam memorabile. Quodam enim die sabbatorum quum discipuli convenissent ex more ad frangedum panem, Paulus ubics pastore ages, reficiebat animos illorum fermone facro, postridie profecturus, eum & sermonem produ xit in multam noclem. Ea ne dirimeret gratissimum colloquium, erant multæ lucernæin cœnaçulo, in quo tum eramus congregati. Eratin hoc numero adolescens quidam nomi ne Eutychus, sedens in fenestra. Is quum grauaretur profundo somno, Paulo diu disseren te, adeo tandem depressus est ui soporis, ut à terrio cœnaculo pronus decideret in terram. Accurlum est, sed repertus est mortuus, ac sublatus in domű. Id ubi cognouit Paulus de scendit, at the ad exemplum Helix prophetx, incuruato corpore incubuit super eum, uelu ti complexu fuo fouens exanimem. Hoc facto uertit fefe ad difcipulos, ob inopinatum ca sum turbatos: Nolite, inquiens, turbari: adhucanima eius in ipso est, nondum enimtoa corpus reliquit. Hac oratione consolatus illos, rursus ascendit conaculum, fregitos pane ac degustavit: deinde rursus diu colloquutus cum illis uses ad diluculum, ita demum prov fectus est. Adeo durum est, amanussimum patrem à suis filis distrahi. Porrò qui remanz ferant apud adolescentem, adducunt eum in cœnaculum uiuum & integrã. Quæ res non mediocriter refocillauit animos omniñ. Non enim decebat, ut lermo, qui falutem adlert omnibus, adolescenti mortis esset occasio. Nos autem, conscensa naui Troade, soluimus Asson. Ea ciuitas est maritima infra Troadem. Sic enim ordinarat Paulus, ut eò naui præ cederemus, iple terra pedibus facturus iter, uel quia tutius erat, uel ut plutes falutaret. Quum autem conuenissemus Asson, Paulo recepto, una deuenimus Mytilenem Eacir uitas est littoralis Lesbi. Hinc soluentes, postridie peruenimus contra Chium insula. Rur fus hinc postero die appulimus ad Samum insulam, atch hinc traiecimus Trogyllium. Ea ciuitas est littoralis Asia, Samo opposita. Hic eam noctem commorati, postridie perueni mus Miletum. Ea ciuitas est maritima Cariæ. Quanquam autem præterlegentibus Aliæ littus, prius occurrebat Ephelus, qu'am Trogyllium aut Miletus, tamen ita decretum erat Paulo, præternauigare Ephelum, ne tempus tereret in Alia, li per inlidias non licuillet il line tuto soluere in Syria. Properabat enim, ut, si fieri posset, diem Pentecostes ageret Hierosolymis. Ne tamen uideretur Ephesios ob neglectum aut odio præterisse, milit e Mileto, qui presbyteros congregationis Epheliorum accerlerent, quibus eam congrega tionem curandam commendarat. Qui cum uocati uenissent, huncin modum loquutus est illis: Non est necesse fratres, ut meam synceritatem in Euangelico negocio uobis com memorem. Vos iplifcitis, qui uidiliis, quomodo me per omne tempus apud uos gelles rim à primo die, quo lum ingressus Asiam, non meant gloriam, aut meum compendium uenans à quoquam, sed in tradendo Euangelio domini lesu iussis obtemperans, eius à uoluntati per omnia seruiens, nimium ipsius inhærens uestigijs, qui se deiecit, qui se trae didit in afflictiones ac morte, ut ecclesiam suam purgaret ac constabiliret. Ita & ego cum multa humilitate & ignominia, qua passus sum ab hostibus Euangelij, cum multis lachry mis, quas pro solicitudine congregationis fudi, cum multis afflictionibus, quæ mihi acciv derunt ex inlidijs ludæorum, qui non patiuntur Euangelij gratiam gentibus communica ri, uerlatus lum in negocio Euangelij. Et tamen nihil horum malorum comouitanimum meum, ut territus afflictionibus, quicquam omiserim, quod pertineret aduestram salur tem, aut quicquam esset in rem uestram, quod no cum periculo mei capitis indicarem uo bis, ac docerem uos, tum publice in lynagogis, tum priuatim ac domeltice, utcunque fele dabat opportunitas, non prædicans uobis, id quod ludæi uolebant, circuncifiones, fabba tilmos & lotiones; led pænitentiam uitæ luperioris, quam deus requirit abomnibus ut faluțem det omnibus: & fiduciam erga dominum nostrum Iesum, cuius Euangelio quile quis credit, saluus erit, siue Iudaus sit, siue Gracus, siue circuncisus, siue incircuncisus. Et ideo gratiam omnibus oblatam, omnibus promifcue prædicaui, non habito perfonædee leclu, nec deterritus Iudzorum odio, qui studio legis oppugnat Euangelium, nec szuita gentium, quæ superstitionem à maioribus traditam tuentur. Nam si quid afflictionis hic incidit mihi, magis me commouit congregationis periculum, ne quis offenfus meis ma/ lis alienaretur ab Euangelio, के ignominia aut dolor mihi inflictus. Quod fi quando subduxi me periculis, ueltro animo morem gessi, uestris commodis consului, potius cutim

mez incolumitati. Nec me pœnitet huius animi. Quin & nunc, tametli corpore liber, tal men spiritu iam alligatus, proficiscor Hierosolymā, in qua quæ res mihi sint obuenturæ, nonduliquido cognoui, nili quod spiritus in singulis ciuitatibus, tum per ora propheta/ rum, tum in me ipio prædicit, futurum ut uinciar & affligar. Id quum sciam & credam, ta mennihifharum rerum me deterret, quo minus fungarapostolico munere, etiam si mors skoppetenda. Neg enim hæc mihi uita mea chara est, que Christo protectore perire non porelt, sed uita charius est, ut domini iussis obediam, uto cursum hunc Euangelica prazi dicationis, quemadmodum hactenus alacriter fultinui, confummem cum gaudio. Gauz difielt ingensanimo meo, si per meas afflictiones crescit Euangelij prouetus. Nihil enim aliud mihi cordi est, nisi ut in stadio Euagelico, in quod medominus induxit, semper progrediar, donec ad metam peruenero, securus de præmio, quod suo tempore pro suo arbizmu repensurus est Agonotheta, qui non potest fallere. Non ingesti memet huic mune risted dominus lelus hoc mihi delegauitsut ludæis ac gentibus prædicem lætiffimit nuns cium per fidem Euangelicam deo uilum esse salurem gratis dare omnibus. Hanc functio nemuolens ac lubens obeo, sitte uittere continget sitte mori. Quandit licuit adesse uobis, pratens confului uestra faluti, docens, admonés, exhortans, confolans, increpas, iubinde reullens. Nunc autem scio spiritus instinctu, quod posthac non estis uisuri facië meam, necuos Ephelij, nec cateri omnes qui minore Aliam incolitis, ad quos deueni pradicas regnum dei. Quod mei muneris erat fedulo bonach fide præftiti. Quapropter nüc digref? furus à uobis ableg spe redicus, illud uos hodie contestor, quod si quis perierit sua aut alio rum culpa, ego sim purus à sanguine omnium. Oftendi cunctis ueram uiam, qua peruens re licetad uitam æternam. A perui uobis omne confilium dei, & quomodo placeat illi ter warigenus humanum, & quid præstandum sit his qui perstiterint in fiducia syncera erga dominum lefum, ne quis ignorantiam ualeat prætexere. Exemplum ex me præbui, nihil non & faciens, & patiens, ut omnes perseueretis in Euangelij synceritate. Nullius mors mihi poterit imputari. Nece nunc mea spote diuellorà uobis, aut metu persequutionum memet subduco, sed ita uolente spiritu Christi, prudens ac sciens in certum uitæ discrizi men proficiscor. Quod igitur mea presentia uobis præstare non poterit, id uestra diligen na penset oportet. Videte ne uobis ipsi desitis, ne ue ab his que bene copistis relabamini: feduos qui feniores eftis, quibus & curam multitudinis commendaui, uigilate, tum uobis iplis ne corrumpamini per infynceros apoltolos, tum toti gregi, quem pafcendum fulce/ pitis. Ego summa synceritate perfunctus sum meo munere, quod à domino delegatum erat Vos item simili studio similica integritate cura agite gregis, cui uos spiritus sanctus prafecit episcopos, hoc est, inspectores, ut curetis, ne quid salutaris pabuli desit ouibus le fu Christi, uto no lupos, sed ueros pastores agatis erga congregationem dei, quæ uobis ofchanter curanda non est, ut quam deus adeo charam habuerit, ut unigeniti sui sanguine fibitam paraverit. Non est igitur committendü, ut merx tam chare empta deo, vestra per restnegligentia. Non hac fine causa tam solicite moneo. Scio enim, quod non semper ha bebitis Paulos, sed post abitum meum, uelut in caulas à pastore destitutas, ingerêt sese in toskipi graues, qui non parcent gregi, fed omnia molientur ut dissipent congregation ? veltram. Elic periculum eric, ne qui funt imbecilles, fracti malis recedant ab Euagelio, sed intainet altiud periculum multo maius. Non folü aliunde uenient, qui terroribus ac mie **nis, qui callidis perfuafionibus, qui fucata fpecie fanciimonie conabuntur corrupere fyn/** certiatem uestram, ac labefactare libertatem, qua habetis per Euangeliu lesu Christi: uez runtetia ex trobis iplis exorientur uiri, qui prodita ueltra concordia loquentur peruerfa, Xàrectitudine ueritatis Euangelica discrepantia, non hoc agentes ut Ielu Christo grex for fit incolumis, led ut ipli discipulos abducat post se, quo uideatur aliquid esse, nimiris mementes me parum egregij doctores uideantur, si nihil doceat noui. Atqui peruersa no uitas est, qui homines addiit Euagelio, quod sibi sufficit. Qui uerus est pastor, Christi dir fripulos effe mauult of ipfius. Et ab eo pabulum fumit, quo pafcat illos. Ifti ob gloriam & quartifi, ex Christi discipulis suos faciunt: & auctores esse uolunt Euangelica docirina, cuius nos re uera nihil aliud fumus qu'am dispensatores. Quo plus imminet periculi, hoc atentius uigilate, memores quod per triennium quum agerem in Alia, nostu diece non

cessarim admonere cum lachrymis unumquency uestru. Quod superest fratres, nuc quos niam auellor a uobis, comendo uos deo, qui suum gregem no destituet, ac sermoni Euan gelico, in quo qui syncere uersantur, & Dei gratuitam erga cunctos homines beneficen. tiam prædicant potius, quam legis iustitiam, opitulabitur fauor diuinus. Nos pro delega to munere fundamenta iecimus. Cæterum deus, qui per nos agit bæc omnia, potelt fur perstruere ut quod coeptum est, exipsius uoluntate persiciatur, & quemadmodum haste nus uobis contigit per Euangehij professionem cooptari in numerum filiorū dei, ita perse uerantes in fancto propolito, perueniatis ad hæreditatem promissam omnibus fanctifica tis per dei gratiam, siue ex Iudæis sint, siue ex gentibus. Vidistis solicitudinem meam, viv distis labores meos, uidistis pericula mea, quæ uestra causa suscepi, nibil interim præmij captans à uobis, nec honorem, nec lucrum, adeo ut quod à cæteris fit apostolis, quodo iure meo poteram, ne necessaria quidem à uobis acceperim. Non aurum, non argentum, non uestem cuiusquam concupiui. Nam, utipsi scitis, necessitatibus meis, & comita meo rum, manus hæ, quod opus fuit suppeditarunt. Poteram hoc à uobis sumere, non ignarus operariu esse dignum mercedelua, sed ego mercedem omne malui expectare à domino, & exemplum modis omnibus absolutum studui uobis exhibere, ut qui in gregis curam fuccessistis, intelligatis hoc esse boni pastoris officium, ut quum nullu defugiat laborem in prouehendis gregis comodis, tamen ob infirmos abstineat ab omni mercede humana, ne quis ob hoc alienior sit ab Euangelio, quod Euangelistam suum cogatur alere autideo minus obtemperet monitis pastoru, quod existimet eos sibi ob accepta beneficia factos obnoxios. Sic enim est hominữ ingeniữ, ut nescio quomodo minoris faciant eos, in quos beneficium contulerunt. Quanquam autem æquum est, ut qui uobis Euangelicas opes impartiunt, his uicissim de longe uilioribus opibus subueniatis, tamé ego sciens inter uos multos esse imbecilles, nullam cuiquam uolui dare peius de nobis septiendi occasionem. Hoc exemplum meum studete pro viribus æmulari, simulo memineritis, quod dixit do minus Ielus: Beatius est dare de accipere. Hæc loquutus Paulus, flexis genibus precatus est ex more cu omnibus illis. Fletus aute omniuingens coortus est, adeo ut estuliin colu illius, ofcular etur eti, uelut au ide copia rapietes mox au elledi. Difcruciabat enim animos omniũ uerbum hoc, quod dixerat Paulus, illos no amplius uisuros facie ipsius. His perav clis, euntem ad nauim officij gratia deducebat, oculis etia quoad licuit profequentes na uigantem. CAPVT XXI

Vum autem illinc foluissemus, iamos spacio longiore diuulii essemus ab illise littore prospectantibus, recto cursu peruenimus ad insulam Coum, postidie Rhodum, atos inde Patara maritimam Lyciæ ciuitatem. Illic nacti nauim, quæ solueret in Phoenicen, ea conscensa nauigauimus. V bi uero coepit nobie apparere Cyprus insula, relica ea ad læuam, cursum instituimus in Syriam, & appuliaus

Tyrum, quæ ciuitas est in littore Phoznices, quemadmodum & Sidon, Nos quidem ma/ lueramus rectà in Palæstinam, sed quoniam Tyrus emporium est, hic nautæ erat expor nendum onus. Porrò cum & illic reperillemus discipulos, mansimus apud illos dies se/ prem: Hicerant qui afflati prophetico spiritu Paulo dissuaderent, ne proficisceretur Hie rosolymam. At nihilosecius, expletis septem diebus, coepimus à Tyro proficisci, discipu lis omnibus una cum liberis & uxoribus deducentibus nos extra ciuitatem usca ad littus. Hic quum flexis genibus limul orallemus, moxá; inuicem dixillemus uale: nos naucin conscendimus, illi redierüt ad sua. Inde nauigatione explicita à Tyro, uenimus Ptolemais dam. Ea ciuitasoccurrit in littore uicina monti Carmelo. Hic falutatis fratribus, mālimus diem unu apud illos. Postero uero die profecti nos, qui Paulu comitabamur, una cuiple peruenimus Cæfaream Palæstinæ, ac deuenimus in ædes Philippi, qui primus Eunimba & Samaritanis prædicarat Euagelium, unus è septem diaconis, quos Hierosolymis infin tuerant apostoli. Apud hüc commorati sumus. Huic erant filiæ quatuor adhuc in mentin quæ pollebant spiritu prophetico, iuxta prophetiam Iohelis. Quum igitur huius ho diebus aliquot uteremur, superuenit quidam à Iudaa propheta nomine Agabus, l diuertisset ad nos, tulit zonam Pauli, qua quum ipse sibi pedes alligasset, ex ueterum phetarum more, qui solent ligno quopiam repræsentare, quod præsicunt, dinitalis

spiritu:Hæcait spiritus sanctus:Virum, cuius est cingulum hoc, sic alligabunt Hieroso lymis Iudæi, tradento, in manus gentium. Hoc sermone territi, tum nos, qui Paulo uene ramus comítes, tum eius loci discipuli multis cum lachrymis rogabamus eū, ne se com/ mitteret Hierofolyme. Hic erat pius affectus, nolentium perire tam eximium paftorem. Paulus autem, cui certius oraculum spiritus sanctus ædiderat in pectore, ut iret Hieroso lyma, postea uisurus Romã, ait illis: Quur inanibus lachrymis uestris affligitis cor meu: Neg enim me mouet periculum quod denunciant prophetæ, sed uester mæror mæror rem conciliat animo meo. Certum est persequi, quod ad Euangelij profectum fieri uult spiritus. Nece me territat uincula, iam istoru malorum nequaqua rudem. Tantum enim abelt, ut metu uinculorum lim delerturus negocium Euangelicum, ut mori quog para/ rus sim Hierosolymis pro nomine domini Iesu. Vinciatur Paulus, modo libere discur rat Euangelij sermo. Occidatur Paulus, modo uiuat apud omnes uigeatoj gloria nomiz nis lesu. Quod uitam opto, no ob aliud opto, nisi ut prosim Euangelio. Alioqui mihi luz crum fuerit, pro Christi nomine cito finire uita hac. Proinde uos nolite deplorare, quod mihi etiam optabile est, si uelit deus, uestrisch fletibus desinite moerore afficere animum meum, qui no pollum non dolere cum dolentibus amicis. Ad hæc quū non haberemus quod responderemus, uideremus dilli certu esse decretum, ut pergeret Hierosolymam, paísi fumus illum abire, dicentes: Fiat uoluntas domini. Nam hæc eft uox uere Christia norum, quam omnibus, etia fi non fit in ore, tamen oportet femper effe in animo, quic/ quid imminet leu lætæ rei, leu triftis: Fiat uoluntas domini. Itags dies aliquot comorati Cæfareæ, parabamus nos itineri, ut iremus Hierofolymã, Comitatifunt aut Paulu una nobiscü è civitate Cæsarea quidam è discipulis, secü ducentes Mnasonem quenda Cy prium, cuius hospitio Hierosolymis uteremur. Erat enim ille uir spectatæ pietatis, ut qui iam olim credidisset Euangelio, diuck perstitisset in synceritate fidei. Quum aut perue/ nissemus Hierosolymä, libenter & alacriter exceperunt nos fratres. Postridie Paulus no bis ipsum comitantibus adıjt ædes Iacobi Iusti, qui dictus est frater domini. Nam hic ab apostolis institutus fuerat episcopus Hierosolymorū. Eódem conuenerūt omnes senio/ res. Quos omnes cum salutasset Paulus, referebat illis ordine, quæ deus per ipsius mini/ Rerium gessisset inter gentes, inter quas iam aliquot annis prædicarat Euangeliu. Hæc illi quũ audissent, glorificabant dominũ, qui gratiam sua effudisset etiam in gentes. Ca/ terum quoniã Paulus apud multos Iudæos delatus erat, quod ofor effet legis Molaicæ, sic prædicas euangelij gratia, ut minus & oportet tribueret legis observationi: quo huic etiam incomodo mederentur, dixerut: Vides frater Paule quot sint hic milia Iudæoru, qui crediderunt Euangelio, atch hi omnes magno legis studio tenentur. Rumor auté ad hos perlatus est, que nos scimus esse uanum, quod ludæos qui suntapud gentes doceas desciscere à Mose, sic ut nec circucidant filios suos, negs servent instituta maioru, in dele **du ciborü,**in fabbatis,in lotionibus,cæterisch,quæ ludæi hi, qui gentibus admixti non funt, magna religione servant. Hi utcunce ferunt, maior udecreto coerciti, gentes non onerari iugo legis. Cæterū ludæos natos ab observatione legis ad ritus gentiū abduci, non ferunt. Nunc itaquidendum est, ne quid hinc tumultus exoriatur. Quid igitur far ciendum: Primū illud dissimulari non potest, quin couocetur multitudo. Audient enim teuenisse. V t igitur te liberes hac suspicione, sequere consisium nostru. Sunt nobis uirl quatuor, qui iuxta consuetudinem ludæorū obligarūt se uoto, hos tibi adiunge, simulo cum illis expleas ritus solennes, ijs qui se post uotū sanglificari curāt: & si quid præterea impendendum in hostias aut donaria, impende una cum illis, donec raserint capita sua. ka fiet, ut oes sciant esse uana, quæ de te iactauit rumor: sed intelligent, te quocs sic præ/ dicare gratia Euangelij, ut non damnes eos, qui ritus legis à deo traditæ, maiorum de con fietudinem observant, quii conspexerint eadem abs te fieri, quæ quidam iactarant abs tedamnari. Hac ratione copescetur murmur Iudæorum, qui plures sunt, co ut non sit il brum habenda ratio. Cæterű de his, qui crediderunt ex gentibus, nos iampridem scriz plimus ex decreto apostolorii ac multitudinis, ne cogerentur ad observatione legis Mo faicæ, tantű abitinerent ab his, quæimmolantur fimulachris, à fanguine, à fuffocato & frortatione. Paulus aut obtemperas Iacobi ac fratru consilio, adiunctis sibi quatuor illis Tom.7

miris, qui se uoto obstrinxerant, purificatus est una cum tilis, & ingressus templum, pro/ fessus est dies purificationis expletos esse: nece quicqua omisit ceremoniarum, donecex more offerretur pro unoquo cillor i oblatio. Totum hoc septem diebus erat peragene dum. Quibus iam penè expletis, Iudæi quidam increduli, qui uiderant illum in Alia, quick rumultum illic excitauerant, ubi conspexissent Paulum in templo, concitauerunt torum populum, & iniecerunt manus in Paulum, clamantes: Viri líraelitæ fuccurrite. Hic est uir ille, de quo rumore cognouistis, qui peragrans omnes regiones, ubiq docet nouam doctrinam aduerfus hunc populum deo peculiarem, aduerfus legem à deo tradi tam, aduerfus hoc templum toti orbi religiofum. Nec hoc huius impietati fatis erat, infu per & Gracos homines at & incircumcifos induxit in templum, & cotaminauit locum hunc fanctum. Viderant enim Trophimữ Ephelium in comitatu Pauli, cum effet in ciz uitate, atch hinc coniectabant, quod Paulus hunc induxisset in templum. Ad huc tumul tum comota est tota ciuitas, factus de est populi cocursus. Ac Paulum apprehensum prox traxerunt è templo, uelut obijciendum furenti populo: moxes clause sunt fores templi, ne effet quò fe in tutum reciperet. Quærebat enim eum occidere. Id in templo facere re-Hgio erat, quali ulqua non lit impiù innocentem interficere. Interea nunciatù est tribuno cohortis, quod tota ciuitas Hierofolyma tumultuaref. Qui statim, aditiclis libi militibus ac centurioibus, decurrit ad illos. ludæi uero postead uiderut tribunu cum militibusac currente, destitere percutere Paulum. Tribunus itacs quu uenisset propius, iussit appre hendi Paulum, ac uinciri catenis duabus, suspicans eum esse malesicum quempiam, in quem sic sæuiret multitudo. Eo facto, tribunus interrogabat Iudæos, quis nam ellet,& quid admilillet . Quum autem ob tumultum aliunde aliud uociferantis turbænon pol/ fet certű cognofcere quod uolebat, jufsit Paulum , ut erat uinctus, duci in caftra, ut intra præsidijssepta posset, exclusa turba, rei ueritatem intelligere. Quumch iam uentum esset ad gradus castrorum, Paulus à militibus portabatur ob turbæ uiolentiam. Metuebant enim, ne uim adferrent illi, priufquam ueniret in caftra . Etenim ad ipfos ufg gradus fe/ quebatur populi multitudo, clamans ac uociferans: Tollite istum de medio. V biuero iam uentum esset ad ingressum præsidij, Paulus cupiens satisfacere tumultuantibus lu/ dæis, dicit tribuno: Permittis'ne mihi, ut loquar tibir Tum tribunus: Græce nostir Nam id Græce dixerat Paulus. Nonne tu es, inquit, Aegyptius ille, qui antehac quoc tumul tum cõcitalti, atg hinc eduxeras in delertum quatuor miliauirorū licariorum? Ad hæc Paulus: Non sum is que tu putas, sed sum homo genere ludæus, patria mihi est Tarsus, Ciliciæ non obscura ciuitas. Verti illud interim te rogo, permitte mihi uerba faceread populum. Id qui ille permisiset, Paulus stans in gradibus, manu mota significabatpo/ pulo, se uelle loqui. Moxo magno facto silentio, sic loqui copit lingua Hebraica.

CAPVT XXII

Iri quotquot hic adestis, uel genere fratres, uel ætatedignitated patres, præbete mihi uos attentos, dum me uobis purgo super his, de quibus apud uos falso desatus sum. Hæc præfato Paulo, multitudo, quum audiret quod Hebraice loqueretur, magis etiam præstitit silentium, siue quod hāc linguam intelligebāt omnes, siue quod suæ quis slinguæ magis fauet. Tum Paulus

ita pergit dicere: Vt intelligatis, me nec aduerius populum Iudæorum, nec aduerius lez gem Moli, nec aduerius templum quicqua impie fecille: Ego fum homo Iudæus, ex Iuz dæis natus Tarli Ciliciæ. Cæterum educatus in hac ciuitate, ad pedes uobis non ignoti uiri Gamalielis, diligenter infitutus à primis annis in patria lege, magno fiudio deditus isti cultui ueri dei, que uos quog omnes servatis hodie, adeo ut amore legis hanc Evanz gelicam uiam, quam nunc profiteor, persequerer, no solum usgad carceres & uincula, uerum etiam usgad mortem, nihil aliud spirans quam minas ac cædes aduersus Evanz gelij professoriens & in carceres pertrahens, tum uiros, tum mulieres. Hæstas habere, mihi testis est is, qui tum erat summus sacerdos, simulás cum eo totus senionum ordo, à quibus acceptis literis ad Iudæos, proficiscebar Damascum, ut inde uincos adducerem Hierosolymam, qui Christi nomen profiterentur, ut ex arbitrio sacerdotac seniorum punirentur. Hoc animo tum eram in illos, non ob aliud quam ob studiu legis ac religionis

acreligionis à maioribus traditæ, qua de caula uos quot nuc in me lauitis. Nunc qua: res uerterit animum meŭ accipite. Id ubi cognoueritis, fortasse uos quoc uerteris istum. nestrum animum. Accidit enim ut dum eò proficiscerer, iamos non procul abessem à ci uitate Damasco, circiter meridianum diei tempus, subito è cœlo circumfulserit me luxi ingens, qua percuffus decidi in terram, & audiui uocem de cœlo dicentem mihi: Saule Saule quid me persequeris : Cui quum respondissem : Quis es domines rursum audiuit Ego sum Iesus Nazarenus, que tu persequeris. Porrò qui mecti erant comites eius uiæ, hicem quidem uiderant, atch expanefacti funt, nocem antem mecum loquentis non and diebant. Tum ego : Quid uis ut faciam domine : Dominus autem ita retulit : Surge ac nade Damascum. Ibi tibi de singulis præscribetur, quid tibi sit faciendum. Quumos haz berem oculos lucis illius claritate sic perstrictos, ut nihil omnino uiderem, manu ductus à comitibus perueni Damascum. Illic Ananias quidam uir pius ac religiosus obserua? tione legis, & omnium qui Damasci uersantur Iudeorum testimonio probatus, uenitad' me, & altans mihi dixit: Saule frater recipe uilum. Ego uero protinus recepto uilu uidi illum. Tum ille: Deus patrum nostroru in hoc delegit ac præparauit te, ut cognosceres iplius uoluntatem, & videres iultum illum unicũ omnia iultificantem, & audires vocem exore eius. Ielus enim erat in illa luce, quæ perftrinxit oculos tuos, & eiuldem uox erat, quam audiebas, quoniam eris illi testis apud omnes homines eorum, quæ uidisti & audi sti. Et nunc posteaquam ita uisum est deo, quid contaris : Surge & baptizare, & ablue peccata tua, inuocato nomine eius quem persequebaris. Quum his actis Damasci, post aliquantulum temporis reuerlus ellem Hierofolymā, iam factus alius,& orarem in tem plo, raptus fum extra me, acuidi Ielum dicentem mihi: Festina, acuelociter exi Hieroso lymis, quoniam hic non recipient teltimonium tuum de me. Tum ego hunc in modum responds: Domine mihi bona quædam spes est, futurum ut proficiam apud hos, propte rea quod iplisciunt, quod antehac studio legis sæuierim in discipulos tuos quoscunque possem pertrahens in careerem, ac uirgis cædens in singulis synagogis, eos qui credide rant Euangelio tuo. Nec his contentus eram. Quin etiam quum funderetur languis Ste phani, qui fuo fanguine fidele testimonium constanter perhibuit tibi, ego quoc; adsiste/ bam lapidantibus confentiens in mortem innocentis, adeo ut feruarim uestimenta illo/ rum, qui illum detulerant, quick primi lapides in illum iacere cœperūt.Ex his quum in🗸 . telligant omnes quanto legis studio ferbuerim aliquando, facile perspicient me no tex mere mutatum esse, multique reperientur, qui meum exemplum hoc libentius imitabun. tur, quo maiori zelo pristinæ religionis sæuji in tuos. Hæcubi dixissem, respondit domi nus: Vade, inquam, mihiq obtempera, quoniam iam tempus adelt, ut euangeliü meum peruniuersum orbem incipiat propagari. In hoc te delegi, ut mitta hinc ad gentes proz cul semotas. Hactenus Iudai tulerant Paulum dicente, usque ad hoc uerbum, ad gentes longe dissitas mittam te. Hoc dictum refricuit dolorem omnium, propterea quod ludæi miro quodam odio gentes abominentur, eoch plerich etiam ex his, qui non afpernaban nur Euangelium, uolebant gentes omnino submoueri ab Euangelij gratia: aut si admit/ terentur, non admitterentur nifi circumcifi, quafi purus deoch gratus effe non possit, nifi qui ludæus esset. Itaque quum audirent gentes prælatas Hierosolymitanis, magnis cla moribus interruperunt uocem loquentis Pauli, dicentes tribuno: Tolle de terra uirum istum, quoniam non est fas eum uluere. Quum fa Iudæi multis indicijs declararent im/ potentem animi dolorem, uociferantes ac proficientes uestimenta sua, denica puluerem iactantes in aera, tribunus fuspicans aliquod indignum esse facinus admissum, ob quod totus populus sic nouo more tumultuaretur, præsertim quum data loquendi facultate, nihil effet profectum nisi in peius, iussit militibus suis, ut Paulum inducerent in castra, ac flagris eum examinarent, quo uel ex ipfo extunderent, quamobrem populus fic uoci feraretur aduersus illum. Quumch iam iussutribuni loris astringeretur mox cædendus Paulus, dixit Centurioni libi altanti, cui negocium erat delegatum, ut præellet quæltio ni: Quid an uobis ius est hominem Romanum, & indemnatum flagris cædere: Quod fimulatos audivit Centurio, celeriter adijt tribunum, renuncians illi, quod audierat, die cens: Quam rem paras: Nam hic homo, quem iussisti cædi uirgis; ciuis Romamus est. Hoc & 2 Tom,7

Hoc audito tribunus ipse uenit ad Paulum, & ait illi: Dic mihi num uerti est, quod Centurio mihi nunciat: An ciuis es Romanus: Quum Paulus affirmasset este se ciue Romanum, tribunus respondit: Rem magnam narras. Nam ego magna pecunia summa mihi comparaui, ut ciuis essem Romanus. Tum Paulus: Hac quidem in parte mea portior est conditio, qui ciuis Romanus natus sum, iure ciuitatis à parentibus ad mep roser con Protinus igitur discesser à Paulo qui parauerant illum tormetis examinare. Quin & tribunus ipse sibi metuit, ubi resciuit eum ciuem esse Romanu, eo quod soris alligas set eum. Tantus tum erat apud omnes terror Romani nominis. Postridie uero cupiens certo cognoscere, quam ob causam accusaretura sudais, soluit illum auinculis, iu sito conuenire primores sacerdotum & uniuersum cocilium, ac deductum Paulum sistebat coram illis, utabs tumultu populi, res per principes ageretur.

CAPVT XXIII

Ic Paulus intentis in concilium oculis, lic uerba facere coepit: Viri frattes,

ego in omnibus fyncera colcientia uerlatus lum, ulg in hodiernum diem, in conspectu dei, qui solus recte indicat. Summus auté sacerdos Ananias, quum audisset tam confidens tames liberum procemium, quo statim absolv uit seipsum, iudice cæterisch a quibus deferebatur damnatis, indignech se rens, quod nihil honoris præfatus ellet ipli, nec ullam rei speciem præ se serret, precepit adstantibus, ut percuterent os dicentis. Nimirum hoc erat, quod Paulo prædixerat do/ minus: Non recipient testimonium tuum de me. Ad hanc contumelia, que nec in Ethni corum iudicija fieri folet, Paulus indignatus spiritu, pænamig denuncians a deo postad futuram tam manifestæ tyrannidis, dixit: Percutiet te deus paries dealbate. Itane tuse des, ut cognita caula iudices me lecundum legē, & contra legem nondum audita caula iubes me cædi, quæ uetat quenquam punire nili legitime condemnatums Hie qui alta/ bant dicebant Paulo:Itane fummo facerdoti dei maledicis : Eò tyrannidis tum uenerat Iudæorum facerdotiñ, ut postularent sibi licere contra ius fasci cuiuis malefacere , necli beram aliorum linguam paterentur. Nimirum hoc erat argumentu sacerdom moxabi olendi,polteaquam ad lummum maliciæ uenerat. Tum Paulus,uidens le nihil acturum fub tali iudice, tantum occalionem quærendam putauit,ut ille conuentus diffolueretur, Itag respondit: Nesciebam fratres quod esset summus sacerdos. Alioqui scio scriptum esse in libro Exodi: Principi populi tui non maledices. Hoc dicto quum utcunce placas fet admonitores, quæfita est ansa, qua tumultum ab ipso auerteret. Licet enim arte uita/ re periculum, quum non apparet fructus. Quum itacs Paulus sciret concilium illud con stare è sectis duabus, quarti altera erat Sadducæorti, altera Pharisæorti, quorum alteriab alteris dissidebant, uoce clara dixit in concilio, utab omnibus posset exaudiri: Viri sra tres ego pharilæus lum, & pharilæi filius , & ob prædicatam mortuorti relurrectionem iudicor. Hæcubi dixisset, orta est dissensio inter Pharisæos & Sadducæos, ates his dis fentientibus [cinditur & multitudo quæ aderat-in diuerfa ftudia . Nam Sadducæi quo/ niam credunt animas una cum corporibus interire, nece probant refurrectionem, nece putant elle spiritum ullum aut angelum: Pharisai contra & resurrectionem credunt, & angelos ac spiritus esse assertit. Coepit igitur multitudo magno clamore tumultuari. In terim surrexerunt scribæ quidam ex factione phanisæorum, atque in Pauli fauorem des pugnabant, dicentes: Nihil mali comperimus in hoc homine. Quod fi spiritus aut ange lus ei loquutus est, non est nostrum pugnare cum deo. Hoc idcirco dicebãt, quia Paulus pridie narrauerat libi per uilum apparuille dominum in templo. Tantum in præiudicijs ualet huius aut illius elle factionis. Cumcy contra uociferantibus Sadducæis iam incar luisset dissensio, resquideretur ad extremum tumultum spectare, tribunus metuens ne Paulus discerperetur ab illis , iussit milites descendere , qui raperent Paulü e medio eo/ rum , ac reducerent in castra . Iam tempus grat, ut deus athletam suñ inter tam sæuos tu multus, præfertim quum inflarent etiam fæuiores, aliqua confolatione fubleuaret. Isag: nocte proxima rurlus adstitit ei dominus, dicens: Forti animo esto Paule. Hi tumulus non absorbebunt te, nondum enim instat tempus mortis tuæ, sed superest, ut quemade modum Hierofolymis fortiter præbuifti mihi testimonium, ita testificeris & Romælis urbe quæ

urbequæ caput est Iudææ, functus es officio tuo: restat ut & id facias Romæ, quæ caput est mundi. Cæterum ubi sam diluxisset, conspirarunt inter se quidam Iudæi, ac diris de uouerunt sese, si prius sumpsissent cibum; aut potū, quam Paulum interfecissent. Tanz num odium in eum conceperant. Nec erant pauci numero, qui coniurationem hanc fez cerant, sed erant plures quadraginta. Hi adierunt summos sacerdotes ac seniores, eisch expoluerunt animum ac propolitum luum dicentes: Archilsima deuotione deuouimus nos iplos, si quicqua gustemus cibi potus'ue, priusqua occidamus Paulum. Nunc opore teruos huic animo nostro subservire, quo facilius fiat, quod factu esse uolumus omnes. Etueltro & cocili nomine significate tribuno, ut rursus sistat apud uos Paulu, hoc præ/ texentes, quasi uelitis aliquid certius de eo cognoscere, quod heri per tumultum non li cuit. Nos uero non comittemus ut incolumis redeat in castra, quemadmodum heri: sed priusquam accedat ad locum concilis, parati sumus illum interficere. Has tam capitales insidias quum audisset adolescens quidam, Pauli ex sorore nepos, non putabat amplius dormitandum, sed protinus ingressus castra nunciauit Paulo, quod erat præ manibus. Eocognito, Paulus uo cato ad se cuidam e centurionibus ait: Adolescente hunc perduc ad tribunum, habet enim quod illi lignificet. Centurio, ficut erat iussus, assumptum ado lescentem perduxit ad tribunum, dicens: Paulus ille uinclus rogauit me, ut hunc adole/ fcentem adducerem ad te,quòd diceret illi effe quiddam,quod tecum uellet loqui. Trix bunus autem amplexus manü adolescentis, secessit cum eo seorsum, ac percontatus est illum dicens: Quid habes, quod uolebas significare mihi: Tum ille: Iudæi coniurati in necem Pauli, hoc inter le statuerunt, ut rogent te, quo crastino die rurius adductum Pau lum listi iubeas in cõcilio:illud prætexturi, quasi cupiant aliquid de eo inuestigare, quod heri non potuerunt liquido cognofcere. Cæterum aliud agunt. Quare tu caue, ne postu/ lationi illorum obsequaris imprudens: Nam destinatis animis moliuntur insidias capiti Pauli, uiri plus quam quadraginta, qui se diris deuotionibus obstrinxerut, si uel ederint uel biberint quicquam, priulquam interficiant illum. Et iam nunc ad hoc facinus parati funt, expectantes quid tu promissurus sis . Tribunus his auditis dimisit adolescentems præcipies illi, ne quis ex iplo sciret, quod hæcindicasset tribuno. Sic enim cupiebat con sulere uitæ Pauli, ut tamen uitaret inuidiam Iudæorum. Itags uocatis ad se duobus cenz turionibus, dixit: Parate milites ducentos, cumo his equites septuaginta, & lancearios ducentos, ut eant Cæfaream statim ab hora noctis tertia: simulci parate iumenta, ut his impositum Paulum saluum deducant ad Felicem præsidem. Hac tanta diligentia nõ ob id tantum usus est tribunus, ut unius hominis uitæ constileret (nec enim eratus eradeo re ligiolus) sed absolui cupiebatà Paulo, quem nece tueri poterat aduersus tam obstinatum odium totius conciliphec audebat illorum odijs dedere ciuem Romanii. Atq ideo nor du iussit eum educi magna manu militum, metuens ne si interdiu, aut paucis comitatus exisset, Judæi in itinere raperent eu & interficerent, ates hinc deinde calumnia recideret inipfum, qui prodidiffet ciuem Romanti. Addidit auté & epistoliti ad Felicem in hanc fententiam: Claudius Lysias optimo præsidi Felici salutem. Virum hunc comprehens sum à Iudæis, quum esset iam interficiendus ab illis, superueniens cum exercitu eripui, cognito quod ciuis esset Romanus. Cupiens autéscire causam quamobrem accusarent illum, deduxi illum in concilium illorum. Quem comperi nihil habere criminis, quod uel morte dignum esset, uel uinculis, sed rantu obijci quædam de quæstionibus legis lua daica. Mox ubi mihi fuillet indicatum de infidijs, quas illi parauerant ludæi: protinus milieum ad te, simulos denunciavi Iudais qui accusant eum, ut si quid haberent quod illi obijciant, dicant apud te. Vale. Milites vero iuxta Tribuni iuslum, Paulum in suam tutelam receptum, noclu perduxerunt Antipatrida. Postero uero die quonia non longe aberat Cæfarea,iamos minus periculi uidebatur, milites redierunt Hierofolymam in ca stra, equites comitati sunt Paulum Cæsaream usq. Quò cum uenissent ac reddidissent epistolam præsidi, simul & Paulum statuerunt coram eo. Porro præses literis perlectis; percontatus est Paulum, cuius esset provincia. Cognito vero quod Cilix esset: Audia, inquit, te quum accusatores tui uenerint, sussitif ut servaretur in prætorio Herodis. 

## CAPVT XXIIII

Ost dies autem quing Cæsaream descendit Ananias sacerdotű princeps cum senioribus aliquot, una cű oratore Tertullo, qui causam ageret. Adeo tenebat illos obstinata quedam cupiditas occidendi Paulum. Hi cumadis sent presidem, slagitantes exhiberi reum, Felix iussit citari Paulum acsisti. Ibi Tertullus malæ causæ non optimus patronus, hunc in modum cœpit

accusare Paulum. Cum tibi debeamus, quod rebus admodu pacatis ac tranquillisiam pridem fruimur, quiic & alia permulta feliciter ac recte gerantur in hoc populo, per mã prouidentiam, nos tua in nos beneficentiam & semper & ubiquagnoscimus ac pradica mus præstantissime Felix, quantocipossumus studio gratias agimus. Atca istatuade xteritas nobis certam spem facit, te & in hac causa, quam nunc deferimus, nostregentis tranquillitati consulturu. Verum ne prolixiore procemio te plurimis ac maximis negocíjs occupatum remorer, oro te, ut nos pro tua humanitate paucis audias. Comperimus hunc uirum, pestiferum nostrægenti, propterea quod seditione concitat inter ludzos, non solum in Syria, uerum etiä in omnibus totius mundi regionibus, quocung ludzo/ rum natio dispersa est, dum se facit autorem nouæ sectæ, quæ dicitur Nazarenorū. Nec his contentus, aufus est uenire Hierofolymã, & inductis in templum hominibus incir cumcifis, non ueritus est profanare templum nostrum, quem in iplo facto comprehen fum uolebamus fecundu legem nostra judicare: ueru supemeniens Lysias tribunus cum magna militum ui, eripuit eum è manibus nostris, causæ cognitionem ad te renciens, iu benso accusatores adire te: proinde uel ex ipso tribuno poteris cognoscere hacomna fic habere, de quibus accufamus eum . Sic orator ille nõ minus mendax quàm frigidus: Iudæi uero qui aderant accufationi, confirmabant rem ita fe habere, ut narrabat Terul lus. Post hæc ubi præses innuisset Paulo, ut pro se diceret, sic defensionem sua exorsus est: Aequiore animo pro meipso causam dico, qui sciam te sam multos annos uersatum in hac gente,& in cognoscendis ludæorū causis non esse rudem. Quo nuperius actuelt quod isti obijciunt, hoc certius potes cognoscere, quod non sunt nisi duodecim dies, ex quo pro more Iudaicæ religionis afcendi Hierofolymā, adoraturus, med pro fufcepto uoto solenni ritu purificaturus. Hoc si est uiolare templii, crimen agnosco. Necame com pererunt in templo cum quoqua disputantem: aut populi concursum facientem: acne in synagogis quidem, aut in ciuitatis ullo loco. Nec ullis idoneis argumentis probate possunt ea crimina, quæ mihi obijciunt. Quod autem obijciunt de secta Nazarenorum, non inficias ibo quod uerti est. Quanqua ea res nihil attinet ad accusatores, quando nec ea secta damnata est apud Iudæos, nec ego huius sectæ sum princeps. Quod si tibi curæ est cognoscere, quam sectam profitear, dicam. Ego iuxta institutu phariszorum, quam uocat fecia, colo patriŭ deum, nequaqua autor nouæ religionis, fed a maioribus traditæ diligens observator, credens omnia uera, quæ in lege & prophetis scripta sunt: que cum magna ex parte iam deus ita ut promiserat præstitit, certam spem habeo illud futurum, quod promifit:uidelicet refurrecturos olim mortuos, iustos pariter ac iniustos, iustos ad immortalitatis gloriā, iniultos ad æterna lupplicia. Nec ilta credo leuiter, uerū adeo pe nitus habeo perluala, ut quonia scio me olim ad dei tribunal sistendum, pro factis relatu rum præmía, toto studio contendam, ne qua in re peccem aduersus legem dei, sed conv scientiam habeam puram ac synceram, no solum apud deum, qui scrutator est cordium, uerum etiam apud homines . Idg in hunc ulque diem facio . Proinde non habent quod accusent in uita mea superiore, ut hinc demonstrent & hæc quæ nunc obijciunt, in me probabiliter hærere. Multis enim annis sine crimine peractis, tandem ueni Hierosoty mam, exhibiturus pecuniam in Asia collecta, ad subleuandam inopiam gentis mezi Si hoc est esse pestilentem, subleuare beneficio gentê meam, agnosco quod objiciunt. Atq interim ne quid turbæ nasci possetab his, qui quærebant occasionem, raso capitesum ingressus templum, ac solitis ritibus peregi purificationem, nihiladmittens, unde quiço quam uel turbæ uel tumultus oriri posset. Nihilenim à me noui factu est, sed fisdem ritio busulus lum, quibus tota gens utitur. Cæterum si quid tumultus tum est concitatum, per Aliaticos quoldam Iudzos concitatum est. Quos, quoniam huius negocij sunt au

.

tores, oportebat in hac causa adesse, & accusare si quid haberet aduersum me. Est autem malæ conscientiæ signum, quod se subducunt huic judicio, posteaqua uident rem apud præsidem agi. Si quid admissum est, per illos potissimum poteram reuinci, aut per illos poteram absolui. Quanquam ego nullius accusationem metuo. Vel hi ipsi qui adsunt; proferant, quandoquidem sto in concilio, si quid à me commissum deprehenderunt se cus quam ius fasce est. Siquidem in legitimo iudicio licet & obijcere crimen reo, licet & reo suam causam agere. Verum non habent quod obijciant, niss forte uolent unicam il lam yocem obijcere: qua quum starem inter illos, exhibitus à tribuno, uideremis nihil agi iure, sed manifestis odijs tendi in perniciem meam, clamaui pharisæum esse me, & ob hoc reum agi apud illos, quod prædicarem refurrectionem mortuorū. Nam ad hanc nocem cœperunt ipsi inter se tumultuari, donec tribunus eripuit me ex illorum mani/ bus. Quod uerum erat professum; & æquum erat multitudinem scire, quamobrem periclitarer apud concilium, quandoquidem perspicieba in primoribus nihil esse præ/ sidij. Felix his auditis, quoniam exacte nouerat sectam pharisçorum, quam Paulus pro fitebatur, uoluit causam in aliud tempus differre, dixitos: Quoniam Lysias totius nego/ cisseriem pernouit, ubi ille ad nos uenerit, audiam uos. Mandauitos centurioni, ut inte rim haberet eum in custodia, sed mitiore: sic, ut subinde daretur illi relaxatio, neca quis/ quam ex iplius familiaribus uetaretur adire eum, aut subministrare, si quid opus esset. Post dies autem aliquammultos, quum Felix uenisset Cæsaream cum Drusilla uxore sua, quæ erat Iudæa, accersiuit Paulum, cupiens ab eo plenius edoceri de secta qua pro fiteretur. Ibi, quod Paulus ante dissimularat, aperit ei uiam Euangelicæ salutis, que non constat observatione legis, quemadmodum existimabant ludæi, sed fiducia erga lesum Christum, quem Iudæi tot seculis expectatum crucifixerant: per baptismum autem abo leri semelomnia peccata uitæ superioris, sic, ut in illum renati, deinceps pure sancte qui uant iuxta regulam Euangelicam, donec idem Ielus, qui ob salutem humani generis se/ metimpenderat, rediret sublimis cum gloria patris, iudex uiuorum & mortuorum. His de rebus quum Paulus multa dissereret, de gratia fidei, de iustitia Euangelica, de tempe rantia sobrietatech uitæ spiritualis, de judicio supremo, quod nemo possit effugere, Fer lixinhorruit, & hactenus commotus est, non ut absolueret Paulum (metuebat enim ludaos, quibus sciebat illum esse uehementer inussum) sed ut interim haberetur in humae niore custodia, donec sese daret occasio liberandi illum. Suberat & alia quædam causa, quare differret absolutionem : sperabat futurum, ut Paulus aliquam pecuniæ summam numeraret, ac ipsi daret in manum pro liberatione sui. Atque hac de causa frequenter accersebat Paulum ad colloquium, quo daret occasionem offerendæ pecuniæ, ut contracta familiaritas, perspectaci præsidis facilitas, excuteret pudorem, quem suspicaba turobstare, quo minus auderet Paulus offerre pecuniam. Nam & Cæsarum leges dam/ nant iudicium pecunia redemptum. Interea dum Paulus biennium detinetur Cæsareæ, iussu Cæsaris Neronis Felix successorem accipit Portium Festum. Ac tum quidem erat occasio dimittendi Paulum. Cæterum nolens à provincia decedere, odio sui relicto, ma lens quatificari Iudæis, quam ex syncera coscientia liberare innocentem, reliquit Pau lum uinclum. Adeo difficile est magnatibus huius mundi, quod reclum est ubic sequi.

CAPVT XXV Liftus itaque prouinciam ingressus, post triduum ascendit Hierosolymam à Cæsarea. Ad noui præsidis aduentum recruduit ludæorū malitia. Mox enim adierunt illum summi sacerdotes ac primores ludæorum, hoc sauo/ ris à nouo præside flagitantes, ut hactenus sibi faueret aduersus Paulum, ut accerseret eum Hierosolymam, quod incommodum esset Cæsareæ cau sam persequi, Sperabant enim præsidem, qui nuper uenisset in provinciam, & ignarus ellet eorum quæ gerebantur, hac in re facile gratificaturu iplis. Cæterum hoc conuene/ ratinter ludæos, ut si Festus annuisset ipsorum postulationi, structis insidijs occiderent Paulum in uia. Festus auté aquior quam illi uolebant, respondit; ut Paulus quidem Car lareæ servaretur, se vero propediem eo profecturum, & causam illorum cognituru. Pro inde si qui sunt, inquit, inter uos idonei ad huius causa persequutionem, descendant una

Tom,7

mecum Cæfaream. Ibi sistetur uobis reus. Et si quod est in hoc uiro, de quo narratis, cris men, accusent eum. Commoratus autem inter eos dies plures quam decem, profectus est Casarea. Ac postridie sedit pro tribunali, iussitos sisti Paulum. Qui cum productus esset, circumsteterunt illum Iudæi qui uenerant Hierosolymis, intentantes illi multa siv mul & grauia crimina, sed quorum nullum poterant probare: quu Paulus pro se respon dens, perspicuum faceretse, necs in legem ludæorum, quam seruaret, necs in templum, in quo purè & quiete uersatus fuerat, nece in Cæsarem quicqua peccasse. Festus autem quum intellexisset & Pauli innocentia, & implacabile sudaorum in eum odium, sic stu dens gratificari Iudæis, ut tamen reo non uideretur fecisse iniuria, ait Paulo: Visire Hie rosolymam, & illic iudicari apud mer Suspicabatur enim id fore gratti Iudæis, qui prius hoc flagitauerant. Tum Paulus non ignarus quid molirentur ludæi, respondit: Non est quur alio renciatur hæc causa, quandoquidem nihil obstat, quo minus hic uel absoluar, uel damner. Ad tribunal Cæfaris adsto reus in ciuitate Cæfarea, hic oportet me iudicas ri. Iudæis nullam iniuriam feci, sicut tu quog melius nosti. Nam si qua in reillos læsi, aut sialioqui quicquaadmisi capitis supplicio dignum, non deprecor mortem. Quod si ua/ na sunt omnia quæ isti mihi obijciūt, nemo iudicem agens potest me præter ius illorum odijs donare. Nece enim iudex in gratiam cuiufquam potest damnare reum. Cæsarem appello. Sub hæc Festus comunicato sermone cum concilio Iudæoru, respondit Paulo: Cæfarem appellasti, ad Cæfarem ibis. Malebant enim ludæi Paulum ad Cæfarem rele gari, qu'àm ab folui, sperantes oblatum iri occasionem, per quam toller et illum aliquan/ do è medio. Interea transactis aliquot diebus rex Agrippa, qui patri Herodi ab angelo perculfo, in regnum luc cefferat , unà cum Bernice uxore uenerunt Cæfaream falutaturi Festum nouum præsidem. Cumch dies complures illic comorarentur, Festus per occasionem exposuit regi causam Pauli hūcin modum: Est hic uir quidam relictus à Felice, cui successi, uinclus, de quo quum uenissem Hierosolymam, adierunt me summi sacerz dotes ac primores ludæorum, postulantes ut in ipsorum fauorem pronunciarem aduer sus illum sententiam: Quibus respondi, non esse Romanis hunc morem, ut in gratiam cuiulquam donent quenquam hominem in exitium, priulquam reus prælentes habeat accusatores, locumos accipiat defendendi se de obiectis criminibus. Itaq; quu huc con uenissent accusatores, sine ulla dilatione postridie sedi pro tribunali, iusicia adduci reum. Quum de prodissent accusatores, nullum crimen obijciebat de rebus his, de quibus ego suspicabar. Tantum quæstiones quasdam de sua superstitione mouebant aduersus eum, & de quodam Ielu defuncto, quem affirmabat Paulus reuixisse, ac nunc quoq viv uere. Ego uero uídens eiulmodi quæltiones non admodum conuenire meæ cognitioni, nech satis certu habens, quid in ea causa pronunciarem, rogaui eum, num uellet ire Hie rosolymam, atg. illic experiri iudicium super hisce rebus, quæ notiores essent sacerdoti bus, scribis ac Pharisæis. Id quum reculasset Paulus, appellans Cæsarem, ut illius cognitioni servaretur, iussi illum interim servari in custodia, donec per occasionem mitterem illum ad Cæsarem. His auditis, respondit Agrippa Festo: Audiui iam pridem multa de Lefu isto, deco discipulis illius, quamobrem uellem & ipse audire hominem istum, prius quam eat ad Cæsarem. Tum Festus: Cras, inquit, audies eum. Postero die quum uemis fet Agrippa, simulc Bernice multo cum strepitu at quapratu, introissent con auditori cum tribunis ac primoribus ciuitatis, iubente Festo adductus est Paulus. Tum Festus, ne tantum in regis gratiam uideretur adduxisse Paulum, hunc in modum loquutus est: Agrippa rex, & omnes quotquot hic nobifcũ adestis uiri, uidetis hominem, de quo to ta multitudo ludæorum interpellauit me, tum Hierofolymis, tum hoc in loco, magnisti uociferationibus acclamarunt, non esse fas eum amplius uiuere. Ego vero disquisitione facta, comperi illum nihil admisisse dignum supplicio capitis. Caterti quum ipse ultro appellasset Cæsarem, status illum eò mittere. De quo certum quod scriba domino, non habeo. Quapropter produxi eum ad uos , & maxime ad te rex Agrippa, ut examinatib ne facta, habeam quod scribam. Iniquum enim mihi uidetur, mittere uinclum, nece figur ficare crimina de quibus accufatur.

Ic Agrippa rex uerfusad Paulum, qui uinclus aftabat, ait: Permittitur tibi

CAPVT XXVI.

loqui pro temetiplo, fi quid habes, quo caulam tuam defendas. Moxee Pau lus porrecta manu, defensionem sui sic exorsus est: Magni referre puto rex Agrippa, apud quem iudicem reus caulam dicat. Etenim qui fidit innocen/ tiæ fuæ, huic nihil optabilius, quam ut contingat iudex, qui caufam aut opti menorit, aut facilime possit dicere. Nam apud judicem non intelligentem negocium, de quo agitur, frustra disertus est qui dicit. Quanquam iraque mihi uaria crimina obijciun/ mrà Iudæis, tamen hoc nomine me fortunatum iudico, qui causam hanc hodie dicturus fum apud te,cui notiffime funt & confuetudines & quæftiones gentis Iudaicæ.Quapro/ pur terogo ut patienter me audias. Principio, quod quidam obijciunt me peccare aduer lus legem, qu'àm sit falsum, omnis mea vita ad hunc usque diem acta satis decla rat. Quanz quam enim Tarli natus lum, tamen'a primis annis inter Iudæos institutus sum Hieroso/ fymis, ubi & legem studiose didici ad pedes Gamalielis. Itaque uitam meam pure religio/ lectaclam intergentis mex homines,& in omnium celeberrima civitate noverunt ludxi, quime ante multos annos cognouerunt, ex quo primum Hierofolymis uerlari cœpi, si modo uelintid quod sciunt profiteri. Neque enim solum Iudaicæ religionis sedulus cultor fui, uerumetiam eam fectam, quæ cæteris & religionis studio, & legis exactissima co/ gnitione præcellit, amplexus ium, nimirum pharilæorum. Impudenter autem acculant meparum esse Iudæum, qui fuerim & sim pharisæus, quasi quis Iudæum esse neger, qui Hierofolymis sit natus, Nam ex Iudæis pharisæorum secta præcipue credit suturam cor/ porum refurrectionem, & unumquenque prout in uita hac se gessit, præmia sortiturum. Nec unquam desciui à secta pharisaica: quin & nunc ob spem felicitatis quam deus repro milit patribus nostris, his qui pie transegerunt hanc uitam, sto subiectus iudicio. Quod si crimen est sperare quod deus promisit suis cultoribus, mihi crimen hoc cum multis com mune est. Etenim duodecim tribus gentis nostræ, quo tandem animo colunt deum inflanter nocleac die, nisi quod sperant sele ad hanc felicitatem ab eo promissam peruentu/ ras: Vix igitur Iudæi nomine dignus uidetur, qui non sperat, quod deus promisit. Atqui obhanc (pem), rex Agrippa, nunc potiffimum uocor in ius a Iudæis. Scio multis abfur? dum uideri, fi quis dicat corpus femel mortuum ac putrefactum reuiuifcere. Sed multa uidentur hominibus ablurda, quæ post comperiunt esseuerissima. Si quis prædicet hominem ab homine posse reuocari ad uitam, merito uideatur absurda dicere. Verum quur incredibile iudicatur apud uos, si deus, qui potest qui cquid uult, suscitat mortuos: An qui uitam dedit omnibus, non potest quibus uult reddere: An illum medacem esse credimus, ut quod promisit, no sit præstaturus: Quin & mihi usuvenit, ut quod prius uidebatur abe furdum, post compererim uerissimum: & quod antea uidebatur impium, & legi nostræ aduerfum, post compererim & pietatis & religionis esse caput: adeo, ut quo animo nunc inme funt Iudai, froc iple quondam fuerim in discipulos lesu Nazareni: aduersus cuius nomen rebellans totis ulribus, exiltimabam me religiole facere, li quantis pollem malis; illius professores affligerem: quod & feci Hierosolymis. Multos enim sanctos conieci in carcerem, impetrata utid facerem à summis sacerdoribus autoritate, quum cocideren tur detuili sententiam. Nec Hierosolymis tantum, sed per omnes synagogas, ubicunque conciliabula illorum deprehenderem; puniebam illos, malis huc adigere studens, ut in Enclission um nomen illudessene blasphemi, quemadmodum ego tum eram. Nec his contensus, maiore etiam infanta debacchatus fum in illos, adeo ut in exteras etiam ciuitates, acprocul ab Hierofolymis semotas proficiscerer, uteius nominis professores afficerem supplicio. Cumos totus intentus huic crudeli negocio, non exmalicia, sed studio legis paz triz proficilcerer Damalcum, armatus autoritate fummorti facerdotum, die medio, rex. Agrippa, uidie cœlis subito promicare lucem multo clariorem splendore solis. Ea circum fullit & me, & comites meos qui aderant. Quum automnes attoniti fulgore luminis de cidiffemus in tetram, audiui uocem loquentem ad me, ac dicentem Hebraica lingua: Saul Saul, quur me persequeris: Durum est tibi iactare calces aduersus stimulum. Hic ego respondi: Quis es dominer Tum ille contra: Ego sum Iesus Nazarenus, quem tu perseque/

ris. Sed lurge, & erige te in pedes tuos. Ideo deieci persequutorem, ut erigam praconent nominis mel. In hoc enim nunc apparui tibi, ut à me deieclus, & hæc quæ uidifti, teltifice ris are exequaris, & ea qua in posterum per uisiones significabo tibi. In quibus omnibus adero tibi protector, eripiens te de populis ac gentibus barbatis proculci semotis, ad qua nunc te legatum mitto, ut quemadmodum tu nunc liberatus ab errore, pro cæco factus es oculatus, ita prædicatione ueritatis Euangelicæ, aperías oculos eorum, ut à tenebris enoi rum acuitiorum, quibus hactenus detinentur, convertantur ad lucem Euangelicam; utis qui hactenus idololatria dediti, mancipia fuere Satana, transferanturad deum, qui dos minus est omnium: & qui hactenus omni turpitudinis genere fuerunt inquinati, nunc per fidem Euangelicam gratis accipiant remissionem omnium peccatorum: quique badea nus dicti funt non populus, alieni à deo, alieni ab omni cofortio fanctorum, nunc fonem accipiant inter eos qui fanclificati funt, non per circuncilionem aut legis obferuationem, féd per fiduciam erga me, quía credunt Euangelio. Nec enim cuiquam alía uía nunc contingit fanclificari. Hæc, Agrippa rex, negt noctu, nec in fomnis acta funt, fed clara luce ful gorem conspeximus multi, & uocem clare loquetem audiuimus. Vnde certus hacadeo cœlitus geri, non me præbui inobedientem cælesti uisioni, sed omisso negocio quod insti tueram, longe diuer lum agere cœpi, prius ac potius ducens exequi quod deus mandarat, quam quod summi sacerdotes. Nam statim Damasci, mox Hierosolymis, deinde perom nes Iudaæ regiones, denice & inter gentes uarias ac procul femotas prædicabam Euan. gelium, ut uite fuperioris pœnitentiam agerent, et conuerterêtur ad idolis mutisad deum uerum acuiuum ; utch femel purgati baptifmo, deinceps faceret opera digna ijs, quiuere relipuissent. Hanc ob causam Iudai, quum me uidissentin templo, comprehensum tenta/ bant interficere. Necarmis humanis hactenus me defendi, sed protectore deo, cuius iusfu facio quod facio, subsisto usq in hodiernum diem restricans tum maximo cuique tum mínimo, de his quæ iussus sum omnibus absque delectu personarum prædicare, nul lam nouam doctrinam ex me comminifeens, fed nihil aliud prædicans, quam ea quæ Mo fes ac prophetæ prædixerunt futura. Siquidem & Iudæi hæc folent difputare de Christo ex uaticiniis prophetarum, an Mellias ellet uenturus, malis hominum mortida obnoxiv us, an effet omnium primus auspicaturus refurrectionem corporum, an lumen ueritatis annunciaturus primum populo Ifraelitico, deinde & gentibus. Hacomnia quum peze dicta fint a prophetis & Mofe de Messa; predico non esse expectandum alium Messam, quandoquidem ilta iam expleta funt in Iefu Nazareno: nihile iam superesse, nisiut per ponitentiam uitaci nouitatem omnes fele pra parent in illius reditum, quando uenturus est judex totius mūdi. Quum Paulus hac aliac multa pro sui defensione diceret, Festus, qui nihil intelligebat rei Iudaica, pro deliramentis ducens, qua dixerat de uisione, deci re furrectione corporti, clara uoce dixit: Infanis Paule. Euenittibi quodmultis folet. Multi tudo literarum tibi sanam mentem eripuit. Ad hoc Paulus: Non insanio præstantissime Feste. Siquidem infanía est, per errorem mentis à uero delirare. Ego uero sobrius, qua uera funt eloquorique feire, uera fanitas est. Hec enimita se habere nouit rex, apud quem his de rebus eo liberius loquor, quod existime nihil illum latere eorum quæ narro. Nece enim res in angulo gesta est , sed in propatulo, deinde rumor per universam Iudzam die manauit. Mox Paulus uerius ad Agrippa, ait: Credis rex Agrippa prophetis: Scio quod credis. His qui credit, non potest non credere Buangelio, prædicanti factum, quod prophetæ futurum prædixerant. Agrippa pero fermonem interrumpens, dixit Paulo: Modi ca ex parte persuades mihi ut fram Christianus. Tum Paulus: Equidem illud optarimà deo, non tantum modica ex parte, uerumetiam magna: nec te modo, sed omnes etiam qui me audiunt hodie, esse tales, qualis ego fum, exceptis hisce uinculis. Hec ubi dixerat Pau lus, furrexit rex ac præfes & Bernice, limulque cæteri qui affiderant. Quumck feceffiffent de negocio communicaturi, discellum est ab omnibus in hanc sententiam, ut dicerent nie hil admillum à Paulo dignum morte aut uinculis. Itaque futurum erat, ut dimitterieur Paulus, nisi rex Agrippa dixisset Festo prasidi. Poterat hic homo absolutà causa, nisape pellasset Cæsarem.

quin

CAPVT XXVII

Tace quum ex lententia regis Agrippæ decretum ellet, ut Paulus quemad

modum appellarat Cæfarem, iret in Italiam, tradider t Paulum, cumch hoc alios quoídam uinclos Centurioni nomine Iulioscohortis Augusta. Con/ scendimus aut nauim quæ uenerat ex Hadrumeto Africæ ciuitate, quæ nos exponeret in Aliam minorem, quod ea iuxta oras Aliz ellet itura, perseue/ rante nobiscum Aristarcho Macedone Thessalonicensi, qui nauigationis etiam comes esse uoluit. Itaque postridie qu'am soluissemus Cæsarea, appulimus Sidonem. Hic Iuliv us Centurio, quoniam Paulum constituerat tractare humaniter, permisit ut egressus na uim, iretadamicos, si quos baberet Sidone, atqueab illis curaretur. Hinc rursus ubi solv uillemus, non commilimus nos ípaciolo mari, ledad læuam præterlegimus littora Cy/ pri, eo quod uenti essent aduersi. Atque ira pelagus, quod est contra Ciciliam ac Pam/ phyliam, emensi, peruenimus Myram, ea est in littore Lyciæ. Hic Centurio nactus alíz amnauim, quæ uenerat ex Alexandria Aegypti, nauigatura in Italiam, transposuit nos inillam. Quumq: multis diebus tarde naufgaffemus, uixque tandem deueniffemus con/ tra Gnidum, videlicet reflante vento, defleximus curlum ad infulam Cretam, iuxta civi/ tatēeius infulæ littoralem, cui nomen Salmon, fiue ut nõnulli uocant, Sammoniü Han c quum ægre præternauigassemus, peruenimus ad aliud Cretælittus, cui nomen Pulchri portus. Huicloco erat uicina ciuitas Lafæa. Porrò quum multum iam temporis in hac nauigatione confumptum esset, Paulus, quum perspiceret quod iam inciperet esse peris culofa nauigatio, non folum ob id, quod uentis aduerfantibus non possent tenere cursum quem uolebant, uerum etiam quod ultra iustum tempus non curassent corpus cibo, ad/ monuit nautas, dicens: Viri, perspicio quod hæc nauigatio futura est cuminiuria, mul toquedamno ac perículo, non tantum oneris & nauis, uerum etiam uitæ uestræ, quare præltiterit à nauigando desistere. Porrò Centurio magis auscultabat gubernatori & nau clero , quam Pauli monitis . Quoniam autem illic non occurrebat portus idoneus ad hy 🗸 bemandum, complures hoc cepere confilium, utili quo modo possent, perucherentur usquead Phoenicem. Is est portus Cretae prominens in mare ad uentum Africum & Cor rum. Interea quum aspiraret Auster, rati se uoti fore compotes, ut Phonicem peruenie rent, soluerant à littore Asi, ea est Cretæ ciuitas, ac præterlegebant oram Cretæ. Ver rum haud multo post obortus est uentus subitus ac usolentus, omnsumque maxime for midatus nauris, quem uocant Typhonem. Idem à plaga mundi unde flat, dicitur Euro. aguilo, quod inter Eurum flet & aquilonem. Is cum impetu suo corripuisset nauim, nec posset obniti tempestati, dedimus uela uentis, & arbitrio uentorum ac fluctuum ferebamur. Ininfulam autem quandam delati, quæ Cretæ eft ad Auftrum nomine Claude, agrepotuimus obtinere scapham, ut si quid accideret, esset prassidio. Qua tandem sublata in nauem, & alijs item auxilijs utebantur, funibus fubcingentes nauim, ne uado illifa facile solueretur: metuebant enim ne uentus impelleret in Syrtim ad Austrum uicinam, quo Typhon ferebat, simulque demisere uas ad retardandum nauis impetum. Atque his prælidijs adiuti ferebamur. Porrò quum non conquiesceret tempestas, sed magno per ticulo iactaremur, sequenti die ueneruntad extrema præsidia, ac proiectis oneribus in mare, iacturam fecerunt, quò nauem subleuarent. Rursus perseuerante tempestate, terz tiodicetiam nauis armamenta nostris manibus proiecimus. Porrò quum ad dies com/ plures neque sol appareret neque sidera, ac tempestas semper grauior urgeret, iam om/ neaceperat desperatiosalutis. Accedebathuc, quod occupati difficultate nauigationis, multo sam tempore non sumpserant cibum. Hic Paulus astans in medio illorum, dixit: Oportebat, ô uiri, prius obtemperare colilio meo, quo monui uos, ne folueretur à littore Creta. Sicenim hoc incommodum & rerum iacturam uitalletis: id quoniam mutari non potett, superest ut uel sero sapiatis. Nolite despondere animū. Nullus enim ex uobis perbit. Tantum nauis erit iactura. Non hæc exme fomnio, sed nocte hac aftitit mihi angelus dei, cuius ego fum minister & cultor, dicens. Ne metuas Paule, nõ hic peribis, sed oportet teprius listi Celari. Nec tu solus euades incolumis, sed omnes hos qui sunt in naui tecum, wis precibus donauit deus, Quapropter bono, inqua, animo estote uiri. Nihil em dubito,

quin quemadmodum per angelum suum promisit deus sic futurum sit. Quod si quaritis. qua ratione possit consuli uitæomnium, oportet nos in insulam quandam enci, ibi naul fracta feruabimur. Porrò ubi decimaquarta nox superuenisset, iamos nauigaremus in ma ri Adriatico, nautæ prospectantes circa medium nociis, suspicati sunt sibi apparere regio nem aliquam. Qui uolentes experiri, an eò tuto possent appellere, demiserunt sun culum alligato plumbo, quem nautæà iactu bolidem uocant, ac reppererut profunditatem pali suum uiginti: pauloque longius prouecti, ac rursum demissa bolide, reppererunt passus quindecim. Cæterum ubi sentirent decrescere profunditatem, metuentes ne inciderent in loca aspera ac saxosa, iaclis de puppi ancoris quatuor, optabant oriri diem, quo ceniv us dispicerent, qua nam appareret regio. Nauta uero, desperata naui, quoniam senserant fe non procul abelle à terra, primum libi studuerunt consulere, eocs scapham demittunt in mare, diffimulantes se parare fugam, sed prætexentes, quali ob uim tempestatis uellent & à prora ancoras demittere. Paulus autem non ignarus quid agerent, & sciens adserv uandos cæteros, qui erant in naui, nautarum opera fore opus, admonuit Centurionem ac milites: Nisi isti, inquiens, manserint in naui, uos servari non potestis. Hoc audito, mili tes gladijs inciderunt funes scaphæ pendentis, ac passi suntillam excidere in mare. Cum auté rarescente nocte inciperet apparere dies , Paulus hortabatur omnes ut cibū sumeret, dicens: Dies hic decimulquartus est, quod perseueratis esse ieiuni, nec ullo cibo curaltis corpora , quapropter hortor uos, ut fumatis cibum : hoc ad falutem ueftram pertinet, ne liberati à tempestate, fame periclitemini. Non est enim quod cogitetis, quorsum attinet su mere cibû mox perituros. Nam hoc promitto uobis, quod nulli uestrum peribit uel capil lus de capite. Hæcloquutus Paulus, sumpto in manus pane, gratias egit deo in conspedu omnium: cumq fregisses, domini Iesu exemplum referens, coepit comedere. Porrò Pauli tum oratione tum exemplo iam omnium recreatis animis, sumpserunt et ipsi cibum. Sum ma aut omniu qui eramus in naui, erat duceti septuaginta sex. Expleti cibo, subleuabant nauim quo propius posset appellere in terram, eijcietes in mare triticii, quod ex Aegypto uetere Romanorum granario deuehebāt in Italiam. V bi uero iam diluxisset, terram qui dem quam uidebant, non agnoscebant. Cæterű animaduerterűt eam habere sinum quen dam hinc atca hinc porrecto littore, in quem destinabant, si possent, nauim impellere. Sub latis igitur ancoris, committebant le mari, limul laxatis & gubernaculor űiun cluris, quo possent & his uti ad dirigedum quò uellent nauis impetum. Tum sublatis in altum uelis, antennis ad uentum offlexis, secundum aurę flatum tendebant ad littus. Cæterum quum non possent obtinere sinum quem petebant, sed ui uentorum incidissent in locum promit nentem in mare, buc impegerüt nauim. Ac prora quidem infixa uado, manebat immobi lis, puppis uero foluebatur ui undarū. Itags iam nihil fupererat, nifi ut natando fuæ quilg uite consuleret. Hic militum consilium eras, ut uinclos occiderent ne quis quum enatasset. effugeret. Hoc barbarum & immane confilium cohercuit Centurio, cupiens servare Pau lum, cuius confilio ipli feruarentur. Verum ne quis omnino periret, iussit ut qui natandi essent periti, se primos abijcerent in mare, & natatu in terram euaderent. Qui natarene scirent, partim nixi tabulis, partim alijs nauis instrumentis adiuti, reciperet sese in terram. Hac ratione factum est, ut omnes tandem evaderent in terram.

## CAPVT. XXVIII.



Vum appellerent, non agnoscebant quæ nam esset insula, uerum posteaquam euasissent in terram, ex incolis cognouerunt, quod Melite uocaretur. Ea est inter Epirum & Italiam, specians Siciliam ad septentrione. Barbari uero miserti calamitatis nostræ non mediocrem humanitate nobis præstiterunt. Namace

censa pyra, recipiebant nos omnes simul & hymbri & frigore afficios. V bi uero Paulus congregasset sarmentoru multitudinem, & posuisset super ignem, uipera que illic lattant prius frigore torpuerat, excitata calore prorepsit, ac mordicus arripuit manu Pauli. Barz bari uero Melitæi, ut uidere letalem bestiola pendente à manu Pauli, dicebant: Omnino bic homo necesse est ut sit homicida quispia: quem cum tepestas ejeceritincolume emiritamen ultio diuina non sinit in terris uiuere. Paulus aute ut sensit uipere morsum, excussit eam in igne, nece quicos præterea passus est mali. At illi existimabant suturu, ut ueneno di lapso

laplo per uenas.incenderetur ates intumelceret, aut repente mortuus cocideret, ui ueneni reda penetrante ad cor. Tandem quum illi diu expectassent quid accideret Paulo, uider rentes nibil illi accidere mali morsu uiperæ, rursum barbarica leuitate mutata sententia; dicebant illum esse deum. Nondum enim audierant Melitæi de Iesu, qui hoc donarat sui nominis professoribus, ne vis ulla veneni, quantuvis præsentanea, posset ipsis nocere. Por ro luxta littus illud in quod appulerat, erant prædia primatis eius infulæ, nomine Publij, quinos exceptos inædes suas, triduo benigniter tractauit. Eodem tempore Publij pater febribus ac dyfenteria laborabat, adeo graviter, ut etiam lecto decumberet. Paulus autem memor præcepti dominici, ingressus est ad ægrotum, ac precibus ad deum fusis imposuit illimanus, ac sanauit eum. Id factum ubi rumor sparsisset per insulam, cæteri quoch qui la borabant, adibant Paulum, & sanabatur. Quaobre illi donec illic comorabamur, plurimu officiorum in nos contulerunt: & dum adornaremus nauígatione, impoluerunt in nauim ad comeatum necessaria. Mensibus itaqs tribus in insula transactis, nacti sumus nauim ale teram Alexandrinam, quæ in Melite hybernauerat. Huic erat inligne Caftor & Pollux, quos Græci dioscoros appellant, putantos bene fortunare nauigatione, si coiunctiinside antantennis. Hanc ingressi soluimus à Melite. Postea poulissemus Syracusas, ea ciui raselt Siciliæ maritima, comorati fumus illic triduo. Soluentes Syraculis, ac præterlegen tesSiciliæ littora, deuenimus Rhegiữ Italiæ ciuitate in agro Brutiorữ. Ab ea ciuitate brez uissaus traiectus est in Sicilia. Nam hac parte olim Sicilia cotigua erat Italia, donec uis maris intercurrentis divullit utrang regione, interfulo freto non amplius & M.D.P. in la num, unde & nomê inditû à Græcis Rhegio. Hinc post un diem, afflante uêto comodo, nimiră Austro, delati sumus Puteolos. V bi quum nacti essemus aliquot Christianos, rogatifumus, ut aliquadiu comoraremur illic. Itaq morem gerentes illoru uoluntati, fubler dimus illic dies septem, unde recta profecti sumus Romam. Quoniã aut iam rumor Roz mam pertulerat ad fratres, nos eò aduêturos (nam Pauli nome apud Romæ agetes Chri stianos, cum primis erat celebre ob epistola ad illos scriptam ) prodierunt nobis obuia ex urbe uleg ad Appij forum, ad locum cui nomen tres tabernæ. Horum cospectu uehemen ter recreatus est Paulus, intelligens & illic esse, qui sincero pectore fauerent Euangelio:& actis deo gratijs, fumplit fortem ac bene sperantem animum. Demum ubi peruenissemus Romam, Centurio reliquos uíncios tradidit principi exercitus. Cæterum Paulo permil/ fun est ut maneret solus, unico tantu adhibito milite, qui seruaret eu. Quonia aut uinclus unà cum alijs perductus est Romam, ne quis Iudæorum suspicaretur eum ob aliquod ma kficium ista pati, post tertium diem conuocauit primores Iudæorum Romædegentium, apud quos ita loquutus est: Ego, uiri fratres, quum nihil admiserim aduersus populum meum, aut instituta maiorū, uinctus Hierosolymis, traditus sum in manus Romanorum, delatus Cesarea ad presidem Felicem, deinde ad Festum. Qui qut causam examinassent, voluerunt me absoluere, eo quo d, ut ipsi fatebantur, nihil in me coperissent capitis suppli, cio dignum. Verum odiose reclamantibus Iudæis, coaclus sum appellare Cæsarem:non quod ob hanc causam sim offensus geti meg, paremos criminatione ullam apud Cesarem, & oditi quo laborat augeam, sed ut meam tuear innocetiam. Omnibus enim bene cupio, qui deum pure colunt iuxta legem patria. Hoc enim erga uos affectu ductus, iusti uos huc accersi, quando uínculis onusto non licebat uos adire, ut ex uestro conspectu & alloquio nonnihil folatif caperem. Quur autem colit gens Ifraelitica tanto studio deum, conteptis gentium simulachris, nisi quia sperat in resurrectione pietatis suæ præmiñ? Ob hanc itacz spem, quæ mihi communis est cum tota gente mea, circundatus sum hac quam uídetis cav tena. Nec aliud mihi crimen potest obijci. Ad hæc Iudæorū primores responderunthunc in modfi. Quod te nobis purgas, quali delatus ab aliquo, fcito quod neg; quilquam à luz daa per literas nobis lignificauit aliquid mali de te, nece quilquam inde huc uenies quice quam de te male loquutus est. Cupimus tamé ex te iplo discere, quæ sit tua sentétia. Nam quod attinet ad lectam iltam nuper natam de Lelu Nazareno,qui relurrexit,copertum ha bemus, quod ubica in omnibus illi reclamatur, tanquam uanæ. Gratum erit igitur, li nos exactius de hac quid tu fentias docueris. Id quum Paulus libenter le factur respodissets præscripto die rursus ad illum couenerunt Iudzi, plures qu'am antea uenerant, in hospie tium is

tium in quo Paulus uerlabatur. Quibus exponebat doctrinam Euangelicam, teltificani iam adeffe regnum dei, necamplius expectandum effe Messam, docens hunc esse lesum Nazarenum: ide demonstrans ex figuris legis Mosaica, ac uaticinis prophetariosten dens quicquid erat adumbratum in lege, quicquid prædictum à Mole & prophetis, in Iesu palam ac plene exhibitum esse. His de rebus cum Paulus copiose dissertisset à mane usque ad uesperam, quidam ecœtu Iudzorum crediderunt orationi Paulinz, quidam non crediderunt. Quum quinter sele non essent concordes, coeperunt abire, Paulo proli xæ orationi unum adhuc uerbum adijciëte, quo taxaret illorum incredulitatem, qui tam manifestis legis ac prophetarum de Iesu testimonijs non desineret distidere. Bene inquita spiritus sanctus de uobis uaticinatus est per Esaiam propheta ad patres nostros, quotum obstinatam incredulitatem uos refertis. Vade, inquit, ad populum istum, & dic adissort Auribus audietis, nec intelligetis: & oculis cernetis, nec uidebitis. Incrassatu est enimor populi huius, & auribus grauiter audierunt, & oculos suos compresserunt, ne quando uideant oculis, & auribus audiant, & corde intelligant, conuertanturch & sanem iplos. Proinde scitote, quod hac salus qua per Jesum offertur à deo, quando uos resputtis, deser retur ad gentes. Respuit enim qui non credit: nec capax est huius gratiæ, qui fidem non habet Euangelio. Vobis primum annüciatum est donum dei. Sic enim iusserat dominust Oportebat autem uos potissimum credere, qui profitemini legem & prophetas, sedad uerfus hæc omnia habetis oculos occlufos, aures obturatas, & cor incraffatum, reclaman tes manifestæluci ueritatis Euangelicæ. Gentes autem , quæ nec deum nouerunt, neclegem habent, aut prophetas, à limulachris fuis conuertentur, & per fide affequentur hanc divinam benignitaté, quam uos aspernamini gratis oblatam . Hæc quum dixisset Paulus, discesseruntab eo Iudæi, multam habentes interipsos disceptatione. Mansit autem toto

biennio in ædibus quas conduxerat, excipiens humaniter omnes qui ipium adiv bant, fiue Iudæos, fiue incircuncifos, prædicans illis regnum dei, ac docens cum omni fiducia, nemine prohibente doctrinam Euangeliv cam, proferes uaticinia olim prodita de domino lev fu: tum illius facta, dicta, promiffac; ad ea conferens.

FINIS

# REVERENDISSIMO IN CHRISTO PA-

TRI AC DOMINO, DOMINICO CARDINALI GRIMANO Veneto, titulo sancti Marci, Erasmus Roterodamus s.



VIBVS nouum uideri solet reuerendissime pater, quur Paulus Ai postolus τολυγλωτίστατ Romanis Græce, quam Romane scriv bere maluerit, mirari definent, fi perpenderint primum, illis tempori bus Græci sermonisusum pene tam late patuisse, quam late Romanum patebat imperium. Deinde Romanis ipsis adeo quondam in delicijs fuisse Græcanicas literas, ut ea res Satyrarum cõuitijs lit ex/ agitata. Siquidem apud Lucilium Sceuola ridens Albutium, ut plus

æquo @λίληνα, χάρε, inquit, prætor Athenis: & apud Iuuenalem Romachatur quilpiam, negans le ferre polle Græcam urbem. Quanquam ita Græce lo quutus est Apostolus, ut à mere Græcis non satis queat intelligi, ob passim admixta He/ brailermonis proprietatem. Quod si maxime Graca, ac pure Graca fuisset oratio, mul num tamen adhuc difficultatis superesset lectori, quod quum scriberet rudibus adhuc, & nuper Christo initiatis, mysteria quædam magis attigit, quam tractauit, & indicauit ue/ rlus, quam explicuit, uidelicer tempori feruiens. Nunc uero cum Roma tota adeo sit Chri stiana, utillic totius' Christianæ religionis sit arx culmencis, ac per uniuersum terrarum orbem Romane loquantur quicunque Romanum agnoscunt pontificem, uidebar mix hifacturus operæprecium, si effecissem ut Paulus iam mere Romanis, ac plene Christia nis, non folum Romane, uerumetiam explanatius loqueretur: atogita loqueretur Roma/ ne, ut Hebræum quide non agnoscas, agnoscas tamé apostolum loqui. Solitus est ille mu Varius in di tare linguam, semper observata apostoli dignitate. Non hicattollam verbis, quanti mihi cendo Paulus constiterit hoc quicquid est opusculi, quod id sciammemini procliue uel æstimare, uel cre dere, nili qui iple periculum in limili negocio fecerit, quid lit hiantia committere, abrupta mollire, confusa digerere, involuta evoluere, nodosa explicare, obscuria lucem addere, He braismũ Romana ciuitate donàre: denig Pauli, hoc est cœlestis oratoris mutare linguam, & ita temperare Bappany, ne fiat Bappingos, hoc est sic aliter dicere, ut tamen non dicas alia, præfertim in argumento non folum tot modis difficillimo, uerumetiam facro, ac ma iellati Euangelicæ proximo:in quo cum in lubrico uerferis,& labi lit facillimum;citra gra ue perículum labí non possis. Illud modo testabor, ingenue magis quam arroganter, non multum laborisacceffurum fuiffe, fi iultum commentarium in hanc epiftolam ædere uo/ luissem. Arbitrabor autem huiusce operæ premium abunde magnum mihi persolutum; si meo studio sensero perfectum esse, ut Paulus primum tibi, deinde per te cateris Romanis lit aliquanto commendatior, aut certe familiarior, quibue & commendatissimum & fami liarissimum esse par est. Compertüenim habeo quam multos antehac sermonis peregrini tas, quanto plureis tum explicationis, tum rerti difficultas alienaritab eius lechioe, Quan/ quam à tam eximio fructu non oportebat ullis incomodis deterreri. Horum igitur uel fa/ stidio, uel desperationi, hac nostra industria studuimus succurrere, ita negocium temperantes, ut ei qui nolit quicquam in facris literis immutari, commentarif uice sit futurum, rurlus ei qui uacet huiulmodi luperlitione, Paulus iple loqui uideatur. Amplectere Ro ma principem, aut certe præcipuum religionistuæ magistrum. Exosculare priscælau/ Laus Roma/ distuæ præconem: redama eum, qui te nodum uilam adamauit. O feliciter commutatam norum fortem felicitatis tuæ. Olim fub tyrannis Cæfaribus mutis fimulachris litabas , nunc fub Petro & Paulo terrarum orbi præfides; olim eras fuperflitionum omnium ancilla, nüc es uera religionis magistra. In Iouis Capitolini locum successit Christus solus Opt. Max. In principis locu Petrus & Paulus luis utera dotibus lummus, in augustissimi illius senatus uicem fireceffit toti orbi reuerendus Cardinaliu ordo. Si quid te mouent fornices, aut py/ Cardinalium ramides priltinæ superstitionis uestigia, curtion magis te captunt in horum libris recepte ordo religionis monumenta: Adrianistatua, aut Domitiani miraris thermas. Quin potius Per tri Paulic sacrolancias epiltolas amplecteris: Si iunat in Saluftianis aut Liuianis libris fa bulo sa uetustas, à quibus înitijs ad orbis tyrannidem breui ruituram fueris euecta uultu.

Digitized by Google

Sie landst nt

rum auspicijs: cur non magis iuuat in apostolorum & Euangelistarum literis agnosere, quibus primordijs ad eccleliæ monarchiā nunquam cellaturā perueneris, auspicijs Chriv stir V tapud Iudzos sacrosancii quondam templi, hodie ne uestigiü quidem ullumexut, ita tui Capitolii, quod quondam uaniffimi uates æternum fore pollicebantur, adeo nullæ supersunt reliquia, ut ne locum quide possis ostendere. Si Ciceronis linguam miraris, de qua uix pronuncies plus ne profuerit, an obfuerit reipub.cur non magis delectat Paulina admoneat facundia, cui falutis ac religionis tuæ fummam debes: Semper auida laudum fuisti, habes tam gravem, tam inclytum gloriætuæbuccinatorem. Quid triumphalius quam apostolie co ore laudaris Agnosce Romane, agnosce quid tibi tribuat Paulus, ut intelligas qua laui destibi fint tuendæ. Audi quid moneat, ne nefcias quid tibi fit cauendum, Fidem laudat; quæ nufquam adhuc fuit incorruptior: obedientiam prædicat, quæ fecit, ut cito superfix tione religione mutares. Facilitate tribuit, cui folet effe comes credulitas, hec in caufafuit; ut à pseudapostolis in Iudaismi pellicereris. Sed aderat facilitati prudentia, quæsecit, ut mature relipisceres. Subnotat animi celsitudinem, ates ob id tam sollicite deterret à faltu-& infolentia, à luxu auocat ad fobrietatem, à libidinibus ad castimonia, à ferocitate adtoit lerantia, à dissidifs ad concordia, à bellisad pace. Hæc est indoles uere Romana, à qua de generare sit turpe. Vide ne'e Roma degeneres in Babylonë. Fatetur diuus Hieronymus suis etiamnu temporibus laudatæ Paulo religionis extitisse documenta. Vbi, inquit, alibi tanto studio & frequentia ad ecclesias & ad martyra sepulchra concurritur subisicadis militudine coleftis tonitrui amen reboat, & uacua Idolorii templa quatiitur: Non quod aliam habeant Romani fidem, nisi hanc quam omnes Christi ecclesia, sed quod deuotio in eis maior & simplicitas ad crededu. Magnificu quide Hieronymi testimoniu: Atidem quid dicturus lit li nunc uideret eade in urbe tot ecclelias, tot cardinales, totepiscopos, st conspiceret ab uno hoc certissimo Christi oraculo ab uniuersis mitdi principibus respons fa peti : Huc religionis caufa ex ultimis ufœ terrarti angulis agminatim concurri : Parum Christianum sibi queng uideri, nisi Romam, nisi Romant pontifice uiderit ceu numen quodda terrestre, ut à cuius nutu ac renutu, res universe mortalit pendeant: Deniq sicere neret sub LEONE decimo copositis bellorum processis, Romana urbem, non minus ike ris,quam religione florentër ut quæ una tam multos habeat ecclefiaftica dignitate prami nentes, tot uiros omni doctrine genere inlignes, tot mundi lumina decoraci, ut orbemue rius, quam urbē dixeris. Nihil optandā a luperis, nili ut perpetuo luis laudibus relponde at, perpetuo felicitatem suam pietate superet, maiestatem antecat bonitate. Id fiet, si Petri ac Pauli, quoru auspicijs præsidioci regnat, pectus uitāci pro uiribus studeat exprimere. Atqui horti imaginem nufquam expressiore magisch ujuam licear reperire, quam in iplo rum literis. Interea Pauli fragmenti libentius amplectentur, amplifsime pater, fi tuis iftis manibus porrigetur, qui studiorii omnium, presertim eorum quæ cum linguarum peritia coniuncta funt, mirum quendam Mœcenatem agas, fic nihilominus integritate morum conspicuus, ut inter tot clarissma lumina, tamen eluceas atog emineas, non ita quidem, ut alijs offundas tenebras, fed ut per fe illustribus & ornatis, plurimum addas lucis ac decor ris. Bene ualeattua pietas Louanij, Anno M. D. XVII. Idib. Nouemb.

### ARGVMENTVM IN PARAPHRA

SEQUENTEM, PER DES. ERAS/

MVM ROTERODAMVM.

A M quo res lit dilucidior, argumentum epifiolæpaucis explicandum. Ato ut exordiar ab iplo nomine, quanquam me non fugit Hieronymum in com mentarijs, quos scripsit in epistolam ad Philemonem, in hac esse sententia, ut existimet apostolum prius uocatum Saulum. Pauli uero cognomen ceu trophæum ulurpasse'a Sergio Paulo proconsule, quem Christo lucrifecit, quem

admodum legimus in Actis apoltolorum, Capite 🗴 1 1 1. Rurfus alios effe quibus place at in Iudaismo dictum Saulum, mutata religione simul & nomen mutasse: tamen alteram minus probabile facit, quod Lucas hociplo, quod modo citauimus, capite scribit: Saulus qui&

nui & Paulus repletus ípiritu fancto , haud obícure declarãs , eñ binominē fuisfe prius 🛱 Sergius Paulus esset conuersus: alteram plane refellit, quod cum alijs aliquot locis, tum in codem capite Saulus dicitur, iam Christi prædicans Euangelium. Dixit illis spiritus sanz clus: Segregate mihi Saulum & Barnabam . Proinde mihi uero propior uidetur Orige/ nis opinio, quemadmodum in ueteris instrumenti libris, aliquot comperimus diuersis no Binomines in minibus notatos , uelut Idida diclum , qui alias uocatus est Salomon : & Oziam alicubi dictum, qui alibi sit Azarias, Item in Euangelicis literis Lucæ dictum Leui, qui se in suo E, sacris literis uangelio Matthæum nominat: ita Paulo geminum fuisse uocabulum, quanquam ipse in suis epistolis se nunquam Saulum appellat, sedubics Paulum, fortassis ob id, quod Pauli uocabulum Grecorum ac Romanorum, ad quos scribebat, auribus esset familiarius. Sau Etymologia lus enim sicà Saul Hebræa uoce deflexum apparet, ut Greci à Ioseph Iosephum deflexe, non rette peti runt. Paulus autem Hebræis sonat mirabilem, si tamen ferendum putamus Romanæseu ex alienaline Græcanicæ uocis etymologiam è peregrina lingua peti. Quod tamen Hieronymus cum gua alicubi in alijs reprehendat, hic sibi permittit, opinor, ut in re non admodum seria. Certe Græcis sonat quietum, Latinis pusillum. Saul Hebræis sonat postulatu: & si Ambrosio credimus, inquietudinem siue tentationem, atq hoc sonat, sed Græcis σαῦλΘ. Atq hæc quidem de ratione nominis, ut in argumento pene plus satis. Cæterum diclauit hanc epi/ stolam, excipiente Tertio, quod is quoquin calce epistolæ testatur, adijciens: Saluto uos Scriba ego Tertius, qui scripliepistolam in domino. Missam apparete Corintho, per Phoben Locus fæminam Cenchreensem. Est autem Cenchreæ portus Corinthiorum, haud procul ab urbe dissitus. Quod si tempus quoes requiratur, seriptam apparet post utranes ad Corine Tempus thios epistolam (unde putant in hac absolutæiam & confirmatæ pietatis argumenta po/ tillimum elucere) id temporis, cum peragrata iam Achaia, in qua Corinthus est, & huic finitima Macedonia ulta ad Illyricum, ac non folum prædicato ubita Christi Euungelio, in his duntaxat locis, in quibus alior apostolorum nemo prædicauerat, uer uxta Petri monita, collecta à suis aliquanta pecunia in subsidium paupert, adornaret iter Hie rofolymam: ut exhibito quod acceperat, illinc proficifceretur in Hilpania, Roma iter faz clurus, atcp illic obiter falutaturus Christianos de quorū fide ac religiõe audierat, cũ ipsos nondfiuidisset. Acciderat enim illis diuersum quidda at Galatis. Siquidem hi primum recte à Paulo instituti, postea fraude pseudapostolor circulentisunt, & retractiin Iudais Argumentum mum. Contra Romani primum male instituti à pseudapostolis, simulatos pro sua pruden tia lenlerant fraudem, relipuertit: & in eo quod reclum elle cognouerunt, perleuerabant. Nam in eccleliæ nafcențis primordijs erât, qui exiftimarent Euangelij gratiam , quoniam Abrahæ posteris,& Iudaicægenti peculiariter promissa uidebatur, no esse statim propa/ gandam in profanas gentes, & simulachroru ac dæmonu cultui deditas. A qua sententia Opinio apor & Petrum apparet fuisse non prorsus alient, qui utso monendus erat, ut Cornelit Centu Rolorum inic rione admitteret: quo nomine mox illi exhibitu est negociu Hierosolymis, expostulanti tio bus ijs qui ex Iudailmo cõuerli fuerant ad Christū, quod cũ incircuncisis habuisset com/ merciü:atcp in his probabile est & apostolos aliquot fuisse. Sic em legimus in Actis Ca.11. Audierunt aût apostoli & fratres, qui erant in Iudæa, quoniam & gentes receperunt uer/ bum dei. Cum attascendisset Petrus Hierosolymä, disceptabant aduersus illum qui erant ex circuncifione, dicentes: Quare introiftiad uiros præputiñ habêtes, & manducafti cum illis: Erant rurlus, qui licet non exiltimarent gentes prorlus arcendas ab Euägelij confor tio, no admittedas tame ducebat, nili circucideretur ritu Iudaico, perinde quali Christus egeret a dminiculo legis Molaica, limul ut Euangelij gloriā in gentē luam transferrēt. Et in Actis apostolori Cap. 11. proditum est, eos qui ob persecutionem, quæ accidit à morte Stephani, profugerant in Phœnicen, in Cyprum & in Antiochiã, nemini predicasse Chri stum, nisi solis Iudæis.Rursus Cap. 15. Quidam Iudæi ueniunt Antiochiam, palàm aduer fus Paulum & Barnabam prædicantes, no esse spem salutis, nisi suxta Mosi præscriptum circunciderentur: tantusci tumultus per hos concitatus est, ut coacto concilio decretu sit, ut Paulus & Barnabas una cum aduerlarijs Hierofolymam irent, & lis apostolorū ac se/ niorum arbitrio coponeretur: ato illic rurlum actiter obnitentibus nonnullis, præfertim factionis pharifaice Christianis, cuius fuerat et Paulus, coacta est fynodus apostolor & seniorum, ac Petri Iacobich autoritate decretum est, ne gentes onerarentur lege Mosaica, Tom.7

tantum temperarent ab elu suffocati animatis, à sanguine, à carnibus simulachro immon latis. & à stupris: quod tamen pro ratione temporum, inuincibili Iudæorum superstitioni datum esse, uel illud argumeto est, quod tria illa iam olim uidemus esse sublata, ac prorsus abolita. Ex eodem fonte nata est illa Pauli cum Petro concertatio Antiochiæ, cum gentiz um Apostolus cernes suos ob Petri simulatione periclitari, palam illum redarguit, quem admodum refert ipse in epistola ad Galatas cap. 2. Rursum Hierosolymis autore lacobo quo purgaret iam inter Iudæos sparsum rumorem, quod retrahere uideretur à lege Mo faica, cum cateris caluicium induxit capiti, & iuxta ritum Iudaicii purgatus, munus obi tulit in templo sicuti refert Lucas Actor Cap. 21. Quo quidem ex loco uidetur Iacobus, tametli gentes prius onere legis Molaicæ propemoduliberallet, elle tame in hac lentêtia, ut putaret à ludæis exigendam esse legis observationem, uel in hoc, ut placarentur n, qui nondum sic profecerant in Euangelica ueritate, ut possent omnino patrios ritus contem/ nere. Sic enim loquitur Iacobus: & scient omnes quia quæ de te audierunt falsa sunt, sed ambulas & ipse custodiens legem. Necalia de causa, opinor, totondit caput ex uoto Cenv chreis capite decimooclauo. Colimili necessitate circuncidit Timotheum capite decimo fexto, cum effet matre quidem Iudæa natus, fed patre ethnico. Tantæ molis erat ex Iudæo Indaice getis facere Christianum. Est enim eigenti peculiaris quedam pertinacia, neculla fuit un quam pertinacia sua religionis tenacior, ut elegater docet losephus in apologia Iudaicarum antiquitatum. Ad hac ut Iudaorum natio tum omnibus orbis nationibus erat peculiariter inuifa, itaui/ cissim omneis execrabantur illi ceu impuros, profanos & impios, adeo ut nec congressu dignarentur,& templum suum pollui crederent si quis forte incircuncisus esset ingressus. Tantum erat præcifæ pelliculæ supercilium. Cum igitur spes non esset, fore ut Greci Rov manici legem uulgo inuifam reciperent, & incredibili pertinacia reclamarent Iudæi, Paur lus intelligens periculum esse, netam exitiabili dissidio magna ex parte periret Euan/ gelij fructus,& Christi gloria Mosaici nominis obscuraretur admixtu, hoc in primis agit ubig, ut legis ceremonias abroget at antiquet, omnem is falutis adipifcendæ fiduciam in unum Christum transferat. Sicut autem Galatas acriter, sed tamen amanter obiurgat, quod essent in Iudaismum adducti: ita Romanos præmunit & instruit, ne à pseudaposto. lis, quos sciebat nusquam cessare, illaqueentur incauti, sed in recta doctrina, quam ample, chi copissent, persisterent. Erat enim Roma ingens Iudaorum numerus, siue illucà Pom peio translatus, siue quod iam Romanorti esset prouincia Iudæa, quorum superstitio crez bro & apud Iuuenalem atcg Horatium, & apud Senecam notatur. Cum quibus & Paulo multum negocij fuille,posteaquam Romam peruenisset,testaur extremum caput Actorum apoltolicorum. Ac miro confilio fingularis artifex fermonem temperat inter Iudeos & gentes, dum studet omneis omnibus modis ad Christum pellicere: neque uult, si fieri possit, quenquam omnino mortalium perire suo duci, cui militabat. Itaque nunc hos obe Suma doctri, iurgat, nunc illos, nunc rurius erigit, ac lubleuat. Gentium luperciliu deprimit, oftendens ne Pauline nihil illis profuisse, neque naturæ legem, neque philosophiam cuius professioe tumebant, quo minus in omne scelerum dedecus prolaberentur. Rursum Iudæorum arrogantiam coercet, qui legis fiducia perdidissent id quod erat totius legis caput, fidem in Christum Ielum, docens legis ceremonias antiquatas elle iam corulcante Christi Euangelio, quem legis umbræ deliniarant: abrogata iam ocia sabbatorum, circuncisionis iniuriam, Calen/ darum recursus, ter quotanis redeuntes ferias, delectum ciborum, in singulos dies iterum fordidanda lauacra, pecudum innoxiarum lanienam, templi religionem affiduis inquina ti cædibus: Has rerum umbras emicante luce ueritatis euanefcere; Veros esfe filios Abra hæ,qui fidē Abrahe referrent:uere Iudeos effe, qui Christū profiterētur: uere circūcisos, qui mente haberent à fœdis cupiditatibus repurgatam: Veram iustitiam ac perfecta salu tem citra legis auxilia per Euangeliü ac solam fidem in Christü coferri ex æquo omnib. licet ea falus peculiariter olim effet promissa Iudæis, sed ita his promissa, ut prophetæ non

> tacuerint fore ut illis reijcientibus ad gentes prædicatio Christi propagaretur: Per legem Molaicã, quam illi carnaliter obleruabant, uerā iultitiā nulli cotingere, led per fid**em : idé**s docet tum exeplo Abrahæ, tum uarijs iplius legis teltimonijs. Et ad eum modū detracto utrilo supercilio, adempta utrilo fiducia, omneis aquat in negocio fidei Euangelica, ita gratulans faluti gentium, ut fuz gentis cacitate paterno deploret affectu, licet illam ubica

pertina/

pertinaciffime infensam experireturatos id per se durum, ita mitigat, ut dicat nec omneis excæcatos, & fore ut aliquando relipifeat Iudeorum tota natio, fide gentium prouocata. Atque hic obiter uaria multiplexcy doctrina de prefinitis, siue prædestinatis, de præscitis, deuocatis, de gratía & merito, de libero arbitrio, de diuino confilio nobis inferutabili, de lege naturæ, de lege Mosi, de lege peccati. Varij quidam allegoriarum fontes, dum duos Fontes allego facit Adam, alterum quo nascimur iuxta carnem mortales: alterum quo renascimur im/ riarum mortales futuri: Duos homines, internum & externum: internu fpiritui & rationi paren tem, externum cupiditatibus & affectibus obnoxium: quorum priorem aliquando spiris tum appellat, posteriorem interim corpus siue membra, interim carnem, aliquoties legem peccati uocat: Duplice morte, corporis & animi, & tertiam, qua morimur peccato & pec candi affectibus: Triplice item uitam, qua uiuimus corpore, qua animo, & qua uiuimus iustitiæ& peccato:Duplicem servitutem aut libertatem, qua vicissim vel innocentiæservi mus, emancipati à peccatis, uel peccatis seruimus liberi à iustitia: Duplicem Iudaismum, duplicem circuncisionem, geminos posteros Abrahæ: Duas parteis legis Mosaice: carna lem, ueluti corpus: spiritualem, uelutanimam legis: Duplicem baptismum, quo primum abluímur à peccatis pristinis sacro lauagro, & quo Christo commorimur, abdicatis mundiaffectibus: Duplicem sepulturam, corporalem, qua triduo sepultus est Christus: & spiri tualem, qua nos femoti à mundi uitijs, requielcimus in illo; Duplicem refurrectionem, al teram quæ præcessit in Christo, in nobis secutura, alteram qua nos à peccatis pristinis rev divivi progredimurà virtute ad virtutem, hac parte quoad licet futura immortalitatem meditantes: Duplicem iustitiam, dei & hominum; Duplex iudicium, dei & hominum; du Moralis plicem gloriam live laudem, apud deum & apud homines. His dissertis transit ad locum locus moralem, in primisadhortans ad mutuam concordiam, exemplo membrorum corporis: & quoniam pax constare no potest, ubi fastus est aut liuor, obsecrat ut obsequis mu tuis, mutuum amorem alant foueantch. Romanos ut Iudæorum infirmitatem ex diutina kgisassuetudine relictam ad tempus ferant: Contrà, Iudgos, ne gentibus in Euangelij con fortium ascitis inuideant, sed illorum sidem ac libertatem potius æmulentur: & cum idem litomnium deus, idem Christus, eadem gratia, idem præmium, omnes in unum corpus coalescant:neque quisquam sibi arroget quicquam, sed si qua dote præcellat aliquis, eam ad fratris opem accommodet. Atque hunc locum uarietractat, docens quales se præstare debeant erga Iudaos incredulos, quales erga Christianos superstitiosiores, siue ut ipse uo cat, infirmos: quales erga luperiores, quales erga inferiores, quales erga pares, quales er ga principes, ac magiltratus ethnicos, led luo utcung fungentes officio: quales in prosper ris, quales in aduerlis. Deinde rurlum laude Romanorum mitigat admonitionis acerbita tem,& luam apud illos autoritatem commendat, comemorans quanto plus cæteris pro/ mouerit in Euangelio Christi, declarat quanta teneatur illos uidendi cupiditate, & spem facitfui aduentus: curci eum differre cogatur, aperit, laudans spontaneam Macedonum & Corinthiorum in pauperes sancios liberalitatem, tacite ac uerecunde Romanos ad amulandum prouocans. Caput extremum pene totum occupat falutationibus: noti fri/ galutationes gide congestis multorum nominibus, sed mire suo cuiga addito elogio. Postremo quoni/ pauli am penitus nouerat & pleudapoltolorum improbam uerlutiam, & Romanorum limpliz citatem, ac facilitatem, admonet etiam atque etiam caueant, ne illorum blandiloquentia fallantur. Quanquam autem horum pleraque peculiarius ad eam pertinent ætatem, in qua rudis adhuc paulatim suppullulabat ecclesia, ludæis & gentibus admixta, ac principi bus ethnicis obnoxia, tamen nihil elt junde non ad hæc quoque tempora falutaris aliquid doctrinæ possit accommodari:ueluti de fugienda superstitione, quæ dissidiorum est semi/ narium,& lic habet speciem pietatis, ut nihil sit uerę pietati aduersius: de stulta fiducia phi losophiæ mundang & operum humanorum:de merito fidei: de uitando fastu:de toleran/ da alicubi minus eruditorum imbecillitate: de mutuis obsequis alenda concordía: de fe/ rendis aliquousque malis principibus & impijs episcopis, ne turbetur ordo status public ci: de malefactis beneficentía fuperandís : de non fudicando quod ad te non pertineat, de commode interpretando quicquid tecto animo fieri poteft: de cauenda infidiofa blandiv loquentia, alijs & id genus rebus, in quibus hodieque communis hominum uita uerfatur. Sed utilitatem buius epistolæ,æquat ac penè superat difficultas; idque mihi tribus potisi/ mum Tom.7

incompositus

mum de causis accidere uidetur, siue quod non alibi sermonis ordo confusior, nusquam oratio hyperbatis magis hiulca, nusquam anantapodotis crebrius inabsoluta, quod subinde queritur interpres Origenes, in huiusmodi difficultatibus passim lucians ac labor rans. Quod utrum interpretian scribe Tertio sit tribuendum, an ipsi Paulo, aliorum esto iudicium. Iple sane agnoscit sermonis imperitiam, licet rerum inscitiam deprecetur. Rur sus adeo non affectauit orationem arte humana compositam, ut eam sibi sugiédam etiam duxerit, ne quid hinc decederet gloriæ crucis. Atque ob id Origenes existimat superuaca neum esse sermonis compositionem in eo requirere. Hieronymus alias illi uindicatoratio nis artificium, alias adimit, ingenue confitens, è corrupto Cilicum fermone, nonnibil tra xisse uitis. Augustinus etiam rhetorum ornamēta flosculos фex huius depromit epistolis. Quin & in Aclis dux uerbi est, & in epistola ad Corinthios priore, supra cateros omnes linguis loquitur. Quamuis enim, ut testatur Hieronymus, id temporis totus oriens Grav ce loqueretur, tamen ut consentaneum est, apud Celtas non eandem fuisse Romaniser monis castimoniam, quæ fuit Romæ:ita uerisimile est, no parum interfuisse inter Cilicen Græce loquentë, & Atticum. Ad hæc orationis incommoda accellit Hebrailmus, cuius idiomata passim refert, ita Græce loquens, ut nihilo secius interim Hebræum agnoscas. Alteram difficultatis causam arbitror, quod ob rerum inexplicabilium obscuritatem, non alia fit crebrioribus impedita falebris, aut altioribus interrupta uoraginibus, adeout ipfe alicubi relicto quod inftituerat, exclamare cogatur: O altitudo divitiaru. Quid quod quædam mysteria prudens sic attingit, ut ceu per transennam duntaxat ostendat, pro tem porum illorum ratione, prog captu corum, quibus scribit, orationem attemperans . No uerat & uiderat ille quædam, quæ nefas effet homini loqui , & nouit quatenus effet opus lacte, quatenus cibo folido Sciebatætatum in Christo gradus,& quid cui foret adhiben/ dum. Hoc consilio Petrus apostolus apud rudem concionem uerba facturus de Christo, uirum eum nominat; deum tacet: Tertia opinor, crebra ac subita personaru mutationem, dum nunc ludæos, nunc gentes, nunc utrinque, modo credentes, modo incredulos, re/ spicit: alias infirmi, alias firmi, interim pij, interim impij persona sustinet. Quibus rebus

fit, ut lector uelut in Labyrinthis ac Mæandris quibusdam inextricabilibus oberrans nec unde sit ingressus satis uideat, nec quâ sit exitus. Vt mihi non minus uere quàm eleganter Origenes Paulum adsimilem faciat ei, qui hospitem in opulentissimi cuiuspiam principis palatium inducat, diuersis uiarum ambagibus, & conclauium secessibus perplexum: Quædam autem procul ostendat ex ditissimo opum thesauro, quædam propius admoueat, quædam uideri nosit, æpe interim per aliud ingressus hostium, aliunde exeat, ut hospes ipse miretur unde uenerit, ubi sit, aut quâ sit exeundum. Agnouit hoc & Pertrus Apostolus, in epistola secunda testans esse in Paulinis epistolis quædam intellectu dissicilia, quæ parum eruditi, parumque sirmi deprauarent ad suam perniciem, Nos dib sicultates has pro uirili conati sumus amoliri, nisi quod quædam Paulinælinguæ adeo

peculiaria lunt, ut aliquoties mutari non queant, uelut hæc: fides, gratia, corpus, caro, membra, spiritus, mens, sensus, ædificare, aliaque huius generis, quæ ut prorsus mutari non debuerunt, ita quoad licuit emollire stur duimus. Sed iam ipsum audiamus Romanis Romane, immo omnibus crassius & explaratius loquentem.

ARGVMENTI FINIS

Digitized by Google

LI APOSTOLI AD ROMANOS PARAPHRASIS PER ERASMVM ROTERODAMVM.



AVLVs ego ille è Saulo factus, è turbulento pacificus, nu per obnoxius legi Mosaicæ, nunc Mosi libertus, seruus au tem factus Ielu Christi, haud quide perfuga, desertorue priv stini instituti, sed accersitus ad huius legationis munus, ac felicius legregatus के eram , cum pharilaicæ factionis pro/ pugnator, impie pius, & indocte doctus errarem: fed nunc demum uere Pharisei dignus cognomine, quippe semotus selectusciabipso CHRISTO, ad obeundu negociu longe præclarius, nempe ad prædicandum Euangelium dei, nec id san'e nouum, sed sam olim ab ipso promissum propheta/

num iplius oraculis, quæ nunc quoq extant in libris non quibuslibet, sed sanctis inuio/ latæc fidei, de filio iplius, qui in tempore natus est è stirpe Dauidica iuxta carnis infir/ mitatem, sed idem declaratus est æterni dei æternus esse filius iuxta spiritu omnia sancti ficantem: declaratus aut cum alijs permultis argumentis, tum præcipue ex eo, quod ipse deuicta morte, refurgens è mortuis, omnibus in iplo renatis, refurrectionis princeps & autor factus est lesus Christus dominus noster: per que nos no solum hanc gratia, quam legisobservatio coferre non poterat, sumus assecuti, uerumetia apostolica functionem, quò quemadmodum per alios apostolos inter Iudæos diuulgatữ est Euangeliű Christi, ha per me prædicetur inter gentes qualcunq:non ut inuoluantur legis oneribus, sed ut sele sidei de Christo prædicatæ submittant, & huic innitantur, no inani philosophorum fapientiæ:de quaru gentium numero estis uos quoq, quantu ad genus attinet, cæterum adoptione asciti in ius, & cognomen Iesu Christi, ne iam sectarii aut regionii uocabula uos dirimant, cum comunis sit omnitiadoptio. Quotquot igitur estis Romæ deo chari, & a pristinis uitijs ad sanctimonia uitæ uocati, gratia uobis opto pacemes: non qua mun uocatis san dus hic uulgato more solet precari, sed uerā nouam og gratiā, hoc est gratuitū donū Euan gelicæ fidei uere iustificantis,& per hanc penitus abolitis omnibus uitæ præteritæ com milsis, lecuræ iam conscientiæ pacem, stabilemes amicitia cum deo: quæ duo non præ/ flant uel humane fapiétiæ uires,uel Mofaicæ legis obferuatio, fed omnibus proficifcun tur à lingulari munificentia dei patris,& huius filij, domini nostri Iesu Christi. Atque in **primis quidem gratias ago deo patri, ueltro omniữ nomine, qui per filiữ Christum hoc** uobis largitus est, ut qui antehac eratis increduli, nunc fides uestra celebretur, prædice/ turch toto terraru orbe. Que sanè res, p meo erga uos amore no potest no esse gratissima. Testis enim est mihi deus ipse pater, que nunc solutus Mosi lege colo, no crassis illis & In Buangelio corporalibus ceremonijs, sed spiritu meo , prædicans Euangeliū filij ipsius (nam hic illi gratisimus est cultus) quod semper citra omne intermissione mentione uestri facia, in precibus meis, deprecans illü, fi qua fieri possit, ut quod iam diu desidero, tandem ali quãdo cotingat, ita uolente deo, ut prospero itinere feliciter ueniã ad uos. Magno siquiz dem teneor desiderio uidendi uos, no mei copendij gratia, sedut muneris aliquid uobis impartia: no Moli crassif, sed Christi spirituale: quo magis etia cofirmemini in eo quod instituistis, siue ut melius dică, ut mutua sit utris postrum consolatio, dum et ipse uobis deuestra fide, & uos mihi uicissim de mea gratulabiminitatos ita fiet, ut exhortatio muz tua, uestra simul ac mea fidem corroboret fulciate. Id quo minus sit factu hactenus per me quide haud quaqua stetit. Imò nolim uos illud latere fratres, mihi frequenter in ani/ mo fuille uos inuilere, ueru ad hunc ulos diem no licuit per impedimeta, quæ inciderut: စစ် hoc aut cause uos tantopere cupieba inussere, ut inter uos quocs nonnihil fructus re/ portarem, quemadmodu in cæteris nationibus antehac feci. Nece enim hanc Euangelij prædicandi opera a deo mandata, huic aut illi genti proprie debeo, sed ut ille deus est ex æquo omnium, ita Christi Euangeliü æque ad omnes pertinet. Euangelium autē uoco, instificationem per fidem in Ielum Christű filium dei, quê lex promisit & præfigurauit.

Ex refurres

Itacs non Græcis modo, uerumetiam Barbaris, non sapientibus & eruditis tantum, sed rudibus quoque & illiteratis operam hanc debeo, quifquis fuerit ille, qui non reficiat & auersetur. Proinde quod ad me quidem attinet, gestitanimus, & uobis qui Romæ agie tis, Euangelium prædicare. Nec enim hinc me deterret imperij Romani maiestas, nece pudendam mihi duco functionem, si prædicem Euangelium Christi. Nam ut impijs & incredulis res ridicula friuolaquidetur hoc Euangelium, ita quisquis crediderit, huic Judeo primu uirtus est dei efficax ad conferendam salutem, uerech tranquillandam conscientia, quod & Graco nec Iudæorum traditiones, nec uestra philosophia, opes'ue conferre queant. Ea uis cum æque ualear omnibus, tamen ita ut iussit dominus honoris causa primű ludæis oblata est, mox in Græcos & omnes orbis nationes propaganda per Euangelij precones, uto mnes pariter & sua agnoscerent iniustitiam, & dei quærerent iustitiam, sine Scythe sint, fiue Britanni. Procul autem abest à salute , qui aut morbum suum no intelligit, aut un de petendum sit remediu, ignorat. Cum enim antehac alijs in rebus alij sitam esse iustitam existimaret, nunc Euangelio Christi palam sit omnibus iustitia, no Mosi, sed ipsius dei, Ex side in si quæ non sita sit in superstitioso cultu simulacrorum, aut legalibus sudæorum ceremos nijs, sed ex fide contingat, dum agnoscunt homines, id nunc præstare deum, quod olim ore prophetarum suorum promiserat. Quemadmodum & Abacuc prædixit; sustus, in quiens, meus ex fide uiclurus est. Nam cum haclenus plerice mortales impune, ac ceu conniuente deo peccarint, nuc palam è colo declaratiram luam, merito accensamade uerfus omnes homines, quocung modo impios & iniustos, etiam istos, qui à Mosaica lege funt immunes : eo quod ueritatem utcung cognitam non accommodarunt ad pie fancted unuendum, sed perseuerarunt in uitigs, cumq plus saperent quam uulgus homie num deum ignorans, nihilo tamen minus impij fuerunt illis. Totus quidem ut est deus. humano ingenio cognosci nequaquam potest, cæterum quod in humanam cadit cogni tionem, id illi funt affecuti, quanquam hoc ipfum illi debent. Neque enim affecuti fuif fent, nisideus hoc illis aperuisset, Aperuit autem sinon prophetarum libris, quibus ludæis modo locutus uidebatur, certe totius huius fabricæ mundanæ miraculo. Quame uis enim inuilibilis est ipse deus, tamen intellectu conspicitur in hoc mundo tam mírifi. ce condito ac tam mirifice administrato. Cuius licet initi aliquod pracesserit, & finis fecuturus fit, tamen ex huius opificio perfpicitur conditoris uirtus, que nec initiü ullum nouit, nece finé est habitura, quin ipsius etiã divinitas, qua semper in seipso summus fuit etiam ante conditum mundum, ne quid haberent, quod prætexant impietati suæ. Eter nim cum deum esse cognoscerent, haud tamen ut deo honorem habuerunt, uelut omnie um principi:nec; gratias egerunt, uelut omnium bonorum autori, cui hoc iplum scien, tiæ ferri acceptum oportuit, quo tumebant : fed inanis aura gloriæ turgidi,uanick facti. frustrati sunt cogitationibus suis, & arrogantiæ nebula obtenebratum est insipiens cor eorum:atg hoc iplo stulti & indocti sunt facti, quod se iactarent esse sapientes & erudie Et mulduerut tos. Vide autem quo cacitatis, quoci stultitia deventum est. Adulterarunt maiestatem gloriam immortalis dei, adumbrata imagine mortalis hominis; nec hominis modo, uerumetiam uolucrum, quadrupedum, & serpentium. Atcs ob hunc prodigiosum dei cultum, passus est eos ire præcipites, ut animi sui cupiditatibus obsequentes, eò prolaberentur turpitu dinis ac spurcicia, ut ipsi inter sele dedecorarent corpora sua, probrisco afficerent. Nec iniuria in hæc uitiorum portenta prolapli lunt, qui deum cognitũ, ob animi faltum tam portentuole colerent, ut qui pro uero deo mendacem & arte confictam statuam adoras runt, ac præpostere res coditas uenerati sunt, coluerunt of supra eu qui condidit omnia. contumeliosi in deum, qui solus laude ferendus est, & hoc honoris solus apud homines Qui est bener meretur in omne æuum, Amen. Has, inquã, ob causas offensus deus, passus est cos prog diffus in Jecu labi in cupiditates foedas ac probrosas. Negenim ipsi solum uerumetiam foemina illo 14 rum, oblitæ fexus fui, naturalem fœminei corporis ufum mutauetunt in eum qui præten naturam est:nimirum exemplo masculorum, qui, ut dixi, relicto naturali usu fœminarti. mutuis cupiditatibus inter iplos deflagrarūt, adeo ut mas in marem abominandam sure

> pitudinem patraret. Atchis modis cotumelia in deti admilla, in iplos recidit, dignum amentiæ præmium. Nam quemadmodum iplis,non eft uifum, deum cognitum agnoe scere, præck oculis habere: ita vicissim passus esteos deus suis tenebris excecatos, abire

Digitized by Google

in mentenz

Inmentem reprobam, ide eò use, ut patrarent flagitia eiusmodi uiris uehementer indi/ gna,quanquam & alias omni genere scelerum operti, scortatione, auaritia, uersutia, un. dig contaminati liuore, cæde, contentione, dolo, malitia: malis præditi moribus, fufur/ rones, obtrectatores, numinis ofores, feroces, luperbi, faftuoli, scelerii inuetores, paren/ tibus immorigeri, expertes intelligentia, incompoliti, vacantes omni pietatis affectu, nescritœderis, immisericordes. Hi cum deum esse sciant, eundemos summe instum esse ciant, unde necesse sit eos qui patrant eius modi flagitia, dignos esse morte: non solü ipsi committunt eadem, uerumetiam alijs ea comittentibus assentientes, indoctis peccandi CAPVT



Ec ita magni refert, quod hæc flagitia philosophi uerbis detestantur, magi stratus lege prohibēt ac puniunt. Assentitur enim quisquis imitatur. Quas ob res nihil habes quo te excuses, quisquis es hominum, qui tibi placens, alterum iudicas. Imo dum alterum iudicas, hoc ipio teipium condemnas: quandoquidem iudex eadem committis, quorum nomine damnas alium.

Cumo simili culpæ sis obnoxius, in teipsum pronuncias sententiam, dum in alterti pronuncias. Hominibus imponi potest, horum iudicium fortassis esfugies, qui coniecturas scimus enim, acípeciem ueri lequentes, pronunciant, cæterű arcana mentis nő perípiciunt. At deus, quoniam iudi cuius oculis confpicua funt omnia , non iuxta f**peciem ,** fed iuxta ueritatem fententiam *cium dei eft* feretaduerfus eos, qui patrat eiulmodi flagitia,quæmodo recenfuimus. An tibi ufque/ adeo blandiris ô homo (fe putet appellari , quilquis fibi confcius eft) dum iudicas eiuf/ modi uitijs obnoxios, ut existimes esfugere te posse iudicium dei, cum ipse committas. eadem : cumos tibi poenas det homo homini, te non daturum poenas Deo : & elaberis ab illius iudicio, cum tuum iudicium homines non possint effugere: An dei lenitas tibi fpem facit impunitatis;& ob immenfam & exuberantem bonitatem fuam, quodig pce/ nam differens multa toleret, tibi uenit in contemptum, quasi uel ad commissa conniue/ at, uel faueat etiam maleficijs! Nec intelligis hanc diuinam in te lenitatem, haud qui dem impunitatem polliceri nocentibus, sed blande inuitare ad poenitentiam ac resipi/ scentiam, ut beneficiis illius obrutus, incipias tandem tibi displicere. Cæterum tute dei Thesaurizas in te mansuetudine ipse tibi uertis in cumulum damnationis tuæ. Dum enim obstinata tibi iram dei mente, quæ nullis rationibus ad pænitentiam queat emolliri, deum ad meliora prouo/ cantem aspernaris aç repellis, recondis & accumulas tibi thesaurum iræ divinæ. Quæ etliin prælentia fefe nondum proferat, tamen aliquando fentietur: nimirum in tremen/ do illo die, cum iam columpta lenitate, hoc seuerius afficientur supplicijs impij, quo con tumacius reiecerunt ad meliora prouocantem dei manfuetudinem; cum in confpectu omnium aperietur iultum dei iudicium, qui nequaquam hominum more iudicabit aut errans,aut fauens,fed ut incorruptifsimus,& omnium confeius iudex,quic; pro fuis faz dis præmium reponet, alteris quidem uitam æternam: nempe his, qui nûc freti promil/ fis Euangelicis perfeuerant in pijs operibus, ambiuntognon caduça, uana og uitæ præfen tis commoda, sed uitam in cœlis æternã, pro temporaria ignominia dabit sempiternam gloriam, pro contemptu honorem, pro neglecla corporis uita, immortalitatem. Alteris rurius, qui peruerie contentioli maluerüt iniuititiæ, quam ueritati obtemperare, digna factis merces erit, nimirum indignatio, irac diuina, atc hinc afflictio, animic anxietas: each poena manet ex æquo mortales omneis quicunque peccarunt, sed in primis ludæ/ um& Græcum, ut primas teneant in pænis, quibus primum oblata est Dei benignitas. E diuerfo gloria, honor, & pax, ex æquo rependetur omnibus, quicunque per fidem bene 'uixerint, sed in primis Iudæo, mox Græco, dein Barbaris omnibus. Nec enim est apud Deum ullus personæ respectus, quemadmodum apud homines sudices solet, fed is idem pariter & æquus est omnibus. Proinde quicuncy peccauerunt exleges, ex/ leges item peribunt: & quicunc lege accepta peccauerut, per legem iudicabuntur. Ne No enim audi que enim fatis est audisse legem, ut instus habearis apud deum, ne quid hoc nomine tibi tores legistan blandiaris ludæe: sed qui factis ac moribus legem exprimunt, præstate, hi denies iudice tum iusti sunt deo iusti habebuntur. Amplectitur deus, approbatch benefacta, etiam si nulla sit lex, & magis auerfatur eos, qui cum legem habeant, legi non obediunt, quanquam nullis om/ nino deest lex. Etenim cu nationes à lege Mosaica alienæ, ultro naturæ duclu, quæ lege

iubentur

Quiosten iubentur, faciunt, quamuis nullo legis Mosaicæ præscripto moneantur, tamen ipsisibi dunt opus le legis uice sunt, propterea quod rem legis exprimunt, non tabulis, sed ipsis mentibus in gis semptum sculpta, & quicquid apud eos, qui sub lege uiuunt geri solet apud tribunal, hoc inisto, rum pectore geritur, dum pro te, aut aduerlum te teltimonium dicit conscientia: dumé In die cum iu altercantes inter le cogitationes, ui cissim accusant ac defendunt. Secundum hæcigitur dicabit domi/ judicabit illos deus olim, cum quod nuc occulte fit in præcordioru latebris, tum propa nus occulta lam fiet sub oculis omnium, pronunciante eo, cui nihil est occultum. Verum hoc iudici bominum um aget deus per Christum filium, nunc dominuac servatorem, olim iudicem futurum totius humani generis. Ato hæc quide Euangelij, quod uobis prædico, pars est, nequis fabulam aut somnium esse putet. Quid est igitur quod tibi legis nomine placeas sudaes En tu ludar cognomento tibi placens, ac legis à deo prodita privilegio frettis, deun ue gnominaris profectis, ac magisterio legis edoclus, ut non folum ipse dignoscas, quæ fugienda, quæ Et probas uti expetenda sint, que cip in bonis præcipua, uerumetia confidas te cæcis esse ducem posse, liora ditorem parum sapientium, quod hoc tibi præstiterit lex, ut forma, uitæs præscriptum, mam scientia opinor, imò lex facit, ut deteriorem etiam causam sis habiturus apud tribunal dei, nisi secundum legem, de qua gloriaris, ustam institueris. Itaq scientia quam saclas, interez torquebitur. Quid enim mihi te iaclas legis oftentator: qui alterum doces, teipsum non doces: Qui prædicas non esse furandum, ipse furtum committis: qui denuncias uitan dum esse adulterium, ipse committis adulterium: qui simula chrorum cultum execraris, ipsesacrilegio pollueris: Qui de lege deo autore data temetipsum apud homines iactiv Nomen enim tas ac uenditas, idem transgrediendo legem, deum legis autorem dedecoras ac deho dei per nos nestas, & unde tibi gloria aucuparis apud alios, hoc illi uertis in probru, cui soli omnis diffamatur debetur gloria: Quid enim est istud aliud, quam dehonestare deum, quod quidem inte est, nam ad ipsum nulla peruenit ignominia. De talibus enim & olim questi sunt sacriua tes, nominatim autem Esaías & Ezechiel. Nomen, inquiunt, dei per uos male audit, ac probris afficitur, & ignominiosum habetur uestra culpa intergentes idolis deditas; dum dei legisch titulo gloriantes, impie uiuitis. Nece enim fatis est ludæum esse natum, autin Iudzorű religionem cooptatű elfe: fed eatenus profuerit tibi circumcifio, fi id przftes, cuius gratia data est circumcilio, liquita præstes, quod ceremonijs profiteris. Alioqui si legem transgrederis, nihil conferet circucilum esse, cum apud deum perinde sit, quasi præputium habeas incircumcifum. Iam quemadmodum tibi circucilio uertitur in præ putium, nisi reliqua item legis edicia præstes, quæ ad bonos mores faciuntita nisil oberit ethnico præputium, imò pro circumcilo habebitur ipli deo, si ignoratis & neglectis legis ceremonis ea præstet, in quibus summa legis finiscs situs est, uidelicet integrapu ramch uitam: sich Christo, qui legum omnium est summa, fidat & obtemperet. Imo non folum æquabitur tibi hac in parte, quinetia præferetur, ut hoc iplo te melior habeatur, quod circumcisionem nesciat: ideoch huius innocentia damnabiliorem ostendet tuam impietatem, quod is alienus à legis professione, legis tamen sinem ac mentemuita ex primat, cum tu uerbis ac fyllabis legis innitens, & circumcifionis nota legem profefe Non enim qui sus, violes id quod est totius legis caput Christo reclamans. Apud deum, qui non ex cor is manifesto poreis notis , sed animi pietate iudicat , ludæi nomen amisisti , nisi ludæi professionem Indeus præstiteris. Neg enim Iudæus est, quisquis manifesta ludaismi notam corpore circum/ fert:nechic circumcifus est, quisquis præputif pelliculam habet amputatam, sed is de mum ludæus est, qui intus & in animo ludæus est, quem ille solus inspicit, & hinc æsti. mat omnes. Is demum circumcifus est, qui cor habet circucifum potius quam genitale membrum, non saxo insculptis literis fretus, sed spiritu ac mente legis. Etenim cui caro est tantum circumcifa, apud homines quidem ut ludæus gloriari potest: cæterum quem

animus à uitijs purgatus,& pronus in Christum uere ludæum reddidit, ut fraudetur sua laude apud mortales, certe deus hunc agnoscit & approbat, cuius calculo comprobati,

solida felicitas est.

CAPVT III



Ed dixerit hic quispia, si summa rei pendet à pietate uitæ & innocentia mo/ Quid igitur rum, ac fide in Christum, quid igitur reliqui fit ludæo, quo præcellat ethni amplius est cum:aut quid omnino retulit circuncisum fuisse, si pietas & fides æquat cir Indeos? cuncilum & incircuncilum, imò li circücilio, Iudæi peccantis caulam facit

deteriorem: Quod ad Euangelij gratia attinet, nihilo potior est Iudæorum quam gentium conditio. Attamen aliquo respectu magni refertomnino ludaicæ gen/ tis elle. Primum enim hoc nomine iure illis gloriari licet, quod his proprie comissa sunt uerba dei, fiue quod his peculiariter lex & prophetiæ proditæ sunt, siue quod his solis deus loqui dignatus est. Primum magnificum est, hoc honoris habitum fuisse à Deo ei genti, deinde multo præparatior uidetur ad fidem Euangelicam, qui legis promissa te/ net: & uero propior est, qui ueri tenet imaginem. Si quidem Mosi lex & prophetaru ora tula gradus est ad Euangelicam Christi doctrina. Nece enim credentibus officit, si non/ nulli literis legis male addicti credere noluerunt Euangelio. Num istorum incredulitas Nunquid in fidem divinorum promissorum redditura est irritam, ut hominum more offensus pacta credulitas illo rescindat, & nulli præstet quod omnibus exæquo promissum est: Absit hoc, quin po/ rum, side Dei tius ita futurum est, ut nemini non præstetur promissum, nisi qui reiecerit oblatif, ut iam enacuat? promissoris fidem incufare non possit, ut appareat deus uerax, qui cum mentiri nesciat, paratus lit exoluere quicquid est pollicitus, Cæterű mendaciű ab iplis hominibus pro/ Omnis bomo ficifci, qui suapte culpa frustrantur promissis des Deus nec falli potest, nec fallere. In ho mendax minem utrunq copetit quatenus homo est. Nam dei fide certissima esse testatur & psale mus mysticus Dauid. Vt in dictis, inquies, tuis appareas iustus & uerax, & ipsa re uinz cas, quoties ut uanti pollicitatore te inculabit homines, suspicates fore, ut ob metiscelus non præstes, quod genti Dauidice policitus es. Merebar ipse frustrari promisso, sed rez fertramen fidem ac ueritate tua ita comendatiore ac tellatiore fieri mortalibus meo pec cato, li colpexerint te ne tanto quidem admisso ossensum vertisse sententia. At hic alicui forlitan in mente uenerit. Si dei iustitia comendatior spectatiore redditur hominu iniu kitia, quid fentiendum est: Deum iniquii esfe, qui uelit existere peccatii quo magis esuce scatsua iusticia: Iam enim no meis, sed impiorii hominii uerbis loquor. Sed absit, ut hæc secundum ho cogitatio pio hominiunqua in menteueniat. Alioqui quo pacto deus eritiudex fummus minem dico huius mundi, si iniquus est: Nam si id à deo procuratum est, ut ego sim mendax, quo per meam mendacitatem veritas illius reddatur illustrior, meumes probrū cedat in gloriam iplius, cur mihi peccatti meum imputatur, ac no potius ita cogitamus, quemadmodum maledici nos calumniātur, lic interpretantes, quali nos ita loquamur: faciamus mala, ut hinc eueniant bona, siquidē per nostrā iniusticiā comendabilior facta est dei iusticia. Sed proculauertat deus hanc cogitatione à pijs animis. Nam isti iure merioch damnatur ob Quoru dame incredulitatem, quomiaut deo non possunt imputare peccatif suum, cuius ipsi sua sponte natio iusta est funt autores : ita nihil gratiæ debetur eis, fi quod ipfi fuo uitio peccat, deus fua bonitate พะหม่ in gloria ในลี. Sed ut ad rem redeลี, quid dicemus : Nนี ludæi potiores fumus ethni eis:Nequaqua. Sane quantifad Euangelij gratia attinet, etia li prærogatiua Mosaicæ les gisuideamur priores. Iam enim argumēnis docuimus Iudæos pariter & Grecos omnes culpæ obnoxios elle. De gentibus quidem manifeltius elt, quit negari polsit. De ludæ/ is autem testantur & ipsorum psalmi. Sic enim scriptum est psalmo decimotertio: Non estius us quisquam: non est qui intelligat, aut exquirat deum: omnes desecerunt, parie terimatiles factifunt, non est qui exerceat probitatem, no est, inquam, uel unus. Iterum palmo quinto: Sepulchrum apertum est guttur eorum, linguis suis ad dolum usi sunt, ue nenum afpidum fub labijs eorum. Atque item pfalmo nono: Quorum os execratione & amarulentia plenum est. Et his consentiens Esaías: Veloces pedes illorum ad esfunden dum sanguinem, contritio & calamitas in uijs eorum, & uiam pacis non cognouerunt, non est timor dei sub oculis eorum. Neque causari licet, hæc ad Iudæos non pertinere: sum palam sit, quicquid lex loquitur, ad eos potissimum attinere, quibus ea data est, & ob hoc habet magis obnoxios. Atqueid sane non alio consilio factum est, nisi ut ex Quiaex oper æquo mortalibus omnibus os obstruatur, totusos terrarum orbis declaretur pariter ob/ribus legis no boxius Deo, quando nec Moyli lex iuxta literam observata quenquam omnino mote iustificabitur

talium

talium potest iustum & innocentem reddere iudicante deo, cui nisi iustus sis, frustraho, minibus habeare iustus. Sed dixeris: Quis igitur usus legis, si per hanc non comingit homini iustitia: Certe in hoc profuit, quod per eam suum quisque peccatum magis agnoscit. Est nonnullus ad sanitatem gradus, morbum suum intelligere. Porrò sicut le gis partes erant antehac, prodere peccatum hominum prius minus euidens: ita niicper Superomnes Euangelium declarata est iustitia, quæ Mosaicæ legis adminiculo non egeat, tametsites qui credunt stata est eam lex & prophetæ. Iustitia, inquam, non legalis, sed dei, iden non per circum/ in eum cisionem aut Iudaicas ceremonias, sed per fidem ac fiduciam erga Iesum Christum, per Non enim est quem unum uera iustitia confertur, non ludæis modo, aut his, aut illis nationibus, sed ci

distinctio tra delectum omnibus & singulis quicung illi fidem habuerint. Sicut enim communis estomnium morbus, & omnes pariter huc reciderunt, ut apud deum de sua institutelo Per redeptior riari non possint, ita eodem e sonte petenda cunctis iustificatio, quæ quidem haudrer nem ipsius penditur ceu debita merces observatæ legis Mosaicæ, sive etiam naturæ, sed gratis do natur beneficentia diuina, non per Molen, sed per lesum Christum, cuius sanguinere dempti sumus à tyrannide peccati. Erat quidem olim Ludzeis suum propiciatorium aix delicet umbra typusch futuri: cæterum hunc omnibus nunc uerum propiciatorismelle declarauit, quo prius nostris commissis inuili, nunc reconciliemur deo, non per langui Ad oftensio nem pecudum, uelut apud Iudaos, sed ipsius Christi sacrosanctum sanguinem, omnia nemiustitie omnium crimina diluentem: hoc pacto declarans hominibus suam iustitiam, dumita eius per filiü superioris uitæ condonat errata, ut nolit eos posthac in uitia recidere. Necideo condonat, quod illi meruerint, sed quod ipse promiserit. Nec ideo passus est hucusque peccantes homines, quod illorum uitia uel nesciret, uel probaret, sed ut hoc præfinito tempore palam faceret luam iustitia, ut appareat ipsum esse natura uerech iustum ex sele, & unicum humanæiustitiæautorem, ider promiscue omnibus quicuner sidem habuer vbiergo glov rint Euangelio lefu Christi. Dic igitur Iudæe, ubi gloriatio tua: Nimirum ademptaest riatio tua tibi, postea quam diuina uoluntas omnes orbistrationes æquat in negocio Euangelija Defertur & gentibus salus ac iustitia. At per quam tandem legem: Num ueterem illam Mosaicam, quæ ceremonías præscribits Nequaquam, imo per nouam legem, quæ nihil exigit nisi fidem erga filium dei Existimamus enim, id quod res est, posthac quemuis hominem per fidem iustitiam consequi posse, etiam si Mosaica legis prascripta no set uet. Lex illa peculiaris erat genti Iudaica, uerum hoc beneficium Euangelica graticab ipío deo proficilcitur in uniuerlos . An uero deus ludæorum tantum deus est : Nónne Circuncisso idem æque & gentium deus est: Dubium non est quin exæquo communis sit gentium nem ex fide, ac Iudæorum. Porrò cum unus, idemos sitomnium deus, par est & donum illius omnie praputiu um esse commune. Itaque non estalius, qui instificat circumcisum, à fide legis servatorem per fidem promittentis, ad fidem Euangelij promissum exhibentis traducens: alius qui iustificat incircumcifum, a cultu fimulacrorum ad communem fidem uocans . Verum hic dixe Legemergo rit Iudæus quispiam: Quid ais Pauler Si uerum est quod ais, omnia nunc per sidem præ deftruimus stari, Mosi legem prorsus ociosam & inutilem facis Iudæis. Bona uerba. Imò adeo non abolemus legem aut labefactamus, ut eam enam confirmemus, stabiliamuso, id prædi cantes factum, quod lex futurum promiferat, eum en nunciantes, in quem ceu scopum, fumma legis spectabat. Nece enim id aboletur, quod in meliorem reparatur statum: non

nijje Abraā

CAPVT IIII Lioqui li quis hunc legis Molaice statti, ut nunc est crassa & carnalis; mor dicus tenere pergat, & huius fiducia cæteris salutis adipiscendæ spenior stendat, huic ego proponá non quemuis Iudæti, sed ipsum Abrahá, circum cilionis principe, quo stirpis autore præcipue gloriatur & iaclat lese gens ad univerla ludæorum. Quanquam is quidem quod ad carnalem attinescese

gnationem, fic ludæorum pater eft, ut non minus tamen pater fit omnium, qui cuisquile lum fidei similitudine referunt, hoc est animi imagine reddunt, non corporis. Nametro cumcilio, quæ, ut dixi, primű prodita est in Abraham, totius Mosaica legis ceu pigni est ac signaculum: 85, ut ita dicam, peculiare symbolum quo Iudzi, Iudzi sunt. Dispicia musigitur, quid is fit confecutus, & qua ratione fit confecutus. Primum epim huic our tigille

magis & li defluentibus arborum floribus fuccedat fructus, autumbre fuccedat corpus.

Digitized by Google

Quid ergo di cemus inue/

tigisse justificial audem testantur diujnæliteræ. Quod si ea laus illi contigit ex circuncision neaut cateris huiusmodi, qua Moss lex prascribit observanda, habet ille quidem quod glorietur, uerum apud homines, non item apud deum. Quare apud homines: Nimirum quod ex rebus corporeis, de quibus homines iudicant. Quare no apud deum: Quia non excommendatione fidei, qua nos dei commendat oculis. Sed Abraham cosequutus est inflitise laudem apud iplum deu. Igitur non ex observatione prescriptorum legis eam est consecutus, sed ex eadem fide, per quam nuncomnibus Iudæis simul & gentibus est laus eadem ambienda, uidelicet uere filijs Abrahæ. Non habeant pondus quæ dico, nisi id tla milime sacræ literæ pronunciant. Sic enim legis in libro Geneseos capite decimoquinto. Gredidit Abraha deo, & ea credulitas imputata est illiad iustitia. Promiserat deus posteri mem stellaru numero parem ei, cui & uxor esset sterilis, & nullus adhuc hæres extitisset, Illenihil contatus fidem habuit pollicenti, non considerans quale esset quod promitteba un led quis esset promissi autor: statimes ob siduciæ meritű iustus est habitus, non ex cir euncilione, qua nondum acceperat, sed ex credulitate: & habitus est utics no apud homi/ acs, sed apud deum, quo uno teste hoc negocij tum agebatur, & a quo illi hoc imputatum estadiusticiam, cum legis Mosaicæ iusticias non præsticisset. Nam imputarissiue acceptu keniproprie dicitur, quod re persolutum non est, sed tamé ex imputantis benignitate pro coluto habetur. Quod si ipse Abraham patriarcha non assecutus est iustitiæ laudem meri to circuncilionis, sed ante circuncisionem comendatione fidei, quidest quod legis sua ce semonijs fidat ludæus, cui lex hæc ad tempus est datar At multo minus ethnicus, cui lex Bi autem qui eadata non est. Na Iudæo legis ceremonijs obnoxio, si quid præmij rependitur observan operatur ellegem, uelut ex pacto debítum rependi videtur, potius quam ex conferentis fauore: ruiv sum liquid pœnæ infligitur non obseruanti, ipsius merito infligitur. Siquidem ut accipit dimenium luum leruus, qui penium operis abioluit : ita flagris emendatur, qui officij lui nonmeminit. Ceteru gentibus, quæ legis ceremonias nelciut, aut Iudæis etiam qui à legis serukute ad Christi fidem desciscunt; nec iam operantur, uelut ex prescripto, sed pure sim pliciteres fidunt illi, qui gracis perfectam iustitia confert, etiam impijs, quorum uniuersa scelera sua morte sustailit: his inqua ad exemplum Abrahæ sides hoc præstat, ut pro sustis babeantur nulla legis observatæ comendatione, sed solius fidei, ad quam nemo cogitur, ledinuitantur omnes:ut uoluntatis sit, non seruitutis, quod in Christum credimus, gratig nondebiti sit, quod in iustorii numerum per illum asserimur. Pro nobis facit & Dauid ile lepropheta regius, & rex propheticus, prima secundum Abraha Iudaicæ gentis gloria, &inquo nobis præcipue promissus est Christus, unicus institue nostræ fons. Nã is psale motrigesimoprimo ad eundem modum describit hanc, quæ nunc per Euangesium aper ritut, hominis beatitudinem, ut declaret eam non contingere ex Mosaicælegis operibus, ceu debitam, sed ex beneficetia diuina, qua ad Christi sidem trahimur. Beati, inquit, quo tum temisse sunt iniquitates, & quorum obtecta sunt peccata. Beatus uit, cui non impus Beatitudo ers tarit dominus peccatum. Audis remitti iniquitates aduerlus legem Molaicam commile go bec in cir Las Audis obtegi peccata, aduer sus natura legem patrata. Audis nullum omnino peccas cuncifione torum genus imputari, iam beatitudinem adepto per Christum, & tamê nulla fit usquam manet legis observatæ mentio. Non est igstur, quod hanc beatstudinem à Dausd descriptam, aut iulitia laudem Abrahæ tributam, ludæi uelut horð posteri, proprie sibí uindicent, exclu sugentibus. Alioqui illud mihi respondeant: Felicitas hæc promissa utrum ad eos tātum perinet, qui circuncili funt, & ob hoc legi obnoxiji an ad eos quoq, qui nec circuncilio nem norunt, nec legis ceremonias: Certe fatêtur ipli Abrahæ fidem imputatam fuisse ad iultitiā. Atqui hoc cū lit totius gentis Iudaicę caput, iuxta id reliquū genus oportebit ælti mari. Neg enim par fuerit nepotes libi uindicareius, quodin generis autore non fuerit, Constatiustum esse dicti Abraham, sed ilkud expediant, qua ob causam dictus sit: Num obamputatam præputij pelliculame an potius ob fidem, citra ullam circuncilionis com mendationem: Palam est ob circuncisionem Iudaicam illi non contigisse iustitie laudem, cum id temporis nec effet adhuc circuncilus, nec iussus circucidi. Prius credidit ex suo se minenalcituru Christum, per quem beatitudine hanc & paternam iustitiæ laude asseque tentur omnes gentes,& ob hanc credulitate justus est habitus. Deinde accessit circuncia et signum acc lonon que iultina conferrer, led que lymbolum quoddam ac nota foret apud homines, cepit circun/

non cisionis

Digitized by Google

non apud deum, qua dignoscerentur elle filij eius, qui deo credidiflet nondum elieuhci fus, ato incircuncifus etiamnum sola tamen fide deo placuisfet. Si circuncifus credidisfet, ac instusesset appellatus, uideri poterat huius nominis felicitas ad solos circuncisos perti riere: nuc contra priulquam circuncidi iullus ellet, fidei comendatione iultus elt pronun ciatus. Successit auté circuncisio, non ut iustité parens, que iam contigerat, sed partimut typus quidă ueræ circuncilionis, hoc est innocentiæ lecuturæ in his, qui credituri ellent Christo, quæ circuncisio no silice peragitur, glandis pelliculam resecante, sed spiritu, prav tras cupiditates omneis ab animo recidete: partim ut fignaculum quodda ac pignus, quo certa esset Abrahæ huius promissi sides, no continuo præstadi in Isaac, qui Christu adum brabat duntaxat, sed suo tempore exhibêdi in filio dei : atog ita demü Abraham primum exemplu fidei, intelligeretur pater omniu, qui ipfius imitatione crederent Christo, cita ullam carnalem circuncisionem:& quemadmoduilli fides fuit imputata ad iustivam, ita Sed er bis qui his quoq ceu germanis ac legitimis Abrahe filisimputaretur fides ad iustitiam. Atqua fettantur ner fit gentium pater, ut tamen Iudæi non excludantur, si modo non hoc tantum nominesibi fligia fidei placeant, quod ab Abrahæ circuncili stirpe ducant genus, nota duntaxat corporis cogna tionis argumentű circunferentes, fed multo magis fidem illam exprimétes, qua nondum circuncilus deo habitus estiustus. Nullum enim certius argumentuliberos no sporios pa rentibus suis asserit, qu'àm paternarum uirtutum æmulatio. Cum enim homines abdicêt ex se prognatos, suos és negent esse liberos, qui degenerant à moribus ingenio és maiores, multo magis deus hac nota nothos à legitimis filijs discernet. Porrò quemadmodi Abra ham non promeritus est hoc observatione legis Mosaica, que nondum erat prodita, nec Mon entin per merito circuncilionis, quam, ut dictum est, nondum acceperat, ut eum deus tam magnife legent promiscis promissis honoraret, pollicens fore, ut totius orbis dominitad infumaut posterosis sio Abraba lius hæreditate deueniret, led fidei comendatione, qua iusti cognomen meruit: Ita non ele quod Iudæi sperenthuius pollicitationis diuine ius, solo circuncisionis, aut legis tiulo ad sele perueturum. Nec enim alia ratione propagari potest in posteros, quam qua primum partum est ipsi generis autori. Nam si quibulctiq sub lege Mosaica nasci contigit, adhor legis titulo pertinet Abrahæ posteris promissa orbis hæreditas, uidetur írrita facta deisi des, & inanis esse pollicitatio, cum constet legis beneficio non cotingere cuiquam, quod deus promisit Abrahæ. Tantum enim abest ut Mosi lex tam eximiam felicitatem præsta re possibutiram magis & indignatione inducat æterni numinis, dum grauioris ostentæ ministrat occasionem. Fides contra, ex impio instum reddit. Neg enim illic est hereditas, quæ filijs debetur, ubi offensæ sunt, & indignatio. Quod si roges, quomodo lexiram ma gis conciliet, quam iusticiam, dicam. Reum agere non potes, ni prius lege latam pœnades nuncies.Porrò lex Mofaica plurima præfcripfit de circuncifione, de fabbatis, de neomez nijs, de ciborum diferimine, de morticinis, de fuffocatis, de fanguine, de lotionibus, que omnia funt eiulmodi, ut obleruata nontonferant falutarem illam iuftitiam, & tamen qui vi per gratia transgrediatur reus lit, poenæg obnoxius. Lex autê hæc quoniam non alligat, nisi ludao firmi sit prov rum gentë tantum, & Abrahæ promissa est hæreditas omnium gentiti, non potest per ke missio omni gem carnalem, dei promissum ad omneis peruenire. Consequitur ergo, utex side contio semini gat hæreditas, ut res gratiæ ac sauoris no debiti uideatur. Atog ita constabie sides promissi diuini, quo posteris omnibus Abrahæ, spes huius felicitatis ostensa est. Posteros autēuo co, no eos qui duntaxat per legis cognatione ad Abraham pertinet, sed multo magis qui fidem parentű exprimunt. Par eft enim ut plus habeat momenti cognatio fidei, per quitn ille promillum meruit amicus dei factus, quam cognatio legis, quæ offelas gignit, & seos facit. Stulte igitur ludei hoc patre ceu peculiari gloriantur, cum is sit pater omniti ne libis; quicung ex quacung natione profecti Christi sidem amplectimur. Quemadmodü testa tur & iple deus Genelis Cap.17. cum adaucto nomine, & pro Abram dicto Abrahã ais Pätrem multarum gentiü constituite. Certe uerum sit oportet, quod locutus est deus. At qui tandem pater erit multarum gentium Abraham, si isad unicam circuncisorum natio nem pertinet: Imo licut deus comunis est omnium sibi fidentiu, ita uoluit Abraham, qui dei typum gerebat ut Isaac Christi, esse patrē non huius aut Illius nationis proprium, sed commune omnium, quas illi fidei affinitas copulaffet, Non potuit autem Abrahamfalli credulitate lua, quandoquidem filus est illius promissis, qui no solum esfectis dare potest

fœcundi

fæcunditatem, uerumetiam mortuis uitam reddere, adeo ut poltea iuslus occidere filium unicum Isaac, in quo uno spes omnis posteritatis erat sita, ni hil tamen addubitarit de fide promissoris, à quo sciebat illum in uita posse reuocari, & ea quæ mortalit opinione pror Qui ninificat sus nihil sunt, perinde quali sint aliquid, ad hanc felicitatem asciscere. Iudæi sibi uidentur mortuos uiuere, uidentur aliquid esse, gentes ceu mortuos, & nulla bona re dignos abominatur, at his plus præstat dei uocatio, qu'am Iudæis sua cognatio. Ac san'e digna erat fauore, tam so lida, tamés firma senis fides, qui pollicete deo fretus, de his rebus certa spem concepit, de quibus iuxta naturæ uires nulla erat ipes, agnoicens ac re teltans promiiforis tum fidem, tumomnipotentia. Nec dubitauit cum iple effet effœtus, & uxorem haberet sterilem, se ta men fore patrem multarii gentium, ac posteritatis autorem tam numerosæ, ut stellarum multitudinem posser æquare, quod deus educto in agrum cum ostendisset cœlü innumez rabili stellarum densitate differtum, dixit: thos ignes numerare non potes, tam erit innu merabilis posteritas ex te proditura: Id cu haud quaqua probabile aut simile ueri tum ui/ deretur ob ætatis imbecillitatem,tamen infirmus licet uiribus corporis, no infirmabatur fideiuigore,nec diffidentium more, circum spicere coepit argumenta, quibus hoc aut fieri possit, aut non fieri, nece respexit corporis uires iam esfœtas, & ad generadum inualidas, utqui iam accederet ad annum centelimü,nec confiderauit ætatem uxoris,cui & ipli iam per atatem emarcuerant membra muliebria, ut etia fi ipfe gignendi uiribus nondu fuiffet defectus, tamen illa ferêdo utero esset inhabilis. Nihil, inquã, horum uenit in mentê, nihil sed confirma diffilus elt, nihil hælitauit, sed toto pectore fretus promissis dei, & ta fide robustus, quam tus est side corpore inualidus, de sua uirtute desperans, de promissoris uirtute certissimam spem ob timik, atcz hac in re nihil libi uindicans, totam gloria ac laudem uni deo tralcriplit, quem sua tam inconcusta fiducia simul & ueracem testatus est, qui nollet quenquam fallere, & omnipotentem, qui præstare posset quicquid esset pollicitus, quantum libet illud huma/ nas vires excederet. Hac gloria potissimum delectatur, qui nostris officiis nusquam eget, ates ob id imputatum est Abrahæ ad iustitiam, ut inquit diuina scriptura. Nees uero id u/ Non aut est nius Abrahægratia scriptum esse arbitrandum est, quod fides illi sit imputata ad iustitia: scriptu tantu neque enim hoc tantum agit diuina fcriptura, ut Abrahægloriæ confulatur: fed ut nobis Abrahæ nepotibus paretur exemplű, & perípicuum fiat univeriis, quemadmodű Abra ham fiducia comendatione, citra legis patrocinit autadminiculu affequutus est, ut apud deum iustus haberetur, ita nobis hoc nequaqua à legis observatione petendum esse. Ille iustus dictus est, quad credidit deo. Nobis non aperitur alius ad iustitia aditus, nisi ut cre damus & ipsi in eunde deum, qui quod Abrahæ pollicitus est in typo Isaac, id nobis præ stititin Christo Iesu domino nostro, que suscitauit à mortuis, declarans non frustra credi diffe Abraliam, eum effe qui uitam daret & morruis, & ea quæ non funt, perinde reuocet, quasi sint. Christo igitur no Mosi iustitiam & innocentia nostram accepta feramus opor Qui traditus tet, qui sponte sele tradidit in morte, ut gratis per fide nostra disueret comissa atquidem te est propter de uixit excitatus à mortuis, ut à mortuarijs factis abstineremus, nece posthac peccaremus, litta nostra ea rurlus comittentes, ob qua ille mortem oppetisset. Mortuus est, inqua, ut in nobis cul pam occideret, & refurrexit à mortuis, ut prius per illumortui pristinis culpis, mox una cum illo & per illum refuscitati in nouam uitam, deinceps iustitiæ uiuamus, quam illius CAPVTV beneficio accepimus.

Tenim quum sola peccata simultatem pariant inter deum & homines, postea sustificatier/ quam ex impijs & peccatoribus iusti sacti sumus, ides nec per legem Mosaica, go ex side pa quæ magis augebat offensas, nec factoru nostrorum merito, sed ad exemplum cem habemus patris nostri Abrahæ, comendatione sidei reconciliati sumus deo patri, cui &

bb à

adfert

Abraham amicus est factus fidei merito: ide non per Mosen, sed per fisium dei unicum, dominū nostrum Iesum Christum, qui noxias nostras suo sanguine disues, & morte sua, deum nobis ante ob comissa nostra infensum, recocilians, aperuit nobis aditum, ut interecedente fide, citra legis aut circuncissonis adminiculum ad hanc Euangelij gratia perdue ceremur. In qua quidem side sirmi stamus, neces stamus solum animisalacres & erecti, ue Gloriamur in rumetiam gloriamur no modo nobis pacem esse cum deo, uerumetiam spem certissimam spegsoria sie ostensam, fore ut per sidei perseuerantiam fruamur aliquando gloria dei. Nec inuidemus liorum sudaris, si de sua circuncisione glorientur. Non poenitebit nos sidei nostra, que fructum

Tom. 7

Digitized by Google

adfert tanto uberiorem, necs gloriæ nostræ, cuius spe interim fulcimur & erigimur. Ea f nondum apparet, & si ad hanc multa ferendo perueniendum est, tamen has ipsas etiam afflictiones interim nobis gloriælaudick ducimus, quas & gloriofo titulo patimur, quack ad immortalitatem uiam aperiunt. Siquidem & nouum iltud exemplum à Christo sum. plimus, & eximiam doctrina ab eodem accepimus, quod tolerandis malis, corroboratur tolerantiæuirtus, toleratia uelut aurum igni reddimur deo & hominibus spectatiores ac probatiores. Rursus quo pluribus malis fuerimus probati, hoc firmior præmij spes noz bis nascitur. Necquero periculü est, ne ea spes nos fallat aut destituat, ur apud impios pu deat credidisse, quando quidem iam nunc certissimum pignus & arrabonem tenemus, mi ram & inauditam dei charitatem erga nos, quæ non folum exhibita est foris, uerumetiam abundatissime impressa est cordibus nostris, quæ nos illum redamare compellat, ides per spiritū sanctum, qui pro frigida legis litera datus est nobis, uelut arra promissi. Nisi enim Pro impijs summa quada pietate nos adamasset deus, nung huius unicus filius Iesus Christus uolēte mortuus est patre descedisset in terras, & assumpto mortali corpore, morte pro nobis oppetisset, præ sertim cum id teporis adhuc imbecilles essemus, cupiditatibus nostris obnoxii, quaslex iritare poterat, coercere no poterat. Et tamétales adamauit in spem salutis, immo impios & idolis servientes adamauit: & sic adamauit, ut quo nullum amoris argumentū, nec eui/ dentius, nec rarius, mortem etiam uolens nostra gratia subierit. Atqui inter homines uix ullum reperias tam amicum, ut integri promeritich amici periculum sua morte redinati Sed demus inueniri, qui pro bono amico fortallis mortem non reculet adire, deus tamen omnia humanæ charitatis exempla fuperauit, qui pro impijs & indignis filium fuum in mortem tradiderit. Quod li tantum beneficium præftitit impijs ac nocētibus, quanto ma gis hoc idem præstabit iam purgatis, & emendatis, & filis sanguine reconciliatis, ne de nuo peccantes recidamus in iram, tanto grauius condemnandi, quod ad impietatis cule sed er gloria pam, & ingratitudinis malum accesserit. Christus pro nobis mortuus est ad tempus, sed mur in deum idé resurrexit, semper ui clurus. Vt nobis mortuus est, ita nobis resurrexit. Quod si mors illius tantum nobis præstitit, ut cum antea deum haberemus iratum & infensum, postea coperimus habere propitium ac beneuolum, multo magis hoc nobis præstabit illius uix ta, ne in ueterem limultatem recidamus. Mors illius abstulit peccatum, uita tuebitur in Proptered fir nocentiam. Mors eruit à potestate diaboli, uita patris erga nos amorem conservabit. Hac eut per unum argumenta divinæ erga nos charitatis adeo funt evidentia, ut non folum fecuros reddant, bominem certamos (pem præbeāt, nos fore tutos ab ira uentura, uerumetiā tantam-addant alacrita) tem, ut gloriari etiä iuuet, haud quidem noftra iaclantes merita, fed deo patri gratantes, cu ius beneficentiæ debemus hanc totam felicitatem: quam nobis largiri uoluit, non per les gem ac circuncilionem, sed per lesum Christū filium suum, cuius interuentu cum illo rez dimus in gratiam, quo uidelicet lumma huius beneficij no alio referatur, 🕏 ad iplum deŭ, & eius unicum filium. Ido miro & arcano dei colilio curatu est, ut restituta salutis ratio, cum accepti exitij ratione congrueret. Proinde quemadmodu per unum Adam, qui priz mus prætergreffus eft dei præferiptum, peccatum irreplit in mundum, peccatum autem morte comitem lecum traxit, quandoquidem peccatu anima uenenu elt, atquita factum elt, ut malum à principe generis ortum, in univerlam polteritatem dimanatet, dum nemo non imitatur primi parētis exempl**ū: ita** pe**r unum Christū in quo-renascimur om nes per** fidem, innocentia inducta est, & innocentia comes uita, at ce ea felicitas ab uno noui gene ris principe profecta, deriuatur in omneis, qui fidei cognatione ad Christi pertinent, & innocentis uestigia lectatur innoxia uita. Porro limulates peccatu lemel in orbem ir reple rat, & hominū genus uniuerium occuparat, profligari no poterat, nec lege natura, nec le ge Mofaica, nifi quod hactenus profectif elt legibus, ut qui peccarent, rei iam ac poznam Peccatum no comeriti uiderentur. Nam sicuti pueris, in quibus natura lex nondum habet locu, ob ata imputabatur tem minus adhuc discernentem quid reclum, quid secus, no imputatur adhuc peccatu: ita nec ethnicis imputabatur, si quid aduersus legem Mosaica comissisent. Ante lege igitur, quæ proderet transgressionem, non aberat omnino peccatu, ob legem naturæ, sed homis nes libi indulgebant, ac uelut impune peccabant tanqua exleges. Itag cum nondū uenil Regnauit set ille, qui peccatum tolleret mundi, qui mortis tyranidem profligaret, mors per Adam

mors ab Ada ingressa regnauit impune, in eos quoq, qui non peccauerant impie contra dei præceptu,

Digitized by Google

quemadmo

quemadmodum fecerat Adam, qui iam tum typum & figuram gerebat Christi, multo post uenturi, non quod is simpliciter adsimilis sit Christo, sed quod aliquo usque Christi prætulerit imaginem. Hoc similis; quod uterg generationis fuerit princeps, sed ille terre/næ, hic cœlestis. Item hoc quod ab utrogs quiddam uelut ab autore professum dimanarit inomnes homines, sed à terreno Adam iniustitia & mortis origo, à cœlesti innocentia ui tæg principium. Atqui ut aliqua ex parte similes fuerunt, ita nequaquam pares fuerunt, sed non sicue Siquidem cum alioqui per se sit efficacius servare quam perdere, longe potentior est Chri delicium, ita significant cum anoqui per le interneacion le rolling de la company de l efficacior ad conferendam uitam, qu'am Adæ transgressio, ad inducendam mortem, & o/ mnino noxam Adæ Christi uincit bonitas, ne quis tantii tribuat peccato primi paretis, ut de sarcienda salute dissidat. Etenim si tantum ualvit ille peccandi princeps, ut tantus ho/ mínum numerus ob unius commissa, morti sit obnoxíus, plus ualebit, & in plures exune dabit dei beneficium, ac benignitatis munus, quod nobis per unum item hominem Ielum Christum innocentiæ principem largitur, per quem non modo mortis & peccati tyran/ nidem abstulit, sed pro peccato iustitiam, pro mortis tyrannide uitæ regnum contulit, sic ut Adæ damnű, dei benignitate nobis in lucrum cesserit. Rursum licet per unum Adam peccantem inuecta sit pernicies,& perunum Christum innocentem inuecta sit salus, tav men utruncy alteri par non est. Siquidem pernicies sic est orta, ut unius peccatum in om/ Namindicin nes posteros propagaretur, atque ita tandem omnes redderet obnoxios: contra, dei bene ex una delific ficium ficcofertur, ut uniuerfa omnium delicia iam agglomerata, iam confirmata, femel Christi morte aboleantur, necp solum aboleantur admissa, uerumetiam iustitia gratis con feratur. Quod si tantum ualuit una unius hominis culpa, ut omneis mortis tyrannidi red deret obstrictos, & qui ad primi parentis exemplum peccabant, similiter mortis iugu fer rent, plus tamen largitur exuberatiffima dei benignitas, nimirum ut qui ad Christi exem plum innocentiam ac iustitiam amplectuntur, non solum liberi sint à peccati mortisch ty ramide, uerumetia regnante uita regnent & ipli per illum, unicum omnis nostræfelicita tisautorem. Hoc igitur conuenit, quod sicut per unius hominis comissum irrepsit pecca/ tum,quod omnes morti reddidit obnoxios, ita per unius hominis iustitia, que propagata estinomnes qui credit, & uitæ regno sele subijciunt, iustos facit, & uitæ participes, Que admodum enim unus Adam, dum no obtemperat præcepto dei, plurimos traxit in pece Sicut enim catuauitæ transgressionis imitatores, ita unus Christus, qui obedijt deo patri usq ad sup per inobee plicium crucis, multos reddet iustos, obedientiæ sectatores. Sed ut redeamus ad id quod dientiam aliquanto superius institueramus, Si dei consilio destinatum erat hac uia tollere peccatu, & conferre iustitia ac uitam, quorsum attinebat legem inducere, quæ nihil conferret: Ime mo hoc certe contulit lex, ut per hanc clarior & euidentior esset dei erga nos beneficetia. Quo magis enim eminet, & sæuit peccatū, hoc magis eluceteius beneficium, quià pecca to liberat. Lex aperuit peccati tyrannidem, dum huic frustra obluctatur. Potes erat & ua/ lida erat tyrannis, sed potetior dei benignitas, quam hoc magis sentimus, quo grauiorem mortis tyrannidem haclenus experti sumus. Atqs hoc certe legi debemus, quod intelligio musdiuini beneficij magnitudinē; quo factum est, ut quemadmodum diabolus per pece catum tyrannidem adeptus, mortem animarti, quæ uerissima mors est in omnes inuexit, ita deo largiente regnum adepta innocentia, conferat omnibus uită, autore Ielu Christo, quo uno domino ac principe gloriamur, iam à mortis servitute liberi, sub cuius mortis im perio paulo ante militauimus.

CAPVT VI T quonia diximus per legem exuberalle peccatum, iden in hoc profuille, Quidergo di quod magis exuberauit dei benignitas, ne quis hincoccasionem artipiat in cemus? perma uitijs perleuerandi, ac secu ita cogitet: Si peccatum illustrat & auget benefi nebimus in centiam dei erga homines, expedit etia atos etia peccare, quo magis ac ma/ peccato gis exuberet. Absit à pijs mentibus ista ta impia cogitatio. De pristinæuitæ

peccanis locutus sum, quæ deus nobis uertit in bonum. Verum absit, ut posteads semel à peccatityrannide fumus afferti in regnti innocentiæ, rurfus à uindice nostro desciscamus, & in ueterem tyrannide precipites eamus. Pugnant inter le uita & mors adeo, ut uicillim sele profligent, nech simul cohæreant iuxta eandem rationem. Itach cum simul atch coepi/ mus Christo uiuere, mortui simus diabolo, qui conuenit ut adhuc illi uiuamus, cui iam Tom.7 bb 3

Digitized by Google

mortui fumus: Si Christo uiuimus, diabolo non uiuimus. Si diabolo uiuimus, Christo mortui sumus. At nunc Christo uiuentes, mortui sumus peccato, quod is sua morte profligauit. Etenim cum baptismum Christissimus adepti, non est consentaneum fugere uos, quid baptismus illeuel efficiat, uel designet. Cum enim baptizamur in nomine Christi, commorimur una cum illo pristinis peccatis, illius morte abolitis, nece solum comorimur illi, uerumetiam una sepelimur, id is per eundem baptismum: ut quemadmodum illequi nunquam uixerat peccato, tamen pro nostris sceleribus mortuus, reuocatus est ad uitam æternam, non humanis uiribus, sed patris uirtute: ita nos à morte uitiorti excitati per eun

dem, pristinis uitijs mortui, iam nouam agentes uitam, uersemur in pietatis uestigijs, sem In noultate ui per ab honestis ad honestiora progredientes. Nam cum per baptismu inseramur corpote ambulemus ri Christi, & quodamodo in illum transformemur, quicquid in illo gestum uidemus, qui caput ell, id omne in nobis, qui membra lumus, uel exprimendum ell, uel sperandi. Res furrexit ille, ascendit in cœlum, sedet ad dexteram patris. Hæciam in Christo perasta, ita demum nobis speranda sunt, si hæc eadem quoad nobis licet, æmulemur, ac uelun medi/ temur. Proinde si baptismo accepto peccatis pristinis & noxijs cupiditatib. mortui, Chri sti mortem ut possumus referimus, par est ut posthac uitates turpia, & pijs actibus nos iugiter exercentes, resurrectionem item illius exprimamus. Sic autem interim Christimor tem imitamur, non ut uere mortem oppetamus, aut corpus nostrum uiolemus, sed quem admodicoptime nostis, si ad pristinas cupiditates omnes sic obstupescamus, utilis mor tui uideamur. Siquidem iuxta duplicem originem, duos in nobis homines oportetimagi nari:alterum ueterem & crassiorem,& Adæterrenum similitudine reddentem :alterum nouum & cœlestium appetentem, ut qui à Christo cœlesti duxit originem. Vetus igiur ille noster homo, uelut occisus est, una cum Christo sublatus in crucem, extinciaci est om nis illa rerum caducarum cupiditas, quarum univerlam uim corpus peccati merito quis dixerit. Id falubriter moritur in nobis, quoties extinctis noxijs affectibus, no amplius fer uimus peccato. Nam qui uere imitatur ad hunc, quem dixi, modum Christi morte, isiam in iustorum numerum cooptatus, desijt esse peccato obnoxius, à cuius tyrannideiamal Bi autem mor fertus est. Igitur si, ut sæpe iam dixi, commortui sumus Christo mortuo, à pristinis ui is li tui sumus cum beri, confidimus fore, eiusdem beneficio, ut posthac per uitæ inculpatæ innocentiamuna Christo cum uiuente uiuamus, & ita uiuamus, ne relabamur unquam in mortem, & in hoc Chris stifimulacrum quoad fieri potest, referentes. Nece enim ille sic resurrexit, ut denuoius ali quod morti in se permitteret, sed revixit immortalis deinceps suturus. Nam quod pecca to mortuus est, semel duntaxat est mortuus, cæterum quod nüc uiuit, uiuit deo, cuius uit tute reuocatus est ad uită immortale. Ad huius igitur exemplu cogitate uos quochemel mortuos esle peccato, extinciis pristinis uitijs & cupiditatibus, nunc alios factos, acuelu ti refuscitatos, viuere uitam immortalem deo, cuius beneficio contigit innocentia. Neg enim deo uiuit,nili qui uiuit pietati,nili qui iultitiæ cæterisc uirtutibus. Cum eniminiti corpori Christi, idem facti simus cum illo, necesse est, ut capiti membra respondeant. Car put autem Christus est. Is cum deo uiuat iugiter, couenitut nos item eidem uiuamus, per eundem Ielum Christum dominum nostru. Qui quemadmodum semel excitatus à mar te, non patitur rurlum ullam mortis tyrannidem, ita uobis enitendü eft, ne peccatü femel profligatum, tyrannidem amissam in uobis recuperet, mortisch ius iteret. Id enim fiet, fi parueritis impijs cupiditatībus, quibus diabolus uos in priftinā feruitutem illectat. Neg committatis, ut mêbra uestra iam Christo consecrata, posthac militent diaboli arbitrio à Christo deuicii, ad patrandă iniquitate: quin potius uos totos posthac tales prestare cute tis, ut ex omni uita ueltra perípicuum lit, uos unà cum Christo reliquisse que mortis sunt & ad nouam uitam trāslatos esfe. Id præstabitis, si posthac membra uestra, hoc est animi corporisé uires omnes militent, non uitijs ad seruiendum diabolo, sed iustitiæ ad seruien

dum deo. A equum enim est, nos totos ei militare, cui femel nomina dedimus, nece quic Non enim sub quam habere comercij cum eo, a quo iam desciuimus, cuius ce iugum excussimus. Neg lege estis uero periculum est, ne peccatum uos nolentes in pristina retrahat seruitutem, quadoquis dem iã non estis obnoxij legi, quæ cupiditates iritabat potius & coercebat, sed gratiæ dei, quæ licuti præstare potuit, ut à peccati tyrānide liberaremur, ita præstare potest, ne reuol/ tiamur in peccati tyrannidem. Verum ablit interim, ut quis hacita interpretetur, ut quo niam

5**5**7.

hiam dixi uos liberos à lege, existimetis sublata lege, impune peccandum esse, aut dei gra tism, que priltina commissa condonauit, pariter & in posterum delinquedi indulsisse impunitatem. Immo hoc magis abstinendum està peccatis, quod iam ad benefaciendii non seruilimore cogimur præscriptossed ut filij meritis et amore prouocamur. Mutata est ser uitus, non prorfus adempta. Ita delijstis este serui legis, ut cœperitis este serui Christi, cui servire felicitatis est summa lam partim in te situm est, utram velis amplecti. Nam utraca simultenere non potes. Liberum erat nulli in servitutem temet addicere, uerum ubi spon Obeditis and te domino tui ius feceris, semekis parêre cœperis, uni pareas oportet, cui te seruum fece/ tem ex cordi ris. Proinde qui peccato sele addicunt, ac peccato se in seruitutem dedunt, ijs seruitif frue dus mors est. Contrà qui Christo se dicarunt, huic obediat oportet, obedient autem suo bono. Nihil enim acquirent Christo obedientia, sed sibi parabunt iustitiam, hoc est omnitt uitutum chorum & concentum. Gratulor autem uobis, et hoc nomine Christo gratiam habeo, quod cum olim miserrimam istam servitutem servieritis, simulachris & foedis cu/ piditatibus addicti, nunc desciscentes à diaboli tyrannide, ultro & exanimo uos Christi imperio dedideritis, uicturi posthac non exassecuum aut legis arbitrio, sed iuxta nouam Euangelicæ dochrine formam, ad quam à pristinis erroribus traducti estis, & ita traducti, utprorfus in aliud ius transieritis, manumissi quidem è dominio peccati, sed hinc tradu/ cliutiultiux leruiatis & huius imperata faciatis. Nequeuero durum uideatur, quod iu/ beamini feruire uirtuti. Sicut longe alia ratio est peccati, alia innocentiæ, ita fructus lõge alius, quo fit, ut fi rem ipfam fpectemus, multo diligentius feruiedum fit deo, quàm diabo lo.Quilquis enim uitijs leruit, diabolo feruit; deo feruit, quicung feruit inno centiæ. Non exigam tamen interim à uobis, quod meo iure possem. Oration ê meam attemperabo in/ Hamanum di firmitati quorundam, in quibus nondum adoleuit fpiritus, & adhuc repullulare meditan co propter in turaffectus.Illud modo requiram, ut parem habeat apud uos iustitia conditione cum pec firmitae ear cato. Sicutantehac præbuiltis membra ueltra ad feruiendum fpurcitijs & uitijs, fic ut livnis seftra bidinum arbitrio à turpitudine ad turpitudinem prolaberemini, semper inquinatiores: itanunc par est, ut iti dem exhibeatis membra uestra ad seruiēdum iustidæ, in cuius ius ulv tro uos afferuiltis, à uirtute ad uirtuté ulœ proficientes, lemper uobis iplis puriores, emen datiores de reddamini. Vehementer enim iniquum uidetur, non hoc saltem ius apud uos obunere Christum, quod pridem obunebat diabolus: & non idem obsequium præstari dominæ iultitiæ, quod tyranno peccato præstitistis. Siquidem ad excusandam pristinam Cum enim ser uitam, utcura prætexi posset aliquid, nempe quod quandiu versabamini in paganismo, messetis peca quoniam serviebatis peccato, videbamini à institua alieni, nece quicquam illi debere, cui nondum eratis addicti. Nunc nihil est quod possit prætexi. Quod si ipsa recti natura par rumuos mouet, fructum obsequif longe diversissimum expendite, qui utrung servitutis genus estis experti. Redeatuobis in memoriam, cum uitijs seruiretis, & obscoenis cupidi tatibus ceu mancipia oblecundaretis, quod tandem præmium reportabatis: Ipla uitia le cum adferunt suum supplicium, dum statim hominem conspurcant & contaminant, & talibus probris ac dedecoribus deformant, ut nunc posteaquàm resipuistis, uelut à uitio rum temulentia, pudeat uos uestri, & animus à cogitatione quoch pristinarum uolupta/ tum abhorreat. Videtis qu'am hoc statim autoramentum sit non affectandum. Et tamen Nic uero libe præter hanc mercedem, lupremum stipendium, quod sibi servientibus persoluit diabo/ratià peccats lus, mors est æterna. Quanquam & interim uita sicacta, mors est omnium teterrima, non uita. Nunc uidete, quam feliciter sit uobis commutata seruitus, qui liberati à tyranide dia/ boli, deo cœperitis esse serui. Perspicitis nimiră, qu'am dispares sint domini. Quod si præ mium quog uultis, primum pro inquinatis & impiatis, uiuitis innocentes, puri fanctiq, quæ fola uera est uita: deinde expleto breuis feruitij tempore, manet uos fummum stipen dium immortalitatis. Componite iam cum deo diabolum, cum spurcitie sanctimoniam, cumæterna morte uitam immortalem. Nam plane, sicut dixi modo, res habet. Stipendit diaboli mors est, quod ille pro turpi miseroci servitio rependit. Contra qui deo serviunt pro sua uirili, his non ut merces debita, sed ut beneficium a propicio patre reponitur ime mortalitas. Iden non per Molen, sed per Ielum Christum dominu nostrum, cui uoluitace ceptum referri pater, quicquid nobis largiri placuit, potius quam per ullam legem aut circuncilionem.

CAPVT VII

fratres Scienti

Hristus enim nos non solum à peccato & à morte, uerumetia à legis adtempus modo data, seruitute liberauit, non gentes tantu, qua huic legi non kue runt obnoxíæ, uerum iplos etíã Iudæos, legi Molaicæ ante hac obnoxios. Id ita habere uel ipsius legis testimonio doceri potest. Ac uos interim appello Iudæi, qui quum legis præscripta teneatis, non potestis nescire, hominem le

bus enim lege gi cuipia obnoxium, sicutuos Mosaica legi pridem eratis obnoxij, tantisper teneti lege,

loquor donecea lex uluat, hoc est ulgorem, ulmos suam obtineat. Qua si antiquetur, autabrogetur, definit esse obnoxius. Nec enim aliud servand ü est in legis obligatione, quam in obliv Nani que sub gatione mulieris uiro iunclæ lex ipsa iubet seruari. Siquidem mulier uiro nupta, & mani niro est mue tali subiecta dominio, tantisper obligata est uiro, quoad uixerit uir. Is simulator mortuus lier fuerit, eximitur uxorab eius matrimonij uinculo, suick iuris fit ilico ab obitu mariti prio

ris. Proinde si uiuo marito, in cuius ius semel uenit, tentet alteri nubere, adultera censebi tur, quæ reliquerit eum uirum, à quo sola morte liberari poterat. Contra si expediet obité mariti, desinit illi esse obstricta, sibic iam reddita, ius habet alteri uiro cui uolet nubendi. Neg enim ut ius herile transit ad hæredem,& seruus morte heri nõ mutat statum, keddo minum-ita mariti ius in uxore, transit ad alium, sed ultra ipsius uita non porrigitur. Qued si maritus esset immortalis, semper maneret obligata mulier. At Mosi lex, quonia typis ac ceremonijs Christum adumbrabat, ad tempus aliquod tantum est data, donec exoriente luce cederent umbræ, & apparētibus ueris facesserent simulacra uerorum. Atqs obidlex Mosaica, quoniam (ut ita loquar) mortalis erat, non mirum si nunc mortua est. Proinde quandiu legis tempus durabat, uiguit lex, & ius habebat in eos, qui sele illi addixerat. Vo Et nos mortis bis autem cum lege Mosi nihil est commercij, quum illa iam emortua sit uobis, & uos uis

ficati eftislegi cissim illi mortui sitis, etiä si illa uiveret. Posteaquam enim Christus, qui est veritas, exor tus est, abrogata est tota Mosi lex, sanè quod ad literam attinet. Quonsam autem estis in siti in Christi corpus, & illi ueluti sponsa sponso iuncti, & liberi a priore uinculo in noui sponsi ius cessistis, sponsi inqua immortalis: ut qui semel à mortuis resurrexerit, in æuum uícturus:adeo, ut posthae non sit uobis cogitandum de nouando matrimonio, aut divor/ tio(alioqui contumelia fuerit in talem sponsum, si adhuc prior ille maritus uobis succur rat) illud potius agendum, ut quemadmodum ex lege, ceu marito fructum qualemcung & a marito non degenerem produxiftis, ita nunc felicius nacii matrimoniti, fructum æda tis, deo socero, Christoch sposo dignum. Quandiù enim eramus legi crassa carnaliche marito obnoxij, uifa est nobis ueluti maritali iure dominari, dum cupiditates per legis oc calionem iritatiores, tantum ualebant in membris nostris, ut mancipior itu pertrahere murad peccadum, atog ita ex infelici matrimonio, infolices foetus fustulimus, quicquid nasceretur morti exitio di gignentes. Nunc uero, posteaquam liberati sumus à legis domi natu, lub qua uiximus antea, immo quoniam in peccatis uiximus, non uiximus, led mot tui fuimus, & tamen in ea detinebamur ad tempus præfinitum, non est phas adhuc ob temperare carnali illi marito, hoc est, literæ legis, sed nouo sponso, qui cœlestis est & spiri tualis, serviendum, non per uetustatem literæ, sed per nouitatem spiritus, quem ab illo œu Quid ergo di nuptiale pignus accepimus. Sed uereor, ne cui interim calumniolo ueniat in mentem, ut ermustlex exiltimet mescum dicerem nos legi feruientes abijife in peccatữ & mortem, legem ipfam peccatum damnare uelut autorem peccati. Nam sicuti proprium est, inquiet, iustitia parere uitam, ita peccati proprium est parere mortem, li lex morte adfert, aut ipfa peccatti uideri potest, aut certe cum peccato coniúcta. Sed ablit, ut quilquã ita fentiat. Nece enim lex autor pec/ candi, led index peccati, quod fallebat ac latebat nos quodamodo, priulquam lex extite/ rat, dum fuis quifig cupiditatibus blandiens, putat fibi licere quod ualde libet, & reclum elle ducit illud concupifcere, quo frui dulce fit. Igitur indulgēs mihi ueluti nefciebam effe peccatum concupilcentiam alienæ rei, nisi lex uetuisset, ne concupilcerem. Ac lex quidê in hoc adhibebatur, ut peccata coerceret. Verum res nostro uitio in diuersum exijt. Dum

enim lex prodit peccatū, nec addit robur, quo uitijs repugnemus, factū eft, ut hac occalio ne libido peccadi magis litiritata, lic ut est humanu ingeniu ad ea propensius, qua fuerint interdicia. Itags cum ante legem prodită quædam peccata nescirem, quædă ita scirem, ut

mihi tamen licere putarem, quod uetita non effent, leuius ac languidius folicitabatur ani,

mus ad peccandum, ut frigidius amamus ea, quibus ubi libeat, potiri fas sit. Cæterû legis indicio proditis tot peccadi formis, universa cupiditatum cohors iritata prohibitione, cœ pitacrius ad peccandum solicitare. Ato hac occasione peccatu roburac uigorem accepit, Ego autulue, quod priusquam estet lex torpebat, ac ueluti mortuu erat. At ego interim uelut exlex ui, bam fine lege uebam, seu potius uidebar mihi uiuere, quasi impune liceret peccare. Cæterum ubi inter/ aliquando uenit præceptum uetansne peccarem, peccatum non solum coercitum no est, uerumetia reniuiscere uilum & nouti uigorem accipere: sed dum reniuiscit peccatum, ego qui antea uidebar uiuere,iam mortuus lum, reatum meu agnolcens per legem, & nihilominus pec cans. Atog ita factum elt, ut quod ad uitæ subsidiu fuerat institutum, mihi cesserit in mor sem, haud tamen legis uitio, sed meo ipsius uitio. Cum enim esset in me propensio ad pece candum inlita, animus æger à lege occalionem arripuit, auidus peccandi. Atorita diabo lus bono organo male utens, per legis occasionem inlexit me ad peccadum, & per pecca tum occidit, ut iam me reum & alieni iuris agnoscerem. Proinde nihil est hic quod legem calumniemur, quà utà bono Deo data est, ita præcepta proponit sancia, æqua & bona. Quod enim malum prohibet, id bonum sit oportet. Sed rursus obiecerit aliquis, cum simi le gignat simile, si lex bona est, quomodo mihi morte peperit, quæ utig mala est, & à pece cato gigni solet. Recte dicerentur hæc, si lex nobis mortem peperisser. Atqui illud, ut mo do dixi,longe lecus habet. Nece enim lex nobis est mortis parens, sed ipsum uerius pecca tum exitium nobis dedit: quod adeo malum est, ut rem per se bonam in perniciem uerte/ rit:quo fieret euidetius, quam res esset scelesta peccatum, cuius uitio, quæ optima sunt, ce/ dant in rem pessimam. Atquid ut accideret, legis præceptum occasio fuit, in culpa no fuit. Siquidem illa, quod omnes scimus, spiritualis est, & ad honesta inuitat. Veru quo minus Ego dute care efficiat, quod studet, ipse in culpa sum, (ut exempli gratia de me loquar) qui carnalis sum, nalis sum & ad inhonesta procliuis, & longa iam peccandi consuetudine sic peccato obnoxius & obstrictus, ut mancipium empiiuum obstrictum est hero suo, adeo ut nesciam ipse, quid debeam agere, uitijs excæcatus. Negr enim hoc ago, quod mens & ratio diciat effe hone stum: quanquam hac quidem illud expero, sed tamen potius quod inhonestum est, & ut inhonestum odi, facio, nimirum cupiditate uiclus. Quo fit, ut nocentes etiam intelligat, legi nihil imputandum. Etenim si praua cupiditate pellectus, committo id quod mens & ratio damnat ac refugit, nimirum teltor legem esse bonam, que uetuerit ea, quæ ipse iuxta meliorem animi portionem damno. Bonam elle necelle elt, quæ prohibet ea, quæ licet fa ciam, carní obsequens, tamen intelligo esse mala. Sed inquiet aliquis: Cur igitur non ob/ Nunc aut iam temperas menti tug, si consentit legiad honesta uocanti, & à turpibus deterrentir Verum non ego oper oportet duos in uno me homines imaginari (quandoquidem nunc docendi gratia perfor ror illud nam suscepi hominis adhuc uitijs & affectibus obnoxij)hominē carnalem & crassum,& homingalium puriorem minusés craffum. Illum externum dicere licet, hunc internü. Ille affectibus obnoxius, ad uitia procliuis est: hic honesti semina nonnulla retinens, ad hone stauteung nititur, & in medijs uitijs, ut potelt, reclamat, ac refragatur. Atg id potius su/ mus, quod iuxta potiorem nostri portionem dicimur. Quoties igitur mens consenties le gi,nititur ad honesta, & tamen quod diversum est agit, non ego videor agere quod ago. Quis enimagat quod nolit: Sed parti mei crassiori insita est peccandi uis,& ad uitia pro/ cliuitas, per qua fit, ut cum uelimus honesta, turpia patremus. Quod si quis hac parte me uelit metiri, sateor in me nihil esse boni. Quamuis enim iuxta rationis instinctum cupio quod honestű est, non tamen adest facultas præstandi quod probo. Fitenim, ut dum plus seio enim talet cupiditas ad turpía pellicens, quam ratio ad honesta inuitans, non id faciam quod cupio, nempe honestum : sed id potius quod damno, nempe malum. Quod si facere non quod non has uidetur, quod quis facit inuitus, cum facio quod iuxta meliorem hominis partem no, bitat in me lo, iam non ego uideor facere quod facio, sed ipsa potius peccandi uis insita crassiori parti mei. Hanc mihi non eximit lex, sed tamen si quando conor illi parère, facit ut intelligam meum malum penitus insitum & infixum animo. Nam rapit quidem ad se uis honesti, quod uídeo in lege: sed ex aduerso, comperio aliam legem in membris hominis externi, repugnantem ei legi, quæ placet rationi. lam cum alio uocet ratio, aliò cupiditas, præpollet tamen in me quod deterius, uincitur id quod est reclius. Adeo enim penitus insita est carni peccandi procliuitas, tatum qualet delinquendi cosuetudo,

im

Infelix ego iam uelut in naturam uerfa, ut ceu captiuus quifpiam nolens ac reluclans, tamen ad peca homo catum pertrahar. O me hominem infelicem, tam molestæ servituti obstrictum. Quis me liberabit ab hac carne, tot affectibus, tot uitijs, tot pugnis obnoxia, semperci ad mortem pertrahente: An non merito sic exclamet, qui tam dura necessitate premitur: Quo plus nos sane debemus beneficio dei erga nos, qui nos à tantis malis eripuit, non per legem aut circuncisionem, sed per Iesum Christum dominum nostrum. Quod ni esset factum, iple quog cum unus & idem sim homo, ad eundem modum distraheter, ut mente seruis rem legi dei cupiens honesta: carne legi peccati, uincente peccati illecebra. CAPVT VIII

> chum carnalium arbitrio uiuere, posteaquam lex Christi, quæ spiritualis est & uitæpa rens, efficacior ac uicirix, liberauit nos à lege peccati, & à morte huius comite. Id cum lex Mosi quatenus carnalis est,& ob id inesticax, non posset esticere, nouo consilio deus nov

Igitur ego më te scrnio legi

Vod si nunc nonnullæetiam reliquíæpristinæ serustutis resident in nonnul lis Christianis, tamen eas pio studio superabunt, neque pertrahentur nolentes : ad graue crimen ullum, ob quod damnari mereamur ij, qui lemel Ielu Chrillo per fidem ac baptismum sunt insiti, qui iam desierunt ex cupiditatum & affer

Qui no fecun stræ saluti consuluit. Quemadmodum (ut dictum est) in uno homine, ueluti duo sunt ho dum carnem mines, carnalis & spiritualis: ita in una Mosi lege, ceu sunt duæ leges, altera crassa & carna ambulant lis, altera spiritualis. Prior illa legis pars Mosen habet latorem, & ut perpetua non est, ita parum efficax ad præstandam salutem. Altera pars est spiritualis, efficax & potens, & im mortalis, quam Christus uelut alter Moses nobis absoluit. Congruebat auté ut caro care nem aboleret, peccatum peccato uinceretur, & mors morte superaret. Milit igitur Detis hamane falutis auidus, filium fuum, licet ab omni prorfus peccati contagio alienti, tamen eadem indutum carne qua cateri peccatores induti funt:commune enim hominu natur ram assumplit, & inter peccatores, ceu peccator uersatus est. Imò inter facinorosos, ut far cinorolus crucifixus est. Adeo uelut peccati persona in se recepit, ut peccati peccati spec cie primum conuinceret, mox aboleret, pro nostris comissis factus hostia: atcz ita mories secundu carnem assumptam, morte subegit, que nobis per carnis affectus, & legem carna lem dominabatur, fecités, ut posthac carne legis abolita, succederet pars illa legis melior, quam spiritualem diximus, qua non gignit iram ut illa, sed iustitia ueram confert iis, qui non iuxta literam legis more Iudæorti, sed iuxta spiritum legis uitam agūt, uelut in Chrie sto renati. In illis umbra quædam iustitie delineata fuit, in nobis uera perfectace pietas abe Qua carnis foluta est per Iesum Christu. Mutata studia nouti uitægenus declarant. Videmus ijs, qui funt sapiunt in tieteri ludaismo perseuerant, quoniam adhuc carnales sunt, ea quæ carnis sunt esse tore di. Cotra qui Christo insiti spirituales esse coeperunt, neglectis sis qua ad carne pertinent, ad ea quæ spiritus sunt affectu rapiütur. Nam talia cuite curæ sunt, qualis estiple. Carne mortales lumus. At Christus immortalis nos uocauit inuitam, cum ipse situita nostra. Porrò carnalis illa Iudæorum lex iuxta literam tantū obseruata aduersatur Christo, & à Christo auocat,& ob id mortem parit, uidelicet pugnans cum eo, qui solus autor est uiv tæ. Iudæi enim studio zelogi suæ legis, iustitiæ uitægi autorem occiderunt. Contra qui spreta legis litera sequuntur ea quæ spiritus sunt, hi uitam inueniunt in Christo, nec die gladiantur de frigidis observatiunculis, sed quæ charitatis sunt sectantes, pacem habent cum omnibus. Rixosa est superstitio, quieta ac tranquilla est uera pietas. Neg uero mi rum, si cum hominibus habet dissidium, cui cum deo pax no est. Nihil est enim aliud; ad hærere legi carnali, quam deus per Christum antiquata esse uoluit, ut succederet lex spiri tualis, quam deo rebellare. Siquidem hic affectus quonia dissidet a uoluntate dei, no por test illi no repugnare, ad longe diuersa uocanti. Proinde ne quis existimet mediocre peri-Qui autem in culum, inniti literæ legis, & in hac perseuerare Frustra placemus hominibus, nisi deo pla ceamus. At qui Mosaica legem iuxta carnalem intelligentiam mordicus tenent, neces plaz cent deo, nece placere possunt, nisi cotempta carne ad spiritu desciscat. Vrgeant quanta des placere libet ludæi neomenías & fabbata, no affequentur, quod fibi promittút. Sed hæc nihil ad non possium una quibus nihil est nevocii cum lege carnali, sed spirituales estis, si tamen ita uiuitis, ut spiritus dei dignetur habitator esse pectoris uestri. Nam qui nihil aliud ci baptizatus est, adhuc ad carne pertinet, nili spiritti cobibat Christi, et spiritu illius afflet. No ceremonijs,

Digitized by Google

led spiritus

PARAPH. ERASMIN RIOTEROBETE CAP. VIII ledipiritu Chrifto copulamur, quo qui uacat, is à Chrifto est alienus. Quod li Christini i uobis est, cum is nihilaliud sit, quam castitas, quam ueritas, quam temperantia cæteræde uirtutes, quis est uitifs locus? Christum exprimat oportet, qui Christum habet. Is carne mortuus est, ut ante diximus, sed uiuit uitam immortalem. Hunc sic exprimimus, si core Corpus quide pus, hoc est, crassior illa pars nostri, quæ cupiditatum lenocinijs ad mortisera sollicitat; mortuum est mortua sit, & omni peccandi libidine careat, uiuat autem spiritus, hocest, melior pars no propter pec stri, ad honesta sollicitans, & ad ea quæ sunt iustitiæ, impetu suo rapiens. Itags si uere spirie, catum rus dei qui excitauit lesum Christum à mortuis, habitat in uobis, non erit ociosus, Viuiz da quædam & efficax res est spiritus, idem efficiet in uobis, iuxta captum uestrum; quod effecit in Christo, Illum excitauit à mortuis, nec sinit denuo mori. Vos item à uitifs, que con contra la contra de  la contra del la contra del la contra de la contra de la contra de la contra del la contra del la contra de la contra de la contra de la contra de la contra del la contra de la contra del la c uera mors est, reuocabit in uitam extinctis peruerlis affectibus, ides per spiritum eius ui trautorem, iam inhabitante in uobis. Huic igitur fpiritui uiuimus, huic obnoxii fumus, huic parendű, nő carni, cui iam mortui lumus. Delijmus enim debere carni, polteaquam Ergo fratres idem effeccepimus cum Christo. Absirigitur ut posthac ex illius libidine uiuamus, quæ debitores servire potius debet spiritui. In uitam uocati estis. Porrò si iuxta carnem vixeritis ad mor sumus tem properatis, contra si uigore spíritus, carnis cupiditates extinxeritis, mortuis illis, nos uíuetis. Nec durum est spíritus imperium. Euocat ad magna, sed uolentes & cupie dos. Aspirat enim uim amoris, cui nibil esse potest difficile, nibil non suaue. V suo spirizi muiuit corpus, ita suo spiritu usuit anima. Si languet spiritus corporis, torpet omne corpus, si niget, est alacre totu corpus. Itaq quicung aguntur spiritu dei, filij dei sunt. Filij spi rant ac reddunt indolem paterna, & alacres ultrog faciut quod senserint illi placere. Serui quoníam domino natura conjuncti non funt, metu continetur, malogiadacti funguntur. officio. Iudeorum est istud, quos legis delectat servitus, uos semel ab ea manumissi no ruc fus in eandem feruitutem reciditis, ut metu coerceamini. Sed accepiftis ipiritum dei, per in quo clama? quem adoptati estis in numerum, no seruorum, sed filiorum dei. Is spiritus eam nobis fil mur, abbaix duciam suppeditat, ut si quid opus sit, uocem illam occinamus auribus dei, quæ parentiz pater bus solet esse gratissima, compellantes eum pater pater. Non auderemus hanc illi uocem opplorare, nili confideremus nos illi esse filios, & illum nobis patrem propitiu, dum non coacti, sed sponte ex illius nutu usuimus. Alioqui spiritum huric suum non impartisset no bis nisi pro filijs haberet. Hocigitur ueluti pignus ac symbolü paternæ charitatis, fidem. facit spiritui nostro, quod eius simus filij, qui pignus hoc dedit. Quod si filij sumus, no ser uinimirum sumus & hæredes. Hæredes quidem dei, à quo uelut autore proficiscutur on mnia, coharedes uero Christi, cuius corpori insiti, patrem cum eo cepimus habere comu sitamen copa nem. & per huncin ius communis hæreditatis peruenimus. Cuius tamen possessiono ali timur ut conie ter continget, quam si eadem uia ad illam tendamus, qua Christus ipse peruenit. Ille feren regnemus dis malis peruenit ad bonorum possessionem, Per obedientiam uenit ad regnu, per ignominiam uenit ad gloriam, morte peruenit ad immortalitate Patiendum igitur nobis cum illo, ut cum eo bonorum contingat fruitio: obediendum, ut cum illo regnemus: ferenda probra mundi, ut cum illo simus gloriosi:moriendu ad tempus cum illo, ut cum illo semi peruiuamus. Hac lege aditur hæc hæreditas, quæ cum sit immortalis, ac tanta, ut omnem bumanæ mentis captum, & æstimationem transcendat, si omnes huius uitæ afflictiones in unum hominem conferas, leues erunt, si expendantur ad futura gloria pramis, quod illis paratur acuelut emitur incomodis. Atopeius felicitatis licet iam pignus habeamus, ut diffidere non oporteat, nondum tamen ob corpus hoc morti & doloribus obnoxium absoluta plenachest. Gustus interim quidam occultus datur intus per spiritum, sed ea tos ta proferetur, cum resuscitatis corporibus & abiecta omnis mortalitatis iniuria, cu Chri stoimmortali regnabimus immortales. Hoc tempus interim universa bæc mundi fabrie caexpectat; uelut optans eum diem, quo iam absoluto numero filiorum dei, patefiat illor rum gloria, qui dum onerati adbuc mortali corpore, fame, siti, morbis, doloribus, uarijscis malis affliguntur, uidetur & iple mundus aliquo modo particeps infelicitatis humanæs and the second propterea quod terra, aqua, aer, ipía corpora cœlestia, denico & ipsi angeli, in hoc præcia pue condita sunt, ut hominű necessitatibus obseruiant. Proinde nec ipse mundus liber su turus est, donec perfecta libertas contigerit filijs del, interim fert serviturem, non volens,

Quandoquide etia in rebus animo carentibus inest nativa quada perfectionis appetitio.

H...

Fert

IN EPIST PAVLL AD ROMANOS Fiert autem, obtemperans el cuius voluntate ei feruituti addictus est, & hoc fert tolerabil lius, quod intelligat se non in æuum addictum, uerum hac lege, ut simul atgs filij dei plene liberati fuerint abomni mortalitatis contagio, tum & ipfe mundus definat effe obnoxius incomodis mortalitatis. Cum enim uideamus omnia mundi elemeta tot uicibus uariari. tot effe obnoxia corruptelis: solem & lunam, præterqu'am quod in rebus semper caducis reparadis pene incassum laborat, sua sentire deliquia, sydera cu syderib. pugnare: cumq dubium no sit, quin universus angelor u populus nostras calamitates ex alto conteplans, pio quodam erga nos affectu commoueatur, & quoad licet nostris inalis indolescatinon ne uniuerfa rerum natura una nobifcum gemit, ac parturientis in morem optat laborti ac sed er nos dolorum finem: lam minus mirū uideri debet hoc cæteris accidere, cum nos quoq, quis ipfi primitias bus post servatoris adventum, omniŭ mortaliŭ primis contigit Christi afflari spiritu, neg spiritus bas iduulgari morestame adhuctot malis simus obnoxijs partim ob uarias hulus uitæ necels dentes sitates, partim ob impioru improbitate, ut sepenumero apud nos ipsos ingemiscamus, co gamurcis quotidie malis alienis indolescere, optates die illu, quo corpus universum Chtis su crasso die illu, quo corpus universum Chtis su crasso de carnaliam sa como corpus universum con contractor contractor con contractor con contractor contractor contractor contractor con contractor contr clum spirituale & immortale. Quicquid interim malorum nos affligit, ferimus spefelich Spe enim fal, tatis à Christo promissa. A quo licet pignus salutis acceperimus, plenam tamen salutem ni fatti sumus non hic præstitit, sed in futuro seculo voluit expectari. Persecta vero salus nostra sita est in rebus futuris, quarum certam spem concepimus. Spes autem non est rerum præsentis um, & oculis subiectarum, sed earum quæ nondum apparent. Alsoqui quis unquamdiclus est sperare, quod oculis cerneret. Nec hic ulla fidei fuerit laus aut spei, si iam extarent omnia, quæ Christus nobis promisic; uerum ita demum fide comendamur deo, si ea quæ corporeis oculis cerni non possunt, oculis fidei cernimus, & interim perseuerantes in doloribus, spe pertinaci expectamus quod promissum est. Molesta est interim affictio similiter ente iuxta carnem, uerum fortasse sic expedit nobis affligi. Spiritus tamé boni consulit, & cum e spiritus ad corporis infirmitate pugnat, sed aspirat dei spiritus adiuuans imbecillitatem carnis no

imust ftræ, & spe erigens ad omnia tolerada, commonstrans quid uotis optandum sit, aut quid

uinam, ter rogans, ut relinqueret me satanas, à quo tum affligebar, & ob id negatum est, quod postulabam, quia non expediebat impetrare. Pro iucundis data sunt salubria. Audit quidem deus uota fuorum, fi modo non precentur iuxta carnis affectum, fed iuxta uo scit quid dest cem spiritus arcanis rationibus agentis in nobis. Is etiam si ipsi sileamus, tamen pro no. deret spiritus bis interpellat deum, ides non humano more, sed gemitibus inenarrabilibus. Spiritusho

tione, quod uelis impetratum, quibus nece cognitum est, quod optas, nisi didicerint, nece fatis discernunt, quid sit optimum. At deus qui intimos etiam cordis sinus rimatur, peni tusch introspicit, nouit & silentibus nobis, quid desideret spiritus, qui quoties interpellat pro fanclis, indolescens super illorum malis, non iuxta humanum affectum interpellat sed iuxta dei uoluntatem. Non optat nisi quæ ad salutem æternam, no optat, nisi quæ ad dei gloriam faciunt,Ea qui ex animo optat,etiam fi forfitan errat in delectu, non errat ta Scimus autem men proposito. Largitur ergo deus non quod postulatum est, sed id quod maxime con quoniam diliv ducit ad hoc, ad quod uotorum tuorum summam destinasti. Nec est quod trepidemus, gentibus della ne magnitudine malorum uicli deficiamus, cum iliud habeamus certifsimum, quicquid omnia coope/ horum acciderit pijs,omnia cedere in bonum: tantus est dei fauor in eos, quos ex destina ratur in bonu ta animi sui uosutate delegit, ac uocauit in hanc felicitatem. Noster conatus est, cæterum euentus pendet à decreto dei. Non temere delegit deus, quos delegit: Nouit ale fuos multo antequam uo caret. Nec nouit tantum, quos uo caret, ugrum certo animi decreto iam præfinierat, ut infererentur corpori filij fui lefu,& ad illius fimilitudinē transforma/ rentur: qui deuicla carne, & morte triumphans adift immortalitatem, ut idem sperents le mem

deprecandum. Nam ipli iuxta humanum affectum nescimus quid sit optandum, neque quomodo sit optandum. Vnde non raro sit, ut pro salubribus oremus pestifera. Quod mihi ulu uenit, cum ægre ferens corporis afflictionem, improbus implorabam opem die

minis interdum magnis suspirijs deprecatur externam affictionem, aut precatut corporalia commoda, existimans esse maxima quæ leuia sunt: sed cœlestis ille spiritus instus piorum cordibus ea postulat, quæ si absint non referendis geminbus sint desideranda, si adlint, ueram & ablolutam adferunt beatitudinem. Ab hominibus poltulandum elt ora

tum elle Christo, ut idem lis cum illo, spiritum illius habere pignus, hæredem elle dei, co/ hæredem Christi, ut de hoc quod superest suo tempore implendum non liceat diffidere.

non expectemus ab eo propicio qui pro nondum reconciliatis, haud pepercitumico filio suo, sed pro nobis omnibus unum exposustr Exinaniuitac deiecit, ut nos subueheret: pec catum fecit, ut nos à peccatis liberaremur, in morté tradidit, ut nos revivilceremus. Proin de cum filium dederit, in quo funt omnia, nónne confequitur eo nobis donato fimul do nata essemnia, quæ sunt filfj, cui nos fecerít cohæredes: Aut quid non impartiet hobis, posteaquam impendit eum qui potior est universis creaturis ? Nec periculu est, ne hunc

erit, qui condemnet absolutos : modo nos cauerimus, ne in pristinas culpas relabamur. Christus est is, qui tam raro sit in nos affectu, ut pro nobis seruandis, mortem etiam oppe tierit, Immo qui & nobis refurrexerit à mortuis, ne suis deesset. Is tâtus aduocatus & ide iudex allidēs dexter deo patri, cui per omnia par elt, caulam nostrā apud illum agit. Itacs cum pater morte filij nos absoluerit ab omni reatu, cu filio tam chari limus, quid est quod polthac metuamus diabolum, aut diaboli miniltrum hominē, uel criminantem, uel con/ demnantem: Cum tot beneficijs, tot pignoribus obstricti simus deo Christock, quis erit quinos ab illoru charitate distrahat, ut non redamemus sic adamati: Num ulla malorum humanorum procellas Num afflictio aut angustías Num fames aut nuditas s Num naufra gium, aut simili casu quoduis incidens periculum. Num persecutio impioru, aut gladius mortem intentans: Quandoquidem hac euentura pijs in hoc mundo iam olim præuidit

quo grauius incumbent, hoc magis ac magis confirmabunt nostram erga Christum, & Chrilti erga nos charitatem, dum ubica uictores discedimus, haud quidem nostris ipsorum prælīdijs, led iplius protectu, cui debemus omnia. Necp enim ille quando nos lic a/

scrimina. Nec hinc uero est quod metuamus, quando neca angelus ullus gregarius, quo uis tamen homine potentior, nech inter angelos præcipuus quisquam, quod genus prinz cipatusac uirtutes uocant, nec ulla fublimitas, nec ulla profunditas, hoc est, siue è sublimi impetant, siue ex imo, siue honesti specie, siue diuersa, etiam si de coelo prodeat miracula, liueab inferis minicentur terrores, nece instantia, nece futura, siue præsens intentetur die scrimen, siue in futuram uitam, quid multis retiam si quid præterea sit aut existat usquam in rebus creatis, siue visibile, siue invisibile, quantumuis potens & efficax, haud tamen po terit nos distrahere à charitate, qua coglutinamur Deo, per Iesum Christum filium illius;

dominum nostrum.

fibi pararet filios, inter quos Christus lesus caput ac dux esset, uelutica primogenitus, suu · ius cæteris quogs comunicans: & quo certa fides lit nobis deum quod semel instituit, ad plenum uses præstiturum, quos ante omnia tempora nouerat, ac delegerat, de quibus ani Quos aut mi sui decretum iam euulgarat prophetarum oraculis, hos per Euagelium etiam uocauit, pradestinas

nec frustra uocauit, uocatos sua indulgentia ex impijs pios, ex nocentibus innocetes red uit, bos o no didit. Tantum superest gloria, quæ nunc quoch magna ex parte contigit, nisi forte parum canit est magnificum, uacare uitijs, innocentiæ gloria florere, affectibus esse incorruptis, sic insi

Hæctum ita habeant, quid est quod de diffidendo loquatur alíquis: Tot argumentis iam Quid ergo declarauit deus suam erga nos charitatem, ac beneficentiam. Qui si à nobis stat, quid pote dicemus ad ritullus aduerfarius: Quid ualebit hominum malicia, protegente nos deor. Autquid iam

animű erga nos suum uertat mutetch deus, opera calumniatoris. Quis enim ausit accusa/ Quis accusa/ tione instituere aduersus eos, quos deus ipse destinato certoch colilio delegit, ac pro suis bit aduersus ducit. Num audiet calumniatorem aduerius eos, quibus iple gratis omnia comilia codo electos dei? nauit: Deus omnium iudex, nos à priftinæ uitæ reatu abfoluit, ac pro iuftis habet, & quis

mylticus ille plalmographus, cum diuino afflatus ipiritu canit: Quoniam propter te mor sed in bis ons titradimur quotidie, habiti fumus velut oves cædi destinatæ. Hæc quavis acerba videan, nibus supera, tur, nihil est ramen quod nos terreant. Incidere possunt, opprimerenon possunt. Immo mus

mat, linet uinci: nece nos memores illius erga nos beneficentiæ, ullis malorum infultibus labefactabimur ab illo redamando. Verum adhuc uulgaria duntaxat commemoraui. Di Certus sum cam etiam audentius quiddam, fed quod mihi certiffimű maximech perfualum habeam. enim quia nes Magis erant formidanda pericula, quæ poterant ab inuilibilibus lubstantijs proficilci, et mentem etiam oppugnare, non modo corpus, quo semel contempto, non terrent illius di

CAPVT

D quem utinam & Iudæi omnes sele convertant, Mose suo relicto, qui nice sibi persuadent, satis esse ad consequenda salutem, quod filissint Abraha, quod legem teneat olima deo datam, cum horu nihil profuturu lit, niliper fidem se dignos præbeant, qui trahatur ac diligatur à deo. Veru ab his pers tinaciter reficitur Christus lege promissus, quem getes recipiut. Necquero

veritatem di hoc dixerim odio gentis mex,licet militurio infelta. Quod res est loquar, teste Christo co, no métior omnit conscio, nece qui cqua mentiar, teste mihi mea conscientia, cuius autor et inspector est spiritus sanctus. Maiore in modum animu meum discruciat, iugica dolore coficit, quo rundam suapte culpa pereuntium interitus. Adeo no odi Iudeos, ut optarim, si qua liceat, Cognati mei meo iplius exitio illorum salute redimere, nece reculem iple a Christo reijci, modo omnes secundum car quibus gentis ac generis cognatione iunclus sum, mecum item socientur in fide Christi, & sicut genere sunt Israelitæ, ita cognitione ueri, uere sint Israelitæ, quos omníum maxie me conveniebat eum amplecti, quem lex promiferat: cum ea sit natio, quam olim deus à

cæteris secretam sibi peculiariter delegerit, ac cæteras gentes ceu pro nothis habens, hanc unam ueluti germanos ueros de filios fouerit, cum de penes hanc lit gloria dignitas de praci Quorum ado pua, quod spretis simulacris, deum uerum coluerint. Penes hanc à deo conditæ legis auto prio est filio, ritas, ac prærogativa. Penes hanc pacta foederach cum deo inita, Penes hac cultus rituscis facrorum iuxta dei præscriptum, penes hac vatum oracula multis ante seculis Christum

uenturum, & hanc de qua paulo ante gloriabar, felicitatem pollicita. Qui genus ducut ab inclytis illis, ac deo gratissimis gentis nostræluminibus & autoribus, Abraham, Isaac, Iav cob, alijsch, ex quorum stirpe Christus iple nasci dignatus est secundum carne, ut hac certe parte iam illi uelint nolint propinqui cognatic fint Christo, qui longe præstantior est patribus illis, quorum titulis sese uenditant. Siquidem illi quantumuis pij suerunt, nihil

Qui est super aliud tamen quam homines fuerunt. At Christus sic est homo, ut idem & deus sit, non ha omnia ius aut illius gentis peculiaris, fed uniuerforum deus, & idem cum patre deus: qui prælie det omnibus, cuius & inferutabili confilio geruntur hæc omnia, cui foli ob tam inauditam erga genus humanum charitatem débetur laus & actio gratiatum in omne æuum, Amē.

Quo magis execranda est quorundam ludæorum impietas, qui dum maledici funt in 🔂 lium, patrem qui per filium uoluit illustrari, contumelia afficiunt. Nece tamen tantum uae let istorum impietas, ut ideo non præstet deus, quod prophetarum oraculis se præstame rum promisit. Populo Israelitico, ac posteris Abrahæ promissa suitista felicitas, uerūnon Non enimom quibustibet, sed ijs modo, qui uere essent horum posteri. Nece enim omnes, qui genus du nes qui ex cir cuntab Israele, ueri sunt Israelite, sed qui fidei robore fortes sunt et inuicit aduersus huius

cuncisione mundi incommoda, quibus deus exploratanimi nostri pietatem, in hos uere copetit cos gnomen Israelite, hoc est potentis deo. Nece quicunce ex Abrahæsanguine sunt ortiscon tinuo filij lunt Abrahæ, ut promissionis hæreditatem sibi uindicēt, sed qui fidem Abrahe referunt, per quam ille meruit hanc in posteros exhibendam felicitate. Ac uide, si non id palam aperit dei promittentis fermo: In Ilaac, inquit, uocabitur tibi femen. Semini Abea ham promiffum est, fore ut per illud celebres essent universæ nationes. At non uult quos

uis Abrahæ posteros in seminis uenire appellationem, nisi sint in Isac, qui est fidei filius. & Christi typum gerit. Isaac non iuxta commune natiuitatis ratione æditus est perum 😅 patre effecto quide, sed fidete deo, ex anu ité effecta natus. Hunc igitur dei uirtus & patris fides genuit uerius & caro. Quid igitur libi uult, quod ait: In Isaac uocabitur tibi sem anili

Non qui filij ut palam explicaret no quoslibet iuxta carne natos ex Abraha, esse cotinuo filios dei & carnis per hochæredes promissoru, sed quibus adest sides, per qua Abraha dei promissum propi meruit, hos demu pertinere ad semen Abraha. Quod si deus hac forma promisisset, quie cuncy nati fuerint ex te, ad hos pertinebit mea promissio, iure sibi uindicaret hanc glorit quicung ad progenie Abraha pertinerent iuxta languinis cognatione, Nunc cum disce rit: Secundum hoc tempus ueniam, & erit Saræ filius, unicum eumch fidei filium defigna uit, quem sua uoluntate deus ad hoc delegisset, no ex comendatione circuncisionis, cuin nondum esset natus, sed ob meritum paternæ fidei. Abrahæ postea nati sunt liberi ex all uxoribus, & tamen solius Isac nomine promissa est Abrahæ benedictio. Quod in Isa euenit & cæteris Abrahæliberis, ide euenit in Iacob & Elau. Si corporti sola cognatione

Digitized by Google

beined

benedictionis huius hæreditas obueniret, magis ad Esau maiorem natu pertinebat, op ad lacob.líaac pater erat amborum comunis, mater eadem ambos unico mariti congressu concepit, simul intra matris uterum gestati sunt, simul in luce æditi, & tamen alteru agno/ uit deus, ceu partum legitimii, alterum ceu nothum abdicauit, dicens: Iacob dilexi, Esau autem odio habui. Quæres igitur discreuit hos geminos: Non carnalis propinquitas, no legis observatio, no circumcisio. Siquidem de nondum natis, prius quam omnino quice quam egissent, uel iuxta legem, uel aduersus legem, dictum est, Maior serviet minori. Cur itaussum est deo, aut quid nobis hoc facto declaratum esse uoluit. Quid aliud, que quis circumcilionis, aut legis fiducia ius huius promissi sibi uindicet, nisi talem se fide prebeat, utinter electos habeatur, ac talis sit, qualis suit Isaac & Iacob : Quadoquidem electio dei filios facit Abrahæ, non propinquitas. Quod si deus Iudæos rencit & auersatur, quemad modum olim auersatus est Esau, nihil prosuerit ex Abrahæ stirpe descendisse. Rursus si Nunquid ini/ gentes fidei merito asciscit deus ad hanc hæreditatem, nequaqua obsuerit, nihil esse cum quitas apud Abraham affinitatis carnalis, cum eas agnoscat deus in filiorum ius adoptatas. Nec est Deum quod hæc, quæ diximus, quisquam impius eo detorqueat, quasi iam culpa non sit penes homines, sed penes deum, qui nihil comeritos aut promeritos pro sua libídine resiciat aut asciscattablit ut eiusmodi cogitatio subeat animi cuiusquam, negg sic interpretetur quod in Exodo Mosi loquitur deus: Miserebor cuiuscung misereor, & comiserabor quemcun que commiseror: quum non sit volentis aut currentis assequi salutem, sed miserentis dei, quandoquidem frustra cupimus, frustra adnitimur, nisi deus volens nos attraxerit; attra/ hitautem, quos illi uisum est, etiam nihil promeritos, & reijeit nihil commeritos. Nec tav men hinc consequitur, deum in quenqua esse iniurium, sed in multos misericordem. Ne modamnatur, niss sua culpa; nemo servatur, niss dei benesicio: eo dignatur quos uult, sed ita, ut sit de quo gratias agas, misericorditer attractus, non sit quod queraris tuæ maliciæ derelicius. Nece enim deus indurat animos hominti, quo minus credant Euagelio Chriz Dicit enim fti,sedeorum pertinacia, qui suapte malicia recusant credere, abutitur ad illustrandam be scriptura neficifui magnitudine, ac declarandam potetiæ fuægloriam. Sic enim accipiendo, quod pharaoni in Exodo dictum est Pharaoni: In hocipium excitaui te, ut ostendam in te uirtute, & præ dicetur nomen meti in universa terra. Ex huiusmodi diciis ansam arripit impius, & dicit: Sicuiuscuch mileretur, & quecunch unit indurat, quid est in quo nos incuser postear Quando uoluntati illius resisti non potest, sibi imputet non nobis, si peccemus. Sed audi nunc contrà. Voluntati dei nemo resistit, uerti illius uoluntas non est tibi causa exitij. Nec licindurauit cor Pharaonis, ut iple pertinaciã immitteret, led cum nosset arrogantiam ty/ rami subito dignam exitio, tamen paulatim ingravescentibus supplicijs in eum usus est, quibus ille corrigi potuisset, ni ipsius malicia obstitisset. Verum divina lenitas impia men temmagis exacerbabat. Huius igitur malum, deus in suam uertit gloria. Plura poteram pro deo respondere, sed odit deus omnem arrogatiam. Quid aute arrogantius, qu'am ho o bomo tu minem, quo nihil abiectius, cum deo disceptare, uelut exæquo contendetem: Quis enim quises, qui re ferret, si luteum uas cum figulo suo expostulet, dicatos: Cur me sic finxisti; Quod lutu est spondeas deo inmanu figuli, hoc omnes lumus in manu dei: quemadmodum per Elaiam prophetă lov quitur iple dominus. Ille fingit quodcüç animo fuo collibuit, aliud uas in fordidos ufus, alludin honestos producens. Quocunquiudicio id facit, suo iure facit figulus, nec couenit lutum consilij rationem ab illo exigere. Lutum ex sese nihil aliud est quam lutum. Ex eo si figulus fingit poculum elegans, quicquid hocest honoris debet suo artifici: sin matulam, nulla fordido uilica luto fit iniuria. Ita fi deus deferit homine in peccatis, fic natus est, nul la est iniuria: sin uocat ad iustitiam, gratuita est miserico rdia. In illis deus declarat suam iu litiam, ut timeatur; in his patefacit luam bonitatem, ut ametur. Nec est hominis à deo co liji rationem exigere, cur hunc uocet ferius, illum maturius, hūc attrahat immeritū, illum description de la company de l cum homine figulo. Si prodigiosa sit arrogantia, lutum argutari cum figulo: quanto ma ioris arrogantize est, homine de consilijs dei disceptare : quæ tanto supra nos sunt, ut uix umbram aut somnit possimus assequi: Incipe credere, & desine disceptare, atquita citius intelliges. Et figulus errare potest, deus non potest. Illud tibi satis est credere, Deum, cum litomnipotens, posse quicquid uult: sed eunde cum sit optimus, non uelle nisi quod optiv

mum

mum est. Neg culpari debet, si nostris malis bene utitur. Immo hoc ipsum summæ boniti

Quod si deus tis elt argumentu, quod aliena mala uertat in bonu. Deus non finxit te uas immundu, Tu nolens osten, teipsum conspurcasti, & inhonestis usibus addixisti. Post hæc, si ille pro sua sapientia, tuo dere iram malo abutitur ad salutem piorum, suiconominis gloriam, nihil est hinc tibi quod queraris. Tutuæmaliciæ iustas pœnas luis, pij tuo exemplo cautiores redduntur, & alacrius agūt gratías, dum ex tua cæcitate, tuo é exitio magis agno scunt, quantum debeant diuinæber neficentiæ. Non habebat Pharao quod incularet deum, suapte malitia subuersus est, & ta men huius malicia gloriam dei illustrauit apud Hebræos. Quid uero sit quod incufent, si nuncitem deus, ut olim distulit exitium Pharaonis, diu multace senitate sustinet ac tolerat incredulos ac pertinaces Iudæos, ceu uala merita, quæ mox confringatur, quo magis eui: dens fiat omnibus, illos esse exitio dignos, qui tot modis prouocati, corrigi non queaut; simulo ut illorum supplicio cæteri metuant deum omnipotentem, quem no oportet sine fine peccando ad certam iram prouocare:uto copiofius oftendat gloriæ fuæ magnitudiv nem erga pios, quos prius ua la immunda purgauit, & honeltis ulibus confecrauit, no ex circucilionis aut legis, sed ex fidei merito, cuius unius comendatione asciti suntad hocho Quos & noris. Asciti sunt autem, non solum ex ludæis, ueluti nos, uerum etia exgentibus. Quan canit non solu doquidem hic no nativitas, sed dei delectus facit hæredes. Nece mirari debet Iudzigetes

ex Indeis antehac prophanas & à deo alienas, nunc adoptari in numerum filior dei, cum ipliolim ob commissa sua in deum, spreti reiectics & uelut abdicati, samen postea resipiscetes & ex mendati recepti sint in gratia lenitate clementia diuina. Testatur hoc ipsorum propheta Ofee, dicens: Vocabo non plebê, plebem meam, & non dilectam, dilectam, & misericor diam non consecutam, misericordia consecutam; futurum de est, ut in eo loco in quo prius dicebatur, uos non estis plebs mea, ibi uocentur filij dei. Cur damnant in alijs, quod inse funt experti: Cur non potius cauent, ne rurlum fiant fua culpa, quod olim fuerunt : Cut inuident ijs, quos possunt imitari, nisi mallent contendere, & obedire: Quod si maxima pars hominu fua pertinacia perittamen his paucis, qui crediderint, præstabit deus, quic quid omnibest promissum. Neg deerunt un qua huius hareditatis successores. No disti

mulauit hoc Efaias; sed clara uoce testatur predicas de populo Israelitico: Si fuerit, inquit, numerus filiorum Ifrael par numero arenaru, quæ funt in marino littore, lick ta multi fuo uitio pereant tamen aliqui supererunt semper, qui side salui siant. Nulla qualibet ingens

turba decidentium, dei promissum irritabit. Fallere side in promissis est hominti, At deus est is, qui quicquid dixit plene præstet, & quidem compendio, nec dolo, sed vere insteq. Verbum enim Propterea quod queadmodum idem dixit Esaias: Sermonem in compendit contractum consummans faciet dominus super terrã. Fuci nonnihil habere uidentur umbræ, ac multiloqua lex est, promittens, adumbrans, præcipiens, minitans, consolans. At Christus missus semel exhi buit quicquid erat promissum, expressit, quicquid erat adumbratum, ac præscriptionum multiloquiù redegit ad unicum præceptum charitatis Euagelicæ. Sparlit cœleltis doctri næ femen, quod licet infrugiferum fit in multis meæ gentis, no defunt tame in quibus itu Aum attulerit. Rursus idem superius testatur: Nisi dominus Sabaoth reliquisset nobis ser men, sicut Sodoma facti fuissemus, neggiecus & Gomorra fuissemus habili. Proinde licet desciscant à Christo Iudzi plerig, no sinet Christus intermori germanti ac legitimum sev men Abrahæ. Hæcita cum habeant, quid dicemuse Nimirū id quod res est, quod gentes Quod gentes qua videbantura iustitia áliena, & a legalibus ceremoniis immunes, vera tamen allecute que non festa sunt instituam: non enim Indaicam, que rebus corporeis constans, umbram quanda mos batur iustitia do iustitia pra se serebat: sed salutarem esticacemes iustitiam, qua cotingit non ijs, qui siv bi placent operibus legalibus, sed qui se per fidem simplice deo submittut, dedunt & Ediv uerfo populus ludæorū, dum iustitiæ legem iuxta carnem sectaturac mordicus tenet, ad ueram iustitia legem non peruenit, uidelicet excidens à Christo, in quê ceu scopt omnia; legis Mosaice tendebant oracula. Dixerit aliquis, unde tam repetina rerti comutatio qui res lic in diversim exists Nimiri quod deus aversatur elatos, & sese impartit modessis acfubmillis. Atc idcirco gentes agnolcetes morbu luum, & lele deo lubmittentes recepit: · Judæos rurlum erectos, fibicá falfo iuftitiæ titulo plaudentes, fretos fabbatis, lotionibus, circumcifione, atog his confimilibus observatiunculis, fidei iugum dedignantes recipere, reiech, Christa abnegantes, & autorem uitæmorti tradetes; quod iplum euenturum alim

۵١.

Digitized by Google

præscius

præscius uaticinatus est Esaias, videlicet ut Christus, quem lex servatorem promiserat, il lis ob incredulitatē fieret occasio ruinæ, atcg idem lapis, qui pijs erat futurus solido tuto c præsidio, istis uerteretur in perniciem, dum in illum malunt impingere reluciates, quam in eo conquiescere credetes. Sic enim apud prophetam Esaiam loquitur deus Christi pa ter: Ecce pono in Sion lapidem in quem impingant, & faxum in quod incurrant. Cæterű quisquis crediderit in eum, non erubescet, sua frustratus fiducia. CAPVT

Ratres, hæcingenti cum animi dolore loquor, propterea quod illis exaniz mo bene uolo, si queam pereuntibus succurrere. Nunc quod unu possum, in quotidianis precibus meis, quibus deum folicitare foleo, precorut refie piscant aliquando, neces semper in hac cæcitate perdurêt. Non possum excusare illorum incredulitatem, sed tamen aliquid utcung prætexi potest

illorum peccato. No funt omnino à deo alieni, veluti gentes, quo magis optarim, ut quo d aliqua ex parte coperunt habere, perficiatur, & cuius umbram aliquandiu circumtule/ runt, eius nunc assequantur ueritatem. Quamuis enim ad summam impietatem prolapsi, dominum omnis gloriæ fontem crucifixerunt, tamen hoc illis tribuo, nec inficias eo, du/ cuntur aliquo studio zelog dei, sed abs g iudicio. Non omnino errant in affectu pietatis, seduehementer errant in delectu. Præstabat qualecungs religionis habere studium, quam nullum omnino habere, & merebantur, ut habentibus apponeretur aliquid, nisi sic pertis naciter inhærerent rudimentis pietatis, ut ueram pietatem reijciant, sic premerent & urge rent umbras ac simulacra ueritatis, ut ipsum ueritatis fontem aspernentur. Etenim dum Ignorantes legem Mosaicam sedulo quidem, sed tamen inscite tuentur ac retinent, prorsus à tota les enim instis geexcidunt, cum eo pugnantes, cuius gratia lex erat instituta. Nam sabbatū, circuncisio, tiam dei discrimina ciborum, fuga cadauerum, ieiunia, festi dies, hoc consilio fuerat ad tempus in/ stituta, ut his ceu rudimentis ad ueram iustitiam præluderent, & ab humana quadam iusti tia proficerent ad iustitiam dei summam atcp perfectam. Non conuenit autem amore stuz diodeius, quod alterius melioris rei gratia fuerat adhibitum, aspernari ac reijcere id, cu/ ius unius caufa cætera omnia adhibebantur. At Iudæi cum publicata iam dei iustitia, de buerint humanam relinquere iustitiã, præpostere faciunt, sic pristinã illam & iam pestife/ ram etiam non modo superua caneam iustitiam defendentes ac propugnates, ut dei iustitiam nolint agnoscere, ac suis freti ceremonijs, repugnent Euangelio Christi, cui per fide submitti oportuit, si uere iusti uellent esse. Oportet enim imaginari ceu gemină iustitiam, alteram cuius autor fuerit Moles, altera cuius autor sit Christus. Illa constat ceremonijs, altera constat fide & obedientia. Ac prior illa ceu rudimētum est & initium posterioris, Finis enim les perinde ut truncus initium est aliquod futuræ statuæ, aut sanguinis coagulum futuri ani⁄gis C*bristu*s mantis. Stultissimum autem sit, ubi ad id quod perfectum est perueneris, rudimentis in hærere. Sed totius Mosaicæ legis per se rudis, & inualidæ, persectio Christus est, ad con/ fequendam ueram iustitiam non per circuncifionem, fed per fidem. Atophic aditus ad iu/ stitiam non Iudæis folum patet, sed cuicung credenti. V triusg iustitiæ imaginem Moses iple depinxit. Nam temporariam illam iultitiã, quæ in ceremonijs ad certum modo tem/ pus servandis sita erat, describit in Levitico, dices: Custo dite leges meas, ato; iudicia, quæ qui fecerit homo, uiuet in eis. Porrò ueram & perennem iustitia, quam uia fidei uiuæ con sequimur per Christum, describit libro Deuteronomij, cum ait: Ne dixeris in corde tuo, quis afcendit in cœlum? Nã id est Christum è cœlo detrahere. Aut ne quis dicat, quis descendit in abyssum terrærnam id fuerit Christum à mortuis reuocare. Neuter horû crede reuidetur, cum experimentu flagitet. At qui syncere credit, huic certius persuasum est क utullum præterea delideret documento, Christum & olim descendisse de colo, & nunc federe in cœlis ad dextera patris, etiam fi rurfus utrunca no exhibeat oculis. Item Christã delcendiffe ad inferos,& ab inferis reuerlum, reuixiffe, licet nihil horñ iteret fenfibus humanis.Hæclemel effe facta sat est. Super est ut ijs qui uiderunt credamus Atca id no è lon ginquo petendum est. Viderunt hæc Iudæi,& non crediderunt. Audierunt qui non uide runt & crediderunt. Nec id tacet scriptura, quæ mox subijcit, prope est quod dicimus, ni Prope est uer mirum in oretuo,& in corde tuo.Quis ifte fermo est, de quo loquitur fcriptura ? Nimirū būin oretuo rmo Euangelij, quod nos huius iultitiæ præcones prædicamus, præfente adfert falute. Tutantum animű per fidem accomoda. Quomodo aute est in ore; quomodo in corde; Tom.7

Digitized by Google

Si ore tuo confitearis & agnoscas domini Ielum, ator idem ex animo uered credideria

quod deus refulcitarità mortuis, ut nos cum illo à uitifs rediuiui posthac innocêter ulua Corde credi, mus, saluus eris. Nam corde quide creditur, quæ sanua est ad sustinia. Cæterum quoniam tur ad iustitia gloriam debemus Christo, non satis est animo tenere fide, nisi quoties res postulat, & ore confitearis eum, ad perfectam salutem consequendam. Videtis summa huius negocij nõ à ceremoniis pendere, sed à fide. Quod & Esaias testatur cum ait de Christo: Quictique diderit in eum, non pudefiet. Cü ait, quicung, nonne tollit omne discrimen Iudei & Græ ci: Cum ait, crediderit, non autem ait circuncilus fuerit, aut simile quippiam, nonne legis antiquat ceremonias: Sola fides requiritur. Ea exæquo communis omnium esse potest.

Ac deus is est, qui non tantum dominus sit ludæorum, sed ex æquo omnit, cuius benefi centia non sit tam angustis circumscribenda terminis, utad solos Hebreos porrecta, mox exhauriatur, imò immensa estillius bonitas exuberans at ce exundans, nó in una mautal teram gentem, sed in omnes cuius cuiq nationis populos, modo syncera fiducia numinis, opem ipsius implorent. Affirmathoc ipsum propheta Micheas: Omnis, inquiens, qui cuncy inuocauerit nomen domini, saluus erit. Nullum hominii genus excipit sermo pro-

pheticus, Quisquis fideti animo inuocauerit, salutem consequetur, siue ludæus, siue Græ cus, siue Barbarus. Atche diuerso, quicunch non inuocauerit, peribit. Nullus auteminuo cateum, aut opem implorat ab eo, cui non fidit, Sed qui fident ei, de quo nihil audierint

Rurfum quomodo audient, nisi sit qui prædicet ignotum: Qui prædicabunt aute aposto li,nifi missi sint ab eosculus est Euangelium: de quibus idem meminit Esaias, cum inquit

Annuncian/ Quàm decori pedes Euangelizanti pacem, Euangelizanti bona. Auditis qui diubean tium bona tur prædicare Christi præcones, non circuncisionem & sabbatismos, sed pacem, que per fidem abolitis peccatis nos mutua charitate in Christo conglutinet, & ea bona qua sem per bona sint, quia suapte natura bona sunt. Cum igitur nihil sit prætermissum ab eo, qui mortaleis omneis ad salutem inuitat, nullick gentium non sit prædicatum Euangelis, non omnes tamen credunt Euangelio. Atogita futurum, idem prædixit Esaias, ita loquens sub apostolorum persona: Domine, quis credidit sermonibus nostris: Siquidem & intergen tes perpauci credunt Euangelio, si cum ijs qui non credunt conferantur. Colligamus igi

Ergo fides ex tur rerum, quas diximus, fummam: si inuocatio affert salutem, nec inuocat qui diffidit, ni mirum fides in primis exigitur, non circuncifio. Porrò fides concipitur in animo, no per experimenta, sed per apostolor of prædication e, hoc est non per oculos concipitur, sed per aures, per quas in animű obedientem transfunditur Euangelium Christi. Cum igitur iam per uniuersum orbem eluxerit Euangelij fulgor, & innotuerit Christi nomen, quidsibi uult, quod tam pauci Iudæorū credūt: An habent quo se excusent, quod de Christo nibil audierunt: lmò iam impletữ cernimus, quod prædixerat Dauid: In omnê terram exiuit fonus eorū,& in fines orbis terræ uerba eorū. Ergo cum olim tot prophetarum oraculis sit Christus promissus, cu nunc palam in omni natione, per apostolos testes idoneos præ dicatus, cum prædicationi fidem aftruant miracula, num Iudæi prætexere possunt, quod Christum nesciante Imò uiderunt lucem, sed malicia excacauit oculos eorum. Audierüt Euangeliű, sed liuor obsepsit aureis illorű. Malunt enim gentibus ad salutem uocatis inui dere, qu'am fidem illorum imitari. Atch hoc etiam utrunco, videlicet Iudeos reiecturos effe sermone Euangelij, & gentes recepturas, à Mosesimul & ab Esaia prædictum est: quorti prior Moles libro Deuteronomii in Cantico, sic facit loquetem dominum, offensum in credulitate ludeorum: Ego uos ad amulandu prouocabo per gentem contemptissimam, quæ haclenus præ uobis non lit habita pro gente:& cūipli uideamini uobis lapere, irita/ bo uos per gentem uestro iudicio stultam ac brutam, quo magis uos stimulet animi liuor. Blaias aut au, Ac Mosen sequutus Esaias, nihilos ueritus testatur aperte, deo gratiore fuisse gentiu ober dientiam, quam Iudæorum pertinacia. Sic enim ait sub persona Christi: Inuentus sum'a no quærentibus me, palam apparui his, qui de me non interrogabant. Tam magnificu firdei teltimonium præbet gentibus. Cæterum aduerlus I fraeliticum populum, quem mar

det ac dicit

gis oportebat amplecti fidem Euangelicam, quid continenter subjectit idem Efaias e Tor to, inquit, die expandi manus meas ad populum incredulum. Mili prophetas, eos trucia darunt: iple tot miraculis æditis, illos prouocaui, pro gratia dixerunt, dæmonium habet, & prælidijs Beelzebub principis dæmoniorūfacit ista. Humilitatem delpexerunt virtue tem impie funt interpretati.

CAPVT



Ed quorsum hæc quæ diximus tendüt: An huc, ut doceam gentes ob fidem adoptatas à deo, cum ante ab illo essent alienæ: contrà populum prius à deo selectum, nunc ob incredulitatem prorsus esse reiectum; Nequaquam, nam minime consentaneu est, deo nuc prorsus rejectum esse populum, quem haz clenus ut selectum ac peculiariter suum libenter agnouit. Etenim si gente to

tam repulisset deus, ipse non prædicarem Christum, quadoquidem genere uerus sum Is raelita oriundus ex stirpe Abrahæ, pertinens ad tribum Beniamitica. Cumos ipse non reto legis studio prius persequerer pios, adscitus sum ad munus Euangelicum. Certe non fugit uos, quod legitur libro Regum tertio, ubi Helias propheta deñ alloquitur, querens & inculans Iudeos impietatis: Domine, inquit, prophetas tuos occiderut, aliaria tua fult, uerterunt, at mego relictus fum folus, & infidiantur uitæ meæ. Post tam impiam crudelis tatem, merito uidebatur deus prorlus abiecturus gentem, ceu deploratam. Sed tamé quid divinitus responsum est Heliær Reliqua feci mihi septem milia uirorum, qui no curuaue runt genua coram idolo Baal. Quod igitur tum accidit, ut no in totum deus abijceret por pulum, sed ex tot impijs aliquem numerum sibi faceret reliquum, idem nunc usu uenit. Neg enim deus universam Iudæorum gentem passus est alienari. Negs reliquum omne Secundum ele mortalium genus passus est suis immori uitijs: licet ex utroch numero pauci credant, præ his qui credere reculant. Sed tamen aliquot deus lua benignitate servauit, non quod ge/ neris sint Iudaici, non quod Mosi legem servarint, sed quod hos deus elegerit e multis, quibus suam munificentiam & gratiam impartiret. Id si munificentiæ est, non meriti, iam non imputetur factis. Nam quod factis rependitur, merces eft, non munificentia. Quod ultro defertur immerentibus, id demum est beneficiü. Quod si supputantur operum mez rita,iam beneficium delinit elle beneficiti,& in premijuocabulti abit.Quid igitur euenit: Nempe quod Ifraeliticus populus legis fiducia quærebat, ob incredulitaté non est conse cutus, if folum consecuti sunt, qui non ad circuncisione, sed ad electione pertinent. Cæter ris uero nihil profuit circuncilio, aut legis obferuatio: fed malicia funt excæcati, ut nec uix sis tot prodigijs fidem habuerint, oculis corporeis cernentes Christa tam diu expectata, oculis animi no uidentes. Atq id quoq futurum prædixerat Esaias, quod nunc factuui. demus, ac dolemus. Etenim quia spiritü illum sanctum ac lenem Christi reiecerüt, idcirco deus immilit illis spiritü asperü ac spinosum & intractabilē, ut quod oculis certüt, tamen perinde negent, quali no uideant, quod auribus audiūt, tamen no magis eos moueat, 🏗 🗈 non audiant. Tales olim erät prophetis, tales fuerüt ipli Christo, tales & in hücusch diem funt Euagelij præconibus. Vidit hæc & Dauid oculis propheticis, ac dignum tanta perti nacia aduerlus cœlelte numē exitiū imminere uaticinatur: Menla, inquit, illorū uertatur illis in la queum, in captione, & in ruinam, at 😗 in pœnā factis debitā; oblcurētur oculi eo/ rum, ne uideant. & dorsa eorū semper incurua, Quadoquidem ijs, quæ apposita sunt, frui noluerunt, quæck oculis & auribus exhibita funt, auerfati funt; nec curarunt, ut erectis in cœlum oculis,agnofcerët conditoris erga fe benignitatë, fed humili legis literæ affixi, fafti diunt lublimia, alpernătur æterna, temporarijs rebus addicti. Circunferunt Moli libros, nec eos intelligunt: legunt prophetas, & ab ijs promissum negant. Sed quorsum hæe, in quietaliquis: Excæcati lunt, capti lut, incuruati lunt, oblurduer ut. Sed num ita lapli lunt, nunquid fiè ut prorsus conciderint, nulla resurgendi spe reliquas Bona uerba. Imò lapsus hicad tepus offenderune incidit, & uobis feliciter incidit, quandoquidem illorum lapfus occasio fuit, ut uos ad salte ut caderent rem ascisceremini, quo uicissim ludzi gentium exemplo, uel in fine mundi ad pietatis ue/ ræstudium perpellantur: & sicut illorum à Christo defectio gentibus ad Christüuenien é di viam aperuit, ita uestra fides Iudæos extimulet aliquando uel æmulatione quadam ad credendum. Quod si lapsus illorum per occasionem sic profuit, ut Iudæoru desectionon folum nihil attulerit dispendis, sed fides in multo plures sit propagata, dum paucis desiz cientibus, ad omnes deriuatum est Euagelium, & unius gentis iactura, tot nationes lucrie fecit Christo, quanto magis ditabitur mundus, cum uestra pietate prouocata, iam et ea na tio cæteris adiungetur. Vos appello gentes, ut meos discipulos, quatenus sum gentium vobis entim apostolus, licet genere Iudæus. Quamuis uestra causa nihil non facia, tamen magis etiam dico gentibus adnitar illustrare munus apostolicu mihi comissum, & quamplurimos uestru ad Christi

ctionem graf

**locietatem** 

societatem pellicere, pellectos Christo dignos exhibere, si qua fieri possit, ut hac ratione prouocem gentem mea: meam quidem affinitate generis, licet fide aliena, ad æmuladum pietate uestră, uel inuidia quapita cliuore, ut est zelotypum genus, atquita si cunctos non queam adducere, saltem aliquot ex illis seruem. Etenim scio uos hoc ipsum optare, quod Sienim amif, opto. Nam si Iudeoru reiectio reliquum mundum per occasione reconciliauit deo, quod fio corum re/ dum illiexcidunt à gratia, gentes ad gratiam admissa sunt, hoc est si malum illorum bene conciliatio est cessit mundo:quanto plus boni fuerit, si qui nunc alieni sunt, per fidem assumatur veluce mundi mortuis rediuiui, ut impleto fidelium numero, nihil iam luperlit, nili corporum relure cio: Nece enim de universa gente desperandum est, ob quorundam impietate. Si gentes à religione alienæ, deo uocante ad ueram religione adduci potuerüt, quid uetat ex ea gen tead fidem reuocari, que pios habuerit autores ac principes: Imò magis est consentaneu. ut ex pijs nascantur pij, quod exordium fere sapiant, quæcung hinc proficiscutur. Sister mentum fanctum est, oportet & totam massam haberi sanctam, quæfermeto imbuta est, Et si radix arboris sancta est, par est & ramos à radice profectos esse sanctos. Iudæi gener ris ac stirpis autorem habent Abraham, cuius sides deo probata est. Quid uetet posteros, autoris sui fidem referre: Quod si non faciunt, desinunt esse illius nepotes, non secus ac ramus definit radicis ali fucco, si defringatur. Quod si fieri uidemus, ut rami defringantur e fua natiua arbore, in qua primum nati funt, quanto minus mirum fit, fi defringi contine gat in alienam infitos arborem; Proinde fiuides Iudæos è fancia radice veræ oliuæ natos ceu natiuos ramos, defractos, reuulfos de ob incredulitate à sua stirpe, sic ut nibil illis prosit radix:te contra cum ex oleastri radice prodieris, no natura, sed arte ac uoluntate dei ine fitum oliux, & inter illius ramos accitti cooptatum ch, fic ut exemptus ab infrugifera flice pe,iam confors & particeps sis factus radicis alienæ, cumo rami nonnulli in ea nati arbo re recifi exarefcăt, te alieno fucco lætum ac frugiferii elle, caue ne ob id tibi stulte placeas. ac ramos recisos fastidias. Quod si efferris animo, si insolescis, si intumescis, memineris quod radix te portat, no tu radicem. Caue ne qua huiulmodi cogitatio tibi ueniat in mentem, ut apud te dicas, fracii lunt rami natiui, ut ego infererer. Non in tua gratia fracii funt. sed ramé consecutu est, ut tu inserereris. Recte tamé dicis quod fracti sunt, cu è radice sunt nati, uide uero quamobre fracti lint. Nimiru ob incredulitatem iacent illi & calcantur, tu stas in arbore fulciente fide. Noli gaudere malis alienis, quin potius illoru infelicitas te do ceat modestia, ex illorum calamitate disce quid tibi sit metuendu, si similiter peccaueris. Etenim si vides deum naturalibus ramis no pepercisse, nec illis quico prosvisse, quodex fanctis patribus oriundi, ad populu deo peculiarem pertineat: periculu est, ne tibi quo parlurus non sit, si illum arrogantia & ingratitudine alienaris. Ab illoru casu disce, quid uites. Tua felicitas no tibi cristas addat, sed divinæin te bonitatis admoneat. Est quodtibi gratuleris, est unde deo gratias agas: no est quod insultes abiectis. Illi iure excisi sunt tu Vide ergo bo præter meritű insitus. V trück in deo perpende, bonitate & seueritate: quarti altera te gra mitatem et se ritudine doceat, altera superbia ac supercilium dedoceat. Seueritatis exemplu proditum meritatem est in Iudzos, qui à pristino statu prolapsi sunt in banc cecitaté, ut Christum tot seculis ex peclatum, cotumelijs infectentur. Benignitatis exemplu in teiplo expertus es, qui gratis ascitus sis ad tam eximiæ felicitatis cosortium, quæ nec generi prophano, nec uitæ impiæ debebatur. Semel gratuito tibi codonata funtadmilla uita pristine, semel fauore puminis cooptatus es in numeru filiorum, sed ita cooptatus es, ut qui citra tuum meritual citus es, tuapte culpa possis excidere. Auferet ab ingrato deus, quod gratis largitus est, nisi benefi cium agnoueris, nisi munere divino recle utaris. Ingratitudo tua perdet, quod bonitas ile lius donauit. Arrogatia perdet, quod obedictia lucrifecit. Quod ni caueris, rurius excidê ris ab olea, in quam infitus es. Itidē & ludæi, fi mutarint id, quod illos alienat à deo animie rum incredulitatem, denuo inferentur, unde refecti funt. Et eò reponet fides, unde deiecit incredulitas. Nam si tu ex prophanis natus prophanus, ceu desectus ex oleastro, practer natura infitus es olez, quanto citius fiet, ut Iudzi ex pijs parentibus orti, redeant ad fui ge Nolo enim neris indolem, & rurlus inferantur natiuæ oleg, unde defecti fuerant: Aperia uobis fratres nos ignorare arcanú quiddam, quod fortasse siletio tegendú erat, nisi uestra referret me loqui, uidelicet

fratres myste ne uobis arroganter placeatis, quod Iudais prelati uideamini. Incidit hac cacitas in genrium boe tem Iudaicam, sed nec in universam, nec in perpetut. Complures & hincagnoscur Chris

Digitized by Google

flum

stum, & cæteri tantisper in sua eæcitate persistent, donec gentium numerus suerit exples. tus, quibus nunc Iudæorum laplus aditum aperuit. Verum ubi uiderint univerlum or bem florere professione fidei Christianæ, suum illum Messiam frustra expectati, urbem; templum, sacra, gentem dissipatam ac sparsam, incipient receptis oculis tandem errorem sumagnoscere, & intelligent Christum uerum esse Messiam. Atopita totus Israelițicus populus ad salutem restituetur, quamuis nunc ex parte degenerarit. Tum enim uere di gnus erit hoc cognomine, cum Christum deum ac dei filit oculis fidei cernere coperit, acfide robultus, magis & operum fiducia, à domino extorserit benediction e. Quod quo magis credatis, predicti est hoc quoc ab Esaia propheta. V trug prædictu est, fore ut de aderent, fore ut relipifcat: alteru uidemus euenisse, atcp ipsa res fide arrogat uaticinio: ale terű expectamus simili fide euenturű. Sic autê habet uaticiniű: Veniet ex Sion, qui eripi et&auertet impietatem ab Iacob, & hoc illis a me testamentum, cum abstulero peccata egrum. Pepigit olim deus fœdus cum hac gente, id semel sancitu, no sinct prorsus irritum fieri, quorundam culpa, qui se præbent promissis indignos. Non deerunt tamen aliqui, secundu Eua qui totius generis personam sustineat. Nege enim sic exciderunt à gratia dels ut reconcilia gelium quide rinon queant. Pleric qui Christi no recipiunt Euangeliu, litera legis adherentes, sunt in inimici imici dei, ide (ne quid insultetis) uobis in bonum cessit, quandoquidem Euangelium illis rencientibus, citius ad uos delatu est. Cæterum quatenus ex sanciis prognati sunt, & ad gentem pertinent, quam deus libi ex omnibus unam ut peculiare delegit, hort commen, datione chari sunt: proinde facilius in gratiam recipientur, si resipuerint, quod horum pa tribus deus promiseritid quod nos prædicamus. Nece enim sic pollicetur se daturu deus, aut sic adoptat, ut post ponitudine tactus, mutet sententia, hominü more. Prorsum immu tabilis est, in que ut non caditerrare, ita no cadit poenitere. Meminerit ille sui promissi, si mulatog isti reijcere desierint. Vices rerū omnium sunt, lapsis non oportet insultare, pre sertim si tibi bono suit, resipiscentibus est gratulandii, Nam quemadmodum uos aliquan do fuíltis id quod nunc lunt plerio; ludæi, hoc est increduli deo; neo; tamen uos destituit inæternű, quando nunc mifericordia eius factű eft, ut illis fidem rejicientibus, uos in fidei confortium sitis recepti: ita & hos nunc uicissim deus passus est ad tempus à fidei consor tio esse alienos, dum uobis daturaditus ad fide, ut & ipsi postea resipiscentes uocate deo, una uobiscum misericordiam consequtur, ut neusari alteris exprobrent, sed utrica alteris gratulentur paré experti milericordiam. Sic enim deus ineffabili collio dispensat ac tem, Coclusit enim peratres humanas, ut nullü sitgenus hominü non obnoxium peccato: no quod ille cuick deus omnia sitautor peccandi, sed quod ad tepus sinat homines suo uitio prolabi, ut agnito errore, sen tiant fefe no fuo merito, fed gratuita dei milericordia feruatos esfe, ne possint infolescere: Atop interim du hec agit, adeo nemini malu immittit, ut etia aliena mala, sua bonitate mi reuertat in bonű nostrű. Sed altius fortassis ingredimur aditű hujus arcani, E par est ho, O altitudo da mini apud homines eloqui: Stupor oboritur conteplanti ineffabile divini colili ratione, uitiarum & cum explicare nequeam, exclamare liber: O profunditatem exuberantissima sapien? tiæ diuinæ, ut nullis humanis mentibus illius indicia deprehendi, aut percipi possunt, ut confilior ur rationes nullus creatus intellectus peruestigat. Quis enim cognouit unquam mentem domini, aut quis illi fuit in confilio? Aut quis illum prior officio prouocauit, ut quod ab illo profectum sit, præmium uideri possit operæ debitum: Sic ille consulit homi num saluti, ratione nobis quidem inscrutabili, sed ut meliore no possit fieri: sic uult suum beneficium à nobis sentiri, ut inde nobis nihil possimus uindicare. Quandoquide si quid Ex ipso, & est mali, id nostris uitijs imputare licet. Cæterum quicquid est bonorum, ex ipso proficio per ipsum, co scuntur omnia, uelut è fonte, per ipsum conferuntur uelut autore: & in ipso sunt, uelut in in ipso tutore, custodech munerum suorum, ut nulla hinc laudis portionem homo sibi possit are rogare, cum ad illum pertineat & initiu, & medium, & finis; cui uni ob id debetur honor, laus, & gloria in omne æuum, unde nephas est homini sibi quicquam asserere.

Rgo posteaquam uobis dei munere cotigit, ut à pristina superstitione sitis ad ueram translati religione, ut ab onere Mosaicælegis sitis liberi, obsecto & obtestor uos fratres per eas misericordias dei, quas multifariam erga uos præstititit præstates, cuius gratuitæ bonitati summam uestræ selicitatis debetis, ut posthae

posthacimmoletis illi uiclimas ista professione dignas, non hircos, autoues, boues'ue, Vt exhibeatis quæ ut pura deliguntur animalia, & rebus diuinis apta, quemadmodu mos est ethnicisac corporane, ludæis. Hactenus indulsisse satest crassis istiusmodisacrificijs, posthac longe alios rius, Ara alium cultum, alias uiclimas deus à uobis requirit, nimir ut offeratis illi uestra iplorum corpora: non mutilandis membris, sed subigendis malis affectibus: hoc est non monuas pecudes, sed uiuentem hostia, uere puram ac sanctam, deo gratam & acceptam, sacrificit rationale, uich mam animi, no brutæ pecudis. Dum lex durabat carnalis, patiebatur deus fibi corporeas immolari pecudes. Posteaqua lex coepit esse spiritualis, spiritualibus sliut Climis litandum est, Pro uitulo immola superbiæ affectu, pro ariete iram esferuescente in gula, pro hirco exure libidine, pro columbis & turturibus lasciuas ac lubricas animi cogl tationes deo sacrifica. Hæc demum sunt Christianis digna sacra, hæ Christo gratæ uktiv mæ. Deus est animus, & animi donarijs conciliatur. Nec ceremonijs, sed affectibus puris coli postulat. Pro præputio, ab animo superuacaneos & indecoros affectus reseca. Sabba tilmus tibi fit, mens à tumultu perturbation uacas. Chriftus femetiplum obtulit pro no Et nolite con bis, par est ut ipsi nosmet illi uicissim immolemus. Atquita fiet, ut quemadmodif exempti formaribuic estis ab hoc feculo professione insiti coelo, ita uita & affectibus à pristina uita dissideatis, feculo ac uelut in nouos homines, hocest coelestes transformeminiquoad licet, si nondicorpor

rum immortalitate, certe nouatis animi affectibus: ut posthac non ea uobis arrideant, que uulgo prophano,& rebus caducis addicto probantur, sed nihil affectetis, nisi quod deo probatum sit, neg ducamini ludaicis præscriptis hominū, sed à nutu uoluntate divina pendeant omnia uestra studia simul & actiones, qui nihil moratur crassum & imperfectis fed quod uere bonű fit, quod acceptű, quod ad cultű diuinű ac pietaté, legitimű fit & idov Ve probetis neum. Mos est apud mundi cultores, ut felicior fastidiat infeliciore, ut infelicior inuideat que fit nolun feliciori, Ego uero præcipio uestru unicuiq, quicunq ille sit, siue potens, siue plebeius & tas dei humilis, modo iam sit insitus gregi Christiano, & a mundi consortio exemptus, ne per ani mifaltū plus libi tribuat & pareft, sed sobrio modestock sit animo: primū, ne quis plus av roget sibi thabeat, deinde ut meminerit hocipsum quod habet, sibi non per operum, sed per fidei commendatione esse donatum à deo, & in hoc donatu, non ut inde sibi placest, sed ut in commune conferat utilitate. Varie aut deus luas dotes partitur, ne quis aut falt diat aliữ,aut unum le libi lufticere putet. Sed lingulorữ dotes fraterna charitas faciatom nium comunes. Nece enim couenit, ut minus in nobis ualeat Christi gratia, of in corpore cuiullibet animantis ualeat uis naturæ. Quæ societas est membrorū inter ipsa in corpore animantis, ea est societas singulor interiplos, qui ex uarijs sectis ac gentib. in Christicon fortium funt cooptati. Nam quemadmodu corpus hoc uisibile, licet sit unum & ide, tame ex multis mébris compactum est. Porro no omniu membroru idem est officiu, Alio mu nere funguntur oculi, alio pedes, alio uenter ac manus, & tamen oculus no fibi uni, fedto ti prospicit corpori, Venter no sibi tantu, sed omnibus mebris concoquit, lam quod sunt officia lingulorum membrorū in corpore, hoc lunt uariæ dotes, alijs atcz alijs nostrum ua riedistributæ. Que madmodum igitur membra præstabiliora, uelut oculi, non fastidiunt humiliora, led officio fuo fuccurrunt omnibus, alioqui totum corpus collaberetur: ita fuã quisco dotem siue præclara cotigit, siue mediocris, pro sua portione conferre studeat into tius corporis commodif, posteaqua semel insiti Christi capiti ceu costati sumus in unum corpus ipirituale. Necaliud est Christianus Christiano, quam membro membrii eiusdent corporis. Sed tame, ut dixi, uariæ funt fingulorum hominu dotes, no fuxta noftra merita, fed iuxta munificentiam dei, quæ partitur fingulis, ut uidetur expedire. Ne quis igitur eo quod cotigit dono efferatur, sed sobrius ac modestus utatur in bonum omniti: siue conti git prophetiæ dos in explicadis arcanis literis, iuxta modu fidei, qua folam respicit deus, non extera merita, citra supercilium, suum bon acteris communicett siue contigit facult tas opera fua iuuandi fratrem, modeste suo fungatur officio: siue cui obtigit doctrine dos, ne fastidiat indoctos, sed citra fastum eruditione suam alijs impartiat: siue cui datum est, ut ex diuinis literis possit ad pietatem ac mores honestos inslamare dicedo, utatur sua do. te modeste: siue cui cotigerat facultates, unde suppeditet egetibus, & largiatur ijs, quibus opus est, hac succurrat cæteris, no ad gloria, no spe redituræ cti fænore gratiæ, sed simplie ci pectore: liue cui cura delegata est caterorii, ut unus prasit aliis, each in revalet, no illum honos

honos reddat elatiorem, sed cura comissa solicitum, necessibi gerat munus delegatum, sed ijs, quoru curam in se suscept: siue quis miseris & calamitosis succurrit, absittristitia, qua premateu qui subleuatur, & beneficiu uelut exprobret, sed hilaritate gratia officii condu plicet:ut quicquid facitis,uelut ex alieno & ex animo facere uideamini. Huiulmodi maz Dilettio fine lis corrupta funt ferè prophanorum hominit officia, etiam si quid benigne facere uidean, simulatione tur. A uobis ablit omnis fucus, sed sit mutua inter uos charitas, quæ simulandi ac dissimu landi iuxta lit ignara, quæ lingula cuiulæ officia deo comendabit. Ne quid ex uelfris cu} piditatibus metiamini, quod prophanű hominum uulgus facit, sed sola uirtute, aut turpiè tudine, abhorrentes ab omni malo, adhærentes rebus honestis. Et quoniam fratres estis, quotidie commune patrem implorantes, & ad commune hæreditatem destinati, sitis fra terna charitate erga uos inuicem propensi ac benigni. Intermundanos de præcellentia di gnitatis certamen elt, uobis diuerlum lit certamen, dü alius aliü conatur libi præferre. Nei mo per oci i libi uiuar, led pro le quila studeat suo fungi officio: nea somniculosi ac desix des, uelutics carnis infirmitate uideamini languidi, sed alacres ac feruentes spititu. Carna les elle deligitis, spirituales elle cœpistis. Torpere carnis est, agilis quæda ac uiuida res est spiritus. Ne reluctemini malis, sed tempori servite, rebus præsentibus uosmetipsos accor modantes, etfi quid inciderit incomodoru, uel declinates, si liceat comode, uel tolerantes, no mælti interim, quod elt distidentiu, sed in rebus asperis spe futuri præmij gaudētes & alacres, Illud interim cogitates, si gd cui conceditis aut codonatis, id uos domino codona re,nimiră cum fœnore reddituro. Quod si impioră improbitas grauius affligat, ne parate defensione, ne moliamini uindictam, ne cofugiatis ad humana præsidia, sed assiduis & im probis precibus cœleste auxilium imploretis. Si quid opus erit cæteris Christianis, is cui suppetit, impartiat non grauatim ac inamœne, qualistipé egenti porrigat, sed quasissum censum cum illis commune esse ducat. Eamo benignitate exercete, no solum inter uos, ue rumetiam in absentes. In eos uero, qui se peregre ad uos conferüt, hospitales sitis, ne aut turpiter egeant, aut ad ethnicos cogantur indecore diuertere. Atquit oportet manus ha/ Benedicite bere benignas, ita lingua conuenit habere innoxia. Eos qui uos odio Christi persequatur o nolite &affligunt,adeo non oportet ulcifci,ut nec male precandum fit. Bene precemini & illis, bene precemini, inquam, ut relipifcant: tantu ablit, ut quenqua deuoueatis. Quibus re no Idipfum inui potestis benefacere, tamen bene optandu est. Sit inter uos uera amicitia, quæ læta pariter cem sentientes ac triftia faciat comunia, ut iungatis tum gaudia, tum mororem ac lachrymas. Concors animus, & comunis affectus uos in omnib. fociet, fiue quid læti obtigit, fiue quid aduerfi incidit. Ne sitis elatis animis ac fastidiosis erga uos inuice: sed qui maior est, humilibus & Non altasaj inferioribus sese inclinet & accommodet. Ne uos uobis ipsis placeatis, ut suo quisco iudiz pientes cio sibi magnus sit & admiradus. Non enim facile cedit cuiqua, qui sic affectus est. Quod si quis forte læsit, no couicio couicio, nec iniuria iniuria retalietis. Licet hoc apud Iudæos & ethnicos iustum habeatur: apud Christi impium est, malti malo coduplicare: & quod inalio damnas, consulto imitari. Vos benefactis certate, & ita certate, ut non solum, teste conscietia deo placeant quæ facitis, uerumetiam ut omnibus hominibus probentur, neu quem offendant infirm î specie mali. Et usquadeo absit omnis uita, no tant î ab omni crimi ne,uerumetia ab omni suspicione, quoad fieri potest, criminis, ut nec mali queant ea calui niari. Id fiet, si quantu in uobis est situm, pacem habeatis, non modo cum Christianis, tie rumetiam cum his qui à Christo sunt alieni. Magnauis est heroicæ uirtutis, etiam hostes rapit in amorem & admirationem sui. Pax autem constare non potest, si suum quisco do, lorem perget ulcisci. Ethnicor ac Iudæorum est ultio: uos, iniuria lacessiti, ne poscite uin dictam, quin potius cedite iræ:quæ melius euanelcet tua lenitate, co si mutua talione ma? gisac magis irites. Si lenitate uicilti furentem, lucru elt. Sin pergit ille furere, non deerit cui det poenas. Tu illum suo relinquito iudici, qui ius ulciscedi nobis adimit, ac sibi seruat, ita loquens in Deuteronomio: Mea est uindicta, ego rependã, dicit dominus. Imo tu adeo né lædas lesus, ut & pro malefício reponas beneficiñ: et si forte esuriat inimicus tuus, cibo il lum subleua: si sitierit, potu porrige. Vixullum est ingeniu tam barbarum, tam efferum, tam immite, quin officijs possit deliniri, quando hac uia mansuescunt & feræ. Hac expugna holtem. Expertus tantam lenitatem, tatam pietatem tua, fortallis relipiscet, pudebit, pigebit, poenitebit feritatis, iamos ceu ulclus tua charitate inflammabitur ad redamandu.

Digitized by Google

Hac uia finiri possunt simultates, cum mutua malorum retaliatione propagentur in imi mensum. Benefactis certare pulchrum, uincere pulcherrimum. Malefactis certare tur pissimum est. Verum hoc fatentur & ethnici. Vestra peculiaris laus erit, si malesacia ber nefactis superetis, si iracundiam lenitate, si maledicentiam benedicentia, si iniuriam officio superetis. Cauendum est autem ne qui malus est, tuam bonitatem expugnet sua mas licia, & incipias tui dissimilis esse, iamos illum imitari quem damnas. Quin potius wa bonitas, illius expugnet feritatem, ut uiclus in tuas parteis rapiatur.

CAPVT XIII

Omnis anima Potestatibus . Sublimioribus Subdita sit

Vod li principum & magistratuũ in uos cooriatur ob Christiani nominis professionem persecutio, toleranda quide est, nullo uestro uitio coorta. Ca terum no est iritanda, aut accersenda detrectando illis, quod ceu suo iure po stulant, & à nobis deo no offenso pendi potest. Ordine costat respubleapre rextu religionis turbari no debet. Sunt cupiditates foedæ, funt uitia, in qui

bus cum cateris no oportet congruere: funt rurfus in quibus ob tranquillitate publicifia tus oporteat etia cum ethnicis couenire pro temporu ratione, ne ueltro exemplo peiores fiant, quos expedit utcung metu coerceri. Tota enim rerum fumma, in tria genera divi damus licebit. În ea quæ uere cœlestia sunt, quæ tanqua Christo peculiaria, sunt ubig re bus omnib. anteponenda. În ea quæ prorfus funt huius mudi, ue luti cupiditates, actitia Hac uobis sunt omnibus modis fugienda. In media quodda genus, quod per se nea bor num neg malű, sed necessariű tamen pro totius reipub. statu concordiac tuenda. Nolim auté per uosturbari, etiam si quam iustitiæ umbra, aut specié mundus hic habet, modone pugnet palam cu Christi iustitia. Ferenda persecutio, serendu & mundanu imperiu, eta li sicaliquanto iniquius, ne criuos persequitur, iusto titulo facere uideatur, si publicas le ges ab omnibus receptas, foli reieceritis, quas Christus ut non sanxit, ita nec reprobauit, fed uelut ignorauit, nimirū aliud agens. Quisquis igitur est hominū, pareat publicis legibus: obtemberet magistratibus; qui qualem cunq dei gerunt imagine, et in malis punien,

Itag qui rest dis utcunce dei negociù agut. Ates haclenus sane potestas illori à deo proficiscitur. Prostit potostati inde qui principi aut magistratui etia impio & ethnico, suo fungenti officio resistit, is non relistit homini fungeti, sed deo, à quo proficifcitur omnis autoritas. Sicut enim umbralo gis Mosaicæfuit à deo, nec licuit antehac cotemnere: sic & legalis iustitia à deo proficiscitur, ut & huic pro tempore coueniat aliquid tribuere. Queadmodüenim deus in fuo cor pore uoluit elle membror ũ ordine, de quo modo diximus; ita in uniuer la repub qua ma lis ac bonis cõltat, uoluit elfe ordinê quendã. Atq; iple ordo per le bonum quoddã elf, èti**ã** si quis abutatur magistratu. Proinde qui perturbant hunc ordine, deo autori repugnat & qui repugnant deo, merito pœnas luent. Quod si nolis esse legibus aut magistratibus ob noxius, ne putes te id assequi posse contumacia, sed innocetia potius. Nihil enim isti iure possunt, nisi in eos qui comittunt quod non licet. Tu recle uiuito, & lex nihil ad te, necest quod metuas magiltratữ. Imò præmium elt & honos per illos fuo fungêtib. officio. Itag sicut magistratus dei minister est puniendis flagitifs, sic & eiusdem minister quodamodo uidetur, dum recle factis habet honorem. Proinde plus liber est à legibus, qui recle agit. Cæterti li quid comileris lupplicio dignti, tua culpa factum est, ut tibi iam formidadus sit magistratus: siquide in hunc usum gladium gestat, ut nocentes puniat, at cy hac quocy par te divinæ fubferuit iustitiæ, que in malis puniendis & malorum abutitur ministerio. Pro inde quando publicus rerum status non potest consistere, nisi magistratibus sua deferatur autoritas, ob commune reipub. necessitate & uos illis obtemperate, non tantu ob id Non folu pro ne contumacia prouocati, probabili causa in uos sauire uideantur, sam no uelut in Chiv

pter ira, ucru stianos, sed uelut in seditiosos, sed etia ob conscientia: quæ, licet nullum immineat ab illis etiam ob con/ supplicit, dictat non esse perturbandi, quod deus ordinatum esse uoluit. Et quonia hacin scientiam parte publică gerunt negociă, quod autê publică est, adomnes pertinet, propterea uelut officij præmiū uechigal ac tributum illis pēditis:qui licet impij fint,tamē quia publicā ad ministratiusticiam, & deus iusticia est, dei ministri sunt, & illius quodamodo uices getit, dum in hoc incumbunt, quod illis publica autoritate mandatű est. Itags si quid uetat illis quod per se nephas est patrare, parete, quos oportebat etiam nullo timore proposito. quod reclum est sequi. Sin imperant impia, deo parendum est potius quam hominibas.

Digitized by Google

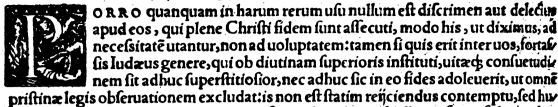
Quod

. Quod si quid ueluti suo iure exigunt, cuius iactura no adducit pietatis dispendium, non tanti est ut illos ea gratia in uos iritetis, soluite omnibus, quicquid exigut, ceu debitum. Iple Christus nulli prorsus obnoxius soluit Cæsari uectigal, non quod deberet, sed ne quid illos offenderet. Ne committite ut à vobis suo iure fraudati videantur. Si quis triv butum exigit, pendite tributum: si quis uechigal postulat, soluite uechigal. Si quis reue rentiam efflagitat, qua negata, putet contemptă autoritatem luă, huic deferte publicam reuerentiam. Si quis honorem ob dignitatis publicæ functionem libi deferri uelit, huic honorem solenne impendite. Si cum laude funguntur suo magistratu, deo penditur ho nos: sin secus, tribuitur hoc publicæ tranquillitati. Ne quid siat reliquum, quod istorum Nemini quie! quilquam à uobis exigat, latisfacite necessitati publicæ. Cæteru inter uos nullum sit ius qua debeatis aut debitti, nisi mutuæ charitatis. Ea non moratur exactorem officij, sed ultro præuenit monitore. Illis si penderis quod exigunt, desinis debere: charitas etia si satisfaciat alijs, sibi ipsa nunqua satisfacit, semper officia cumulans officiis. Hac igitur in primis ample chamini, que leges omnes compendio coplectitur. Quisquis enim syncera Christianach Qui enim dill charitate proximu diligit, is summam habet totius legis Mosaice; si charitas absit, nullae git proximu, leges, quamlibet multæ, sufficiunt: si adsit, non alijs est opus legibus, quando hæc una di legë implenit chatefficacius, quicquid innumeris legum præscriptis iubetur. V etat lex Mosaica, ne guis adulterium comittat, ne quis occidat, ne quis furtu faciat, ne quis fallum teltimo nium dicat, ne quis rem affectet alienã, ne quis ad ulurã fœneret,& fi qua lunt id genus alia, Atqui horū omniū fumma, breui charitatis præcepto coprehenditur, quo dictum est:Diliges proximű tuum sicut temetipsum. Charitas prodest, quoad potest, omnibus, etiam malis, nocet nemini. Quorlum igitur attinet lingulatim uetare, ne lædas his autil/ lis modis, cum huius natura lit, neminem omnino læderer An occidet, qui diligit an stu' prabit aliena uxorem, cui alter æque charus est, atog ipse est sibir an furto copilabit eum quem paratus est & fuis opibus adiuuarer an calumniofo testimonio opprimet, que fuo quog periculo servatu velit: an fœnori daturus est ei, qui cum sibi putet omnia esse co/ munia: an illi damnum optabit, cui precatur eadem quæ sibi: an ulla ratione nocere aut contriftare poterit, pro quo sciat Christum esse mortuum : Itags quod dixeram, summa legum omnium est charitas. Per hanc copendio discitur, quid sugiendum, quid sequen/ Et hoc setetes dum. Ad huius igitur studium ipsa quoce temporis adhortatur ratio, uidelicet uta priz tempus quid stina uita somno ac tenebris resipiscentes, expergiscamur. Nox prabete uidetur peci boraest candi licentiam, quod uacet pudore. Cæterum etiam qui noctu lasciuiunt & ineptiunt, tamen simulatog illuxit, uel pudore componunt sese ad hominum aspectus, ac uelut alij facti, prodeunt in publicum, pro temulentis fobrij, pro libidinofis calti, pro iurgiofis mo derati, pro oscitantibus alacres. Rapienda igitur temporis oportunitas, qua si recie uta/ mur, propius abest nostra salus, quam tum cum lege Mosaica freti, proxime abesse puta bamus. Nox nostra processituite pristinæ, imminet dies ille, qui reteget etiam occultis/ sima. Respondeamus diei nostro, abijciamus mores actusci nocturnos, & quorum nos in luce pudeat. Si sole exoriente decentioribus uestibus tegimus corpus, ne quid offen, datoculos hominum, multo magis Euangelij luce iam exoriente, mentem uirtutum or/ nemus amiclu, qui luce dignus lit, nec reformidet oculos dei. Posthac ita uitam omnem componamus, ut appareat nos, abiectis priftinæ uite tenebris, clara in luce ambulare, & deo conspicuos & angelis, & hominibus, non luxus indulgentes in comessationibus, aut temulentis compotationibus, non spurcæ Veneri libidinich seruientes, non per con tentionem ac liuorem mutuum turpiter inter nos concertantes, quibus omnibus obno xii fuistis, du errantes in pristinæ uitæ tenebris uersaremini. Indecore tali cultu uestitur anima. Nunc posteaquam per baptismi Christo estis insiti, hunc ipsum induite. Eluceat inomni uita, quem sitis professi. Exprimite quem imbibistis, ille sobrietas, ille castitas, ille pax est, ille charitas est, istius modi amicius decet hanc Euangelij lucem. Quibus ha, Et earnis eu, Genus usi estis aduoluptatem, posthac utamini ad corporis necessitatem, & quibus an, ramne seceri tehac turpiter indultum est cupiditatu arbitrio, de catero per sobrietatem eatenus ad, tis in deside/ hibeantur, quatenus naturæ ulus postulat. Corpus sic aledum est, ut ualeat ac usuat, non fijs ut la squiat. Cibus ac porus sitim ac famem arceas, non libidinem inuitet ac nutriat.

CAPVT XIIII

manitate facilitate magis alliciedus ac fouendus, donec & ille proficiat, fideich robur accipiat. Id comodius fiet beneuolentia, & contentiolis disputationibus. Siquidemin

Infirmuaut in fide susci pite



ORRO quanquam in harum rerum usu nullum est discrimen aut delectis apud eos, qui plene Christi sidem sunt assecuti, modo his, ut diximus, ad necessitate utantur, non ad uoluptatem: tamen si quis erit inter uos, sortale sis Iudaus genere, qui ob diutinam superioris instituti, uitach consuetudie nem sit adhuc superstitiosior, nec adhuc sic in eo sides adoleuerit, ut omne

eiulmodi no couenit protinus in malam parte interpretari, quod citra uitiu fieri potelt, Quo pax & concordía undica conftet inter uos, quædam dissimulanda sunt, quædam ferenda, quædam benignius interpretanda. Magnam um habet ad mutua uitæ societa tem hæc comoditas candords. Nunqua pax coherebit inter multos, nifi in nonullisalius Aline enim alijuicissim concesserit, ut sunt hominu uariæ sententiæ. Nam qui uacat omni superstiv eredit feman, tione, putat libi fas elle, citra delectum ullum quouis uelci genere ciboru, quippenihil ducare omnia hicaliud specias, quam naturæ necessitatem. Rursum qui infirmior estadhucacsuper, stitiosior, uescitur holeribus, ne incidat in aliquod piscium aut cæterorum animantum genus , quod uel interdictum lit iuxta ludaicum inftitutữ , uel limulachris immolatum: Hac uobis non debent esse tanti, ut ob ea scindatur fraterna concordia. Isqui firmior

Vnusquisq; autem in Juo stusu abudet

est, & vescitur quibuslibet, ita fruatur sua firmitate, ut tamen infirmiorem, qui vescime tuit, non spernat. Ac rursus qui animi sui infirmitati obseques, abstinet à certis ciborum generibus, ne damnet ac judicet line delectu uescentem, quicquid appositu fuerit. Quin potius firmus ferat infirmum, lic interpretans. Error est ex longa pristinæ uitæ conlucy tudine relicius, subito reuelli no potest, paulatim elabetur, & crescente uera pietate eua nescet superstitio. Item superstitiosulus ille, cum uescentem uidet quibusuis cibis, licle, cum cogitet: Mea nihil refert quid agat, & colentaneum est bono animo fieri, quando, quidem dominus illum libi adiunxit, suum of fecit, cuius arbitrio uiuit, cui of peccat uni, si quid peccat in istiusmodi, quæ per se mala non sunt. Quod si crimen est arrogantiæ, वि stidire superstitionem infirmi & simpliciter erratis, quanto intolerabilioris eritarrogan tiæ, si qui fide est infirmior, iudicetac damnet meliorē se, iuxta uulgarem imperitorum regulam,quí miustum putant quicquid ipsi nó faciunt,& fanctum existimant,quicquid amant: Nonne huic merito dicetur: Tu quis es, qui iudicas ac damnas seruti alienum: Vnus est omniŭ dominus Christus lesus, illi stat, si firmus est fide, illi cadit, si quidpeç cat, ut tu suspicaris. Non enim ob ista cadet, imò stabilietur, ut persistat in sue fidei robor re: Siquidem dominus illius abunde potens est & idoneus, qui seruum suum sulciat, ng quid nacillet. Quod de ciborum delectu dictum est, idem de sabbatorum ac neomenia rum observatione accipiendu est. Nam qui infirmus est, ac imperfectæ fidei, is discernit inter diem & diem, quali sit alius sacer, alius prophanus, & in hoc nephas sit uesci cibis, aut opus facere, quod in alio phas sit. Contrà, qui firmus est, solidæ of sidei, nullo delectu habet omneis dies, uniuerlum uitæ tēpus existimans pietatis officijs sacrum esse, ac dez dicatum. Ob ista ne scindatur inter nos cocordia Christiana, sed suo quise animo frua, tur, non damnata alterius fententia, præfertim cum utrumen uacet crimine,& inutrog costet hoc, quod est uere pietatis caput. Qui sapit & sentit apud se, que uis diem ex equo facrum ac fanctum effe, domino fuo fapit, nec tua refert, quam ille fapiat. Item qui credit inter diem & diem interesse nonnihil, si errat, domino suo errat, ad te non pertinet. Item qui citra delectū quibuslibet uefcitur cibis, domino fuo uefcitur. Siquidem gratias agit deo, cuius beneficio uescitur, & cuius benignitas in usum hominii condiditomnia. Rur fum qui ob infirmitatem animi à certis cibis abstinet, domino suo abstinet, nec tua re fert, presertim cũ holeribus suis uescens, æque ac tu gratias agat comuni domino. Quod si is probat & acceptum habet illius gratiarum actionem, cur tu de eo pronticias: Causa diuerfa est, res eadem, animus idem, & idem dominus. Hic gratias agit, pro libertate ue scendi quibus uelit, quod Euangelica lex animos discernat, no cibos: ille pro fructu con tinetic, dum occasione infirmitatis fugit crapulam, & intra temperantiz cancellos coer cetur.În huiulmodi pares lumus oës,nets quilquă pro lua lententia tuenda debet diglac

diari cum fratte: fatis est, si dominus approbat, ad quem pertinet earti rerum iudicium, quæ uel incertæ lunt , uel pro temporum ratione ferendæ. Nullum eft ius Christiano in Christianum, nisi ut alter alteri prosit. Neque sibi uiuit quisquam, cum omnes simus il kus, qui nos afferuit à uitifs ad pietatem, à morte ad uitam. Itags nemo fibi negs uiuit, mez 🔅 🦈 que morisur, non magis qu'àm leruus alieni iuris , in qu'é hero potestas est & uitæ,& ne/ cis. Quod si seruus uiuit, non suo necalieni, sed domini sui commodo aut incommodo uiuit. Sin moritur, domini compendio, aut dispendio moritur, ut impudenter facturus lit, qui conferuus de conferui negocijs fele admifceat, fi modo domino fiat fatis. At milv lum mancipiũ inter mortaleis tam heri lui elt, ಈ nos lumus Christi; qui nos non argento aut auro, led luopte languine emit. Siue igitur cadimus, illi cadimus, liue stamus, illi sav mus: siue uiuimus, illi uiuimus, siue morimur, illi morimur. Alia mancipia fortalisis delle nunt esse domini, posteace mortua sunt. Nos siue uiuimus, siue morimur, domini sumus, cui viuunt omnia. Christus ius habet, non solum in viuos, sed etiam in mortuos, qui & micam suam & mortem sua nobis servandis impendit. Siquidem idem mortuus est, mea in hoc enim causa factus homo, atque idem à morte reuixit, ut pariter & morientium & uiuentium Christus mort esset dominus. Si vivimus pietati, illi debemus. Si mortui sumus vitijs, illi debemus. Ille tuus est offe dominus est, ille iudex est. Cur seruus in seruum sibi ius uindicat, quod domini peculia surrexit re est : Tu uero qui superstitiosulus es, qua fronte judicas fratrem tuum, te firmiorem, quia libere uescitur, aut quouis die ex equo utitur. Aut tu perition quare spernis acfasti dis fratrem tuum infirmiorem, perinde quali dominus illius fis, ac non magis coferulis? Curauthic autille Dominiuicem usurpat, & iudicif diem præuertit? Non estalius ab Omnes enim alio iudicandus. Y nus ille qui omnium est Dominus, pronunciabie de omnibus. Nain stabimus ante apud tribunal Christi aliquando sistendi sumus omnes, illius uoce uel datmandi uel ab tribunal foluendi, qui perípicit intimos ac retrufilsimos animorum feceffus. Interim ne fibi con feruus in conferuum dominatum ufurpet. Quandoquidem hoc honoris uni fibi feruar tum esse uoluit, ut ipse testatur apud prophetam Esaiam: Viuo ego, inquiens, mihi curi uabitur omne genu, & omnis lingua confitebitur deo . Hoc interim pro sua quisco uirili studeat agere, quo pacto apud hunc iudicem pro se rationem reddat, nec alius alium iuz dicet in malum. Quod fi quid hic iudicandum est interea hoc magis est iudicandum ac statuendum, qua ratiõe fieri polsit,ut alius alijuicissim auxilio simus, nece cuiquam aut 🐃 🧢 🤼 🤨 demus malum, aut occasionē mali, quoad licet, præbeamus.Erigamus uacillantē, non 💎 🚕 😘 deficiamus, & linum fumigans excitemus, non extingamus. Dignitatis ratio poscebat; ut imperitior obtemperaret peritiori, sed charitatis est Christianæ, ut peritior aliquoties cedat & oblecundet imperitiori, no ut affentiatur erranti, sed quo uel corrigat, uel certe ne gravius offendat. Nam ut de me loquar exempli gratia, Moses olim quos dam cibos delignauit impuros, quos ille suo more communes uocat, ceu prophanos, quibus uesci nefas erat, quo sdam mundos, qui bus uesci fas erat. Nunc scio ac persualissimum habeo; Christi afflatu, qui carnalem legis partem prorsus abolitam uult, quod nihil suapte natu ra'impuru,nec ullus sit omnino ciboru delectus. Quod si quid impuru est, id ei duntaxat si autem pro/ impurum est, qui tale putat esse, hoc est, infirmo & superstitioso impurti est, sirmo uereca pter cibufras Christiano nihil est impurum, sed omnia pura puris. Et tamen ab eo quod per se impur ter tuus rum non est, fortals is abstinere præstat aliquoties, non quod ita decernat lex Mosaica; led quod ita dictet fraterna charitas, que peculiaris est Christianorum. Etenim siob ciz bum corporis tui læditur, aut mærore afficitur animus fratris tui, quem oportebat tibi æque charti elle, atog iple es tibi, uideris tibi uiuere, nec satis meminisse mutue charitatis qui lapsum & offensam infirmi fastidis ac negligis, cum re leuicula possis mederi. Quid enim magni, si paulisper & à licitis abstineas, quo periclitanti proximo succurras : Ne tibi tam uilis lit frater licet infirmior, licet imperitior, at clbi tui caula linas eu perire, pro que seruado mortuus est Christus. Si tanti suit dão, qualis qualis est, non est tibi ob rem leuis momenti negligendus. Ne uero fatis esse putes, si recti sit quoditu facis, quin illud etiam curandu, ut quod per se rectuelt, non sir obnoxiu suspicioni criminis, & quod tibi bonű est, uertatur in malum alienű, si uiderint homines inter uos de cibo poruci, aut de similibus rebus exigui momenti esse cotentiones. Nam quemadinodis seculo futuro ne regno dei no critesca negi pouis, que nue mortalitatis nostre substitta sunt, ita doctrital

euangelica uitach uere Christiana, nech ciboru delectu costat, nech potus discrimine, que nihil habent momenti ad pietatē. Illa potius nobis meditanda funt, quæ nobifcū tranfa Sed institia ferri queant in vită illam coelestem. Qua sunt aut illa: Nimirum institia, pax, & gaudiu, e pax que non conferuntur ciborum observatione, sed spiritusancio. Disceptatio de cibispa rit iram ac dissidit, parit dolorem, parit offensam & querimonias. Spiritus sanctus par rit pro dissidio pacem, pro tristitia gaudium, pro offensa & iniuria officium. V tenimiu stitiæ est, nemini uelle nocere, ita pacis est, cum nemine cotendere, & charitatis est, ne minem mærore afficere. Hæc spiritualia sunt, in his quisquis Christo servit, is simul & deo placet, ea sectans, quæ sunt illi gratisima, & hominibus probatur, dum obsequious tat omnem mali suspicione aut occasione. Carni serviunt, qui de cibis ac diebus interse digladiantur. Spiritu Christo seruiüt, qui non sua tuentur, sed alijs per charitate obsecun dant,& omnibus fiunt omnia, quo oes lucrifaciat,& omnibus fele attemperat, ut omaibus placeat. Nos igitur qui spirituales sumus omissis istiusmodi disceptationibus, eale clemur, quæ ad pacem faciunt, quæ concordia alunt, quæ mutuñ amorem nutriunt de nique quibus meliores reddamur, mutuod iuuemur officio, no quibus offendatur quil

Noli propter piam. Hoc est nostrae professionis caput. Tu qui firmior es, ne comittas, ut ob cibii hu soum defirme manti perdatur opus dei. Tibi potius pereat cibus, qut per occalione cibi tui pereatid, re opus dei quod deus morte filifici redemit. Hominis negocium est cibus, dei negocium charitas, cum alterutră periclitatur, illud potius cedat, quod leuius est. No quod in ipsiscibis sit ullum uitium, aut alius purus sit, alius impurus iuxta Iudæos, aut quod per se culpasit, ci bo quo uelis uelci, led tamen per occalione fit culpa, no quod uelceris, led quod uelcen do fratrê offendis infirmű, atgyita cibus natura purus ob neglecfű proximi periculű, fit impurus. Quod nobis adeo negligendum no est, ut præstabilius sit, uel in totu abstinere a carnibus,& holeribus uefci,& in totti à uino temperare, if ut uefcens aut bibens, fratti tuo sis occasio ruina. Neg uero mihi dixeris: Cur ille metut, ubi nihil est opus: Me non reprehendit mea coscientia, quid mihi cum aliena infirmitate: An uis ut mea relicasen tentia, in illius sententia pedibus eam, & incipia deligere ciboru genera: Nequaquam Non istuc postulo, ut illius infirmitate imiteris, sed ut obsecundes pro tempore, hacspe, ut & ille proficiat. Probo tuž fiduciam, qua negligis ciborū discrimina, uerum istam cela Tu fide quam actege, si quando cospexeris eius occasione perichtari fratre. Satis tibi sit interim, si for baber, pener titudiné animi tui nouit & approbat deus. Ea tamen tantisper dissimulanda est, dum uis

temetipsum tas offendiculum proximi, tuam firmitatem ad illius infirmitatem inclinans at gaccom babe modans. Atqs illud etiā uidendum, ut quod ciborū delectum negligere te prędicas, ani/ mi firmitas sit, non uoluptatis autluxus prætextus, neu cum altera contemnis ac reprehendis, quod ceu luperstitiolus à cibis abstineat, ipse tecu hæsites, & oratione firmus lis potius & fide. Beatus est is, q tantu fidei robur obtinet, ut in eo quod probat ac defendit apud alios, non fentiat intus reclamantem confcientia, tacitec in finu pectoris damnan tem, quod palam approbat. Quisquis enim hæsitat, putans no licere uesci, is iudice con scientia damnatus est. Quare damnatus est: Quia quod facit, no facit ob robur sidei, ani mics constantiam libi bene conscip, sed conscientia refragante. Quicquid autenon proficilcitur à fide, cum uitio coniunclifielt. Siquidem cum rem per le non malam, hælitans mala sit necne, faciat tamen, declarat sele & rem per se malam facturu, si inciderit. Ete. nim uera pietas refugit ab omnibus, quæ mali uel speciem habent. Qui malicia peccat, meretur obiurgari, & si se præbeat inemendabilem, uitandus est etia. Cæterum quoties error ex infirmitate nalcitur, doceri monerich meretur, qui errore tenetur, faltidiri aut ri deri non meretur. CAPVT

Debemus aute nos firmiores

 ${f V}$ od fi nos firmiores fumus, ut fumus, adeo, ut monitore nf o fit opus, ${f tam}$ ë cauendum, ne dum alterius leuiculum errorem infectamur fuperfititionis, ipli in graviore culpam incidamus arrogantiæ : quin potius, quo fumus fir miores, hoc magis æquum est aliorum ferre infirmitatem. Vt enim qui na tu grandiores funt, aut corporis robore ualidiores, no ideo protrudunt aut

proculcant natu minores, seu uiribus impares, quasi in hoc robur acceperint, ut quibus possint noceant: sed quo magis præcellunt corporis firmitate, hoc turpius sibi ducunts lædere inualidam ætatem, autob senitum viribus defectam; ita nos quo magis valeinus animi

animi iudicio doctrinaci, hoc magis oportet nolmetiplos imbecillitati alienæ attempe/ rare potius, quàm dum nostra scientia insolescimus, nobis de placemus fratris imbecillis ratem exasperare malimus, quam uel ferre, uel mederi. Ne quis igitur sua dote sibi plas ceat, uelut eam ad fastum acceperit, sed hoc potius agat, ut sui cotemptor, proximo mo? rem gerens illi placeat, haud quide obsequens ad quiduis, sed in hoc, utilli prosit, ac me/ ligrem reddat. Atg hanc sanandi erroris alieni uia Christus ipse nobis aperuit, qui cum fons esset omnium virtutum, non tamen his usus est ad gloriam suam, veluti sibi places: led quo lubueniret errantibus & infirmis, non lolum neglexit luam, quam promereba/ tur gloriam, uerumetiam probris affici sustinuit, quemadmodum & Dauid eius afflatus spiritu, futuru prædixit psalmo sexagesimo: Improperia eoru, qui tibi improperabant, inciderunt in me. Scriptu est autem hoc in psalmis, non tantum ut sciamus, sed ut imite/ Quecung an mur quoq, atc ex illius exemplo discamus, qua lenitate sit proximus sustinendus ac fo uendus, donec in Christo grandescat, & puer atos imbecillis esse desinat. Quemadmo/ suns dum igitur ille se deiecit ad humilitatem nostram, ut nos paulatim ad sua sublimitatem proueheret, ita conuenit ab illo petere exemplum proximi ad ueram pietatem pellicien di;atopid exemplum nobis in facris literis, uelut in tabula depictum, iugiter oportet hav bere præ oculis: ut quemadmodum ille non uulgari mundi huius uia, sed tolerantia sua redemit ac servauit nos, & per humilitatem prouectus est ad ueram gloriam, ita & nos per lenitatem, qua toleramus infirmiores, & subsidia divinorum uoluminum, ad exem/ plar Christi prouocantium, confidamus & nos assecuturos præmium, quod manet eos, qui illius uestigiis ingrediuntur. Summa professionis uestræ pax est. Itag precor deum, autorem patientiæ, quick nos perarcanas literas ad tolerantiam adhortatur, sine cuius auxilio nihil omnino pollumus, utuobis largiri dignetur, utunus idemo fitomnium ueltrum animus fummock confenfu iungamini ad exemplum Christi Iefu, qui nihil no/ bis æque commendauit, ac mutuum amorem mutuam q concordiam. Atque ita fanè il/ Honorificetis lustrabimus gloriam Dei, qui est pater Christi Iesu, si quod ille docuit & exhibuit erga deŭ er patrê nos, inuicem inter nos exhibeamus: ato; ita intelligent homines uos esse uere Christi di scipulos, si quemadmodum uno ore deum prædicatis, ita mutuo consensu declaretis, uos animo eodem copulari. Quapropter ne fit ullum difsidiü inter gentes ab idolis uor catas ad Christum, & Iudæos ab umbra pietatis ad ueram religionem ascitos; quin po/ tius mutuis oblequijs inuicē lulcipite, ac porreclis uicilsim dextris promouere: quem/ admodum Christus suscept uos, nec uobis imputauit pristinæ uitæ commissa, sed fra/ terna charitate complexus est, ad illustrandam inter homines gloriam dei patris, ut & peruos inuicem prestantes, quod ille præstitit in omnes, illustretur gloria eius. Christus Dico autem autem utrig hominum generi inservivit, Iudzis quidem, ut declararet deum patrem ue Iesum Chris racem, qui præstaret ea posteris, quæ maioribus suerat pollicitus, per oracula propheta sum ministris rum, ut libi gratulentur, quibus contigerit eorum ueritate accipere, quæ lex Moli typis & umbris præfigurarat. Gentibus autem quibus nihil erat promissum: ut præter meritum ac præter omnem spem sola dei misericordia ad communem salutem admissi, diui/ nam prædicent bonitatem. Illi gaudeant, quod diu expectata tandem affecuti funt, hi quod non expectatis potiuntur. Atquid ita fore iam olim destinatu erat confilio diuino. Sic enim patri loquitur ipse Christus apud Psalmographum: Propterea celebrabo glo riam tua inter gentes, & nomini tuo laudis hymnu cana. Rurlus in cantico Deuterono/ mij: Lætamini gentes una cum populo iplius. Et iteru plalmo centelimo decimolexto: Laudate eum oës gentes,& collaudate eum omnes populi.ldem prædixit Elaias: Et erit in die illo radix lelle,& qui exorietur ad gubernandas gentes, in iplo gentes spem habe bunt. Porrò deus qui uobis hanc spem fecit oraculis prophetaru, precor ut nuc præstet affatim, qd olim se facturu ostedit, ut secluso morrore dissidioqs, impleat uos omni gau dio cocordiad, idd per fidem: ut spes uestra, qua de deo cocepistis, indies augescat fidu cia bonæ puræci colcientiæ, corroborate uos ipiritu fancio. Hæc uero loquor, no quod diffida de uestra uirtute. Persuasum enim habeo de uobis, quod ipsi uestra sponte sum/ ma charitate præditi estis, summa præditi scientia, ut etiam citra me monitore, possitis uos inuice luper his rebus admonere. Sed tamen familiarius ac liberius aliqua ex parte scripsiuobis, non uel utignaros docens, uel utinuitis imperas, sed ueluti comonefacies,

quid factu sit optimum, ut id quod intelligitis esse faciendum, & iam uestra spontesacio tis, meo hortatu cumulatius faciatis, hac quidem in parte meo fungens officio, mihi liz cet indigno per dei gratia delegato, & obseques uoluntati Christi lesu, cuius negocium ago studens pro uiribus, ut illustrando dei euangelio inter uos gentes, pura illi uicum am offeram. Opinor aut illi sacrificium longe gratissimu futuru, si uos illi obtulero dignos

iplo, uelut hostia no carnalibus ceremoniis, sed spiritu sancto purgata ac sancta, qui uni Habeo igitur cus est autor ueræ sanctimoniæ. Quod quide cum uidea me in nonnullis assecutum, elt gloriam in quod optimo iure gloriari possim, non memetipsum iaclans apud homines, sedapud Christo Issu deum gaudens de felici prædicatiois meæ successu: que mihi tamen, aut meæ industriæ non imputo, sed Christo Iesu, cuius & uices ago cuius & præsidio prædicationis mune re fungor. Non enim fustinet animus meus aliena gesta comemorare, ne uidear alieno rum factorii laudem mihi uindicare, tantii ea comemorabo, quæ meo iplius ministerio effecit Christus, nimiră ut gentes antehac impie & simulacroră cultui dedite, iam pare ant & obediant Euangelio, comotæ partim uerbis ac factis meis, partim magnitudine uich signoruac prodigioru, quæ per me suntædita, ad confirmandam docuinæ mez sie dem:ædita uero non mea uirtute aut uiribus, led autore spiritu dei, cuius ego nihil aliud quàm organti sum ac minister. Ergo di super successu mez przedicationis glorior, Chri sti gloria prædico, non mea. Ato hac quidem ratione merito glorior, qui laudem offici mei sic deo tribuo, ut hominữ tamen nulli concedã. Non enim uulgari more prædicaul Euangeliü, sed haclenus in his regionibus prædicaui, ubi Christi nomen nondum erat auditu:eamch laudem ambij apud deum, quo latius iacerentur fundamenta Christiana religionis, & illius ditionis pomeria longius proferretur: nec uilum est fundamentis ab alijs Apostolis iactis superstruere: quod ut difficilius erat religionis exordia parere, & femel parta tueri atq augere, ita magis iudicabam ad Euangelij negociū pertinere, mae xime quod intelligere ita iam olim prædictum oraculo fanctifsimi uatis Efaiæ. Quibus, inquit, nihil fuerat annunciatum de co, uidebunt, & qui non audierat de co, intelligent. Ato hoc proferendæ fidei Christianæ studium magnopere me distrinxit, adeo ut no liv cuerit hactenus uos invilere, licetiam pridem cupidissimo, sed subinde conantem istuc proficifci, remorata funt negocia, fic opinor uolente spiritu Christi. Nunc uero posteza quam peragrata Achaia & Macedonia, nullum in hisce regionibus uideo locum superesse uacuum, in quo non iecerim fundamenta Christianæ religionis, & annis iam coplu ribus stimulor cupiditate uisendi uestri, dabitur (spero) occasio satis faciendi deside rio meo, ut cum in Hispaniam proficiscar, istae faciens uos in transitu uisam, deindeude bis deducentibus eò pergam, quò inftitueram, at non prius quàm aliquot dies apud uos commoratus, uestri consuetudine aliqua saltem ex parte desiderium meum expleuero. Id breui futurum arbitror, uolente Christo. Cæterum in præsentia destinatū est iter Hie rofolymam, quo Christianis Iudæis illic agentibus exhibeā beneficium Macedon<del>ū&</del> Achaicorum mihi comissum . Sic enim illisuisum est, ut aliquanta pecunia promistue collecta ab is, qui sponte conferrent, subleuarent egestatem quorundam Hierosolymis agentium, religione quidem opulentorum, cæterű facultatibus tenuium. Nullus eosut facerent coegit, fed ita uilum est illis, ac mea lententia, recle uilum est, quandoquidem illis obligati funt acceptæ primum ab eis religionis nomine. Proinde cum Hierofolymi tani Christi doctrinam gentibus priores impartierint, par est, ut hi uicissim de pecunis fuis aliquid illis impartiat, ut rem omniũ preciolifsima re uilifsima utcunce penfent. Illi communicarunt gratis, quod ad animæ falutem pertinet: hi sponte ac uolentes comuni cant, quod ad corporis necessitates attinet. Hac igitur in resimulatos meo fuero perfun ctus officio, & hoc quicquid est compendi, quibus est destinati, tradidero (tradam ass tum iple tum oblignaia pecunia, ne uel per alios dolo fraudetur aliquid, uel iple possim cuiquam uenire in fulpicionem, quali nonnihil inde arroferim, cum gratis alienti agam negocium) ilthac iter facturus proficilcar in Hilpaniam. Et quanqua propero Hilpania Euangelium prædicaturus, tamen haud pænitebit huius moræ dispendice : nihil enim addubito, quin ubi uenero ad uos, ita uenturus sim, & tales uos offensurus, utaduentus meus ad amplissima Christi laudem pertineat, simul & uobis, pro uestra pietate studijs alacribus nos excipientibus, & nobis auxilio dei, per omnia uestris uotis respondentib. Interim

Thierim oblecro uos fratres per comunem dominu nostrum Jesum Christum, pergi synt teram charitate, quam ex illius haulimus spiritu, ut quonia presentibus præsens nondum frui pollum, certe pijs uotis ac precibus ad dominum effulis, me in tantis rerum difficulta tibus laboramē ac periclitante adiquetis, quo eius ope liberer ab incredulis, quos habet ludza & Euangelio Christi rebellibus, ne quid illorum malicia nostra predicationis frue dus impediatur, utos meum hoc in reddenda pecunia officia, quo functurus lum Hierò Kolymis, nullo interpellante lit gratum & acceptum fanclis, ut rebus his ex fententia perà clis, simul & meus aduentus uobis lætus sit, ita uolente deo, & ipse post exantlatos ago? hesaliquantifper refociller apud uos. Sed ut unde coepi finiam exhortatione meam, pretor ut deus synceræ pacis cocordiæg; parens, autor et tutor, semper apud uos maneat, qui utlonge refugit ac relilit ab elatis ac discordibita mutuo colensu cociliatur ac retinetur.

CAPVT XVI Aeterum his literis comendo nobis hincad uos profecialoro tem nostram Phœbam, cui has dedi perferendas literas, que modis omnibus inferuiuit & suppeditauit congregationi credentiñ apud Cenchreenses, rogans utillam sic excipiatis ac tractetis, ut decet à sanctis excipi muliere optime de sanctis meritam, utós illi adlitis, in quocunos negocio uestra desiderabit officium.

Parestenim, ut illi adficis, quadoquidem ipsa frequenter adfuit, cum alijs sanctis complui vibus, tum mihi etiä ipsi. Salutate meis uerbis Priscam, & huius maritum Aquilam Pone ile generis l'udæum, qui mihi ob l'udæorum infidias periclitanti, funt opiculati, ne prædi ratio Christi impediretur studio malorii, adeo ut pro tuenda usta mea, spsi subsersint ustae discrimen, ceu meum caput suo capite redempturi; ob quæ merita non ego solus illis ago gratias, uerumetiam mecum agunt o es ecclefia gentium, partim quod fimiliter de cateris mereantur, partim quod mei servati beneficiti ad oes existiment pertinere. Nec hos tane tum falutate, fed univerfam etiā illorum familiā. Salutate Epa netū ob laudatiffimos mos res luo dignu nomine, atqs hoc etia nomine mihi præcipue charum, quod hunc Achaiæ Primitiasmerito dicere liceat, ut quem primum omnium apud Achiuos Christo lucrifes cerim. Salutem dicite Maria, que non citra periculum ac molefitam, multif officiorum in me contulit. Saluere iubete Andronică ac Iuniam, ut languinis cognatione, ita & captiuitatis mihialiquando junctos, qui funt interapoltolos inlignes, & in numero feptuaginta/ duorum eminentes ornamentis uere religiõis, qui & meiplum hoc dignitatis título præ/ cedunt, quod priores me Christo fint initiati. Etenim si iure deserimus nonorem, qui prio Et ante me tes natifunt à parentibus, quato rectius defereturifs, qui prius renatifunt in Christos Sa, fuerunt in lutate Ampliam, qui raræ pietatis comendatione, cum primis charus est animo meo. Salu Christo Iesu tate V rbanum focium & adiutorem faborumeoru in negocijs Euagelij Christi, & huius confortem Stachyn, mihi magnopere charum. Salutate Apellem multis afflictionibus pro Christo tolerandis exploratii speciatum & probatum. Salutate quotquot ad Aris Robuli familiam pertinent. Salurate Herodionem cognatum meum, Salutate domesticos Narciffi, præfernm eos qui iam in Christo renati sunt Salutate Tryphænam & Trypho/ lam, quae suo studio curach suuant rem Euangelicam. Salutate Persidem unice mihi dile clam, ut que multum sudoris impenderit invando Christi Euangelio. Salutate Russum pietate ac religione eximiu, simulch matre illius, qua trihi cu illo comune esse duco. Saluta te Afyncritu, Philegonte, Hermen, Patroban, Herman, cæteros of, qui illis coluncti funt ftatres. Salutate Philologum, & illius conitigem Iuliam, Nereum ac forore eius, & Olym pain caterosci sanctos omnes, qui in illorum ultiunt contubernio. Salutate uos inuicetti viculo Christianis digno, quod & castum sit; & simulatione careat, sed uera concordia non mendax fitargumentum. Salutant uos omnes ecclefiæ Chrifti, quarti omniti ego no? wipropenfillimum erga uos studium. Illud aut rogo uos fratres, ut observetis eos, qui dis lidia & offendicula ferunt inter uos, conantes uos in aliud doftrinæ genus inducere, præ/ terid quod iam accepiltis, ac frudences Iudaifenum cum Christianismo miscere. Istos ag noschesur agnitos uitetis: Nec erit omnino difficile agnoscete. Non enim syncere, quod reclument, docent, nec pure Christi negocium agunt, led luo uentri, luis copendijs ferui unt, dum blandis fermonibus & fuaufbus magis quam faknaribus dictis feducut animos limpliciti quibus facile imponunt limulato pictatis pretextui Nun uestra qui de abedietia dd 4 · pallim

passim est diuulgata, quo sanè nomine de vobis gaudeo. Primus enimad pietatem grav dus est obtemperare. Sed etiam at etiam circunspiciendum cui obedias. Simplicitas laudanda est, sed tamen quoniam sul picionem nescit, sæpe obnoxia est imposturæ. Proin de uolo uos ita limplices elle, ne cuinoceatis, aut ne quem circunueniatis, ut tamen lapio entes & oculati litis, ad ea lectanda, que bona lunt, & declinanda, que pietatis lyncerita tem uitiant. Non me clam est esse multos, qui aduersantur Euangelio Christi, per quos sa tanas conatur salutem mortaliù impedire. Alij persecutionibus impetunt, alij salso religio Deus autepa, nis pratextu,à Christo alienant, & ad Mosen pelliciunt. Vos modo perseuerate, non des cis conterat futurus est uestris conatibus deus, quo propugnatore, nihil est quod formidetis. Is enim stanam ut potentior, conteret, cominuetch satanam oppugnatorem, ac uiclum prostratumch pedi bus uestris, sua virtute subjiciet, ide breui. Fauor domini postri Iesu Christi uobis omni bus semperaspiret. Salutat uos Timotheus Derbensis in Euangelij prædicandi munere collega meus, cuch hoc Lucius & Iason Tessalonicesis, & Sosipater Pyrrhi filius, Beroes sis, cognati mei. Saluto uos ego nomine Tertius, qui Paulo hão dichanti epiltolam, studio pietatis scriptoris operam comodo. Salutat uos Caius, unus inter paucos, quibus administraui baptismum, apud quem nunc diuerfor: nec ego solum, uerumetiam uniuersa con gregatio credentium, cui ille benignum præbet hospitem, cum est opus. Salutat uos Erae stus Corinthioru urbis quæstor ærarius, Præterea Quartus frater. Fauor domini nostri Ielu Christi uobis omnib. semper adlit, quæ mea uota, rata firmad; faxit deus. Ei uero, qui & citra nostram operam potest uos confirmare ac stabilize in isto uitæ instituto, quod iue xta meum Euangelium, quo Ielum Christum prædico, accepistis, per quod non lex Moe faica prorfus est abrogata, sed arcanum, quod pluribus retro seculis celatum fuit nunc iu xta prophetarum priscorum oracula professur & aperitur Euangelio coruscante, ide or dinatione iussurg dei, qui nobis prædicandi munus, & efferendi secreti negocium delegae uit, ut prouulgato iamapud omnes arcano religionis Euangelica, per quam abrogatur omnis dæmonum cultus, ac cellant Molaicæ legis cæremoniæ, omnes per fidem obedie ant, select deo submittant, qui solus uere sapiens est, gratias agimus per lesum Christum, cui gloria in omne auum, Amen.

**A**ppendix

Paraphralis in epiltolam Pauli ad Romanos finis.

CLARISSIMO PRINCIPI ET EIDEM REVERENDISSIMO mæfuli Leodieníi D. Erardo de Marca, nunc Cardinali. Des. Erasmus Roterodamus 3. D.



V M mihi multorum. & literis & oratione tua cellitudo fuerit fæpe numero prædicata, uelut omnibus, ornamentis, omnibus affatim cumulata dotibus. quæ magno principe dignæ uideri queant, tamen paucorum dierum con fuetudine talem eam expertus fum, ut (lliper quam maligne parceds, ac pro pe dixerim inuide tua felicitate, imò nostra potius retulisse uiderentur. Lac

mutatis in diversum reru vicibus, faciu est, ut su iam pridem quorunda predicatione maio rem in modum inflamatus in nostri uidendi desideriü, à cogressu moderatius amare cov peris,opinor co primum expoltulaturus cum his, qui tibi ex tantula mulca, tantu fecering elephantum: ego contrà, qui prius fatis magno tenebar tui defiderio, fimulato; datum est coràm,& cominus te cotemplari, totus raptus fum in amorê & admirationem tue magni tudinis, moxig cum his expoltulaui, qui te mihi tam maligne depinxerant. Nece uero his comemorabo uetustissima gentis tua nobilitatem, clarissima de maiorum semata, non die tionis amplitudinem, non totius corporis prorlus heroicam maielfaté, que procul etiam eximium principem teltetur, quaquam haud lum nelcius, hilce quoq rebus animi doteis comendari. Mihi magis admirari libet, qua magis tua funt, incredibile morti fuatritatem nulli non obuiam atca expolitam comitatem, qua fit, ut quocunca te couerteris, protinus hilarescant omnia, ingenium mire dextryen, & in omnia uersatile, nusquam non sibi prav dens, nulquam non expromptum, iudicium in omni genere rerum lingulare, quod fuapte natura felicissimum, felicius reddidit plurimarum rerum usus, inaudită consili ui en auce as de la colume de se un grip de la della celle se la columna de la colu baud

haud builgarem animi propensionem erga pletatem ac bonas literas, quibus utriso præ mines ipse. Cum primis autem perpetuti pacis studium, qui post tot bellaces episcopos, incredibili prudentia sic moderatus es populum, alioqui satis ad bella præcipitem, ut nec iple ctriquam prædæ fuerit, nec quenquã armis lacelliuerit. Arduű aç rarum est, probum agere principe, rarius integrum & incorruptű præfulem. Tu unus utrung, munus fic prestas, utuix alius alterutrum possit absolutius, nec minus religionis antistitem geris, quam reipub.duce. Verum hec alias fortalle tempeltiuius referentur, & ut arbitror, alijs reclius quam tibi. At interea, ne talé principé, à quo sic essem prouocatus officijs, denuo uacuus, & alymbolus convenirem, aut ne putares ab hac tua florentissima Academia, præter arox matitem nihil mitti, literarium hoc xeniolum pauculis hisce diebus adornaui Paraphrasin induas epiltolas ad Corinthios, quo Paulum illü unicü noltre religionis antiltitem, quo / currey lubitu fuerit circunferas, polihac ables prolixis comentarijs tecum dilucide familia niteres confabulatures. Nece dubito quin huius colloquium sit tibi non minus frugiferum quam volupe futurum. Primum enim in hisce duabus epistolis aperiuntur permulta de Ecclesia ritus nalcentis eccleliæ primordíjs, de quibus admiror prope nihil ella proditū historia gravio/ per manus ue/ re, cuich tuto possis credere, Solus Lucas de paucis apostolis pauca que da attingens, Paur rius quam per hun Romam use prosequitur. Nam Dionysius, qui in Hierarchia secunda, priscos eccles siteras tradis fizritus fatis copiole deferibit, eruditis recentior quilpiam fuille uidetur, & fuerit Areo/ tus pagites ille Pauli discipulus. Legi Græcorū Liturgiam, quam illi Chrysostomo tribuunt, cui nibil ferè non tribuunt, mihi non fituerilimile. Atquitinam quæ Paulus hic attigit, ac neluti per transennam ostendit, de ritibus ecclesiasticis aliquato copiosius & explanatius tradidiflet. Quam em circucile meminit de eucharistia siue synaxi, quasi ueritus, ne quid de tanto mysterio secus diceret quam oporteat, de quo recettores quida es illotis, ut aiunt, Eucharistie pedibus; quid non differunt, quid non definiunt. Viinā illud faltem aperuillet, à quibus, mysterium quo tempore, quo cultu, quo ritu, quibus uerbis confecrari foleat panis ille mysticus, ac facrofanctum dominici sanguinis poculum : è cuius indigna tractatione Paulus crebros morbos ac mortes nasci docet, qui sermo nos quoq circuspectiores reddere debet, ne tor/ te lues, que copluríbus iam annis passim grassatur, hinc nobis orta sit. Tractat aut indigne. non folum, qui libidine pollutus accedit, led multo magis qui liuore, qui odio, qui uirulen tia, qui obtre ca tiõe, qui uindica studio cõspurcatus, alijs choc genus uitijs, quæ suapte natura ex diametro pugnant cum Christiana charitate, qua hoc mysterio representamus. Plenius aliquanto disserit de dotibus linguarum, interpretationis, prophetia, cæterisch in. Dotes prisce quorum locum postea successi cantus ecclesiasticus, sacra lectio & concio. Nam dona sa/ nationum & Apocalyplis, iam olim nos destituerunt, postea qu'am frigescente charitate, & languescente fide, magis ab humanis præsidijs pendemus, quam ope cælesti. Attingit nonmihil & de iurifdictione ecclefiaftica, cum probibet adiri iudices ethnicos, ac lites pe/ cuniarias per Chriltianos arbitros transigi iubet. Quin & sibi cognitionem iudiciaria uin Inrisdictio ec dicats cum ait: V bi uenero, in ore duorum aut trium teltium stabit omne uerbum. Kurius elesiastica in executione demonstrat autoritaté Apostolicam, tradens satanæ uirum, qui patris uxo/ rem fibi adiunxerat: in cuius rei locu nunc successit excomunicatio, que hisce teporibus, mea tententia, plus satis in promptu est, dum passim & qualibet friuolis de causis intenta/ sur falmen illud terrificum, nec unqua acrius, quam cum pecuniola periclitatur: cum Pau lus, ni fallor, præter Hymenæum & Alexandrum, unum modo tradiderit (atanæ: illos quod pertinaciter oblisterent Euangelio, cum haberentur Christiani, quos ut damnatos legianus, ita no legimus reltitutos: hunc ob publicum uulgoch notum inceltum:& tamen aec in hunc pronuciauit, nili ex comunibus omnium fuffragijs: nec ufquam hominis no/ men prodidit, in damnando crimen notalle contentus: in reconciliando ne criminis quiv dem facit mentione, ut in flagitium fæuitum intelligas, non in hominem . Nect tum aliud erat tradí faranæ, quàm ad tempus uitari à cæteris, quo pudor ad relipifcentiam adduce/ ret. Nam id admiscet sententiæ Paulus, in afflictionem carnis, ut spiritus saluus siat in die domini:ut ipla quog leueritas,qua medetur malo, spiret apostoli charitatë. At mox eun 🕟 dem quanto studio comendat Corinthijs, ut correctum blande recipiant in suum consor tium, solicitus ne graviore mœrore absorberetur. Hac pæna tum erat contenta lenitas apostolica. Ad lase cum plures effent qui peccarans, in unit modo, quo sicalija exemplo

uoluit animaduertere, sed miti supplicio, immo remedio potius qu'am supplicio. Catares per epilfolas crebris minis territat, quo relipifcant, ueluti non habiturus fauiendi sus in eos, qui fua sponte resipuissent. Nunc qu'am tyrannice seu imus in plebeculam, ipsi pobis grauioru scelerum conscij. Sed interim, huius incesti damnati ac recepti argumêto, explor fum est dogma Montani ac Nouatiani, qui lapsum graviter à baptismo no recipitit in gre gem Christianum. Quanqua Augustini temporibus semel duntaxat dabatur socus publi cæ poznitentig, ne frequenti ulu uilelceret remedium, etiāli relaplis in idem flagitium non adimituenia spem apud deum, hac de re pluribus disserens in epistola ad Macedonium. qua nunc habetur quinquagelimaquarta. Ab eodem exeplo nata funt canonica fatisfa Indulgentia chiones, quas olim severillimas suille testantur veteru pontificu decreta. Abhis turius or tas apparet, quas nunc uulgo uocant indulgentias, quibus utinam nobis cotingat tampie tate ditescere, quam quorundam arcæ nummis locupletantur. Ac prime de pænis solen nibus ab episcopo indiciis, relaxabatur aliquid, sed ut parce, ita non nuli ob graues piasqu causas, nunc passim uenditur purgatoriz carnisicinz remissionec uenditur modo, sed ob truditur nolentibus, no iam dicã ob cuinímodi caulas. Iam pleudapostolos, tametli Pare lus sciret esse pestilentissimos, tamen tolerat ad tepus, ne seviens in paucos, publicaecte fiz statum perturbaretinon abhorres ab Augustini sententia, qui quosdam clam, non par làm arguendos putat, ne ad maiorem infaniam cocitentur, & ex flagitiolis fiant uelsymm Leges aposto ni, uel hareliarcha. Quin & inferendis legibus apostolico munere fungitur. De matrima lice nio concello autinconcello, pari & impari, de digamia, de diuortio: quorum alia fuadetut utilia, rurius alia precipit ut necessaria. Ex his quadam mea sententia satis, ne dicam plus faris, mordicus tenemus, velutí de divortio, qua dam porlus abrogata lunt, velutiquod Paulus suadet, utuxor Christiana adhæreatethnico marito, si is non quærat dinortium. Prescribit & de carnib.idolothytis, de quib. & in Actis decernüt lacobus & Petrus, quod nunc fortasse locu non habet, cum nemo iam sacrificet damonibus, Etiasi huie quog des creto iam derogatif ellaquod luffocato & languine uelci nelas non habeatur. At Ambroli us sub interdicto sanguinis, omniti animantiti qua sanguinem habent esum prohibitum interpretatur:& ob idà Græcis ex luperuacyo adieclum de luffocato, o qui prohibet lim pliciter, ne uescamur pecude, idé prohibet edere de suffoçato. Ver una Ambrolianz lene tentiz subscribendű sit, alij uiderint. Mihi purioris Christianismi uidetur, magiscs conten taneum Euangelicæ & apostolicæ doctrinæ, si nulli certű cibi genus præscribatur, sed ade moneantur omnes, ut quiles pro corporis habitu uescatur, que maxime conducunt bonze ualetudini,non ad luxii, sed ad sobrietatem, cum actione granarii, ac studio bonæ mentis, Sed ut currat oratio, docet hic obiter Apostolus, quatenus mos gerendus infirmis, & qua tenus uitandum offendiculum, uidelicet ubi præfens imminet fideipericulum, & offendi culi occalio pene est inuincibilis, tum reperta & ex pristino unte instituto relica, no nata e nobis & accerlita Nam an Augustino litassentiedu, qui in epistola quada ad Publicolam, in qua varias quæftiones tractat huius argumenti , exiftimat limpliciter effe rectius fame mori, quam immolaticijs carnibus forte repertis uelci, li costet este immolaticias, alionum esto iudicium, cum Paulum hic nihil offendat, nisi infirmi offendiculum, palamos clamitet nec idolü, nec idolothytü elle aliquid : & indignetur quod male audiat ob id, pro **quo** iple gratias agit. Quo lcrupulo lublato, quid est cur fame moriat Christianus: Negeniu fimilia funt, quæ confert in libro de bono coniugij, fufcipere liberos & mori fame. Neque Paulus hanc admiscet circunstantiam, quin potius abstinere pro tépore subet, cum unde uis alioqui suppetat, quo uentrem sedare possis latrantem. Si mihi coceditur furtivo ciba uitam prorogare, cur ob alienam suspicionem mori iubeor: Atgs hac quidem tum erant constitution de ecclesiasticarum rudimenta, cum pondo de dignitatibus ac prabendis, non dum de pallio & uíu pallij, nondū de decimis prædialibus ac personalibus, nondū de ree præsalijs quæstio uerteretur. Ad hæc aperitur nonnihil de censu, salariog sacerdotum. Cenfus facer/ cum palam inculcat equi effe, ut qui ferviunt Evangelio, vivant ex Evangelio: fed vivant dotum non¦ditelcant,non latrapas agant,necy uiuant tamen,nili leruiant & allideāt altari. Quan

> quam iple ius hoc alijs defendens, libi non ulurpat, etiam li plus omnibus in Euangelij ne gocio laborans. Hanc egregiam ac uere generolam Pauli mentê tot iam leculis no ui

qui studeat zmulari. Nibil gratis genitur, imò exigitur przemium, nec przstatur officion, CUM

Digitized by Google

tum apostoli ultro delatis sintusi, Paulus ne delatis quidem. Colliguntur & pecuniæ, sed collatio quæ sponte coferebantur ab his, quibus supererat, no extorquentur: & colligutur in usus fanctorum egentiti, non in luxum ditiorti: & ita colligitur, ut hinc nec ad Paulum, nec ad Titum, per quosagebatur negociti, quic i omnino compendi rediret. V nde post natum apparet, ut ecclesia multoru opes comitterentur in uiduaru ac senum aliorumo, necessiv tates erogandæ, quas postea quorundam improbitas in suam uertit tyrannide Mittuntur Legationes rultro citro el legati, quibus & suus habetur honos, tum in excipiendo, tum in deducendo: sfed opinor pompă fuisse frugaliore, & hodie uidemus. De mandatis enim nihil disputo. Gratulandu auchis eccleliæ rebus, si cu splendore strepituch tantunde creuit religio. Nece tamen id temporis apoltolis sua defuit dignitas ac maiestas, non defuere præsidia. Iactat Presidia epo Paulus arma sua non carnalia, sed spiritualia: potentia, non armatis ferro copps, sed præsi stolica dio dei:non ad demoliendas urbes, non ad depredandum populum, aut trucidandos hoz mines, sed ad deficiendam omnem cogitationem erigentem sese aduersus consilium del. Ea cuiulmodi lint, clarius etiam explicat Ambrolius in libro de uiduis: Ecclelia, inquiês, anon armis secularibus uincit aduersarias potestates, sed armis spiritualibus, quæ sunt for tia deo. Ac paulo post: Arma, inquit, ecclesia, sides: arma ecclesia oratio est, qua aduersa rium uincit. Succinit huic lentêtiæ Nicolaus papa, cuius uerba referûtur in lentêtijs theo/ logicis lib. 4. dist. 37. 6. His adijciendum. His armis, his copijs, & sic instructo milite Pau Jus bellator inuiclus lubacla Græcia, magnacy minoris Aliæparte, Romanum aggrellus ælt,ac cepit imperium, tum nullis regum armis expugnabile. Quicquid autem terrarū lub egit. Christo subegit, non sibit cuius præsidijs hoc ipso ducem inuici u præstitit, quod nulz tis humanis pra lidijs niteretur. Cœleste regnum, cœlestibus armis asseruit, & Euangeliz cam militiam, Euangelicis opibus gellit. Coriarius pontifex, periplema mundi, sed elee Aum organum Christi, cuius humili sublimitate, & facunda infantia, atgeloqueti balbu tie suum nomen uoluit per superstitiosam Iudæam, per eruditissimam Græciam, per ree gnorum omnium reginam Romam illustrari, in quem uere competit, quod olim in Periz clem, nisi fallor, dictum est, Fulgurat, tonat ac miscet, non Græciam modo, que admodum ille, uerumetiam uniuerium terrarum orbem. Cæterum illud interim mirarı iubit, in iplis flatim initifs ac rudimentis periclitatam fuisse doctrinam Euangelicam, ni Paulus omni, pericula no quod aiunt, pede contra stetisset, non aliter qu'am fœtus quidam de uita periclitatur, prius stra religiõis quam in uitam emerserint. Tanta zizaniorum uis coorta est, quæ teneram etiamnum, & herbescentem Christisementem penè obruit, mox philosophia mundana, mox Iudaica Aperstitio, ceu composito iunciis copijs in Christum conspirabat. Philosophia dissuade bat refurrectionem, et humanis argutijs nonihil uitiare cœpit Euagelij synceritate. ludail inus totum Mosen uel usquad circuncisionis iniuria nobis inuexerat.ac coleste illam phi Iolophia ad crastas frigidas & ceremonias pertraxerat, nisi strenuissimus hic liaac noster. Gen.16 et 26 tot puteos Euagelica uena, tot fontes uiui laticis aduerius Philifteos, omnia terra opplen tes, aperuisset. Philosophia tum per morosophos suos libris ac linguis, per syranos gladijs etiam graffabatur in pulillum ac limplicem Christi gregem, uestigijs & in hæc usq tempo ra relictis. Iudailmus per apoltolos personatos, sub umbra prætextuch pietatis pernicioli us etiam irrepebat, adeog tota Christi segete occupauit, ut ne nunc quide reuelli possi. Cerre diuus Augustinus in epistola quadamad Ianuarium, qua nunc habetur numero CXIX . testatur in Africa tanta superstitione observari solere pelluvia, quoru meminit & Iunenalis \$40 Juuenalis, ut grauius corriperetur, qui per octauas suas terra nudo pede tetigisset, क qui tyra fexta mentem uinolentia sepelisset, stomachans & indignans ecclesiam Christi, quam paucissimis celebrationum facramentis misericordia dei esse liberam uoluit, tot seruilibus oneriz bus premi, ut tolerabilior uideretur conditio Iudaorti, qui etiamli tempus libertatis non agnouissent, legalibus tamen sarcinis, non humanis præsumptionibus subijcerentur. Sed huiulmodi zizania utctiq tolerat, licet inuitus, illud nullo pacto ferendu putat, utpote pa Jam repugnas fidei sange doctring, quod quida sicab esu carnium abstinerent, ut cos qui uescerentur pro immundis duceret. Extant & huius superstitionis hisce temporibus non obfcura uestigia, plerisque bonam pietatis partem in ciborum delectu ponentibus, quos exæquo deus creauit ad uescendum, cum gratiarum actione. Nec hic minus præposter rum indicium, quam apud Afros in pedum lotione, dum nemo fere non gravius crimen exiltimat

existimat, die sabbati carnibus uesci, quam mendaci uiruletia famam fratris incessere, aut

etiam hominem ferro iugulare. Erant qui iuxta Pauli uaticinium in totum prohiberet nu bere. Ex qua superstitione relictum uidetur, quod diuus etiam Gregorius Romang eccle siæ usu receptum, præcipit observandum, ut uir qui cum uxore propria rem habuisset, ab stineret aliquadiu ab ingressu templi, nec ingrederetur nisi lotus, nociem, ut ait ille, slumiv ne purgans, ac rei superstitiosæ causam adfert: non addam qualem, nimirum hanc, quod licet honeftum fit matrimonium, tamen uoluptas,fine qua non conftat coitus,nullo mo/ do possit esse sine culpa. Quod dico, refertur in sententijs theologicis lib. 4. dist. 31. 6. Sed forte aliquis. Ficulnum uero auxilium est, quod ibi cominiscitur magister, hoc intelligen dum de congressu per incotinentiam: qui dicit nullo modo, nihil excipit. Quin & aliarum hæreseon, quamuis sublata sint uocabula, tamen reliquias ac ceu cicatrices quasdam licet hodiecz deprehendere, uelut eorū, qui dicebātur Esseni, qui Ebionitæ, qui Apostolici, qui Pfalliani, fiue Euchitæ, ne quid attingam de Simoniacis, quæ uox iam olim habetur inter obsoletas. Verum huiusmodi sectarii dissidia, quibus postea totus prope conflagravitor bis, præsertim Ario duce, rebus tam ambiguisjut incertum esset utrò se mundus inclina ret, uíuo etiam Paulo pullularunt, non de condonationibus, aut applicationibus, autidge nus alijs, quæ nunc obtorto collo trahimus ad fidei materiam: fed de refurrectione more tuorum, quæ caput ac balis est nostræ professionis. Aduersus banc pestem, quanquaacer rime depugnat Paulus, tamé adhuc uereor ne spiret etiamnum in quorunda animishac excetra : quandoquidéapud Italos quotannis in publicis cocionib. conantur affererev furrectionem, existimantes rem in portu fore, si docuerint Aristotele non sustulisse prore Tus immortalitaté animart. Nihil enim interim dicam de convivior t fabulis. Porrò quid credant alij, non est meŭ diuinare: certe, quod est in propatulo, sic uiuunt quidam, præfer tim potentes in hoc mundo, quali de futuro feculo nihil omnino credant. Atos utinahic quog Paulus aliquanto plus lucis nobis aperuisset; qualiter extent animæ semotæà cor/ pore, & ubi nam extent, an fruantur immortalitatis gloria: an impiorti animæ iam nunc crucientur, an eis fubueniat nostræ preces, aut alia benefacta, an indulgentia fummi ponz tificis subito liberentur à pœnis, quado uideo multos super hisce rebusambigere, autcer Vita Chriv te disputare, quod superuacuñ erat, si Paulus aperte definisset. Ad hæc cñ in Christñ rena flianorum tos coueniat uetere homine exuere cum actibus & affectibus fuis, tamen uidemus adhuc Euangelio recenti, prælidente Paulo, libidinē, auaritiam, contetionē, ambitionē, dillidia, caterasca pietatis ac bonorum morti pestes in populti irreplisse, quadam uitia ex superio ri uita relicta, no potuille prorfus atog à stirpe reuelli, ne quis admiretur his téporibus este, in quibus, quia refrixit charitas, abundet iniquitas. Quin viuo etiamnii Paulo ingesserant Pseudapostoli sese pseudapostoli, qui rem Euangelică în suum quæstu uerterent, qui Christigloriam in suam tyrannidem transferrent, qui se prædicarent magis quam deum : qui pro Christo mundum, prospiritu carnem docerent; qui cœlesti docirinæ, docirinas hominum admiv scerent: qui fundamento Christo structură indignam inducerent, hoc nocentiores hostes ecclefiæ,quod hæcagebant fub prætextu Chrifti, quod apoftolorti titulo perfonaci com mendati. Atquitinam hodie nullos haberet pleudapostolos ecclesia Christi. Viinam om nes, qui in Euangelij predicandi uices successerunt, ad exemplum Pauli, Iesum Christum non ad questum, non adambitionem, non ad gratiam potentum, non ad odium aut fauor rem hominum, sed pure syncered prædicarent. Paulus enim ipse uinculis alligatus gloria 2. Timoth. 2 tur fermonem domini non effe alligatum. Nunc proh dolor cernere est quosdam, qui pq tentum falarijs in hoc iplum uelut autoramento redempti, non tam ea prædicant, quæfa/ ciunt ad Christi gloriam, quæcg ad ueram pietatem, quam quæ conducunt ad uenanda sa cerdotia, ad illaqueadas dignitates, ad irretiendos episcopatus: ibi fortes ac uocales, ubi non tuta modo, uerumetiam quæltuofa elt adulatio : rurfus ubi damnofa ueritas , magis muti uel iplis pilcibus. Quod fi fal infulfus effe cœperit, quid superelt, unde faliatur infipi dus popellus. Si lumen uertitur in tenebras, quid discutiet imperite multitudinis caligie nem: Si pastores uertūtur in lupos, quæ spes gregi; Si cæci sunt qui uiæduces agunt, quis reuocabit ab errore: Si caupones lunt, qui patres esse debebant, qui serit usquam lyncer

> tati locus: A deo ne plus apud nos ualet hominum terror, quam timor dei: Plus humanis divinis premijs comouemur ? Nili forte nobis iplis primum adulamur, quo perditius

Herefes anti/

adulemur alijs. Paulus non patitur quenti mortale prædicari, non patitur Euangelij laude 👑 dem in homines transferri. Nunc quidam uelut antiquato Christo, nouum idololatriæge, mus inuehot, ex hominib.ut ita loquar, deos facietes. Interim imponitut plebi, interim populus no simplici premitur tyrānide. Hac plerics perspicimus, & tacemus: nec solum tace mus, sed diversam etia partem adivuamus. Fateor, inquimus, esse rectum, sed tutum non. est. Si apud Christianos tutu no est Euagelium pure libered; prædicare, ubina id euto fier; Quod si hic metus apud oes valuisset, quis nobis tradidisset Euagelium: Et ideo fortassis procerum aures ægrius ferunt uera cólilia, quod nimium illas alfuefecimus affentationi. Non hec loquor quo quenco taxem, utina nulli fint, in quos hæc uere copetant. Non pro dentur à me, sed ipsi sele libris æditis, ipsi se publicis cocionibus quotidie produnt, tata im. pudēter assentātes, ut ipsis etiā mimis sint de ridiculi. Vox ea, quā pietati dicatā esse oportebat, feruit quæftuí:quæ dőcere debebat regnum cœlorum,fubferuít regno mundí:quæ Christi mysteria debebat enarrare, narrat hominū somnia. Euagelića tuba, qua intendi iu bet Blaias ad ebuccinandam dei gloria, in cithara uerla, delinit aures hominum. Lingua, Eli.i quam idem gloriatur fibi dată erudită, ad revellenda uitiorum plataria, ad inferenda femi na pietatis, ad ulum longe diuerlum accomodatur, docens quod non oporter, & infectas quod laudatum oportuit. Lingua canis, qua decuit cum maluetudine mederi vulneribus nocentiu, la pe la cerat famá innocentum, imo quod est foedius benemerentiu. Hac nobis uice reli est, quo cofodimus, si quis nos offendat, imò si nec offendat, sed officio prouotet. Dicas medica illam lingua, uerlam in lingua uipera. Quin potius Paulinam imitamur lin guam, qua prater dominum Ielum nihil fonare potelt. Quin potius meminimus pradis catore angelum elle domini, è cuius ore populus legem expectat dei, no conuicia in mem Bra Christi, plurimumck interesse inter hierophanta & sycophanta, inter theologum & foermologਓ, inter doctore & delatore. Hic epifcoporਓ partes defiderantur, quorum eft curare, ne passim cui uis detur locus apud populum cocionandi. Nec satis esse credamus ad munus apostolicum obeundum, gestare cucullam. Non oes qui lingua habent, cor ha bent: sechis de rebus alias fortasse comodius dicetur. Nunc ut adid, quod in manib, erat, redeā: Cum Paulus noster ubig uafer sit, ac lubricus, in his tamen duabus epistolis sic po lypum ac chamæleontem, sic Proteum, ac Vertumnű quendam agit, ut cum Corinthijs Pauli plus quam Gracis agens, quodamodo iuxta uetus prouerbium 36 se ne no re u videa tur, in omnia se uertens, quo illos transfiguret in Christum. Adeo ceu per uarios labyrin/ thi flexus, sese uoluit ac reuoluit, subinde alius atqualius nobis prodies. Quam supplex ac blandus alicubi, obsecrat per mansuetudinem Christi, rogat, ut ferant stultitiam suam aliquantisper, rursus austerus ac minax clamat: An experimentum quæritis per melo/. quentis Christi: Alibisele denciens peripsema le uocat, abortiuum & indignum apo/ Rolinomine, ac moxingens & ereclus lummis etiam apoltolis le præfert, hic humi repit, illic'e tertio coelo nobis apparet. Nunc collaudat Corinthiorum pietatem, mox in uitia illorum detonat. Quædam palam exigit, quædam ceu per cuniculos infinuat. Alicubi 😃 imperitus fermone, nihil nouit nifi lefum, & hunc crucifixum; aliubi fapientiam loqui/ tur inter perfectos. Alicubi cordatum ac sobrium agit, ac rursus alibi sumit sibi stulti par rumque sobrij personam. Nunc suum ius sibi fortiter asserit, mox illis blande remittit. Ex animo loquitur alicubi, est ubi ejersis, Condonate, inquit, mihi hanc iniuriam. Reperias ubi sibi parum constare uideatur, ita sui dissimilis, ut maxime tamen sit sui similis: ita incon stans, ut maxime constants. Nusquam enim non agit Christi negocium: nusquam no con fulit gregis sui commodis, sidi medici ritu, nullum remedioru genus non admonens, quo perfectă fanitatem luis restituat. Sudatur ab eruditissimis uiris in explicandis poetarii ac rhétorum collijs, at in hoc rhetore longe plus sudorts est, ut deprehendas quid agat, quò tendat, quid uetet, adeo stropharum plenus est undice, absit inuidia uerbis, Tanta uafricie es est, non credas eundem hominem loqui. Nunc ut limpidus quidam fons sensim ebul? lit, mox torrentis in morem ingenti fragore deuoluitur, multa obiter fecum rapiens: nunc placide leniteres fluit, nunc late, uelut in lacum diffulus expatiatur. Rurlum alicubi le con die , ac diuerfo loco fubitus emicat , cum uisum est , mitis Maandris, nunc has, nunc illas lambit ripas, aliquoties procul digressus, reciprocato flexu in sele redit. Quo magis admit for quoldam, qui cum uix primoribus labris gultarint rudimenta grammatices: nec omy

Mino sciant, quid sit dicere, tamé Pauli linguam intelligere, rem facilem, ac penè puessem existimant. Quid nos præstiterimus, aliorum erit iudiciä. Ambrosiä ac Theophylasum Bulgariensem episcopum potissimis secuti sumus, quorum hictametsi recetior est, tamen ueterum interprettä Græcorum comentarios legit, qui nobis interciderunt. Et tamen hos duos sic habuimus in cossilio, ut semper idamplecteremur, quod ex sentetia Pauli maxime uideretur. Fidei meæ Paulum ipsum testem facio. Video præsationem æquo longiorem, nec habeo quo semate culpa deprecer, nisi quod hic error missi cii multis comunis est, hac presertim tempestate, & amor erga te meus me fecit aliquato loquaciorem. Cessitudinem tuam incolumem, ac florentem nobis quàm diutissime servet princeps ac dominus noster Christus Iesus. Anno 1519. Nonis Feb. Louanis.

## IN EPISTOLAM AD CORINTHIOS PRIOREM ARGV mentum per Des. Erasmum Roterodamum.

Orinthus Achaiæ metropolis olim erat, ob portuum comoditate (est enim lishmos) emporium totius Asię, tum celeberrimū, tum opulentissimū. Fere sit aūt, ut eiusmodi ciustatum mores multo sint corruptissimi, quod undig ex omni natione, non tam mores guitia solent importari, & magnam uitæ licentiam negociatorū genus sibi uindicat. Proinde Corinthii, tametis prædicatione Pauli iam pridem Euangelicā doctrinā accepissent, tamen adhuc ingenijuites prioris uestigia nonulla, ac reliquiæ manebant, adeo ut periculū estet, ne per phisosophos crucis prædicationē, ut humisē & indoctā fastidientes, & pseudapostolos ad Iudaismum inuitantes, à Christi synceritate alienarentur. Vsīga adeo ardua res est, & ab ijs in quibus natus sis, & quib. diu assueeris, in alium hominē transformari. Quin diuus Hieronymus in præfatione secundi sibri comentariorū, quos scripsit in epist. ad Gal. testatur: sua etam num ætate apud Achaicos horum, que Paulus Corinthiis obijcit, extitisse reliquias, cum hodie satis este putemus, aquula modo tingi, ut subito sias absolutus Christianus. Paulus igitur sciens, no minoris este uirtutis parta tueri, sparasse silios suos, quos magno studio Christogenuerat (nam essanta paud illos egerat) paristudio ad Christogenuerat

natus fis,& quib. diu affueueris, in alium hominē transformari. Quin diuus Hieronymus in præfatione feeundi libri comentariorii, quos feriplit in epift, ad Gal.teftatur: fua ettam num ætate apud Achaicos horum, que Paulus Corinthijs obijcit, extitisse reliquias, cum hodie fatis elle putemus, aquula modo tingi, ut fubito fias abfolutus Christianus. Paulus igitur lciens, no minoris elle uirtutis parta tueri, 🕏 paralle: filios luos, quos magno lludio Christo genuerat (nam sesquianum apud illos egerat ) pari studio ad Christū reuocat, & in Euagelica doctrina confirmat, nunc apostolica sæviens autoritate, corripies, obiurgas, ac minitans denig: nunc paterno affectu blandiens, atog exhortas, & necellaria reprehen lionis acrimonia laudis admixtu leniens, ac sapientum medicorum exeplo, amaru abline thij pharmacum prælito melle cödulcans, fingulisck malis oportuna admouens remedia. Primum opulentiæ comes folet esse tumor, ac ferocitas. Et inter feroces plerungs facilões orifitur, dum nullus alteri uult cedere, & se quisc potiore ducit. Ad hac opes comitatur luxus,& gulæftudium. Luxus libidinē comitem trahit. Porrò negociatorū peculiaris elt auaritia. Neg uero folum tumebāt opibus Corinthij, uerum etiā Græcanice philosophie fupercilio, qua destitutos cateros ut barbaros despiciebat. Tumoris erat, quod ex dignita te apostolorum, à quo quisq fuerat baptizatus, efferrent sese. Hinc ille dissidiorum uoces, ego Apollo,ego Cephæjégo Pauli.Præterea quod ne in couenticulis quidem folennibus fatis inter eos couenitet, cum in donis spiritualibus sibi quisq placeret: & dum in eodem dono sibi nolunt inuicem cedere, tumultus & confusio nasceretur, adeo ut in publico con uentu mulieres etiž loquerētur, ac docerent. Porrò luxus simul & tumoris erat, quod quo ties ad facrofancia cœnam coueniret, quam Paulus dominica uocat, in qua maxime coto ueniebat præstare Christianam concordia, diuites non expectatis tenuioribus cibum caperent,& ultp ad temulentiã fele ingurgitarent, efurientibus cæteris: ut iam nõ folu**m dif/** sidium illic esset, & inteperantia, uerumetia indecora que da inæqualitas, quam dominica cœnanelciebat. Iam partim tumoris partim philosophiæ uitium erat quod Paulum qui dam illorum, ut tenuem atgs humilem, deinde ineloquentem & imperitü fakidirent. Proprium uero philolophie fuit, quod refurrection e mortuorii, fidei nostre basim, in dubitib uocarent. Luxus erat, quod promifcue uefcerentur ijs,quæ tum fimulachris dæm**oniiln** immolabantur, non uitato offendiculo infirmorum. Libidinis erat, quæ nu [quã gentifia regnabat impunitius, & Corinthi, o præteralia repertus lit intereos, qui patris uxotein, hoc est nouercă fuă stupro cotaminarit, nec huius autorem flagitij e suo cotuberaio profii garintiquodig cum alija flagitiolia Christiania comercium habuerint, uelut illorti ustijaša

ucnus.

ventes. Hucpertinet, quod præter decoram, & uiri essent comati, & mulieres abuereren. tur nudo capite cospici in cortu eccleliasticosuelut ipso corporis habitu mores efformina tos, ac delicias præ le ferentes. Auariciæ eran, quod no de fama, nece de capite, fed de re per cuniaria inter sele lites agitarent, eò gliscente pecuniæstudio, ut Christiani rerum eiusmo di cotemptă professi, apud ethnicos & impios iudices litigarent, magno dedecore Chrie stiani nominis,& adeo no negligeret potius pecuniolæ iactura, ut ipsi ultro alios in huius/ modi negocijs circuuenirent. Postremo de matrimonio inter sese dissentiebant, iam tum asseuerantibus quibusdă, Christianis in totum à coiugio téperandii, cum uiderent aposto los ab uxoribus luis abstinere. Morbos ostendi Corinthiorii, no omniii, sed quorundam, qui ne grege universum cotagio inficerent, Paulus his remedijs occurrit. Primo loco pre fatus fiducia luam de futura illoru coltantia in Euangelio Christi, feuerius obiurgatiae do cet, ne per cotentione humana in hominib glorientur, fed per concordia exceiquo glorien sur in Christo, cui uni accepta fereda sunt ommia, obiter indicas fontem eiusmodi difficio rum, animi tumorem elle. Proinde à supercilio mundanæ philosophiæad crucis humilis tatem reuocat, quæ licet oftentatione non habeat, uim tamen & energia habet. Indicat & autores huius mali pleudapostolos, quipost Pauli abitu sese ingerebant, declarans se reclum iecille fundamētum, cauendti ne illi superstruerent, quod paulopost ellet demolien/ dum, hoc est ne quid discerent Corinthif, quod mox esset dediscendum. Deinde ceu pater cum filijs expostulat, quod huc prouechi sint magnitudinis, ut iam autore suum uelut hue milem contemnant, nihil non perpetientem Euagelij gratia, cui ob idiplum magis etlam fauere conveniebat. Hortatur aut filios, ne degenerent à patre, neu ultro le pædagogis in feruitutem dedant. Atch hæc quidem potillimu agit cap.1.11311. & 1111. Porrò quartí finis ad quinti initium milii uidetur pertinete. De incesto præcipit, & publico cossilio decernit, uitanda hominis confuetudine, partim quo pudore correctus relipifcat: partim ne huius conta clu cateri inficiantur. Admonet att non hunc modo uitandum, uerumetia omnes, qui fallo titulo Christiani, manifestis slaghijs essent infames. Nam ethnicos non ita opor tere uitari, uel quod nostra no referat, quales illessit, uel quod passim essent flagitiosi, ut o mnes uitadi fuerint ei, qui flagitiofos uellet effugere. Hac agit cap. v. Tertio de litibus ad monet, li quid huiulmodi quæltionti inter iplos natti ellet, quod iplum tamen inter Chrix flianos fœdum uíderetur, ob pecuniã, quæ nobis debear effe uiliffima, contendere; ne res tò procedat, ut ethnici iudices adeatur, sed ipsi per arbitros quoscung rem inter se transl gant. Idca agit cap. v I. cuius magna pars ad septimu pertinet, mea quide sentetia, nimirum ab eo loco, quo de matrimonio tractaturus, inter catera uitia, scortationem, adulterium, & mascula uenerem danat, ido prosequitur sub initium proximi capitis: Nescitis quod membra uestra templa sunt Christi: Quarto loco præcipit de matrimonio, de uidustate, de impari conubio, de diuortijs, de uirginitate, obiter admonens ob fusceptum Christia/ hilmű non elle mutandű externum uitæ statű. Totog hoc sermone úa hortatut ad cæli/ batum & cotinentia, ut tamen coiugij remediti non adimat ijs, quibus opus est. Hoc agi/ tur cap. VII. Quinto docet carnes immolatas fimulacris, re nihil differre à cæteris carnib. & tame ab his abstinencio, si periculti sit, ne quis ethnicus aut Christianus infirmior, ex eo auod uesceris existimet te simulacroru assentiri cultura. Ab his & huiusmodi uitijs uete/ rum exeplo deterret, Ide agit cap. VIII.ac rurlus cap. IX. Nain medio expatiat in comen/ datione sul, tacite se præferes cæteris apostolis, etia summis, qui solus omniti Corinthijs gratis impartierit doctrină Euangelică. Sexto docet quid oporteat observari in couentu publico Christianorii, ne uiri sint comati-ne mulieres nudo capillitio, tii in dominico con uiuio seruetur comunitas & æqualitas : nece enim illicagi negocium uentris, quod domi rectius agatur, sed mysticis epulis repræsentari cæna dominica. Præterea monet, ne quis ob dotem spiritualem fibi placeat, sed suam quiso dotem in comune coferat comodum, exemplo mébrorum corporis exhorrans, ut reliquis quidem donis, que contigerunt, res Che utantur, præcipue tamen enitantur ad charitatem, fine qua reliqua adeo nihil condu/ cant, ut officiant etia. Porrò cum inter dona spiritus charitati primas tribuerit, proximas tribuit prophetiæ: lic em uocat enarratione arcanæscripture. In hac admonet uitadum effe turnultu & confulione. Id fore, fi uiciffim & pauci dicat, mulierib.interim filere iuffis, adeo ut nec discedi gratia rogateliceat in coetu. Hac agit cap. X. XI. XII. XIII. & XIIII. Tom.7 Septimo

Septimo loco varijs argumentis altruit refurrectionem mortuorum, declarans qualis & quibus modis lit ea futura. Atca id quidem cap. xv.Postremo capite fauriliaria quadam subjicit, de collatione pecuniæ in subsidia pauperum, de suo ad Corinthios reditu. Postre mo Timotheum et alios aliquot illis commendat. Diuus Ambrolius putat hanc non effe primam epistolam, quam Paulus scripserit Corinthijs, illam opinor coiecturam securus. quod capite quinto: Scripli, inquit, uobis in epiltola, quali prius alteris literis super hacre ad illos scripserit, etiamsi Græci interpretes dissentiunt. Hanc millam putant per Timos theum, cuius semel atcuitetum facit mentionem, simulci per Stephanam, Fortunatum, & Achaicum, quos illis comendat. Rurlus alij putant ab Ephelo millam, quod in calceleri. bat: Permaneho autem Epheli uses ad Pentecosten. Alije Philippis, nam hanc inscription nem habent Græcorum codices. Nec mihi coniectare licet quid secuti sint, qui ita sense aunt, nili colliguat ex itinere scriptam, ob ea qua scribit Paulus: Veniam autem cum Ma cedoniam pertransiero, nam Macedoniam pertransibo. Ac mox: Nolo enim uos modo ARGUMENTI FINIS. in transitu uidere.

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

PAVLI AD CORINTHIOS PRIOREM PER

Des. Erasmum Roterodamum



AVLVS non pleudapostolus, necusurpator apostolicimu neris, quales apud uos funt quidam, fed afcitus ad hancfun ctionem, ut Christi legatus essem, non legatus hominum. Ascitus autem non meo merito, sed tantum, quia sic uisum est benignissimo deo, patri, ut meo ministerio silij gloria dif funderetur, ne quid forte uos huius apoltoki pœniteat, aut all os desideretis. Paulus igitur ille uobis non ignotus, simulás mecti religione frater, muneris societate collega Softhenes, epistola hanc scribimus, non factionib. ac dissidio decerany tibus, sed ecclesiæ cogregationi, qua dei, cuius iusfu fungor

hac legatione, bonitas unanimi cõcordia, mutuada, ficuti Christianis dignum est, charitate sandificatis coglutinauit Corinthi, noua accoelestem urbem in ueteri codens, & ex humano populo in Christo cœleste substitues, uidelicet repurgată à pristinis uitijs et cupiditatibus, fastu divitiarum, Ich supercilio philosophiæ, reliquisch morbis, unde solent inter mortales pullulare diffidiaac digladiationes: à quibus oportet logissime abesse, quos idem deus, idem assertor Christiss idem baptilmus, eade religio, idem præmiū, tot modis coneciit & copulat. Priltinævitæ uitia semel gratis abstulit Christus, ut posthac innocentia restituta, sancie uiuedo tueami/ ni. Non em uestro merito uobis ea parata est, nece enim ea debetis, uel opulentia, uel phi losophiæ, uel observationi legis Mosaicæ, sed Christo lesu, qui uos semel expurgatos suo fanguine uocaultad jugem perpetuacija uita integritate ac fanclimonia. Nece uero fermo hicad uos folos pertinet, pertinet ad oes, quicung ubilibet terrarti profitentur nomen do mini nostri lesu Christi, & suis opibus diffisi, ab huius pendet presidio, siue apud ludaos, siue apud gêtes. Eadem est omniti ecclesia, idem cotuberniti, uni Christo debent ex aquo cuncli, quod à uitior un fædissimo servitio manumissi sunt, & ad sanctimonie professionem delecti. Nec locus, nec genus discernit Euagelij causam, Christus exæquo comunis esto mnium, æque gratuitü eft, quicquid ab illo cõfertur in quofcungs. Proinde tum illis, tum Gratia et pax uobis comunem opto gratia ates concordia, quoru utrunes non alius præstabit, es cui debetis omnia; deus pater, à quo ceu fonte omnis nostra felicitas proficilcitu**r, ac dñs no**v fter Iefus Chriftus, per quem unum is uoluit effe collata omnia. Gratia tuebitur innoce tiam, hanc comitatur concordia. Illa uos à peccatis affertos, deo recociliat, hac uos uobis inuicem conciliat. Per illam ita fentitur beneficiü, ut autor non ignoretur: per hanc dech/ ratur, quod non titulo tenus modo , uerum etiã ipía re Christianismum sitis amplexi. Per illam cœleftis beneficentiæ participes eftis, per hanc quod diuinitus accepiftis, pro modulo ueltro uicissim alij in alios transfunditis. Est per divinā munificentia, de quo uobis eratuler

Digitized by Google

gratuler, atq illi gratias agam. Est rursus quod in uobis desidere, quodo correcti malim Sunt inter uo aqui professioni sua respondeant, sunt in quibus pristina uita resiquias uez stigiaco agnoscas. Nam ut uestra comoda pro meis duco, ita si quid secus est, mea referre puto. Promde no cesso gratias agere deo meo uestro nomine, quod huius bonitate, sic exu berarit in uobis Christimunificetia, ut qui antehac opes terrenas, fluxas ac teporarias ue/ nabamini, nuc cœlestibus nec unqua perituris opibus Christi beneficio sitis locupletati, quæ folguere beatos reddunt. Nullü eft enim uel fermonis, uel fcietiæ donum, quod non fitis ampliter affecuti. Dudum inanis philolophiæ fupercilio tumebatis, nunc pro falfa ue ram amplexisapientiam, colitis modestiam. Quondam humana eloquentia freti uobis placebatis, nunc colitus afflatis linguis, coleftia loquimini. Arq in eo quodoprimu effe cognostis, constanter perstitistis, unde & Euangelij ueritas, & Christi sides per uos facta sicut testimo est illustrior confirmatior confirmation con ipsa re declaratuest omnibus, quod in uobis gestum est, nium Christi no elle gestum humanis auspicijs, sed autore deo, qui suis dotibus additis nostră prædicaz confirmatum tionem coprobauit. Quauis enim nec Petrum nec lacobum uidiltis, quos quidam uel so, est los, uel præcipuos apostolos esse putant, tamen nihil est earu reru quibus deus solet apo, stolorum ministeriu coprobare, in quo uideamini cæteris inferiores, ut satis liqueat, licet diversus sit minister, autore eunde esse, cum idem effectus consequatur. Iam ut ista ceu pie gnora immortalitatis futuræ tenetis, ita ex his quæ cernitis, fidem eorum colligentes quæ non cernitis, expectatis diem illum quo Chriftus, qui nunc in membris suis adhuc labora re uidetur, palam aperiat maieltatem luam, legregans impios à pijs, & omné afflictionem à suis depellens. Huius diei desiderio toleratis incomoda, huius metus continet uos in offi clo. Siquidem, ut perperam damnent aut absoluant homines, certe dies ille certis calculis, aut ærernis supplicijs addicturus est, aut immortalitati destinaturus. Nec est quod diffida tis. Quem olim estis habituri iudicem, nunc habetis opitulatorem. Huius muneris est, quod ab erroribus pristine vitæsitis ad innocentia restituti: eiusdem munere continget, ut rutemadmodum coepiltis piam puramoi ultam agere, ita perfettetetis elfe moribus inculpatis, ne quid reperiat in uobis dies ille formidabilis domini nostri lesu Christi, quod atrū calculum mereatur. Id ita fore confido, non meis autueltris prælidijs. sed dei bonitate fre tus, qui neminem sua spe destituit, nece quicquam non præstat, quod pollicetur. Is cum gratuito fauore suo uos asciuerit, & adoptarit in consortium unici filij sui domini nostri lesu Christi, fauebit & in hoc adnitentibus, ut in adoptionis honore perseueretis, nec excl datis ab hæreditate, cuius iam arrabone tenetis. Hactenus dictu est, de quibus uobis gratu Objecto alle ler,& in quíbus cupiám uos ueltri limiles elle,& in quibus uos ula progredí uelim. Nãc accipite, quid in quibuldă ueltrum delidere, quid & mutat îi oporteat, & in quo magnope re uelim, ut uestri dissimiles sitis. No est opus ut doceam quid deceat professione uestram, quod ipli non ignoratis. Tantu obteltor fratres charillimi, per nomen domini nostri lesu Christi, quod optimo iure sacrosancium est omnibus illi semel initiatis, ne uestra concore dia fœdis dissidis scindatur, sed animis pariter ac linguis cosentiatis, ut uere sitis unu cor/ pus, membris omnibus inter se cohærentibus integrum. Mundana sapietia, dogmatis & placitis uarijs discinditur, & hinc familiarum ac sectarum æterna certam i philosophie eade apud omnes sunt dogmata, neg nouit istos sectarum et opinionu huma narum riuulos. V nus est omnium præceptor & autor. Proinde par est, ut queadmodum animorum consensu iunguntur huic initiati philosophiæ, ita temperent à uerbis, quæ dise sidium sonent. Intus dissentire impium est, uerbis pugnate foedum. Ac ne me putetis hæc uana suspicione colligere, delata sunt ad me per eos, quoru pietas & integritas fidem me/ retur. Nostis Chloen, religione spectrată forminam, nostis huius sux patronænon dissi miles familiares. Ab his dum & uestris fauent comodis, & meis curis auxiliantur, accepi inter uos esse contentiones, ceu factionibus quibusdam inter se decertatibus. Quidenim aliud sonant ista uerba, quæ passim inter uos audiuntur s' dum (exempli gratia) hic dicits Ego sum Pauli: ilie rursus, ego Apollo: alius, ego sum Cephæ: alius, ego sum Christi. Quid: an non hac factionum & fectarum funt nomina: Sic ex his qui stultam husus mun di sapientiam sectantur, alius Pythagoram, alius Platonem, alius Aristotelem, alius Zei nonem, alius Epicurum, alius alium atq; aliu autorem iactat, & pro suo quisq, cum altero belligeratur. Nobis unicus est autor, çadem placita, idem scopus, & unde ista nominii ua/ Tom.7

rietas: Num lectus est Christus, & à seipso dissidens: Cur huius professionis glorium, que tota uni illi debetur, partimur in homines, ex ministris autores facientes: Qui debetis in nocentia; nonne el, qui lauit uos suo sanguiner Cur igitur aliud nomen prætexitur, quam cius cuius est beneficium; An Paulus pro uobis crucifixus estrut ita loquar docendi grav tia. Si soli Christo debetis hoc beneficium omnes, & exæquo debetis, quandoquide parl ter mortuus est pro omnib. cur diuersorum hominti titulos uobis asciscitis, uelut illis triv

ve Pauli bap.

buetes, quod uni Christo acceptum ferri oportuit. Per baptismum inserimur Christo, & huius nomine baptizamur, unde uis omnis baptilmi proficilcitur. Qui uero couenit Pau li uos dici potius quam Christi, cũ non Pauli nomine, sed Christi nomine sitis baptizatis Si per hanc occasione gloria, quæ deo debetur, hominum nominibus uindicatur, gratias ago deo, quod nemine uestrum baptizarim, preter Crispum & Caium, qui, ni fallor, nikil hine arrogant libi gloriæ,& me ministrum agnoseüt, Christü autorem. Quod si coplures baptizallem fieri poterat ut existerent, qui se pro Christianis Paulinos appellari uellent. Verum interim luccurrit, quod Stephanæ familiam baptizarim. Preterea non latis come mini, si quem alium baptizarim. Magis eos ü memini, quæ magis ad sem pertisent. Mini mum est in baptismo, quod ab homine confertur. Solenia uerba quinis proferre potest Volentem ac promptum aqua tingere, tum procliue est, tum etia tutum. Verum efficaci sermone à uitifs, quibus diutissime iam assueuit, à patrijs ritibus & institutis, insloge dince nus baptizare sam & religione & uitam hominem traducere, ides non sine magno capitis tui periculo, id uero munus est apostolico uiro dignii. Hincerat iustior gloriadi causa, si fas esset nobis quicquam uindicare. Non quod improbe baptilmum, led quod potiora præfera, præfera tim cum hoc potissimumihi sit delegatu. Nec enim Christus ideo destinauit miki hanc ke gatione apud gentes, ut baptilmi tantuminilter ellem, led ut meo præconio nominis illiv us gloriam illustrare apud oes, & quam plurimos per Euangelicam docirina illi adiunge: rem. Etiali ne hic quidem est quod humano more glorier. Neg enim id fieri uoluit huma næ sapientiæ facundiæ úe præ lidijs, quibus nihil huiusmodi præstari poterat, sed incom polito limplicicis lermone rem tam arduam geri uoluit, ut tota laus facii deo traslcribatur, cui placuit per cotempta & ignominiolam Christi crucem innouare mundu universum Humílis & abiecta res uidetur Christi crux, sed hæc humílitas uincit omnem huius mun/ di cellitudinem. Stulta quæpiam & indocla res uidetur fermo rudis & inconditus, quo Christum prædicamus cruci affixum, & in cruce mortuñ, sed quibus tandé ita uidetur. Nimirum ijs, qui pristinis excecati uitijs, non audiunt intus sermone Euangelicii, & ideo pereunt, eo reiecto, unde poterat falus obtingere. Cæterum ji, qui falute eterna hinc confe quuntur, profecto fentiunt non esse rem imbecillä, sed omnib. humanis presidijs efficacio rem, ac prorlus à deo profectam. Ei uisum est noua hac minime de uulgari ratione mun. 1/429 dum universum instaurare, quod olim se facturum per Esaiam prophetam promiserat, 20 pud quem ita loquitur: Perdam sapientiam sapientium, & prudentiam prudentium re/ fellam. An non præstitit quod est pollicitus: Nónne uidemus innouari mundu; nónne uidemus homines priltinæ religioi, priltinæ philosophiæ diffilos, Christi cruce amplectie nonne iam lligunt impiù elle, quod antea pietas habebatur, & stultissimum esse, quod prius sapiens uidebatur. Vbi interim sapiens legis scientia tumens subi scriba legis intere pretatione superbuscubi philosophus, qui scrutatur arcana nature, & opificis oblitus, res coditas admiratur: Magnű quiddam pollicebantur oes, uerum & falli lunt, & fefellerűt. Iustitiam & felicitatem promittebant, infelices interim ipsi, & uitiis operti. Passus est illos deus (sic merebatur illor u arrogantia) per cacitatem ire pracipites in omne dedecoris gee nus, ut illos libi iplis oftenderet, ac relipifcentes tandem intelligerent inanem effe fapiene tiæ professione & inesticacem. An non igitur deus, huius mundi sapientiam stultam esse deelarauit : Declararat & antea suam sapientia per hoc pulcherrimum speciaculum mun di, summa ratione conditi, ut ex operis admiratione rapereiur in amore opificis. At ea rea iplorum uitio cellit in diuerium. Res conditas admirati ueneratique lunt, autorem ueles incognitum contemplerunt, itag: uixerunt, quali deus aut faueret uitijs, aut quod condie disset non idé mode raretur. Proinde rem eandé diversa via aggressive est. Visum est, ut qui bus sapietia declarata per res coditas cessisset in deterius, hos restitueret per predicatione rei, qua mortalibus stulta & humilis uidereturiut qui philosophantes, muta saxa pro dija colebane

Digitized by Google

colebant, iam credentes, salutem ueram assequerentur per cucem Christi, iamos dississippræsidis humanæ philosophiæ, per siden diuinæ siderent bonitati. Nec enim spes erat falutis, nifi fuiffet intellectii, unde falutem sperare oportuiffet. In primis igitur erat aufe/ renda cunclis fiducia sui, non solum Iudæis uerumetia gentibus. Etenim ut Iudæi prodi gia postulant, ac maioru suoru miraculis sele iactitant, ita Græci sectantur eruditionem, Judei signa acphilosophiæ cognitione, ab hac sibi pollicentes felicitate & gloria. V tros sua fefel petunt litopinio. Nam & ludæi fiducia legis, exciderūt à Christo: & philosophi sapietie persua sione turgidi, no recipiut humile in specie crucis prædicatione. At nos nec Mosi cum deo colloquia, nec angelos hospitio exceptos Abrahæ, nec solem stare iustum, nec hue iulinodi quicquam prædicamus, unde ludæi criftas tollunt : neg rurfus orbium motus, aut syderum uires, aut fulminum causas prædicamus, quarum rerum cognitio Græcis addit supercilium. Quid igitur, rem prima fronte stultam & humilem prædicamus ui/ delicet Christum crucifixum, cuius humilitas Iudais ruina fuit occasio, qui Iona pro/ digium admirantur, Christi tanto Iona maioris facta calumniantur. Græcis uero, qui ra tionibus humanis uestigant omnia, stultum uidetur uirginem cœlitus cocepisse focum, sub homine latuisse deum, morte uitam esse restitută, reuixisse qui semel esset mortuus. Ita Christus utrises uidetur aspernabilis, sed his duntaxat, qui suis adhuc præsidijs male fidunt. Cæterum ij, quos divinus afflatus ad fidem uocauit, iamos transformati funt per Eurngelij prædicatione, liue ludæi, fiue Græci, fentiunt humilem illum Christü crucifi/ xum, dei uirtutem elle, ac dei lapientia: ut iam nec prodigia delideret ludæi, qui maiora reperiunt in Christo, nec sapientiam Græci, semel reperto omnis sapientiæ sonte Chrie fto. Deiecit se quodamodo deus à sua sublimitate ad nostra humilitatem: descendit à sua Quod stulia fapientia ad nostram stultitiä, & tamen quod in illo stultum est uisum, præcellit uniuer/ est dei sapien/ هmundisapientiam: & quod in illo uslum est imbecille,ualidius fuit omnibus huma/ tius est homi/ nis uiribus. Quid abiectius, of inter maleficos ut malefico tolli in cruce: Atqui hoc pa/ mibus comortem, mulli non inuicită, solus deuicit. Quid simplicius aut popularius Euangelica doctrina: Hæc orbem totum innouauit, quod antehac nulla philolophorű professio ua kut efficere, ne quid huius laudis humanis prefidijs afcriberetur. Id erat futurõ, fi opum, aut eruditionis adminiculis, per potentes ac sapientia professione celebres res administrata susset. Nunc cum per idiotas & piscatores expugnatum sit humana sapientia fa, fligium, totius huius negocij gloriam intelligimus uni deberi deo, cuius occulta uis con trafis rebus, contraria præstițit. Nec in Christo tantu aut apostolis locu habet, quod div cosidem apparet in uestro grege, quos deus ad hanc gratia uo cavit. Videtis ipli fratres, quam pauci fint inter uos humana eruditione preditisti non multi potentes iuxta uulga remæstimationem, & pauci maiorum imaginibus clari. Per humiles orta est Euangelij gloria: per humiles dilatatur, ut uerlis rerum uicibus, humilitas expugnet altitudinem, simplicitas coarguat humană astutiam. Ac proinde quæ rudia indocta é uidentur apud mundum, ea potissimű delegit deus, quo magis pudeat humanæ sapientiæ professores trinoli conatus: quægi iuxta uulgarem hominűæstimationem uidentur imbecilla, ea po tilsimű elegit, quo magis irrideat iltos, qui factioibus ac opibus, aut tyrannide, aut alia quauis facultate sibi potentes uidentur. Quæchiuxta mundu humilia sunt cotemptach, imò quæ pro nihilo ducuntur: hæc præcipue delegit, ut antiquaret ca, quæ plurimű ha/ bere momenti uidebantur, ne quid haberet mortalitas, aut sensus humanus, quo sibi fiz datapud iudicem deum. Nam apud homines inanis est gloriatio. Inter divina & huma namulla est comparatio. Vos autem quamuis mundi huius iudicio, uiles estis, minimiq; Exipso autem precij, tamen dei patris beneficio ueram ac fummam dignitatem estis assecuti, qui uos estis uos alciuit in confortium filij sui, per quem alia ratione largitus est uobis omnia, que mundi cellitudo falfo pollicebatur. Per hunc contigit falutaris ac uera fapientia, ut philosophia non litopus. Per hunc cotigit innocentia, ut nihil iam lit quod Molaicæ legis opem de/ lideretis. Per hunc accessit uitæsanctimonia, ne quis hanc suis ascribat meritis. Per huc contigit libertas, ut cuius sanguine redempti sumus à uitiorum tyrannide. Breuiter felicitatis fummam uni Chrifto debemus, & autori patri, quo plane fiat quod fcripfit Hie remias: Ne sibi placeat sapiens ob sapientiam suam, ne fidat potens uiribus suis, ne effer ratur dives opum fiduciainam bæc non prestant felicitate: ueru si quis uelituere glorari, glorietur

Qui gloria glorietur hoc nomine, quod deum agnouerit, omnium uerorum bonorum autorem le tur, in do. glo. fontem: at ita glorietur, ne quam huius negocij stionem mundi prælidijs arroget.

CAPVT

ueni∬em



Iderintigitur, qua re uobis prestantiores sint, quos pudet humilitatis Chri Ifti, sed legis opum ac sapientiæ titulo sese iactant apud uos : ego certe non his præsidijs uos ad Christum conuerti. Etenim cum primum uenirem ad uos, arcanam & reconditam Euangelij sapientia uobis traditurus, nonue/

ni admirandæ cuiulpiā eloquentiæ uiribus instructus, aut eximia quadam philosophiæ cognitione suspiciendus, quod hominum genus sciebam apud uos plutiv mi fieri. Adeo nihil horum quæ mundo præclara uidebantur, professus sum, ut no alied existimauerim inter uos scire me, quam lesum Christum, & hunc sane crucifixum. Hov minom prædicaui, sed à deo unclum, & à prophetis promissum ad redimendum genus humanum. Quod in illo est humillimum, inde sum Euangelij prædicationem auspica/ tus. Ea quanquam in uobis efficax fuit, tamen hinc nihil mihi laudis arrogaui, sic viuens apud uos, non ut potens quispiam, sed ut imbecillis ac tenuis, non ut regnum affectans, sed ut insidijs impiorum ac periculis omnibus obnoxius. Potentium uires tolerantiaul Non in per, cimus. Porro qualis eratuitæ habitus, talis & oratio. Quemadmodum illa nullis homi/ suasibilibus num presidifis, sed solius dei protectu munita erat aduersus improborum uiolentiam:ita fermo meus nequaquam inftructus erat rhetorum ornamentis, aut philofophorüargu mentis, qui declararet quantii iple pollerem, uel eloquentia, uel eruditione, sed tamen efficax fuit ad transfigurandos uos, non oftentatione doctring, fed spiritu ac uirtutedei, qui afflatu miraculis que, nostro, licet incondito, sermoni uim addebat: ne quis hoc, quod à superioris uitæ tenebris ad Euangelij lucem estis translati, re tam incredibili penitus perfuafa, existimetuos humanæ docirinæ aut eloquentiæ debere, quam nobis non uin dicamus: led potentiæ divinæ, per quam lermo noster efficacior fuit, & philosophorum oratio, quamlibet arguta aut copolita. Vobis humana sapientia tumidis, sed diuina sa

> pientiæ rudibus proposuimus simpliciora, sed ad falutē necessaria. Habemus & recodi tiora de Christo, ueru ea loquimur inter perfectos. Ergo curate ut perfecti skis, quo my steriorum sitis capaces. Porrò qui sfultitia docere uidemur apud incredulos, Christicu cem prædicantes, jidem apud eos, qui plene credunt, eximia quandam sapientiam præ/ dicare uidemur, sed hanc longe diversam ab ea, quæ mundi huius causas humanis ratio nibus frustra scrutaturinec humanam qua se iactant ac uenditant, qui uulgo summates habentur: quorum autoritas una cum ipía sapientia per Christum abrogatur & antiqua

tur, prodita illorum stultitia: sed loquimur diuina sapientiam, non præse ferentem quod In mysterio intus non habet, sed occultis uiribus potentem & efficacem. Fastum non habet, nec quibuslibet est obuia. Arcana est, & arcanis afflatibus sentitur, ab ijs dunta xat, quos deus dignatur huius arcani participes facere. Huius fecretiora no obijcimus uulgo, fed in occulto communicamus idoneis. Eam, licet hisce demum temporibus prodita est, tav

men deus ante omnia tempora, æterno suo consilio parauerat suis: ut quemadmoduela tus mundus hactenus stulte iactat humanā sapientiā, ita posthac habeant humiles longe præstantiorem sapientiam, quam sibi gratulentur. Hæc simplicibus ac puris animis de/ lectatur,& ob id nemo principũ huius æui eam est assecutus, nec magi, nec philosophi,

nec Pilatus, nec Annas, aut Caiphas, nec Pharifæi, nec ipfidæmones. Alioqui ficogno uissent futuru, ut quamlibet humilis aut stulta crux Christi suo fulgore mundi gloriam obscuraret,& quamlibet imbecillis, mortis ac peccati tyrannide expugnaret, nunquam illum principem ac fontem omnis glorie cruci affixissent. Quamlibet eruditos in cogni tione rerum uilibilit, quamlibet turgidos scientia legis, tamen hoc arcanti illos fefellit,

Efa.64 solis is comunicandum, quos animi modestia deo cociliasset. Id enim fore prædixerat Esaias, declarans hanc, de qua loquimur, sapientiam secreto mentibus inspirari: Qua, inquit, nec conspecta sunt unqua humanis oculis , nec humanis auribus audita, nec un quam cuiusqua hominis cogitatione concepta sunt, ea parauit deus fis, à quibus syncer re diligitur, qui fide philolophatur, no ratiocinationibus. Non meruerut hoc elati prine

cipes, nec tumidi philolophi. Nobis uelut amicis arcanum hoc patefecit deus, non pet humanam doctrinam, led per afflatum occultum lui spiritus . Is quoniam divinus est. &

Digitized by Google

à deo profectus, étia abditissima retrulissima et dei secreta rimatur, quo no pertingit hu mana curiolitas. Faciem hominum cuiuis promptum est cernere. Cæterű quid lateat in indinis animi recessibus, nemo mortaliù perspicit. Id solus nouit ipse spiritus & animus hominis libi conscius. Ita res conditas contemplantur ac inuestigant complures, cæte/ rum quæ funt abstrusa in mente consilio diuino, nemo nouit, nisi spiritus æternus, qui deo incimus est, & ob id illi coscius omnis. Homo impartit homini cogitatioes arcanas Quienim scit tacito susurro. Deus impartit pijs suti consiliu per spiritu, no hominis, qui præter huma, bominu que mas res nihil adferre potest, sed dei Qualis est spiritus, talia docet. Habet & mundus hic sunt hominis spiritum suñ, eo qui corripiuntur, mundana tum sapiunt, tum amant. At nobis diuini spi ritus afflatus cœleftia fuggerit, ut intelligamus, quantum bonoru deus nobis largitus fit per Christi crucem. Atos hæc est philosophia, quam ut à spiritu Christi hausimus, ita ui cissim tradimus pijs ac simplicibus, no uerbis arte compositis, quemadmodum tradunt philosophiæ professores id quod profitentur, sed uerbis inconditis quidem illis, uerum foiritualem doctrinam tradentibus. Conuenit enim, ut quoniam magnopere diuerlum est sapientiægenus, diuersa sit & tradendi ratio. Humana quæ sunt, humano more tra/ Spiritualibus duntur. Que cœlestia ac spiritualia, nouo modo tradenda erat, nec id sane quibuslibet, spiritualia co fed is duntaxat, qui hausto Christispiritu iam habiles sunt doctrinæ spirituali, quippe parantes foirituales & ipli. Auditor enim spiritualis, spirituali philosophiæ cogruit, purgato per kidem intellectu, & castigato per charitate affectu. Nam crassus & animalis homo, qui rerum uisibilium scientia tumet, & humanis affectibus ducitur, non recipit ea quæ sûnt fpíritus divini, pro stultitia ducens ac deridens, quicquid ab ijs quæ sapit, diversum est. Non enim credit nisi quod uel experimento compertum habet, uel humanis rationibus approbatum: nec animaduertit, quod hæc philosophia, quæ docet Christum e uirgine natum, uerum Deum fuisse pariter & uerum hominem, moriendo deuicisse mortem, à morte reuixisse, idem præstaturum in membris suis, quod in se præstitit, per afflictio/ nes iter esse ad uera felicitatem, per mortes perueniri ad immortalitatem: Hoc non comprehenditur humana ratiocinatione, sed afflatu spiritus. Ne mihi huc adferas ingenium Et non potest uafrum & acutum, simplicem potius ac puram fidem adferas. Hoc organum idoneum scire, quia spi estartificio spiritus, quod se totum illi præbeat fingendum formandumes. Ceterum qui ritualiter spiritualis est, nihil non dijudicat, temporarias res negligens, æternis inhians, nec ipse tamen à quoquam carnalium dijudicari potest, quos fugit hæc cœlestis & arcana sapien tia. Vt enim homo non iudicat diuina, ita carnalis homo non iudicat spiritualem. Nam quæ hie traduntur, ex intimis divinæ mentis arcanis deprompta funt, non ex humanis ratiocinationibus. Quis auté mortalis ex se nouit mentem immortalis dei, ut ipsi possit esse in cossilio tanquam arcanorii conscius, quemadmodum dixit Esaias? Noua ratione diuina mens uoluit asserere suos, quæ falleret omnem hominis curiositate. Nos autem ideo mentem Christi tenemus, quía spiritum illius hausimus. CAP.

Vnt huius philosophiæ rudimenta, sunt profectus, est fastigium. Ad cuius Etego fratres que captum accomodandus est sermo. Proinde cum primum uos adirem, non potui uos non potui uos sed deieci ser bis monem meu ad uestram imbecillitate, apud rudes rudisermone sum usus, crassis crassius sum locutus, ac uelut apud infantes balbutij. Habet enim &

fides profectus suos. Vos igitur cum adhuc infantes uidere in philosophia Christi, do carina crassioris ceu lacteuos alui, non solido cibo docarina perfectioris: non quod nos non potuerimus uobis tradere maiora, fed quod uos ob carnalem affectum, ac priftinæ uitæ caliginem nondum elletis capaces altioris doctrinæ. Ac ne nunc quidem eltis oës. Sunt enim inter uos, qui licet per baptismum Christo dederint nomina, tamen nondum exuerunt omneis affectus humanos. Qui tales sunt, hactenus certe carnales sunt, no spi Cum enim in rituales. Quid uerbis opus caut cur id uerear de uobis pronunciare, cum ipsa res clamie uobis sint tetr Ex effectu uis rei cognoscitur. Cum Christi spiritus gignat concordia, contrà liuor, contentiones ac dissidia non nisi ex humanis affectibus oriantur, nónne hæc inter uos comperta, coargutt uos adhuc altines crassis & humanis aftectibus: Vnde alioqui uo/ ces istat inter uos audiuntur, qua dissidium sonant, nisi à mente corrupta : Cum autor ac princeps comunis lit omnit, tamen alius apud uos dicit: Ego lum Paulinus: rurlum

Digitized by Google

alius, ego sum Apollonius, nam istiusmodi titulis intersele decertant humanæ philoso phiæ discipuli: Ego sum Aristotelicus, ego Platonicus, ego Stoicus, ego Epicureus, No quod ex meo aut Apollonis nomine, huiulmodi quicqua sit natum, sed his nominibus abuti uolui, quo rei indignitatem euidentius peripiciatis. Etenim fi indignum est, ut glo riam & autoritatem, quæ Christo debetur, transferatis in nos, qui ueri simus Apostoli, neque quicquam uobis tradidimus, nisi quod hauserimus e spiritu Christi, quis feratsii ascitis hominum qualium cung, fortalie pseudoapostolorum cognominibus, salutisac religionis autoritatem uni Christo debitam, homunculis tribuatis: Veluti si Frangilius quilpiam, aut Benotius, aut Augulius, aut Carmilius, aut alius quocung nomine, nam fint hac exempli gratia dicta , comentus lit aliquod humanum uita inftitutum, an pro/ tinus horu cognomentis elati, foedum certamen inter uos suscipietis, & obliterato Chri sti nomine, ueræ religionis, cuius unicus autor est Christus, facietis homines autores: Quid superest, niss ut quemadmodum cognominibus facticis, ita cultu quoq ac nicu, totock uitægenere dilsidium animorum & declaretis & alatistut quemadmodum fatel lites fatraparū, alij colore flauo, alij rubro, alij tesfellatim uariegato, alij alijs id genus nov tis testantur uarios præfectos, quibus ferui**unt: Ita uos** sic hominibus addicti, quasi abil lis libertatem ac uitam acceperitis, cognomentis illorum gloriemini, quali parum glor riolum sit dici Christianos: An pudet huius cognominis: An non fatis est hunc uite in nocentia profiteri: Dissecatis id quod est unti, & Christigloria in homunculos distrahie tis. Quales illi fint nondum eloquor. Sint Apollones, fint Pauli, ut fummates etiam apo stoli sint, quid aliud sunt & ministri Christi cui creditis: Autores no sunt, & negoci alie Ministri cius num administrat suo periculo. Atos hanc ipsam administrandi facultate Christo debet. Hoc autore comuni, alijs alij partibus funguntur, ut cuice delegatu est à deo. Ego, uerbi gratia, primu conseui plantulă iactis Euangelicæ doctrinæ fundamentis: Apollo riga/ uit, pijs in monitis fouit, quod à nobis coeptum est. Caterum quod adolescit arbuscula, quod aucta divitem fœtuñ prouentñ effundit, id deo tribuendum est, non nobis. Siqui dem frustra laboret qui plantat, frustra qui rigat, nisi cœlum afflet uim suam occultam, sed hoc magis efficacem quod occulta est. Quæsi destituat agricolam, nece qui plantat quicqua agit, nece qui rigat: lin fauerit, totus prouentus coelo deoce debetur. Nam quòd ad hanc laudem attinet, & qui plantat, & qui rigat, pari conditione funt, cum utero; iu/ xta alienum agat negociã, officij præmiữ accepturus, nó à nobis, led à deo, cuius operæ Dei enim adin fumus. Nos uelut operarij coducti, in dei opere laboramus: uos illius estis fundus, quem tores sumus illi colimus, non nobis: uos ædificium, quod illi surgit, no nobis. Operam illi debemus, dispiciat quise qualem illi prestet opera: si fidelem ac syncera, accepturus est honestum præmiű: fin fecus, aut luferit operam, aut mercedem fe dignā retulerit. Ego (ut exempli gratia sic loquar)tanqua doctus architectus ieci fundamentum ædificio, non meis tirie bus, sed eius ope, qui delegarat hoc officii. Alius atque alius fundamentis per me iactis superstruit, sed etiam atque etiam uideat quisque quid superstruat. Nam fundamentum quod à nobis positum est, mutari non potest. Succedant nobis quocung nomine præ dicatores, nisi Christum Iesum prædicant, & eum crucifixum, audiendi no sunt. Quod si fundamentum probant, superest ut structuram inducant tali fundamento dignã. Coe leste ac spirituale fundamentum est, non convenit huic structura carnalis ac terrenæ do Dies enim do/ Cirinæ. V t hominű judicjum fallat inanis ac fucata fiructura, dei judicjum nő effugiet. mini revelabit Huic igitur fundamento si quis superstruat eximia solidaci, velut aurum, argentu, lapie des preciosos, Aut contra, si quis addat friuola uiliaco, ueluti ligna, fænum ac stipulam, euentus iple declarabit, quam quilos operam commodarit. Dicam crassius, quo magis intelligatis: Ego Christum uobis scopum proposui, si quis huius exemplo doceat, innocenter uiuendum, bene merendű & de inimicis, non fidendum opibus, aspernados ho nores, uoluptates fœdas ut pestem execrandas, omnia ad Christi referre gloria, præter immortalitatë nullum sperare præmiti recte factorii, mortem etia optanda, si pro Chris sto sit obeunda, is structuram addit Christo fundamento digna: sin humanas addit constitutiunculas, de cultu, de uiclu, de frigidis ceremonijs, deci similibus rebus, quas homi nes cominisci solent, non in rem Christi, sed in sua ipsorum gloria, autetia in quastum

ut orlià tam nobili fundamento degeneret in superficiolos pro pijs, iam lignif, fornifac

Digitized by Google

**Stipulant** 

flipulam induxit. Sed uniulcuiul q opus, cum propius admotti fuerit ad luc e ueritatis, & regulam Euangelica, palam arguetur quale sit. Si doctrina que accessit, reddat uos in/ Ignis proba uiclos ad oes humanos affectus, palam est efficace esse: sin reddit imbecilles ad ferenda bit incomoda, li iritabiles, li morolos, li contentiolos, li obtrectatores, li fucatos, hinc fatis liquet adulterina fuisse doctrinam. Quibus dies dictus est apud iudicem hominem, fre quenter elabuntur, Sed exacta funt dei iudicia, perinde quasi rem explores igni. Rebus tranquillis fortasse non apparet inutilis substructio, Cæterű simulatos ingruerint perse/ autionum procellæ, autiritamenta cupiditatū, tum labascētes, re declaratis ceremonijs, aut humanis dogmatis, no hauriri spiritu, quo qui præditi sunt, hæcomnia pro Christo uel cum gaudio tolerat. Hic estignis, qui cuius opus quale sit probaturus est. Proinde si in hoc incendio perdurarit, quod hic aut ille superstruxit, nihil hinc laudis sibi uindica Detrimentum bit apud homines, sed à deo cui laborauit, mercedem reportabit: sin exust un fuerit huius patietur aut illius opus, operarius operæ luæ iaclurā fecerit, præmiock frustrabitur, etiā si ipse fue ritincolumis, sed sicuti qui ex incendio nudi subducunt sele, neg quicqua superest, nisi ut nouis impendijs superstruat, quod fundamento respondeat. Primu & optimum erat. ที่ร, qui Christo fuistent initiati, nihil tradere , nisi Christo dignum. Id si factum non est,; utriles conduplicatus est labor, & his qui docuerut dedocenda, & his qui didicerut de discenda . Spes tamen est salutis, quandiu manserit fundamentum Christus. Qui conuenit turpi uitæ cum ista professione: Qui frigidis ceremonis cum ignea Christi chari, tate: His rebus qui uos sua doctrina inficiunt, dignas deo pœnas dabunt. An non memi nistis uos esse templum deo consecratum, quod diuinus ille spiritus inhabitator sanctifi cate Quod siafficitur supplicio, qui templum ab homine dicatu prophanat, an non huc Nescitis quia perditurus est deus, qui suum templum cospurcarite Cum deus spiritu suo templum hoc templum dei femel purum sanctumes reddiderit, adnitendum ut a nobis puru sanctumes seruetur. In/ sfix nocentia, ac moribus Christo dignis servatur. Ambitione, libidine, dissidio, & his simi libus affectibus ac morbis prophanatur conspurcaturg. Vos igitur cum sitis templum dei, e uiuis faxis constructum, in deum impius est, qui mores aut affectus aut doctrinam Christo indignam in cœtum uestrum inuehit. Neminem fallit Christus, si quis huic in Nemo se nitatur. At uideat quisig ne presidijs humanis male fretus, fallat seipsum. Nihil est quod seducat felicitatem uestram à philosophiæ aut légis præsidifs expectetis. Neg quisqua hoc sese cæteris anteponat, quod humana doctrina polleat. Imo qui fibi uidetur elle sapiens, iu/ xta mundanam æstimationë, sapienter stultescat, ut uere fiat sapiens. Desinat esse stultæ sapientiæ turgidus professor, & idoneus erit, qui sit sapietissimæ stultitiæ discipulus. Ete nim ut opes huius mūdi no reddūt uere diuitē, ut honores mundi no efficiūt uere clarū, lit voluptates mūdi nõ faciūt uere felicē, ita fapiētia mūdi huius, nõ reddit uere fapientē apud det, cuius iudicit nemo fallit, etiali apud homines sapietiæ titult sibi uindicet. Irri det deus huiulmodi sapientia, dum eam declarat adeo no esse salutifera, ut officiat etiam ad salutem paranda, dum elatos ac feroces, & ob hoc indociles reddit. Predictum est aut hoc iam olim, in libro qui de patientia lob conscriptus est, cum ait de deo loquens. Qui comprehendit sapientes per suam ipsorum astutiam. At rursus in psalmo LXIII Domiz nus nouit cogitationes hominum qui libi sapientes uidentur, quod uanæ sint & inessie caces ad præstandum, quod pollicentur. Cum hoc negocium salutis nostræ totum divi num sit, non est quod homines sibi quicqua hine uindicent, nec est cur ullam gloriæ por tionem homini uelut autori tribuatis, cum tota debeatur deo. Iam cum unum litis core pus, mutua charitate compaclii, non est quod aliud alius sibi peculiariter uindicet, cum in commune uestra sint omnia. Siue quid ualet Paulus, aut Apollos, aut Cephas, benefix cio dei in ueltrum comodum ex æquo ualent : liue quid oblirepit mundus, in ueltru çe/ dit bonum: siue nobis obtingit uita, uobis doctrina cofirmandis uiuimus, siue mors in geritur, uobis exemplo roborandis morimur: siue occurrunt præsentia, neglectim utene dum est momentaris, siue futura, ad hac magno animo connitendum, qua licet no cer/ natis oculis corporis, tamen oculis fidei cernitis. Facellant igitur partiu ac factionu uo cabula, cum per unicum autore omnia exæquo uestra sint, etiamsi ipsi uestri no estis, ut ius uestri in hominem traducatis, sed lesu Christi, cui nos pariter ac uos ipsos debetis. Vos autem Porrò Christi deo debetis omnit summo autori, qui p illi omnia nobis largiri uoluit. Christi

CAPVT.

Six nos exilie met homo

Vius igitur nomine glorietur, qui uere ueht gloriari. Nos uero lic altimet homo, no ut autores aut dominos, led ut æftimati par eft, qui ceu minilifi; Christi negociù agunt, quich rem ab alio credità dispensant, mysteria non hominű, sed dei. Cum igitur in cofesso sit, quòd omnes, quales quales sunt, rem administrent, summam quidem, sed alienam, quod ad hora ælimano

nem attinet, nibifaliud interim specietur in his, nisiut quod à deo creditu est, bona side dispenseraliquis, non alio spectans qu'am ad Christi gloriam. Qui pro divinis humana docents qui tiestra obedientia ad quastum ac fastum abutuntur squisub Euangelij prav texturem fuam agunt, qui fub umbra gloriæ Christi, tyrannidem affectant, malændei dispensarores sunt, & quamuis imponant humano iudicio, deum non fallunt, cui proba ri summu est. Nam mihi pro minimo est, si uestro tantum iudicio prober aut improber imo si quocung iudicio humano. Tantum enim abest, ut homines de hominis colcien. tía recleiudicare possint, ut nec de meipso ausim pronunciare, an laudem mercarapue deum, necrie. Ipse quidem pro uiribus adnisus sum, ut officio delegato satisfacerem, nec ullius fraudis mihi lum confeius, at non hine aulim mihi uindicare iuftitiæ laudem. Si quidem fieri potest, ut imprudens, siue excedens, siue desiciens secerim aliquid secusor oportuit. Id cum soli deo sit cognitum, hunc unum habeo iudicem officij mei. Huicigiv tur, cuius oculis perspicua sunt omnia, indicium omne de occultis deferamus, pronun raq nolite ciaturo de lingulis, cum ipli tempeltiu uidebitur. Proinde uobis cauendum est, ne les ante tempus ui sententia domini anticipetis iudicates ante tempus. Nec enim tempus est de hisproindicare nunciandi, donec aduenerit dominus, íudicaturus & cœlestía & terrestria, & subtema nea, Is tum in lucem proferet, quicquid nunc in tenebris abditum est, & oculis omnium conspicuum reddet, quod nunc in sinuosis humani cordis recessibus occultatum, fallit

> hominum conscientias. Tunc ab eo, cuius certa sunt iudicia, pro meritis cotingent pra mia. Qui syncere functus erit officio, laudem æternā feret a deo, etiam si parum comenó datus fuit hominibus:qui fecus, pudefiet ac pœnas dabit condemnante deo, quamifiet

apud homines in precio l'abitus. Cæterum ne quid erretis, hactenus sermone in meatq Hee alt frat Apollo transtuli, non quod nos limus huiulmodifactionum occasio (nam nece nos uiu) tres transfi dicamus nobis quicquam, nece quisquam apud uos se Paulinum, aut Apolloni i iacat) gurani sed intelligens inter uos esse uaria partiŭ studia, ne quem iritarem, malui rem siciis nomi nibus proponere, ut lecta in comune epistola, le quise tacitus agnoscat. Ide uestra cair fa factiŭ elt, ut noltris nominibus res odiola tractaretur, quo citra ullum tumultii difereb tis, quam indecore gloriantur quidam pleudapostolor il cognominibus, alios præsede

spicientes, impier tribuentes hominibus, quod est dei: nec ob aliud attollètes sui quil que apostoli dignitate, nisi ut ipsi interim præstantiores habcantur: non minus stulte de se indicantes, quam de illis indicant, quoru títulis efferuntur. Fortasse ferri poterat hac, si stulta tantũ essent, nunc cum hinc perniciosa nascantur dissidia, res nó potest dissimu lari. Neg ením plus tribuendum est uiris apostolicis, quam, ut modo dixi, aliena reidib fpensatoribus tribuere par est: neg cuíquam huius autillius nomine gloriandum, com hoc ipfum, etia quod per illos adfertur, deo debeatur. Hæc cum mecum perpendo, non possum non admirari, unde interuos ambitio fœdissima, uel apostolorum stulte sibi uin dicantium, quod est Christi, uel discipulorti, qui malunt de homine ministro, quam de autore deo gloriari. Appello te quilquis es, qui ob fucata gloriam cius, à quo baptilmis, rem facile accepisti, tibi uel places uel displices, Quis est istius discriminis autor, utilit sernit minus, ille plus accepisse uideature Si quis in aureo, aut gemmeo labro baptizetur satta

pis lu lceptoribus, ide per apoltolum: aut li hoc parum est, per summum apostolum, qui toto strepitu, regum opulentiam superet: quis ausit pronuciare, huic plus esse collatum, quam si per Petri piscatoris, aut meum coriarij ministrum aliquem in alueo ficulno bar ptizatus effet: Rurlus appello te quilquis es, qui flultifsimt hunc errorem inferis in an

mos simplicium, aut certe abuteris errore, quem castigatum oportuit, quid tandemes Istuc, unde tollis cristas: Tua tradis an aliena: si tua, teipsum prædicas, non lesum Chiv stum. Sin aliena, qua fronte uindicas à deo acceptum, quast à te profectum effet: Sicies dis tuum elle, quod divini muneris ell, quid te cæcius; Sitt intelligis; & tamen hine te h

clas ac

chas ac uenditas, perinde quali tuit ellet, quid te impudetius! Ab humili fundameto quo magnitudinis uenistis ô Corinthij: Nos famelici, tenues, & egentes apud uos, adeo ut torijs coluendis nobis diurnum uicla parauerimus, nos humiles & indignis modis afe flich Christum uobis pure prædicausmus. Nunc eò uensstis, ut nobis fastiditis, per alios apostolos, & saturitate tam sitis feroces, & opulentia turgidi, & regno seditiosi: Et tane tam rerum amplitudinem possidetis, nobis qui difficillimam istius negocij portionem exhausimus exclusis. An magnit aliquid assecuti sitis, uos uideritis. Optarim certe uos uere regnum Christo dignum adeptos esse. Ingereremus nosmet in aliquam portionem istius regni, ut qui rudimeta iecerimus, simul quoq uobiscũ regnaremus. Nec enim arbi tror uos ufqueadeo futuros inciuiles, ut à quibus felicitatis ueltræ nata fuissent exordia, has prorfus à confortio felicitatis excluderetis. Nisi prorfus hac infelicitate natissumus, aut cum ali doctrina non syncera tantam gloriam sibi comparent, nos præter contem/ prum, famem, infamiam, carcerem, plagas, capitis discrimina, nihil premi reportemus. bi præmijs humanis pensandum erat officium apostolicum, arbitror præcipua deberi Puto enim nobis, qui tantis periculis Christu primi uobis inseuimus. At si recte regnant apud uos, quod deus qui optimo fundamento per nos iacto qualiacunque superstruxerint, opinor irato Deo nos apostolos nos folos infelices esse. Illis opes & sapientiæ titulus autoritatem, ac tyrannidem apud uos conciliat:nos opinor omnium postremos Christus ad apostolicum munus acciuit, ut supplicijs ac mortibus obijceret, similes ijs, qui ob maleficia sua bestijs obijciuntur, quo plebi spectaculo sint. In quod prætorium non sumus pertracti: Quis est carcer, non confeius afflictionis nostre: Quod forum est, in quo non simus publico ludibrio affecti, adeo ut spectaculo fuerimus, non solum huic mundo, qui Christum damnat, non solum hominibus, qui terrena fapiunt, uerumetiã iplis dæmonibus, qui nostris malis oblectan tur. O rerum uices, in diversum versas. Nos ceu stutti despicimur ob Christu, quòd huc Nos stulti pro crucifix & humilem prædicauerimus, uos ut sapientes sustulistis animos siducia Chri pter Christi sti. Nos ut imbecilles deiecimus nos ob Christi gloria, Vos ut potentes infolescitis. Nos cotempti & obscuri, uos insignes & clari. Ad nos præter labore & molestia nihil redift, Totus fructus penes uos est. Quid em accessit nobis præmi, pro tot periculis ac malis: Ad his uses diem adeò non regnamus, sicut quida apostolori nomine sese uenditantes, ut læpe delit quod edamus, læpe quod bibamus, lepe quo ueltiamur, tantū abelt ut opes collegerimus ex Euangelio. Quin & colaphis subinde cædimur, tantum abest, ut hono rem lucrifecerimus. Adhuc incertis uagamur sedibus, quod quide extremæ tenuitatis elt, nec ædiculas elle proprias, in quibus faltem hoc comodius feras pauperiem, quod tectius. Adeo non expilamus quenquam, ut opificio manuario nobis uictum paremus. Adeo non aucupamur humanam laudem, ut deuouentibus nos bene precemur, ut pro couicijs, quibus afficimur assidue, benedicia rependamus. Adeo no opprimimus quene quam; ut persecutorum sæuitiam taciti perpetiamur. Quid multis opus est: Alij gloria potiuntur apud uos, nos uestri causa in hunc uses diem ut reiectamenta habemur huius mundi, quibus nihil esse possit abiectius aut conculcatius. Si iuxta morem quorundam, meos labores, mea perícula, mea officia uobis imputare uellem, nónne foret expoltu/ landí iustissima ratio: Nunc non hæc scribo, uelut alienatus a uobis ob ingratitudinem, quo uos afficiam pudore: quin potius ut amantissimus pater, filios charissimos admo, Non utcon peo, non mea causa, sed uestra. Nam si res uobis in bonum cederet meo tantum malo, fundam uos meum incomodum pro nihilo ducerem, gratularer uobis quoru comodis & meipium hec feribo non dubitem impendere. Nunc cum uidea uos per nouos apostolos in peius delabi, cox git me pietas erga uos, ut uos admoneã periculi, quod ego sane meu esse duco. Non est uobis hic animus aspernandus Corinthii, uere germanech paternus. Immensum discriz men est inter pædagogu & patrem! ille pro tempore sæuitia exercet in ætatem innocen tem,& aut mercedis gratia, aut mali metu facit officiü, li tamen facit: at pater ob infitam penitus à natura pietatem, uel suo malo, filiorum comodis consulit. Vt contingant uo bis uel decem pædagogorum milia, certe paucos în his experiemini patres. Cur autem non appellem me patrem, uos filios: cum primus omnium uobis prædicarim Euangez imitatores lium, cum perme litis renati Christo. Nónne ego quodammodo uos genui: Quæ maz effote mel ter cantum laboris in nixu patitur, quantum ego passus, cum uos Christo parturirem: estote mel Proinde

Proinde si patrem hunc agnoscitis, si uere filij estis, obseero per pietatem mutua, patrem uita ac moribus exprimatis. Cur e nobis prognati, aliorum similes uideri mauultis: Illa quæ ad me deferuntur de uobis, unde sint, uos uideritis, certe à me non hausistis. Quod si quid excidit uobis nostri, quando nondu mihi uenire licet, mitto ad uos Timotheum, uelutalterum me, nimirum filium, haud quaqua degenerem, sed dei beneficio fidelem: qui ut primum per me Christum imbibit, ita à paternis uestigis nusquam discedit. Is uo bis in memoriam reuocabit institutum uitæ meæ, quodad exemplum Icsu Christi, & sequor,& trado, non uobis tantum, sed cuiuis conciliabulo Christum profiteti. Quem admodum is communis est omnium autor, ita debet omnibus eadem esse uiuendiratio. Oui germanus est filius, is ex animo, non mali metu, suo fungitur officio. At suntinter uos, qui ob absentiam meam, excusso pudore sic insolenter se gerant, quasi nunquasim rediturus. Sed fallentur isti:nam propediem adero, si dominus permiserit, ac tum reipsa experiar, non quantum sermone polleant isti, qui tam insolenter efferunt sele, sed quantum factis. Nece enim in magnificis dictis fira est Euangelijuis, quæ cuiuis in promptu funt, sed in ui, aut uirtute cœlesti, quæ maloru tolerantia, quæ concordia, quæ torius ui/ In uirga ue, tæ innocentia, quæ miraculis declaratur. Vultis ad uos ueniam: Veniam equidem. Cæ nia ad uos an terum uos uideritis, ut me, sicuti par est, excipiatis. Vobis in manu est efficere, ut uel au in charitate sterus ac terribilis ueníam, uel lenis ac mansuetus. Est mihi autoritas à Christo tradita, uirga suppliciorum coercendi premendich rebelles & intractabiles. Verum ego malim hac no uti, malim huiusmodi moribus esse uos, ut ceu pius, propitius ac mitis pater, aut gratuler innocentiæ uestræ, aut si quid fuerit leuium erratorum, molli paternach castiga tione emendetur. CAPVT

Omnino talis auditur inter



Erum illud & notius est, quam ut negari possit, & gravius quam ut semi de beat, & perniciolius, & ut differri expediat, quod inter uos, quos ut tem/ plum deo facrú decebat omnis puritas, fœdus rumor est libidinis, & huiul modi libidinis, ut eius infamia, nec apud ethnicos, et à Christo alienos 🐼 🚂 periatur, uidelicet ut aliquis nouercă fuă uxoris loco habeat. Quanto cum

git: Et uos interim perinde quasi tantu uestra professionis dedecus nihil ad uos pertine ret, uobiliplis placetis, inani sapientiæ persuasione turgidi, cum magis coueniret, publiv co luctu testari, nobis turpissimű admillum nehementer improbari, profligato e conty bernio uestro tanti sceleris autore : primŭ ne fauere turpibus admissis uideamini, ficcu familiarem ac contubernalem agnoscatis, eum qui nondum declarauit se pœnitere sa gitij. Deinde ne pestis exitialis semel admissa latius serpat apud uos. Postremo ut autor netarii sceleris, si uitetur à uobis, uelut omniti publico iudicio damnatus, pudore tactus relipifcat, donec certa pœnitudinis ligna declarent homine idoneti, qui in fanctorticon fortiũ recipiatur. Id à uobis ilico factũ oportuit, ubi fœdus rumor hominẽ (nam adhuc Ego quide ab parco nomini) reti ageret nefandi criminis. Hoc iple facturus eram, fi prælens apuduos fens corpore fuillem. Nữc ablens (licet nỗ totus ablim , nam ut ablum corpore, ita spiritus autoritate prælens lum)ablens igitur, led perinde quali lim prælens fero lententiä, qua uos quog fequi debetis,ut publico cœtu, frequentid; couentu decernatis (ne quis hoc autoritatis fibi privatim uindicet) que oportet nullo humano affectu covenire, fed nihil aliud pe clante, di gloria domini nostri lesu Christi, in quo simul adero spiritu duntaxat, ut dixi, nec deerit autoritas domini nostri Iesu Christi, cuius nomine couenietis, qui nostra sen tentiam sua potentia reddet efficacem: ut qui scelus hoc tam turpiter admisit, eieclus à uestro contubernio tradatur satanæ, quo iuxta carneassigatur, pudesacius humano iy dicio, ut spiritus & animus sit incolumis apud iudicem Iesum Christum omnia iudicatu rum, non hæc tantum, ayt hunc tantum. Expedit interim hoc etiam ifti, ut exactum illud ac seueru dei iudicium anteuertat, & temporaria castigatione maceretur potius, quam æternis supplicijs addicatur. Nostrum est medelam parare potius, & poenam: sic entim agendum cum nocente, ut sit qui possit emendari. Nec enim homine è medio tollimità fed extincto peccato feruamus homine. Hac pœna debet esfe contenta Christiana de la contenta Christiana del contenta Christiana de la contenta Christiana de la contenta Christiana de la contenta Christiana de la contenta contenta contenta contenta contenta contenta de la contenta conten Monest bond suetudo. Lapidare Iudæorum est, mederi Christianorum. At nihil horum uobis cui gloriatio fuit, neguos commune dedecus, neque uos commune periculum commouit, perinde

probro putatis Christiani nominis, iă huiusmodi flagitia publicus rumor de uobis spar

Digitized by Google

qualire bene gesta uosmet efferentes. Multum interest inter gloriationem mundano? rum, & gloriationem Christianorii. Ista gloria uobis dedecori est, nec dedecori solum. uerumetiam periculosa. Esto, inquitis, unus est qui peccauit, quid hoc ad totam congres gationem: An ignoratis, quod ingentem farinæ conspersæ uim, paululum fermenti affi cit,& acidam reddit: Fermentum est quod è corrupta massa superest. Si quid igitur ue teris uitæresidet in uobis, diversum à simplicitate Christi, fermentum est, prorsus à uo bis expurgandum, ut per uitæ nouitate sitis noua conspersio, nec in universa massa quice quam pristinæ malitiæ sit admixtum. Sicut enim Christus uos a peccatis semel immue nes reddidit, ita uobis dada est opera, ne rursus irrepat in uos aliquod superioris uite con tagium, & innocentiæ Christianæ uiciet synceritatem. Amat deus, qui hoc carent fer, Paschano, mento. An nonid olim typis mysticis adumbratum est: Hebræi cum emensi mareslibe, frum immo rati fuissent ab Aegyptia seruitute, iusi sunt quotannis in huius rei symbolum ac monu/ latus est mentum stato tempore, mactato agno anniculo, septem diebus uesci panibus nullo ser, Christus mento corruptis, quemadmodu fecerant iam fugam adornantes ex Aegypto. Interea fa rinam puram secum efferunt, sermentű omne relinquunt Aegyptijs. Nece dignus habe tur, qui uescatur agno paschali, nisi qui septem diebus fermentă non attigerit. Îmo piacu lum habebatur id temporis, quicqua usquam fermenti reperiri in domibus Hebreorum, Vmbras rerum habebãt illi, nos uerum phafe tenemus, agnum omnis maculæ nefcium, Is est Christus Iesus, pro nobis à teterrima mortis uitiorum tyrannide liberandis, in cru cis ara immolatus. Non temere est immolatus. Semel Aegyptum euasimus, superest ut iugiter hoc festum celebremus, haud quaquam gaudentes atca attollentes nos ns rebus quibus olim capiebamur, cũ adhuc haberet nos fœda simul ac dura seruitus, hoc est non fermento legis Mosaica, non fermento ueteris malitia ac uersutia, sed libis ac panibus nullo fermento uitiatis, id est moribus innoxijs, simplicibus, synceris, nullogi fuco simu latis. At ne quid erretis, quod paulo ante iusserim à uobis uitari consuetudinem infami scripsi uobis libidine contaminatorum: non hoc fentio, quod postulem utuniversos huius regionis in epistola impudicos deuitetis, nec cum ullo confuetudinem agatis, qui auaritiæ rapacitatis ue in/ famia laboret, aut simulachrorum cultui deditus sit, quod si conemini, tota hæc Græcia uobis sit relinquenda, cum istiusmodi nusquam non occurrant. Quanquam id quog cu piam, si liceat, nunc quod fieri non potest, non exigo: illud exigo, ut si quis titulo Chri stianus, palam huiusmodi uitijs infectus sit, quæ plurimū absunt ab instituto Christiano, puta scortatione, aut auaritia, aut simulachrorii cultu, aut maledicentie morbo, aut temu lentia, aut rapacitate, adeo uitetis hominis familiaritatem, ut ne cibum quidem cum illo capere dignemini, donec relipifcat. Id uestra plurimum refert, utuester coetus purus sit & incorruptus. Quales fint alijuiderint ipfi: illorum uitia nec uos inficiunt, nec cedunt in probrữ Christiani nominis. Ergo qui tales sunt, no oportet sinere impunitos, si modo crimen in propatulo est inter uos. Id satis est mihi. Quorsum enim attinet, ut de his quo que judicem, qui ut sunt à Christo alieni, ita non pertinent ad nos? Nonne domi quisque fuæ cenforem ac iudicē agit, nec fua referre putat quid agatur in ædibus alienis: Si quid domi sua comissum est, id existimat ad totius familie rem pertinere. Proinde satis est no bis, si Christiani de Christianis iudicemus. Qui sunt alient à professione Christiani no minis, hos diuino iudicio relinquimus. Quod si nemo sinit domi sua scelerosum ac pe/ stillentem, uos quoca tanti facinoris autore e uestro contubernio profligate, hoc & illius refert & uestra, & ad Christiani nominis dignitatem pertinet. Nam & ille pudore corre ptus ad se redibit, & uos periculum contagii simul ac suspicione à uobis propelletis, & intelligent omnes hæc non probari Christo, qui uitæ docuit ac præstitit innocentiam. Pestilens quidem fermentű hactenus ostendi, seditiosæ cotentionis, ac sædæ libidinis, penitus à uobis reficiendum. CAPVT

Ed alias quocs comperio in uobis pristinæ uitæ reliquias, quæ fermentum Audet aliquis auaritiæ sapiunt. V tuestra non interest de 195, qui ab ecclesiæ consortio sunt nestru babens alieni, ferre sententia, ita uehementer indecoru est Christianos à non Chris negocium stianis iudicari. Primum illud admiror, quo pacto quis Christi professus, si quid extiterit controuerliæ de re pecuniaria, possit animü inducere, ut non

uereatur ad iudicem prouocare, & quod grauius est, ad iudicē impium potius, & Chri,

stianum. An æquum iudicabit, qui tota uitæ professione iniquus este An non uideus & preposterum sit, ut mundus cuius impietas ex sanciorum side uitacs sit olim damnanda, nunc ceu justior ac melior, de sanctis ferat fententiam, & illorum lites dirimate Quodstanta resuobis committitur, ut per uos totius mundi, hoc est omnium impiorum uita damnetur, an parum idonei uobis uidemini, qui de rebus friuolis ac leuissimis iudice/ tis: Vos enim estis lux mundi, quæ coarguat impiorum errores. Hoc quo pacto flatili in uobis iplis sint tenebrær sitch quod redargutione sit dignum: Nunc causas uestras ad impios íudices defertis, quafiaut plus fapíant illi quam uos, aut penes illos plus fit æqui tatis, quam penes uos. An ignoratis, quod non homines folum mundo deditos, uerum/ etiam angelos impios huius mundi tyrannos olim iudicaturi litis: Ne magnum uidea/ tur si causas infimas de rebus, que aduitæ corporalis usum pertinent, inter uos finiatis. Vestra credulitas illorum incredulitatē, uestra pietas illorū impietatem, uestra innocen tía illorű impuritatem cődemnabit, atq hodie cődemnat, fi uitā Christo dignā egeritis. Etobliti dignitațis uestræ, eos iudices facitis reru uestraru, de quoru omnium capite per uos pronunciabitur: Quod si tam estis contentiosi, si tam amantes reru fluxaru, quarum contemptü profitemini, ut super his non solü dissideatis inter uos, sed ita dissideatis, ut omnino iudices sint adeundi, uel ad quoslibet, quantumuis in uestro contubernio contemptos & humiles causas istiusmodi deferatis. Non hoc dico quod ita fieri uelim, sed ita loquor, utuos uestri pudeat, cu apud ethnicos iudices decertatis. Si respondetis pro fessioni uestræ, qui inter uos abiectissimus est, præstantior est ijs, qui apud impios sume mi habentur. Víqueadeo ne uos ipíos contemnitis: Adeo nullus est inter uos, qui tanz tum sapiat, ut de rebus tam leuibus arbiter sedeat, & inter duos Christianos lite finiate inter quos, quonia fraterna charitate ac rerum comunione coglutinantur, oportebat facillime conuenire. Nuncadeo non conuenit, ut Christianus cum Christiano contendat iudicio, ide quod est fœdius, apud hos, qui à Christo sunt alieni, quali possint illi ad le gum humanarum regulam, quod iustum est pronunciare, uos ad Euangelicam regulam non idem possitis. Videte quot modis hic peccetis. Primum hocipsum uobis turpe est, quod iltiulmodi controuerfiolas non ipli inter uos coponatis, citrad; tumultum, aut con tentionem ullam transigatis, uel mutua concessione, uel certe per arbitros, sed eò pertinaciæ uentum est, ut dum neutra pars alteri uel cedit, uel concedit aliquid, apud publiv cos iudices, teste populo, res sitageda. Non carebat uitio, si hæc ageretur apud iudices ecclesiasticos. Nuc quam foedum est spectaculum, apud iudices impios decertare dere bus nihili: Nostra religio pax est, ac per Christum in unu corpus insiti, plusqu'am germa ni facti lumus. Adhæc rerum istarū uilium, pro quibus hic mūdus depugnat, neglectus, nos reddit Christianos. At cum pro his ipsis tam acriter cotenditis, ut non pudeat Chri stianum in ius trahere Christianum, & apud impium iudicem rerum agere, quid crediv. tis in mentem uentre ijs, qui conspiciunt. An non sic apud se cogitabūt. V bi inter istos Christianus pudor ubi fraterna charitas subi rerum omniu comunitas subi pax, quam semper habet in ores ubi pecuniæ cotemptus subi lenitas illa Euangelica, qua iubentur & tunicam ultro relinquere, si quis pallium ademerits Ecce quantula de re, quam turpi. ter digladiantur, non folum nobifcum, uerū & interipfos. Qui fit ô Corinthij, ut adhuc tanti uobis sit pecunia, ut huius gratia tantum dedecus in Christianu nomen ascriscatis: Respondebitaliquis: nisi meum ius persequor, non abfuturus sum ab iniuria, nisi quod meum est uíndico, futurus sum in damno. At etiam atq; etiam uidete, ne dum leuem ia/ cluratimetis rei pecuniaria, graue damnu faciatis innocentia, bonach fama, atca adeo grauem iacturam inferatis Euangelio. Præstabat non euincere rem thanc ansam præs bere incredulis obtrectadi Christo. Satius erat leuem iniuriolam negligere, quam dum fic persequeris, animum ulciscendi cupidum profiteri. Iam uero tantum abest, ut Chris stiana mansuetudine damnum aut iniuriam impune feratis ab alijs, ut ipsi ultro aliós af ficiatis iniuria, ultro fraudetis ac circũueniatis alios, non incredulos tantũ, uerum**étiam** religionis confortio germanos. An non ista pristinæ uitæ fermentum sapiunt: An non ista longilsime dillonant,& à doctrina,& à protessione uestra: Quisquis Christium prefitetur, innocentiam profitetur, & his factis promissum est regnum colorum. Nec enim satis est tinctos esse liquore, no satis est insitos esse Christo, nifitota una Christi doctrine

14m quidem omnino deli Etum eft

Digitized by Google

respondeat

respondeat. Ideo à mundo exempti, cooptati estis in corpus Christi, ut posthac integri/ tate uitæ Christo capiti respondeatis. An illud uos fugit, quod iniuste uiuentes, quamli bet baptizati, excludendi sint ab hereditate regni coelestis. Ne quis sibi imponat, etiam atos etia dico, edico o uobis, Neos scortatores, neos simulacroros cultores, neos adulteri, neq molles, qui uelut euirati prodigiosa libidini obseruit, neq qui masculis mulierum uice abutuntur, nech fures, nech auari, nech ebriofi, nech maledici, nech qui per uim inua/ dunt aliena, consortes erunt regni des. Nihil proderit nouus titulus, liuita ueteribus uis tijs sit inquinata, imò Christus his uertitur in occasione grausoris damnatiois. Ato hac Et hac fuistis quidem dedecora, quæ modo comemoraui, quondam in uos copetebant, antece effetis quidem per Christum renati. Non exprobro quod fuistis, modo ne eódem reuoluamini. Abluti eltis à priltinis comilsis, gratis abluti fuiltis, cauete ne rurlus inquinemini. Nece folum ablutis suo sanguine restituit innocentiam, uerumetiam ultro sanctimonia contulit & iu stitiam, ide non præsidio legis, aut meritor u uestrorum, sed per Iesum Christu, cuius no mine baptizati estis, perces spiritu dei nostri, cuius arcano afflatu efficacia sunt ecclesia/ stica sacramenta. Quo magis adnitendum, ne tantu beneficium, quod gratis cotigit, ue ftro uitio perdatis, fimul & ingrati erga autorem, & in uos ipfos peffime confulentes. In his quæ sunt necessitatis naturæ, mihi licita sunt omnia. Nullus enim me uetat uti eodē Omnia mibi iure, quo cæteri utuntur apostoli. Sed fortassis non semper expedit uobis, ut utar meo licent iure. Qui uestro cibo uiuunt, qui uos expilant, uelut empti uestra munificentia, non au/ dent libere uos admonere turpitudinis uestræ, ne offensi comodum aliò coferatis. Mihi quocs ius erat grauare uos fumptu,ius erat accipere mercedem operæ impenfæ,præfer/ tim cum plus laborarim, chalius quisqua. Non mihi deerat potestas hæc agendi, sed no/ Sed ego sub lui comittere, ut utens hac potestate, redigerer sub alienam potestatem, & cuiquam ue/ nullius ftrum devinctus viderer: quo magis vobis liqueret, & si quid doceam, me vestrum, non meum agere negocium: & si quid obiurgem, uos patienter audire debere. Nec enim fa/ cile offendit libertas admonentis, qui nullo nomine sit obstrictus ei, que corripit. Alio qui non ita magni refert, cuius utare cibo, cum omnino cibo sit opus. Escæ uentri desti/ natæ sunt, uenter uicissim escis dicatus est, age seruiatur interim pro tepore necessitati. Nam breui futurữ est, ut & uentrê & escas aboleat deus, hoc est ut nece uenter nos fame torqueat, neg ullus sit escaruulus. Cæterum ut necessitati parendu est nobis, qui Chrix sto sumus initiati, quod habemus cum ethnicis comune, ita uitioru nulla debet esse com munio. De cibis nihil ueto, uescatur quises quibus uelit, foedam libidine interdico. Nev que enim ut uenter escis dedicatus est, ita corpus dicatum est spurcæ libidini. Imò cor pus nostrum domino lesu consecratu est, & ille uicissim nobis adglutinatus est. Sic enim illi uilum elt, ut nobis membrorum, illo capitis uice fungente, mylticum corpus pariter constituamus. Hæc coglutinatio temporaria non est. Mors soluit uescendi necessitate, at non dirimit coniunctione cum Christo. Nam quemadmodum deus pater dominum Per uirtutem lesum, caput nostrum, suscitauit à morte, ita nos quogs illius membra unà cum illo susci/ suam tabit, simules cum illo donabit immortalitate. Potens enim est ille & idoneus, qui hoc præstet, etiamsi quibusdam incredibile uideatur. Igitur ut anima nostra non erit parti/ ceps illius immortalitatis, nisi fuerit eam hic per iugis integritatis studium meditata:ita corpus refulcitatu, no erit particeps illius gloria, nili hica peste uitioru fuerit immune. Quam uero prodigiosum spectaculum, si membra capiti innocentissimo dissimillima An nescitis uideantur? An non uenit uobis in mentem, quod, ut diximus, corpora ueltra membra funt Christis Quid igiturs Eo ne dementiæuenia, ut cu hæc sciam, summa cum cotume lia capitis, tollam membrū Christi, & ex eo faciā membrū scorti: Id quidē auertat deus. Er tamen quid aliud agit, qui cum scorto rem habet. An uos illud fugit quod est clarissi. mum, eum qui adglutinatur scorro, idem corpus cu eo fieri: Sic enim legimus in Genesi Gen.2 demarito & uxore: E duobus fiet una caro, idem & corpus. Naut in licito matrimonio honestus cosensus è duobus animis unu reddit, corporu item legitima comixtio è duo bus unu efficit: ita in nefario coitu, quisco fit ide cu eo, cui se turpiter admiscet. Quod si fædum habetur, fi corpus fuñ uxor, fraudato marito, cñ adultero misceat: ita nefarium est, corpus semel Christo cosecratu putido scorto miscere. Nam qui domino Iesu adglu tinatur, ob corporis & capitis comunionem, unus cu illo spiritus redditur, cui cu purissi Tom.7

634

mus sit, pessime couenit cum spurca libidine, quæ mentis usum adimit homini, acuelut in bruta pecudem transformat. Proinde summo studio fugite nesaria libidinem. Cetera peccatum ferè scelera quæ patrant impij, licet nascantur ex corpore, tamen cu alieni corporis iniu ria coiuncla uidentur, nec totu, ut uidetur, homine conspurcat. Cæteru qui libidine pecs cat, in su i psius corpus contumeliosus est, quod turpi admixtu polluit at contaminat. Necenim adulter adultera conspurcat, nisi simul cospurcato corpore proprio, sine quo flagitiù non admittitur. Homicida qui iaculo cofigit homine, intacto suo corpore la dit alient, & una duntaxat sui parte pollui uidetur. Libido totum cospurcat homine, quod uulgus etiä intelligere uidetur. Siquidem à coitu solet uti balneis, quo sordes è comixu corport contractas abluat. Facinus est, in corpus alient esse iniurium. At demetia simi limum uidetur, propriū corpus ignominia afficere. Ne putetis leuem esse culpam libidi An nescitis nis, etiamsi corpus potissimu conspurcaret. Et corpori suus habendus est honos, quod quod anime immortalis est domiciliu, quod ablutu sacro liquore, iam ipsum quog sic deoco secratum est, ut templum sit spiritus sancti, que hausistis in baptismo, quo de Christo con glutinamini, nunqua ab eo diuelledi. Quod fi uestri cotumelia uos nihil comouet, cene moueat, quod istud cu graui iniuria Christi comittitur. Semel in ius illius toti cessistis, in cuius corpus estis cooptati. Ille uos à morte redeptos suos effecit, ut posthac uestriju ris non sitis. Jus emptitif corporis penes emptore est, id qui alienat, aut qui secus tractat, quam exarbitrio domini, iniurius est in eum, cui debet seipsum. Negs uero uisiuos emit Christus, qui preciosum sanguinem suum uobis asserendis impendit. Proinde quando toti deo dicati estis, ne uelitis in huius contumeliam polluere corpora uestra, uer utani morum innocentia, ita corporum integritate numen inhabitas in uobis circumferaus, Glorificate & apud homines illustretis. V trung illius est, utrung castum præstate, ne ob uestra de/ o porte decora, apud impios male audiat Christus, cuius nomine censemini. Nam quemadmo dum dominorŭ claritas ad feruos quog pertinet , ita feruorŭ turpitudo dominis gignit infamiam. Proinde deus licet nec gloria clarior, nec ignominia potest obscurior reddi, tamen apud homines quodam modo & infamatur malefactis suorum, & cohonestatur integritate morum, ac fanclimonia uitæ, dum ex horữ uita apud uulgus æltimatur.

CAPVT

Eque uero hæc dixerim, quod existimem quouis coitu cotaminari corpus, quemadmodű quidam uobis perluadere conantur, quo libi, ut hypocritæ, concilient apud uos opinione lanctimoniæ. Est & castus quidam ac legiti concilient apud uos opinione sanctimoniæ. Est & castus quidam aclegiti mus usus coiugi, sed omnibus ex æquo uitandus est illegitimus coitus Le gitimo matrimonio eatenus cuiq utendum, aut no utendum, quatenusad

De quibus aut Euangelij negociù expedit, aut officit. Proinde ad quæstiones de quibus me per literas

scripsifis consuluistis, paucis respondebo quid faciendu iis, qui iam matrimonio sunt irretiti, tur mibi fum quid fis,qui in cœlibatu degüt ac uiduis. Item quid fis,qui matrimonio molesto, aut etiā impari sunt impliciti, postremo quid uirginibus elocandis, aut no elocandis. Primū igitur,ut nûc est temporû status, multis de causis cõmodum erat in totû ab uxorû cõmer cio temperare, quo magis liberű esset euangelico negocio, bonæch menti uacare. Nam quamuis honesta res est matrimoniu, tamen curis mundanis quamlibet nolente inuol uit homine, & quantu his additur studij, tantu rebus sacris decidit. Deinde huius usus habet crassum quiddam, quod totum hominem ad tempus absorbet, at g ipsum sibi aliz quando minus hominem restituit. Video quid maxime sit optandu, sed quod opto non ausim exigere, ne parum feliciter quod est optimum affectantes, per occasionem in de teriora prolabamini. Noui quam sit indomitus ac uiolentus hic affectus: nec me fugit, of in huc litis peculiariter propenli. Tutius igitur arbitror, ut lua cuice lit uxor, & luus cuiv Muliersui que maritus, ut mutuo officio uteres alterius inteperantia medeatur. Nam hac quidem corporis in parte æquũ ius est utrisco, licetalicubi potior sit autoritas mariti: siquidênec maritus hactenus sui corporis dominus est, ut quod ad usum consugale attinet, eius copia fraudet uxorem, & alteri copiam faciat. Vicissim ius uxorij corporis penes maritu est, quodad ulum matrimonii pertinet, no penes uxorem, quæ lui copiam nec marito negare debets nec alteri facere. Mutuum est debitum, & utring bona fide; cũ res poscit præstandum. Reddat igitur maritus, quod ex lege coniugii debet uxori. Reddat uxor quod ex iure

matrimonii debet marito. Cæteris in rebus fortassis imperium & autoritas penes mari tum est, hic mutuum obsequium ex æquo debetur. Id negare poscenti, fraus est. Neque enim is solum fraudator est, qui pecuniam debitam non reddit, uerumetiam qui debitum detrectat officia. Neuter igitur studio castitatis fraudet alterum, nisi si quid inter uos cons uenerit, utring assentientes, ut ad tepus à congressu temperetis, quo magis defecatis anis mis nacetis precibus facris, ac coelestiñ rerum meditationi, quod corporum ille coplexus nonnibil hebetare soleatanimi uigorem. Ergo aut neuter, aut uterca contineat, sed ex par cio:necob quamlibet causam, sed studio rerum coelestium: nece nimium diu, sed ad tepus aliquod, ac mox ad pristinam consuetudine redeatis; non quod non intelligam optimum effe, si quis iugiter uacet pietati, sed quod periculum uideam, ne satanas, qui nusquam non uigilat in uestram perniciem, uos ad libidinem procliues, per hanc occasionem pelliceat addeteriora. Malo in uobis quod imperfectius est, modo sit tutum, quam id quod præcla gius est, sed cum magni mali periculo coniunctum. Cæterum non hæc loquor, quo quen quam cogam uxorem ducere, autuetem amplecti iugem caltitatem, li tanto propolito iuz finm adlit robur, & in matrimonio mutuus intercedat confenius, sed conscius imbecillita tisuestre, consulo uestris periculis. Alioqui, si liceat, cupiam omneis mei similes esse, ut aut prorfus liberi sint à uinculis coiugalibus, aut uxores sororu habeant loco, purice cue, ut aut riscasti cum castis degant. Verum quod Christus non exegit à suis; non aussim à uobis exi gere. Beatos pronuciatille, qui se castrassent propter regnu dei: non resicit, qui sure con iugij caste moderatech uterentur. Eximia quæda res est perpetua castitas, ob Christi nego cium suscepta. Sed honesta res est & legitimű connubiti, cuius autor & cosecrator est ipse deus. Verum ingens est corporum atoranimorum uarietas, nec pares sunt dotes omniv bus à deo datæ. Fortassis supra uires hominissit, in totum à coitu temperare. Felices qui bus hocrobur à deo côtigit, sed amauit ille uarietatem hanc in suo populo, ut alij alijs dotibus præmineret: atogista rerum uarietas ad totius harmoniam ac decorum mire faceret. Proínde negs damnet quisquam alienum statum, negs sui poeniteat quenquam, sed quisque pro sua uirili, dono quod accepità deo, respondeat. Est castu conjugiu, est impura uirgini pro tua urrii, dono quod accepita deo, reipondeation canto configuração, com cad digamiæ quæz tas. Habetis meum confilium deducêdis ac habendis uxoribus. Nunc ad digamiæ quæz Dico autem stionem accipite. Sunt enim, ut audio, qui licet non adimant uobis ius coniugij, tamen no lintiterari matrimoniti, simulates mors alterius alterum liberarit. His de rebus ita sentio: Si quis à morte coniugis cœlebs est, aut si qua ab obitu mariti uidua est, si uires adsunt ad perpetuam continentiam, præclarum fuerit, si nec ille repetat uxorem, nec illa maritu, sed fuam utercy libertatem rebus diuinis confecret. Quod optimum iudicaui id iple fum am/ plexus, nequid me remoreturab Euagelij negocio: quod mihi sic cordi est, uteius studio facile contemnam uoluptatem uxoriam. Quod si sciam omnibus eandem esse mentem, non dubitem omnes ad exemplu mei uocare. Hic igitur, quonia dispares sunt corporum atçı animorŭ habitus, idem confiliŭ omnib.dari non poteff, fed suas quisco uires consulat oportet: & ad quod uitægenus natura maxime sit appositus, id ampleciatur. Qui semel Melius est nu experti conjugium, sentiunt sese adhuc impares esse ujolentis sibidinis stimulis, repetant bere quam potius coniugiti, ut legitimo coitu suæ medeantur incotinentiæ, quam in cœlibatu grauis uri ter pruriente libidinis affectu, grauioris flagitif periculis affines esse uelint. Hic igitur nec cogo ad matrimonium, nec ueto matrimoniu, sed quid expediat, ex suo cuiq animo per pendendum relinquo. Nihil enim habeo, quod à domino præscriptu uobis trada. Quan/ His aute que quam illud'à lesu Christo preceptum non dubitem à uobis exigere. Qui carent coniugio, matrimonio issimerum est, ut dixi, pro suo iudicio, uel amplecti, uel non amplecti coniugiü, modo ne alio speciet quam ad Christum. Verum ubi semel continuatrimoniu, nolim id fieri, quod passim sitapud ludæos & ethnicos, ut quibuslibet de causis dirimatur coniugium. Ver tuitenim dominus, ne uir uxorem reijciat. ob mediocres offensas, licet hoc indulserit Iu/ dais olim Moles, non quod hoc rectu elle judicaret, sed quod metueret, ne homines na tura uindices & obstinati adepto iure diuortij, atrociora diuortio comitteret. Vnam caux lam excepit dominus, si uxor cũ alio rem haberet: siue quod tum exciderit à iure côiugij, quæ uni pacla fui copia, se alteri comunicauit: siue quod iniquu uideatur à quoqua exige resut cũ ea domữ, lectum, focum, ac menlam habeat comunem, quæ prodíta coiugij fide, qua nihil est sanctius, turpi adultero sese admiscuit. Adeo Christus societatem hanc sir

mam & indivullam elle voluit. Proinde nisi quid huiusmodi intercesserit, nec uxordiver tat à marito, nec maritus uxorem eficiat. Quod si per alias offensiões oborto dissidio con

tingat uxorem'a uiro diuertere, ne sibi spem reditus intercludat, abstineat ab iterando con iugio: intacta fortasse maritus iam placatior recipiet, corrupta quis recipiet: Quod sinec tantisper temperat mulier, ut à coitu se côtineat, det operam ut cum marito redeatingra/ tiam. Îd si non impetrat, meminerit cuicunce sele adiunxerit, nomine coiugiu fore, readul Si quis frater terium. Iam ad ea quæ de inpari matrimonio interrogatis, non habeo quod ex autoritate uxorem domini respondeam, sed est quod pro mea sententia uelut utilius suadeam. Adeo resest odiosa diuortiu, ut nec ob religione diuersam dirimi uelim semel initum matrimonium Si contigerit, ut mulier Christiana iuncla sit marito nondum professo Christum, atqueis, licet alienus à Christi mysterijs, non tamen adeo infensus est, ut ob diuersam religionem putet eam repudianda, si meaudiet uxor, no relinquet maritum. Rursus si obtigerit, utuir Christo initiatus coniunctus sit uxori, quæ à Christo sit aliena (quado non couenit quen

quam ad suscipiendam religionem copelli) nec ea quærat divortium offensa diversa reliv gione, meo colilio uir non eficiet illam. Nec enim est quod horreat Christianus aut Chri <u>ftiana, ne admixtu hominis à Christo alieni, labé sibi cotrahat. Licet impura sit alterius re</u> ligio, tamen legitimum ac purum est cõiùgium, quod illos, licet alijs impares, ex æquo co pulat. No inficit deterioris impietas alterius pietate, quin illud potius præpoderat, quod melius est & efficacius. Itaq maritus quamuis religione prophanus, tamen per Christia Sanctificatus næ confortiu, quod ad confugij negocium attinet, fanctus redditur. Item uxor nondu iniv est enim tiata Christo congressu mariti Christiani quodammodo sancia puraci redditur, ob legiti mum ulum matrimonij. Quod ni ellet, liberi ueltri communes, uelut ex incelto coitu nati. prophani impuric haberentur. At nunc constat eos legitimos ac puros esse, tanquam ex legitimo congressu progenitos. Siquidem uxor baptizata, cum rem habet cum uiro non dum baptizato, no admiscetur ethnico, sed obsequitur marito: nec amat impiti, sedtoles rat futurum pium. Hanc spem de se præbet, qui licet ipse nondum profiteatur Christum, tamen in uxore non horrer dei cultum. Nec enim totus ethnicus est, & aliqua ex parte Christianus est, qui æquo animo conuiuit uxori, quæ Christi nomen profitetur, qui crucis fignum communí lectulo præfixum uídet æquis oculis. Nullí tam ægre cohærent quam quos diuería seperat religio. Hæc igitur spes retinere debet in convictu eam, quæ prior Christum amplexa est: Quod si diuortium oriatur ab eo, qui nondum credidit, is is odio Christi repudiat uxorem, quando iam spes non est illius mutandi, non est cur ampli Non enimser us cum impio cohæreat. Excidit à iure matrimonij, qui deum horret autorem matrimo uituti nij. Neque enim Christo dicatum hactenus obstringit matrimonij sides, ut impium ma ritum affidue iurgantem, Christock conuiciantem ferre cogatur. V taturigitur diuortii liv bertate, quam ille dedit, ac tranquille Christo serviat. Nec enim ideo uocauit nos deusad Euangelicam uitam, ut in iurgijs, sed ut in concordia pacecit uiuamus. Proinde si non con uenit inter impares,& diuortium poltulat incredulus, non hereat inuito uxor Christiana: fin cõuenit, spe mutandi mariti maneat uxor, ac uicissim spe mutande uxoris maneat mav ritus. Etenim qui scire potes uxor, an domesticis alloquijs, an modestia suauitateque moz rum, an affectu coniugali lis effectura, ut relipifcat maritus, tecum ce feruetur. Aut qui fci re possis marite, an his rationibus sis uxorem servaturus, & lucrifacturus Christor Quod si contingit, an non ingens est lucrum: Si non succedit, tamen approbabit deus bonam mentem tuam, quæid studuerit. Sed interim dum incertum est successurum sit nec ne, bor na spe cohæreat consugio, nec mutet diuersa religio ustæstatum. Nec enim baptismus uin dicat uxore à iure mariti, li is eo legitime utatur: nec seru à iure domini, si is quatenus fas elt, eo utatur. Vt cuice sua sors obtigit à deo, in ea Christo serviat. In quo quence statu de prehenderit Euangelij doctrina, in eo perseueret. Religionis nouitas uetere abolet uitait; non abrogat ueterem statum, eò quod cum quouis conditionis genere coueniat Christ nismo: qui nequaquam ob id inductus est, ut turbet publicum rerum humanarum stat tum, led ut in omni statu sancie pieque uiuatur. Hæc est mea sententia, quam non uobis folum, uerum etiam omnibus ecclefijs propono. Necgrauabimini fequi quod omom amplectuntur. Itaque li dei uocantis afflatus deprehenderit te coniugatű, non eft curideo relaindas matrimonium: li aircumailum, non est aur pigeat te tuz sortis, & przepuium

uelisaccerlere. Nihil enim officit præputium nouæ religioni. Rurfus si alienti à circunci sione, non est cur optes circuncidi. Nam quantum ad nouatam religionem, nihil refert, circuncilus lis, an incircuncilus. Illud ex æquo refert utriulos, ut polihac non iuxta cupiditates carnales, sed iuxta iussa dei, cui iam initiatus est, uitam agat. Satis est uitam mutari, statum nihil necesse est, quod id abler rerum perturbatione fieri non queat. Quod de ma seruus nocas trimonio, dech circuncilione dicium est, idem lentiendum de seruitute. Quos Euangelica tus es, non sit doctrina deprehendit obnoxios feruituti, aquo animo ferant sortem suam, nec ideo se pu tibicura tent manumissos à sure dominorum, quod à tyrannide uitiorum sint manumissi. Rursus quingenuus uocatus est ad Christum, non est quod mutatum uelit statum suum, ac se met in servitute conficiat. Quin potius illud agendum, ut si detur occasio, libertate arripio at, ac mutet feruitutem. Si dominus odio Christi reficit feruum, non est cur nouum qua/ ratherum. Nec est cur sibi displiceat, quod domino careat, cum Christi habeat patronum ex servo factus huius libertus. E diverso, qui ingenuus natus, per baptismum renatus est, non est quod sibi uel displiceat, uel placeat conditionis nomine, cum is per baptismum far clus sit servus Christitut rerum vicibus permutatis, libertas cotigerit servo, servitus acces ferit ingenuo, quo moderatius uteros fuam fortem ferat. Sunt enim hec ex eorum genere, ad qua Christus ueluti conniuet. Arripiatur ansa commodior, si grauat servitus, hoc no mine te cololare, quod licet dominus qualecung ius habeat in corpus, tamen animus ex emptus à uitifs, Christo manumissus est. Si quid erigit animum ingenuitas, cogita te em/ prum'à Christo, nec emptum precio mediocri. Habes dominum modis omnibus observ uandum, ne tibi putes esse liberum exassectiu tuor arbitrio uiuere. Et qui debet seruitu tem homini, eatenus manumissus est per Christum, ut si quid impium iubeat dominus, Christo potius auscultet nouo patrono, quam ueteri domino, qui abusu ius suu perdidit. Acquum erat, ut quos Christus precio sui sanguinis asseruisset in libertatem, non premerentur hominis dominio. Faueo libertati si contingat. Nam Christi seruitus uera ingenui ras est. Impio seruire Christianum, uidetur indignum. Et conueniebat, ut domino Chris stiano serui abeant in nomen & affectum fratrum ac filiorum ob communem dominum, à quo communi precio redempti sunt utrique. Verum ne pretextu religionis Christianæ turbetur ordo reipub. suam quisque sortem ferat, & in ea perduret, sed ita perduret, ut in tèrea meminerit, dei iussa hominum imperatis anteponenda. Parete dominis, sed approbante deo, cui plus debetis, utà quo pluris sitis redempti, quam ab istis empti. Qua de feruitute ac libertate dicla funt, quadantenus locum habent in matrimonio & colibatu. Nam qui matrimonii jugo femet implicuit, quodamodo feruus est. At qui cœlebs uiuit, huic liberius uiuendi potestas est. Semper igitur id quod comodius est oportet sequi, si liz ceat. Nec enimulos adeo libertas est affectanda, ut huius studio in grauioris periculi sco/ De uirgin. pulum impingamus. Itaque de hoc quod quærins, an Christiani filias uirgines elocare de beant, an ueluti Christo sacras, in perpetua uirginitate tenere domi, quo liberius ei seruiv antilicet non habeam domini præceptum, ex quo uobis certo respondeam, habeo tamen confilium, quo suadea quod mihi uidetur optimu. Nec opinor uobis aspernandu meum confilium, quado mihi quog delegata est autoritas apostolica, mihi quog licet immeren di contulit dittina bonitas, ut ex eius animo dem fidele ac falubre collilum, non spectans, quid in rem meam sit, sed quid uobis expediat. Arbitror igitur ob libertatem optandum esse, ut uirgo nulli sese addicat nisi Christo: non quod negem sanciam & honestam rem effe conjugium, sed quod ob affinitates, ob curam educandorum liberorum, multum affii clionum ac solicitudinum secum trahat. Hanc necessitatem, ac ueluti seruitutem esfugit, qui abstinet à coniugio. Præstat igitur libertatem amplecti, si sit uel integrum, uel tutum. Integrum non est his, qui sele iam matrimonij uinculis implicuerunt: Tutum non est ns, qui sibi mon temperant. Proinde si iam alligatus es uxori, ne Christi pretextu quaras div cortium. Si contingit tibi libertas, noli affectare matrimonii capistrum. Quod si difiisus tuis wiribus duxisti uxorem, non est quod te pœniteat, nihil enim sceleris admissum est. Rem curis obnoxíam, sed legitimam suscepisti. Nec ideo Christo deterior eris, quod uxo rem habeas, sed afflictior, & curis mudanis magis obnoxius. Quin etia si uirgo malit esse materfamilias, non peccat si uiro legitime nupserit. Nihil est incommodi, nisi quod ob cu ras ret familiaris, minus liberti erit assidere sacra lectioni, ac precibus, aut alije officijs pie



Ego dit nobis tatis. Itaq dum utrunq uobis liberum facio, duplici nomine uobis parco. Qui potest car parco rere coniugio, huius libertati confulo: qui non potest, buius periculo succurro. Laudo co libatum ut feliciorem, probo matrimonium ut tutius. Igitur hac de re quid quilg flawat, iple uiderit. Neg: cõpello quenquam,neg: ueto,duntaxat in his,que dominus necexegit, nec interdixit. Illud à uobis promiseue exigam fratres, quando tempus hoc angustum ella quod imminet dies ille fupremus, pro uiribus ad ea properandū eft, quæ nos in eum diem præparent, reieclis is, quæ nos eo festinantes remorantur. Incertus est dies ille, sed certum est non procul abesse. Hunc qui cogitet semper instare, rebus fluxis ac momentariis leuiss me tangetur, siue quid molestum obuenerit siue quid experendum obtigerit. Namulti mus ille dies adimet nobis utrung. Adimet & mors, si forte diem illum præuenerit. Quor fum igitur attinet in ijs, quæ mox peritura funt anxie distorqueri, aut magnopere gestire.

Qui habent cum res eternitatis agatur. Habeat uxores qui uelint, sed habeat neglectim, perinde quali uxores tan/ non habeant, ita leuius affliget matrimonij leruitus, & leuius remorabit coiugij uoluptas qua non bas Quos fortuna rebus aduerfis premit, licplorent, quali no plorent. Quibus arridet fortus bentes na huius mundi, sic gaudeant, quasi non gaudeant. Qui mercatur, sic mercetur, quasi rem emptam non possideant, utpote mox auferendam, & uelis nolis alio demigraturam. Et quos casus aut necessitas involuit mundanis negocijs, sic utantur, quasi non utantur. Sis harű rerű postrema cura, prima cœlestium, si solam esse non licet. V mbras modo bonorum ac malorumundus hic habet, in quibus nece folidum est quicquam, nece diutumum, quibus harere toto animo, non est eoru qui contendunt ad immortalitate. Hac ideoloquor, quod cupiam uos quam minimu diftineri curis mundanis, ates hoc uita genuspo tissimum amplecii, quod uos quam minimu inuoluat profanis negociis. Hac in partepor tior est colibis, quam conjugati conditio. Siquidem qui colebs est, non distrahitur in di uerías curas, quomodo focero, focrui, quomodo cæteris affinibus, quomodo uxoriaclie beris fatisfaciat, unde uiclū familiæ indies crefcenti suppediter, unde dotem euincat, sed totus uacat Christo, summa uotorti adeptus, si illi uni placeat. Contra qui duxit uxorem, ut ex parte domino uacet, tamé aliquam fui partem debet uxori, ac rebus uxorijs. Itidem accidit in muliere. Vxor quoniam sui iuris tota non est, non potest tota uacare Christo, sed in diversas curas dissecta, dimidiata servit Christo, dimidiata matrimonio. Rursustr go aut mulier alioqui cœlebs, unum illud curat, ut Christo sponso placeat, cui nonaliter placet, of li le totam caltam & incorruptam leruet, non corpore solum, uerumetia animo. At quæ nupta est, necesse habet, ut se Christo mūdoci partiatur, ita satagens placere Chri Porrò bocad sto, utmarito, cui debet obsequium, non displiceat. Totus aut hic sermo meus, quo coliv utilitatem ue/ batum effero ne quis aliorsum uertat, huc tendit, non quo uobis libertatem adimam con/ stram trahendi, aut no cotrahendi matrimonij, aut necessitate adigā in aliquod uite genus, quod cuiulquam animo non ledeat: led amico confilio uestris consulo comodis, ut cum sciatis utriulquus esse uobis, ad id potius uergatis, quod præter decus honesti, libertatis quog commodum habetadiuclum, per quam cœlibi licet perpetuo studio cultuci sic adherere domino lesu Christo, ut nullis terrenis solicitudinibus unquam ab eo diuellatur. Illud ex pendat quileg fecum, an quod honorificum ac liberum uidet, idem fibi iudicet effe tutum, aut etiam ex animi sententia. Nam qui metuit, ne quid dedecoris aut infamiæ sibi contrav hat, si filiam uirginem, iam uiro maturam, nec abhorrētem à nuptijs, ultra iustum temp**us** domi clausam teneatiatos ita res suadet ut nubat, nihil obsto, quo minus faciat, quod uide bitur facto opus. Quamuis enim matrimoniü cum sexuitutis & solicitudinis incomodis confunctum diximus, tamen cum peccato non est confunctu. Legitima res est & honesta

quibuldam etiam necessaria. Proinde palam ac mature jungat filiam uirginem marito, ne furtim turpiter faciat, quod in coniugio abesta probro. Verum si quis intelligens sibi liber rum elle uirginem elocare, aut non elocare, nec ulla ad utrūuis adigi necessitate, tamen ex animi fui fentetia statuit ac decreuit feruare domi virginem, quæ non optet nuptias, tede facit. Etenim ut non est tutum nupturiente à matrimonio arcere, ita pium non est, à calina tis studio uotogi labefactare puellarem animum. Itaq; qui metu periculi nuptum dataci lentem nubere, recle facit. At qui perpetuæ caltitatis appetêtem non im pellit ad nuprins. fed honesto uoto puelle obsequitur, rectius facir. Nam præter honestate, & hoc lucrifacis comodi, quod vacabit virgini, totam & indivullam vacare iponio fuo. Christo. Necesim

Digitized by Google

in alium

in alium ulum captanda est coelibatus libertas. Apud deum longe pulchrius est in matrie monio quod necessarijs curis subduci potest, consecrare divino cultui, quam virginitatis prætextu ad luxum, aut iners ocium, uitech licentiam abuti. Tantum igitur abest ut uit/ gini primas nuptias nege, ut ne uiduę quidem ius adimam iterandi coniugij, cum lecun/ Mulier alligé dis nuptifs nec mundus habeat honorem. Quid cuigs expediation est meum singulation tass leg. præscribere. Hac parte suum quisc animum in consilium adhibeat. Quid citra delicsum fieri pollit oftendo . Virgini licet nubere, quia fui iuris est. Semel nuptæ, non idem ius est, iam enim delijt lui iuris elle, led marito lele altrinxit fœdere coniugij, donec ille uixerit. Sola mors dirimit hanc necellitudinem . Qui enim init matrimonium , hoc init animo, ut fit indiuulfa copula. Quod fi diem fuum obierit maritus, redit uxori fuperfitti poftliminio fua libertas, ut fi placeant iteratæ nuptiæ, nubat cuicung uelit, modo fit Christianum con iugium.hoc est nec turpitudinis gratia affectatum, & cum eiusdem religionis uiro cotra/ clum. Attamenut fateor non elle obnoxiam peccato, quæ concessas iterat nuptiastita fee liciorem arbitror, quæstudio uacandi Christo, tuetur redditam libertatem. Id igitur non pracipio quidem, ut necessarium, sed consulo, ut commodius. Hominis consilium audis sed non abhorrens à mente Christi, qui multa per se, nonnulla per suos tradit. Huius cum & apostolus sim, &, ni fallor, spiritum hauserim, ut apostoli cæteri, non est quod meum consilium leue pondus apuduos habeat.

CAPVT VIII



D matrimonij quæltiones satis responsum arbitror, ne posthac super hisce rebus diuerlis opinionibus interuos digladiemini. Nunc quonia hoc quo que uerti in quæstionem intelligo, fas ne sit Christiano uesci carnibus pecu dis idolis immolatæ, quas ethnici pro facris habent, etia super hac re meam

accipite sententia. Sunt inter uos, qui quod intelligüt simulacrii nihil aliud quam lignit aut æs, aut faxum effe, proinde carnes huic immolatas re uera nihil à cæteris differre carnibus, nec animu hominis ullo cibi genere pollui posse, male freti sua scientia, passim nulloc delectu sele ingurgitat carnibus immolaticijs, bene quidem iudicantes de ressed parum memores Christianæ charitatis, quæ solet offendiculum omne uitare, ac sez met accommodare infirmioribus, donec paulatim ad meliora proficiant. Quid autem ma gni est, si intelligant simulacra nihil habere numinist Quis istud Christianus non intellizitiam bab. git, quod intelligunt & inter ethnicos paulo cordatiores? At læpenumero consultius est sequi, quod dictat charitas, quam quod dictat scientia. Scientia frequenter officit, ut que tumorem ac supercilium adferat. At charitas ubique prodesse studet, ledit neminem. Quanquam magna scientiæ pars abesse uidetur ijs, qui nesciunt quatenus sit utendum sci entia. Id præscribit charitas, è proximi commodo metiens omnia. Hancigitur in consiliz um aduocet oportet, qui uere scientia præditus uideri uelit. At qui charitatis expers, inant . scientia persuasione tumet, tatum abest à scientia, ut nec illudetiam sit assecutus, ut sciat quatenus oporteat uti scientia. Quisquis apud deum sapiens est, is uere sapit. Etenim qui sibi placet, suæch studet gloriæ, neglecto fratris periculo, huius scientiam non approbat Hie cognitus deus. Cæterum qui deum uere diligit, & proximű diligat necesse est. Hunc igitur ut suum est ab co discipulum agnoscit deus, quippe qui quemadmodum ille suam sublimitatem accomoda uit servandis hominibus, ita suamscientiam subijeit, ac servire cogit comodo proximi. Igi tur ut ad id, quod institutu erat, recurratsermo: nouimus plerica, quod simulacru, licet ado , retur ab ethnicis, perinde quali numen habeat, re uera tamen nihilaliud lit, quam lignum, aut saxū, necep plus habeat diuinitatis, quam quiuis arboris trūcus indolatus, aut quoduis rude saxum: atog ideo carnibus huic immolatis nihilo plus inesse uel boni, uel mali, quam ijs, quæ in macello ueneunt. Nam quod sculptum uidetis saxum, ad hominis aut alterius animantis imagine, cum unus lit deus, is is limulacro careat (nec enim effingi potelt) quid Nihil est idos est quod simulacrum repræsentat, nisi dæmonia, quibus infelices pro deo sacrificante sitos lum igitur polluut huiulmodicibi, quos ut uere facros capiunt, cum lint profani. Christianum non polluunt, qui non uescitur ut sacris, sed ut à deo concessis, ad sedandam samem. Nes cessitatis causa uescitur, non religionis, irridens apud se ridiculam ethnicorum deorum turbam, ac certus nullum alium esse deum, præter unum, cui sacrasunt omnia. Nam ut sint alij, qui uo cetur dif, siue in coelo, quos illi coelites uo cant, siue in terra, quos inferos illi dicunt

dicunt, quod genus sane sunt dij multi, ac domini multi, nomine duntaxat sunt dij ae dov

Sed nő in om/

mini,& in is duntaxat tales sunt, qui eos per errorem crassissim tales credunt, & indeos ac dominos adoptarunt. Nobis autem Christianis non est nisi unicus deus, nimiru pater ille Ielu, conditor & autor univerli, à quo uno nobis proficifcuntur omnia, cui ca foliaddi cti, pio cultu placere studemus. V nus item dominus Iesus Christus, per quem unum om nia nobis contulit pater, & cuius unius beneficio deum uerum agnoscimus, utiam cum fallis ac profanis ethnicoru dijs, nihil omnino comercij lit nobis, neg pluris æltimaride beant, d'iomnino non sint Itaq quisquis robore Christiano contenit simulacro, & simu lacris immolatu, recle quide sentit, & recle uesceretur immolaticijs carnibus, perindeut quibuslibet, si quod uerissimum est, ex æquo persuasum aut perspecti esset omnibus. Nul lus enim offenderetur. Nunc accumbunt in convivio, quibus ex maiora institutis à prima Sed no in om/ pueritia persuasum ac penitus infixum est, simulacrii rem esse sacram, & quicunquaccum nibus est fcien bunt in epulis, huiusmodi superstitionis esse consortes, nequeredunt ista tantopere posse contemni, quæ ipsi tantopere uerentur ac metuunt. Hi quod tu iudicio bonad fidefacis, sic interpretabuntur, apud se loquentes: Non est tam execrabilis idolor utus, quando quidem à sacris nostris non abhorrent Christiani. Accumbit autastat fortassis & Christia nus aliquis, qui licet Christo sit initiatus, tamé nondé robore fidei perfectus est, sed exue teris inflituti cotagio, quod à maioribus imbibit ex diutina publicace coluetudine relicie uestigijs laborat, atcz immolaticijs carnibus, non sine religione uescitur, nonihil sperans aut timens, ne dæmon ille, quilquis elt, aut profit aliquà, aut officiat. Quid enim mirum, li hocaccidat Grecoru aliquibus, quod uidemus plerift Iudæoru accidere: Arduum eft, penitus ac radicitus ex animis hominum reuellere, quod illic prime etatis institutio; quod publicus usus, quod diutina cosuetudo fixit. Nemo repente sit plene Christianus. Habet ut natura, fic & religio gradus fuos. Itaq; quemadmod@ætate robultiores, naturamagi/ ftra ferimus ac fouemus imbecilles;ita exemplo Chrifti, qui pronectiores funt in fide, dev bent infirmioribus oblequi nonnunquă, donec progressu têporis, robur iustum colligăt. Verum ut hodie funt apud Hebræos Christum professi, qui tamen ob haustam à proauis religionem, non possint istiusmodi contemnere, quamuis id palàm & sacri uates suturum prædixerint,& Christus ipse fieri iusserit: ita fuerunt apud Græcos primum illucescente euangelio, quin & hodie funt, qui licet Christum agnoscant, tamen nodum penitus expu lerint ex animo patriæ religionis horrore: atquita uescuntur carnibus uiclimæ simulacris immolatæ, non quatenus habiles funt ad medendum latranti stomacho, sed quatenus 🐼 si enim quis cræ funt,huic aut illi dæmoni dicatæ.Hic cum te,quem exíftimat doctrina iudicioés pæe uiderit cellere, uiderit cum ethnicis in facris epulis accübentem, fulpicas te non alio animouelci, quam uelcatur iple, offeditur exemplo tuo, ac perperam imitatur factum, cuius animum ac iudiciũ no perspicit. Igitur qui paulo ante uacillabat, ac leuiter erat superstitiosus, per occasione redditur superstitiosior. No hac dico, quod probem huius uel superstitionem, uel suspicionem. Etenim infirmitatem non collaudanda aut alenda, sed ad tempus alicubi ferendam,ac fouendã docet Chriftiana charitas. Nec ením arbitror ubilibet obfecundan dum infirmoru cupiditatibus. Quid enim hoc aliud esset, & superstitionem in immēlum alere,& fic obfequi infirmis,ut ipfe definas effe firmus;Docēdus eft infirmus ill**e,monen** dus est, arguendus est, qui cum debuerit infirmior auscultare firmiori, tamen apud **se iudi** catac damnat meliorem le: & cum couenerit ex illius exemplo fidei robur colligere, colir mat animi sui morbum: cumo magis oportuerit ad illius perfectionem eniti, cogit alian ad alienam infirmitaté delcendere. Verum li non capax est qui monetur, Christiana pie tatis arbitror, ut qui firmior est, obsequatur aliquantisper imbecilli, sed prosecturo, Prav fertim in huiufmodi negocio, in quo duo peculiaria funt expendenda: primum fuperfitio nis affectum, quem hauftum una cum lacte longi temporis confuetudo confirmauit, rem elle penè inexpugnabilem, ad hac nullum periculum formidabilius idololatria periculo. Sed infirmiorum caulam alias agemus. Interim quoniam in hanc partem uideo frequetie us peccari inter uos, illud potius agendum, ut arrogantem, & charitatis expertem [cientis am retundamus. Approbo quod dicis, esca non commedat nos deo. Cum enim densi uerla creauerit ad ulus humanos, nece quicquam à nobis exigat præter uitæ pietate abid

illius refert, pilcium an quadrupedum, an uolatilium carnibus yelcamur, Nibil enim bo

Digitized by Google

eum, pietati quicqua uel addit, uel adimit. Horum delectus superstitiosum facere potest, pium nequaquam, Christus nullum horum discrimen docuit. Proinde temeritatis sit, si quis homunculus conetur quenqua huiusmodi constitutionibus onerare. Pro suo quisco corporis affectu uescatur, quibus uelit, modo sobrie parcets, super omnibus gratias ages deo, nec damnas quenquam, qui diuerlis uescitur, nec sibi placens, quod ob corporis com moditatem illis, aut illis non uescatur. Veru in alijs non perinde magnu periculu est, hie ubi summű est, dandum est aliquid infirmitati quorundam. Siue uescaris ijs, quæ sunt im/ molata simulacris, nihilo fueris sanctior, siue non uescaris, nihilo fueris impurior. Verum filud interim cauendu, ne ista quibuslibet uescendi potestate sic utamini, ut infirmis præs beatis occasione ruinæ. Quid ni id futuru sit, si quis hac superstitione nonnihil adhuc infe clus conspexerit te, qui iudicio doctrinaci uideris antecellere, una cum cæteris, qui sacrifi carunt simulacro, in comunibus epulis accumbentem, ac licet dissimili animo, tamen non dissimili specie uescentem : Nonne huius animus suapte sponte propensus ad pristinam superstitionem, exemplo tuo fulcietur, & incitabitur ad idololatria, ut quibus tu bona fir mach fide uesceris, ac tranquilla coscientia, hic insyncera conscientia uescatur. Quid tum poltea inquies: Videlicet periculum elt, ne per occalione tuæ firmitatis pereat frater infir mus, qualibet infirmus, sed tamen frater, hoc est Christianus, quem adeo non contempsit iple Christus, ut pro eo seruando no grauatus sit mori. Christus pro infirmis suam uitam uilem habuit,& tibi fratris tui falus adeo pro nihilo est,ut ob uilissimű cibű negligas illius periculum: præsertim cum non desit, quo citra fratris offendiculti possis explere uentris necessitater At ne leue putetis crimen peccare in hominem, quoties ad istum modum of fenditis infirmos, exemplo fulpecto uulnerantes illorum imbecillem confcientia, & Chri ftum ipfum offenditis. Quantumuis pulilli funt, quantuuis imbecilli, agnofcit tamen hos Christus ut sua membra, in his sele lædi putat. quod his impēsum est officij, patitur impur tari fibi. Nec abs re tantopere monuit cauendum ab offendiculo pulillorii. Nemo me ma gis intelligit in cibis nullam elle portionem uel pietatis, uel impietatis, sed tamen si sensero periculum fore, ne frater adhuc superstitiosior, per occasione pertrahatur ad uescendum his,quíbus irrequieta confcientia uefcitur, citius per omnem uitam in totum ab efu carniz um abstinuero, quam committam, ut mea causa periclitetur Christi membrum. Non polhit uescentis firmam conscientiam, cibus immolatus simulacro, fateor. Sed sic uescentem polluit fraterni periculi neglectus, quem æque diligere iubemur, atog nos ipsos.

CAPVT 1X

On est igitur quod quilquã queratur adimi sibi ius rei concessa. Non semper fpectandu quid liceat, sed quid expediat: neus protinus faciendu quod possit sto sum libere defendi, sed illud potius sequendum, quod suaserit Christiana charitas, quæ non studet suis commodis, sed alienis. Alioqui quam multæ res sunt in quie bus meo sure non sum usus. Non mihi deerat sudicium, intelligebā quid mie

hiliceret, sed potius fuit, quid vobis expediret. Permulta feci, quæsciebam ad pietatem ni hil habere momenti, quo placarem eos, quos nolebam alienari à Christo. Permulta non feci, que mihi facere licuisset, nisi diversum suasisset vestra utilitas. Quid em: An non sum apostolus, quemadmodum cæteri, qui hoc título gloriantur." Nónne iussu Christi missus sum ad gentes: Quod si æque sum apostolus atos alis, qui minus mini sus est Apostolicæ potestatis! An non & mihi datum est uidere dominum nostrum Ieium Christum, si cuimagnum, ut est, uidetur, quodalijs à resurrectione sit conspectus : Quod si ex ijs, quæ præstiterunt, ac rebus præclare gestis æstimentur apostoli, quid est quod uel hic in me de lidereture An non facious est apostolicum, Corinthum olim sic addictam mundanis cur piditatibus Christo lucrifacere. Atqui hoc facinus opitulante domino per me deligna tum est. An Iudæis sim apostolus, ipsi uiderint, qui Christum cum Mose student com? miscere. Certe uobis Apostolus sum, qui meo suasu Christo creditis, qui sensistis uim di Et si alijt non uinam adesse meo sermoni. Vos igitur meum opus estis, si facta requiruntur. Licet quic/ sum apost. quid hic laudis est, Christo debetur, non mihi Nonne uos estis diploma meum, per quod docere possim, ad Christi gloriam mihi delegatam apostolicam sunctionem: Ita soleo rev spondere is, qui rogitant, quo argumento me declarem apostolum. Si per mesacium est in uobis, quicquid usquam per summos apostolos esfectum est in alijs, qui minus stati apostolus

apostolus quam illi: Quod si par est mihi cum illis apostolicæ functionis uel autoritas uel fructus, quid uetet, quo minus pari cum illis iure utar, & æqualis aut fortassis superiorin laboribus, æqualis sim & in præmijs. An solis nobis ius no erat, ededi bibendick sumptu corum, quibus euangelium prædicamus. An solis nobis fas non est, Christianas matto nas circunducere, quæ de suo nobis quæ uitæsunt necessaria suppeditent, quod faciunt apostoli, non quilibet, sed apostolorum summates, fratres domini, qui uocantur lacobus & Ioannes, quin ipse etiam Cephas, cuius prima est interapostolos existimatio. Anuni mihi & Barnabe, quia non idem facimus quod illi, non uidetur idem esse ius in ociouiuen di, & alieno sumptu prædicandi euangelium: Opes ex euangelio adeo non uenamur, ut quod alioqui iustissimum erat, ne simplicem quidem ac frugalem uictum gratis accepeni mus. Quis unquam in bello suis militat stipendiss: Quis colituineam, ut non edat de prouentu uineæ: Quis pascit gregem, non interim edens de lactegregis: In omni officio, sum ptusab eo suppeditatur, cui datur opera. Quid ; an hæc humanis duntaxat argumentis në her dico assero: Nónne quod naturæratio dictat, idem & sacra lex subet: Siquidem Mosaicakx uetat, ne quis obliget os boui, cum ad tritura circunducitur, quod iniquu fit non indefup petere pabulum in quo laboratur. Sed dixerit aliquis: Quid istuc ad apostolos : An probabile est deum hac lege bubus tantum cautū ac prospectum uoluisser an potius aliquid altioris sententiæ latet, quod ad nos pertineat: Adeo deus non uult operarium fraudari suo victu, ut ne bubus quidem id fieri voluerit. Proinde non tam boum, qu'am nostra cas fa scriptum est hoc, ut quisquis laboriosam agricolationem exercet in segete domini, non fraudetur spe præmij sui: & qui trituram exercet in area domini, præter spem ætemipræ mij, presentis etiam mercedis solatio laborem leniat. Nece uero magnü esse putetis, si nos. cum uobis contulerimus ea quæ ad uitam attinent immortalem, uicissim à uobis accipia! mus quod ad huius uitæ necessitatem pertinet, & cum uobis spiritualia seminauerimus, ueltra carnalia recipiamus. Non habet cur imputet suum beneficium, qui pro rebus presiofillimis uilillimas commutat. Non fumus uobis obnoxij, fi uictum à uobis oblatum re

cundů bomi/

feripsi beczut ita fiant in me

nuncio) quanto iustius nos, qui & omniŭ primi, & omniŭ maxime uobis laboravimus, Sed no fumus hoc iure poteramus uti : Et tamé scientes ac prudêtes non sumus usi iure nostro, no quin of bac potest. liceret, aut quia nobis aliunde suppeteret, quin potius in graui rei familiaris inopia nibil non pertulimus, ne quid existerer, quod euangelica doctrine profectum interrumperet. Alioqui nifi magis spectassemus uestra salutem, quam nostrum emolumentu se ebanus uobis notiffimũ effe, quod ut apud Gręcos, qui facrorum ministri funt, è facrificio uicum habent, ita apud Iudæos, qui affiftunt altari, participes funt altaris . Necy fecus ordinatit dominus lefus, uidelicet ut qui prædicant ac docent euangelium, his ex euangelio uichus suppeditetur. Nam simplici uiclu contentus esse debet etiam is, qui in euangelico negocio fidelem navat operam. Ablit enim ut quilquam ex ea re coaceruet divitias, quæ docerdi uitiarum contemptu. Videtis quot nominibus, quot argumetis mihi licuerit facere, quod cæteri faciunt, & tamen nihil horữ me cõmouit , ut à uobis quicquam acciperem. Nee elt animus id unquam in posterõ facere,ne quis arbitretur in hoc tantum argumentorfià nobis adductum effe, quo, quod antehac non feci, posthac exculatius faciam. Adeo me non pœnitet huius animi, ut citius emoriar fame, quam committam, ut quisquam hancamihi adimat gloriam, quam semel amplexus mordicus tuebor. Neque enim mœrens her perfe ro, quin potius uoluptati est, & gloriæmihi duco, quod gratis prædicem Euangelik quan do sic expedire uideo uestræ faluti, ut & uos meo exemplo nonnunquam & a licitimeem peretis, ubi postularit aliorum utilitas. Etenim si more ceterorum Euangelium pred non est quod glorier. Iniunxit dominus hoc officij, cui parere, uelim nolim, oporter. hil igitur laudis est, li delegato fungar officio: sed contrà, paratum supplicium, lic rim in Euangelij prædicatione. Si uolens & iniussus prædicauerim Euagelium, en præmium promptæuoluntati: li inuitus, tamen peragendum quod delegatum elegatum creditum est Euangelium, non ut apud me conditum seruem, sed ut gentibus im pi comunico, rem domini, no meam comunico: fin minus, domino facio iniuria, cui tum, quod ille nolebat uluris crescere, sterile apud me detinea. Sed dixeris, si prepara

cipiamus, sed uos ingrati, si uicium negaueritis iis, qui uestris comodis desudant. Quod si hoc iure apud uos usi sunt, & utuntur apostoli qualescung (nihil enim interim de hispro

non fungentemofficio luo, nec præmium est fungenti, quid igitur est ó Paule, unde tuglo riarist Videlicet, hinc laus debetur, si quis ultra quam iusius est, præstet officium. Præce? pit dominus Euangelium prædicare, at non præcepit, ut gratis nostroch cibo prædicare, ur,imò ius fecitut ederemus ac biberemus de ijs, quæ offerrent ij, quibus Eu agelium tra deremus. Quod igitur ille licita effe uoluit, ipfe mihi nolui licere: Nec ulus lum potestate concella, quod intelligere magis in tem uestram, & in rem Euangelij este, gratis uobis im pertiri doctrina enangelica, quo maior effet uogadmonendi libertas: planeti perfeituum अवस्ताकेल eller, menon facere quod quidafaciunt, qui ad quæltu docent, luum agentes, negocium, non lelu Christi. lam quemadmodis hic iure meo non sum usus, ita alibi me subieci, uelut Nan entili. afiniclus ad ea ad quæ no eram obligatus. Etenim cum nece genuti legibus sim obnoxius & per Euangelij gratiā à lege Mosaica liberatus, tamen ultro, uelut obstrictus, omnib.ob/ feruio, quo plures lucrifacia domino meo. Itags Iudais memetaccomodatti, nonquno suscepto uoto raso à capite: ité circunciso Timotheo, perinde quasi uere sud aus essem, cu kirem abrogatam esse legem Mosaica: ut quibua nondum eximi poterat patria legis su/ perstitio, cos obsequio meo blade pellicere ad Christa, aut certe pe grauiter offensos alies narem a Christo. Apud hos igitur, qui se legi putabăt obnoxios, sic me gessi, qualiforem &iple obnoxius. Rurlus apud alios, qui liberi funt & immunes à lege Mosaica, sic gessi menonnunquam, quali & iple nulla lege tenerer, cum prorlus apud deti no caream lege, fed obnoxius sim legi Christi, quam ego longa præfero Mosaicæ. Et tamë iuxta speciem adhorum captu & affectum memetaccomodauj: uelut apud Athenienles non protinus odiole uocilerans in deos illorif, quos magna superstatione colebant, sed ex arg inscriptio ne captans occalionem infinuandi Christiide quo primum sic temperaui sermone, ut exi mium quendam homine fuille docerem, ac un lut ob egregie gelta in diuos relatis, non de um & homine alleverans, quod huius mylterij leirem illos nodum elle capaçes, Quin ex iplorum etiam autoribus adduxi teltimonia, nibil non faciens, quo possem illosad Chrid frum allicere. At nihil horum mea caufa feci, nihil uitio leuitatis, sed studio disatandi euan gelij. Poterā uti firmitate mea, meich limilis elle, fed malui, quod mihi quide erat inutilius. Cæterű magis expediebat Euagelio, ut memet ad allenam infirmitatem attemperaze, per inde quali simili tenerer imbecillitate, quo lucrifacerem infitmos. Quid multis r Apud quoluis in quamuis speciem me verti, ut nusqua non servarem aliquos in omnivanimos irrepens oblequio. Non est hoc obsequium blandiëtis, quo ugs captant quidă; at sit sane பி quicqua a uobis præmij uel cepi, uel captani. Euangelij negoci u ago, non meum; domi/ வாழ்த்தாக ni lucrum uenor, non meum. Ab hoc uno præmiti expecto, il rem ex illius fententia gelle mandan tu ro.Inligne præmit non contingit nili inligni virturi. Hucenitendum in Euagelico stadio, ut non folum officio functi uideamur, uerumetia palmam gloriamo, feramus. An non ui/ detis in uulgaribus stadijs, in quibus propolito præmio, cursu certatur, certamen elle mul "Meltitis quod torum, sed uni tamen decerni præmium, qui primus omnifimetam attigerit. Ne sit igitur hi qui in st. uobis fatis, utcunce uestro fungi officio, ac pœnã effugere; ad summa pro uiribus eniten/ dum est, atos ita currendii in Euangelico stadio, ut laudem apud agonothetam deum asse/ quamini. Huius gratia nihil non & ferendü & faciendü. Multa toleranda, licet dura, modo conducant ad hoc præmium: à multis temperandum, licet alias licitis, si palman remo/ rentur. Ad metam properanti, quicquid obliat uitandum est. Turpe est, si nos segnius pro tanto brabeo certamus, quam uulgus hominum pro uili præmio, Nam quilquis certar in popularibus iltis certaminibus, à cibis, à voluptatibus, alijs de multis rebus per le luaui bus, se continet, quod ad victoriam fint inutiles; multa tolerat, licet infuavia, moleftia om/ nem negligens, modo contingat palma, quam unam spectar. Quod si isti nihil non tum sa ciunt, tum patiuntur, quo ridiculu plebis applaulum, quo laude ab homine, quo uile pre miolum auterant, quanto magis par est eadé facere nos, quo plausum ab angelis, laudé à , **deo, & e**ternű immortalitatis præmiű cőlegyamur. Táta res cű agatur, an cibus inteript nilissimus, aut simile quicquã nos ab instituto cursu remotabit « I pli uideritis, quo modo geratis uos in hoc pulcherrimo certamine. Ego cette curro no legnitet, ut folent ij, qui ad nullam certa meta properant. Sic pugilem agos non queadmodificient, qui per lulum pu gnis aerem feriunt, sed modis omnib. ueris incomodis subigo corpus meti, sic assuefacies, Ego sie curro ut domitt oblequatur spiritui; utde quoties postulariteuangelijnegociil, & facile teperet

à licitis, nece gravate ferat, si quid est molestum: ne mihi ueniat usu, quod quibusdam acci dit, ut cum præconio meo alios ad hoc certamen euocarim, iple nihil laudis in eodem affe quar. Cumgalijs ad laudis studium stimulos addiderim, ipse discedam illaudatus. Certife sima spe pramiorum certo, neque quicquam alios doceo sermone, quod ipseuita non CAPVT X

Proinde nolim hocuos latere fratres, quod in nostris prodituest libris: Maiores nostros,

Nolo enim nos ignora re fraires C totus hic fermo meus huc tendit, ne nobis sufficere putemus ad salutis brabeum obtinendu, quod per baptismum cooptati sumus in familia Chri. fti,quod huius beneficio exempti à uitiorum tyrannide, libertati fimus reftie tuti,nili polthacab omni turpium cupiditatti comercio fuerimus immunese Baptilmus comunis ek omnium, at pramium non erit omniti commune.

cum Pharaonis tyrannide duce Mole fugeret, oes ex æquo nubis diuinitus obtentæ provi teclu fuiffe defensos ab æstu solis, oes æque per discissas maris undas pedibus iter fecissei ac ferè quicquid donorum in nos collatum est per Christum, id in illis quodamodo prazi cessisse. Nos autore Christo baprismus eximit à uitiorum tyranide: illi dum duclu Molis techi nube, mare, quod ad ichii Molaicz trirgze diffilijt, transeunt, suo quodam modo bape tizati funt, nostrum baptismti adumbrantes. Nos quotquot baptismo purgati sumus, exeequo facrofancti corports cibo uelcimur, de calice myltico bibimus omnes. Similita 80 filimanna cœlitus demissum edebant omnes: De latice, quem ichu uirga Moses elicute è saxo, æque bibebant oës. Nece tamen hec utilgari more, aut sortuito gesta sunt, Christus hac in illis tum prakudebat, qua nobis palam acuere prestitit. A Christo manna illuddo pluebat, Christiuis, que nusque suis non ades, ficcum ac sterile saxum aque secundum reddidit. Christus erat, qui suos tantis beneficijs, tantoque honore dignabatur. Honos 80 beneficium erat omnium comune, led non des eo, quo destinatu erat, peruenerunt. Nant profuit effugiffe Aegyptu, fi Aegyptu lecum extulerant. Nihil profuit uetete exuifie lete uitute, si postea suis cupiditatibus turpius quam Pharaoni seruiebat. Imo hoe magis illos oderat deus, quod prioribus erratis etiä ingratitudinis crimen addidiffent. Itags varijs vaz lis afficii uindice deo, proftrati funt in deferto, nunc incedio, nunc gladio, nunc lue, nunc ferpentium incurfu. Sed queadmodum illorum fuga, nostrum baptismum adumbratista illorum supplicium nobis exemplo est, ne baptilmo freti, uitam agamus baptilmo indip gnam:ut nec per luxum, noxiarti carnium desiderio, animo redeamus in Aegyptti, quem Concupifeen, admoduilli magno suo malo fecerunt, fastidito manna. Neg per stulticiam atquintempe tes malorum rantiam ad idolorum cultum telabamur, aut relapli uideamur, quod illis accidit, cum witu lum fulilem neglecto deo colerent, ritu prophanarŭ gentiŭ . Sic enim lcriptŭ est in Exodt uolumine: Maciatis uiclimis, fedit populus ad edendum & bibendü, ac faturati furrexe) runt ad ludedu. At mox ultore deo cæfa funt uiginti tria milia. Nece rurfus turpiter comi sceamur scortis impiorum, queadmodii illi cum Moabitarum scortis sesemiscueriit. Sed 'iritato deo conciderunt uno die uiginti quatuor hominum milia. Nece diffidentes per im patientiam tentemus Christum, sicut quidam illoru eum tentauerunt, impio murmure prouocantes ad iram, & immillis igneis ferpentibus extincti funt: neg obmurmuremus Christo, Christique ministris, quemadmodum quidam illorum deo ac Moysi obmute murarunt, inita conspiratione duce & autore Chore, quo tempore perierunt quatuor decim hominum milia, exceptis his, quos terra dehilcens abforbuerat uiuos. Atos hace qui dem acciderunt prifcis illis, quorum memoria prodita est per annales maiorii. V erii quic quid illis accidit, non temere accidit, fed magis ad exhibendum exemplar, quid nobis fer quendu fit, au. Ggiendu, qui in hanc ultima ataté mudi incidimus. Illi quonia ad luxum, ad idololatria, ad turpes lulus, ad scortatione, adop alios morbos, quos hauserat ex Aegy ptioră contubernio, redibant, exciderunt à gratia dei; nec profuit exéptos fuille quiz non responderunt des beneficijs. Quin hodienullis hominum genus longius resectis est à des, quam Iudeorii. Nobis quo pluribus dei beneficijs ad innocetia prouocati fumus, hociata gis est metuendum, ne grauissimas poenas demus Christo, si per baptismum semel chaps ab Aegypto, sub titulo Christi mores obtineamus Aegypto, non Christo dignos. Piolice de ne quis lua firmitate male fretus contemnat infirmos; aut baptilmo fretus, libi promie tat falutë, nifi uitam adinngat baptilmo dignam. Sibi placebant & illi, quod e tot exempti periculia

periculis, deo peculiariter cura essent: & tamen hoc grauius in illos animaduersum est, quod semoti à prophanis gentibus, in illorum tamen mores recidissent. Nemo sibi tuto fi dit. Imo qui stat, huic maxime cauendum ne cadat. Tutissimum autê semper ad meliora Qui stat; uide progredi, nec ulli gradui fidere. Multa incidunt arte satanæ, quæ nos alienent a Christo. atne cadat Neg uero fum usus his horrendis exemplis, quod simile periculum uobis metuam. Pec catum est hactenus à uobis, & nonnihil à puritate Christiana dessexistis, sed adhuc huma num ac fanabile malum uídeo. Imò cofido futurum ut deus non patíatur uoseò prolabis ut litis prorlus inferiores malis uos folicitantibus: uerum etiamli patietur incidere malo. rum quippiam, sic temperabit euetum, ut possitis sufferre. Fortasse sunt inter uos qui nos ob tenuitatem negligunt, & alijs apostolis ob strepitum & blandiloquentiam magis fax uent, sed nondum peruentum est ad seditionem Chore. Sunt qui nimiülicenter intersunt facris epulis impiorum, sed nondum eò prolapsi mores, utipsi simulacris immoletis, ue/ Fugite abido sum in cofinio periculum est. Quapropter fili charissimi, modis omnibus resilite à cultu loru eultura Limulacrorum. Quisquis cum illis vescitur, ut maxime firmus sit animo, tame speciem de Le præbet, quasi consentientis illorum superstitions. Non est quod uobis hæc multis uer bis persuadea, cum ipsi pro uestra prudentia rem probe teneatis. Vos ipsi iudicate, num uerum sit quod dico. Quid commercii tam sacris epulis nostris, cum illorum prophanis sacrise Videtur agnofcere comunem religion e, qui comunibus cibis uescitur. Nonne por eulum illud facrum, quod nos in memoriam mortis Chrifti, cum actione gratiarum fumi/ mus & confecramus confortium arguit, quod parite flanguine Christi sumus redemptic Rurlus facer ille panis, quem exemplo iusfuch Christi partimur inter nos, arguit fœdus, ac societatem summa inter nos, uelut ijsdem Christisacramentis initiatos. Panis ex innu/ meris granis lic conflatus est, ut discerni non possint. Corpus sic ex diuersis membris conv flat, ut inter omnia sit societas inseparabilis. Nos igitur cum eiusdem panis participes six mus omnes, declaràmus nos quamlibet multi simus numero, tamen animorum consensu unum panem, & unum esse corpus. Ita qui prophanarti epularum participes sunt, uiden ur agnoscere societatem superstitionis. Videte an non idem habeatur apud istos, qui iu xta Mosi legem adhuc uictimas immolant. Nonadmittunt ad immolatæ pecudis esum niss Iudaicæ religionis consortes: & qui uescuntur sacris, sacrificijs item illorum assentiri secundu car. nidentur. Quorsum hæc, inquietaliquis: An negas Paule, quod paulo ante confirmasti, simulacrum nihil esse, & quod simulacro sit immolatum nihil esse. Haud nego, uerū illud dico, uiclimas quas immolant gentes, dæmon ns immolāt, non deo. In rebus iplis nihil elt discriminis, animus discrimen facit. Illi dæmones pro dijs habent, & horū numen statuis inesse putat. Itaq; qui cum illis immolaticijs uescitur, erroris impij socius esse uidetur. No lim att uos semel deo consecratos, fieri consortes dæmoniori. Qui pietate profitetur, ab negat impios cultus. Non copetit in eunde tam diuerfa religio. Nec potestis simul bibere de sacrosancio poculo Christi, & execrabili poculo dæmonioru. Nec potestis mensæ dominica participes effe, limult mêla demoniaca, li resagatur uel cu animi colenlu, uel cum ingeti offensione infirmoru. Nihil couenit inter Christu & impios demones: utris feruiri fimul no potest, nisi cũ insigni cotumelia Christi. Num hunc igitur data opera pro uocamus, cũ hostib. illius inito cosortio : Nulla atrocior cotumelia. Num illo fortiores su mus, ut iritati domini non metuamus ultione: Ablit, ut quilqua uestru hoc sit animo. Sed idololatria res est usqueadeo execrabilis, ut oporteat nos no solú ab ipso crimine, uerum etiã à fuspicione criminis longissime abesses Hæc persualio ferme infixa est animis omnit, religionis esse cosortiu ijs, qui simul uescutur immolaticijs. Res quide ipsa uitio caret, sed ex opiniõe nalcitur offendiculõi. Quod hic certe, li aliâs ulquã, uitandõi est. Quod ad cibos attinet, nihil mihi nõ licet, at non quiduis expedit proximo, cuius gratia nõnun क & à lici tis téperandum est. Nihil mihi non licet; at no quiduis coducit alijs ad pietaté. Porrò Chri Riana charitas diciat, ne quis fuis comodis privatim serviat, sed potius comodis alienis. V tatur quile suo iure, sed si id cum fratris periculo futuru sit, magis perpendat, quid illi expediat, quàm quid ipsi liceat. Alioqui quicquid uedi solet in macello, promiscue edite. nihil interrogantes immolatici fit an fecus, ide propter coscientia. Vitandu enim est of fendiculu, li incidat, non accerlendu. Nihil huiulmodi rerum per le impuru elt, propterea quod omnia domini funt. Negs potest impurti esse, quod ab illo conditti est in usus homb Tom.7

num: ficuti testatur et psalmographus: Domini, inquit, est terra. simulci quicquid usquam terra continetur. Ab animis oritur impuritas, non à cibis. Itacs si quis à Christo alienus ad cœnā uocat, & alioqui uifum est ite, quicquid in mensa uobis apponitur, edite, nihildiju dicătes, aut interrogantes, immolaticia lint ne ne, quæ apponütur, ne quid offendatis con scientiam. Porrò si quis uobis ultro dixerit, hoc simulacris immolatum est, ne uescamini, non uestra causa, sed eius qui admonuit immolatici ü esse, ne quid offendatis coscientiam: conscientiam, inqua, non tuam, que syncera est ac firma, sed illius akerius qui sentire uide tur, non esse fas Christianis uesci carnibus immolaticiis. Et periculu est, ne huic uel amici dæmonum, uel kurcones uideamini, atquita secum cogitet: Quantumuis uerbotenus aba ominantur deos nostros Christiani, tamen non abhorret ab immolaticijs carnibus, haud quaquam facturi si nostră religione tam execrarentur animis quam uerbis. Huius igiur cofcientiæ confulendueft, & cofuli poteft no magno negocio. Errat ille, fed cedenduad tempus errori, que no possis tollere. Christus in his summa libertate nobis esse uoluit, qui nullu cibi genus aut indixit, aut interdixit. Cur igitur mea libertas iudicatur ab aliena con scientia: Cur quod recte fieri potest, rapitur in sinistra suspicioner Quod si ego uescorbis, quædei benignitas in ulum uitæ nobis indullit, cur ob id maledictis afficior ab homine, pro cuius usu gratias ago deo, no demonibus: Hac igitur lege uescemini, aut non uescemi ni, ut siue biberitis, siue ederitis, siue quid aliud feceritis, omnia referatis ad gloria dei. Ac uitam omnê lîc pro temporum atça homintî habitu attêperetis, ne quid lît,quo iurepollit offendi quilquã,uel Iudæus,uel Ethnicus,uel Chriftianus, ide; meo exeplo,qui me perox mnia accomodo omnib. uelcens, no uelcens: accipies, non accipiens: Iudaiffans, non lu daillans:hec quæ uel recle fieri,uel recle pollunt omitti pro re nata, non ad meã iplius wix litatem téperans, fed ad utilitaté multorum, quos meo uenor obfequio; non ut prædæ lint mihi, sedut ad salutem alliciantur. CAPVT XI

Imitatores mei eftote



Eque pigeat uos apostoli uestri sequi exemplum, cum id non tam meum sit, quàm se le Christi. Is sese per omnia nobis infirmis accomodauit, quo nos patri sucrifaceret. Hunc ego sequor dominum ac præceptorem, uos patrem filis & apostolo discipuli sequamini. Atos hactenus de carnium esu, despuix tandis impiorum sacris satis disserto arbitror. Nunc quid in uestris couentix

bus sit observandum aut uitandű attingã, ne quid hic quog uel indecore, uel per corentio nem aut luxii geratur. In primis collaudo uos fratres, quod in cæteris per omnia mei mes mores, tenetis quæ præscripseram, quæ de uobis instituerā observanda in solenni conventu.Illud addam, quod tamen leuius est, & pro tepore, loco es secus fieri potest. Sed tamen interim nolo uos lateat, quod ut omnis uiri caput Christus est, & omnis uxoris caput est maritus,ita Christi caput est deus. Vir licet imperet uxori, tamen Christiagnoscit domiv num: Christus ipse patris autoritate agnoscit in omnibus: cui quisq subiectus est, eius glo riæ seruiat oportet. Priuatim agatis, ut cuicg uidebitur expedire, Cæterum uir quicung in publico cœtu precatur, aut uaticinatur operto capite, dedecorat caput fuü tegens ceu feruile,cum præter Christū non agnoscat dominū, in cuius gloriā æquū est illi nudari caput, non folü amoto pileo, uerüetiam derala coma. Siquidē & coma operimentü est corporis uerius, c pars. Contrà mulier, si in solenni conuentu precetur, aut uaticinetur capite rete Clo, dehonestat caput suum, quod priuatim in gratiam mariti fortassis aperien dü erat, non in publico conuentu, ubi Christo servitur, non maritis. Siquide quod viro est tonderi aut radi,id est mulieri flammeñ abijcere. Quod si decorum est mulieri exeplo uiri, uelum capi tis abijcere, eade opera, iuxta uirilem more tondeatur etia aut radatur, ut caluo capite par lam precetur leu uaticinetur. Quod li omniñ conlenlu ridiculum ac foe dum lit futurum, operto capite teltetur le viro lubdită elle. At nõ idem deceat virt, qui dei gerit imaginem, sic mulieri præfecius, queadmodum Christus ecclesiæ, & per hunc illustratur gloria des quæ tegi non debet. Ex aduerfo, mulier ut fubiecta eft uiro, ita ad huius gloriam colitur, in quem sit contumeliosa, si palam renudato capite, simul & impudentiam suam testetur, & ceu libera, uiri præfecturam abneget. Honoratur Christus, si uir palam ac retectus illi setv uiat, illius & gloriam prædicet. Honoratur uir, si uxor pudore, silentio, cuku & uerecun/ do, modeltiam limul & obedientiam præfe ferat. Dixerit hicaliquis: Quo iure mulier coi gitur lubdi uiro, non contra : Quoniam cum primum deus conderet genus humanum,

Quoniă ima/ go & glorid

Digitized by Google

non uir ex muliere prodift, sed contra mulier ex uiro. Primum Adam conditus est e lie mo, mens diuino afflatu indita:mox è latere subducta est Eua, ceu uiri portio quædam. prius coditum est quod erat perfectius, ide contra uulgarem natura ordine: mox quod erat imperfectius. Quod enim in homine est ratio, id maritus est in matrimonio: quod in homine affectus, id mulier est in conjugio. Ad hæc uir non est conditus mulieris gra/ tia, fed contra mulier in uiri folatium est addita, atque in generationis adiumentum, ubi pro forma & actu est uir, mulier pro materia. Par est auté, ut penes eum sit autoritas, qui & prior est conditus, & Deo duntaxat conditus est, non mulieri. Hoc igitur iuris cum ipla naturæ primordia dederint uiro, debet mulier luam fortem agnoscere, nec obse/ quio solum, verumetiam cultu, mariti sui dominium testari. V tautem rasus vertex liber, tatem arguit, ita capitis uelamen seruitutis est insigne. Quod si mulier eò uenit impuden. tiæ, ut testes hominum oculos non uereatur, saltem ob angelos testes, qui uestris con/ uentibus interfunt, caput operiat. Hactenus agnoscit mulier, quid se deceat. Non quod, hãc debeat maritus habere uilem, eo quod iussa sit parere, aut uxor sibi displicere, quod uiro subdita sit. Nam quantum ad religionis consortium attinet, utrig pares sunt. Sæpe maritus uxoris indiget officio, sape uxor mariti. Ad hac, olim ex uiro mulier prodita. est, nuc nec absquiro gignit mulier, necy uir absq muliere pater fieri potest. Nec tamen eft, quod his rebus fibi quifquam placeat; aut difpliceat; cum omnia fint ad deum auto/ rem referenda, qui fic temperat ordinem uniuerfi. Sed ut redeam ad id, quod cœperam: Vos ipfi indi/ Si uobis tot argumentis nondum perfuadeo, quam lit indecorú mulierem in propatulo cate nudato capite precari, uel ex suo quisq sensu animogirem expendat. Nullus enim tam Rupidus est, opinor, qui nature iudicium amiserit. An ne natura quidem ipsa docet 1108, uiro probro uerti, si fœminarum more comatus sit : Contra, mulieri decus accedere, si comata fit, quod huic a natura capillitium denfius ac copiofius, quàm uiro datum fit, ne usquam deesset capitis uelum ei, quæ uiro subieca est. Ostendi quid mihi magis deco/ rum esse uideatur. Quod si uidebitur quispiam apud uos cotentiosius super hac re tueri si quis att ui fuam sententiam, faciat arbitratusuo, modo sciat neg nobis hunc esse morem, neg cæz detur cotendi. teris ecclesiis dei. An decorum sit, uos & abapostoliuestri institutis exemplog, & a reli. quarum congregation confuetudine dissidere, ipsi uideritis. Minus erat mali futurum, fi in hisce rebus utcung concordaretis: externa sunt ista, nec perinde faciunt ad euange licam pietate. Verum illud à uobis non dubitem exigere, quod quidem à me traditum displicet no observari. Quod in cæteris institutionum mearu memineritis, probo: quod hic ubi maxime conveniebat idem facere non memineritis, non probo. Institueram, ut. conveniretis fine tumultu, fine luxu, fine contentione, fumma æqualitate, quæ vel in pri mis alit concordiam: & sic ageretur inter omnes, ut suam quisp domum rediret melior. Nunc eò mores prolapsi sunt, ut præstiterit non conuenire, qu'am ad istum modum con uenire, ido multis de causis, neo enim una in parte peccatur. Ac primum quidem cum solenniter couenitis, audio inter uos esse dissidia, quod foedius est profecto, qui crede/ re libeat:& tamen aliqua ex parte credo, ut uestra sunt ingenia. Vitari no poterat, quin. Oportet hee orirentur inter uos eiulmodi dilsidia. Atos ex re mala illud boni capitur, od hinc magis, refer effe illucescit, qui uere probi sint, dum hi, cæteris indecore tumultuantibus, & ingurgitanti bus lele, modelte lobriech iuxta prælcriptű apoltolorum, ac ueteré eccleliæ morem agi/ tant sacra cousus, quibus ultima illam Christi cum discipulis suis cœnarepræsentamus memores initi nobifcũ fœderis, & ad exemplum mutuæinter nos concordiæ. At nunc irreplit apud uos mos lupra modum indecorus, ut quoties conuenitis non uideatur agi cœna dominica, quale ille cum suis egit, sed tumultuosum aliquod & inæquale, couiuiu, quod per luxum & gulæ intemperantiam, non expectatis cæteris, suam quisc cænam. occupat. Itags fit, ut hic tenuis efuriat, uel quia non habet quod edat, uel quia non in tem pore uenit: ille diues cœnæ occupator, satur sit & ebrius, ac mysticum illud conujuiu du plici nomine dehonestetur: & quod per fastum divitu pauperes fastidiuntur, quos non fastidijt Christus, & quod cœna domini crapula luxucp polluit. Hic unanimitatis Chriv stianæ mysterium agitur, non uentris aut gulæ negocium, quod non in publico cœtus sed privatim in ædibus curatum oportuit. Si libebat explere aluum, an desunt uobis doz mus, in quibus feorlim hoc agatis; An publicam Christianorum congregationem conv.

temnitis, ut hac teste gulæ seruiatis, uelut hoc interim data opera agentes, ut uobis pu An confundi, blice luxum & apparatum ostentantibus, pudefiant tenues, qui quod osterant, non ha tis eos qui no a in alia Granta de la facta de la fact & in aliis sane laudo, hac in re non possum laudare. Mores isti nimium dissonantabilla cœna dominica, ad cuius exemplum oportet inter uos agitari sacra conuiuia. Demiror qui ritus istos in uos inuexerint, nam ipie, ut Apostolus accepi à domino, quod & tradidi uobis: nimirum quod Dominus noster Ielus sub eam noctem, qua per discipulum proditus est, & captus, accepit panem, & gratijs actis Deo, fregit panem ac dixit: Sumi te, edite, hoc est meum corpus, quod pro uobis frangitur omnibus impartiendum. Hoc quod me facere uidetis, posthac & uos faciatis in memoriam mei. Videtis hic cum pra ceptore suo simul omnes accumbere, mensam ac cibum esse communem omnibus, ne Iudam quidem proditorem à confortio mensæ semotum, panem eundem in omnes ex æquo distributu. Dominus sic egit cu suis discipulis, & uos despicitis fratres, eiusdemėj religionis confortes: Ad eundem modum post distributum panem, & poculum sum plit in manus, coma iam peracta, dicens: Hoc poculum nouum est testamentu, per me um sanguinem: ex hoc quoties bibetis, in memoria mei facite. Hic igitur de eodempo. culo bibebant omnes, & inter uos diuites ebrij sunt, pauperes sitiunt. Christus hoc con uiuium mortis fuz commemorationem, & zterni foederis fymbolum effe uoluit, cum nunc per luxum ac dissensione apuduos celebretur. Mysticus est panis, cuius exaquo participes esse debent omnes. Sacrosanctum est poculum adomnes æque pertinens, haud quaquam paratum ad placandam corporis litim, led ad arcanæ rei reprælentatio. nem, ne uobis ueniat in oblivionem, quo precio litis à pristine uitre uitres redempti. Proinde quoties ad edendum hunc panem, aut bibendum ex hoc poculo conuenitis, non uentris negocium agitis, sed mortem Domini lesu mystico ritu repræsentatis, cuiusius gis memoria uos in officio contineat, donec iple rurlus aduenerit iudicaturus orbem. Itaque qui qui sederit panem hunc, aut biberit de poculo Domini lecus, quamillodi. gnum est, graui crimini se reddit obnoxium, qui corpus & sanguinem Domini secus tra clarit, quam iple tractari iullerit. Siquidem res omnium maxime myltica pure ac reuerenter erat traclanda: uerum ne id accidat, le quilque prius examinet atg, exploret. lag fibi bene conscius edat de pane illo,& de poculo bibat. Parum bene sibi conscius abstineat potius, ac domi gulæsuæsacrificet. Licet enim res sit salutisera corpus & sanguis Domini, tamen quisquis edit aut bibit indigne, huic uertitur in pestem atque exitium, propterea quod irreuerenter & illoto animo tantum adierit mysterium: non satis per pendens, quanto cum tremore fumendum sit corpus domini. Dabunt hi pœnas profa-Inter nos mul nati mysterij, simulatos Christus aduenerit. Quanquam & interim quosdam urget pod ti infirmi na commissi: nam hinc est quod tam multi reperiuntur inter uos ualetudinarij, malisce febribus ac languoribus obnoxif, quin & pereuntante diem multi. Sunt hæc exordia quædam, ac minæ futuri iudicij. Quod si nos ipli dijudicaremus ante sumendum, haud quaquam sic iudicaremura domino. Sed præstat interim hic iudicari, quant in illo die condemnari . Nam cum leuibus malis affligimur iudice domino, non extinguimur, fed plagis emendamur, ne post inæternum cum mundo damnemur; ne quis stulte sibi blan De firilua, diatur, si indigne tractans hoc mysterit uegeto uiuacici sit corpore. Proinde fratres meis autem cum ad has epulas conuenitis, quo sit ad exemplum Christi conuiuium æquabile, quo inuicem expectate. Quod si quis tam auidus est-cibi, ut dilationem non ferat, domi comedat, non in myltico publico é conuiuio, ne quod ad ueltram falutem est institutum, uertatur in occasionem damnationis. Atque hac de re iam satis dictum est. De cateris

CAPVT

Am ut de donis spiritus sanchi nonnihil dicam, quando nec in his satis inter uos conuenit, uolo uos meminille fratres, quod alíquando pagani fuiltis:ac tum quidem pro superstitione maiorii ad inanima mutaci simulacra utcuns que ducebamini, sic ibatis. Tunc errore habebatis ducem, nunc Christispi ritum. Nunc no imputatur pristinus error. Superest, ut quemadmodum tum

quæ ad hanc rem pertinent, ipfæ præfcribam ubi uenero.

impiam religionem moribus ac ritibus impijs æquiparaltis: ita nunc ueræ (anclæd religi gioni

gioni, pijs moribus respondeatis, ut quicquid interuos geritur, sic geratur, ut appareat afflact divini spiritus geri. Quicquid in gloriam Christi dicitur aut canitur, ex illius spir ritu profectum est. Proinde nolim uos illud fugiat, quod nemo afflatus spiritu dei patris. execratur lefum huius filium. Nece quifquam potest exanimo lefum uocare dominum, nisi per afflatum sancti spiritus. Quicquid igitur in uobis est boni, id huius beneficentiæ debetis, & huius gloriz conuenitimpendi. Verum licet lit idem omnium spiritus, tazi men uaria sunt eius dona, quæ pro suo arbitratu alijs alia partitur afflatu suo. Et horti sun, ctiones uarie distributæsumt, cum idem sicomnium dominus, cuius munera dispensary ur. Quin & effectus uis of spiritus aliter in alis agit ac uiget, cum interim unus sit Deus omnium communis, à quo uis & actus proficilcitur omnium, quæ in singulis hoc aut Mo modo geruntur. V ni igiturautori Deo debenturomnia dona, siue mediocria, siue eximia: nec est quod hinc fe quisquam esterat : Alieni muneris est, quod habet, & quic/ quid contigit afflatu spiritus, in communem utilitatem collatum est, non ad priuatum fastum. Nam huic quidem per spiritum Dei contigit, ut sapienti sermone det sida cor/ dataque consilia. Rursus illi contigit eiusdem beneficio spiritus, ut cognitione rerum sermo seitia ac disciplinarum adiuuer commodum reipublica. Huic eiusdem afflatu spiritus contigit fiduciæ robur, quæ iuxta domini promissum uel montes loco dimouet. Illi per eun/ dem contigit uis medendi morbis. Est cui data sit insignis potestas ædendi miracula. Est Prophetia cui contigit prophetia dos, ad explicanda que uel futura funt, uel alioquin abstrusa. Est spirituum alius cui datum est, ut sagaci sudicio discernat affatus hominū, utrum à deo profecti sint discretio an secus. Rursus alius sortitus est hanc dote, ut idem uarijs linguis loquatur, que res non mediocriter conducitad cognitionem factorum uoluminum: alius, utuel per afflatum, Genera lin uelarcanarum literarum peritiam interpretetur & explanet, quod illi locuti funt. Non guarum enim quilquis linguam tenetsidem tenet lenlum arcanum lermonis. Nihil est, quod hic fibi quisquam uel placeat, cum sint aliena quæ habet, uel displiceat, quando distributio pendet ab arbitrio spiritus fancti, qui dotes has omnes, quamuis uarias, & alias in alis, unus & idem opifex partitur cuique, ut ipliuilum fuerit, led lic, ut ob mutuam inter uos. charitatem, lingulorum dotes lint omnium communes, & ad harmoniam ac decorum **faciat uariet**as, non ad difsidiữ. Nam qui minus fiat in corpore Christi mystico, quod in corpore naturali fieri uidemus? Quemadmodum enim cuiulos corpus cum fitunum, ta. men ex diuerlis membris compactum est, sed sic, uvidem spiritus uitæ munus impartiat, membris omnibus, quæ cum multa uariæg lingulatim lint, temen limul omnium unum sorpus funt: sic esse uoluit Christus in suo corpore. Quandoquidem exæquo partici/ pes baptismi per eundem & omnibus communem spiritum in idem corpus compacti. famus, fine Iudæi, fine Græci, fine férni, fine liberi, fine mares, fine fœminæ, fine coniua garisfiue coelibes, siue potentes, siue humiles. Et eundem spiritum hausimus omnes, liz ces aliter in alifs uim lua exerat. Neque corpus unico membro costat, sed multis quamz libet diuerlis. Iam li pes dejiciens lele dicat, no lum manus, nihil mihi cum reliquo core pore, num ideo non est pars corporis: Et si dicat auricula, deplorans sortem suam, non sum oculus, aliena sum à reliquo corpore, num ideo non sit pars corporist Situs aut usus diuerfus, non uergit in contumeliam membri, quando hæc ipfa uarietas ad totius corpo ris incolumitatem pertinet. Et quicquid cuig membro datum est muneris, id toti corpo riuuando datum est. Præclara corporis pars est oculus, sed si totum corpus sit oculus, ubi erunt aures : Rurlum fi totum corpus sit auricula, ubi erit nasus : Hoc prospiciens deus, diuerlis membris compegit corpus, ac membro cuice fuum locum, fuum comunus etribuitynon ex merito membrorum, sed ex ipsius arbitratu. Quod si quæ nunc multa ac diverla funt membra, redigerentur in unum membrum, puta nafum, aut oculum, ubi **Corporis** harmonia: Nunc non ita res habet, led cum membra fingulatim interfe diffe mans, tamen ob confortium eiufdem anima, nibil aliud funt, quam unum corpus, ut nule hem membrum à cæteris membris fastidiri possit, quamuis humile. Neque enim potest beulus ceu pars corporis excellentior, ac uelut organum animi familiarius, dicere mae msi, ceu membro crassiori, non est mihi opus tuo præsidio. Neque rursum caput, licet regia sit animi, dicere potest pedibus, uelut extremis, nihil moror uestru officium. Tans tuen abelt, ut ulhi corporis membrii despiciatur, ut contra potius, que tidentur membra corporia

corporis imbecilliora, hisut necellariis praccipua curam impendamus: qua iuxta uulgi

æstimationem minus habentur honesta, his extrinsecus honorem addimus uberiorem. quæck partim decora videntur, his plus decoris adiungimus, uelut penfantes officio. quod alias diminutum tidetur: nec ignari uniulcuiuslibetmembri probro totum cor pus dehonestari. Nam quæ per se decus habent in nobis, non egent asciriciis ornamene tis, ueluti facies, aut manus, cum pudenda nostri, uestitus ornaru tegamur. Hoc confilio conditor Deus mira quadam harmonia diuenfarum paraium corpus omne temperavio ac miscuit, ut cui uidebatur aliquid honestatis deelle (etiamii natura nulla corporis pari est inhonesta) huic ex officio plus honoris adderetur: ne uidelicet dissidit orifetur mem brorum inter ipla, cum nullius ulus non lit necellarius ,ledutomnia pari lollicitudine. mutuis officijs sese uicissim tueantur, ne per dissidium (dum quodos sibi privatim fauet) Etsiquid par collapso corpore, pereantomnia. Quin potius si quid commodi, autincommodi, huic titur unum aut illi membro obtigerit, omnia putantad se pertinere: sine quid affligitur unum meme brum, simul affliguntur omnia membratsiue quid honoris contigit uni cuipiam mema bro, sibi gratulantur omnia membra. Numfaltem hoc exemplo desinetis intervos con tendere, quos arclius in unum compegit Christis spiritus, quam corporis membra com pegit idem halitus: Qui fit, ut plus polsit natura quam gratia : Nonne uos estis corpus Christi, aut certe pars aliqua membrorum illius : Quæ fic in suo corpore digessit, quod est ecclesia, ut suum cuica locum, suum cuica munus attribuerit. Ac primo quidem loco collocauit Apostolos, qui dispensatores Euangelicæ gratie, Christi uicibus funguntuir. Proximo prophetas, qui uel aperiant futura, uel explicent occulta. Tertio doctores, qui literis ac disciplinis præditi, quod habentin communem usum conferant. Quarto loco potestate præditos ad coercendum uim dæmonű, & Christinomen miraculis illustrane dum. Quinto, qui ualent tollendis morbis. Secundum hos, alios, qui possintautoritate confilioque subuenire afflictis, qui prudentia præpolleantad multitudinem inofficio retinendam. Postremo, qui linguarum peritia possint esse usui catteris. Hac narietas nos ad muttram concordiam non hortatur modo, sed etiam compellir, dum aliorum aliquia cissim opem desideratis. Num omnes Apostoli : num omnes Prophetæ : num omnes doctores: num omnes potestate præditi: num omnibus adest medendi uis: num omnes uarijs linguis loquuntur : num omnes interpretandi donum habent : Minime, sedfua cuig dos contigit. Nemo fastidiendus est, sed tamen omnibus entrendum, utad ea qua in his pracipua funt, admitti mereantur, ac femper ad meliora proficiant. Neque enim hac lege sua cuica dos assignata est, ut spesadempta sit mediorum. Dona sunt spiritus ne quid nobis hinc arrogemus; sed is ad dandu & quod dedit atendum augendum anno nostro conatu nostrisco precibus solet euocari . Præclara dona sunt quæ comemoraui, sed quæ possint in parum pios competere. Verum aperiam quod bis omnibus sit excellentius & quò cum primis lit enitendum, quando fine eo nec ilta quicqua ualent, quæ diximes

> quæquos ceu fola fectamini. 🕛 CAP: XIII Ræclarum elt linguis loqui, quo nomine uos uobis precipue placeris. Sed quamuis linguis omnibus loquar, non folum hominum, uerumetia ange lorum, ut lic dicam exaggerandæ rei gratia; no adlit autem studium benæ merendi de proximo, ac dei donum in comunem ulum coferendi, non mi nus inutilis lim futurus, quam æs inani strepitu discindens ærem, aut cym

> balum inutili tinnitu feriens aures. Quod si hoc quoque præclarius quiddam obtigerit. puta donum prophetiæ, per quam arcanos fenfus omnes diuinæ feripturæ teneã (fi culquam tamen hoc mortalium obtigit, ut unus teneat omnia) li accellerit omniti disciplio narum abioluta cognitio, postremo si tantti fidei robur accellerit, ut huius præsidio mon tes quog loco dimoneam, delitaus em charitas, frustra adsunt illa, quæ nulli profuncial tanta adfit dos opitulationis, ut quicquid mihi facultatum est, id totti alendis : \_enistin fumam, imò fi pro fubleuandis oppreffis corpus omnibus periculis obijciam, sel ufogad incendium, defit autem, fi fieri poteff, charitas, hoc eff, animus uel gratis beneuse and fitiens, nihil fructus ex meis dotibus refero. Hæcuna commonstrat, quatenus utend est dotibus, quas frustra teneas, si nescias uti. Cæteras dotes uitiat ambitio, uitiat higge, uitiat difsidium; à quibus ou mibus malis plurimum abelt charitas. Castra dotes forme **QUX**

quace habent utilitatem peculiarem, Charitas nec uitiari potest, & usu sui latissime pa tet, Charitas leni animo est ad tolerandas iniurias, eadem ad uitæ consuetudinem com/ moda conisciest. Charitas nescit cuiquam inuidere, quæsua quoc bona transfundit in alios; non est procax, quæ obsecundat omnibus; non inflatur, quæ se cuiuis submit/ tit:nihil sibi putat indecorum, modo prosit:non studet suis privatis commodis, non iri/ Non est amo tatur iniuria, & adeo non retaliat acceptam iniuriã, ut ne cogitet quidem de ulciscendo: bitiosa & tantű abelt ab iniquitate, ut nec aliena ferat iniultitia: led magis gaudet moribus fyn, ceris ac limplicibus, nihil non fuffert iuuandi studio, quamlibet durum,nihil nõ credit, tantum abest ut de quoquam perperam suspicetur: non facile desperat de quoquam, sed omnes infatigabili spe tolerat, & melior expectatione pertinacissime perdurat. Quid Charitas nun multis: nulquam cellat charitas: etia quum post hanc uita sublata erit officii necessitas, quam excidit manebit tamen animorti charitas. Atos hic interim quocunos profeceris, charitas ubios comitatur, ceu perpetuŭ donum, ac per omnem Christianoru uitam diffusum: siue con/ tinget aboleri prophetiam, siue linguæ cessabunt, siue scientia antiquabitur; accessione maioris profectus: nam quod hactenus ex his tenemus imperfectu elt, nec ad plenu co/ gnouimus, nec ad plenti per prophetia tenemus mysteria, Itaq; cum contigerit id quod perfectum est, quodam modo abolebitur, quod nunc dimidiatu est. Habet suos gradus Christiana religio, habet suas ætates, & ætatum accessus, quemadmodum natura. Cum essem puer, ut puer loquebar, ut puer eram affectus, ut puer cogitabam. Cæterum ubi fa sus sum uir, reieci puerilia, iam animum appellens ad meliora, donec paulatim ad sum/ ma prouehar: quod si non contingit in hac uita, tamen hic meditandum est, quo contin/ gat in futura. Quantulum enim est, quod nuc per has dotes cernimus, nec id admodum videmus nue perspicue, sed uelut in fidei speculo, imagines tantu rerum cœlestiu intuemur, & ex scri/ per speculum pturis, ceu per inuolucrum ænigmatis, dei mentem conficimus. Verum ubi contigerit perfectio, res ipías coram cotemplabimur. Nunc aliqua modo ex parte cognosco, tunc præsens præsentem deum cognoscam, sicutab ipso cognitus sum. Nam ab illo cognoz sci, diligi est, & quo quisq illi charior est, hoc plenius ac propius illius ineffabili noticia fruetur. Sed interea licet reliquæ dotes uelut inutiles cessaturæ sint, satis iam confirmata #de, cui propagandæac stabiliendæserviunt illæ, tamen interea manent fides, spes & charitas, Fides, qua procul cernimus immortalitatem futuram: spes qua côfidimus nos **illius fore participes: charitas, qua deum fic de nobis meritum redamamus,& huius gra** tia proximum. Hæc tria cæteras dotes omnes antecellunt, sed tamen in his ipsis primas tenet charitas, cui fidem'etiam & lpem debemus, aut certe line qua nec illæ lunt ad lalu/ tem efficaces. CAPVT XIIII

Thæcnon eò tendunt, quæ tam magnifice prædicamus de charitatis præ/ minentia, quod reliquæ dotes negligendæ sint, aut fastidiendæ: sed ita sede mini charitate, ut nihilo fecius interim probetis ac suspiciatis genera lingua rum, aut interpretationem sermonis, ad id tamen quod utilius est magis eni/ tentes, uidelicet ut prophetetis, mysticum sensum ad salute auditorii explaz

pantes. Etenim qui lingua tantum loquitur, no hominibus loquitur, quibus nihil adfert Aua voce, sed Deo loquitur, quem verbis non intellectis laudat. Nam quod ad cæteros Spiritus aute attinet, quid refert utrum taceat, an loquens non intelligatur ? Velut afflatus spiritu lo loquitur mye quitur arcana, quæ ut ipse intelligatsecum, certe nemini communicat, & ut prosit, non se. prodest nisi sibi uni. Frustra igitur loquitur in ecclesia, qui à nemine auditur. Non audiz tur autem qui non intelligitur, porrò non intelligitur sermo spiritualis, nisi retrusiorem sensum accipias, quem illis uerbis nobis significauit cœlestis spiritus. Id uero nullus hominum potest, nissex peculiari dono spiritus. Contra, qui prophetæ fungitur mune ze, non deo loquitur folum, uerumetiam hominibus loquitur, non simplicem illis adfe/ mens utilitatem, quippe qui fimul & malos inuitat ad uitam meliorem, & legnes extimu/ latad uigilantiam, & pulillanimes erigit ac solatur. Videte quantum inter donum & donum interest. Qui loquitur lingua, sibi privatim uni prodest: at qui per prophetiæ donum enarrat scripturæ mysteria, toti prodest congregationi. Porrò bonum quo lativ us patet, hoc est præstabilius, itaque repetam quod modo dixeram: ne fastidiatis do/ pum linguarum, per semagnum est, & à spiritu sancto contingit. Volouos omnes, liuide

fiuidetur, loqui linguis, potius tamen optarim uos in altero, quod præstantius est, præs

cellere. Maior enim est, qui prophetam agit, quam qui linguis loquitur uerba sacra, set nulli intellecta fonans, nisi forte qui prius linguis locutus est, mox quid dixerit interpre tetur, quo saltem aliquis fructus redeat ad populum. Sunt enim qui nec ipsi satis intelliz gunt, quod linguæ plectro sonant. Cæterű ex uerbis intellectis, aliquid fructus utcung capi poterit: alioqui fingite me nữc primữ uenisse ad uos, nec aliud oflinguis, loqui quid utilitatis sim uobis allaturus, nisi sic loquar, ut mox aperiam uobis arcanum per apocalyplis donum, aut per scientiæ donű erudite disferam de ijs, quæ ad cognitionem fidei pertinent, aut per prophetiæ donum aperia fenfus retrufos, aut per doctrinæ donti edil feram aliquid, quod ad bonos mores pertinet. Quin & quæ animæ funt expertia, fine tíbia fit, liue cithara, cum nó in aliud parata lint, quam ut lonent, tamen nili certos acdi stinctos sonos dederint, qui certis harmonijs ac modulis testentur, aut cantionis argumentum, aut affectum quò uocat cantio, hoc est si tantum sonent, quid fructus autuoluptatis accipiet auditor, cum non dignoscat quale sit, quod cithara tibiaue canitur, latum an lugubre : Iam si tuba uocem incertam dederit, non ipso cantu distinguens, uttupra/ lium iniri iubeat, an receptui canat, quid referet tuba clangere, cum miles non intelligat quò uocetur: Itidem & uos, nisi linguis loquentes uocem ædideritis, certi quiddam rev præsentantem auditoribus, sine fructu loquemini, quando non ualet intelligi quoddie citur. Itaq loquentium uox no penetrabit in animos audientium, sed aerem tantum ke riet inanistrepitu uerborū. Tam multa uidelicet sunt linguarum genera in mundo quo rum sua cuicquox est. Ea quidem ab omnibus percipi potest, uerūsinihil accedatuoti, frustra uterce alteri loquemur. Etenim cum uterce recte sonet suam linguam, tamen quo Quonia emu niam neuter alterum intelligit, fit ut & ego qui Græce loquor, barbarus sim Afro, & la est spir. mihi uicissim ille sit barbarus Africe nescienti. Proinde uos quoc Corinthi, quado ue stra sponte sectamini, magnici facitis dotes, quæ uocis habent miraculum, meo hortatu dabitis operam maioribus, quo sitis usui congregationi toti. Itag cui contigit donu lin guarum, precibus à deo flagitet, ut accedat don interpretandi. Alioqui si precer lingua populo ignota, puta apud Græcos Perfica, imò fi (quod quidam folent, qui cantionem quam edidicerunt, peregrina lingua gaudent fonare, quam nec ipfi qui fonat, intelligit) fermonem sonem, non minus mihi, quam alijs ignotū: spiritus quidem & halitus meus ædít uerba precantía, cæterum animus meus fructus est expers, cum & mihi uel nihil, uel minimum profim, & alijs etiam molestus sim, aut etiam ridiculus, no solum inutiks. Quid igitur mihi faciendum est:Precabor uoce, cum locus postulabit, sed hoc non con tentus, precabor & mente animoco. Canam laudes dei uocis organis, sed hoc non conv tentus, canam & animo, addita linguæ peritia . Alioqui li tu laudes dei decantas fermo/ ne omnibus ignoto, qui plebis uice fungitur, quomodo fuccinet folitü illud Amen, ad finitam gratiarū actionem tuā ? Nam huius tocis accentu cofirmatur id, quod precibus aut hymnis est dicti. Scitis enim hanc ut ita loquar, fabulam agi uarijs personis. Qui do chi funt, præcinunt, plebs indocha promifcuace comprobans quod dichu est, uelur omni um uoce acclamat, Amen. Quis auté acclamabit, finefciat quid dicas: Sanctif est quod tu pronücias, & tibi fortalle bono est uerü interim populus nihilo fit melior: qu<del>i in hoc</del> conuenit, ut ex eruditorum fermone domum melior redeat, atq; hoc difcat in publico, quomodo priuatim lit uiuendum . Potrò ne quis me luspicetur, ut linguarum imperitis parum fauere dono linguarữ, ficuti uulgo quilæmiratur & extollit, in quibus iple ualet, diuerfa contemnit & eleuat, gratiã habeo deo, quod hoc dono uos omnes fuperem, qui hoc præcipue uobis placetis. Nullum enim fermonis genus apuduos est, quod ego non & fonem,& intelligam.Itaq; non liuore, fed iudicio, donum interpretationis antepono dono linguarum, quo priuatim magis uti conuenit, quam in folenni conuentu. Nati in volo quing, ecclesia cottuci fanctorum malim quamlibet paucula uerba sic loqui, ut ipse meaniatel nerba loqui ligens uocem, efficia ut à cæteris quoq intelligar, of decem milia uerborum ita lenges in sensu ut nullus intelligat cæteroru, ac fortassis ne ipse quidem. Proinde fratres quandominis clum est, pietas habet uelut ætates & accessus suos, date operam, ut relictis inferiorite donis, ad maiora proficiatis, ne perpetuo pueri uideamini. Sunt dotes, quæ congett primu initiatis Christo, sunt que decentiam provectiores. Y olo quidem vos retigi

Digitized by Google

puerbs'

pueros este, quod ad morum simplicitatem atcs innocentiam pertinet, at animi dotibus uelim uos use proficere, donecad summum perueniatis. Nece enim iam uobis satis est, Linulli nocueritis, sed enitendum est, ut iam adulti & prodesse ualeatis omnibus. Puero " rum est, quamlibet exigua demirari, atophis sibi magnifice placere. Sed adfert illis hoc ætas, ut mox negligant que prius iactabant, contendentes ad maiora. Habet Christiana fides & rudimenta fua, in quibus turpe fit colenescere. Id ita esse, testatus est olim & 19se deus, hunc in modum loques apud Esaiam prophetam: Varijs linguis ac diuersis labijs Esa. 28 loquar populo huic, ac ne fic quidem audient me. Itaq linguarum donum faciebat ad ec clesiæ rudis primordia, ut hoc miraculo commouerentur increduli, cum his qui credunt fit ociosum. At contra, prophetiæ donum, non solum incredulis prodest in hoc, ut resipi scant, uerum etiam credentibus, ut in dies reddantur firmiores, ac seiplis meliores. Itaq perspicuum esse debet, qu'am parum utilitatis habeat linguar usus, cum aliquoties offic ciat etiam, & offendat. Nam facite mihi iam totam congregationem convenisse, simulos omnes uarijs, sed ignotis linguis sonent, alius Hebraica, alius Africa, alius Asiatica, atog intrent interim in coetum uestrum alij Christiani linguarum imperiti, autetia increduli, linguaru item imperiti, nónne cum audierint confulissimum diuersarum uocum strepie tum, nihil omnium intelligentes, dicturi funt quod mente capti lymphatic sic ineptlas tis: Contra, si per prophetiæ donum, alius doceat, alius admoneat, alius exhortetur, alis us cofoletur, & interim superveniat in coetum vestrum hospes quispiam imperitus, aut etiam incredulus, qui & intelligit fermonem uestru, & uicissim intelligitur, nonne dum ueram pietate agnolcit in uobis, damnat apud fe fuam fuperfitionem, fuoso, mores im/ pios detestatur, collatos ad uestram pietatem: totus is sibi ostenditur, dum audit à uobis ueræ religionis disciplinam, à qua videt fese hactenus plurimum abfuisse, sibic conscie us est eorum uitiorum, quæ sermo uester execratur. Denique sit, ut ille mutatus in alium uírum, ac fui ponitens, pronus interram procumbat, agnoscens, palamos testificans, quod uere spiritu dei sitis afflati, non more phanaticorti loquamini, qui dæmoniaco sui rore correpti, uoces effundunt, nec ab iplis, nec ab alijs intellectas, forium ædentes line mente. Quidigitur faciendum est fratres: Quoties in publicum coetà conuenitis, suami quifq dotem secum adfertialius habet canticum ysticum, quo subet canere deum: alius doctrinam habet, qua possit ad instituendam uitam erudire: alius reuelatione habet, ut eruat abstrusa reconditaça in facris literis: alius linguæ dono præditus est. Nihil horum fastidiatur, sed omnia conferanturad publicam utilitatem in cœtu publico, ueru ita, ne quis existat tumultus, aut cofusio. Detur & linguarum dono præditis suus locus, sed ita Omnia ad ut bini duntaxat loquatur in lingulis cociliabulis, aut ut plurimum terni, nece id tamen edifi. fiant fimul, sed per vices, neg rursus soli loquatur, sed adsit qui quod ab illis dicti est, interpre retur populo. Vnus interpres duobus aut tribus linguæ dono præditis suffecerit, quod necesse non sit, multum uerborum sonari linguis. Quod si desit interpres linguarum per ritus, non est quod in cœtu loquatur, qui præter linguarum don unital habet, utatur suo dono, sed privatim, ubi sibi canat ac deo. In cœtu publicum negocium agitur. Ad eun? dem modum prophete no omnes, sed bini, aut terni loquantur, ide uicilsim, sed adlint quibus adest donum dignoscendi prophetarum afflatus, ueri sint nec ne, qui renciant, si quid diclum est Christi spiritu indignum. Quod si uno quopia loquente, is qui huic assi det interloqui cœperit, uelut afflatus deo, ne sit uocum tumultus, prior conticescat. Iam enim apparet alteri patefactii, quod prior quærebat, quandoquidem afflatus & impulsu spiritus interpellauit. Quod si fiat, nihil uetat quo minus omnes prophetetis, modo ui cissimid fiat, & alter alteri loquendi uices concedat, quo maior doctrinæ fructus ad oes pertineat, in media adferentibus fingulis, quod inspirarit deus, & uberiore consolatio/ ne reficianturomnes, dum singuli conferut in comune, quod Christi spiritus inspirarita Nec est quod excusetis, afflatos numine sui iuris non esse, quemadmodum in lympha/ tisuidemus accidere. Longe secus est de afflatu Christi, qui sic addit impetum mentis, at nihilo secius in tua sis potestate, siue res sermonem poscat, siue silentia. Santis est hicafflatus, nec aliud, of piæmentis impetus ad ea, quæ uidentur ad dei gloria facere. Is hoc' magis servire debet tranquillitati publica, & hoc longius abesse à contentione, quod à deo proficiscatur, qui pacis est autor, non tumultus aut dissidi. Id cum observeturin! omnibus

omnibus conuenticulis sanctorum, par est, ut itidem in uestris conciliabulis, si sanctauis deri uultis, seruetur, ne quid à cæteris uideamini discrepare ritibus, à quibus non dissi Mulieres in detis professione religionis. Atque hac ipsa de causa sileant uestræ mulieres insolenns ecclesis ta conventu, ne (ut est sexus affinis loquacitatis vitio) tumultus indecorus oriatur. Neque enim illis permissum est, ut in publico concionentur, uelutautores reru, sed præcepum est ut uiris subditæ sint . Sic enim in Genesi deus mulieri loquitur: A uiro pendebis, & ille tibi dominabitur. Hanc igitur legem agnoscant, non solum techis capitibus, uerum/ etiam silentio, quo maxime decoratur ille sexus. Dixeritaliquis, usq adeo linguam adi/ mis mulieribus, ut nec discendi gratia, sciscitandich fas sit loquis Prorsus adimo in publi co, cæterum si quid erit, quod non satis intelligant, cupiantos discere, domi maritos suos interrogent. Ita fiet, ut nec doctrina fraudentur, nec quicquam indecore geratur. Nam prorsus indecoru spectaculum est, uidere mulierem in publico cœtu sanctorum loqui, cum id etiam in profanis cocionibus Ethnicorum fædum habeatur. Quid est, quuruos grauemini servare ritum, à cæteris omnibus observat Corinthi; Anà vobis primum profectum est Euangelium, ut cæteri cogendi sint ad uestrum morem : An ad uos solos peruenit Euangelium : Quod si nec primi Christi religionem tenetis, nec soli, curpiget adalior vitus uos attemperare: Si quis apud uos uidetur esse propheta, autalioquispi ritualibus præditus dotibus, agnofcat, quæ scribo uobis, non mea esse præcepta, seddo mini. Quod si quis per contentionem sicagit quasi ignoret, & hæc uelut humana iusa contemnit, ignoret suo periculo, uicissim ignorandus a deo. Decertare non est meum, Catis est admonuisse. Igitur ut hunc sermonem finiam fratres, huc enitamini, ut contin gat prophetiæ donum, quod longe præclarius est, sed sic, ut interim non prohibeanur loqui linguis, quibus aliud donum non contigit, modo quemad modum præscriplicum cha fiant & cum decoro, & ordine, ne quid turpitudinis aut tumultus exoriatur.

Notum autem nobis facio

がしか

Am quonia audio fratres de refurrectione mortuora à nonnullis ueltum ambigi, quibus humana philosophia etiamnum tumidis, hoc persuaderi nondum potest, non est quod noui quicquam uos doceam, tantum inmer moriam reuoco uobis Euangelium, quod uobis primum tradidi, quod semel estis amplexi, & in quo hactenus perseueratis, cuius spræsidiosalur

tem adipiscimini: ut simul & mihi superuacane u sit denuo tradere, quod semel rectetra ditum est, nec tiobis honestum, si per inconstantia ab eo descriceretis, quod semel estis amplexi, præfertim cum experiamini nostrum Euangeliü uobis ad salutem efficax elle. Per quod & Atqui præcipua pars euagelicæ doctrinæ est, credere resurrectionem mortuorum. Qua saluamini de re non oportet ambigere, nisi quod absit, frustra credidistis. Quorsum enim attinebat euangelium amplecti , fi quod eft huius rei caput, negatis , uidelicet mortuos olim reni// Cturos: Huius in primis meminisse uos oportebat, quod uobis in primis tradidisermo ne, nunc literis repeto, quodes uos semelaccepistis: nimirum illud, quod dominus lesus Christus mortuus sit, suach morte nos à peccatis liberarit, pro nobis dependens, quod E/4-53 ipli comiferamus: quod ita futurum multis ante feculis feriptura dixerat, ut tanqua ouis ad lanienam duceretur, ut luo liuore nostris malis mederetur, ut de ligno crucis regnav retac diaboli tyrannidem frangeret. Ad hæc tenendum est, quod non solum uere more tuus lit, uerumetia lepultus, ac tertio die reuixerit! quod & iplum fore iam olim predicit fuerat prophetaru oraculis, quo magis credatis factum, quod per sacros uiros deus fore Ofee o promiserat. Nam ita loquitur Osee: Post biduum & tertio die resurgemus et uiuemus in Pfd.15 conspectueius. Rursus Dauid ita loquitur: Non derelinques anima mea apud inferos. Super hæc, quo certius crederetis, docui uos, quomodo rediuiuus multis fe conspicient dum præbuerit, primu Cephæ, deinde duodecim illis, & quod post hæc uisus sit plus & quingentis fratribus simul cogregatis. Quoru pleric uiuut in hunc usco diem, si quisad dubitet de fide narrationis. Aliquot diem supremum obierunt. Sub hæc conspectuses lacobo, qui frater domini dicius, primus apud Hierofolymos episcopi dignitate fun-Aus est. Deinde conspectus est discipulis omnibus, non tantum illis duodecim, à qui bus primum ortum apostoli cognomen in plures derivatum est. Post omnes autem & mihi conspectus cit, uelut apostolo abortiuo, qui post maturos partus tandem uelutima

perfectus.

perfectus fœtus, eiectus fum uerius, quam natus. Non queror, quod postremus omnium uiderim dominum. Magnum est, quod uidere meruerim. Nam ego sum infimus aposto lorum, nec satis dignus, qui dicar apostolus, propterea quod persecutus sum ecclessam dei, quam apostoli constituunt. Indignus igitur era, qui uel postremus in ordinem apos stolicum allegerer, sed gratuita Dei bonitas me licet immerentem hoc honore dignata est, ut quicquid sum, illius sit muneris non meriti mei. Neque passus sum illius in me beneficentiam ociosam aut sterilem esse. Quin potius licet postremus sim ordine tempo. rum, tamen in functione muneris euangelici, non gessi me in postremis, sed plus labo, rum exhauli, quam quilquam alius apoltoloru, ne quis hoc nomine mihi minus tribuat autoritatis, quod ultimus sim apostolorum. Quanquam hoc ipsum quod laboraui, non mihi uindico, led beneficentiæ diuinæ afferibo, cuius prælidio factum eft, quicquid ge/ flum est. Igitur ut ad rem redea, siue illis potior est autoritas in euangelico negocio, siue siue enim ego mihi, certe consentientes idem prædicamus omnes, & quod nos magno consensu præ/ sine illi dicamus, id uos ueluti certum & indubitatum credidistis. Nos nostri dissimiles non su mus, superest ut uos uestri similes sitis, non iam in dubium reuocantes, de quibus semel stamistis. Quod si omnium apostolorii testimonio prædicatum est, & prædicatur, quod Christus princeps & autor resurrectionis, à morte reuixerit, qua fronte quida inter uos dicunt, quò d nulla sit resurrectio mortuorum; Quo d si nulla est, cosequitur ne Christum quidem iplum relurrexisse. Quorsum enim attinebat ducem & caput nostrum resurge/ re, nisi ut præuius membrorum suorū resurrectionem appararet, uiam opio omnibus aperiret: Quod si Christus non resurrexit, inanis uidelicet est prædicatio nostra, inanis est & credulitas ac fiducia uestra. Si nobis persuasum est Christum reuixisse, certum sit oportet & nos revicturos, quibus ad uitam revocandis ille revixit. Alioqui futurum est ut non solum utrica luserimus operam, nos prædicando, uos credendo, uerumetiam in/ iurij comperiamur in deum, de quo non recte testati sumus, quod Christum excitarità morte, cum illum non excitarit. Non excitauit autem, si cæteri mortui non reuiuiscunt. Aututrung credendum est, aututrung negandum, cum eadem sit capitis ac membro/ rum refurrectio. Si mortui non refurgunt, quorum gratia refurrecturus erat Christus, ne Christus quidem resurrexit. Quod si Christus no resurrexit, frustra credidistis illum rev furrexisse, frustra credidistis uos per siduciam in illum factos immunes à peccatis. Estis igitur adhuc pristinis obnoxij peccatis. Nihil actū est baptismo, quo mystice per Chri/ stum interim à peccatis reviviscimus. Quin etiam hi, qui cum hac fiducia mortui sunt, atog hac spe suas ceruices carnificum securibus præbuerunt, prorsus interierunt si nulla si in has with rigitur ultra terminum uitæ præsentis, non solum non sumus felices, uerumetiam calas tantum mitofiores cæteris, qui à Christo sunt alieni. Siquidem illi, uitæ præsentis comodis ut cuncy fruuntur, nos & hic affligimur ob Christi nomen, & post hanc uitam nihil nanci/ scemur præmij, si non toti reviviscemus. Sed avertat deus ut quisquam tam absurde cres dat, in suum ipsius malum. Imò si Christu resurrexisse creditis, quod nemo pius non cre/ dit, necessario consequitur, & nos resurrecturos. Siquidem in illo coepta est resurrectio, quæ perficietur in nobis: & ut ille totus reuixit recepto corpore, ita nos toti reuiuifce/ mus. Caput no diuelletur à membris. Ille ceu princeps ac dux primus reuixit, ueluti pri mitiæ quædam omnium, qui cum refurrectionis spe moriuntur. Ille resurrectionem au/ spicatus est, alifecuti sunt, comites dominicæ resurrections, & nos olim sequemur. Neg enim dubitandu, quin in omnibus suis membris præstaturus sit, quod in seipso, quodos iam in compluribus fanctis præftitit. Oportetenim imaginari duo corpora, unu morti obnoxium, quod pendet à capite Adam: alterum immortalitati destinatum, quod pen/ det à capite Christo. Quemadmodum igitur olim mors per unu hominem peccantem irreplit, ac uelut à capite sparla per membra, in cæteros omnes grassatur: ita per unu ho/ minem ab omni prorfus peccato immunem, inuecta est resurrectio mortuorum. Siquiv dem ob unius Adæ commissim omnes ab illo profecti, sumus obnoxij morti: ob unius Christi innocentiam omnes immortalitati restituentur, qui meruerint esse in illius cor/ pore. Revivilcent omnes, sed suo quiso ordine, princeps omnium est Christus, deinde qui Christo adhærent, ceu membra capiti, quorum aliquam multi iam egressi e monus mentis

mentis, una cum Christo resurrexerunt, cæteri reuiviscent in extremo illius aduentu. lamó peracia totius corporis refurrectione, nihil fupererit nifi finis humanarum uicifsi tudinum. Id non ante futurum, qu'am cum penitus abolita mortis tyrannide, Christusui ctor regnum tranquillum ac pacatum tradet deo patri, cui debellatis hostibus suam di tione afferit: cumch prorfus à toto corpore suo depulerit, & in nihilum redegerit omnem aduersariorum potestatem, principatu ac uim. Siquidem tamdiu necesse est filium hoc asserendi deo patri regni negoci agere, donec universos hostes suos internecione devi cos, substrauerit pedibus suis, ne qua sit usquam rebellio, aut metus malorum. Per pece Nouissime aut catum regnat mors, per mortem regnat satanas. Peccato extincto desinet regnare mors. inimica de, Id quanquam interea molimur pro uiribus, tamen ad plenum no prius continget, quam extrema resurrectio uim omnem mortalitatis aboleuerit, uelut extremo iam hostecon fecto, qui pertinacissime rebellabat. Siquidem ita decreuit pater, omnia subificienda sub Pfal. pedes filij, quemadmodu scriptu est in psalmis: Omnia subiecisti sub pedes eius. Atqui cum dicit, fore ut omnia subnciatur pedibus fili, no sic accipiendu est, quasi patre exclu fo, filius folus regno sit potiturus, imò idem est fili patrisco regnum. Per filium paterre gnum hoc nouum ac peculiare, quo deuictis cupiditatibus, nulla est aduersus divinam uoluntatem rebellio, libi asserit: quod ita habet commune cum filio, ut penes ipsum ma neat autoritas, utpote à quo profectum est filio regni consortium, quod ita plenü ac perfectum est filio, ut nihil interim decedat patri, cum sit eadem utrius quolutas. Ergo cum acciderit, ut filio lubiecta lint omnia , tunc & iple filius totum, hoc eft cum corpore lek lubiecturus est patri, quo autore factum est, ut omnia cesterint in fili ditionem; utpost hac nec in membris fit quod a Christo dissideat, & filius totus cum patre consentat, a quo ceu summo principio pendebunt universa, & huic uelut autori feretur ab omnibus acceptum, quicquid ulqua præclare gestum est. Hæc cum uobis olim tradiderim, uost receperitis, quid est quod rursus quidam ambigunt, num reuicturi sint mortuis Cuius si Alioqui quid nulla spes est, nihil egerint isti quidam, qui licet superstitiose magis, of pie, uice mortuo, facient qui ba rum baptismum accipiunt, metuentes ne no interiustos resurgat, qui sine baptismo de ptizantur cessit. Id ne fiat, subornant alique, qui mortui loco respondeat se credere, ac baptismum cupere. Fidem probo, factum non probo: Nam ut ridiculum est existimare, mortuosuc curri baptilmo alieno, ita recle credunt resurrectionem futuram. Neg enim metuerent mortuo, si crederent eum no reuicturum. Quin & ipsi nos stulte facimus, ob Christido/ ctrinam quotidie de uita periclitantes, si post grauissimas afflictiones no sequetur prav mium. Nec periclitamur modo uerumetiam in singulos dies quodammodo morimus, Propter nouis subinde periculis expositi, nece simplici morte defungimur. Quod dico non men fram gloria tior, ita mihi semper gloriari liceat hac gloriatione, qua habeo per Christum Iesum dov minum nostrum, in cuius gloriam cedunt etia ipsa mala, quæ perpetimur. Quod apud Ephelios tantum maloru perpellus sum ob Euangelium Christi, ut mihi fuerit cum ber stris depugnandum, morti addictifsimo, quid fructus fuerit, aut quod præmiū, fi mortui non reuiuiscut: Quæ dementia sit, ultro tot malis immergi, si mox à morte nihil referat, quomodo uixeris? Si tota spes hominis morte finitur, quid superest, nisi ut quod apud Esaiam dicunt impij, diffisi de promissis suturæ uitæ, ac felicitatis summam huiusuitæ Esa.22 commodis metientes: Edamus & bibamus, cras enim morimur. Quod ex uita rapueriv mus, id demum nostrū est, à morte nihil sumus. Huiusmodi fortasse cantilenas uobisoce cinūt uel philosophi, uel pseudoapostoli. Sed cauete, ne uos suis fabulis in periculosum etrore illiciant, semper memores, quod uere dictum est à comico quodam uestrate: Mo res bonos, colloquia corrumpüt mala. Ex ocio luxud; uitæ nascitur ista diffidentia, dum fibi male confcij, nolunt effe refurrectionem : tanta uitiorff caligine tenentur quidam in Enigilate diem uiuentes. At uos per iustitiæ studium non uoluptatu, expergiscamini, neg in tanz isstitum diffidentiæ malum prolabamini cum cæteris. Sunt enim inter uos, qui licet humas næ sapientiæ supercilio tumeant, tamen quæ præcipua sapientiæ pars est, ea carent, de ignorantes, cuius ui non credunt mortuos in uitam restitui posse, cum sit omnipotens. Nec animaduertunt facilius esse restituere quod collapsum est, 🛱 quod non est, ex 🛍

hilo condere. Hæc dico non infensus uobis, sed ut pudore correcti, posthac non auscultetis iltis, qui tam ltulta, tamo impia uobis perluadere conatur. lam cum certu lit finus

structur mors

refurrectio

3

ġ,

K)

ŭ

refurrectione, rogabit aliquis curiolior, quomodo futura sit, aut cuiusmodi corpore sint sed dicit refurrecturi: quandoquide hæc corpora uertuntur in fauillam, aut terra, aut aliud uilius: diquis Stulte qui mireris semel id posse præstare den in resuscitandis corporibus, quod quoti dienatura facit in eliciendo semine. Tu semen aridum ac mortuu conijcis in terram, ibi rurlus putrefacti interisse uidetur, atos ita demű exiliens e terra, ueluti renascitur, ac re/ uiuilcit, nec aliter reuiuilcit, nisi mortuum ac sepultum fuerit. Ac longe alia specie renae scitur semen, qu'àm coditum fuerat in scrobe . Pusillum, uile, nigra ac siccum granulum infoditur humo, id in limo putrefactii, suo tempore ueluti reusus ceriipit in teneram herba, mox culmi, deinde aristæ. At nihil horti apparebat in granulo illo minuto, quod terræ credidisti. Sua cuica semini uis inest, ea se profert, ubi rursus emerserit, ut iam aliud omnino uideatur, cum idem cospicias, sed renatu in meliorespeciem. Ex quantulo grazno, quanta arborem enata uides: Quod stirpis robur, quæ radicis ambages, o late sparsi rami, quæ pompa frondiu, quæ slorum amœnitas, quæ soetuu ubertas: Nihil horu erat, cum tu uile ac minutu illud granu insepelires humo. Et tamen hæc omnia audebas spera re,naturæ uiribus fretus, & no audes idem à deo sperare, fretus illius omnipotetias Gra Deus alle das num est quod seminas, non arbor, & tamen deus excitato grano corpus addit, quale ui/ illi corpus sum est ipsi, qui singulis seminum generibus peculiarem uim penitus indidit, ut cum re nascantur omnia, non tamen eadem specie renascantur. Quod idem sit in animantiti ge nere. Suñ cui que semen est, nece quoduis animal è quouis semine prouenit. Et quanquam illudest omnium commune, quod corpus habent carneum, tamen no parum interest in ter carnem & carnem, Siquidem alia est hominum caro, alia pecudum, alia piscium, alia nolucrum. Item in his quæ carent anima, lícet omnia corpora dicantur, tamen alia spe cies est corporibus cœlestibus, alia terrestribus, puta saxis, aut aquæ terræ'ue. Quin ut aliagloria est ac dignitas corporti cœlestium, alia terrestrium, ita inter ipsa corpora cœ/ klia discrimen est. Primű non est eadem gloria lunæ, quæ solis, nec cæterarű stellarum, quælunæ.Denic & ipsæ interse stellæ differunt claritate. Nec enim omnes æquant lu ciferiradios. Itidem in refurrectione fuo cum corpore reukuiscent omnes, sed dispari di gnitate, nimirum pro cuiuscu sorte, procuiutæ meritis. Nam alia specie reuiuiscet impiji aliapij. Rurlum inter pios, prout quiles le gelsit in uita, ita nouati corporis honore præ minebit. Omnibus tamé pris longe felicius restituetur corpus, Gin morte deposuerint. Quodin natura est semen humo condere, hoc est in resurrectionis causa sepelire cada/ uer. Quod est illic enasci, hoc hic reuiuiscere. Vtillic longe præclarius est, quod nasci, Seminatur tur, quam quod erat creditum terretita hic licet idem, tamen longe dissimile corpus ex, incorrupt. citatur. Conditü est humo ceu seminis granü, corpus putrefactioni obnoxiü, at idem rez uiuiscet nulli prorsus obnoxium corruptioni. Contemptum ac uile corpus humo condi tur, at reuluiscet idem multa præfulgens gloria. Sepelitur corpus, etiam cum uiueret im becille, sed resurget immensis preditu viribus. Sepelitur corpus, quod ut viveret, tamen crassum erat ac pigri, & ob id sæpe oneri moderatori animo, Sed resurget corpus non animale iam, sed spirituale, quod nusquam in mora sit animo, quocunq; tulerit illius im/ petus. Nam est hæc quoch corporti differentia, cum aliud sit animale, quod cibis eget ac somno, quod labore fatigatur, quod morbis afficitur, quod ætate cotabescit, quod crass lis autuiciatis organis luis frequenter impedit animi conatum, quod ob inlitos affectus Repesolicitat ad uitia, cui cum inhæret & obsequitur animus, ipse uelut in corpus uertiv tur, e mente degenerans in carnem: aliud spirituale, quod hic paulatim à sensibus & affe clibus corporeis defecatu, mox per resurrectionem renascens, quodammodo transfigu ratum est in animű, cui sese studio pietatis accomodauerat: ut quemadmodű noster ani mus obtemperans diuino spiritui, rapitur ac quadantenus transformatur in illu, ita core pus nostrum obseques animo, repurgetur & exuat crassitudinem sua, extenuatu in tale corpus, ut menti simillimum sit. Corpus hoc crassum ac terreum accepimus a principe nostri generis Adam illo priore, qui ut de limo fictus erat, ita terrenis affectibus fuit ob/ noxius. Verum est alter Adam posterior, non natiuitatis, sed reuiuiscentie princeps, qui m cœlestem habet originem, ita fuit ab omni contagio terrenarum cupiditatum immu nis. Ita legimus & in Genesi: Conditus est primus Adam, utanimæ benesicio uiueret. Gen. 1 bedita, ut anima, uelut illigata corpori crallo anihilageret, nili per organa corporis aut

le eft

Sed non prins certe aliquid materiale. Sed post hunc datus est posterior Adam, qui utè spiritusancio quod firitua conceptus est, ita suitam impartiret, non crassam hanc, & pleris in rebus comunem cum pecudibus, sed uitam spiritualem ac diuinam. Itag per Christum modis omnibus in melius renascimur. Quod tempore prius est, id & re crassius est, iuxta natura quoq ordinem. Animale corpus nűc geltamus, olim fruituri spirituali. Quemadmodum gral siorille generis nostri parens præcessit, successit Christus autor nouæ generationis. Qualis fuit parens ille luteus, tales sunt & huius posteri, nempe terrenis addicti cupidi tatibus. Rursum qualis suit Adam ille cœlestis, tales sunt in hunc renati, quibus cotiestia cordi funt. Nam quod olim perfecte continget, hic iam meditandum eft. Quemadmo/ dum ante baptilmum, primi parentis ingenium improbis moribus expressimus, itaper baptismum renati Christo, cœlestem autorem uita cœlesti referemus. Quod ni feceni mus, nec hic pertinebimus ad corpus Christi, nec tum resurrectionis gloria fruemur. In dei quidem regnum cooptati fumus, uerum illud dico fratres, quod caro & fanguis, hoc est homines primæ generationis, non possunt ad hæreditatem regni dei peruenire, Nev Rece moste, que uita corrupta uitis, immortalitatis hæreditate fruetur. En rem arcanam uobis aper rium nobis rio, ne quid uos lateat de modo resurgendi. Non omnes morituri sumus, nam fortasse dico dies ille nostrum aliquot uiuos deprehendet, sed tamen omnes ad immortalitatis glos riam immutabimur, qui hic pietatis studio quodammodo meditamur immortalitatem, abstinetes à peccati cotagio. Ea immutatio non cotinget paulatim, quemadmoduinte bus naturalibus fieri uidemus, sed in mometo punctor teporis ad cantu extreme niba. Clanget enim tuba, ad cuius uoce qui tum mortui fuerint, reuiuiscet iam immortales. Et nos, quos uiuos reperiet ille dies, subito immutati, iam aliter uiuemus, uidelicet ad eoru morem qui reuixerint. Oportet em, ut priusqua regno coelesti plene potiamur, produs exuamus omnia quæ terra sapiunt, & corpus quod nuc habemus corruptioni obnoxiu, reddatur incorruptibile, & quod nüc habemus mortale, reddatur immortale. Id ubi con Ofer 13 tigerit, tunc re præstabitur, quod Osee propheta futuru præsagiens, dicit, exultans ad uersus mortem internecione deletam: Absorpta est mors per uictoria. Vbi nunc tius ô mors aculeus cubi tua ui cloria tartare : Porrò mortis aculeus est peccatu. Robur autem peccati lex, quæ per occasione iritat peccandi libidinem. Lege sublata, languet peccati uis: sublato peccato, cessat mortis potentia, exempto uidelicet aculeo, quo nos ferireso let. Tam uioletis hostibus prorsum impares eramus, si nostris præsidijs res fuisset geren da: sed tamen est habeda deo gratia, qui fecit ut nobis, si uelimus, in manu sit tam incly/ ta uictoria per lelum Christum dominữ nostrum, qui sua morte pro nobis mortemex/ pugnauit, qui nostra comissa in sese recepit expianda. Proinde fratres mei charissimi, quando certum est, futuram refurrectionem, quando certum est tantam felicitatem per eam præstari, quæ tamen non continget, nisi qui hic per innocentiam & peccatt fugam colestem uitam meditati fuerint: ne uacilletis in eo, quod semel credidistis, neg sinatis uos malorum colloquijs à recta fententia dimoueri:quin potius detis operam, ut in his, quæ uos deo conciliant, indies proficientes, lemper uobis iplis meliores polsitis eua/ dere, præparantes uosmetipsos ad futuram resurrectionem. Ne pigeat ullius laboris, cum certum habeatis, quod opitulante Christo, pro temporarijs molestijsæterna gaw

4utem

dia sitis asseguuturi.

ZTALIAS AZĪ

Aeterum quod attinetad lubleuandos benignitate uestra lanctos, quidez gunt Hierosolymis, quemadmodum præscripsi Galatis, ut in eum usum pe cunia colligeretur, si qui sponte sua conferre uellent, itidem fiat apud ups, ut hac quog in parte cum cæteris ecclesis congruatis. Primo die sabbati, hoc est die dominico, quisq uestrum apud se reponat ac recondat, quantu

CAP.

XVI

lumcung cuig uilum fuerit. Hoc ideo moneo, quo magis in promptu lit, quod quilque largiri decreuerit, ne cum uenero, tum denio; lit corradenda pecunia. Cæterum ubi ue/ nero ad uos, quo scunça uos delegeritis ad hoc negocij, hos cum meis literis mittam Hie rofolymam, ut perferātuestram munificentiā. Quod si uidebitur operæprecium ut ipfe proficifcar illuc, illi mecă proficifcentur, ne quis fuspicari queat, ulla ex parte me meun negocia agere. Sum aŭt inullurus uos , ubi per Macedonia iter fecero, nam illos obiar duntaxat interutlam. Apud uos aute aliquandiu comorabor, haud (cio an tota hyemem exacturus

Digitized by Google

exacturus, ut sub proximum uer, uobis deducentibus, proficiscar, quocunq negocium Euangelij uocabit: alioqui nunc uos adissem, sed nolui uos obiter atq; in transcursu uide re. Nam spero futurum, utmihi liceat dies complusculos apud uos commorari, si modo dominus Ielus permilerit. Interea commorabor Epheli ultz ad quinquagelimum diem. Res more nonnihil postulat, quod cti illic mihi sit aperta ianua ingens, & ampla spes illustrandi Euangelij, tamen multi sunt qui aduersentur. Quod si interim contigerit Timo, theum adire uos, uidete ne quid illi obtingat ab elatis ac diuitibus quibuídam periculi. Iu uenis est, sed meus est collega, & in Euangelico munere syncere liberech uetsatur ut ego. Proinde ne quis illum despiciat, quod ætate sit iunior, quin potius ut apostolum & coller gam meum indemnem & illælum dimittite, & officij gratia proleguamini abeuntē, ut ad me ueniat. Nam illum expecto unà cum ceteris fratribus, eius comitibus. Porrò quod po *flulaueratis,* ut Apollos potius ilthuc mitteretur, per me quidê no îletit, quo minus iuerit. Nam uehemēter hortatus sum, ut adiret uos cum aliquot fratribus, sed frustra. Siguidem ob certas caulas non erat ullo pacto animus nunc adire uos, uenturus tamen eft fimulator, uacabit. Vigilate aduerlus infidias male fuadentium. Perfiftite in fide femel fuscepta, in fracto animo litis aduerfus ea quæ obliftüt euangelio, litis robusti ualidig. Quicquid aut apud uos geritur, non per cotentionem, sed per charitatem geratur. Obsecro uos fratres, sed quid opus precibus: Iplinoltis familiam Stephanæ, dignā quam obseruetis, uel quod has ceu primitias ex Achaia Chrilto lucrifecerim, uel quod fefe totos dediderint fanctis officio subleuadis. Par est igitur, ut uos quoq uicissim talibus honorem habeatis: nec his folum, uerumetiam quicunc nobifcum adiuuat rem euangelicam, nosfric laboris partiv ceps est. Gratű fuit, quod Stephanam, Fortunatum, & Achaicű huc miseritis. Siquidem hi suppleuerunt officio suo, uenientes omnium nomine, quod adhuc desiderabam uestri, Nam refocillarunt spiritum meum, imò uestrum, quippe qui non aliud speciat, quàm ue/ strum commodum: necalia re magis exhilaratur, qu'am uestris profectibus. Tales igitur agnoscite, peculiari quoda honore illos prosequentes. Salutant uos congregationes Asiatica. Multam salutem exaffectu pietatis optantuobis Aquila & Priscilla, reliquacis congregatio Christianorum, quam habent domi sua. Salutant uos omnes, qui hic Christino men profitentur. Sitis & uos mutua inter uos beneuolentia coniūcii, uos c inuicem saluz tate sancto puro os osculo, uera concordia symbolo. Saluto uos Paulus, atos id meapte manu subscrips, pariter testans & meum erga uos affectum, & fianc epistolam non este. subditiciam. Si quis non diligit dominum lesum, anathema sit, Maranatha, quandoqui, dem auerlatur eum , à quo lolo poterat confequi falutem : & uenisfe negat, quem constat uenisse magno bono credetium, sed magno malo increduloru. Adsituobis fauor ac bene ficentia domini lefu Christi. Precor ut queadmodum ego uos Christiano affectu diligo, ita vos inuice syncere diligatis ea charitate, qua uos conglutinauit Christus Iesus. Amen.

Paraphraseos in priorem Pauli apostoli epistolam ad Corinthios, finis.

IN POSTERIOREM AD CORINTHIOS EPISTO
LAM ARGVMENTVM PER DES. ERA/
fmum Roterodamum.

19

Rimum reddit causas Corinthijs, quare no reuiserit illos, quemadmodum pollicitus est epistola superiore, prius quædam præsatus de suis afflictio/nibus, quas ob Euangelium Christi perpetiebatur, ostendens, in tantis ma lis deum sibi suisse solatio. Mox reconciliat Corinthijs eum, quem superiore epistola insterat tradisatanæ, ut amanter reciperent castigatum, quem

peccantem eiecerant. Hæc ferme capite primo ac fecundo. Deinde commemorat studiv um suum in Euangelio predicando, obiter taxans ac notans cæteros pseudapostolos, qui suo seruientes questui, sue studentes glorie, nusquam non pelliciebant ad lege Mosaicam; quam Christo sic conabantur admiscere, quasi sine huius accessione, non esset spes saluv sis. Itaque umbris legis Mosaicæ præfert Euangelis lucem; subinde adhortans illos, non ad cæremonias legis, sed ad conscientiam uitamos Christo dignam; testans interim, qua hh 4. synceri

synceritate prædicauerit Euangelium Christi, quantum et malorum eius gratia perpessione sit, spe præmij cœlestis. Ad hæc indicat, quibus in rebus sita sit potissimum Christianapie tas. Hec traclantur in calce capitis secundi, capite tertio, quarto, quinto, & principio sexit. Nã reliqua huius capitis parte, limulti initio proximi hortatur illos, ut agnolcentes digm tatem & fanclitatem fuæ professionis, modis omnibus abstineant ab inquinamētis ethniv corum, cum quibus nihil esset illis comune. Quarto loco lenit superioris reprehensionis acerbitatem, collaudans illorum obedientiam, quod epistolæsuæ, licet obiurgatrici, per omnia paruissent, gratulatur ég quod is mœror temporarius summum gaudium utrise pe pererit, uclut cum ex amaro pharmaco consequitur gratissima sanitas. Quinto loco cum exemplo Macedonum, tum uarijs argumentis, ac scripturarum testimonijs prouocatut pro sua quise facultate, programmi propensione, conferat aliquid in subsidis sanctorum, qui Hierofolymis agebant, memor hoc fibi mandatum à Petro, ad hoc negocij millo Tito cum altero collega, ut plerica putant Luca, quos commendat Corinthijs. Hæc agit capite octauo & nono. Sexto, quosante taxauít oblique, palam insectatur pseudapostolos, qui fastu ac supercilio dignitatem ac maiestatem apostolicam præse ferebant, Paulumin contemptum uocantes, uelut humilem, ut qui cerdonicam exercuerit, uelut imperitum & infantem, ad hæctoties cælum ac uexatum iniurijs. Aduerlus hos autoritatem luam afferit apud Corinthos, teltans nulquam fibi deeffe autoritatem ac potestatem apostolis cam, fed qua nolit uti grauandis alijs, quemadmodum cæteri, fed tantum ad commodum fuorum & Christi gloriã. Deinde præfatus ueniã stultitiæ, quod de segloriosius quædam dicere cogeretur, Primum æquat le summis apostolis, deinde præsert etia, ide multisno minibus, uel quod latius sparserit Euangelii doctrinam, uel quod unus gratuito eamtra. diderit, nece per le, nece per luos gravans Achaicos: uel quod plura perpessus sit Euagela causa, quam illorum quisquam, ea sibi gloriz uertens, ob que quibusda uidebatur con temptior. Porrò sermonis imperitiam agnoscens modestia causa, rerum scientia sibi tria dicat, ne quid uel hic deliderent. Postremo quoniam pseudapostoli fictis angelorum uilio nibus sese uenditabant apud simplices, Paulus ueram & insignem adducit uisionem, se raptum in tertium ulgs cœlum, atqsillic edoclum, quæ captum hominii excedat. Hæcfere capite decimo, undecimo, & duodecimo. Septimo, ne per pseudapostolos relaberente in priftina uitia, teftatur fibi in animo effe inuifere illos, cum autoritate interminans, neta ·les eos offendat, ut lui diffimilis effe cogatur, aut ne ficut epiftola fæuire coactus eft, ita pre sens quots sæuire cogatur, quod antehac non fecerit, cum suo sure potuisset. Hæcagitin calce capitis duodecimi, & capite decimotertio. Græcorum inscriptiones testantur hane epistolam missam e Philippis per Titum & Lucam. Cæterum argumenta, quæ nulloau tore, sed commoda breuitate habentur in latinis codicibus, testantur, per eosdem millan e Troade, nam huius loci meminit capite fecundo.

ARGVMENTI FINIS.

## IN EPISTOLAM PAVLI AD CORIN-

THIOS POSTERIOREM PARAPHRASIS PER
Des. Erasmum Roterodamum CAPVT 1



A V L V s legatione fungens nomine Christi Iesu ex autoritate del patris, simulci Timotheus frater consortio religionis, collega communione offici; gregi Christiano qui degit Corinthi, nece Corinthi solum, uerumetiam omnibus sanctis, qui Christo seruiunt per totam Achaiam, cuius metropolis est Corinthus, precamur uobis gratiam & pacem, concordiamo, largiente domino Iesu Christo, & huius patre deo, quem cum illo comunem habemus patrem. Verbis bene ominantibus, prædicandus est, ac laudibus uehendus deus, &

idem pater domini nostri Iesu Christi, qui fons est & autor omnis beneficetiæ, ac deus no formidabilis pijs, sed à quo proficiscitur omnis nostra cosolatio; qui non cessat resocillare ac subleuare nos apostolos, quicquid undecung nobis inciderit assicionis; ideb facit nobis

Sene dictus deus

nobis tantum confulens, ne fracti malis deficiamus, uerumetia uobis omnibus: qui ut no Aris malis pro mutua charitate discruciamini, ita nobis refectis, solatiŭ & ipsi capitis, no Brock exemplo spediuinæ refectionis fortiter perduratis in afflictionibus tolerandis, con fidentes deum nec uobis affliciis defuturu, quem uidetis nobis oppressi ac penè extinciis presidio suisse: qui pro modo maloru, quibus premimur, teperat consolatione suam. Non piget afflictionu, quas ob Christum, et exeplo Christi perpetimur. Is quo graviora passus est, hoc maiore solatio fruitur. Et nos, quo grauius afflicti sumus huius causa, hoc eode opi culate maiore solatio refecit deus malis exemptos, ut uos in uobis idem speretis, quod in nobis factum cernitis. Proinde siue quid affligimur rebus aduersis, id facit ad animandos uos, uestræģ saluti conducit, ut nostro exēplo cõsirmati, fortiter feratis asperrima quæg, quoru tolerantia, licet amara sit, tamen est salutifera. Siue recreamur depulsa maloru procella, rurlus & hoc facit deus, quo nobis lubleuatis ueltros reficiat animos, ne præ dolore deficiatis, sed uicissitudine malor ac solatif possitis & ipsi perpeti, que nos perpetimur. Quod quide ita fore cofidimus, ut quemadmodu participes estis afflictionu nostrarum, ita litis & lolatij nostri participes: & quemadmodữ nobis diuexatis indoluistis antehac, ita ereptis gratulemini, quado cõuenit inter amicos bonoru pariter ac maloru este societa tem Magis aŭt gratulabimini, li plene cognoueritis, quanto malorŭ turbine perculli fueri mus in Alia. Nam illic mirum in modu pressi sumus affliction u pondere, prorsus gravio/ Non enim uo/ -re, quàm pro viribus nostris. Nam eò uentum erat, ut de vita quog desperaremus, nimi/ lumus uos sum impares feredis tot tatisci malis. Tantaci persequution i erat uioletia, ut non solum ignorare alí diffideret nos posse subsistere, uerumena ipse noster animus diffides suis uiribus, nihil nili mortem præ oculis haberet, neg quicquam prælagiret, nili supremum exitium. Huc nos deduci passus est deus, ne quid fideremus nostris uiribus, sed ipsius præsidio, quod tum maxime folet esse præsto, cum maxime nos humana præsidia destituunt: qui cũ uult, anon folum eximit à mortis periculo, uerumetiam extinctos ad uitam reuocat. Quantum ad me pertinebat, iam mortuus, iam extinctus eram, uerum ab hac morte me deus eripuit, & nunc etiam eripit, de quo cossidimus, quod & in posteru sit erepturus, maxime si uestre preces accesserint, qua mihi dei fauorem concilient: ut quemadmodum multorum uotis, & in multorii commodum leruamur, ita multifariam per multos agantur gratiæ deo, pro nobis servatis: quasi beneficium dei, quo mihi contigit incolumem esse, non in unum me qui feruor, fed in omnes quorum bono feruor, collatum uideatur. Alioqui quantum attiv Nam gloria netad me, domi habeo quod me uel in medijs afflictionibus soletur, at ce etia ad gloriatio, nostra hee est , nem uso erigat exhilareto: nimirum hic animus sibi testis ac conscius, quod non, quem/ admodum faciunt quidam apud uos, per ostentationem humanæ doctrinæ, quæstum ue nantes, sed per simplicitatem acsynceritatem deo dignam uersati sumus in Euangelico negocio, cum in omni Græcia, tum præcipue apud uos: quorti gratia cum tanta perpelli simus, nihil unquam tamen mercedis à uobis uel expectaulmus, uel ceplinus, ne cui dare ur ansa suspicandi, quod ad nostru quæstu uos captaremus. Hec non arroganter a me die cuntur, sed uere. Non hæc uane de nobis iactamus, ipsi fecistis periculum: negenim nos unquam aliusmodi comperistis, quàm quales suisse nos testamur his literis, quas legitis: necalios nos facimus in epiltola uerbis, quam quales nos apuduos præstitimus facilis. Quin etia spero fore, ut quales nos haclenus ex parte comperistis, tales semper experturi sitis, ut merito pollimus utrice de alteris gloriari, si ut ego uobis præstiti syncerum aposto lum, îta uos tanquam grati dociles de filij, parentis ac doctoris officijs animode respondea tis. Iaclent interim alijsese apud homines, qui me uelut hominem reieclum & affliclum aspernatur, Certe cum uenerit dominus, nec ullus erit fuco locus, ibi de uobis gloriabori quos Christo lucrifecerim: & uos uicissim de me, qui nihil uobis tradiderim, nisi quod Christo dignum esset. Hæc siducia mei animi sibi bene conscij, simulo spes de uestro profectu concepta, in causa fuit ut in animo fuerit antehac inuisere uos, quo uos duplici gau dio afficerem: primum ob epiftolam, deinde ob præfentiam. Statueram enim, ut in Macè doniam proficiscens, uos obiter inuiserem, ac rursus è Macedonia reuersus ad uos me rev ciperem, id quod proximis literis pollicebar, atquita deducetibus uobis proficifcerer in lu dæam. At illud interim ueniet in mente alicui, cu hæcstatuissem in animo, num per incon stantiam mutauerim sententiam, aut humano consilio non præstem, quod præstare uo/

cupiditati mez, quod intelligere magis esse in rem uestra, ut dilato reditu meo castigaren/

servio vestris comodis, ut hac in parte nusqua vacillem, sed semper præstem, quod vestra

arbitrer, ut quicquid decreuerimus expedire, idem præstemus, Sed non fallit deus, cuius

Vt sit apud tur quidă, quos impuros uidere nolui, Semper in hoc mei similis & constans, quodubice non non suaserit utilitas, semper sugia, quod intellexero uobis inutile fore: no quod in nobis situm

Quot quot enim promiff.

præsidio factum est, ut sermo noster, quo uobis illius Euangeliñ prædicauimus, non ua cillarit, sed semper sui similis fuerit. Neg enim humana uobis prædicauimus, sed rem soli dam, efficacem, & immutabilem constanter eodemé; tenore uobis tradidimus, ego,Syluanus ac Timotheus, yidelicet filium dei lefum Chriftum, cuius nomen nõ fuit inefficaz apuduos, sed potens & efficax fuit: non nostro præsidio, sed ipsius beneficio. Haclenus experti dotes sancii spiritus tenetis arrabone, nec fallent, quæin posterum promissa sunt. Etenim quæcuç sunt promissa, per illum fidelia sunt, & per ipsum indubitata sunt, cuides betur hac gloria. Neg enim nostra promissa sunt, qua uobis proposuimus. Autorestde us, nos tantum ministri sumus ac nuncij. In illius gloriam cedit, si quod illius nominepra dicamus,uerum coperitur & efficax.Porrò quod nos Chriftum coftanter predicauimus, quode uos in suscepta Christi religiõe perstatis, dei muneris est: qui quo magis ipsius pro missis fideremus, & arcanis dotibus suis unxit nos, ac mentibus nostris sigils quoddam impressit, quin & spiritum suum indidit cordibus nostris, uelut arrabonem acpignus in posterum promissæ felicitatis. Itag; ne quis tribuat inconstantiæ, quod huc usg distule rim reditum meum ad uos, deum animi mei teltem facio, quod hactenus non ueni Corin thum, haud factữ effe odio ueftri, fed benigno potius animo, ne fi prius ueniffem, coge<del>rer</del> fæuire in quoldam, qui nondum relipuerant, quos tamen interim emendatum iri confide bam.Maluí me uobis aliquanto ferius reddere, modo meus aduentus mihi fimul ac uobis est incundior, quem tristem ac nubilum esse nolebam. Neg uero hæc minaciter atg ime Non quod do perolius dicla uideantur, sed emendandi uestri gratia. Non dominamur nisi his, qui pecca minamur fir runt. Itaq fidei nomine nullum habemus in uos dominium, in qua perseueratis, sedestin dei westra quod in uobis correctum uolebam. Adeo uero non comminamur istis, quo nostram in uos autoritatem oftentemus, ut potius hac uia ueftro gaudio confulamus, quod nole

bam ob quorundam impuros mores meam& necelfariam feueritatem ullo mœrorecon

CAPVT

Statui autem boc ipsum apud me

taminari.

Mo quoniam uos superioribus literis necessario in mœrorem conieceram, damnato incesto, uisum est mihi non committere, ut aduentus quoq meus nouum mœrorem adferret mihi pariter ac uobis. Optarim uobis semper esse uoluptati, mœrori nunquam, si per uos liceat. At si quando prouocatus admillis quorundam cogor, dum emedo paucos, omnib. mœrorem inijce

re, mœrens iple, quis erit qui me rurlus exhilaret, nili is que ego mœrore affecero: Id fiet si cospexero correptionis amaritudine sanatum, uoso sanato gratulantes, queadmodum antea mœroris eratis participes. Atq; hac eadem de caula (cripfi uobis banc epiftolā,pri/ us quam uenirē, ne si uenero ad uos, dolorē capiā ex his, ex quibus par erat me uolupta. tem ac folatium capere:præfertim cum uos fic erga me cofidam affectos effe, ut fiue moze ream ob emendatione quorunda, mœror meus lit omnibus uobis mecum comunis, liue gaudeam ob castigatos aliquos , gaudium meum situobis item omnibus com mune . Niv hil mihi triftius,quam fi uidero in uobis,quæ ueftra professione funt indigna. Nihil letius, quam si cospexero nihil esse in uobis, quod uituperari possit. Proinde supra modum pere cullus tanti flagitij probro, quod inter uos compertum est, has scripsi literas non linegra ui cruciatu animi, & anxietate cordis, nec abig multis lachrymis, non quo uos contrifte. mini, fed ut intelligatis affectum & amorem meum erga uos, qui quo propensior est atq uberior in uos, hoc gravius discrucior, si quid turpitudinis in uobis extiterit. Quod si quis mœroris caulam dedit, non metantum cotriltauit; led aliqua ex parte duntaxat, cum me cum uos omnes contriltauerit. Verum latis lupplicij est isti homini(nece enim prodonov men, & facinoris non libet meminisse, cuius pœnitet autorem) quod sic palàm in consper clu omnium correptus elt, ac uitatus ab omnibus. Datū elt hoc illi lanando, cæseris is der terrendis. Nűc lupereft ne quid a uobis adijciatur morroris afflicto, quin pottus qui pece cantem

cantem horruillis, ijdem pænitenti condonate:mærentē cololamini,ne qua fiat, ut is im modico dolore absorbeatur. Quapropter obsecro uos, quoniam illum charitate, no odio condemnastis:nec in aliud condemnastis, quam ut relipisceret ac seruaretur, efficite, ut hic guog experiatur efficacem in feuestram charitatem, ut alacriter & amanter recipiatis cor reclum, quem mœrentes eiecistis. Nam hoc quocs fuit in causa, ut hasce literas uobis scri berem, quo uidelicet experirer, an meisiussis in omnibus obtéperetis. Obtéperastis con demnantes, quem condemnari iusteram, Obtemperabitis & in gratia recipientes, cui uo/ lo uos esse reconcilíatos, ut ubico nostra uoluntas consentiat. Cui uos condonatis aliquid Vt no circum eidem condono & ego, ratus mihi satis sactum, si uobis uidero satis sactum. Nam & ipse ueniamur à fi quid cui condonaui, uestra causa condonaui, teste & approbante Iesu Christo, ne per de satana sperationem aliquem è nostris sibi satanas usurpet, nobis ademptü. Nec enim ignoramus illius animum, qui non folum per uoluptates, uerumetiã per mœrorem infidiatur nobis, illicad flagitia pellices, hic in desperationis barathrum præcipitans. Cæterű ubi uenissem Troadem prædicaturus filic Euagelium Ielu Christi, & ostenderetur, fauete deo, fructus copioli spes, male discruciatus sum animo, quod ut sperabam, non repererim illic Titum frantê & collega meum, cuius auxilio mihi fuillet opus ad lultinendu negocij podus. Itacz dimillis illis abij in Macedonia, non line graui periculo: led gratias ago deo, qui Christia. ninominis triumphufemper per nos circunfert, & illustriorem reddit, indies latius corru scante Euangelijgloria, quick nusqua locorum non spargitsui noticia, nostro præconio, ueluti thymiamatis suaue olentis uice nobis utens. Nam Euagelij gloria ubicz gentiū prę/ dicates, quid aliud quam Christi spargimus fragrantia, per se quide gratam, ac salutarem omnibus, sed multis ipsorum uitio exitiabilem: salutarem his, qui credentes Euangelio sa/ Jutem consequentur, mortiferam his, qui reficientes mortis damnationem fibi condupliz cant, pristinis flagitijs, ingratitudinis ac pertinaciæ crimen addentes ad id præstandum, quotus quilge est idoneus: Qui hoc uelit fungi munere, nihil aliud spectet oportet, qu'am. Christi gloriam. At sunt qui ad ambitionem aut quæstum docentes Euagelium, non tam Christi spargunt odores, quam suos sucos, & sibi proficiunt, non Christo: a quorum mo/ ribus nos longe abhorremus. Negenim nostris copendis servientes, humana doctrina uitiamus fermonem dei, fed fyncero pectore tanguam ex deo, non ex nobis profectum. tradimus, ide; deo iplo telte, in gloriam Ielu Chrifti. CAPVT

Eduereor, ne cui uideamur hæc rursum apud uos iactare, quo uobis simus Incipimus iteres alijs commendatiores. Quid opus commendatione, cum res ipsa com rum nosmetre mendet hominem : An nobis opus est comendaticijs epistolis, quas circun ipsos comendationes produces of comendations and company of the comendations of the comen ferunt pseudapostoli, uel ab alijs impetratas ad uos, uelà uobis ad alios:

Nihil moramur epistolas huiusmodi. Epistola uiua, qua satis nos commenza dari putamus, uos estis Corinthij, cordibus nostris inscripta, quo facilius ubique mecum circunfero. Ea passim & intelligitur & legitur ab omnibus hominibus, ut iam alijs episto lisnon sit opus, quando per uestram pietatem satis testatum est omnibus, quales fueri/ musapostoli: & deuestro in nosanimo sic confidimus, utosficio commendati per nos iplos, non egeamus hominum commendaticijs literis, dum synceritate fidei, uitach euan gelica declaratis, quod sitis epistola Christi, ab illo quidem scripta, sed nostro ministerio: scripta uero non atramento, quales sunt quas scribunt homines humana docentes, sed lcripta (piritu dei uiuentis: neque rurlus infcripta tabulis faxeis, quemadmodum infcri/ buntur leges humanæ, sed tabulis cordis carneis. Animi uestri, quibus euangelicam doctrinam impressimus, nobis membranæ uice fuerunt, lingua calami, sed Christus ipse Fiduciam aut dicauft per suum spiritum, quod scriberemus. Cæterum quo præstantior est euangelica tale babemus doctrina quam lex Mosaica, hoc potior est nostra, quam illius opera. Non hoc tantum facinus arrogamus nobis, sed tamen quod uerti est loquimur, teste deo, qui per Christum nostro ministerio peregit quod dicimus. Alioqui qui nos sumus, ut nostris uiribus uel co gitare quicquam eiusmodi possimus, ne dicam efficere: Sed si quid ualuimus aut ualemus dei beneficio ualuimus acualemus: qui ut nobis adelt laborantibus, ita munus hoc dispen fandi noui testameni nobis delegauit, ut uobis impartiremus non uetus testamentu, quod apud pseudapostolos crassum est, & in litera situ, cuius administratio Mosi credita est: sed " nouñ, quod spirituale est ac cœleste, in affectibus situm, non ceremonijs Non est diuersus

autor qui delegauit, sed diuersa functio est, ac longe præstantior apostolica. Nam litere, quæ Moss credita est, præscriptis legibus ad mortem adigit, dum & per occasionem initat peccandi libidinem, & peccantem capitis supplicio punit. Contra spiritus, qui pereuan gelicam doctrinam confertur, condonatis omnibus superioris uitæ comissis, mortemme ritis uitā offert. Quod fi lex illa prior, quæ literis infculpta faxo, morte adferebat prætari catori, gratiam non coferebat, tantum maiestatis habuit & gloria, ut cum iterum deferret tabulas Moses, Hebrai non possent intueri uultum eius, ob dignitatem ac maiestate, que tamen erat aliquando peritura: cur non potius cuagelica functioni fua dignitas eritacma iestas, qua per fidem & spiritus benignitatrm æternasalus cofertur. Si tantus honos suit legi, quæ damnare potuit, seruarenon potuit:longe plus honoris meretur euangeliti, per cuius prædicatione non solum aboletur peccatum, uerumetia iufitia confertur. Quibus in rebus cancum est discriminis, ut si quis propius conferre uelit, quod per se magnificum fuit, nihil omnino dignitatis habere uideatur, uelut oblcuratum eminenti gloria dignitatis euagelica. Etenim fi lex, qua ad certum modo tepus data est, mox antiquada, tantum haz buitapud homines dignitatis, multo plus dignitatis habet Euagelica lex, quæut omnib. Habentes igi/ datur, ita nunquam est abroganda. Siquide nouum testamentum, quo uetus antiquatur, tur talë spem æternum dicitur à Christo, quemadmodum docui superiorizpistola. Huius rei certissima persuasione freti, non utimur inuolucris, sed libere ac palam Euangelij lucem ingerimus, confifi & eã effe gloriã huius legis, ut cælari non debeat, & uos effe ea firmitate puritateix mentis, ut intueri possitis. Proinde non facimus quod à Mose factif legitur, qui cum poss priores tabulas diffractas lecundas inferret, uelo faciem texit, ne in hanc oculos defigeret Ifraelite, néue illic hærerent perpetuo, cû uel hoc argumêto fignificaretur eis abolendam illius legis gloriam, quæ ne tum quidē fulgebat inligni gloria , cũ ferretur: nam fruftm glo riofum eft, quod cernere non licet. Hic typus illius populi craffitudinem depingebat, qui uidens nõ uidebat,& audies non audiebat: ut quod in Moli facie gerebatur, id inillonim mentibus uerissime gereretur, quas uelut hebetudinis uelo obtectas, habebat excecutas. Quin & hodie manet huic genti uetus illa cæcitas, ut cum legis libros legant, tamen non intelligant : & illum studio legis pertinaciter reijciant, cuius aduentu lex ipsa sese testatur antiquandam. Sic igitur cum legunt uetus teltamentum, ut nouum in eo promiffum nov lintamplecti, nónne manet illis etiamnum uelum illud Mosaicum: neceo per fidem amo to perspiciunt, quod per Christum antiquatur inuolucrū illius legis? Mosen suum adhuc mordicus tenent, cum uenerit quem Moles audiri iuslit. Hunc legunt in synagogis suis, sed crasse legunt, nihil spectantes nisi corporalia, cum lex sit spiritualis, si quis perspicaces adferat oculos. Obstat nimirum illis in hunc uses diem welum, quod cordibus illorum op pansum est, id tollitur per fidem euangelicam. Verum ubi & illi relicta crassitudine men tis,amplexiq; comunem fidem, fele converterint ad dominu, tum aufer etur velum, quo cernât ea, quæ no cernuntur, nili purgatillimis oculis fidei. Moles corporalis erat & craß Dominus aut sus, at dominus lesus spiritus est, no ea doces que corporeis cernatur oculis, sed inuisibilia, spiritus est quæ per fide credantur. Mosaica lex, quonia metu supplicior ontinebat in officio, serui lis erat, & uelum seruitutis est indicium. At ubi spiritus domini lesu, qui secretos additstiv mulos, ut iniussi quog feramur ad officia pietatis, ibi libertas est. Nullus ad fidem copel litur. At qui uere credidit, ultro uitat turpitudinem, & innocentiam amplechitur, ac longe plus præstat uolens impetu charitatis, quam à Iudæis potuerit extundi poenarum metu. Cæcutiunt igitur illi, qui fidei carent oculis: nos retecta facie, per lynceram fidem domi ni gloriam intuemur, cuius fulgorem dum speculi ritu excipimus, quodamodo transfor mamur in eandem imagine, in alios transfundentes fulgorem à domino acceptu. Quema admodii olim Mosi facies ex colloquio dei, ceu speculum ex obiectu solis reluxic ira no

Ideo habentes
bane admini/
frationen

CAPVT IIII

Roinde cum misericordia dei nos tam inclyte felicitatis precones ac ministratione apostolica, non seguiter quad est, obimus, sed ne man alamini/ que dedecori congruunt, non glorie; non per altutie fucos uitamagentes,

fter animus secretis incrementis indies magis ac magis afficitur, ac proficità gloria ingle

riam, ob familiaritate dominici spiritus agentis iam nunc inuisibiliter in nobis, quod ol

nece per humanæ doctrinæ uafriciem insyncere tractantes sermonem dei, sed propalam ne libere, citra 🕏 fucum omnem omnibus patefacientes ueritatem nudam, nuflo uelatam nubilo, ita nos gerentes in hocofficio, ut ipla uita citra humanam commendationem nos commendet apud omnes homines, teltes & confcios fynceritatis noftræ: nec apud homi nes modo, qui falli possunt, uerumetiam apud deum, qui nihil no perspicit. Elucescit itacs per nos Euangelij ueritas, nulli non conspicua. Quod si sint adhuc quibus non patet, & ideo non confert salutem, ipsorum uitio sit, non Euangelij, nece nostro. Siquidem queme Deus buius se admodum de Ifraelitis dictum est, ita hi quoquelum habent cordis oculis impolitum, ne enli que per le clarissima sunt, cernant, ac uelut in medio sole caligent. Nam secum adferunt oculos impuros, et mundanis cupiditatib. uitiatos, quibus fatanas huius feculi deus (nam deum illum libi faciunt, qui huic magis auscultant, quam deo uero) excecauit mêtes in creduloru, obteclis illorum oculis, ne possit illis illucescere lumen ueritatis euagelica, per quam declaratur gloria maiestasci, no Mosi, sed Christi, qui est imago Dei patris, ut per filium æqualem,& patrem liceat cognoscere. Nece enim iuxta quorundam morem nos iplos prædicamus, ad nostrum quæstum aut gloriam tradentes Euangelium, sed prædie camus lefum Christum dominum nostrum: huius dogmata tradimus, non nostra: huic ceu domino laboramus, quicquid laboramus, nobis adeo nihil arrogantes, ut nos fatea/ mur uestros esse servos, ministrantes vobis in Euagelio, non metu vestri, aut spe compen dñ, fed propter lefum, cuius amore, cum fimus liberi, no fmet omnibus ueluti feruos fubíi cimus.Laborauimus & ipfi quondam eadem cæcitate, qua laborant adhuc quidam. Nec ipfi nobis lucem hanc peperimus, led deus, cuius iulfu primum cõdita est lux, à quo prov ficifcitur omne lumen, discussis animi nostri tenebris, iussi illic emicare lumen ueritatist quin ipse potius, ut est æterna lux, illuxit cordi nostro, quo per nos deinde latius apud o/ mnes elucesceret ipsius maiestas innotescens per Euangelij prædicatione, quo dominum Iefum prædicamus, in cuius facie clariffime refulget imago gloriace patris. Sed interim tanta res in animis duntaxat geritur, cum iuxta corporis speciem abiecti milerio, uidear mur, & the faurum tam preciosum circunferimus in fictilibus uasculis, hoc est in corpur Habemus ant feills afflictioni contumelizes obnoxijs: sic deo uslum est, nec temere uslum est. Nam ile thesaurum lud cauit, ne forte beneficij magnitudine ac miraculorum sublimitate, quæ per nos gerun tur, elati, nobis aliquid hinc uindicaremus, sed coscij nostræ imbecillitatis, intelligeremus eminentem illam potentiam, quæ data est apostolis, non esse nostrarum virium, sed solius dei, dum ipli quotidie per nostram imbecillitate malis affligimur, sed dei presidio in perfe rendis malis perduramus inuicii: dum modis omnibus premimur quidem aduerlis rez bussat non anxij reddimur:redigimur ad egestatem, at non destituimur in egestate:perse/ quittionem patimur, at no in perfequutione deserimur: dejicimur & conculcamur, at sic, ut taménon pereamus, & hac in parte pro uirili dominum lesum quem prædicamus, imi tantes. Is semel mortuus est pro omnibus, nos quotidie mortis periculis expositi, ueluti mortem illius in corpore noltro circunferimus, uitam hanc uobis impendetes: ut quem? admodum morientes pro uobis, lesu mortem imitamur, ita uita quoque lesu, qua more tuns reuixit, declaretur n nostro corpore: siue dum per illum eripimur à morte, siue dum contempta corporisuita, palam testamur & asserimus corporum resurrectionem. Nece enim tam uilis esset nobis uita corporis, si crederemus semel extinctum, nunquam esse reuiclurum. Fit itags nouo modo, ut uita Christi immortalis per afflictionem corporis nostri morti obnoxij, uobis siat testatior. Acmortis quidem impetus in nostrum impine Habentes aut git caput, caterum uita fructus, qui nascitur ex morte nostra ad uos redit, quorum gra/ eunde spiritit tia nos his malis exponimus. Nec tamen ob idnos pœnitet Euangelij, siquidem cum do num fidei, qua futuram immortalitatem speratis, quod per nos animis uestris infusum est, idem habeamus & ipsi, sit ut quemadmodu Dauid in psalmo mystico testatur, se ideo loqui, quia crediderit, ita nos nostra fiducia freti, non dubitemus cum capitis periculo prædicare ueritatem Euangelicam, certi nimirum, quod qui fuscitauit à morte dominum lestist, nos quog pro illo mortuos, per illum suscitaturus sit, simulá uobiscum exhibi turus in communi refurrectionis gloria, quos hic copulat fides communis. Sed siue afflix gimur interea, liue liberamur ab afflictione, omnia ueftra caufa fiunt, quo latius apud uos spargatur Euangelij ueritas: & quo plures relipiscunt, hoc plures agant gratias, no nobis,

TOW.7

fed deo, ad cuius gloriam pertinet ut fides, quam omnibus communem effe uoluit, quam latissime propagetur. Hac spe, atque hocanimo freti, nullis malis delassamur, imo porios inualescimus, haud ignari, quod licet exterior nostri pars corpus, quotidianis laboribus paulatim conficiatur, tamen animus interior ac melior nostri pars, indies deficiéte corpo re, uegetior fiat ac ualentior, ueluti malis iplis repubelcens, ac futură immortalitatem ple lentiens. Siquidem corporis afflictio, qua Euangelij gratia lucipimus, leuis est ac mome, tanea, Sed hæc leuis afflictio, non leue pondus, imò pondus ineffabile gloriæ parit in no, bis, dum ob leuem afflictionem pro Christo susceptam, summa felicitate digni reddimur, & temporaria mors pro Christo obita, parit nobis præmiti immortalitatis æternæ, cuius spe fulti, corporis uitam pro nihilo ducimus, haud spectantes ista, que uidetur oculiscor poreis, sed ea quæ non uidentur nisi oculis fidei. Nam quæ hic cernuntur, præteræ quod nec uera funt bona, nec uera funt mala: quod genus funt lucru, honos, uoluptas, uita, dam num, ignominía, cruciatus, mors: ne diuturna quidem funt, cum ea quæ cernuntur oculis fidei, sint ut uera, ita & æterna. CAPVT

Scimus enim quoniam si.

Acnimirum fiducia, uitam quoce uilem habemus, certò scientes, quod etia si contingat in terris animam excuti ex huius corpusculi domicilio (quod ta bernaculum dixerim uerius, & domicilium, ut in quo non liceat comorari diutius, quamuis ablit qui exigat) paratam elle domü aliam in cœlis, unde nunqua simus enciendi. Hac domus quonia lutea est, & ab homine condi-

ta, uelimus, nolimus, indies collabitur, ut nemo demoliatur; no aliter atgr cernimus adifie cia, quæ manibus homini construuntur, uetustate corrumpi. Quod ab hominibus condi tum est, non potest esse diuturnum: quod à deo restitutum est, iam ce cœleste factif, non sen 'tit temporis iniuriam. Nam ex hoc corpufculo adeo non horremus emigrare, ut hic inter rim luspiremus, optantes exonerari farcina mortalis corporis, quo grauatur in terris ani mus alio gesties euolare, & glorificati corporis domicilio tegi, quod nobis reddeture eco lo commutatum; li tamen hoc exuti corpore, non omnino nudi reperiamur, led ex-bonz uitæ fiducia, spe immortalitatis amichi. Siquide interim ingemiscimus, hoc onerati corpo re, tot malis obnoxio, non quod per se felix sit hinc emigrare, sed quod optemus hoc corpus in melius restitui, proce mortalitate dari immortalitate per resurrectionem, ut no ex políati corpore quod ad tempus poluimus, sed melius uestiti uideamur eodem, quod prò caduco recipiemus æternű. Nec est quod distidamus, qualibet incredibile uidetur, ut pro Qui aut effi, mortali corpore refurgat immortale, nullis obnoxium iniurijs. Deus est qui nos in hocip cit nos in hoc sum parauit, ut immortalitatis gloria fruamur, atquide interim pignoris & arrabonis uis ipsum ce, spiritu suum nobis impartijt, qui spem futuri præsenti confirmet afflatu. Ita quicquid inciderit tempeltatű, lemper animo fidéti lumus, non ignari, quod quam diu domi lumus in hoc corporis habitaculo, peregrinamur ac divulfi fumus à deo, cui nos propius iungit exitus, non quod interim deus non adfit nobis, sed quod nondum clare cernatur, quead modum tunc conspicietur. Nam interea conspicitur utcunce per fidem, sed uelut è login quo:tunc cominus, ut est uidebitur, nó per inuolucrum. Confidimus igitur, etiam si uelit nos deus in corpore diutius affligi, facile feremus spe futuri præmij, quic gd obtigerit: sed tamen optabilius nobis eft<sub>i</sub>li contingat ex hoc domicilio demigrare, ut diuulli à corpore, deo comínus iungamur. Quapropter enitimur, ut fiue cogamur perdurare in hoc domis cilio, liue quod optamus, contingat emigrare, hoc est slue uluentes, slue morientes, deo probemur. Neque enim sperare potest immortalitatis præmium, nisi qui deo gratus hinc decesserit, ne quis existimet adid sibi sufficere baptismum absq pijs factis. Siquidem im/ pij suo malo recipiunt corpora, quibus hicnon ad gloria dei, sed ad suas cupiditates sunt Omnes enim abuli. Pro meritis uitæ continget cuiq suum præmis. Ea nondum in propatulo sunt, sed manifestari tame oportebit nos omnes palam sisti ad tribunal Christi, ubi nihil erit operiti, quo quisto oportet mellem metat, prout sementem fecit in corpore, & recepto corpore tale ferat præmium, qualia erant, que gessit in corpore, siue bona, siue mala. Itaq; semper horrenda illum diem præ oculis habentes, damus operam, ut undice placeamus et hominibus & deo. Vtenin hominibus imponamus falsa specie pietatis, deo tamen cospicui sumus, qui mentium in tima perspicit, homines non item. Quanquam confido me sic egisse uobiscum, ut synces ritatem nostră apuduos cognitam ac perspectam habeatis. Nă hac gloria cotenti sumus,

Non

Non enim rurfus ob id efferimus officium nostrum, quo pluris fiamus à uobis, aut com/ modi quicquam a uobis uenemur: sed quoniam alios uideo gloriantes, quod ab eximijs apostolis sint instituti, damus uobis occasionem, ut de nobis item uobis gratulari possiz ris aduersus eos, qui uos hoc nomine deficiunt, quod apostolum abiectum & humilem nactifitis: qui licet non uiderimus dominum in mortali corpore, ficut uiderunt alij, taz men immortalem uidimus, & ab hoc munus apostolicum accepimus, quemadmodum cateri, nec minus præstitimus huius auxilio, quam cateri. Hac uestra causa commemo. ro, quo sit quod respondeatis, qui non contenti conscientia recle factorum, ex fastu ac su percilio gloriam humanam captant, cum animus fibi male fit confcius. Nihil nostra cauda loquimur: fiue magna de nobis iplis prædicantes, uidemur infanire, deo infanimus, ad cuius gloriam prædicamus, quæ per illum gessimus: siue mediocria de nobis loquentes, sani uidemur, uobis sani sumus, ad quorum imbecillitatem sermonem nostrum attempe ramus. Non per ia clantiam æquamus nos ceteris apostolis, sed Christi charitas nos com pellit, ut palam eloquamur, quod ad illius gloria facit. Nam in illius laudem cedit, non no ftram, li quid egregie per nos quidem gestum est, sed illius munere, quo magis testatū sit omnibus,mortem illius non infrugiferam fuille, cum omnibus exæquo prolit, ut per nos etiam uim suam exerat, non solum per eos, qui Christum in corpore viderunt, aut quibus est cum illo carnalis affinitas. Quin illud magis apud nos perpendimus, quod si Christus unus pro omnibus ex æquo mortuus est, omnes æque morti fuerint obnoxij necessum Quoniam si est, quos sua morte uoluità morte redimere. Atque ideo mortuus est pro omnibus, ut om unus pro ome nes exæquo sibi haberet astrictos, utes qui illius beneficio uiuunt per illum renati, no am nibus more plius sibi uiuant, sed ei qui pro ipsis mortuus est, ac pro ipsis reuixit. Ex hisce rebus æsti tuus est mandi lumus, non ex carnis propinquitate. Quin & ipli-licet de genere liraelitico gloria ripossimus, tame posteaquam Christo sumus initiati, neminem nouimus secundum care nem. Hos cognatos ducimus, qui fidei confortio nobis copulantur. Frustra igitur glorian tur quidam, quod gentem habent cum Christo communem, quod illi sanguinis propinquitate iuncli funt, quod cum eo corporalem habuerint confuerudinem. Caro ad tempus exhibita est, Nunc sublato corpore, ac misso spiritu, iuxta spiritu uult agnosci, eum si sibi proximo gradu cognatum ducit, qui maxime fidit iplius promissis. Nec est quod nos po steriores apostolos qui quam hoc nomine minoris faciat, quod Christum mortali corpo rein terris uersantem non nousmus. quando etiam si contigisset nouisse, nunc eam notiv tiam que obstabat spiritui deposuissemus, & spiritualem factum, spiritualiter amaremus. Proinde quisquis per baptismum insitus est Christo, ponat ueteres affectus, non cogitet, hic ludæus est, ille Græcus, hic seruus, ille liber, sed meminerit unuquency renatum in no uum hominem,iam e carnali factum spiritualem. Vetera præterierunt,& ecce per Chrie stum repente innouata sunt omnia. Absint igiturillæ uoces hominum, hic Græcus est, hieBarbarus,hie Iudæus,hie modo cultor fimulaerorum,hie facrilegus. Defijt effe quod erat, & Christi opificio uersus est in nouam creaturam tam sui dissimilis, ut nulla bestia sit homini magis dillimilis. Sed quicquid nobis per hunc collatum est, id a patre profectum Omnia autem est, qui nos sibi recociliauit, deuicto peccato, per filium suum Iesum Christum: arg huius ex deo recociliationis prædicationem nobis idem commisit pater, ut quemadmodum filius pro paire legatione functus est apud homines, ita nos pro Christo legatione fungamur. Si quidem cum Christus uersaretur inter mortales mortalis, licet homo simplex uideretur, tamen deus pater etat in illo, per eius ministerium sibi mundum reconcilians, & per eum inflaurans in nouitatem, per quem olim condiderat mundum: tantacis clementia recepit homines in gratiam, ut non folum non ulcifceretur uita prioris admissa, sed ne imputaret quidem cuiquam, quod ante baptilmum gessisset, perinde quali iam no esset idem hoz mo, qui prius. Hanc reconciliationis gratiam per filium conferre uoluit, per nos prædica ri. Hac igitur ab eo commissa legatione sungentes vice Christi, tanquam deo uos exhore tantepernos, oblecramus nomine Christi, ut omissis pristinis uitijs reconciliemini deo. Nam is ut femel nos à peccatis eximeret, filium fuum, cum fit ipfa iuftitia, quodam modo uertit in peccatu, ut carne, quæ in nobis peccato est obnoxia, cinclus, fieret hostia pro no stris sceleribus expiandis, quasi facinorosus inter facinorosos cruci affixus, quo nos, qui Albilaliud quam peccatum eramus, per illum commutaret in fulticiam, no nostram, neg

legis, sed dei, cuius clementia condonata sunt admissa, ut posthae nos infitos Christopio iultis haberet, qui illum pro nobis habuit pro peccatore.

CAPVT

autem exhor/ tamur



 ${f V}$ pit hoc Christus, cupit hoc deus, ut ipsius beneficium fit in uobis efficax $_{f s}$ Proinde nostra opera simul & dei uoluntatem exequentes, & uestræ saluti consulentes obtestamur uos, ne committatis, ut semel gratis à peccatis exem pti, in priltină uitam relabētes, in uanum receperitis gratiam dei. Nunc licet sarcire, si quid labimur, at idem no semper licebit. Sic enim loquitur deus a

Esa.49 pud Blaiam prophetam: In tempore acceptabili exaudiui te, & in die salutis succurritibi. En adelt nunc tempus illudà deo promissum, placabile, quo deus non auersatur peccator rem ex animo relipilcetem: en adest dies ille, quo pie uiuendo salute assequi liceat. Seque tur formidabilis ille dies, quo frustra que retur recociliatio. Nos igitur studetes in hac par te nostro fungi officio, damus operam, ne qua in re cuiqua simus offendiculo, ne nostro uitio uituperetur Buangelium Christi, cuius ministri sumus. Vituperaretur autê si sicuiv ueremus, ut quod alios docemus, ipli non credere uideremur: fed modis omnibus ipla re noliplos comendamus, ut dignum est ija qui dei gerunt negociü, non suum. Quibus aut argumentis nos comendamus non faltu, non opibus, non quæltu, non præfcribendis ce remonijs, ut faciunt quidam, sed ijfdem rebus, quibus se commedauit Christus, nimirum multa patientia, quotidianis afflictionibus, necessitatibus, anxietatibus, plagis feredis, car ceribus, tolerandis seditionibus, ieiunijs, puritate uitas uere apostolica sciencia, mansues tudine, suauitate, spiritu sancto, charitate syncera minimech fucata, sermone ueraci, nihil non audentes, haud quidem præfidijs humanis, sed potentia dei: non instructi armis & opibus mundi, sed binc atog hinc septiarmis iustitia: a dextris, ut recla conscientia fultos non efferant res lecunda: à linistris ne consternent aduersa. Hac freti, per omnia pener tramus ad peragendum Euangelij negocium, per gloriam & ignominiam, per conuitia & laudes: pro impostoribus habiti, cum simus ueraces: pro ignotis habiti, cum simus nor ti: limiles morientibus, cum ecce uiu**amus:qua**li correpti, cum non occidamur:quali do*r* lentes, cum lemper gaudeamus; quali pauperes, cũ multos locupletemus: quali nibil bae bentes, cum per Christa omnia possideamus, pluses suppedites charitas, quam patrimos niã, li nostro iure uelimus uti. Sed quo me rapit fermonis calor: Non mihi tempero, quiu effundam quicquidest in animo. Os nostrum apertum est erga uos ò Corinthij, cor nor strum dilatatum est. Tantum fiducia concepi de uobis, sic audeo de uobis gloriari. Non me pœnitet fortis meæ, ne uos pœniteat uestræ. Si uos meo uoletis animo responderes est cur de nobis glorier, est cur nobis ipsis de me gratulemini, non est quod mea causa sitis Non angustia angustianimi. Si quid angustæ mentis in uobis est, ex uestris affectibus nascitur. Ego ue mini in nobis stræsalutis gratia nihil non tum facio, tum patior, uos non perinde respodetis amori mu tuo. Ego spe resurrectionis & amore uestri nihil non fero infracto pectore: uos cum idens maneat præmium, quum haclenus paterna charitate uos lim complexus (non hæc exe probro uelut hostibus, sedutapud filios charissimos commemoro) par est ut animi mae gnitudine patri respondeatis. Audete contemnere frigidas Iudaorum ceremonias. Aue dete contemnere mundum hüc, audete fidere bonis uestris. Angusti animi est, rebus præ fentibus effe contentum. Angusti pectoris est, nihil ambire, præter mox perituras bonor rum umbras. Christus uobis abunde diues est, abunde gloriosus, abunde potens, abunde felix, is unus uobis fufficiat, hunc amplectamini toto pectore. Agnofcite magnitudinē ue stram, agnoscite felicitatë, uosqi maiores ducite, 💆 ut cum incredulis habeatis comercië,

Plus est inter uos discriminis, que codem jugo copulari possitis. Nam quod omnino cont fortium iuftitiæ cũ iniuftitia; aut quæ comunio luci cum tenebris; aut quæ cocordia Chri Leuit.25 sto cum Belial: Diuersa numina, diuersa religio, diuersi mores, diuersa spes. Quid conue nit templo dei cum profanis simulachris: Nam uos estis templum dei uiuentis, que de de dum in mysticis literis ipse testatur deus: Inhabitabo in illis, & in illis inambulabo, & ero illorum deus, & ipsi uicissim erunt populus mihi dicatus, ac peculiaris. Quapropter sui dæi horrent ethnicum, uelut impurum ac profanti, atcgeius fugitant contagium, uosent deo vivo vere consecrati estis, exite de medio profanorum, segregate vos ab illorum con B/4.52 mercio, quemadmodu per Esaiam horratur dominus: Cum sancti, inquit, sitis, quod pele

humm est ne tetigeritis. Impij mores uere polluti sunt, & periculosum habent contagium, quorum comercio cauete ne uestra puritas inquinetur. No in loco, sed in affectibus est su ga quam fuadeo. Quod fi feceritis, tum uos agnoscam, ac recipia fanctus fanctos, tum me patrem sentietis, ego uos ut filios amplectar: Dicit hoc dominus omnipotes: ne quid diffi datis autori promissorum. CAPVT VII



Roinde charissimi, freti promissis huiusmodi dei, demus opera, ut promis Has ergo hafis digni uideamur. Purgemus nosipsos ab omni spurcitie, non corports so betes promise lum, uerumetiam animi, quo simul & apud homines innocenter uiuamus, & deo bonam mentem approbemus, plenam ac perfectam fanctimoniam nobis paremus in aduentum Christi, continente nos interim in officio non

hypocrisi sed timore dei, qui pro suis cuica factis præmium reponet. Ego totos uos, toto complector animo, tata est amplitudo charitatis erga uos. Vos uicissim mein uestros ani mos, ut sumus, recipite, quando quide alios recipitis, qui cum minus uos diligant, tamen onerant uos sumptibus ac fastu, grauant uos ceremonijs. Nos nemine læsimus, neminem adulterina doctrina corrupimus, a nemine quiequã extorlimus. No hæc loquor, quo uos damnem ac reijciam, sed quo reddam meliores. Siquidem ex superiore sermone meo satis perspicuum est, quod toto pectore uos coplector, & indiuulsa charitate prosequor, paras tus & comori uobis, & convivere. Nihil no audeo apud uos, tanta est de uobis fiducia: est guehemeter glorier de uobis, quos per omnia morigeros reperi. No dubitaui libere cor ripere delinquentes, sed ubi uos emendatos uideo, tanto expletus sum solatio, tam exube ranti gaudio perfulus lum, ut in omnibus meis afflictionibus absterserit animi molestia, dum uolupe etiã est, pro talibus pati, nam alioqui uarijs malorū procellis iaciati sumus. Erenim cum uenissemus in Macedoniam, nulla data est relaxatio à laboribus corpori no ffro, sed undice premebamur. Foris bellum mouebant hostes Euangelij: Intus periculum discruciabat, ne quos subuerteret astutia pseudapostolorum. Ab illis cædebamur, his in terim metuebamus, ne nostris malis consternati diffiderent. Sed deus qui reficit humiles & afflictos, refecit ac refocillauit nos per aduent Titi, non folum quod aduenerit, quem maxime cupiebamus nobis adesse, uerumetia quod lætus & alacris à uobis redierit. Eam uoluptatem à uobis haustam in me refudit, cum mihi referret, quantu uos haberet deside rium mei, cum exponeret mihi lachrymas uestras, mœrentium quod offensus nondu ue/ nissem, cum narraret, quo studio mea iussa exequeremini, adeo ut his cognitis per Titu, plus ceperim uoluptatis ex obsequio uestro, uestri correctione, quam mororis ex com, missis ceperam. Inuitus contristo uos, uerum quando bene cessit, non me ponitet, quod superioribus literis uos ad mœrorem adegerim, etiamsi quidantea pœnituit. Siquide tris stis illa mihi pariter ac uobis epistola, quanquam uos ad tempus mœrore affecit, tamen nunc mihi uoluptati est, non quod per nos sitis affecti mœrore, sed quod hic mœror uos adduxerit ad pænitentiam. Habet hic mundus suum mærorem, sed noxium & infrugise/ rum, cum homines ob iacturam pecuniarum, aut uoluptatum amissionem, aut ob iram, aut inuidiam animo discruciantur. Habet & pietas suum mœrorem, sed frugiseru ac salu Vtinnullo de tarem, quo sic estis affecti, ut bonæmentis lucrum feceritis, tantum abest, ut ullum ex me trimenta pat. senseritis detrimentum. Nam qui hoc mœret, quod deum offenderit, correctæ mētis pres bet argumentum, atcuita dolor adducit ad poenitudinem, ut non sinat hominem in pristi, na commissa relabi. Contra mœror, qui ex mundanis cupiditatibus nascitur, exitium ad fert, noxius corpori pariter atc animo. An non hoc ipla declarat res: Siquidem hic iple mœror, quo secudum deum fuistis affecti, quantum in uobis studium excitauits Quid di to studium, imò satisfactionem, qua uos apud me purgastis, testati uobis non probari tur pe commission, imò indignationem, qua sic sa uistis in flagitiosum, ut mihi fueritis ad leni tatem ac moderationem reuocadi, imò timorem quali periculum unius esset omniti com mune, imò desiderium ilico corrigendi quod erat admissum, imò zelum & ardorem imi tandi nos in profliganda turpitudine, imo uindictam denico, quòd ilico poenas dederit, qui peccarat. Nam modis omnibus declarastis uos esse puros, & immunes in hoc nego, cio. Proinde tametsi scripsi uobis super hac re, tanquam ad omnes pertineret, non scripsi tantum eius gratia, qui peccatti commiserat, aut eius in quem admissum erat: sed ob id po tius, quo uobis esfet perspicut, quanta me teneat cura uestri, teste deo, qui tantopere fuer

Tom,7

rim solicitus, ne l'erperet inter uos ista mali lues, & unius aut alterius peccatum toruni corpus contaminaret: ac uicissim innotesceret, quo studio sitis erga me, cuius uoluntati tam alacribus animis parueritis. Ea res cum uobis cesserit in solatiũ, ut qui gaudeatis esse : correctos, quos oportuit, gaudeo & iple ob gaudium uestrum: sed hac nobis uoluptatem auxit gaudium Titi, qui me commendante sic acceptus est apud uos, ut ab omnibus rev creatus sit illius animus, cum videret autoritatem meam tantum habere ponderis apud uos. Vnde fit, ut si quid apud illum gloriatus sum de probitate uestra, dec obedietia, non fuerim pudefactus. Nam huic periculo fefe exponit, qui commendat aliquem. Illumuo bis, uos illi commendaram. V trungs bene cellit, nam ut uos T itum comperiltis per om/ mia qualem uobis eum predicaram, ita quæ cunce de uobis iactaram apud illum, uera com perit ille. Itaq necapuduos, necapud hunc, pudet me uanitatis. Is cum & antehac diliger ret uos, tamen nunc expertus officium uestrum, ex intimis uisceribus uehementius etiam erga uos affectus eft, dum reputat ac recolit fuo cum animo, quanta cü alacritate uos om/ nes parueritis uoluntati nostra, quam ille detulit, quantach cum reuerentia ac timoreve nientē exceperitis. Gaudeo sane uos mihi compertos tales, ut nihil sit, in quo non debeam posthac de uobis confidere. Nece quicquam in posterum uerebor à uobis exigere.

CAPVT

Notum autem facimus uobis

Gitur ut hac quoque parte respondeatis & animo nostro, & reliquarumeco clesiarum pietati, certiores uos facio, quemadmodum adfuerit mihi deus in ecclesifs Macedonia. Nam promptis ac propensis animis receperunt Euange

VIII

lium, & adeo non funt deiecti meis, Silæg afflictionibus, ipli nobifcum afflir cti, ut fiducia Euangelij cum ingenti gaudio pertulerint omnia. Denica hoc uberius gav uisi sunt nobis ereptis, quo grauiora passi sumus. Hi cum sint tenues, extremæ ig pauper tatis, tamen erat tanta animorum promptitudo, ut ex inanibus etiam (crinijs, quicquid, supererat, depromerent in subsidia pauperum. Vnde factum est, ut quo pauperiores red derentur & exhaustiores pia benignitate, hoc magis ac magis ditesceret promptissimipe cloris candore ac simplicitate. Siquidem adeo non comperimus eos difficiles ad hanclar gitionem, ut uere testis illisesse possim, quod non solum pro uiribus, uerumetiam supra uires conferre uoluerint, animo fuperate facultates: adeo ut cum nos ueriti, ne post immo dicam liberalitatem,egeltas luad<del>eret</del> illis pœnitudinē, recularemus accipere, quod ultro offerebant, multa cum obtestatione rogarint nos, sineremus & ipsos in huius laudis ueni Et non ficut re confortium, ut de facultatibus suis nonnihil impartietes sanctorum inopiæ, uicissim il speranimus lorum pietatis fierent participes, non solum respondentes expectationi nostre, uerumetia spem omnem uincentes, qui non tantum obtulerint sua, uerumetia semetipsos ultro dede rint, Primum deo, deinde nobis quog, deo uolente, cuius afflatu mouebantur, ut nobis tam alacriter obtemperarët.Quorum animus adeo me delectauit, ut hortaremur Titum; ut quemadmodum iplius hortatu cœpiffetis hanc in fanctos munificētiam, ita quod cœ ptum esset in vobis consummaret, quo magis etiam illi sitis devincti, per que hanc quog: pietatis laudem fueritis colequuti, ne quid hac in parte litis inferiores cæteris. Imò quem admodum in cæteris dotibus excellitis,dono fidei,dono linguarum,dono fcientię,dono diligentiæ in administrando, dono charitatis, quam erga nos declarastis, ita hac etiam in

Charitatis in geniŭ bonum

dote sitis eximij:non quod id exigam à uobis, sed ideo Macedonum promptitudine com memoro, quo uos illorum exemplo prouocati, ultro declaretis charitatis uestræ syncerie tatem, hac quoce parte dominum Ielum Christum pro uiribus amulantes; qui cum effet diues,& omnium dominus, tamen quo nobis prodesset, ultro paupetem se fecit, homo factus dissimulata potentia, quo uos illius paupertate ditesceretis, ueluti permutatione rerum facta, qua humanitatis nostræ paupertate in se recepta, divinitatis suæ divitias nor bis impartiret. Itaq; quemadmodti fuperioribus literis cœlibatum à uobis non exegi, **led** ueltris consulens comodis suasi: ita & in hac re cosulo, no impero, & ob id consulo, quod existimem in uestrum compendium cessurum, præsertim, cum quod ntic suadeo, uos ipis citra meum fualum, non folum facere, uerumetiam ultro uelle cœperitis. Nunc igitur ku perelt, ut quod ultro copifiis facere, perficiatis; ut quemadmodum iampridem animum istum sponte susceptifis, ita Macedonum exemplo perficiatis, non supra uires, quod ab illis factum est, led pro facultate cuiulg. Non est acceptum beneficium, quod conferme

1

72

£2.

.

abinuito. Cæterum cum ultro suppetit animi promptitudo, satisest, si iuxta modum sa cultatif temperetur largitio. Nec enim exigitur ut dones quod non habes. Necs uero sie est exerceda benignitas, ut quibus donatur, suaviter & in ocio uiuat, qui donat ad inopia redigantur. Verum ut æquabilis quædam fiat inter uos commutatio, uidelicet, ut inter rim ex opibus, quibus uos abundatis, succurratur illorum egestati, ac uicissim illorum siz des ac pietas, qua superant illi, penset, si quid est in nobis diminutum, itaci fiat, ut utrisco communicantibus alteris, neutris desit aliquid, sed sit æquabilitas. Quemadmodum legi mus olim accidisse maioribus nostris in colligendo Manna, ut cui multu esset collectum, apud hunc tame nihilo plus superesset, qu'am apud eum qui paulum collegisset. Sic enim fcriptum est in Exodilibro: Qui multum habebat, huic nihil superfuit: & qui paululum Exodité habebat, huic nihil defuit. Pro tempore possidentur ista, ut his uelut in diem uiuamus. Nequis subductis in longum rationibus æstimet, quid sibi supersit. Alioqui futurum est utnemo sibi putet superesse quod cuiquam impartiat. Huic interim deest, tibi superest. Quod superest, impartiends pro præsenti necessitate. Si quid euenerit, ut tibi quogs desit imposterum, simili benignitatis uicissitudine subleuaberis. Porro gratiam habeo deo, cu/ Gratias ante

ab ecclesiis delectus sircomes & collega peregrinationis nostræ, quo nobis sit adiutor in colligeda pecunia, qua uestra largitur benignitas, ad ipsius domini gloria, cuius instinctu res agitur, ad declarandam omnibus animi uestri promptitudine. Refert autem, integros spectatæg probitatis uiros ad hoc adhiberi negocium, ne qua suspicio suboriatur infir/ mis, néue tantam pecuniarum uim quam ultro uestra benignitas donat, non alijs mos do, sed nobis quoque colligere uideamur, cum hinc præter officium colligendi ac perfe rendi studium, nihil nobis uindicemus. Necs enim fugit nos, uulgo maxime obnoxíam esse sulpicioni rapacitatis pecunia, præsertim ingentem, nec ulla re citius corrumpi men tes hominum. Addidimus his duobus uobis spectatissimis, & tertium, fratrem quendam nostrum, quem tamets uobis non perinde cognitus est, tamen ipsi sepenumero sumus in multis experti diligentem ac fidum, sed in hoc negocio, quam in cæteris diligentiorem, utplane confidam uos non dubitaturos, his pecuniam etiam quantamlibet credere: siue Titum spectetis, qui collega meus est, qui particeps est laborum meorum, quos uestra caula suscipio: siue cæteros buscadiuncios, qui præterquam quod fratres nostri sunt, suf/ fragijs ecclesiarum in hoc munus delecti sunt, per quos sic illustratum est Euangelium, ut merito non apostoli solum, sed & gloria Christi dici possint. Cum his igitur sic agetis, ut

ius instinctu res hæc Tito quoch sit cordi, perinde atos mihi, qui cum esset sua sponte pro/ ago deo pensus, facile accepit exhortationem nostram, imo non meo hortatu, sed suapte uolunta tead uos uenít, licet meis hortatibus alacrior. Milimus aut cum hoc fratre illu, cuius fides & integritas per omnes ecclesias in Euagelij negocio spectata est, & adeo spectata est, ut

nunc potissimum declaretis, quanta charitate nos prosequamini, quamos non sine caus sade uobis apud illos gloriati simus. Porrò quod officij contuleritis in hos, in omnes eco clelias contuleritis, quorum nomine ueniunt legati.

CAPVTIX Ihil enim est opus, ut in eo suma operam, quo uos extimulem scriptis meis, Nam de mini ad munificentiam collocandam in fanctos, cum mihi sit adeo cognita per/ serio quod speciación animi uestri promptitudo, ut non dubitem hanc iactare uel apud sit in fanctos. Macedones, in tantum, utuestro exemplo plenis prouocatis, non Corin

thus modo, uerum omnis ferme Achaia ad eandem munificentiam prome ptalitac propenla. Quanquam autem perspectum haberemus animum uestrum, tamen hos fratres nostros præmíttere uisum est, ne qua forte fiat, ut uane de uobis uidear apud alios gloriatus, hac quidem in parte, nam hactenus in cæteris meæ de uobis prædicationi respondistis. In hoc autem præmisimus, ut quemadmodum ante scripsimus uobis, matu recolligatur pecunia,& in promptu sit quod uisum fuerit donare; ne quo pacto fiat, ut si mecum uenerint Macedones, apud quos de uobis gloriatus sum, uosos repererint im/ paratos, nos erubescamus, tanquam uane de uobis gloriati; ut ne dicam, ne uos erubescav tis, qui hac in parte fueritis uestri dissimiles, cum in cæteris dotibus excellatis. Hac de cau suffum est operæprecium rogare frattes hos, ut priusquam un adeam, istuc irent, prepa raturi iam ante destinată ac promissam à uobis contributione, quo magis sit in promptus

quam

guam Grace loquentes, non abs re uocamus 3000 jay, id est benedictione, quod non gra uate, necy cum murmure & dandum sit beneficium, & accipiendum, sed uerbis bene omi nantibus: alioqui uidebitur extorlio, non collatio. Sponte tribuat qui uelit, & quantum quilo uelit. Tantum illud admonemus, quo quilo largius cotulit, hoc est copiolius præ Hoe auté dico mium reportaturus. Qui parce facit semetem, parce item messurus est, & qui seminatala qui parce ser criter benech ominans, pari modo messurus est quod seminauit, no uelut ex iussu nostro, sed prout quiles sponte destinauit in animo suo. Largius enim ac libentius dat qui sponte dat. Malignius donat, qui cum mœrore ueluti coactus donat. Atqui hilarem datore amat deus. Siquidem apud illum no fungitur officio suo, qui coactus suo fungitur officio. Nec eft quod metuatis, ne uobis beneficium istud pereat. Siquidem deus, qui quicquid ipsius amore confertur in fanctos, fibi patitur imputari, abunde potens est esticere, ut etiansi nihil ab hominibus ad uos redeat gratiæ, tamen cum fœnore ueftrum ad uos redeat bene ficium, si dederit, ut uobis & semper suppetat pecunia, quantum ad usum uitæ satis est, & infuper exuberetis ac ditefcatis omnibus pietatis officijs. Siquidem bona pietatis aciulti Pfd. 111 tiz pars est, munificentia, qua sanctorum inopiz subuenitur. Quemadmodum testaturet psalmographus: Dispersit, dedit pauperibus, & ob hociustitia eius manet in seculum le culi. Comprecor autem, ut is qui luggerit lemen facienti lementem, & panem in cibum fuppeditat, quick fortem largitus eft, unde nunc fuccurritis inopie fanctorum, femper fulficiat facultates uestras, quo subinde possitis illis succurrere, atque ita multiplicet semen/ tem uestram, simulé; augeat prouentum uestræ iustitiæ, ut in omni uirtutum genere locu pletemini, semperci proficiatis in omnem animi simplicitatem, at candorem, & indies uiliores habeatis pecunias, quæ dum erogantur non in quollibet, sed in sanctos, sit utuer stra liberalitas redundet in gloriam dei, dum uestra munificetia refecti pij, per nos gratias agunt deo, ut mihi quog nonnihil hinc præmij uindicem, qui negocium procuro. Siquie dem huius ministerij functione no hoc folum assequimur, quod uestra largitate refocilla tur egeltas hominű piorű, uerumetiá quo copiolior est uestra beneficéria, hoc à pluribus aguntur gratiæ deo, qui pietatem uestrã experti, pro ista benignitate uestra laudibus effer runt deum:quòd intelligant uos tanto confenfu obedire monitis Euangelicis,quíbus ob temperantes, libenter & alacriter impartimini facultates uestras, non bis solum, quorum negocium agimus in præfentia, uerum omnibus cæteris. Siquidem ubig fubueniendum est egentibus. Fit denique in suis precibus, quas gratideo pro uobis offerunt, optentuis dere uos, ut quorum eximia liberalitate reficiütur, eorum eximiam pietatem coram alpiciant, quam uobis à deo collatã, ex muneris magnitudine perspiciũt. Sed in primis haben dæ funt gratiæ deo, de hoc munere inenarrabili, quo & uobis istam mentê inspirat, ut do netis, & illis, ut uestris beneficijs non ad ocium aut luxum, sed ad laudandum deum pro-

Ipje autem ego Paulus

uocentur.

Erum ut his omissis, ad alia ueniamus, obtestor uos, non quiuis apostolus, sed ille ipse uobis abunde spectatus Paulus, qui uestræ salutis causa tantum malor & passus sum & patior: obtestor a ut per lenitate ac humanitate ber nignitatemos lesu Christi, ad cuius exemplu ipse memet apud uos desicio, sic me gerens iuxta specie, quasi sim humis quispia & abiectus, non præ

CAPVT

me ferens dignitatem & autoritatem apostolicam, quam pseudapostoli putant in fastu sitam, & tamen (ut isti calumniantur) cum absum, audacibus ac sæuis epistolis uos territo, uestra fretus obedientia: Sic componite uitam uestram, ne cum uenero cogar uti rur sus eadem considentia, qua uideor usus in quosdam pseudapostolos, qui me è suo metien tes animo, iudicant iuxta carnales affectus uersari uobiscu, quasi præsens uobis blandiar, seu captans uos, seu metuens, idem absens in literis me iactitem, ac nihil no audea. Quio quid ago, uestræ salutis & euangelij causa ago, non humano affectu. Nam licet hac mona li carne circundati simus, tamen non militamus auspicijs, ductura carnis, sed spiritus, deide præsidijs. Quatumuis humiles & imbecilli uobis uidemur, tame inermes no sumus, nec robur nobis deest, ad coercendos hostes Euangelij. Sed arma nostræ militiæ, que spiritua lis est, non sunt humano more, ferro, aut chalybe ualida, sed dei afflatu ualida sunt, ad dez moliendum quicquid admersus illum munitum uidetur. His demolimur ac subuertimus callida consilia, & omnem impiorum celsitudinem, quæ sese erigit, & extollit humanæsia.

bientiæ prælidijs, aduerlus scientiam dei, quam per Euangelium profitemur, nece deijcie anusando, sed & subigimus, & captiua ducimus omne humanam cogitatione, ut post hac obediat Christo, cui prius rebellis erat. Quod si quis obstinate rebellet, habemus & mindictam in promptu, aduerlus, omnem inobedientiam, qua uestra causa nondum usi su mus, ne læuies in eos, qui uobis admixti lunt, & quibus adhuc aliqua ex parte fauet none nulli, arbitrantes eos præclaros apoltolos elle, tranquillitatem publicam turbem, fortale sis ulurus in posterum, ubi sensero uestram obedientiam eò profecisse perfectionis, ut æt quis animis laturi ui deamini tales à uestro cotubernio semoueri, quemadmodum fecistis inuindicando incesto. Spiritualis est dignitas ac potestas apostolica, non corporalis. An uos adhuc ex ijs quæ uidentur apostolum æstimatis, quemadmodum uulgus ex ambitu ftrepituch fortunæ, aut satellitio principem æstimat: Nihil interim dicam de pseudaposto Quesecundi lis, illud in genere dicam. Si quisquam hoc nomine sibi fidit, q Christi sit, uel quod hunc faciem sunt mortalem uiderit, uel quod huic sanguinis propinquitate sunctus sit, illuditem apud se midete perpendat, quod quemadmodum ipse est Christi, ita nos quog Christi sumus, & hac in parte pares sumus, nec illi est, quo sibi placens, nos despiciat. Nece enim carnis commer/ cium nos Christo coniun ciores reddit, sed spiritus. Nihil aliud interim, quam æquo me exteris apostolis. Quod si uel amplius etiam aliquid mihi uindicem, glorias de potestate mea, imo no mea, sed a domino tradita, uerum in hoc tradita, ut prosim uobis, non ut no ceam, haud opinor, pudefiam, quali uane magis, qu'am uere sim gloriatus. Verum de po testatis magnitudine silebo, ne cui uidear territare uos minacibus epistolis. Sic enim ait quispia, quem honoris causa nondum nomino: Paulus epistolas mittit arrogantes, ac po tentes:cæterű cum adelt iple iã lui dillimilis,& corpore uidetur imbecilli, quod nihil præ seferat maiestatis, & oratio contemptibilis non refert eam autoritatem, qua tonat ac fulminat epistolæ. Quisquis hoc nomine nostram autoritatem despicit, illud sibi persuadeat uelim, quod qualis est absentis sermo noster in epistolis, quem ilti grauem aiunt, talis est &prælentis uis atgs autoritas,fl uilum fuerit ea uti. Verbis oftentare, quod re præftare nõ pollim, aliorum est, non meum. Non enim pollumus animum inducere, ut nosmetiplos Non enim au conficiamus in numerum iltorum, aut etiam cum talibus noliplos conferamus, 🗀 i le nõ demus nos in 🖊 factis, sed fucis, ac magniloquentia comendant, nequaquam intelligentes interian, quod serere ipli fefe non fuis meritis, fed ignaui ignauorum collatione metiuntur, nec aliter magnos fele declarant, nisi suis laudibus attollendis & deprimedis aliorum meritis, Absit autem utnosad iltorum exemplu – in immenlum gloriemur. Siquidem ad iltum modum glor riandi nullus fuerit neca modus, neca finis, fi quifca tantus haberi uelit, quantũ fe facit are togantia. Nos nosmet nostro metimur pede, non alienam gloriam nobis usurpantes, sed ad menfuram ac modum eorum, quæ dei præfidíjs gestimus ipfi. Quantum ab illo dona/ tumest, tantum nobis uindicamus, necultra modum hanc dilatamus gloriam nostrama Neguero mediocriter imperatoris nostri ditionem propagavimus, qui usa ad uos etiam pertigerimus, non ultro profecti, sed à deo missi. Satis ingens hoc gloriandi argumetum, non quocunc modo peruenisse ad uos, sed ita peruenisse, ut uobis predicauerimus euan gelium Christi: ut iam non sit nobis necesse uerbis amplificare laudes nostras, quasi re ue tanon pertigerimus ulga ad uos, alioqui non admodum expugnabiles. Nec enim inuiliz mus iam persuasos, quod faciunt pseudapostoli, sed ipsi primi persuasimus. Neg sine fine nos iaclamus de alienis laboribus, laudem alienorum gestoru in nos uerbis transmouen. tes quod quidem ignaui duces factitant, arcis aliena uirtute captæ laudem sibi uindican tes. Quin speramus futuru, ut in dies magis ac magis gliscente & augescente fide, per uos maiorem laudem consequamur, suxta metam nobis à deo præscriptam, ut in alijs quocs regionibus, quæ funt ultra uos, prædicemus Euangelium Christi, ac longius etiam quam hactenus fecerimus, proferamus Christi uexilla, non alieno Marte ates auspicijs rem gez rentes, ut in rem paratam ingerentes nos, alienis laboribus partam laudem nobis arroge mus:imo tantum abest ut ex alienis factis iactemus nos, ut nec meoru gestorum gloriam mihi allcribam. Sed quifquis gloriatur, non suo, sed Christi nomine glorietur oportet, cu ius negocium agit. Nece enim qui sui buccinator semet ingerit, uere probatus est, sed qui delectus à deo, ranquam idoneus bona fide mandato fungitur officio, is demum uere îpe clatus ac probatus est,

CAPVT XI

Vtinam susti/ dicum



On mihi tempero, quin aliquid magnificentius de me prædicem, quamuis non ignorem argumentum haberi stultitiæ,iactare seipsum, sed utinamse ratis me paulisper ineptientem, imo non dubito, quin laturi sitis. Hucenim stultitiæ me cogit non arrogantia, non studium alicuius emolumēti, sedin gens quidam & impatiens erga uos amor, atque, ut ita dixerim, zelotypia. Nam plane zelotypus fum erga uos, nihil non metues uobis, quos tenere diligo. Diligo

autem no humano affectu, sed charitate diuina, nec mihi zelotypus sum, sed Christo. Na huic uelut unico iponio, uos ceu caltam & incorruptă uirginem ipirituali coniugio copu laui, à quo nunqua diuellamini. Nihil mihi arrogo uestri. Ille sponsus est, ego pronubimo do functus sum officio. Castam ac pura sponsam illi tradidi, sed metuo nequà fiat, utque admodum olim serpentis uersutia, simplicem Euze mentem corrupit, utilata puritate, in qua fuerat condita, ita per pleudoapostoloru astutiam, uestra quoca simplicitas comuni Nam si is qui patur, ac degeneretis ab illa puritate, qua hactenus estis usi erga sponsum Christileium, uenit qui purus puris uobis per nos traditus est. Etenim si nouus iste apostolus, qui in nostros la bores irreplit, alium lesum prædicaret, quem nos uobis non prædicauerimus, aut liper illum alium spiritum acciperetis, quem per nos non acceperitis, aut aliud tradetet Euan gelium, quod per nos non lit traditum, merito ferretis illumia clantem fele, ac nobisanto ponentem, ut qui contulisset, quod à nobis conferri no quiuerit. Nunc si nihil ab illisado fertur, quod à nobis non sit abunde traditum, quid est quod nobis quodammodo fastidio tis,illorum perferatis infolentiam: Sintapoftoli quamlibet magni, certe quodad Euäge lij fructum attinet, non arbitror me uel præcipuis apostolorum primoribus ulla inte sur isse inferiore. Sint isti sermone comptiores, certe scientia non illis cocesserim. Nihilopus orationis senocinio, cum res adsit. Venditent illi sese uerboru phaleris, nos omnibusoss cijs declarauimus animū erga uos,& uim apoltolicam, neca quicquam palli lumusinu bis desiderari. Nisi forte hoc uos offendit, quo maxime debuerat uobis animus nosterco mendari, quod non iltorii more, faltu meo uos presserim, sed memetipsum apuduos hu miliarim, ac deiecerim, haud quaquam subdole, sed ut uos per mea humilitatem exaltate mini in fide:aut quod ad istorum exemplu, no onerarim uos sumptu, sed gratuito, meod cibo uobis prædicauerim Euangelium dei, adeo parcens uobis, ut cum premerer inopia, maluerim alias ecclesias deprædari, quo uobis ables uestris impēdijs inseruirem, ne tum quidem cuíquam onerolus, cum apud uos agerem, ides cum urgeret egeltas. Namegelta tem meam suppleuerunt tum ij, qui uenerant a Macedonia. Quin non hac re solum, we rumetiam in omnibus caui,& cauturus lum, ne cui sim grauis. Non hæcloquor arrogam ter, sic mihi semper adsit Christi ueritas, ut in regionibus totius Achaia, no solum Com thi, hæc mea gloriatio Euangelij gratis prædicati non interrumpetur. Quamobrê aŭ hoc facior An odio uestri, munificentia quoq uestram aspernor: Deus nouithoc non elle in causa, ueru quod facio, quodo in posterum facturus sum, ideo facio quo præripiamoco sionem calumniandi me ijs, qui captant occasionem: ut isti cum sint opulenti, simulantes palam se recusare munera, cum clanculum accipiat, in hoc quoq, cuius falsam lauden lu bi uenantur, comperiantur nihilo præstatiores nobis, qui nec inopia pressi, quices à quo quam accipiamus, non committentes ut isti uel hac simulata fucataci specie pietatis non superent, Namisti quidem non ex animo, sed ad suu quæstum ac fastum prædicant Esse Operarij gelium: & cum à Christo missi non sint, neque Christi negociti agant, tamen falso sibium dicant apostolici cognominis honorem: simulant es se conductos in uineam dominis simulant es se conductos in uineam dominis simulant es conductos es co opera sua rem illius agere, cum officianteius negocio, ac sui uentris agant negocium, Euangelicæ doctrinæ prætextu, sua quædam insulcientes dogmata: uelut faciunt biqu letale uenenum, quo magis fallant, admiscent exquisitissimo uino: sumpta interimape stolorum persona, quo magis etiam imponant simplicibus animis autoritatis prati magnica nominis umbra, histriones uerius de apostoli. Est autem hoc perniciosissimo posturæ genus, suco pietatis, impietatis uenenti inserere. Christum autorem pratta cum satanæ rem agant. Nech mirum, si discipuli exprimunt magistrum. Nam & pi nas tenebrolus, non alía arte uchementius nocere solet mortalibus, quam si diff fua specie, sele prestigio transfiguret in angelum lucidum. Qui uere ministri Chris

mild per fucum agunt, dominum fuum referentes. Nihil autem nout, lifatanæ ministrik personam alienam sibi sumunt, ut cum iniustiția seruiant, tamen iustitia ministri uideane nır, sceleratissimi proditores, qui mentientes amicü, hostem agunt. Nondum in hos exet reo meum ius, sed ob publicam tranquillitatem illos suæ maliciæ relinquo. Ceteruth non essigient poenam, siquidem malorum operum, malus erit finis. Rursus à uobis petenda uerit dico ne miniuenia est, ut de me quoq nonniniluere prædicem, ne quis hocstultitiæ meæ tribuat, quis putet me quod mearum laudum ipse sim buccinator. Quod si no impetro, uel stultitiæ meæ, si uide fur, concedite, ut cum isti apud uos tam musta de se predicent, mihi quog fas sit uel paulu lum quiddam de meiplo gloriari. Nam quod nunc dicturus lum, non sapiet purum illum Christispiritum, sed humanā potius stultitiam; quandoquidem super hisce rebus gloria turns fum, quæ nos deo nihilo reddunt gratiores, fed funt huius generis, de qualibus stulè num uulgus fele iactitare folet, cum ex his non oriatur uera gloria. Scio, stultitiæ specië ha het quod facio, sed huc me adigit istorum iaclantia, quos tamen stulte gloriates toleratis, Cum igitur tam multi lint apud uos, qui cũ apoltoli uelint haberi, tamen ea iaclitent, qua pihil faciunt ad dotes apoltolicas, gloriabor & iple de menonnihil, stultitiam istordin imitans, Vos interim hanc nostram ineptiam boni consuletis, siquidem cum sitis ipsi saz pientes, non granate fertisalienam stultitiam. Aequum est autem, ut inter tam multos as sidue gloriantes, me quoce paulisper feratis, præsertim cum gloriatio mea uos non sit gra uatura, quemadmodum illorum. Ab illis enim suffertis, si quis in servitutem adigat, cum Christus uoluerit uos esselieliberos: si quis sumptibus exedat atog exhauriat uos, cum nos gratis apostolum egerimus: si quis accipiendis xenijs ac muneribus facultates uestras av tenuet: li quis fastu turgidus, tyrannide in uos exerceat: & adeo, ut quod est extremæ con tumeliæ, palma uos cedat in faciem: quod si non faciunt, certe sic tractant alijs modis, ut non leuior sit contumelia. Hæc cum illi faciant, uobis magni uidentur apostoli, ex huius modi rebus eos æstimantibus, de quibus & uulgo stultum habetur iactare sese. Perinde quali nos non potuerimus isidem titulis abuti, ad premedos uos autoritate, nisi maluisse/ musuestræsaluti, quam nostro dominio consulere. Quid enim iactant isti, aut in quo sibi placent (ut interim stultorum more loquar) in quo non possim me illis æquare: Magnum Hebrei suits uideri uolunt, quod Hebræi lint, perinde quali apud deum quicquam referat, qua gente er ego sis oriundus: & tamen si quid est Hebræű esse natum, Hebræus sum & ego. Israelitæ sunt, fam & ego:posteri sunt Abrahassum & ego. Nam huiusmodi titulis inanibus sese uendi tant,in quibus iplis tamé illis pares lumus, li libeat gloriari. Cæterű in his, quæ uere faciüt ad gloria apoltolicam, etiam præcellimus iltos. Ministri Christi sunt isti, demus esse, sed magis ego sum, ut stulte loquar, sed uere. Id ita esse non declaraui fastu, non capiedis mu neribus, non iactanda gentis origine, sed his argumentis, quæ uere testentur pectus apor stolicum. Plus laborum mihi exhaustum est, quam istis: longe grauius exercitus sum plaz gis, sepius in carcerem coniectus lum, frequentius capitis adij periculum. Quod si uultis & nominatim recenseri quædam, à Iudæis quinquies cæsus quadragenas plagas una mix nus accepi, ter lictoru uirgis cælus lum, lemel lapidatus lum, ter naufragiu feci, totam no Gem ac diem exegi in profundo mari, cum fumma uitæ desperatione. Quid auté pergam enumerare lingulatim; cum frequenter Euagelij gratia periclitatus lim, non solum in na/ nigatione, uerumetiam in terrestribusitineribus: crebro uersatus in periculis fluminu, pe riculis latrociniorum, periculis ex persequutione ludæoru, periculis ex uiolentia gentiu, periculis in ciuitate obortis, periculis in deserto, periculis in mari, cum partiabesset quin à nautis trucidaremur: periculis ab his, qui falso nomine Christiani, Euangelio nostro rez sistebant. Vt ne commemorem interim assiduos labores, ac molestias Euangelij gratia su sceptas, crebras uigilias, famem ac litim sæpenumero toleratam, crebras inedias, frigoris ac nuditatis toleratam molestiam. Sed quæ hactenus recensus ad corporis duntaxat affli chionem pertinent. At interim non leuius affligebar animo, quem undique quotidie pres mit, urgeto follicitudo, quam pro tot ecclesiis gero, que mihi usquadeo cordisunt, ut quice quid illis acciderit, mihi putem accidisse. Cuius enim malis no indolesco perinde ut meis: Quis infirmatur, cuius malo non ægrescam & ipse: Quis læditur, cuius offendiculo non & iple discrucier animo: Si gloriandum est, de his potius gloriabor, que meam imbecilli? tatem, quam que magnitudine arguunt, lactent alif, quod per Euagelif comendationem habeantur

habeantur in precio, quod ditescant, quod sub pretextu Christi regnet. Ipse pulchius ac Bitror iaclare, quod Christi gratia deieclus fuerim & afflictus. Deus ac pater domini nor stri lesu Christi nouit me nihil mentiri. Cum essem Damasci, is quem Areta rexisteno dis socer, ei genti præsecerat, excubias disposuerat in Damascenorum ciuitate, modis or mnibus hoc agens, ut in Iudæorum gratiam me comprehenderet, ac ueluti tumukusaw torem occideret. Quid facerem: Didiceram à domino præceptum, ut alicubi perlequir tionum sæuitiam declinaremus. Dictabat animus nondum adesse tempus obeundimar, tyrii, sed magis prædicandi latius Euangelii, uerum urgebat undique tyranus:necaliud est esfugium, nisi quod sportulæ inclusus, per fenestram e mœnibus fune demissus sum, atos hoc pacto fum elapfus è præfecti manibus. CAPVT

Si gloriari oportet Actenus ea recensui, quæ me calamitosum & erumnosum fuisse testantur, quacipiuxta iudicium humanum magis contemptum reddunt, quàm gloriofum. Ceterum an & alia commemorare debeam, nondum statui, dequi bus tamen alij falso se iactitant. Gloriandum est, an non: Sed non nusquam expedit gloriari, præfertim cum fermonis tenor nos deduxerit ad uiliones

ac reuelationes domini Jelu, quas cum ilti multas confingant, & infolenter iaclitent, ego coactus & inuitus(ne uidear uel hicillis inferior)unam duntaxat recenfebo, non admeã, fed ad dei gloriam. Noui quendam, qui ante annos quatuor decim raptus lit, in corpora an extra corpus nescio, deus scit, sed tamen raptus est in tertium use colum, hinc rurlum in paradifum est raptus: & utrobig audivit uerba quædam ineffabilia, quæno sit sas mot tali eloqui. Huiulmodi hominis nomine gloriabor, cui tanta felicitas contigerit dei benev ficio. De me nibil interim gloriabor, nifi commemorandis his, quæ me afflictum & abier ctum arguunt. Alioqui si uoluero hac etiam in parte prædicare de memetipso, quado net uane quicquam, nec ad oftentationem mei dicturus fum, non possim stultitiæ condem**ta** ri, etiam si stultitiæ nomen agnoui. Sed tamen ab his recensendis mihi tempero uestra cau fa, non mea, ne quis mihi plus tribuat, meg maius aliquid fuspicetur esse, quam memea facta, meach testatur oratio. Quanquam nec mibi fortasse satis tutum fuerit de his gloria. ti,quænos magnos faciunt, & affines arrogantiæ periculo. Proinde ne plus fatis efferat fublimitate revelationum, aut ne pluris habear apud homines, quàm expedit haberi, per millu propitij numinis additus eft frimulus & afflictio corporis, qua & me mei commo nefaciat, & apudomnes me mortalem arguat, communibus obrioxíum malís. Additis elt autem affligendo mihi, qui Christi rem ago, nuncius ac minister satanæ, qui meo obfrepat Euangelio, med seuissimis persequutionibus diuexet, perinde quasi colaphos im pingat in caput meum, deficiens ac deprimens me, ne supra modu extollar. Quæ res cum mihi uebementer ellet molelta, ter rogaui dominum, ut ab hac affictione me liberaret: ut rum is mihi magis confulens, quam egomet mihi, respondit ad hunc modum : Paule, con virius in in/ tentus esto mea in te beneficentia, nec ultra quicqua efflagites. Quod afflictionibus tuni firmitate per, deris, limul & ad meam gloriam illustrandam pertinet, dum meo præsidio tutus uincino ficitur potes, quantiflibet procellis: & ad tuam falutem, qui quo magis affligeris corporis ma lis, hoc magis ditelcis animi bonis. Ita fit ut imbecillitas humana perficiat dei uirtutem, et infirmitas absoluat potentiam. Etenim quum per homines humiles & imbelles aduersus fatanam ac mundum omni fæuitiægenere frementem perstat & esslorescit Euangelium, palam fit hoc negocium, non humanis præfidijs, fed uirtute numinis geri. Porrò quò ma foribus malis affligimur, hoc illustrior fit dei gloria, per nos agentis exerétisés uim fuam, Floc responsi cum acceperim à domino, posthac nnlla de re lubentius gloriabor, qu**àm d**e afflictionibus, quibus imbecillus uideor potius, quam magnus : in quibus etiam fi quid magnitudinis aut lublimitatis apparet, id totum in dei gloriam cedit, ut qui propter Chrl stum infirmus uideor, per illum uidear potens ac robustus. Quamobrem mihi potissimo placeo, ac plaudo ob afflictiones, ob contumelias, ob egeltates, ob perfecutiones, ob any xietates pro Christo susceptas. Etenim cum hoc modo maxime destitutus sum, ac meis Fatins fam diffidens opibus, tum uere potens fum Christi præsidijs. Sed quò me rapit setmonis titipe in spicions nos tus: Video me plane reuolutum in manifestam stultitiam gloriando, sed uos estis in cari fa, qui me huc adegeritis. Siquide quando qui equid ualui, uestro bono ualui, uestra 🖼 tes erant, prædicare de me, quæ nunc indecore cogor de meiplo prædicare. Non ambgo

Digitized by

mibi laudem officij, quod non præftiterim: quod fi præftiti, quantum alius qui fquam, cur alij nobis anteponuntur: Tenuis sum, humilis sum, afflictus sum ac deiectus, infans sum, nihil horum reculo, nece refelio, hac ad me pertinent, si quid habent incommodi. Cateri quamlibet nihili lum, tamen quod ad uos attinet, nulla in re sensistis me inferiorem cæte, risapostolis, non dicam gregarijs, sed ne summatibus quidem. Non iacto de me quod in menon sitis experti, flam ueris argumentis docui me elle apostolum uobis testibus. Pris mum ac præcipuum argumentu apostolici pectoris ett, Euangelii gratia nihil non liben. ter perpeti, hac certe nota præstiti apostolum. Neque defuerunt illa, quibus ad tem/ pus ob incredulitatem quorundam deus fidem arrogat sermoni nostro: quod genus sunt ostenta, prodigia, factacio potentia. Alioqui proferte si quid habetis, in quo fueritis inferio res cæteris ecclesis, aut quid ulli ecclesiæ per magnos illos apostolos collatum est quod per me uobis non sit collatum: Nihil est quod in me desideretis, nisi hoc unum desidera/ tis, quod ad apoltolorum aliorum exemplum non onerarim uos lumptibus: qua re li læli uos, ob hoc quia non læli, condonate mihi hanc iniuriam, etiam si non pænitet huius ani/ mi.lam bis apud uos fui, nece cuiqua fui grauis, & ecce est animus tertio uos inuisere, nec ramen cuiquam fuero onerolus, nihilo magis, quam antehac fuerim. Non temere hoc fa/ Ecce tertio cio, nondum enim causam seriam adfero, sed quacunos causa facio, uestris inseruio com/ hoc paratus modis, ac uerum ago patrem. Non enim debent filij congerere divitias parētibus, sed con sum tra, parentes filijs. Habet hoc parentu affectus, ut no solum opes suas haud citra sudorem quælicas, uerumetiam leiplos impendant liberis. Tantum igitur abelt, ut quicquam à uo/ bis extorqueam, ut non mea solum libentissime paratus sim uobis impendere uerüetiam meiplum inluper, li id postulet salus animarum uestrarum. Mihi satis est, quod hæc pater præsto liberis, etiamsi no sim nescius, idem mihi usu uenire in uobis, quod uulgo solet par rentibus in liberis, ut cum impentifilme uos diligam; non perinde diligar à uobis, posthabitus his, qui non æque uobis beneuolunt atque ego. Sed esto, ipse uos non grauaui, me/ tuens inuidiam, uerum uafer & aftutus, dolo uos cepi, per fubornatos ages, quod per me puduit facere. Nam id fortallis cavillabitur quispiam, ex aliorum moribus me æstimans. Agedum, an per quenquam eorum, quí meo nomine uener unt ad uos, extorfi quícquam à uobise Rogaui Titum ut adiret uos, huic collegam addidi fratrem illum ecclesiis omni bus spectatum. Num quida uobis extorsit Titus: An non eadem fuit nobis mens: An non isldem ueltigis ingressi sumuse Non enim recuso, quo minus imputetur mihi, quice quid gestum est ab sis, quod ad uos legaus Rursum arbitramint, quod bæc loquentes, cau fam nostram agamus,imò quicquid loquimur,siue deficientes nos,siue extollentes, siue mobifeum expostulantes, in uestrum commodum loquimur charissimi. Testis est deus, qui nouit animum nostrum: testis est & Christus, cuius negocium agimus. Nihil non ten to:nullum non moueo lapidem:in omnia me uerto, quo uos plane correctos reddam.Ni hil est quod mihi metuam ab istis personatis apostolis: sed uereor, ne quo pacto fiat, ut si contigerituenire ad uos, non reperiam uos quales uelim: & iple uicillim reperiar uobis, qualem nolitis. Mihi in uotis est, ut uos undice purgatos conspiciam, uobis ut me lætuac kenem aspiciatis. At metuo, ne si pergatis auscultare quibusdam, reperiam inter uos contentiones, amulationes, iras, concertationes, obtreclatiões, fulurros, tumores, feditiones: acrurfus si uenero, fiat, ut quem oportebat integritate uestra festiuum & alacrem conspi ci, satis haclenus uestris flagitijs contristatū, denuo me deijciat apud uos dominus, prod triumpho cogar luclum fumere multorum nomine, qui iam pridem peccatis funt conta/ minati: nec adhuc resipuerunt, ut poeniteat immundicia, libidinis, & lasciuia, quam par CAPVT XIII

Ic erit tertius meus ad uos aduentus: in hunc se quis præparet, Negsenim amplius conniuebo, sed iuxta ius strictum atgs exactum resagetur. Quis quis delatus suerit, is duorum aut trium hominum testimonio uel absolue tur, uel damnabitur. Iam ante uos monui, iterum admoneo: quod secundo meo aduentu præsens diceba, id nunc absens scribo: non solum ijs, qui iam

tum peccauerant, uerumetia omnibus, qui delicto fuerint obnoxii, li comperero inemenve datos, cum bis iam admonuerim, no parcam, quemadmodum antehac feci. Alioqui quid uobis uultis: An uestromalo quæritis experiri, utrum quæloquor, ex me ipso loquar, an

Digitized by Google

Tom. 7

kk

ex Christi spiritu, per me uobis loquetis. An hunc quocs uelut imbecillum contemnitis. Is erga uos non fuit imbecillis, etiam si olim talis fuit Iudæis ac Pilato. Imo potetemsede/

clarauit apud uos, ad cuius nomen uidistis reuius cere mortuos, fugere dæmones, sanari ægrotos. Nam quamuis olim ex naturæ, qua susceperat, imbecillitate cruci uolueritassi. gistamen no debet ea gratia uelut imbecillis haberi. Ex infirmitate suscepti corporismor tuus est, sed uiuit ex uirtute dei patris. Itidem & nosapostoki, Christ præceptoris uestigia sequentes, licet incredulis simus infirmi, dum ab illis cedimur, conficimur in carcere, con uitijs afficimur, tamen exuirtute dei cum illo potentes erimus erga uos, fi uestra perina cia uicerit nostram mansuetudinem. Ne uelitis experimentum nostri querere, sed ipsima gis uestri sumite experimentum, utrum in fidei dono persistatis, an hinc excideritis. Ipli uos inter uos explorate. Sensistis adendis prodigijs, sensistis ex donis tam uarijs, ne inuo bis quidem Christum imbecillem suisse. Ea uis si uos destituit, argumentum est, sidem in uobis relanguisse, aut Christum moribus uestris offensum, à uobis alienatum effe. Anipsi uobis estis ignoti,&de me uultis experimentum capere, cum ipsi non intelligatis in uobis esse Christum: Est enim, si fidei uigor in uobis manet, nisi forte fide utcuncy incolumi, uiv. ta impura meruillis à Christo renci. V cour de uobis est, spero uos ipsa re compenuros, quod nos non simus reprobi. Viget in me fides, & per hanc ualebit in me Christus adcav stigandos, qui nolunt sua sponte resipiscere. Quid autem dixisperor imò contra magis e pro, deum de precor, utillius beneficio fiat, ne ueltris commissis cogar meam declarare po tentiam: non quod metuamus ne si fuerit utendum potestate, deprehêdamur imbetilles. quemadmodum quidam de me iactitant: sed illud optamus potius, ut uos honestate uita probati sitis, nos habeamur ueluti reprobi. Etenim si uos in side, morumo, sanciimonia perstiteritis, nihil erit quod meam potestatem in uos exerceam, Neg recuso uideri imber cillis, ad iltum lan'e modum, li ideo iudicer parum ualere, quod uos exercendæ poteltatis non dederitis occasionem. Nihil enim possumus aduersus ueritatem: sed quicquid possu mus, pro ueritate possumus. Non sumus potentes aduersus innocētiam, sed aduersus adv missa potentes sumus. Quod si nihil erit in uobis animaduersione dignum, nos uelutexat maueritis, uosos potentes innocentia declarabitis, mihi uelut imbecilli adempta fauien, di potestate. Pergent obtrectatores isti mihi calumniam imbecillitatis impingere, cauilla Gaudemus tes me non potuisse meo vitio, quod ob uestram integritatem non potui. Sed mihi uolu enim cum nos ptatielt, quoties cum ad iltum modum uos ualidi fueritis, nos infirmi iudicamur: imò no infirmi fumus folum gaudemus, si id contingat, uerumetiã optamus ardeussimis uotis, ut mibi uideatur aliquid deesse, modo uos sitis cosummati. Hac decausa putaniuos seuerius per literas ad monedos, ne cum uenero, prælens coganesse seuerus. Malo minis emedari uos, di mepu niedi potestate in uos exercere, qua dedit mihi dominus in bonu uestrum, no in malum. Aduersus innocentes nihil possum, sed uestra refert non esse semper impunitos, qui sagi tijs coetum ueltrum contaminant, Meo sum functus officio, superest ut uestro fungamiz ni.Date operam, ut fublatis dolorum caufis, pure gaudeatis; utog femper ad meliora profi cientes, perfecti reddamini, farcientes ea, quæ uestram lædunt integritatem : utch peracta castigatione malorum, solatium ex emedatione capiatis. Estote cocordes, nec diversis opt monibus inter uos decertate. Sit inter uos pax, ac mutua charitas. Quod si feceritis, deun charitatis ac pacis autor, aderit uobis faues, ac propicius. Salutate uos inuicem osculo san cto, no iuxta uulgi more, sed ex animo. Salutant uos, qui hic sunt sancti omnes. Fauor doe mini nostri lesu Christi ac dilectio Dei patris, & communio sancti spiritus adsituobis oe mnibus:ut agnoscentes filij beneficium, patris erga uos charitatem, qui sic dilexit uos, us unicum filium uobis impenderit, ac bonitatem spiritus sancti, per quem nobis

uiuatis & ipli concordes, ac puri, perfectics,

1. PARAPHRASEOS IN EPISTOLAM PAVLI AD

Corinthios posteriorem Finis.

semper impartit suas dotes, ad huius Indiuidui ternionis exemplum

Digitized by Google

## ARGVMENTVM IN EPISTOLAM AD GALATAS PER DES. ERASMVM ROTERODAMVM.

ALAT AE Græcisunt, sed ex Gallis oriundi: unde iuxta diuum Hierony/mum, originis ingenium ingenii tarditate referebant. Quandoquidem & Hilarius Gallus ipse, in hymnorii carmine Gallos indociles uocat. Et Paulus illos obiurgans adoinous appellatiad quorii ingeniii, suum attemperans sermone, acerbius illos castigat, ij ullos in cæteris epistolis: & reprehendit

magis & docer: ut quibus ratio suadere no poterat, reuocaret autoritas. Agit in hac episto la, quod nulqua no agit, ut à legis Molaicæ servitute invitet ad Euagelij gratia. Quod ide agit in epistola ad Romanos: nam utrisig idem error acciderat, sed diversa ratione, Nã Ro mani primum in Iudaismű inducti, postea resipuerunt. Galate recte ab apostolo instituti, pleudapoltoloru opera in Iudailmu retracti fuerant. Quod Romani perperam instituti funt, simplicitatis erat: quod mox admoniti resipuerunt, prudentiæ. Contra quod Galaz 🚓 Christū amplexi sunt, facilitatis erat: quod protinus in Iudaismū relapsi, seuitatis atos fultitize ad hos igitur lubierant pleudapoltoli, uelut à Petro & Iacobo lummatibus apo Stolismiss, & Pauli autoritate calumnijs eleuabant, negantes illi fidem habendā, qui sibi non constaret, nunc legis utens ceremoniis, susceptis uotis rasoci capite & circunciso Ti motheo, nunc cum ethnicis lege negligens ac damnas: potius audiedos qui apud Petrum & Iacobű uerfati fuillent, quick dominű Ielum in carne uidillent, cum Paulus nec uidil/ let Christum, & discipulor untaxat discipulus esset, no Christi. Proinde Paulus uehe/ menti & acri oratione (negenim ulla epistola cocitation) salubrica austeritate & clementi læujtia, simul & Galatarum errori medetur, & suam asserit autoritatē, & pseudapostolo/ rum fraudulentia aperit, in iplo statim epistolæ limine testatus sele uel summis apostolis parem, aut etiam superiore in hoc, quod Euangelij predicandi autoritatem à Christo iam immortali cœlitus accepisset, atos hoc autore fretū in Arabia, & Damasci aliquadiu præ dicalle Christum, priusquam cum quoqua apostolora contulisset. Deinde Hierosolymis uidisse quidê Petrum ac Iacobum diebus per paucis, neg quicquã tamen ab illis adiutum esse: sub hæc in Syria & Cilicia quatuordecim annis Christi præcone egisse, donec admo nitus divinitus Hierosolymā reversus, una cum Barnaba ac Tito, cum primarijs aposto lis contulit Euangeliu suum: no quod de tot annoru prædicatione iam uenisset in dubiu, sed ut ex eor comprobatione, quor fumma erat apud omnes autoritas, magis cofirma/ rentur cæteri: sed ita contulisse cum Petro, ut ab illo nihil accesserit, quod ad Euagelij rem attineret: & adeo non fuille le compullum à Petro, ut gentibus legis onus imponeret, ut Antiochiæ Petrum cibis comunibus uescentem, ubi se metu superuenientia Iudeorum'e conuiuio subduceret, palam in os reprehenderit, docens ex fide contingere salute euange licam, non ex observatione legis iam antiquatæ. Id veluti Petro dici cœptum latius prose quitur uersus ad Galatas, demonstrans legem Mosaica ad tempus modo suisse data, &ad unum Christuilla spectasse omnia: in illa fuisse carne, in Euangelio spiritu: in illa umbras, in Euagelio lucem: in illa imagines, in Euagelio ueritatem: in illa feruitute, in Euangelio li bertate. Demetizuero esse gustatis potioribus ultro recidere ad deteriora. Hac agit cap. primo, secudo, tertio, & quarto Deinde grauiter interminatus eis, ne circucisione recepta turpiter se dedant in seruituté legis, ostendit Christiana libertatem no esse peccandi licen siam, sed ultroneam functione officioru pietatis, quæ charitate dictante, non lege iubete, præstatur. Postremo hortaturad Christiana concordia, ac subleuados infirmiores, aut la psosad benemerendum de ijs, qui nos fidem edocuerunt. Huiusmodi factis, quonia spiri tus sunt, aterna deberi pramia, cum ceremonijs temporarijs temporaria sit gloria, obiter in odium uocans pleudapoltolos, qui non obaliud studebant circuncidi Galatas, nisi ut super hocgloriarentur, uelut autores huius facinoris, Cui morbo affines sunt, qui hodie nouos cultus,& prodigiole inlignes reperiunt, ut dicatur, hoc hominü genus ille inlituit. Hanc epiltolam at apparet, Paulus quo lingularem erga Galatas affectum teltaretur, to tam sua manu scripsit, cu in alijs soleat duntaxat subscribere. Nostra argumenta scriptam zestanturà ciuitate Ephelo, Græcorum inscriptiones, ab urbe Roma, Argumenti Finis.

renn Finis. Tom.7

kk s

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM PAVLI

AD GALATAS PER DES. ERASMVM ROT.

CAPVT PRIMYM.



VLVS apostolus. & apostolus non quilibet, ne quis me ut inferio ris notæ apostolum contemnat, aut aliorum apostolorum autorita. te premat. Neg enim hæc functio mihi ab hominibus delegata eft, quemadmodum alijs quibuldam, qui cum apoltolorum discipuli sint, pro eximis apostolis sesegerunt aut qui redemptis homidum fauoribus in apostolicum munus ingerunt sele. Nece per ullum hov minem quamlibet præminentem mandata est Euangelij prædican

di autoritas, sed per ipsum Iesum Christum dei filium, qui me non humanis (uffragijs Euangelij præconem elfe iuffit, fed fuapte uoce iam immortalis cœliz tus euocauit ad hoc negocij, nimirum ex fententia & autoritate dei patris, qui filium le sum excitauit à mortuis. Neque enim ideo uiuere desfit, quod à nobis uideri desient. Imò simerito pro magnis apostolis habentur, quos ille mortalis adhuc inter homines, hominem agens delignauit : certe non inferior habendus uideor, quem e cœlis, non ut homo iam, sed ut deus ad apostolicum munus obeundum exciuit. Siquidem in hoc par fum etiam primarijs apostolis, quod ab eodem Ielu Christo sum institutus : illud præto/ gatiuz mihi iure possim asserere, quod illos adhuc nostri corporis iniurijs obnoxius de legerit, me seorsum unum seuocarit, posteaquam omnem humanæ conditionis imbetil/

litatem exuisset. Paulus igitur ille ego apostolus, & talis apostolus, scribo uobis hanc epistolam, quicunque per omnem Galatiam in Christi doctrinam conspirastis: nec ego **Cratic &** folus, ne forfitan unius leuis fit autoritas, fed quotquot hic funt (est autem immensus nu pax merus) qui mecum unanimes Christi nomen profitentur: & relicia Mosi lege, sidemac doctrinam Euangelicam amplectuntur, optamus uobis omnibus, primum gratiam, de inde pacem & concordiam: gratiam, quæ præftet, ut femel gratis exempti priftinis pec catis, posthac innocentem ac puram agatis uitam: Concordiam ne quid dissentiatis à reliquis ecclesijs, aut etiam à uobis ipsis : quorum utrunque nobis sperandum est, non à Mose, aut ab ullo mortali, sed ab ipso Deo patre, unde uelut à fonte nostra salus omnis proficifcitur, & abhuius filio domino nostro Ielu Christo, per quem ille nobis omnia largiri uoluit, cui conuenit acceptum ferri, quicquid malorum effugimus, & quicquid Qui dedit se, bonorum sumus consequuti. Neque enim circuncisio Mosaica cuiquam restituit inno

metiplum centiam, sed ipse Christus ultro semetipsum in mortem obtulit, quo nostra commissa dependeret, ut sic per Euangelij gratiam præstaret, quod observatio legis Mosaicæptæ/ stare non poterat, ut huius unius beneficio liberati à uitifs ac noxifs cupiditatibus, qui bus hic mundus obnoxíus est: posthac nec turpitudini, nec humanis ceremonijs feruia/ mus. Ita utlum est Deo, patrici nostro, à quo primum conditi, nunc posteaquam utito nostro in ius alienum relapsi fueramus, denuo sumus asserti, ac ueluti renati, quodami modo cœlestes è terrenis facti, è carnalibus redditi spirituales. Huicigitur, à quo nobls felicitatis nostræ summa proficiscitur, sit honos & gloria, non temporaria, quemadmo dum contigit Molaicælegi, sed nullis unquam seculis intermoritura. Amen. Id cum fit à me nuper uobis prædicatum, cum quos femel amplexi fitis, demiror quid

acciderit, ut à tam benigno patre desciscatis, & desciscatis tam cito, alienatiab eo, qui con donatis gratuito comillis omnibus, uo cault & inultault uos ad aterna falutem, non per opera legalia, led per gratiam ac beneficentiam gratuitam Ielu Christi, ac subito in seruitutem legis Mosaica, uelut in aliud Euangelium conuersi, cum nuslum omnino sit Euan Nisi sunt dis gelium præter id, quod à nobis est prædicatum. Vnde tanta inconstatia: unde ista leuitas, qui qui u. ut gratis datam libertate ultronea servitute velitis comutare. Vestrum ingeniti inculare non libet, magis arbitror imputandu pleudapoltolis quibuldam, qui Moli præcones ue rius quam Christi imponunt simplicitati uestre, uosci magnificis summorum apostolo rum titulis perturbant, metum ac terrorem incutientes animis veltris, quali line cificuaci fionis adminiculo, no possitis saluté conséqui; no tam renouates priscæ legis ceremonas.

quasiam antiquatas atqs abolitas elle oportuit, qu'am hoc prætextu fubuertentes Euan/ gelium Christi. Quod cum per fidem ac uitæ pietatem perfectam salutem polliceatur om níbus quicung uoluerint illud amplecti, uanum ac fallax habebitur, si (quod isti docere conantur)non patet aditus ad æternam falutem, nisi iuxta Mosaicum ritum amputetur, Sed licet nos præputij pellicula. Ablit ut ullius hominis autoritas uos ab Euangelij synceritate dimo ueat. Et adeo uos non commoueant Petri aut Iacobi Ioannisch quantumuis magna uoca bula, quíbus abutuntur quidam ad illaqueandos uos legisoneribus, ut etiam fi quis ange lus è cœlo uobis prædicarit Euangelium diuerium abeo, quod à nobis prædicatum eft, non solum non audiatur, uerumetiam execrabilis & abominādus habeatur uobis. Quod dixi,ne quis per iracundiam animici impotentiam mihi putet excidisse, etiam atog etiam repeto, qui su ille fuerit, siue angelus, siue quatumuis inclytus apostolus, qui uobis pre dicauerit diuerium ab eo, quod à nobis accepiltis, execrabilis & abominandus habeatur. Nullius enim hominis, imo ne angeli quide autoritas apud nos ualere debet, quoties de reclinidine fidei agitur. Qui prædicat Euangelium Christi, dei negocium agit, non homiv nis. Curigitur uerear ullius hominis autoritate: A deo no ab homine mihi comissum est Euangelium. Id utrum quæso, sic tractare debeo, ut hominibus satisfaciam, an deo, quem unum autorem ac dominum agnosco: Iudæi quodam affectu humano student omnibus abtrudere ritus luos, quo uidelicetipli pluris fiant hocarætextu, ut quila præclara uider ticupit, in quibus iple fuerit institutus. Proinde quidam horum gratiam captantes, circun cilionem suadent, predicant sabbata ac ciborum delectus: perinde quasi rem eximiam tra dant, cum ilta tradunt. Sed ablit, ut ego eoulog placere studeam Iudæis, humana magis of diuina sectantibus, ut patiar Euangelij synceritatem admixtu Iudaismi uitiari. Olim addiv dus Iudaismo gentimea placebam, modis omnibus persequens eos, qui Christi nomen profiteretur. Sed dum hominibus placeo, deo displiceo, qui Mosen antiquari, Christum filium fuum illustrari uoluit. Quandiu legi seruiebam, Mosi præscripta seruare curæfuit, & laudem ab hominibus persequebar, nunc alio me uocauit deus, cui soli probari cupio. An quero bo Quod si posthac etiam eandem laudem captarem ab hominibus, Christi seruus esse delir minibus plar nerem, Nam qui seruus huius uideri possim, si plus tribuam hominum studijs, quam eius præceptis, si magis metuam offendere Iudæos, & deti Christi patrê & Euangelij autorêr Posteaquam semel addixi me Christo, nunquam seruiui Mosi ceremonijs, quas ob Chri fti lucem antiquatas fciebam. Quanquam enim femel atque iterum ad fedandum tumul tum quoldam ritus patrios apud Iudæos agenæobleruaui, nunquam tamen in his ullum salutis præsidium constitui, sed ideo memet ad tempus accomodaus meorum affectibus. quo plures Christo lucrifacerem. Cæterum ubi conspicio meum obsequium ab istis alio detorqueri, ac rem eò uenisse, ut non uereantur legis observandæ sarcinam ceu necessa. riam imponere his quoq, quos à legis onere liberos reperit Euangelium, palam ac libe/ rereclamandum Mosaicis ritibus, & aperte detestandum, quod in Christi damnum ce dit. Nec me deterrebit ullius apostoli quamlibet insignis autoritas, fretum autore Chriv Notum enim sto, cuius præscriptu per omnia discrimina sequor. Porrò quo magis intelligatis me non nobis facio temere descluisse à Mosaicis ritibus, tantach fiducia nunc prædicare libertatem euangeliz cam, nolim uos latere frattes, Euangelium quod uobis tradidimus, nõ esse autoritatis hu manæ, ut ad cuiufquam hominis uoluntatem debeat immutari, uelut ab homine profechum. Qui uobis prædicant circuncissonem, unde suum sumpserint Euangesium, ipsi uiderint. Meum certe Euangelium necab homine fum mutuatus, necab homine fum edoclus, ut cogar uel ab autore pendere, uel alicuius interpretationem speclare. Christus ipse mihi dignatus est aperire ueteris abolitæ, nouægi legis inductæ mysterium, ne quis me pu teruel temeremutatum, uel à parum graui autore sumpsisse Euangelium, quod prædie co. Christus sic homo est, ut mortalis non sit, nec mortalium affectibus obnoxius. Sic hor mo est, ut idem sit deus: huius arcana uis, & asslatus me subito mutauit in alium uirum, alioqui addictior eram legi Mofaicæ,cuius uenerationem ac religionem à maioribus im/ biberam, quam ut ulla perfualione humana potuerim ab ea diftrahi, nifi numen aliquod affiallet animum meum. Quod narro non arbitror obscurum esse, nam opinor id uobis fa Andistis ma cognitum, quo studio me gesserim olim in Iudaismo, amore legis, intantum abhor/ rens ab Euangelio Christi, cuius arcanum nondum acceperam, ut nouam congregatio/

Tom. 7

nem, quæ tum in euangelicam doctrinam afflatu dei colligi cœperat, modis omnibusinte Charer, ac prorsus hostili animo depopularer, existimans me rem egregiam, deoch gratisti. mam facere, dum inscius aduersus deum gero bellum. Et sanè succedebat res, nam in ludaismo, quem tum solum sanctum ac pium esse iudicabam, tatum laudis affequutus sum inter meos, ut plerofo mez ztatis antecellerem, hoc habitus religiofior, quo pertinacia hærebam institutis à maioribus traditis, Iudicio siquidem errabam, non affectu, studiog legis autori legis repugnabam. Atq id quidem deus arcano quodam suo confilio passas eft ad tempus, uidelicet quo mox è tanto legis propugnatore, repente mutatus in Euani gelij præconem, plures exemplo meo pertraherem ad Christum. Proinde simulator ut sum est deo, qui me iam olim à matris utero destinarat, ac selegerat in hoc negocium, des clarare suam in me uoluntatem, meci nihil tale promerentem, sua gratuita bonitate uoca/ Non acquieui uit ad hoc muneris, ut per me uelut organum, notum redderet filium suum Iesum, Iudais fum aggredi delegatum munusinum diffifus fum oraculo Christi: num cum meæ gentis apostolis ullis contuli meum Euangelium; aut quenquam omnino mortalem consultu

carni e san, adhuc perpaucis, gentium penenulli cognitum, inter quas potissimum me uoluit Euange guini 1ij præconem elle, quid me fecille creditis? Num hæli maiorum institutis : num contatus rus adiji num Hierofolymam profectus sum, ut eorum autoritate, qui quoniam me prior res ad apostolicam dignitatem uotati sunt, plurimi flunt, meum fulciretur Euangelium; Minime. Nece enim existimabam hominis autoritate comprobadum, quod ipsius Chri fti iuffu delegatum effet. Quín protínus ubi cognouí errorem meum, ubi mandatum acce pi cœlitus, nihil moratus profectus fum in Arabiam, nihil ueritus Christi nomen adhuc uel obscurum, uel inuisum, etiam feris ac barbaris nationibus ingerere: nec minore studio prædicare gratiam Euangelij, qu'àm antea Mosaicam legem prædicaram. Rursus Arabia relicta, Damascum reuersus sum, ubi mox à baptismo cœperam Christi nomen profites ri. Deinde peracto triennio, ueni Hierosolymam, Petri uisendi gratia, potius quam cum illo conferendi. Commoratus fum autem apud illum dies non plus quindecim, quod is Afforum 21 inter apostolos primas tenere uideretur. Negs quenquam aliorum apostolorum studui uilere, præter lacobum cognomento lustum, qui ob insignem uitæsanctimoniam fratet domini diclus est:namis ecclesiæ Hierosolymitane primus omnium episcopus est datus. Tantum abelt, ut Euangelio meo diffisus ad humana præsidia confugerim. Nihil horum fingere me, testis est ipse deus, cuius iusu negocium Euangelij prædicandi suscepi. Post hæc contuli mein regiones Syriæ Ciliciæch, nulqua non profitens nomen Christi. Nam in his quoque regionibus cœperant aliquot Iudæorum greges conspirare in Christi doe Arinam: uerum his de facie quidem parum eram notus, licet ipse natus Iudæus: tantum filud rumore cognouerant, me effe illum, qui repente mutatus nutu diuino, ex perf**equu**s tore Christianæ sidei, nunc factus essem præco Christianæ sidel, quam pridem pro utrie bus oppugnatam, nunc capitis periculo defenderem. Quamobrem duplici nomine deo mutationis huius autori gratabantur: & quod graui persequutionis molestia liberati ele fent, & quod professionis suæ talem essent nachi propugnatorem. CAPVT

Deinde post annos qua/ tuordecim



Aeterum ubi iam per annos quatuor decim gentibus potissimum Euangelin doctrinam prædicassem, rursum me recepi Hierosolymam comitibus Bare naba & Tito, quos huius rei testes esse uolebam. Id autem feci, non iam offi cij gratia, quemadmodum prius, fed iuflus oraculo diuino, quo magis lique ret ludais, non iam è circuncilione petendam salutem, sed ab eu agelica fide,

posteaqua uiderent tam multos è gentibus abser circuncisionis præsidio uocatos ad com munem salutem. Cum his igitur cotuli meum Euangeliü, quod hactenus autore Christo prædico inter ethnicos, sed præcipue cum his qui plurimum apud Iudæos pollebant au toritate: ne quilquã eorum, qui credebant adhuc legem Molaicath cum Euangelio Chri sti miscendam esse, iactitaret me in euangelico stadio, uel hactenus frustra cucurrisse, uel nunc etiam currere, quod ablog mentione circuncisionis per sidei donum illis essem pollie citus eandem salutem, quam nos circuncisi, Christo freti speramus. Tantum enim abest ut circuncifionis onus gentibus duxerimus imponendu, ut ne Titus quidem cum & Hie rosolymis, & inter Iudzos circuncisionem mordicus tenentes uersaretur, à Iudzorū pit, moríbus.

moribus apostolis compulsus sit circuncidi, propterea quod Græcus esset, non Iudæus. Ouo minus uobis id est faciendū in uestra Galatia, compellentibus huc pseudapostolis. Qui inter apoltolos primas tenebant, non exegerunt à nobis, ut Græcum circuncidere mus:nimiră id agentes, ut seruitus legis paulatim antiquaretur, & Euangelij constabilire/ tur libertas. Verum irreplerant in cœtum nostrum quidam falso nomine Christiani, cum idurgeant, quod Christus uoluit obsolescere. Insidiose uero sele insinuarant, ut exploras sed propter rent libertatem nostră, quam nobis peperit Euangeliü Christi, cui inuidebant, id agentes, subintrodue ut nos in seruitutem legis per circuncisionem retraheret. Ab his potius, quonia instabant dos falsos odiose, compellendi uidebamur, ne quid tumultus existeret. Quanquam ne his quide eo use cessimus, ut illis uel ad tempus obsequetes, Titum circuncideremus, ide secimus ues stra causa, ne quod in Tito factum esset necessitate, uos citra necessitatem imitantes, ab E/ uangelijueritate excideretis, in Iudaismum prolapsi. Quod si quidam, quorum est præci pua autoritas, aliquando circuncilionem à quibuldam, uel exegerunt, uel permiferüt: re/ ele ne id fecerint an fecus, mea non refert: mihi fatis est, quod uetere sententia relicia, nunc mecu sentiut. Apud homines personæualet opinio: apud deum sola ueri ratio est. Sint illi me præcellentiores autoritate: certe, quod ad Euagelij synceritate attinet, adeo nibil mihi contulerunt, ut à me potius illis aliquid accesserit. Étenim ubi comunicato cum illis Euan gelio meo, perspexissent mihi æque a Christo commissum Euangelij prædicandi munus inter gentes, atca Petro delegatum erat inter Iudæos, meamca prædicationem non minus Éfficacem fuisfe citra circuncifionis adminiculum, quam Petri fuerat adhibita circucifio ne, cum conobis referentibus, parem Euaugelij grasiā mihi quoco collatam cognouissent, Petrus, Iacobus, & Ioannes, nam hiuidebantur apud illos esse columnæ, tantum abest ut damnarint Euangelium nostrum, ut potius datis dextris mecum & cum Barnaba fœdus ac societatem inierint, ut idem Euangeliü concordibus animis in sua quisce portione præ dicaremus:nos inter gentes, illi inter Iudæos. Necp nobis iniunxerunt, ut quequam e gen tibus ad circuncilionem uocaremus. Tantum rogauerunt, ut inter gentes prædicates E-· uangelium, pauperū qui Hierosolymis agebant, memores essemus, si qui quid in eorum fublidium conferre uellent. Qua quidem in re, quoniam non abhorrebat ab euagelica do Arina, studiose paruimus illor umandatis, haudquaqua parituri, si de circuncidedis Græ cis nobis mandassent. Negs enim æquű est, ut tantum apud nos ualeat cuiusquam mortae His autoritas, ut in illius gratiā parum recte confulamus euangelico negocio. Etenim quē 🗸 admodum initio res ita ferebat, ut his qui ex Iudailmo fele conuertiffent ad professionem enangelicam(quoniam à maiorũ inftitutis,quorum religione à pueris imbiberant, pror/ fus auocari non poterant) nonnihil indulgeretur ad tempus, ne per hanc occalione com plures alienarentur à Christo, lta conandű erat, ut aliquando, monitis nostris edocii, desi nerent hac uti indulgentia, præfertim cum longe plus periculi, quàm lucri uideretur alla tura. Siquidem per quim exiguus est numerus eorum; qui ex Iudeis Euangelij fidem am plexi funt, præhis quos ex gentibus Christo lucrifecimus. Atq ex his in posterum quoq multo uberior spes arridet, cum gentium tot nationes latillime pateant, ludæorum genus angustis admodum finibus circumsepiatur. Horū maxima pars sic abhorret at a circunci sione, ut citius Christuas pernaturi suerint, or legis odiose iugum subituri. Quin & illud periculi est, ne si diu passimos hac utantur indulgentia, fiat ut beneficiu salutis gratuitum, quod deus sue bonitati, nostræck fidei uoluit acceptu ferri, uideatur magna ex parte debe ri legis ceremonijs. Quas li conspexerint à primarijs apostolis observari, interpretabun tur, qui supersticiosiores sunt, absq his non satis esse fidem euangelica ad consequendam falute. Nam factum uident omnes, animu non uident. Et elt ferè in peiorem partem suspi cax mortalia animus. Ita quod illi fecerint pro tempore, morem gerentes quorundam in wincibili superstitioni, contract animi sui sententia, id alij iudicabunt religione, non obser quio factū. Tolerata est ad tempus Iudæorū excusabilis infirmitas, a qua paulatim opor/ zebat illos proficere. Ceterű nullo modo permittendű eft, ut a gentibus exigatur, quod in Fudæis pro tempore toleratű est Iudæos primű excusabat a maioribus hausta persuasio, diuturnus ufus, cuius uis natura æquat, autor deus, aliace permulta, quorum nihil gentie bus patrocinari poterit, si Christum cum Mosemiscuerint. At gentiu mihi peculiaris cu Astornu , ra delegata est, quemadmodu Petro Judæorum. Conuenit autem ut utrica sua provincia

Actorum 15

potissimum cordi sit. Qua quidem in re nullius autoritati cessurus sum, adeo ut cum Per Cum autem trus uenisset Antiochiam, quanquam uiderem huius inter apostolos primam esse autorie uenisset Ce/ tatem, tamen non ueritus sim palam & in os obsistere, pluris habens Euangelij negociti, phas qu'am illius dignitaté. Nect dubitaui metum illius ac ua cillationem quam præ se ferebat coràm omnibus reprehendere, cum ipfa res uel hoc nomine reprehenfibilis effet, quod in grauem multorum perniciem uergeret, secus interpretantium, quam ille sentiret, Videlia cet quali superstitione motus id faceret, non studio consulendi Iudæorum infirmitati. Eu enim cum prius accumbens in conuiuio quorundam, qui ex gentibus accesserant euangelicæ professioni, promiscuis cibis una cum illis uesceretur, mox ubi superuenissentalis quot ex Iudæis à Iacobo missi, subducebat sese à conusuio, dissimulans se communi cum illis ulum menla:uidelicet metues, ne quid offenderet animos eorum, quos adhuc luperi ftitioliores effe luspicabatur, qu'am ut in totum ciborum delectum possent contemnere, parumch pium esse ducentes, ludæum cum ethnicis habere mensæ quoch communione. Ea Petri simulatio, quamuis ab animo pio proficiscebatur, tamen inconsultior erat, & in manifestam perniciem multoru uergebat, adeo ut non solum Iudæi cæteri, qui nobiscum accumbebant, assentirentur simulanti Petro, uerum & Barnabas quog collega meus, mo tus autoritate Petri, se etiam una cum Petro subduceret è conuiuio. Quorum simulatio nem non dubitabam quin cæteri fere omnes fuerint imitaturi, ni acri, manifeltack obiure gatione fuisset itum obuiam. Itaq; cum uidere, quod quidam nunc gentibus, nunc Iudæis ses accommodantes, ueluti claudicarent : neces satis recle aut constanter ingreder étur ad Quod non re Euangelijueritatem, quæiam sic eluxerat, ut tempus esset eam libera fronte constanteró de ambalaret profiteri, legis ceremonias antiquatas esse, nece quicquam conferre ad salutem euangelis cam; ut omnium periculo mederer, restiti Petro coram omnibus, ut castigato capite, cate riadillius exemplum relipifcerent, ubi conspexissent illum obtemperantem admonitioni nostræ. Restiti autem his uerbis: Quidagis Petre: quo consilio te subducis: Cur dum tub

> inconfulto metuis, hos meos in perniciofam inducis fuperstitionem? Etenim si tu cum na tura Iudæus lis,& tamen contempta gentis tuæ superstitione, gentium more viuis, nihil

Actorum 10 impurum ducens, quod deo non sit impurum: cum ci id & antehac feceris cum centurio. ne Cornelio, ac modo nobilcum, cur nunc tui dissimilis, parumos constans subducis teè conuiuio: perinde quali-quod antehac ciborum delectum ac gentium commerciti negle xeris, no certo confilio iudicio di feceris, sed humana facilitate: nec sentis exemplum istud tuum eò tendere, ut non solum sudæi in sua superstitione confirmentur, quam abolitam oportuit, uerumetiam ex gentibus adiuncli Christo, tuo qui primus es inter apostolos, exemplo cogantur Iudaicis onerari ceremoniis, à quibus Christus eos liberos esse uoluits nec hos modo, quos Euangelij gratia liberos reperit, uerumetiam Iudæos ipsos, quos obe noxios reperit. Nos qui non fumus ex gentibus orti, quas omnes Iudei pro peccatoribus. & impuris ducunt, quos caridolo latras reperit Euangelij predicatio, sed genere sumus Iu. dæi nati sub lege cui recte pro tempore seruiuimus, tamen edocti, quod per eius legis obe fernationem non contingat cuiquam homini uera iustitia, sed potius per fiduciã, qua salutem speramus nobis ex Christi gratuita beneficentia, disfisi legimaiorii, ad Christi fidem confugimus, cuius præfidio nobis ueram iultitiam, quæ nos non hominibus comm**eder.** fed deo, pollicemur, quam legis observatio, velut inesticax præstare non potuit. Et pose hæc gentibus autores erimus, ut Christo diffisi, ad legis præsidia confugiant, cum haben mus ipsa re compertum, neminem omnino mortalium legis beneficio ueram consequi. posse iustitiam: Alioqui quid erat opus ad Euangelij side trasire: Quod si semel amplexi fidem Euangelica, nihilo fecius comperimus nos adhuc peccato obnoxios, ut rurfus alio remedio lit opus, id quod nobis ulu uenit in lege Molaica, ac frustrati spe cogamur ad le Nuquid Chri gem semel reliciam denuo refugere, quid dicemus: an quod Christus, quem autore perfe stus peccati Ca iustitia credidimus, potius iniustitia fomes sit, qui non solum non auferat iniustitiam minister est pristinam, uerumetiam per occasione addat iniustitiæ cumulo, & adeo non conferat speratam falutem, ut grauiorem infuper adducat condemnationem, quandoquidem huitra fiducia legem reliquimus:ad quam si cogimur redire, uidemur eam uitio & inconsulte reliquisse, atq huius mali Christus uidetur occasionem dedisse. Sed absit, ut quisquam ita

fentiat, existimet de eu angelicæ gratiæ qui cquam de esse, quod à Mosi lege sit petendum,

Digitized by Google

2**d** ·

ad consequendam salutem. Etenim posteaquam Euangelij legem amplexi sumus, rursus ad Moli legem recurrere, defectio quædam est à Christo, & Euangelij contumelia; imò quisquis lud eus aut proselytus id facit, declarat sese Mosaicæ quoque legis transgresso/ rem. Nam si ea pertinebat ad consequendam salutem, cur reliquite si non pertinebat, cur repetit: Si demolitus ædificium, rurlus ab ijldem fundamentis erigo quod deltruxeram, nonne uitium meum ipse prodo, qui instaurem quod non recte sim demolitus. Nihil est igitur causa, cur semel amplexi sidem Euangelicam, per quam Christi benignitas perse ciam, & iustitiam, & salutem nobis conferri uoluit, ad crassælegis præsidia respiciamus, cui iam desiuimus este obnoxij. Nam quemadmodum mors alterius conjugum superstiv per lege lege tem liberat à iure matrimonii, ita mihi ludæo cum lege negocium erat, donec durante iur mortuus sum remutuo, & mihi uiuebat lex, & ego legi. Verum simulator per Christi mortem ac sa/ crum lauacrum addictus sum legi fidei, quæ spiritualis est, quodammodo mortuus sum legi crassæ: nec ita mortuus illi, ut desierim uiuere, sed ut felicius coeperim uiuere. Ante hacuiuebam Moli, nuncuiuo deo. Deus enim spiritus est. Quemadmodum Christus antea uixit mortalis, corpus nostris malis obnoxium circumferens, is mortuus carni, mor tuus hominibus, nunc uiuit deo patri, liber ab omnibus mortalitatis iniurijs. At ego per baptilmum una cum Christo sum crucifixus, unà cum illo mortuus, rebus hisce crassiori bus, quæ carnem potius quam spiritum sapiunt, adeo non teneor, ut illis sim mortuus. Nece enim uiuo ego ille quondam crassus & carnalis, & humanis cupiditatib obnoxius, Mortuus est Saulus ille legis propugnator, & Euangelij perfequutor, atqui hausto Chriv sti spiritu, melius uiuo. Imo non uiuo ipse, qui ex me quide nihil aliud quam carnalis sum; sed uiuit in me Christus, cuius spiritus omnia mea suo arbitratu moderatur. Porrò quod que de metent nondum prorfus ab omni mortalitatis contagio fum immunis, sed adhuc corpus hoc cir nunc nino in cunfero, nonnihil obnoxium humanis affectibus, ac mortalitatis iniurijs, quodammodo carne tamen uiuo uitam immottalem, certa spe conceptam, idos fretus promissore filio dels cu/ ius gratuita beneficentia mihi contigit donum fidei, per fidem iuftitia, per iuftitiam con/ tinget immortalitas, no ex obferuatione craffælegis, fed ex inaudita charitate Chrifti, qui füapte sponte nihil promeritum dilexit, adeo, ut pro meis peccatis crucis supplicium de penderit, pro mea salute semetipsum in exitium dederit. Gratuitum est rotum, quod ille largitus eft. Voluit ille nos falutem nostra suz debere benignitati, non legis observationi. Vitro defert ille beneficium hocomnibus. Aufert peccata, largitur innocentiam: Nónne sim ingratissimus, imò nonne contumeliosus in Christū, si quod offert, rejiciams. An non reijcit autem, qui polt baptilmű acceptum, ad legis prælidia relpeciat, quali mors Christi non sat esticax sit ad abolenda peccata mundi totius, & omnibus conferendam salutem æternam: Etenim si per innocetiam contingit immortalitas, unde nobis quaso speramus utrumo, à fiducia legis, an ex beneficentia Christie Si ex husus beneficentia, cur adhuc à lege pendemus: si ex legis observatione, Christus frustra mortuus sit necesse est, quandoquidem id, cuius gratia mori uoluit, per illius mortem non affequimur.



Vigo male auditis stultitiæ, facilitatiscs nomine, sed hac in re ò uere stulti o infenfati Galatz, quibus res ulcadeo ablurda perluaderi pomerit, ut cum Iudzos Galate ab onere legis liberarit Euangelij fides, uos liberi nati, ultro dedatis uos in feruitutem: Quicquid est hic mali, non totti uobis imputo: uestră credulita tem facilitatem quacculo, sed magis accuso quorunda malicia, qui uestros

animos huc induxerunt, quos utina lequi maluilletis, quam pehilens aliorum confilium. Quis fuitille, qui uestra inuidens felicitati, qua hactenus fruebamini per libertatem euan gelicam, fascino uos lestit, ac pristina mentem Christo digna excantans, istam incantauit dementiam, ut ueluti Christo diffisi, ad frigidæ legis præsidia cofugiatis rubi ntic illa præs clara fiducia, qua per mortem Christi sperabatis perfectam iustitia ac salutem, absep legis auxilijs: Quorum animis sic erat impressus Iesus Christus, unicus autor totius salutis, sic illum cernebatis oculis fidel, per crucem suam patri recociliantem mundu universum. quafi aut depictus fuillet conspectibus ueltris, aut uobis teltibus res acta fuillet, que acta eR Hierofolymis. Plus uoz uidistis, quam Iudzi, qui pendente in cruce conspicati funt, & abnegarüt. Inter uos uere crucifixus erat, qui ex illius morte sperabatis aterna falutem.

Ad aneum serpentem in stipite prafixum uertebatis oculos, à quo solo sperabatis remer Hoe folum à dium peccatorum omniu. Nunc subito mutati, quonam avertitis oculos vestros: Siquid nobir nolo di, adhuc sanæmētis superest, uel illud perpendite, quod in proptu est, quodes uel cacopol fere sit esse perspicuti, ne subtilib. ac longe repetitis argumetis uobiscum aga. Meministis uos nuperad prædicatione Euangelij per baptilmű, & manuű noltrarum impolitione conce pille spiritum Christi. No erat inanis persualio. Linguaru, prophetiæ, sanationu, cætera rumch docium miracula docuerut rem esse uirtutis diuinæ, no humani præstigij. Huncau tem spiritum unde tande accepistis, ex circucisione Mosaica, an ex eo quod per me credi distis Euagelio Christis Alienis à lege Mosaica Christus tamen efficacem spiritum suum ob fidem uobis impartiuit, certum arrabone promissa felicitatis. Cur nunc aliunde soci ratis falutem, quam unde pignus falutis habetis tam euidens. Si circuncilione uobis prav dicaui, & huius fiducia uobis contigit spiritus cœlestis, nihil obsto, quo minus aliqua la/ lutis portionem acceptam feratis legi Mosaicæ: sin nihil præter Iesum Christum a medie diciltis,& in hunc unum coniecta fiducia,ealdem doteis in uobis experti fuiltis,quasper baptismum accipium Iudæi, quid est causæ, cur uobis putetis Iudaismum grauem & inu tilem accersendum in contumeliam Christic Cordatorum est, ab utcung coeptis ad me liora proficere:uos contra, à tam præclaris orfis ad deteriora relabimini. Iudæi fub legis crassa seruitute nati, relictis maiorum ceremoniis, ad spiritualem Euangelii doctrinam se conferunt. Vos contra cum ab Euangelio uestram professionem sitis auspicati, in Iudais mum degeneratis, Illi ex Iudæis fiunt Christiani, uos cupitis è Christianis fieri Iudæi : Si lex Mofaica confert falutem, quid opus erat dare nomine Christo: Cur nunc relinquitis eum, cuius gratia tantum afflictionum eltis passi ab ijs, quibus inuisum est Christi nome: Descricit enim à Christo, quisquis ex circuncisione sibi promittit salutem. Ergo ne com **si tamen fine mittetis, ut tantum malorum ob Chrilti profellionem frultra palli uideamini ? Sed** ablit, લ્લાનું ut frustra pertuleritis ista. Errastis hactenus iudicio,nõ affectu,alieno impulsu uacillastis, non uestra malicia.Mature relipiscetis, nec patiemini pristinæ fidei uestræ perire frudit. Deus igitur qui impartit uobis spiritum suum, qui miraculorum argumetis declarat uim fuam per uos, utrum id facit conciliatus uobis observatione legis Mosaica, an potius ex co, quod nobis Christi prædicantibus credidistis: Si proselytos, qui cooptatur in Iudais mum, ubi circuncili funt comitatur ea uis lignorum, quæ uos comitatur, est cur legempu tetis expetendam: sin hæc solam euagelicam fidem comitatur, cur aliunde speratis finem, quam undevidetis ortum initium: Princeps circuncilionis & autorest Abraham, cuius filios le gloriantur elle ludzi, qui ad illius exemplum circuncidütur. At ne is quidem ue/ ræ iustitiæ laudem consequutus est ex circuncilione, ueru ex fide habita promittentideo, cum nondum esset circuncisus. Nece enim legimus in Genesis circuncisus est Abraham, Gene. 15 & iustus factus est: led credidit Abraham deo, & imputat ü est illi ad iustitiam. Itags quod posteris Abrahæ promissum est olim, non pertinet ad istos, qui præter circuncisione nie hil habent Abrahæ, fed qui tanquam germani filij, fidem parentis referunt, credëtes euan gelio. Porrò qui circuncilione tumidi, filios Abrahæiachitant sele, frustra gloriatur, cum nothi sint, non legitimi filij Abraha. Nam apud deum hi demum sunt filij Abraha, qui ad illius exemplum toto pectore credut, fidunt deo, nobis per Euangeliu loqueti, quo cung genere ducant originem. Siquidem hæc propinquitas non fanguinis affinitate, fed æmulatione mentis censetur. Animaduertite uero, quam id quod nuc dico, iam olim scri ptura prælenlerit ac lignificarit, uidelicet iustitiam omnibussiperandam ex fide, non pass cis ex circuncifione. Quod hodie uobis prædicatum est per Euangeliu, id tot retro seav Gen. 17.0 18 lis deus promiserat Abrahæ dicens: Omnes gentes laudem ac benediction e consequent tur in te. At fieri non pozuit, ut omnes gentes ex Abraham nascerentur, & tamen omnie bus per illum promittitur benedictio, tanquam illius posteris, no utica ob sanguinis pro pinquitatem, led ob æmulationë fidei. Siquidem filiorii est exprimere parentë. Proince qui diffili legis ceremonijs atog operibus, fidunt eu agelicis promillis, hi tan 🛱 ueri filii 🗛 brahæcum parenæfideli, benediction ë illi promiffam confequetur, exclufis ijs qui circi Filionis fidunt prælidio, ceu nothis & adulterinis, & ad quos magis pertinet execratio, **a** benedictio:Eurnim quicunq; pendêt ex observatione legis Mosaicæ, qua tamen no ph uant, obnoxiflunt execuationi. Ipli ludzi non pollunt inficias ire, quado confat ita fet ptum

ptum in libro Deuteronomii: Execrabilis sit quisquis no perstiterit in omnibus, quæ scri Deuter. 27 pta funt in libro legis, ac præstiterit ea, quæ lege subentur. Non promittitur sustitia seruan ti legemat denunciatur execratio non seruanti. Quis autem est, qui totam legem præsta/ re possit, quæ cum uetando irritet peccandi libidinem, non confert tamé robur ad uincen dam animi cupiditatem. Denice, ut maxime totam præstet aliquis, fortassis hic instus har bebitur apud homines, apud deum no item: apud quem si nemo iustitiæ laudem meretur per legis observatione, palam est nimirum esse veru, quod scripsit Abacuc propsieta, Iu/ Abacue > stum ex fide uiuere. Siquidem ut peccatum mortis est seminarium, ita uitæ fons est inno/ centia. Lex autem non nititur fide, sed observatione præscriptarum ceremoniar vieas qui servarit, uitam quidem assequetur, at non æternam uitam, quam pollicetur fides. Qualis est iusticia, qua præstat lex, talis est uita. Apud homines iustus est, qui legis præscripta no uiolat, apud homines uiuit tutus à supplicio: at apud detinec iustus erit, nec uiuus, nisi fix dat Euangelij promissis. Solus omnium Christus execrationi non fuit obnoxius, qui to tus innocens leginihil debebat. Nos eramus obnoxíí, ac per hoc execrabiles, uerum ille nos obnoxios execratione liberauit, noxiam uertens in innocentiam, & execrationem in benedictione. Tantum abelt, ut uos uoluerit ad legis seruitutem pertrahi. Quomodo autem liberauit. Nimirum nostrisadmissis debitum supplicium ipse dependit innocens, & execrationem quæ nos tenebat obnoxios, in se transfulit, ipse alioqui liber, & benedicito, nis particeps. An non in se transtulit, qui pro nobis internocentes, ut nocens ignominio sum crucis supplicium nobis redimêdis subijt: Sic enim legimus in libro Deuteronomij: Deuter. 21 Execrabilis est quisquis pendet in ligno. Curautem id fieri uoluit Deus inimiru ut subla ta execratione qua inuehebat lex, benedició per fidem succederet quonda Abrahæpro/ missa. Succederet aut non solum Iudæis, uerumetia gentibus, no per legis beneficiu, qua Christus abolita esse uoluit, sed per benignitate lesu Christi, cuius morte recociliati deo, & a crassa legis onere liberi, per fidem assequamur benedictione euangelica Abraha po steris promissam, posteris inqua non iuxta carne, sed iuxta spiritu. Tuto sidamus deo, no enim frustrabitur quenqua. Quod pollicitus est prestabit. Id quo magis intelligatis, addu cam humanu exemplum. Nam cum inter deum & homines nulla sit comparatio, tamen Hoc autem di hominis testamentum aut pactum, ubi semel est comprobatum ac ratum, nemo rescindit, co, testamene aut addit aliquid propter uoluntatem testatoris, Quo magis oportet esse rata pasta, pro/tuconfirmată missack dei. Is Abrahæ pollicitus est benedictionem, quæ contingeret omnibus gentibus per illius semen. Seme dixit scriptura, non semina, ne per Mosen, aut Dauid, aut alios pro missum expectaremus, sed unicu illud semen designauit, ac uerum semen Abrahæ patris æterni, Iesum Christu, in quem nos insiti per baptismu, & spiritus communione, eadem per illum expectamus, quæ illi iam præstitit deus. Sed ut propositum conferamus exem plum, quod deus semel pactus est Abrahæ, ante qu'am lex esset lata ides pactum ratu esse uoluit, non potest irritum facere lex succedens promisso. Atqui id fieret, si benedictionis hæreditas Abrahæposteris promissa, deberetur ex legis observatione, cum in pacto nul la sit legis conditio. Nã qui potuit esse, cum lex ipsa nondu esset: Alioqui fingite legenon fuccessisse, nihilo secius præstitisser Abrahe posteris deus, quod illi pactus fuerat. Quod si huius felicitatis hareditas debetur ex promisso, & promissum ante legem, nullam habet admixta legis observanda conditione, curab eo secludimus alienos à lege, sed non alie nos à fider. Nam si legis beneficio contingit hæreditas, uidetur irritum reddi pacium dei, quod præstare nolit, nisi conditio legis accesserit. Perinde quasi quispia cum homine pa clus le daturu illi filiam luam uxorem, contraclu rite peracto, polt neget le daturum, nili is uicissim sorore suam ipsi locet, cum pacti tempore sororilli nondu esset nata, nec in par Co fuillet ulla mentio mutui coniugii. Gratuitum erat dei promissum, solaci fidei coditio Quid igitur ne ratum erat, eam quisquis præstat, promissi ius habet. At dixerit quispiam, si hinc erat speranda salus, quo consilio postea deus addidit legem inutilem : Non protsus inutilem: nam tametsi non confert innocentiam, tamen cohercet peccadi licentiam, dum malas cue piditates ceremonijs, ceu cancellis quibuldam cohibet. Nec data fuisset ea lex, nisi com/ pulisset hominum effrenis malicia: nec tamen in hocdata est, ut tota quoslibet in ætere num obstringeret, sedad tempus à Deo præfinitum, typis interim delinians Christum, supplicijs deterrens à peccando, & promissis inuitans ad innocentiæs studiu, in buc usum milituta

IN EPIST. PAVLI 688 instituta lataci per angelos autore deo, donec euclutis seculis ueniret semen illud unicit per quod deus Abrahæ promílerat salutem omnibus legitimis Abrahæ filijs. Sicautem lata est per angelos, ut totius legis potestas esset penes Christum, qui sic medius intercele sit inter Mosaicam legem & Euangelij gratiam, ut illius esset finis, huius initium: sicmer dius interponens se inter deum & homines, ut ipse naturam in se utranque complectere tur, utrangalteri conciliaturus. Atqui conciliator, qui intercedit, interplures intercedat oportet. Nemo enim secum ipse dissidet. Deus autem unus est, qui cum dissidium erat bu mano generi. Proinde tertio quopiam eratopus qui nature utrius particeps utrangina ter sesereconciliaret, deum placans sua morte, & homines sua doctrina ad uerum dei cul/ tum pelliciens. Num igitur lex pugnat cum promissis dei: Nequaquam. Nec enim succe dens irrita reddidit promissa dei, sed homines in expectatione promissorti continuit, quo magis capaces essent euangelicæ gratie. Nec ideo nunc cessat lex quod aduersaretur pro/ Si enim lex missis divinis, sed quod æquum esser umbras cedere veris, & reminessicace essicaci. Nã data effet si lex eiusmodi data fuisset, quæ uere ultam largiri posset, tum nec erat suturum cur abrod garetur:nec opus fuisfet Euãgelij præfidio, cum ex lege uere contingeret hom*i*ni iustitia. Satis igitur fuisset huic fidere, quicuncy salutem ambirent æternam. Nunc ne suis operis busfreti negligerent Christi gratiam, in hoc data lex est, quæ præscriberet, quid agendu, quid uitandum, ut omnes intelligerent sese peccatis obnoxios, dum quod per legem didi cerunt esse nefarium, non uitant tamen, nimirum uicli suis prauis cupiditatibus, atque ita morbum agnoscentes suum auidius amplecterentur oblatum Euangelicæ gratiæ remez dium. Namante præscriptum legis impune peccabant, cum licere uidebatur, quod liber bati & habebant quod admissi suis prætexerent. At lex sic eos constrinxit, ut no possent elabi, quin faterentur le commerui se pornam, quado negari non poterat, honestum esse, quod lex prescriberer. Hoc consilio, cum deus nobis nostri fiduciam ademisser, ac malum nostrum nobis posuisset ob oculos, declaratum est promissum illud, quod pollicitus est Ve promísio deus Abrahæ, quodý soli ľudæi, ueluti sibi peculiariter promissum expectabát, tanquam ex fide Isfu foli Abrahæ filij, ad omnes pertinere, quo! cunq fiducia erga deum reddidisset ueros 🗛 brahæ filios, non ex merito legis observatæ, sed ex eo quod syncero pectore crederent E uangelio, per mortem lelu Christi, & innocentiam omnibus contingere, & uitam ac salu tem. Et ad hanc quog rem pro tempore serviebat lex Mosaica, qua Iudaos partim mis nis supplicioru, partim expectatione promissorum, partim adumbratione uencuri Christi, ceu uallo septos cohercebat, ne prorsum in omnem impietatem dilapsos, nece dignos, nece capaces euangelicæ gratiæ Christus adueniens offenderet. Ex legis igitur promissis utcunc somniabant Euangelij mysterium. Huius igitur custodia tantisper fulciebanur; donec aperiretur quod lex adumbrasset per inuolucra, iam di uigilantes clara luce cemes rent exhiberi, quod ante ceu per somni expeciassent. Lex igitur non præstabat iusticiam perfectam, sed rudi populo ceu pedagogus erataddita, ut quos honestiratio nondum po terat in officio continere, eos supplicij metus arceretà magnis flagitijs, atque ita paulatim proficientes ad Christum perducerentur, à quo solo ueram expectarent sustitiam, pristie nis diffili ceremonijs. Pædagogus autem non lic additur pueris ut lemper adlit, ledtane tilper donec adulti iam, luapte lponte ferantur ad honesta:nec opus habeant, ut metuma li coerceantur à flagitijs, sed patris hortatu sponte uolentes de rapiantur ad ea quæ sunt ho nesta, uicissim imperantes pædagogo, cuius austeritatem ad tempus salubre pertulerante Quemadmodum igitur pater, tametli liberos habet unice charos, tamé cogit ad tempus feruire pædagogo, cui mox fint dominaturi:ita deus populum fuữ rudem adhuc & crafe fum, legis aufteritate coercuit, donec concepta fide euangelica iam fibi redditi, definerent esse sub iure pædagogi, sed tanquam ingenui filij, sub benignissimi parentis clemential bere uiuerent. Neg uero folos Iudæos deus pro filijs fuis ducebat, quanquam his folis 🏟

eiusch spiritum hauriunt, hi redduntur filij dei, posteaquam idem cum Christo facti fuit Quicung, in Quod li id per quod Christo jungimur, commune est omnium, qui minus deus ompes Chrifto bapti exæquo filios agnoscett Per baptilmum autem, non per circuncisione hausistis spitito zati estis Christi. Quotquot igitur baptizati estis, in Christi consortium transistis, bac partet inseriores ludzis, qui circuncisionis privilegio sese uenditant. Cateris in rebus, qui

tus est pædagogus:imo quicunca per fidem euangelicam insertitur corpori Jesu Chris

hominum

hominum indulgentia pendent, coditionis, ac perfonarum discrimen habetur, hoc suum beneficium deus ut gratuitum esse voluit, ita voluit omibus esse comune. Per baptismum renascimur, ac subito uelut in aliam creaturam transformamur. Nec imputatur cuiquams quod quidem ad hoc donum pertinet, quid quis fuerit ante baptilmum, ludæus an Græ/ cus, seruus an ingenuus, masculus an foemina. Omnes per baptismem transistis in Christi corpus, ex æquo particípes huíus doni, uelut à capite in omnía mêbra dimanantis. Quod fi Christus est illud semen Abrahæ per quod deus pollicitus est omnibus gentibus benez dictionem, uos quoca Christo insiti, posteritas Abrahæsitis oportet. Si posteri Abrahæs igitur uelut hæredes in ius promissi uenitis. Si nomen filij datur per Christi consortium, & in hoc omnes ex æquo recipiuntur per fidem ac baptilmum, hæreditas ad omnes ex equo pertineat necelle est. CAPVT

D ius iam olim quidem debebatur ex promisso, sed nunc demum in illud ad mittimur, quod, ut ante diximus, quemadmodum iuxta leges humanas, ha res quam diu minor est, non exercet ius suum, imò nihil differt à servo, cum natus sit dominus omnium, sed metu cohibetur, sed alieno arbitrio ducitur,

sub tutoribus & actoribus agens, usq ad ætatem adultam, quam legis aut patris uoluntas præscripseric Itidem & nos olim, cum nondum essemus capaces huius do hi, quod animos plane cœlestes requirit, nec mentes nostræ i ustum etiamnum robur colle gissent, puerorum in morem crassoribus quibus dam legibus cotinebamur, accommodis uidelicet imbecillitati nostræ: ut qui nondum cœlestem illam doctrinam saperemus, sed his tantum commoueremur, que corporeis oculis cerni possent: quod genus sunt ista, que constant elementis huius mundi crassioris, ueluti dierum discrimina, delectus ciborum, cultus differentia, pecudum uiclima, nota corporis. His omnibus ad tepus paruimus lere uorum ritu, donec maiorum nondum eramus capaces. Verum simulatos impuberes esse delijmus, posteaquam ad ætatë adultam uenire contigit, exacto temporis modo, quod pa ter æternus arcano fuo cofilio præftituerat nobis, non paffus eft nos deus amplius feruire præceptis crassioribus, sed in hoc misit deus, non Mosen, aut prophetam, sed unicum filiv um suum Ielum Christum. Misit autem non per somnium aut uisum, sed palam omnibus Genlibus nostris exhibuit, hominem ex muliere nasci uoluit, nostræ naturæ malis obnoxiv um, quo præsens nostris calamitatibus mederetur, quem & circumcidi, reliquamo legis feruitutem patiuoluit, ut Iudæos, quos legi reperitobnoxios, à legis onere redimeret, ne quisquam postea uelut impubes, taquam sub actoribus serviret, sed omnes in libertatem filiorum afcifceremur: nam feruitus pugnat cum filij uocabulo. Atqut certo argumento doceret diuina bonitas, nos in libertatem filiorum elle affertos, amoto luppliciorum me/ tu, spiritum unici filis sui infudit intimis cordibus nostris, qui nobis certissimus testis est, quod simus filij dei. Siquidem aliud spirat, aliud clamitat spiritus seruslis, aliud filiorum affectus. Ille deprecatur iram domini, hic ingenti fiducia clamitat: Abba, pater. Nec dubi tamus quin deus agnoscat pietatis & charitatis, non metus appellationem. Quod si secus esset, neg Christus suos appellaret frattes: neg docuisset, ut communem deum patris uo/ cabulo compellaremus: Pater noster, qui es in cœlis. Prosnde cuicung deus filis sui spiriz tum impartit, is iam non feruus eft, fed filius. Quod fi filius eft per Chriftum, per eundem & hæres sit oportet. Quisquis enim adoptat alterum in nomen filij, is in sus hæreditatis sed nune quis asciscit. Sed quemadmodum Iudzi pro tempore crassa religione, uel superstitione magis dem nesciene cohibebantur, ne prorsus ab omni religione dilaberentur: ita uos quondam cum deum uerum ignoraretis, ex maiorum instituto coluistis dæmones, qui cum dij credatur, re non funt dii:quod propior uideatur ueræ religioni,qui falfa religione tenetur,quam qui pror/ Sus credens nullum esse numen, nullo religionis affectu tangitur. Iudæis non imputatur, quod pro ratione temporis maiorum institutis servierint, à quibus tamen ad verum pieta tis studium sese contulerunt, posteaquam meliora sunt edocti. Nec uobis imputatur cul> zus simulacrorum, quæ rati numen habere per errorem adorastis, posteaquam per euan/ gelicam doctrinam uerum deum cognouiltis:imò ut mellus dicam, polteaquam ab eo co/ gniti estis. Neg enim ille à uobis repertus est, sed ipse uos ad se pertraxit afflatu, quemad modum quod illum nunc ut patrem diligitis, non aliunde est, nisi quod ille prior dilexit nos. Errori pristino facile ignotum est, uerum inexpugnabile flagitium sit, post cognitam Tom.7

ueritatem, ultro ad pristinum errorem relabi. Iudæi cognito uero cultu pietatis, à suis de sciscut ceremonijs: uos ab idolorum cultu reuocati, ac per euangelium ueram edocii pier tatem, accepto cœlesti spiritu, rursus ad Iudaica seruitute uosmet præcipites datis: ut cum liberi sitis, tamen ultro servire cupiatis elementis huius mundi, quæ nec uim habent ad conferendă iustitiam, nec efficacia sunt ad falutē. An no eò relabimini, dum Iudaica super fritione observatis dies, mēses & annos, alias & tempor ū differētias, perinde quasi sabbativ ími, neomeniæ, dies festi, aliac; tepora, in quibus Iudæi certa quæda exercent, aut à certis rebus, ceu nefastis abstinent, quicqua conferat ad ueram salute, cum omnia tempora libe ra sint Christianis ad cultữ pietatis. Si uere Christo fiditis, unde ista superstitio: Si no fidi tis,uereor ne frustra tantú laboris susceperim, in uobis instituendis. Siquidem exciditisà Christo, si Iudaismű admisceris. Ne comittatis, ut & ego meam operam luserim, qui per uarias afflictiones uobis euangeliü tradidi, et uos tantum maloru frustra pro Christo passi sitis. Quin potius tales sitis, qualem me uidetis esse neglecia legis observatioe soli Christo fidentem. Quandoquide & iple quonda fui, quales nunc estis, arbitrans eximiam quane dam esse pietatem, circuncidi, servare sabbata, delecto ciborum, pecudum victimas, qua rum rerum zelo tum persequebar ecclesiam dei, quæ omnia nunc ut inutilia negligo. Fra tres, quod hecuehementius uobile expoltulo, uestrum, mihi credite, non meum ago ne gocium. Ip se poteră rechi conscientia contentus esse. Non ideo uobis infensus sum, quod me affeceritis iniuria. Vestri me miseret, si à cœptis tam preclaris degeneretis. Facite ut si tis constantes, semperciad meliora proficite potius, quam ad deteriora relabamini. Ego me, primum prædicans uobis euangelium Ielu Christi, ad uestra imbecillitate deieci, uos uicillim nunc ad meā firmitatē allurgite, nolite præclaram illam fidei ueltre gloriam amit tere. Nostis enim quod pridem cum uobis traderem euangeliū, nihil magnificū præme rulerim, sed humilis & abiecti homunculi speciem gesserim. Videbatis hominem tenuem obnoxium malis, multis inuilum ob Christi nomen, multis afflictionibus diuexatum, ad hæc simplici rudica sermone, Nihil aliud prædicaui uobis, quam Iesum Christum prouo bis crucifixum,& tum tanta erat proptitudo fidei ueltræ, ut hisce rebus nihil offensinon rejeceritis, nece spreueritis euangelium nostrum, cum ex eius fide immortalitatem polije ceremur. Imò summo studio, summo de cum honore excepistis me, non ut Paulum, sed ut angelum dei, imò ut iplum Ielum Christa: propterea quod intelligeretis, non humanam elle doctrinã, quam ad uos adferebã, led divinam nets me meum iplius agere negocium, fed Lefu Christi. Deum igitur in me, Christū in me uenerati estis. Hæc docent sidē uestram spectatissimam aliquando fuisse, quætam prompta fuerit, que tam costans, ut nullis meis malis, nulla specie humilitatis potuerit languescere. Gratulabar uobis isto nomine, bea Vbi est ergo tos iudicaba, me felicem duceba, qui tales habere discipulos. Quod si pænitet uos cæptor Bestitudo nes rum, ubi uestra illa felicitas, ubi mea, cum & ego mili de uobis, & uos uobis de me gratus Ara labamini. Nam illud uere de uobis teltari debeo, tanta erat animi uestri erga me propene fio, ut uel oculos ueltros erutos daturi fueritis, fi res ita tuliffet. V nde nunc à nobis alienae ti, nouos apoltolos uobis afcilcíris, à quibus Iudailmum difcaris? Illt fucis ac bladiloquem tia uos illectant, libicg conciliant, non ea prædicantes, quæ ueftræ faluti códucant, fed quæ ad ipforum quæstum ac fastu faciant. Ergo ne ob id factus sum nobis inimicus, quod sime pliciter ac uere monuerim, quæ uidebam ad uestra salute pertinerer Equidem uideo Gai latæ quid agatur, ambiunt uos quidam, ac ueluti mihi inuidentes captant, at non lyncero animo. Non enim hæc faciunt, quo uobis consulant, sed ut uos ab euangelij libertate se clusos retrahant in Iudaismű, cui ipsi sunt obnoxii. Quærüt enim alios sui similes redderes Aemulamini quo uideantur ipli rem præclaram ac mirifica lectari pariter ac docere. Ne puteris quide uis in quouis æmulanduelle, uerum quod reclum est, decet æmulari, idez constanter, non modo cum præsens sum apud uos, uerumetia cum absum. Vidistis me legis ceremonias per negligere, nihil prædicare præter Christum, emulabamini præsentë. Si id rectum eras cur nunc absente me uultis alios amulari in ijs, que recla non sunt; Vtinam liceret uobis ociq

> los uestros in pectus meum inserere, cerneretis nimirum, quanto cum animi dolore scriv bam hæc. Filioli mei, femel uos genui Christo, no sine multo nixu ac molestia, nunc descie scentes à Christo denuo parturio, donce plene formetur in uobis. Semé bonum jeceramunde pure Christianos nasci courniebat, sed nescio quo fascino degeneratis in Judzos &

Digitized by Google

in aliam formam transitis. Christus cœlestis est, spiritualis est, uos terreni ac carnales esse tenditis: Sed affectum animi mei non fatis exprimit epiftola. V tinam nüc liceat apud uos elle ut quod literis utcuncy fignifico, possim uiua uoce uobis aperire. Nõnihil adderet uul tus, nonnihil lachrymæ, nonnihil iple uocis ardor. In omnia me mutarê, quo uos reuocaremad Christū, nunc blandiens, nunc obtestans, nunc obiurgans. Orationem melius ad uarietates animorti & ad rem præsentem accomodare. Experirer omnes remediorum uiv as, donec omnes ad sanitatem reuocassem. Nunc cum uideam uos partim ad Iudaismum relapsos, partim huius perículo proximos esse, partim, ut spero, costantes in eo quod a no bis didiciftis, in uarias curas metus és mihi distrahif animus, neces satis cossifiest, qualibus literis tato malo queam mederi. Iam ut eos peculiariter appellem, quibus omnino cordi est, in legis seruitute reuolui, que sout mihi respodeatis: Si lex Mosi placet, cur non huius uobis autoritate sequimini, si parti creditis euangelio: Siquide ipsa quoca lex Mosi, uult eos qui cooptantur in societate Christi, liberos esse à servitute legis. Accipitis legem, & non audi stis legem, aut si audistis, no intelligitis, quonia hærentes in cortice literæ no penetratis ad medulla spiritus. Scriptuelt enim in libro Geneseos, Abrahæ, qui princeps ac pater cre/ Gen.20 dentium fuit, duos fuisse filios, quoru maiore, uidelicet Ismaelem, sustulit exancilla Agar, minore líaac, ex uxore legitima Sara. Verum is qui natus est ex ancilla, iuxta morem ho minū comunem natus est, nec quicqua aliud erat, of filius Abrahæ, quemadmodū sunt & Iudæi, quamliber a Christo alieni. Is uero qui natus est ex uxore libera, præter comunem ordine natura, ex esfœta matre, ex uetulo patre, iuxta divinu promissum natus est: & qui bus ætas & corporis imbecillitas hæredis desperațione ingerebant, his promissio diuina certam fiducia prolis addidit. Itaq prior ille filius naturæ debebatur, hic fidei. Neg uero fabula hæc, præter gestæ rei narrationë nihil habet retrusioris mysterij. Nam hujusmodi serme est lex Mosaica, ut quemadmodu in homine, sub crasso corporis operculo latet ani Que sunt mus corporis moderator, ita sub historia penitius quiddam ac sublimius tegatur. Scruter per allegoris mur igitur, quid nobis significent, per allegoria dua matres, quid duo fili. Nimirum dua am dista matres adumbrant duo testamenta, quorum alterum ædidit populum seruituti legis obnoxium, alteru populu per fidem liberu ab onere legis. Siquide Sina mons est in Arabia, quæ Chaldæorū lingua Agarancillæ nomen refert, confinis monti Sion, in quo sita est ci uitas, cui quonda erat nome lebus, nunc lerufale dicitur. Porrò qui monte accolüt Agar & hodiernis teporibus seruitute seruiunt, ueluti gentis autore conditione referentes. Cæ terum Hierofolyma, quæ cessit posteris Isaac, nescit seruitutë. Ea ciuitas quonia in ædito fita est, cœlesté illam patriã, in cuius municipiú asciti fumus, adumbrat . Ea mater est non folum Iudæorū, fed omniū etiam nostrū, qui Christo credimus. Lex Mosaica terrena est, Jex euagelica cœlestis, nimirã è cœlis profecta. Vt corpus seruit animo, ita quod crassum eft, feruile eft, quod spirituale, cum libertate cõiunctü eft. Lex Mosaica prior ædidit suum fœtum, lex euangelica, tametli ferius enixa est, tamen quanto copioliore sobolem genuit deo.Illa duntaxat unică gente produxit, nec eandem admodü numerofam. Hæc totius or bis nationes coplectitur. Atquid ne fortuito quis putet accidisse, iam olim fore prædixit Elaias, qui prophetico spiritu prospiciens gentiù multitudine ad Euageliù Christi undig convolante, exultat hisce verbis: Letare sterilis, quæ no paris. Erumpe in gaudij vocem, Elass & clama quæ no parturis. Nam longe plures tui filij, quæ orba & effæta uidebaris, quam eius quæuirum habet, ac mirā posteritatis spem de se pollicebatur. Perpaucos Iudaismus olim commendauit deo, plurimos autem fides euangelij deo conciliat, ac fine fine concili atura est. Videtis duas matres, uidetis duos filios, duarum gentium autores. Qui legem Mosaicam adhuc mordicus tenent, ad Ismaelem ex ancilla natu pertinent. Nos uero qui relicta legis fiducia, per fidem synceram ab uno Christo pendemus, ad Isaac pertinemus, qui ex libera non fecundum carnem natus est, sed suxta des promissum. Nec ensm ideo res cipimur ad falutem euangelicam, quod sub lege nati sumus, sed quod deus olim promise rit falutem omnibus, qui per fidem accederent in consortit fili sui lesu Christi. Quin hac Sed quomodo quoch parte pulchre congruit allegoria, quod utrace posteritas sapit origine suam. Siquit tuncis, qui se dem quemadmod i olim Îsmael natu grandior, qui iuxta carne duntaxat fuit filius Abraz cunducarne bæ, tenerum adhuc Isaac persequebatur, ex promisso dei natum, iam tunc inter colludenz dum plus libi uindicans, quam a qum erat, lta nostris quog temporibus, qui carnali legi

hærent, inuifos habent eos, qui spirituale euagelij legem amplectūtur, ijscig præire conand tur, quasi uindicantes sibi ius primogenitorum, quod uni debebatur Christo: ac uetusta/ tis prærogatiua, matris ingenuæ filios in seruitutem communem pellicere conantur, uide licet quo ipfi ferui maiores, minoribus quodammodo dominentur. At non probat mater ingenua commercium hoc. Non uult misceri dissimiliter natos. Clamatenim protinus in dignata, quemadmodum refert scriptura: Eijce ancillam & filium eius, nec enim patiar, ut hæres sit filius ancillæ, cum filio meo lsaac. Nimium hæret synagoga ijs, qui crediderunt euangelio. Nimium urgent Iudzi Christianos, quorum inuident libertati. Si mater seruz non uult sponte discedere, pellatur potius, qu'am comercio seruili filium corrupat meum. Isaac promissa est, ac debetur æternæ salutis hæreditas. Agar efferat si uelit secü hydriam insipide legis, quam deamat. Meus Isaac efficacem euangelicæ doctrinæ succii bibens fee liciter adolescetusco, donec euadat in uirum perfectum. Proinde fratres mei, sinite ut lux dæi, quibus nimium pertinaciter placet lex feruilis, fuam fibi habeant feruitute, nec à mas tris ingenio degenerent, Nos qui & iplifuimus aliquando feruituti legis obnoxij, & tan/ quam filij Agarancille, perfequuti fumus ingenuos ecclefiæ filios, nunc exempti fumus a feruitute pristina, & cooptati in ius filiorum Sara. Hanc libertatem Christo ferimus acces ptam, cui per fidem fumus infiti, fic ut in commune ius hæreditatis promiffæ uenerimus. In eam libertatem ,in quam nos Iudæos Chriftus fuo precio , ueluti poftliminio reftituit, uos gentes uocauít per euangelium.

Ihil superest, nisi ut in eo quod semel estis assequuti, persistatis. Nam quæ de mentia sit, à libertate, quæ uobis gratuito contigit Christi beneficio, ultro in servitutis sugum inserere colle uestre. gratulamur nobis, quibus tandem contigerit libertas: uos libertate perteli, ultro servitutem affectatis : Fortassis sic uobis ipsis blandimini. Non descie

scimus à Christo, sed legé cum Christo copulamus, quo certior sit salutis expectatio. Chri stus totů hoc beneficium, ut omnibus uoluit esse commune, ita sibi soli acceptum ferri uo luit: non patitur in hoc negocio consortium. Atqut intelligatis quanto periculo medite/ mini Iudailmű:en ego uobis non ignotus Paulus gentium apoltolus, & apoltolus inftitu tus ab iplo Christo, palam edico uobis, si circuncidamini, Christus uobis nihil profuturus elt-Etením li uere creditís ab hoc perfectam falutem omnibus præftari poffe, cur accerlitis circuncilionem: Sin diffiditis, nondữ agnolcitis beneficiữ Christi, cuius participes esse nő possunt, qui distidunt: nã soli fidei datur, nő meritis operű. Aut plane Iuda i sitis opor Testiscor au tet, abdicato Christo: aut plane Christiani sitis oportet, reiecto Iudaismo. No fert ille class të omni circu dicantes utrog pede, non uult uinum nouum infulum utribus ueteribus, non uult uetus infulum nouis utribus, Non fert assutum pannum nouum uestimento ueteri, non fert ues sti nouæ ueterem pannum admixtű. Si leuis esfet seruitus, fortasse negligi poterat: si gran de præmiñ esset seruitutis, poterat coditionis onus mercedis magnitudine pensari. Nunc præterquam quod onus est molestissimum, adeo nihil est lucri, ut damnum maximum sit capiendum. Necquero uobis ipfiblandientes, uofipfos fallatis. Non illigabimus nos univ uerlæ legis sarcine, tantum aspergemus aliquid ex lege, ne prorsus simus alieni, recipietur circuncilio duntaxat, uiclime pecudum, cateraci id genus non recipientur. Ego contra, ne quid inscientes erretis, clara uoce testor omnibus hominibus; quisquis se circuncide rit, siue Iudeus sit, siue secus, obnoxium se facit obseruanda toti legi. Quemadmodū enim per baptismum toti dedicamur Christo, ita qui circunciditur, totus dedicatur legi. Nam hac ueluti tellera, in genus Iudaicum cooptatur. Liberum est ex lege quædam decerpere ijs, qui circuncisi non sunt. Cæterii circuncisos tota lex habet obligatos. Cui circuncisso placet, huic & uiclima, & labbata, & neomenia, & lotiones, & ciborti delectus, et stata see iunia, aliaci id genus placeant oportet. Tantum onus ultro accerlere, nónne manifestariæ cuiuldam dementie elt, presertim hac mercede, ut ob molestissima & inutilem servitutem, à Chrifto libertatis ac falutis unico autore defcifcatis ? Etenim, ut fæpe iam dixi, fi ueram Endeuati estis iusticiam expectatis à legis præsidio, que per operis siduciam promittit qualemcuncs in Christo sticiam, nimirum alieni facti estis à consortio Christi, qui suum donum gratiz esse uoluit, non meriti. Quod si disceditis à Christi cotubernio, ne lex quide uobis eritusui, imo perniciem adferet. Etenim li quem ulum habebat ante lucem Euangelica, eum tomm amilit

Digitized by Google

cunizato iam euangelij mysterio. Si lex apud uos ualet, Christus est antiquatus. Si ualet Christus, lex antiquata sit oportet. Cum legem dico, crassam illam atq; carnalem Mosaice legis partem intelligo, quam|folam mordicus tenent ludæi, ex observatiunculis ad core pus pertinentibus sibi pollicentes perfectam iustitiam, existimantes quod pecudum san/ guis aspersus, expiet animum à peccatis, aut aquæ lauacrum mentium sordes abstergeat, aut cibus purus, aut impurus animū expurget, aut inquinet. Nos cotra spirityalem legis portione amplexi, non ex huiulmodi reru corporalit superstitiosa observatione promise fam iustitiam expectamus, sed ex eo quod per eu angeliti credimus, ueram innocentiam ueramci salutem per Christi mortem nobis gratis donari. Nibil aut refert, utrum circunci fus uenías ad Christum, anincircuncisus, quando totum hoc negocium non ab observa/ tione legis, fed à fide pendet, cui licet defint opera legis Mofaicæ, non est tamen ociosa, ue rum occultos imperus additad omnia pietaris officia, no ex præfcripto legis, fed ex chari/ tate, quæ nullius iullu, luapte iponte, multo plus præltat, 🛱 ulla lex poliet extundere uel minis, uel lupplicijs. Hæc cû adelt, quorium opus legis præicriptor finon adelt, ad quid coducit legis obleruatio. Bene currebatis in euagelii fradio ad aterne felicitatis brauium recla properantes, Quisimpediuit curlum uestrum: Cur quod semes placuit non probatis confranter: Curuestro decreto rescisso, in alienam sententiam pedibus itis: Cauete ne euiulquam hominis autoritas tantī ualeat apud uos , ut ab instituto cursu cessetis. Semel credidiftis ueritati, turpiffimű eft nunc ad umbras deflectere. Quod ego docui uos, autore deo docul Cæterữ qui uobis diueria periuadere conantur, qui fidei uelfræ curium inter/ pellantes, ex transuerso auocant ad Iudaismum, non sequiitur autorem deum (qui uos ad gratiam uocauit per fidem, non ad Iudailmum per circuncilionem) led lequuntur huma/ nas cupiditates, suo quæstui, suæ gloriæ, suæ g tyrannidi servientes. Etiam at g etiā cauen/ dum ab istorum oratione, Pauci sunt, fed hi pauci ni ultentur, periculum est, ne totam mul titudinem inficiant, ac totius uestrę cogregationis uitient synceritatem, quemadmodum uidetis à paululo fermenti, totam confperfionem acidam reddi cui fuerit admixtum pau/ latim acorem fuum per omnem farinam antea synceram diffundens. Quantulacung por tio Iudailmi, li cum Euangelio milceatur, totius fidei uestre synceritate uitiabit. Sed quan Egoconfido doquide hactenus alieno impullu cœpiftis uacillare, cerram i pem de uobis cocipio, quod in nobis in priftina lententia perfeuerabitis, partim quidem fretus animis ueltris pridem mihi perspectis & exploratis, sed multo maxime auxilio Christi. Is dedit, ut alacriter inciperetis: Idem dabit, ut fortiter perseueretis. Cæterum quisquis est ille, qui fidei uestre tranquisita tem puritatem poua doctrina perturbat, non effugiet iudicium dei, quamuis fetellerit homines. In præsentia certis de caulis, nec prodo qui sit, nec in illum sæuio: deo tamen cui no est ignotus, quick nullius autoritate comouetur, pœnas dabit, quem læsit potius, quam me. Neg uero uos moueat, si quidam iactitant, me quog non abhorrere à legis observa? tione, qui sapenumero ludaus factus sim ludais, ac Timotheum circunciderim. Com pullus id feci, atq identidem reclamans, illigi tum tepori celli, quo neg periculi multum adhuc uidebatur imminere, li fecillem, & grauis tumultus, ni fecillem. Nunc diuerla tem poris ratio, diuerium confilium poltulat. Poltremo aliud est paticircuncilione, aliud præ dicare circuncilionem. Pallus lum, ut Timotheus circuncideretur: nunqua docui oporte re circuncidi. Ita frequenter cii Iudæis agens à uetitis lege cibis abîtinui, nunqua præscriz pli cuiquam ciborum delectum Imò contra docui, nibil referre quibus cibis uescaris, mo do sobrie cum actione gratiarum. Erattempus cum nonihil dandum esset inuincibili perfualioni Iudæorū, nune quando fatis eluxit eu agelium, & pertinacibus animis hoc agunt Iudari, ut gentes etiam in fuam pertrahant fuperstitionem, nece reclum est, nece tutum uas cillare, sed libera fronte predicandü est, cessisse legem Mosaică, amplectendă omnibus li bertate euangelica. Nam si ueru est, quod isti dictitant, me circuncisionis autore ac præco. nem esse, quid igitur est cur me ludæi tam obstinatis odijs in hodiernum useg diem perser quuntur: Nam hine omne gentis odiữ in me, quod fic prædice euangeliữ Christi, ut doce am cessare legem Mosi. Illi putant se pluris habendos apud omnes, si Iudaici ritus admid scerentur Christo. Nunc discruciantur inuidia, quod omnib, per fide ad eam gratia admis lis ipli circunferunt inutile circuncilione. Atq hæc præcipua caula, cur iam pride obliv natis animis mihi pernicie struum, quod per Christi cruce omnibus pollicear perfectam Tom.7

falutem, ables circuncisionis præsidio. Quod si circuncisionem adhuc prædico, quêadmo va dum quidam calumniantur, cur non cessant Iudæime persequi, cusublata sit causa, cuius gratia fueram illis inuisus: Mihi credite Galatæ, semper eade fuit, & futura est mea prædie catio. Videte, ut uestra fides itidem sit eadem. Tantum enim abest ut assentiar istis, qui cir. cuncilione docent, ut li non queant à lua lege distrahi, distrahantur penitus ab euangeli consortio, potius quam uos labefacient. & a recto statu sua persuasione dimoueat. Si tam pertinaciter placet istis circuncisio, faxit deus ut non solum circuncidantur, uerum etiam prorfus abscidantur, ut affatim habeant quod amant. Prestat illis perire solos, quam alios tam multos in ruinam fecum trahere. Fruantur fua pudenda feruitute, si tam collubitüest iplis. Vos fratres non in servitutem, sed in libertatem estis uocati per evangelium. Neque quicquam aliud restat nissut caueatis, ne libertate acceptam per Christi spiritu, per occa sione accomodetis ad carnis cupiditates. Nam ita sublata est servitus legis, ut in huius wi cem successerit charitas euangelica, qua plus impetratà uolentibus, quam lex exculper bat ab inuitis. Nec tamen dominatus aut servitus est inter amantes, inter quos mutuumest Omnis enim obsequium. Lex non præcipit, ut pro capite amici tuum caput opponas, ut tuum desraw dans geniu, fratris inopiæ lubuenias, ut firmus infirmo, doctus indocto, melior deteriori obsecundes, et tamen hoc imperat charitas, que sic ubique diclat, quid sit agendu, ut ultro sa cias, quod diclauerit. Porrò quod lex tot præscriptis, tot minis no efficit, id copendio sola præstat charitas, totius legis uim ac summam in sese coplectens. Siquidem quicquiduer bolissima lex innumeris preceptis conatur efficere, id totum unico breui ig fermone cople tur, nimiră hoc, quem legimus în Leuitico: Diliges proximă tuum sicut teipsum. Proinde simutua charitate conglutinabimini inter uos, mutuis officijs omnes fulciemini, mutuis ... obsequiis adiuuabimini. Rursum si, quod inter carnales fieri solet, mutuis odiis inter uos 🔀 diffidentes, no folum non fubleuatis alij alios, uerumetia obtrectationibus mordetis inui 🧃 cem, nec mordetis modo atq; arroditis, uerumetiam, quod immanium est ferarū, deuora/ tis, quod quidē in uobis elt, etiam atœetiam metuendum elt uobis, ne beluarum rituuos inuicem lanientes, ad earundem exemplum mutuis uulneribus conficiamini. Huc prola buntur, qui euangelicæ charitatis expertes hærent legi carnali, dum omnia fuis comodis metiuntur, cũ cotra Christiana charitas alienis seruiat comodis. Horu aut que dicasunt, huc tendit lumma, ut posteaqua exempti estis a seruitute legis Mosaicæ, quæ carnalis est; iuxta spiritualem euangelice charitatis legem uită agatis. Id fiet, si nec ceremonijs Iudaicis. metiemini iustitiam, & à carnis cupiditatibus téperaueritis. Non desieritis esse legiobno xij, si perseueretis esse obnoxij cupiditatibus. Proinde date operājut iuxta spiritus duciū uitam agatis, id îi feceritis, abîtinebitis ab his factis, ad quæ follicitant carnis cupiditates. Etenim quemadmodum in uno homine corpus est crassum ac graue, animus coelestis & immortalis, utck in eadem lege craffum quiddam eft, quam dicimus literam, ateg e diuer/ fo cœleste quiddam, quod spiritü appellamus. Ita in codem hominis animo,uis quædam 🗃 inelt ad honelta uocans :rurlus altera dinerla, cognataф corporiac literæ, quæ nosad di uerfam uitam incitet. Inter has res perpetuum bellum est, dum caro spiritui, spiritus carni aduerlatur. Caro coerceri potelt, prorlus opprimi non potelt, quin nitatur aduerlus spiri 🔻 tum. Quæ li uincat, fit aliquoties, ut cum iuxta spiritü expetat ea, quæ sunt pietatis, tamen superatus à carne faciat ea, quæ nouit esse fugienda. Quod sispiritus Christi uos impellit uoletes ad ea, quæ funt honelta piach, nihil iuris in uos habet lex Mofaica. Acres quidem inuifibilis eft spiritus, res inuifibilis caro, de qua loquimur in præfentia. Negstamen diffici le est colligere , carnis arbitrio feruiat aliquis,an spiritus ductifi sequatur . Cuius modisunt Manifesta sontes, eiulmodi sunt ea, quæ proficiscuntur à sontibus. Vita, mores, saciacis bominis te mitem sint stantur habitum animi. Ac ne de dubijs, aut occultis in præsentia loquamur, hec sunt que

palàm declarant homine adhuc carni feruire, etiam si baptismum adeptus sit, ac legis ser/ uitutem effugerit; adulterium, scortatio, immundicia, lasciuia, simulacrorum cultus, uenqu ficium, simultates, lis, æmulationes, iræ, cotentiones, factiones, inuidiæ, ebrietates, comele. fationes. His quilquis obnoxius elt, quamlibet baptizatus, tamen nondum uere liber eff, fed cupiditatu malaru feruus est, Nec est quod uobis ob baptilmu, aut ædita miracula bla diamini. Olim presens uos monui, ac nunc rursus per epistolam denuncio, quicung ralia patrant, lecludentur ab hæreditate regni cælestis. Contra, qui uere liberisunt, & spirie

tus arbitrio ducuntur, huiulmodi frugtibus dignoscuntur. Siguidem adsunt comites, charitas, gaudium, pax, animi lenitas, benignitas, bonitas, fides, mansuetudo, tempel rantia. Hæc qui fuapte sponte præstant, ijs nihil opus est admouere legis stimulos: nam 🦙 hos ipsorum innocentia liberos reddità lege. Porrò qui uere Christi sunt, ut spirituales decet, carnem suam crucifixerunt cum suis uitijs & concupiscentijs. Siguidem per bar ptismum Christo commorimur, simulo cum eo sepelimur. Non conuenit medios inter carnem & spiritum fluctuare. Si corpori uită impartit spiritus, æquum est, ut corpus spir ritus regatur arbitrio. Si nos uitam accepimus à spiritu Christi, non à lege, iuxta spiritus eiufdem inftinctum uiuamus. Si uere haulimus Chrifti spiritum, huius fructus ædamus. ac proculablimus à carnis operibus. Ne limus inanis gloriæ cupidi, huius grana nos inuicem prouocantes ad certamen, nobis inuicem inuidentes. Siquide hæc uitia frequen/ ter-obrepunt etiam ijs, qui pietatis studium profitentur, cum tamen sint præcipua pestis 🔒 CAPVT VI ..

stræ partes erunt, qui spiritu robusti, non cessistis cupiditati carnis, ut hoz bomo minem huiusmodi blande leniterop restituatis, erigentes, ut resurgat, no sæ

uis dichis proculcantes, ut desperet. Hypocritarii est huiusmodi supercilium ac sæuitia. Christi spiritus, quoniam cupit omnes saluos sieri, mansuetudine pellicit ad resipiscenz dum. Ac sæpe slectit & humiles reddit lenis fraternag correptio, quos prorius alienat iurgatrix austeritas. Lex Mosaica sic coercet peccata, ut tollat peccatorem. Christiana charitas medetur uitiis, non extinguit hominem. Quo melior es, hoc clementius acco moda te fraternæ infirmitati. Ad id si te parum hortatur exemplum Christi, qui suos les nissime pertulit, done cresipiscerent, salte illud te adhortetur, quod intelligis sieri posse, ut in te recidant vices. Accidit huic humanum quiddam, memineris & te homine elle. Hyius laplus te doceat, non tibi fidere, nec efferre cristas. Sicage cum laplo, quomodo tecff agi cupias, si quid simile tibi uenisset usu. Et homini potest usu uenire quicquid huz manum est. Qui ua cillarunt impellentibus pseudapostolis, non sunt per sæuitiam aliez napdi, sed per charitatem reuocandi ad pristinam firmitatem. Nam fieri potest, ut illi ui cissim iam robusti, uestræ subueniant imbecillitati. Qui laborat sub onere, subleuandus est, non deficiendus. Quare uicissim aliorum si alifi baiulabitis onera, tum uere præstabi tis Jegem charitatis, que peculiariter Christi lex est. Is cum nec peccatis esset obnoxius, nec affinis elset peccandi periculo, tamen nostras iniquitates ipse portauit, ac benigniz tate sua sanauit, non condemnauit austeritate. Nemo sibi placeat tanquam iustus, & hac fiducia delpiciat fratrem aliquo delicto præuentum. Nam hociplum argumentum elt tallæ iustitiæ, sibi iustum uideri. Proinde si quis sibi uidetur esse aliquid cum nibil sit, ipse sibi imponit. Nec enimideo quisqua iustus est, quod alteri lapso se præserat. Nec ideo contaminabitur alieno comisso, si se demittat, ut lapsum erigat. Nec ideo bonus est, ad se conferat deteriori. E suis quiste factis æstimandus est . Neminem tamen oportet suis façlis fidere, sed explorandum, num quod recte facere uidetur, sit huiusmodi, ut probari des possit: Quod si te non remordet animus tuus, ne glorieris ob alienam imbecillita/ tem, sed ob tuam firmitatem: & glorieris apud te, tibi gratulans de dono diuino: ne ueto 🥏 iacles apud alios, aut eos despicias, qui tuti robur non assequuntur. Succurre si potes: si: non potes, suo illum iudici relinquito. Nec delictum illius tuum diminuet præmiti, nec tu pro alieno comisso plecteris, sed apud deum iudicem, sua cuig sarcina tollenda exit. Caterum quamdiu sumus in hoc seculo, mutuis officijs nos inuicem fulcire debemus. Atgut cora qui præcellunt dotibus partes funt, doctrina, consolatione, atgue xhortatio. ne fratris imbecillitati fucurrere, ita quibus fubuenitur, meminerint fe no ingratos præ bere de le benemeritis. Ita fiet, ut lit inter uo somni übonor ü comunio, si qui doctrina ua 🛴 lent euangelica, erudiat, erigant, fulciant rudes, at chi uicilsim de luis facultatibus im partiant doctoribus ac monitoribus suis, ut officioru fiat comutatio. Videat autem qui docent, ut digna Christo sint quæ tradunt, & Christi spiritu sapiant, alioqui præstat non allentire doctori. Porrò qui perperam tradita doctrina evangelica, præmium accipitab....

eo quem instituit, hominem quidem fallit, imò seipsum fallit, cæterum deum non fallit. Quare moneo, ut syncere doceatis: nam deus no irridetur. Sed cuiulmodi sementem se cerit homo, huiusmodi quocs messem facturus est. Qui carnalem tradiderit doctrinam, pro carnali semente fructum demetet periturum. Qui uero spiritualem impertierit do. ctrinam, ex spirituali cœlestic; doctrina mercedem adsimilem referet, uitam æternam. Itaq perpetuum studium sit nobis, bene mereri de omnibus, nec unquam cessemus à be nefaciendo, liue gratos nancilcamur, liue ingratos, liue respondeat præmium ab homie nibus, siue non respondeat. Nam suo tempore fructus continget à deo nunquam interiturus, proce temporarijs officijs merces reponetur æterna. Non semper ent sementis tempus, ueniet dies, cum neque nostris benefactis, nec alienis subleuabimur. Quamdiu uerlamur in hoc mundo, licet deum benefactis demereri, licet alijs opitulati. In die iudi cñ nec benefactis locus erit, nec bene merendi de quoquam facultas erit. Proinde dum tempus habemus, utamur tempore, benemereri studentes, cum de omnibus, tum uero præcipue de ijs; quibus cum nobis religionisac fidei contubernium est. Iudæus non agnoscit nissiuos, Christianus ad exemplum Christi, de nemine non cupit benemereri. videte quali/ Videtis Galatæ, quantopere mihi res cordi sit, qui tam prolixam epistolam uobis mes bus literis seri apte manu scripserim. Agnoscitis notulas digitorum meorum. Non est quod sufpices psi nobis mini subdititiam Epistolam, tota mea est, mei pectoris apud uos index. Facite ut hac plus ponderis apud uos habeat, qu'am pleudapostolorum oratio. Etenim qui sunt huius animi, ut prius habeant hominibus morem gerere, quam Deo, hi pertrahunt uos ad cire cumcifionem, ut fimul & gentibus inuififitis, ob Christum, & Iudzos habeatis infene sos, ob præputium. Iudæi sunt, & suæ gentis odia metuunt, si Christum absque præpu tio profiteantur, ueluti legem abolentes. Hi magis uerentur homines, quam deum, mae gisquenantur gloriam apud homines, quam apud deum Metutit ne lyncera professio crucis Christi, persecutionem aduersus ipsos excitet eorum, quibus Christinomen est inuilum, ne parum glorioli doctores habeantur, li præter crucifixum nihil doceant. Ne que enim simplici legis studio faciútista, quemadmodum ego quondam errans amore patriæ legis, æuieba in gregem Christi, quando ne ipsi quidem ludæi legem servant, tar metlicircumcili funt à maioribus, Sed abutuntur uestra simplicitate, uobis imponentes onus circucilionis, ut le de uobis iactitét apud suos, quod ipsis autoribus ac magistris Iuv dailmum receperitis. Hac arte placare conantur inuidiam suorum, indigne ferentium, per Euangeliü Christi, legem aboleri. Ego nec Iudæorū inuidia deterreor, nec gentium inlectatione, quo minus l'yncere predicem euangeli Christi. Ablica ut, ut alia quapiam Mihi uero de re glorier, de cruce domini mei lefu Chrifti. Scio cruce huius probrofam effe apud absit gloriari gentes, inuisam apud ludæos, in hac una tamen mihisatis est omnem gloria meam por nere, quem ne tantulum quidem iam tangit mundi gloria, utpote cui per baptilmum in Christi corpus insito, mundus mortuus est, & ego uicissim mundo, nec malis illius tere ritor, nec comodis titillor, nec odium metuo, nec plaufum moror, nec ignominia formie do, nec gloria affecto. Christus mihi pro omnibus, & aduersum omnia satis est, Ad hue ius professionēnihil refert circūcilus uenias ex Iudaismo , an incircūcisus ex gentibus. Quilquis enim in illius corpus per fidem cooptatur, ita repente transit in aliü hominem ut noua fiat creatura, eog renasci dicitur. Facessant igitur humana discrimina. Quisquis Christum profitetur, tantum hoc meminerit, quod Christianus est. Hac esto regula imp mobilis, hanc quicung fequuti fuerint, his pacem precor, ac misericordiam precor: con uenit enim his idem precari, quod Dauid precatur Ifraelius, cum ait in Plalmis: Pax fur Pfal.124 per Ifrael. Verum due funt Ifraelitarum genera. Sunt Ifraelitæ fecundum homines, fune Ifraelitæ fuxta deum. Non protinus uerus est Ifraelitæ, qui fquis præputit habet amputæ tum, sed qui mentem habet circumcisam, quick per fidem deo fortis est. His igitur lirae litis,quorti de numero & uos estis,opto pacem ac misericordiam. V aleant att falso nov mine Ifraelite, qui pertinacibus odijs decertant aduerfus euangelium Christi. Me certe nunqua dimouebut ab hac sententia. Quod predicaui, semper sum predicaturus. Quare super hac re nemo posthac mihi facessat negocium. Tantum enim abest, ut ab euanges

lica ueritate probris ullis, aut afflictionibus queam diuelli, ut ignominiam ob Chrie ftum inuftam mihi, ut carceres, ut uitgas, ut uincula & lapidationes, cætera és mala, quæ

Digitized by Google

pro Christi

pro Christi nomine perpessus sum, ceu notas, stigmatacs domini mei lesu Christi, me/cum ubique circumferam in corpore meo, ueluti trophea quædam ostentans, ac gloriæ mihi ducës, quod qua licet, imitari merear Christi crucem, qua prædico. Fauor ac bene/uolentia dni nostri lesu Christi semper adsit spiritui uestro fratres, ut illius præsidio per/sistatis in euangelij synceritate: Quod uotu ut ratu sit, faxit ille, cuius afsatu hæc scribo.

Paraphraseos in epistolam Pauli apostoli ad Galatas Finis.

Laurentio Campegio, s. R. E. TT. s. Thomæin Parione Cardinali, Des. Erasmus Roterodamus s. D.

Voties inconstantiam rerum humanarū intueor Laurenti, <u>Cardinalicijor</u> dinis no infimū decus, uideor mihi prorsus Euripum quendam uidere, aut si quid Euripo instabilius. Adeo uicibus irrequietis, sursum deorsum uoluuntur ac reuoluuntur, nec possunt eodem in statu diu consistere. Cum ad summa uentuest, recurritur ad relicta, donec rursus eo ueniatur, ut à fasti

gio iam intolerabili curlum deflectere cogamur. Porrò li quis mari conet obliftere, aut huius curlum aliò deriuare, nunqua id fecerit line graui discrimine reru, ingentic tumul tu. Sic olim Romanoru monarchia excepit democratia, aut certe oligarchia, que & ipía tandem eo licentiæ processit, ut tribunis plebis ac dictatoribus foret opus : mox etiam imperatoribus, quoru potestas in immensum euecta fecit, ut rursus pristini reipublica: status desiderarentur. Sed infinitu fuerit, ad hunc modum coferre singula reru genera, furgentiu uicissim ac cadentiu, florentiu, iacentiu, ac denuo reflorescentiu, nouad subin de lpecie repullulantiữ. Illud magis mirum, facris etiã studijs, quæ maxime decebat sibi constare, suas esse uices æstuarias. Olim credebatur philosophia Christiana, non disput tabatur. Et pia simplicitas hominti, sacrorum uoluminti oraculis erat contenta. Nec ege batuarijs præscriptis ultro prompta charitas, omnia credēs, nusquā hærēs. Mox Theo logiæ patrocinium capellebant humanis instructi disciplinis, sed ferme his, quas hodie Rhetoricas uulgus appellat. Paulatim magis ac magis adhiberi cœpit philolophiat pri mum Platonica, mox Aristotelica. Cæptű quæri de multis, que uel ad mores, uel ad cæ lestium rerum speculatione pertinere uidebantur. Quæ res primű uisa est propemodum necessaria. At sensim eò succreuit, ut plerics neglecta linguaru ac politioris literaturæ pe ritia, imò neglectis diuinis uoluminibus, in curiolis, superuacaneis, & immodicis quæ stiunculis, uelutad Sireneos scopulos consenescerent. Iam ars esse cœpit Theología, po tius & sapientia, theatrica uerius, qu'am ad uera pietatem accomoda. Hanc præter am bitionem, auaritiaquitiarunt & aliæ pestes, adulatio, contentio, ac superstitio. Quibus rebus ubi tande eò uentu est, ut Christus ille purus, propemodu esset obrutus humanis argutationibus, ac limpidissimi quonda euangelicæ doctrinæ fontes, Philistæoru scroe be oppleti, diuinæck feripturæ certifsima regula, nuhe hue, nűe illue detorta, nostris fere uiret affectibus magis que gloriæ Christi, quida pia certe mente conati sunt orbem ad pri stinam studioru simplicitatem reuocare, atqua lacunis iam ferè turbidis, ad uiuas illas ac purifsimas fcatebras reducere. Eam ad rem conficiendam , linguarum ac bonarum , ut uocant, literarum cognitio uisa est in primis conducere, quarum neglectu uidemur huc prolapfi. At the protinus ingens tumultus in ipfo rerum confinio, dum altera pars niv mium mordicus tenet ea quibus affueuit: altera uiolentius irrumpit, hosti, qu'am hospi/ ti similior. Ita utriusque malo peccatur utrings. Sic olim Euangelicæ doctrinæ mustum auerlabantur ludæi, ueteri uino Molaicæ legis allueti, & contumeliam interpretaban. tur, quo prior illa lex & perficiebatur, & ornabatur: ac nouitate habebant inuisam, cum potius ad priscam uetustatem reuocarentur. Porrò sic fit, utbeneficium uertatur in die spendium, cum & medicus inclementer at & incommode admouet remedium, & ægro tus saluti consulentem pro hoste ducit. Conueniebat magis, ut qui profitentur has lite. rás, quæ uulgo laborant inuidia nouitatis, cum fint antiquissimæ, ciuiliter irreperet por tius qu'am hostiliter irrumperet: neces statim uelut sexagenarios de ponte depelleret, sed paulatim coalesceret noui hospites cu ueteribus colonis. Neg enim in hoc adhibetur liv teræ politiores, ut aboleatur disciplinæ, que cu maximo generis humani bono tradutur in publicis

in publicis scholis, sed ut purgatiores sint, magisci sobriæ, qu'am hactenus suerintapud quosdam. Sit san'e regina Theologia, Sed nulla regina tam potens quæ pedissequarum reculet officium. Ab alijs admoneri se patitur, ab alijs comi, & ad suam gloriam pertie nere credit, si famulas habeat qu'am honestissimas. Quod si qui bonaru literarum præsi dio ueterem eruditionem student ornare, comiter & placide suum adhiberet officium, & hi, qui in pristinis studijs cosenuerunt, nec sibi, nec iunioribus inuiderent, sed nouos aduenas in ciuitatis suæ consortium humaniter reciperent, futurum esset ut utrag resal teri sit, tum ornamento, tum usui futura, nimirum duplicato lucro, mutua comutatione bonoru. Nunc dum nos inuicem luto conspergimus, imo dum inuicem nos lapidamus, perit utrile suus fructus, & utrace pars magno cum malo discedit. In libellis, quibus al teros alteri lacerant, plus est conuitioru, quam argumentorum. In scholasticis diatribis plus est dentis, quam eruditionis, plus conuiti, quam iudici; plus studioru, quam liber tatis. In facris concionibus euangelica doctrina, quam oportebat esse purissima, humas nis affectibus uitiatur. Peccant, qui odiofe uociferantur in hactenus recepta studia, licerinfantia, Sed grauius peccant, qui conscenso suggesto, unde solet audiri tuba euangelie ca, Christi gloriam personas, seditiose clamitat: Arcete liberos uestros à Græcis literis. hinc nascuntur hæreses. Ne tangite libros illius & illius (neg enim à nominibus tempe rant) qui corrigit precationem dominicam, qui castigat canticu Magnificat, qui emen, dat Euangelium sancti Ioannis. Adeste præfecti, succurrite ciues, tantam pestem arcete rebus humanis. Que cum dicuntur apud imperitam multitudinem, quid fingi possit se ditiofius: Si apud eruditos & cordatos uíros dicantur, quid infanius: Et tamen qui hæc publice faciunt, haberi uolunt Christianæ religionis columina. Nec interea perpena dunt, quod Christi docirinam profitentes, dum incessunt famam benemerentium, aut certe studentium benemereri, ex diametro dissident ab eo quod profitentur. Praterez non cogitant interim operæ suæ fructum magna ex parte perire, cum ipsis, tum populo, dum hisce rebus sibi fidem abrogant apud auditores. Quis enim credat odium & simul tatem præ le ferenti: E diuerlo lucubrationes eorū, qui luis uigilijs & studijs & ueræ pie tati pro sua uirili consulere student, minore cum frucsu leguntur. Nisi parui referreputa mus, integro animo librum sumas in manti, an inimica persualione, aut certe imagina tione occupato. Postremo pro semine euangelico, pessima zizania seritur, dissidiorum atogodii, quæ ubi semel occupauit hominum animos, haud facile reuellitur. Nec facile quis credat, e quantulis scintillis paulatim gliscentibus & ingens incendium sæpe nasci soleat. Nihil est autem in rebus humanis tam florens, quod non uertat in perniciem di scordia. At eam nusqua magis uitata oportuit, & in studijs, præsertim sacris, quortiauto ritate præcipue tumultus humanarum cupiditatum sedari par erat. Quid enim aliud, 📆 pacem docet, qui Christum docet: Quod si contigerit salem esse insulsum, quid super, erit, quo condiantur insulfa : Si lucem euangelicæ philosophiæ cupiditates obscurat hu manæ, quid erit quod discutiat animi nostri caliginem ? Quis autem nescit bona religio nis nostræ partem pendere à studiorum rationes At nunc hanc quog uitæ nostræ paras disum sic suo ueneno uitiauit ueterator ille serpens, ut mihi no paulo præstabilius uidea tur, quemuis hortulum colere & literas, uidelicet cepis & caulibus plus allaturis fructus cultori suo, quad lucernam uigilatis noctibus. Sed iam dudum obmurmurat mihi tuus animus: Quorsum tandem hæc tam multar Videlicet, ut tuo tuig similium admonitu, Leo noster P. M. circulum immortalis suæ gloriæ, qua feliciter orsus est, absoluat. Iam/ pridem rem diuina præstitit orbi Christiano, qui reges ac populos impijs bellis inter se tumultuantes in concordiam redegerit, fortalle non minus inligne beneficium præfta/ turus, si studijs quog suam restituat tranquillitatem. Res enim tam amaris odijs, tam ui/ rulentis linguis, tam cruentis conflictationibus agitur, ut mihi nondum liqueat, maiore ne malo costiterit humano generi ille tumultus armoru, an hæc dissidia studioru. Quod ferenissimus Angliæ rex Henricus, eius nominis octauus, una cum Achate suo R.D. Thoma Cardinale Eboracensi, nec dubito quin te quog consulto, præstitit suæ Britane niæ,id Leo præstare debet orbi terrarū, cui præsidet, Christi uicibus fungens, cui nulla res magis cordi fuit, quam concordia. Non opinor cuiquam ueterum regum aut impee ratorum titulum specioliorem ereclifi fuisse, quam hic est nostro Leoni politus, ut serunt,

Leoni decimo ob pacem orbi Christiano restitutam. Quid quod hac res non solum ge: nerali quadam ratione ad illum pertinet, ad que pertinet, qui cquid ad religionis ac pies tatis negociù pertinet, sed peculiariter etiam illius refert, ne quiduis quibuslibet liceat in linguas ac bonas literas, quibus iple luo grauilsimo iudicio tantữ tribuit, ut tantis im/ pendis suis conducat undica, qui Romæ profiteantur, sic existimans, urbi tot ornamen tis inclytæ, non mediocre decus hinc etiam accessurum. Nimirū perspicit pectus illius oculatissimt, linguară cognitionem no folă ad disciplinară professione esse necessaria, uerumetia ad Christianç ditionis pomœria, uel propagada, uel stabilienda. Quod enim unquam regnum aut coaluit, aut diuturnii fuit ably linguarum comunium glutino: Iam iple iudica, quantopere illius interlit, li nouum teltamentű, quod illius hortatu lulcepi, quod eiusdem hortatu denuo recognoui, quod Christo & ipsi dicaui, licebit cuiuis rabu læ indocto apud indoctos traducere. Me sane mei nominis iactura leuiter comouet, mo do Christo suus costet fructus, Leoni sua gloria. Quod si ratio sarciendæ cocordiæ quæ/ ritur, ita rem confici facillime polle arbitror, si per illius oraculum ædicatur, ut sua quisque professione ornet efferatos, citra contumeliam alienas, ut utrinos coerceatur lingua calamics rabies, potifsimu ab his, quos magis decet hæc moderatio. Quod fiquid diffen tietur, ut est frequenter, quemadmodum in palatis, ita & in ingenijs quoq; dissensio, o/ mnis contentio intra ciuilem conflictu consistat, in rabiem ne exeat. Porro si quid ad fix dei fynceritatem magnopere pertinebit (necg enim huc obtorto collo pertrahenda funt omnia) primum res agatur per eos, qui uere norunt fidei mysteria, deinde qui no sint ta/ les, ut lub prætextu fidei luñ agant negocium, postremo ut res moderatis iudicijs, no sea ditiofis clamoribus agatur. Nece enim omnibus fortasse libet, quoralibet arbitrio Chrix stianos esse. Hæc non dubitabam, quin tibi facile persualurus essem, cuius eruditus can/ dor,& eruditio candida, non fum nefcius & abhorreat ab omni utrulentia.Nec difficile T.R.D. perfuadebit S.D.N. Leoni, fiue quod is te ob eximias dotes tuas optimo iure faz cit plurimi, siue quod ipse suopte ingenio ad pacem & concordiam mire propensus est. Huius opellæ quam petimus, si parum iustum uidetur præmium, quod omnibus seculis ma literatorii cohors Laurentii Campegii nomen laudibus uehet, en addo & iple meo nomine qualecung auctariu, Paraphralin in quing Paulinas epistolas, quas ex omniz bus illius germanis reliquas hoc impetu proximo absolui. Negenim ordine labor hic mihi peractus est, nec eodem tempore, nec eodem impetu. Ita factu, ut alias partes alis dedicarim. Mihi bona spes est, hoc certe uicturu opus, utpote quod probatur & ab ijs, Tum dormies qui uelut ex professo nostra omnia solent arrodere, Simul autem uisum est, fidem meam bat Bedda R.T.D. obstrictă, aliqua saltem ex parte liberare. Nece enim excidit, & quantu debeam inauditæ tuæ humanitati, & quid illi per literas sim pollicitus. Hunc igitur arrabonem boni consules, donec corrasero, unde summam quo eresoluam. Brugis à cœna hac oraz tione(memini)dimilit me R.T.D. quæcunque aula habítura ellet L. Campegium, con/ fiderem illic esse amicum ex animo bene uolentem Erasmo. At ego uicissim, quæcuns que tellus habitura est Erasmum, illic R. T. D. credat esse mancipium sibi deditissimum. Bene ualeat R.T.D. Louanij, Nonis Februarij. Anno M.D. XIX.

## IN EPISTOLAM PAVLI APOSTOLI AD EPHESIOS Argumentum per Des. Erasmum Roterodamum.

Phesus metropolis quondam erat Asiæminoris, ciuitas superstitiose dedita cultui dæmonum, & præcipue Dianæ, unde & in Actis Dianæ neocoros di citur, no illius uenatricis, cui poetæ fagittas & arma tribuūt, fed multimam/ miæ, quam Græci polymaston appellant, quam uolebant omnium animan tium esse nutrice, ut indicauit Hieronymus. Nam de templo Ephesiæ Dia

næ, toto orbe celebratissimo, passim etiam ethnici meminere scriptores. Hos curiosax rum artium tenebat studium. Vnde legimus, ad prædicationem apostolorum magicos libros ab eis comportatos igni traditos fuisse, & supputato precio, compertu fuisse quin quagies mille nummum argenti, sicuti refertur in Actis capite decimonono. V tigitur a rantis erroribus illos abduceret, triennium apud illos egit: nihil interim non faciens, quod ad illori falutem coducebat, magno studio reclamatibus & obstrepetibus multis,

sicut iple testatur alicubi, ubi & bestijs obiectus est: quemadmodum iple memoratinse runda ad Corinthios epistola. At discedens, Timotheñ apud eos remanere iussi. Abundabat autem ea ciuitas, ut curiolis & magiæ deditis, ita doctifsimis uiris. V nde Pau lus, ut ad omniu mores & ingenia sese attemperat, de dæmonibus ac spiritibus crebro meminit, bonorum ac malorum differentiam indicans. Ad hæc retrusa quædam aperit. Nec enim est ulla epistola, quæ tam abditos habeat sensus, ut ob hanc potissimű Petus scripsiffe uideatur: Sicut & charifsimus frater noster Paulus secundum datā sibi sapien tiam (criplit uobis), licut in omnibus epiftolis loquens in eis de his in quibus lunt quae tlam difficilia intellectu, que indocti & instabiles depravant, sicut & cæteras scripturas, ad fuam ipforum perditionem. Hos igitur, quoniam in fide perstiterat, hortatur utper gant,& ad perfectionem proficiant,comonefaciens cuiulmodi fuerint, cum uitijs addiv cu servirent impris spiritibus, & quales nunc facti sint, insiti Christo, docens interim E uangelij gratiam confilio diuino, licet Iudæis promissam, in gentes quoch recte propaga tam, & huius muneris se ministru à deo constitutu. Quoniam à uté scripsit e carcere, hor tatur ne deficianturanimo, ob iplius afflictiones, uerum eas potius libi gloriæ ducant. Hæc agit capite primo, & secundo. In cæteris tribus uitæ formā illis præscribit, demon strans quid sequendum, quid fugiendum, quæ officia maritorum in uxores,uxorumin maritos, quæ parentum in liberos, liberorum in parentes: quæ dominorū in seruos, ser uorum in dominos. Scripta est epistola ab urbe Roma per Tychicum diaconum, cuius meminit in calce, fidelem ministrum eum uocans. Ambrosius addit scriptam è carcere, cum Hierofolymis Romā deductus, sub fideiussore degeret extra castra in suo coducto,

## PARAPHRASIS EPISTOLAE PAVLI

APOSTOLI AD EPHESIOS PER DES. ERAS/ MVM ROTERODAMVM



AVLVs legatus non Mosi, autullius hominis, sed lesu Christi, cuius ago negocium, legatus autem non meapte occupatione, aut hominum delegatione, sed autoritate iussug dei patris, qui me per filium fuum iussit euangelice doctrinæ inter gentes esse preconem hanc epistolam scribo omnibus qui uiuunt Ephesi: & ita uiuunsut & ab huius mundi uitijs ac fordibus fese tueri studeant immunes, & syncero pectore credant euangelio Iesu Christi, non aliundespe rantes innocentiæ fanclimoniæg præmiff, quam unde fumplenmt

exemplum:nec ab alio præftolantes felicitatis fuæ fummam, quam unde profectum eft Gratia nobis exordium. Interimopto nobis, non que solent ij, qui felicitatem suam huius mundi pres er pax sidijs meniuntur: sed opto, ut deus autor bonorum omnium, quem iam patrem etiam no strum appellare possumus, non solum ob id quodab eo conditi sumus, uerum musto ma gis, quod infiti corpori Christi, cooptati sumus in ius filiorū indies augeat in uobis suž beneficentiam, qua gratis uos à priftinæ uitæ comifsis affertos, ex impijs fecit innocen tiæ iustitiæg cultores, uestramg concordia tueatur, ut inter uos sitis unanimes: & semel deo reconciliati, caueatis ne iterandis peccatis, rumpatur initum cum illo fœdus, ide per lesum Christum illius filium, per quem, & qui cum nobis largitur omnia: quem mer rito dominum nostrum posthac appellabimus, postea & precio sacrosancti sanguinis il lius , assertos à diaboli tyrannide , sibi nos uindicauit, & ab illius seruitute emancipates in fuum ius afciuit. Felix feruitus qua conglutinamur Christo. Nece casu cotigit hoc no Beneditus bis, nech merito nostro, Sed omni genere laudis ferendus nobis est deus, & idem pater deus pa. domini nostri lesu Christi, qui gratuito fauore, omnem benignitate in nos effudit : nan folum impartiens nobis hæc, quæ ad huius uitæ ufum, quæg ad corporis præfidia pe**sti** tient,uerumetiam eas dotes, quæ ad animi falutē & ad uitam faciunt immortalem, quæ uita nos manet in cœlis, ides per Christum, per quem pater nobis aperuit aditum ad fur peros. Ne uero quærat aliquis, unde hic tantus fauor , unde tam inaudita beneficentis: Sic illius bonitati æterno confilio decretum erat, etiam ante quàm orbis conditi funda/

menta iacerentur. Iam tum delegerat nos, ut per filium suum, per quem & condidit, & gubernat, & restituit universa, abolitis pristinæ uitæ uitijs, essiceremur sancti & inculpa a,non folum apud homines, sed etiam apud ipsum deum, qui ex occultis animi affectiv bus æstimat hominem: ides non metu Mosaicæ legis, cuius seueritas ad hoc reperta est. inefficax, sed euangelica fide & charitate, quæ plus imperat à uolentibus, quam lex ex/ tundebat à coactis. Non est autem perfectum officium, quod à seruis extorquet metus mali, aut ira domini, sed quod à filis impetrat ultronea charitas pietas que ld nostris uiri/ Predestinans bus præstari non poterat; nisi ille æterno suo decreto sibi nos adoptasset inuicem & ius nos inadoptie filiorum, ides per lesum Christum: cui sic nos conglutinauit per fidem & charitatem, ut onem illius membra facti, limus unum cum illo, per cuius confortium confequimur, quod no firis meritis non debebatur. Non est quod hinc nobis quicquam laudis tribuamus. Sic illi placuit, qui natura bonus est, quo gratuitam luam in nos beneficentiam redderet or bi magis illustrem ac dilucidam. Nos quod ad nostras uires attinebat, nihil aliud esse poteramus, quam inimici dei, serui reprobi: sed ille per eum, quem inessabiliter diligit, nos fibi recociliauit, & ex odio dignis seruis, filios fecit gratos & charos. Quamdiu scer leribus obnoxij membra eramus diaboli, non poteramus nec amare deum, nec abillo diligi . Cæterum ubi charissimus illius filius , sacrosancii sanguinis sui precio nos rede/ mit à servitute uitiorum, sibiq; ceu membra conglutinauit, non potest non amare pater, quos filij consortes esse uoluit. Inæstimabile benesicium, sed sic uoluit opulenta largitas optimi dei:quæ cum nusquam non promit sele, tum uero in nos peculiariter etiam exue berauit: dum æternæ uokintatis suæ arcanum, tot iam seculis orbi cœlatum, nunc nobis tanquam propicius pater filijs suis aperit, quod nosse summa sapientia, summa di pruden tia est, longe prestantior ea qua hactenus cæteris mortalibus antecelluistis, humanarum disciplinarum eximie periti. Arcana naturæ peruestigat humanum ingenium, nec ta men protinus beatos reddunt peruestigata. Hoc arcanti nulla mentis humanæ ratio por terat assequi, ni deus ipse nobis aperuisset, & cognitum ad ueram felicitatem adducit. Quod si quis roget, cur hoc tamdiu cœlatum, nunc demü aperiat : nihil habeo quod re/ spondea, nisi quod sic uisum fuerit illius optimæ menti, quæ nihil potest uelle, nisi quod optimum est, cum sit ipsa bonims. Quod nobis nunc nouum est, apud illum nouum non est. Quod nunc misso filio patesecit orbishoc ab æterno decretum erat patri & filio: ue/ rum id certo & inenarrabili confilio secretum & abditum esse uoluit, donec impleretur tempus ab ipso præfinitum, huic arcano mortalibus aperiendo: quo iam abolitis supe/ riorum temporum dispendijs, per quæ felicitas frustra quærebatur, alijs per observatio nem legis Mosaica, alijs per studium philosophia, alijs per superstitiosam religionem Recapitulas cultumon damonum, summa cunctorum, qua ad ueram innocentia ueramon beatitudis reomnia nem pertinent, conferretur in unum Christum, extra quem nihil iam esset cuiquam exe petendum, cum ab hoc unico fonte peti posset, quicquid bonoru uel cœlum habet, uel terra. Hunc enim pater deus caput omnium esse uoluit, ab hoc uno uoluit omnes pende te, ab hoc sperari, quicquid uere sit expetendum, huic acceptum ferri, quicquid nobis sua benignitate largitur. Per quem & nobis contigit tanta felicitas, ut in sortem & hære/ ditatem immortalitatis adoptaremur, no ex nostris meritis, sed quoniam ad id olim de stinati fuerimus decreto illius, cuius arbitratu, cuiusco ui geruntur, ac temperantur univ uerfa, consilio nobis inscrutabili iuxta uoluntatem illius: qui cum sit optimus ac sapien tissimus, non potest uelle, nisi quæ sint & optima & sapientissima. Sic autë illi uisum est, utnullis nostris meritis, sed gratuita illius benignitateuocaremurad hanc hereditatem, Christic consortium, nos qui moniti prophetarum naticiniis quodammodo spem no stram sixeramus in Christo nobis promisso etia antequa illucesceret Euangelijueritas, quo beneficium hoc non ascriberetur observatæ legi Mosaicæ, sed tota laus redundas ret in gloriam bonitatis divinæ: cui lic uisum est, ut hæc per filium suñ nobis gratis lar? giretur. Neque uero soli nos Iudæi uocati sumus ad promissum Christi consortium, qui diffisi Mosaicæ legis umbris, ueritatem euangelicam sumus amplexi, unde ueram sper ramus salutem, etiam citra legis præsidia: quin & uos licet incircumcisi, tamen postea quam eidem credidistis Euangelio, ad idem consortium estis adoptati. Neg enim cire cumcisioni debemus, quod ad immortalitatis spem recipimur, sed credulitati, quæ siuò Tom.7

bis est cum Iudais comunis, quid est cur à beneficentia dei sitis alieni : Amputata prae putij pellicula, signum est, quo Iudæum ab ethnico dignoscas. At Euangelij signum laz tius patet, neque corpori imprimitur, sed animo. Hoc exæquo obsignatur omnes, cuius cuius nationis fuerint, qui doctrinam Euangelicam amplectentes credunt illius promissis. Rogabit quispiam, quod nam hoc signaculum, quod Christianos discernat ab impijs : Nimirum spiritus sanctus, & affectus non seruilis, sed qualis esse solet in pijs fiz. lijs, qui hoc agit in nobis, ut toto pectore fidamus Euangelij promissis, etiamsi hic non dum appareant. Siquidem hæreditas, in qua sumus insiti, non tota præstabitur, nisi cum erit corporum resurrectio: sed interim tamen spiritum suum nobis impartit, ceu pignus & arrabonem promissa hæreditatis. Hoc signo certi sumus, nos a deo pro filijs haberi: neg dubium est, quin is sibi uindicaturus sit suos, quos filis sui morte redemerit. Cupit enim diuina benignitas quam plurimos lucrifacere: cupit suam magnificentiam quam maxime notam & illustrem esse mortalium generi: quæ quo latius patuerit, hoc à pluria bus prædicabitur. Olim ludæi peculiariter erant curæ deo, quod hos ex Aegyptiorum feruitute liberasset. Sed parum erat in una gente celebrari dei bonitatem: uult ab omnibus prædicari, cum omnes à peccatorum seruitute gratis redemerit : ido existimat ad suam gloriam pertinere, si non ludæi tantum, sed omnes totius orbis nationes per sidem Propiered & euangelicam participes fiant salutis. Has ob res nihil equidem moror in uobis circum. ego audiens cisionem, cum videam manifesta indicia salutis Evangelicæ: primum, quia fiduciam ve stram collocastis in domino lesu: deinde charitatem uere Christianam declaratis ergasanctos omnes, Christi membra. Proinde no desino gratias agere pro uobis. Facit enim hoc Euangelica pietas, ut alienis bonis, non fecus atog nostris gratulemur, femperoque stri mentionem facio in precibus meis, quibus quotidie deum interpello, pro prouehen do euangeliji negocio, ut is qui ex æquo deus est omnium gentiti, atque etiam Iesu Chri

sti, iuxta naturam humanam: unde & Christus habet, ut sit deus, cui tanquam autori, for tick bonorum omnium totius gloriæ fumma debetur: magis ac magis impartiat uobis arrabonem, de quo dixi, spiritum suum, qui mentibus uestris inspiret cœlestem hanc sax pientiam, & huius arcani cognitionem: ut agnoscatis eum, qui largitor est unicus saluztis, eumoginterim quodammodo cernatis oculis, non quidem corporeis, sed cordis acmentis, fidei luce perspicacibus, quibus ea quog cernuntur, que futura sunt, quæg crass. sis oculis cerni non pollunt: quo scire possitis id, quod nulla humana docet philosophia, quam felix fit hæreditas, ad cuius spem ille uos asciuit, quataca dignitas huius opulentissimæ hæreditatis, quam accepturi sunt sancti, quantack sit amplitudo, quamck exiz mia magnitudo potentiæ illius: quam & nunc declarat in nobis, quæ ui quadam occul-Operatus est ta & ineffabili, sic à uetere instituto transformauit nos, ut cæteris omnibus spretis, illi so in Christo li fidamus, contemptisch his quæ uidemus, ea speremus ab illo, quæ no uidemus: & ante Iesususcitas palam declarauit in capite nostro Christo, quem potentia sua e mortuis reuocauit ad ui tam immortalem, tantum q habuit honoris, ut eum collocaret sibi ad dexteram in regno cœlesti, prælatū omni reliquo principatui, potestati, uirtuti ac dominationi: aut si quod aliud est dignitatis potentizue nomen quod dici possit, his etia quz dixi magnificenti us, siue in hoc seculo, siue in futuro, ut præsideat no soluomnibus rebus corporeis, ac ter renis, uerumetia spiritualibus, ac cœlestibus. Adeo citra omnem exceptionem, omnia subject pedibus illius. Atque quo certiorem nobis faceret spem, nos quoque uenturos ad huius gloriæ confortium, eundem sic uniuersis rebus prælatum, uoluit esse caput toti gregi credentium, qui sic Christo cohæret, ut capiti totum corpus connectitur, nec alter rum ab altero potest diuelli. Porrò capitis gloria membris item cæteris communis est: quibus sic præsidet caput, ut sua bona transfundat in singula. Nec corpus absolutues. nisi caput accedat:& capiti uidetur aliquid desiderandum, nisi corpus omni.

bus membris confummatum accesserit, in quæ singula sic suas do. tes transfundit Christus, ut idem impleat omnia, lamos totus & integer uiuat, ac regnet adglutinatis fibi membris omnibus.

CAPVT



Tque illud mihi uidete, quomodo pater, quod in Christo completum est, Et uos euns ac post in uobis complendum, iam nunc in uobis quodammodo præstare essetis more cœperit. Christus mortuus est & reuixit, nunqua posthac moriturus. Non tui delistis erat ille quidem obnoxius peccato, fed tamen ob corpus affumptum mor

talitati erat obnoxius. Porrò ut peccatti mors quædam est animi, æternæ mortis præludium, sic innocentia uita quædam estanimi, æternæ uitæ primordium. Vi tæ autem huius princeps est deus, spiritū nobis suū impartiens. Mortis autor est diabo lus, habens & iple luum spiritum, quo afflati rapiuntur ad huius mundi commoda, nimi rum diffili promissis æternæ uitæ. Christus mortuus est ob nostra commissa, & reuixit, ut nobis fidem faceret immortalitatis futuræ. Ad huius interim imagine uos quoq per baptilmum inliti Christo, mortui estis peccatis, acuitis uestris: in quibus dum male ui ueretis, uere fuistis mortui, nihil amantes, nisi mortiferas bonorum umbras, quibus hic mundus ad tempus imponit his, qui carent spiritu dei, sed agutur spiritu satanæ, cui nuc interim tyrannis eft permilfa in hunc aerem inferiorem. Huius,inquam,spiritus,& ipfe uim quandă luam exerit, in his qui diffili promilsis euangelicis, lummă felicitatis collo/ cant in rebus uilibilibus, ac fluxis: nec audiūt Deum patrēad uerā felicitatē inuitantem, malentes impio crudelic servire domino, cui quondam servistis at non uos tantu, ue/ rum nos etiã omnes. Quanquam enim lex nos arceret à cultu fimulacrorti, tamen omnis uita erat contaminata cupiditatibus noxíjs rerum corporalium, quarū arbitrio uiueba/ mus, facientes non ea, quæ dictabat spiritus ille cœlestis, sed quæ nostra mens turpibus affectibus dedita nobis dictabat. Quibus rebus fiebat,ut quemadmodũ qui Christo per fidem adglutinātur , pertinēt ad hæreditatē filijs obedientibus promifiam : ita nos uelut immorigeri fili, ad diuerfam hæreditatë pertineremus : nimirti eius confortes, cui nos iunxeramus. Ea est mors æterna, que debetur impis Huic igitur eramus & nos addicii, Et eramus n.s. quemadmodum cæteri, quod quidem ad nos attinebat. Nostra sponte nosmet illi addi, tura filij ire xeramus, nec erat uiriũ nostrarũ explicari ab ea seruitute longe miscrrima. Mortem nofiram audiftis, exitiữ audiftis, sed unde uita, unde salus : Haud quaqua ex nostris meri/ tis , nec ex legis Mosaicæ beneficio. Vnde igitur : Nimirū ex gratuita largitate dei pa/ tris, cuius tam opulenta est benignitas, tantaq; pietas erga genus humanti, ut non solum non animaduerterit in nos , ficut eramus comeriti , uerumetia cum effemus mortui proe pter peccata nostra, un'a cum Christo reuocarit nos ad uita (non erat, inqua, hoc meriti nostri, gratuitum est quod donat) neg tantữ reuocauit ad uitam cum filio, uerumetiam euexit nos ab his humilibus rebus ad cœlestia, atque ibi nos collocauit per Christum Iesum, per quem habemus comuniter, quicquid habet ille, caput nostru: ac nuc spe pose fidemus,quicquid mox fumus re ipfa posfesfuri. Ido ita uisum est illi, quo tempore resur rectionis, cum apparebunt illius promissa, declaret cumulatissimam beneficentia suam, qua pro sua gratuita benignitate uoluit effundere in nos, no ob benefacta nostra, sed ob merita Christi Iesu, Sæpius enim iterandum est, quod oportet altissime infixum esse ue stris pectoribus. Gratuitu est, inqua, quod ab exitio, quo tenebamini, salutem estis con/ Gratia enim sequuti, ne uos occupet quorundam ludæorum error, qui seruandis Mosaice legis præ/ estis saluati scriptis, sibi promittunt salutem. Vos fidei debetis uestra salutem, qua credidistis Euan gelio, atque eam ipsam non est quod uobis arrogetis. Prior ille dilexit uos, & attractis dedit, ut iplum redamaretis. Idem gratis fidei donum infudit, per quam depulsa caliginescerneretis ueritatis Euangelicælucem. Illius igitur munificentiæ totum est ascriben dum: nec est quod quisquam hinc, tanquam de suo glorietur. Quod conditi sumus, deo debemus. Rurlum quod per fidem ac baptilmum renati lumus, ac ueluti rurlus alia rae tione conditi, semoti à consortio parentis Adæ peccatoris, & insiti Christo, innocentiæ principi, ut posthac huius ope atos exemplo uacemus officijs ueræ pietatis, positoos uez rere homine, nouum hominem nouis actionibus præstemus, adeoch nostri dissimiles six mus, ut merito neget quis eosdem esse. Nam ideo nobis deus per euangelicam doctris nam ostendit præmium immortalitatis, ut ad eam innocentia uitæ, rectech factis enita! mur. Nec enim ociosa res est fides euangelica, sed comitem habet individuam charita/ tem, quæ plus officiorum impetrat ab ultroneis, quam ulla præscripta legis extundere

queant à coactis. Non uobis imponitur iugum legis Mosaicæ, sufficit una lex Christia Propter quod næ charitatis ad omnem officiorum functionem. Nec Iudæi fuæ legi debent hanc falus

memores tem, sed uos tamen hoc magis debetis diumæ beneficentiæ, quo longius abfuistis à cul tu dei, uerach religione. Proinde quo magis intelligatis, quantum debeatis largitati die uinæ, quod nunc tales sitis, meminisse debetis, quales aliquando sueritis. Eratis enimali quando gentes, certe iuxta corporalem generis distinctionem, quas Iudaorum natio, carnali & quæ manu fit, circumcifione glorians, ignominioso uocabulo præputiatos ap pellat, pro profanis & abominandis ducens, & existimans hanc felicitatem, etiam olim prophetarum oraculis promissam, ad se peculiariter pertinere: nec intelligens eos des mum apud deum immundos haberi, qui mentem habeant incircucifam. Sed eratis uos id temporis, corporibus simul atquanimis incircucisis, hoc ludæis abiectiores ac deplo ratiores, quod Christu uobis nec sperabatis, utpote prorsus alieni à sure cosortior gen tis Iudaica, cui peculiariter ille uidebatur esse promissus, extorres à pactis dei, quibus ille pollicitus fuerat, cum Abrahe gentis autori diceret: Per semen tuu benedicenturo/ 6m.22 mnes gentes. Nec uidebatur ulla spes reliqua seruandi uestri, cum dæmonum cultores in hoc mundo uera deum ignoraretis, cum illi deum sua appellarent, & ille uicissim eos

Nunc aute in suum populu diceret. At simulates esfulsit euangelijueritas, reru uices inuertit Christus, Cbrifto Iefu efficiens utuos qui quonda uidebamini nihil ad deu pertinere, nuc sitis illi coiunchissimi non per circucilione præputij, sed per sanguine lesu Christi, cuius precio liberi à pecca Ipfe enim est tis uitæ pristinæ, deo patri fuistis recociliati. Antea dissidiu erat uobis cum ludæis, dile pax nostra sidium cum deo: at Christus autor pacis & concordie sustulit omne discrimen circucili, & incircumcifi, fultulit Mofaicæ legis ceremonias, ueluti maceria quandam, gentiñ ac ludæorű concordia dirimente, ut iam duæ gentes prius inter le diliunclissimæ coiret,& coalescerent in unu abolita uetere limultate. Nam ante Christu gentes à ludæoru obser uatiunculis, ueluti superstitiosis uehemēterabhorrebant, & ludei his adeosibi placebāt, ut horu expertes execrarentur. Christus igitur miro consilio lege inuisam in præscriptis ceremoniar carnali fitam aboleuit & antiquauit, ut nec Iudæos alienaret, nec gentes eius onere premeret. Ipse enim, cu esset deus, & idem homo, iuxta carne legis prescripta feruauit,& tamen testatus est salutem, quam iuxta spiritum adferebat, ad gentes no minus quam ad Iudæos pertinere: ut iam nec præputium lit abominandum in uobis, nec in illis gloriofa circumcifio, fed abolita gentis utriufœ uetuftate, è duabus unam conde/ ret nouam, quæ in unum nouum hominem Christum coalesceret, seruatorem utrisq ex æquo communem. Et quemadmodum Iudæos ac gentes inter se conciliarat, ita simul utrolog deo reconciliauit, ne quid ulquam esset, quod pacem dirimeret, sed coelestia par riter ac terrena, uelut in unu corpus coagmentarentur. Mors Christi, qua ille pro nostris peccatis dependit, nos deo iunxit, qui cum nemo pace habet, qui peccatis est obnoxius. Ea quoniã ex æquo impensa est & gentibus , & Iudæis, non est cur alteris alteri se præte rant:præfertim cum pignus etiam, & arabo facri fpiritus de quo paulo ante diximus, fit utrilog citra discrimen comuniter datus. Iamos facto uidemus, quod olim Elaias afflatus futuru effe prædixit. Christus enim non Iudæis tantu obtulit euangelicam doctrinam, quibus hæc beatitudo uidebatur peculiariter esse promissa, quid jam suo quoda modo dei ueri cultores erant:uerumetiam uobis, qui procul aberatis, & à cognatione Iudaicæ gentis,& à ueri dei cultu:docens,per mortem fuam utrung gregem ouiñ in unum ouile conturum, & unicu paftorem agniturum. Is nobis aperuit aditu ad patrem, prius iratum nostris comísis: nec alius aperuit aditum ludais, quam qui gentibus, sed eidem omnes debemus, quod audemus utrica iam ad patrem propitio accedere, nimirum freti comuz ni spiritu, qui nostris animis hanc exæquo inspirat fiduciam. Proinde ne quid uobis div

Ergoiam non spliceatis, quod iuxta carnis propinquitate non sitis oriundi ex stirpe Dauid, aut Abras estis peregri, hæ, aut quod immunes sitis a lege Mosaica, cum iuxta spiritu sitis ciues, consortes de sam ni ctorum, ad dei dong pertinentes, quæ non ex ludæis tantum construitur, uerg ex omni bus, qui pure credunt euangelio. Huius fundamenta funt apostoli euangelii præcones, & prophetæ, qui iam olim suis uaticinijs ostenderūt, euangelij donū omnibus exæquo fore commune. Huic fundameto uos quots innitimini. Porrò lesus Christus huius adie fici summus ille lapis est, qui in angulo additus, parietem utrung iungit & complectio mr.cuius

tur, cuius ui complexucit tota structura credentium, undecunct coagmentata, indies auze gelcitac lurgit in templum spirituale, uere sanctum: nimirum ab ipso domino consecra, tum. Atcz huius sacræ structuræ uos quocs pars estis, dum ueluti uiui lapides, ijsdem fun damentis superstructi, & ab eodem lapide angulari comprehensi, puritate mentis ac spi ritus, Deo præstatis habitaculum sanctum, & ab omnibus inquinamentis uitiorum & cupiditatum immune. Mosi templum non recipit nisi Iudzos, ad hoc templum omnes exæquo pertinent, qui fidem euangelicam amplecluntur.

CAPVT III

D quo firmius etiam credatis, scitote quod ego Paulus, non aliam ob cau/ Huius rei gra sam his uinculis oneratus sum: non enim ob maleficium, sed ob amorem tia ego Pau domini lesu Christi, cui Iudæis indignantibus, uos gentes lucrifacere stur lus deo. Sí tamen audistis hanc prouinciam ab ipso Christo mihi delegatam,

ut euangelicam salutem, quam antehac quidam ad solos Iudæos arbitra/ bantur pertinere, dispensare quaqua uersum & inter gentes, quart de numero uos estis. Hoc arcantiantea coelatualiis apostolis, mihi potissimu Christus aperuit, quemadmo dum & ante paucis cœpimus attingere, cữ alijs nationibus fcriberemus, ex quorữ lectiv one poteritis agnofcere, mihi non esse ignotum Christi arcanti consilium, qui cum Ana niæ prædixit fore, ut nomen suum circumferrem inter gentes, tum ipse mihi iussit, ut iplius legatiõe functurus irem ad gentes procul femotas. Id prius uidebatur abominan dum, ut impij & simulacrorum culturæ dediti, uocarentur ad euangelij cõsortium, licet deo sic decretum fuisset, iam olim ante conditt terrarum orbem, & utcunque prophetis per afflatum patefactu: tamen haud perinde mortalium generi fuerat patefactu, quem/ admodum nunc est per me, gentes absq legis Mosaicæ præsidio per solam sidem euan gelicam consequi salutem, adeo ut primores etiam apostolorum non ausi sint incircum/ cilos ad baptilmum admittere. Nunc autem palam factum est fanctis apostolis Christi, concorporal huiusce prophetis afflatusancii spiritus, gentes sic per sidem esse conglutinatas Iudæis, les er copart ut & in eiusdem hæreditatis uenerint consortium, & in idem corpus coaluerint, gau/ ticipes dentes communi capite Christo, ac per hoc simul omnium promissorum participes sint facti, quæ manent eos, qui fidem habent euangelio Christi, cuius euangelij prædicandi mihi delegata estautoritas: nec desum mandatæ prouinciæ, usquad carceres & comper des, hactenus constanter laborans in euangelij negocio, non quod ipse meis uiribus par sim tam arduæ provincie, sed is qui delegavit hoc munus, idem de suo addit opem suam. Qua fit, ut meis præsidijs imbecillis & inualidus, illius beneficio fortis sim atque intrepidus aduerlus omniŭ malorum procellas. Non iacto mea dignitatem, fateor me miniz mum esse sanctorum, sed tamen huic minimo, placuit divinæ bonitati, concredere nego cium longe maximum, ut inter gentes antehac prorfus ignaras dei, promulgem, ac præ dicem inuestigabiles divitias Christi, quas affatim offert omnibus: utog quod antea late bat, in lucem proferam, nunc esse dispensandum in omnes nationes Euangelij benefici/ um, quod ante putabatur folis Iudæis effe delatum, licet ab æterno fecus erat deo decre 🗸 tum, rerum universaru & conditori & moderatori. Sed hoc divinæ mentis suæ cossilium vt innotesce! hactenus arcanti esse uoluit, quod hisce teporibus adeo uoluit esse palam, ides per eccles ret nune siam suam, in quam tantū spiritualium dotium esfundit, ut multiplex illius sapientia, quae míris confilis dispensat omnia, per mortem largiens uitã, per ignominiam adduces ad gloriam, per humilitaté illustrans dei maiestatem, quod olim nemo potuisset suspicari, nunc innotescat, non solum orbi terrarum, uerumetiam principibus, ac primoribus and gelicarum mentium, atcz etiam dæmonum, qui in cœlis, fummack aeris parte uerfantur: quæ tametlisuspicari poterant fore, ut genus humanualiquando redimeretut, tamen ilv lud latebat, quibus rationibus id ab æternis seculis sapietia diuina facere decreussiet id quod tum demum innotuit, posteaco filium suu misst in terras, qui assumpto corpore hu mano, modis ineffabilibus libi affereret, atque adglutinaret eccleliam, cuius iple caput esset lesus Christus dominus noster: per quem ut contigit nobis innocentia, nimiruab/ olitis peccatis nostris, ita contigit fiducia, ut tanquam filij non uereamur ad patrem ac/ cedere, cuius irati uultum antea non fuissemus ausi obtueri. Quid enim non audeamus freti tali capite, quod haud quaquam finit ullum membrorum fuorum perire, quantum mm s Tom.7

uis hic interim affligamur. Hoc arcanum dei consilium, quoniam fortiterubics practi-Propurquod co, uehementer affligor abijs, quibus id nondum persuaderi potest. Sed obsecro uos, ne peto, ne defis quid uos perturbent, aut denciant afflictiones meæ, quas uestra causa patior. Nec est siatis quod uos pudeat huius apostoli, copedibus onusti. Nam quemadmodum Christi crux nostra est gloria, ita mez compedes, quas non ob slagitia, sed ob Euangelii synceritatem gesto, uobis decori sunt, no probro. Etenim quo plus malorum infracto animo ferimus ob euangelium Christi, hoc pleniorem sidem facimus, non esse uana Christi promissa, quorum spe fulti, nullis huius uitæ malis labefactamur. Neg mihi solum gloriosum est ob euangelij negocium affligi, uerum omnibus etiam Christo initiatis, pulchrum fuerit autoris & capitis sui exemplum sequi. Atque hac sane gratia, flexis genibus ex intimo mentis affectu deprecor de patrem nostr , eundem patrem domini nostri lesu Chrie sti, à quo ceu summo capite pendet omnis cognatio spiritualis, qua conglutinantur sue Ex quo omnis angeli in coelis, siue fideles in terris, & à quo uno ceu fonte proficiscitur, quicquid adue paternitas ram felicitatem pertinet: ut quemadmodum coepit exuberantem fuam gloriam declara re in uobis, ita magis ac magis augeat lua erga uos munificentia: ut qui per baptilmum estis insiti Christo, quasic denuo nati, quotidianis auctibus robur ac uires colligatis, no iuxta corpus, sed iuxta mentem ato animum: idos semper augescente in nobis dono par

terni spiritus, per quem fortes, & inuicii reddimur aduersus omnia terriculamenta per/ sequutionum: each sit sidei uestræ sirmitas, ut existimetis Christum nusquam uobis non adfuturum, Imo potius habitare in intimis cordibus uestris, idos ob fiduciam, qua uos to Incharitate tos illi creditis. Nam ijs adest maxime, qui suis opibus distiss, topi ab ipsius auxilio pens radicati dent. Id fiereo magis, si fidei euangelicæ iunxeritis charitatem euangelicam, & sic ad/ iunxeritis, ut ea penitus infideat animis uestris, ac radices agat, ut hoc stabili fundamen to nixi fultica grandescatis spiritu uestro, deica immenso spiritui aliquo modo respons deatis: utiam adulti eò proficiatis capacitatis, ut non solum cum ludæis, uerumetiam cum universa multitudine sanctorum, quæ per fidem evangelicam adglutinatur in corpus Christi, possitis comprehedere, quam in immensum se porrigat dei patris bonitas, quamen non angultis finibus cohibeatur: altitudine ad angelos ules le proferes, profun ditate ad inferos uso penetrans, longitudine ac latitudine ad omnes huius mundi plaz gas sese dilatans: simulo possitis intelligere inæstimabilem Christi charitatem, erga ger nus mortalium, cuius cognitio præpollet omni scientiæ humanæ quantumuis excellen ti. Atos his dotibus lic augelcatis, ut ceu robulta perfectacis membra tam infigni capiti, tamos sublimi patri respondeatis. Quemadmodu enim corporalis nativitas habet ætatu gradus, habet auctus suos, habet & metam, quoad adolescere detur: ita & hæc spiritualis generatio habet sua infantia, habet adolescentiam, habet & perfectæ iam & adultææta tis robur. Hæc, inqua, flexis genibus peto frequenter à patre deo, magna quide illa, longed fupra uires humanas, fed ab eo peto cuius est tanta potestas, ut nihil à nobis queat excogitari tam ingens, quin ille possit longe maiora: tam bonus ac benignus, ut sua libe ralitate no modo æquet uota nostra, uerumetia spem superet. Neg enim hic quicquam nostris uel meritis, uel uiribus agitur. Nos nihil aliud sumus, de organum potentia diui/ næ, quæ uim sua exerit in nobis. Huius igitur largitati transcribenda estomnis gloria, quæ relucet in ecclesia per Christum Iesum, cuius comercio dotes tantas possidet: ates huius gloriæ nullus erit finis, fed per omne æuum perfeuerabit in æternum, quemadmo dum & ecclesia Christi nullum finem est unquam habitura. Quod dixi certum est, & in/ CAPVT dubitatum

Voníam igitur intelligitis, à quam abiecta conditione, ad quantam dignitae tem, à quanta desperatione, ad quam eximia prçmia uocati sitis, obtestor uos per has catenas, quibus non ob mea facinora, sed ob dei gloria, & uestram sa lutem uinclus sum, ut quod superest, uestræ professioni, deids erga uos benis

gnitati, morum innocentia respondeatis. Id fiet, si professionis dignitas non reddet uos elatiores ac ferociores, sed tota uitæ consuetudo præ se ferat in omnibus ueram animi modeltiam, manfuetudinem, ac lenitatem, neque per fastum alius alium despiciat, sed per mutuam charitatem nos innicem toleretis, potius ad tempus obsecundantes aliez næ infirmitati, quam dum suum quisque ius mordicus tuetur, scindatur concordia & unanimitas

unanimitas, qua per uinculum pacis estis connexi conglutinatid. Nec eritm conuent cos inter le dissidifs animoru distrahi, quibus tam multa sunt communia. V num corpus estis omnes, ab uno pendetis capite, eundem Chriftispiritum hausistis oes, quin & ad eandem hæreditatis spem ex æquo vocasi estis omnes. Vnusest omnium dominus Iesus Chrix stus, eadem est omnib. kidet professio, unu omniti baptilma, quod exmorte Christi, æqua liter efficax est in omnes qui credunt euangelio, siue præputiati sint, siue recutiti. Postre mo unus est deus & pater omnium, qui uelut princeps & autor universorum sic præsidet nobis omnibus, ut interim spiritu suo, quo nos moderatur, susus sit per omnes, semperde nobis præsens & opitulans inhabitet in omnibus. Vnius igitur est quicquid in nobis est honarum terum. Nec illud officere debet nostræ concordiæ, quod huius dotes, nec eæ/ dem, nec pares eminent in omnibus, nihilo magis profecto, quam diftrahi uidemus mem brorum inter ipia consensum, quod necad usum eundem æque ualeant omnia, nec paris ter sendant capitis influxum. Imò hæcipsa uarietas magis inuitare debet ad cocordiam. Etenim dum nulli cuipiam membrorum omnia sua presidia constant ex sese, fit ut singula alterius egeant officio, nec sit quod aliud possitaliud cotemnere. Cæterum hæc donorum partitio à nobis, sed no à dei pêdet arbitrio, qui cuigs sua beneficia dispêsat largius aut par cius, ut cung perspexerit expedire. Non est cur fastidiatur, qui minus habet: nec est cur cri stas tollat, qui plus habet. Illud dispesantis est dei, hoc largietis, licet omnia per Christum qui simul hæclargitur cum patre. Nimirum hocerat, quod olim divini numinis afflatu prædixit psalmographus. Iam em Christus debellatis inferis, ascendit rediuiuus in sublime regnum patris, secum adducens uictoriæ suæ trophæti, captiuorum gregem e peccati diabolich tyrannide liberatum: atch inde ex liberalitate patris per cœlestem spiritum dedit uaria donorum genera, inter homines dispartiens, quemadmodum triumphantibus est folenne, millilia in populti è sublimi spargere. E cœlo misit dona, & cœlestia misit. Porrò Quod duten quod diciturascendisse: nónne consequitur eum aliquando descendisse: Nec descensus ascendis ett nisse sublimi. Prior est descensus, posterior ascensus. Nam sublimitatem non meretur, nili humilitas fuici deiectio. Porrò fummani humiliationem, fumma confequitur fublimi tas. Christus e summo cœlo, quo nihil esse potest sublimius, demisit sese usquad inferos, quibus nihil esse potest inferius. Atgobid meruit, ut rurium subueheretur ultra coelo/ rum omnit fastigia, ita nobis subduces corporis sui prasentia, ut è sublimi colestibus donis impleret omnia, & alia quadam ratione, iam nobis adesset efficacius quam adfuerat cum nobilcum in terris uerlaretur. Non deseruit suum corpus, sed ita partitus est singulis mēbris luas dotes, ut in uniuerlo nihil delideret, licet alijs dotibus alia præpolleat. Quole dam enim uoluit elle præcipuos,uelut apoltolos,principes, & autores euägelice prædica: tiõis,quoldã uero prophetas,qui Molaice legis inuolucra norint explicare:quoldã euanz geliftas, qui apoltolorũ fungentes uicíbus, obambulantes circunferát eu ageliű: quoldam rurlus paltores, ac doctores, uelut epilcopos, qui pabulo facri fermonis, ac falubri uitæ ex emplo pascat Christi grege: atos item ceteros, alios alijs dotibus instruxit, ut ex his omnib. in unum collatis, confummaretur fanctor i cœtus, sic instructus ad omnem officij functie onem, & perfectum Christi corpus omnibus sui membris coagmentatū, sic interim mu/ tuis presidijs foueatur, atch interim membrum ualidius imbecilliori morigeretur, & imbe cillius ad robultiorum exempl<del>ü enitatur, donec tandem omnes perueniamus ad par fidei</del> robur, limilics perfectione cognofeamus filium dei. Cuius auxilio fic grandefeamus, fecre ais animort auctibus, ut tandem euadamus in uirum perfectu, ac iuxta modum nostrum perfectifilmo capiti respodeamus, in quo nihil fuit nec imbecillitatis, nec erroris, nec uitif. Est ætas corporum, quæ plenum robur addit membris omnibus, & omnem puericie mol hirudinem depellit. Ell'huic limilis profectus in progressu pietatis, quo connitendum est omnibus, ne posthacsimus quod olim fuimus, ritu puerorum incertis opinionibus flu **Cluantes, ne**c ullis certis decretis de parãda felicitate nixi, fed ueri inanes , núc in hãc nunc in illam sententiam, quouis doctringuento circunferamur, puerili simplicitate præbentes mofmet hominum quorundauerlutia calliditatide, non hoc agentiti, ut nos Chriftum lyticere doceant, sedut nos callidis artibus adorticapiant illaqueatos imposturis suis, uel ratiocinationibus philosophorum, uocantes in dubium, que per fidem oportet esse indubi cata, uel pro peritate euangelica, Mofaice legis umbras nobis obtrudentes. Sed potius fer

co et cotestor

mel amplexi ueritatem euangelicam, huic iungamus fynceram erga mortales omnes cha ritatem, huc indefeugabili studio contendentes, ut parifer & in cognitione ueri, & in cha ritatis officiis assidue proficientes, efficiamus, ut omnia membra suo capiti respondeant. Caput auté nostrum est Christus, qui & ipsa est ueritas, & sic dilexit nos, ut semet ipsum nobis servandis impenderit. Huic membra congruant oportet. Ab hoc enim uitalis ille spiritus defluit in totum corpus, è diuerlis membris ordine sibi coherentihus compactum & coagmentatum, per omnes artuum commissuras penetrans, quod non fieret, nisimu tua cocordia partes corporis libi iungerentur, ut eis spiritus à membro in membru possit dimanare. Nece enim manus aut pes amputatus particeps esse possit uirtutis à summo capite proficilcentis. Verum dum omne corpus libi conglutinatü elt, fit ut in lingulis mem bris pro suo cuius captu ategordine Christi spiritus uim suam exerat: dumes membra omnia mutua charitate libi uicillim ltudent elle ului,totum corpus augefcit,ualidumgae uegetum redditur, haud quaquam cessurum uentis opinionum falsarum, huc atca illuc sol Hoc ergo di licitantibus, utà uero deflectat. Horum igitur omniù, quæ tot inuolucris fignificare uo lui, summa hac est. Non solum moneo, uerumetia obsecro, & obtestor uos per dominum Iesum, cui debetis uestram salutem, ut posteaquam estis illi semel insiti, cogruatis cum illo, non solum synceritate fidei & dogmatum ueritate, uerumetiam integritate uite. Cum de numero gentium essetis illorum gregi respondebatis, nunc alios factos, & in Christum re natos, alij decent mores. Gentes, quoniam euangelij ueritatem non perceperunt, ducuntur uanis opinionibus, muta limulacra colentes pro deo, & huius mundi comodis tempo rarijs felicitatem metietes, atquideo mortua colunt, ac perituris rebus inhiant, quod igno rent ueram atog æternam uitam, qui deus est. Atog is quoniam cerni non potest, nisi pur gatis oculis animi, idcirco ab illis non cernitur, qui cor habent malarum cupiditatum tene bris ac diffidentiæ nebulis obscuratum, im o potius excæcatū: suisce uitijs relicti, tandē eò malorum uenerunt, ut ceu desperates reditum ad meliore frugem, & ad sensum felicitatis suæ uelut obsurdefacti, præcipites abierint in omne probri genus, insatiabili libidine pa trandi, quicquid est impudicitiæ, etiam usg ad eas species, quas turpe sit uel nominasse. si tamen il Sed multu ab ijs diffidet euangelica doctrina, à qua didiciftis non humanas & stultas opie lum audistis niones, sed ipsum Christum, omnis innocentiæ fontem atcz exemplū, si tamen vere illum audiftis intus loquentem, & uere per illius ipiritum est 3 edocii, ut ipii pro uiribus fedu lo imitemini, quæ uere fuerunt in lesu: uidelicet, ut quemadmodum ille nulli uitio fuit obnoxius, iamo uictor mortis, fruitur immortalitatis gloria: ita & uos in illū renati, exua tis ueterem homine primam illam origine malis ac mortiferis cupiditatibus referentem, iamo nouo homini Christo per baptismu insiti, renouemini & uos cum illo, non quidem iuxta corpus, sed iuxta mentem, in quam potissimum agit spiritus Christi, ac deposita pri stinæuitæuetustate, induatis nouum hominem, qui spirituali quadam ratione conditus est nuper in uobis opificio diuino: conditus auté ceu per metamorphosin quanda, ut abo lita iniustitia, succederet innocentia, & ablata immundicia cupiditum humanarum, succe deret sanctitas euangelicæ ueritatis. Hanc igitur ubica sectantes, nolite uobis inuicēmens daciorum fucis imponere, sed & apud se quisq quod est uerum sentiat, & uer is agat cum proximo, memor omnes nos eiuldem corporis elle membra, ut nemo iam alteri nocere possit, nisi simul & sibi ipsi noceat. Perfective est ira no tangi, sed si ob imbecillitate humane naturæ nonnullus iræ impetus perstringat animű, memores quid admoneat sacer ille psal mographus, sic iram erumpere gestientem cohibete, ut non exeat in conuitium, aut iniuri sol non oci am, autodium. Sitaut non folum innoxia, uerumetia breuis ira uestra, quæ citius animos cidat uestros relinquat, quam sol terram. Ne cum illa feruere desierit noctis aduentu, uosnibi lo fecius interim æftuetis iracundia. Sola concordia uos tutos reddat aduerfus infultū dia/ boli, ea si scindetur odijs & offensis mutuis, aperietur hosti rima, per quam irrti pat in ue/ strum exitif. Aduersus unanimes imbecillis est, aduersus dissidentes potens. Huic locum dabitis, fi locus dabitur odio. Qui iuxta pristinum uitæ institutum furto copilabat altori iam non solum temperet ab alienis, uerüetiam ultro de suis impartiat. Quod si desit facule Omnis ser/ tas, ne grauetur honestis laboribus manuti parare, unde subueniat egeti. Nec satis est habe remanus cotinetes, nisi & lingua sit innoxia. Varijs modis solet esse pestilens mala lingua, turpiloquio inficit, obtreclatione infamat, delatione ingulat, mendacio periurio fallita

Digitized by Google

Nullus

Nullus itaci sermo malus proficiscatur ex ore uestro. Mentis imago est oratio. Si mente pura estis, non convenit exire fermonem impurum. Neces satis est, ut innoxius sit hominis Christiani sermo, imò talis esse debet, ut in tempore, & adusum depromptus, fructum ad ferat audientibus. Quod li fecus feceritis, non folum offendetis homines, inutili, intemper stiuo, aut noxio sermone, uerumetiam spiritum dei sanctum, habitatorem mentium Chri stianarum, per quem animi corporaci; uestra uesut obsignata sunt deo. Decet auté, ut hoc fignaculum inconfusum & illibatum exhibeatis in illo die, cum accipietis præmium inno centia ueltre, lecreti à grege malorum. Fugatur uero & offenditur hic spititus omni turpi tudine, nec patitur cum ira, cum uindicta, cum turpiloquio commercium. Placidus, benis omnis amas gnus, ac beneficus est, quem si uere hausistis, procul facessata moribus uestris omnis ama, ritudo rulentia, tumor ac ferocitas. Iracundia, uociferatio, conuitium adeo facessat, ut nec in anie mo relideat ullum malitiæ fermentum, unde solent hæc pullulare mala. Quin potius sitis interuos comes ac faciles, & ad milerendu propensi, codonantes & ignoscetes uobis mu ruo, si quid admissum erit per errore & humana imbecillitatem: ignoscentes, inquam, ob Christum, quando deus uobis per Christum condonauit semel omnia uestra commissa atque hac lege codonauít dominus seruis suis, ut ipsius exemplo, conseruis uicissim igno sceremus. Nec enim alia ratione constare potest intermortales concordia, nisi se vicissim CAPVTV in humanis erratis ferant.

Roinde quando per spiritum sanctum estis filij dei, facite ut parentem uitæ sanctimonia referatis, quo digni sitis quos ille perpetuo diligat. Sic autem obtinebit ille perpetuam erga uos charitatem, si uos mutuam inter uos charitatem obtinueritis. Quanta fuerit patris erga nos charitas, filius illius declara

uit, qui sic impense dilexit nos, ut non solum gratis condonarit omnia peccata, uerumeti/ am semetipsum exposuerit supplicio crucis, ut hoc sacrificio, uictimach fragratiæ uere sua uis apud deum patrem, placatus ille ex offenso nobis redderetur propitius. Hanc charita/ tem si ut decet æmulabimur, non solü faciles erimus, si quiderit in nos admissum, uerum/ etiam pro salute proximi, si res ita ferat, non dubitabimus capitis adire discrimen. Iam ues Fornicatio ro quidattinet uos à fœdioribus illis et craffioribus uitijs deterrere, quod genus funt scor autem es ome tatio & si quod est aliud turpitudinis genus: item pecuniæstudiff insatiabile: à quibus por nis immun, tențis intantum oportet abelle mores Christianos, ut indecorum sit inter illos uel nomina dicia ri. Sunt enim res quadam adeo execrabiles, ut purus & castus animus etiam à comemo, ratione abhorreat. Decet aut fanctos, ut non folum uita pura fit ab omni turpitudine, uerū fint & ore casto puroci. Necessatis esse putemus, si uita & oratio absit à turpitudine, niss fermo noster abhorreat & a stultis ac friuolis fabulis, & abinanibus iocis, ac salibus, quæ ut in alijs uel ferantur, uel etiam laudentur, certe Christianis non congruunt, quibus ad coelum properatibus, assidue bellum est cum uitijs, & bellum tam periculosum, ut ocium non sit similibus nugis risuich indulgere. Flendu potius, aut si exhilarandus est animus ob bonærei successum, hymnis quibus deo gratias agimus est exhilarandus. Nequero me clam est, esse philosophos, qui doceant, Veneris usum extra matrimonium non esse slagio tium, quod humanis legibus non puniatur, Pecuniæ studium non esse scelus, quod huic malo nulla sit pœna. Verum uos illud scire uolo, quod quisquis scortator sit, autalio ge mere libidinis inquinatus, aut auaritiæ dec'itus, qui quoniam in remuta facticiacis præcie putifuæ felicitatis prælidium collocat, non multt abelt à cultu simulacrort, non admitte turad hæreditatë immortalis uitæ, quam suis promisit deus cum Christo comunem. Hæc porna li uobis videtur leuis, credite ijs, qui uobis perluadere conantur hæc esse leuia pecca ta: Ne sinite uobis imponi uanis ac friuolis istiulmodi sermonib. magis auscultate doctri/ Nemo nos næguangelicæ. Siquidē propter huiulmodi uitia, etiāli legibus humanis non puniūtur, ta seducat mē ultio diuina leuire lolet in filios inobediētes, qui diffili promillis paternis, in huiulmo di rebus felicitatis præsidia ponunt. Semel ab isto hominum commercio uos semouistis. professi Christi, cauendi igitur, ne uestra uita congruat cum illorii uitijs, quorum profes Bodiffidet ab illorum instituto. Hactenus erratti est ignoratie tenebris, eas omneis disculsitexorta ueritas euagelij: & uos olim in nocle uersabamini, ac noclurna dedecora patra batis. Nunc deus per euagelica lucem illustrauit mente uestra, ut qua prius suauia uide. hatur, nune cernatis quam fint execranda. Nox pudoreno habet, tegites multa, qua nul.



lus auderet clara luce facere. Sic igitur uitam omnem coponite, ut memineritis uos in lu ce viuere, semper conspicuos oculis dei. Frequeter impingit, qui noclu facit iter, no enim

cernit quid uitare debeat. Lux enim hunc habet fructu, quod indicat quid sequendum sit. guid fugiendű. Docet enim ubig uitandã elle maliciã, maledicentiã, ac limulatione, prog his fectandam bonitatē, iustitiam, ac ueritatem, & in genere femper illud speciādum, non quid arrideat hominibinon quid fuaue fit, aut expediat nobis, sed quid acceptu fit uolun tatí diuinæ, ad cuius nutum omnis nostra moderanda est uita. Ille fons est lucis nostre, cui Magis autem seperadherentes uacabitis frugiferis & honestis pietatis officijs, ac luce dignis, pudebitos o arguite posthac habere comercium cum infrugiferis operibus tenebrarum. Tantum aut absitut in priftinas tenebras reuoluamini, ut ueftra potius luce prodatis & arguatis ea dedecora, quæ illi in suis tenebris perpetrant Nam quando deum non uerentur, quoties nox aut le eretum ademit pudorem, quæ tum patrant eiulmodi lunt, ut fœdum lit etiam comemora re. Sed quamdiu nulla luce prodente peccant, licenter & impune peccant. At quoties admota luce produntur, tum incipit agnosci seditas rei. Prodita uero uertutur in melius, ac corriguntur, nocle uidelicet uersa in diem, & animi cæcitate depulsa. Quod si uestra uita lux fuerit, pudebit illos suæ turpitudinis uestra innocêtia conspecta, atog ita fiet, utuestris castis ac sanctis moribus excitati expergesiant ad innocentiam, si uiderint in uobis emica re lumen Christi. Nimirum illud est, quod dicit oraculum: Expergiscere qui dormis & ex urge à mortuis, & illucescet tibi Christus. Letalis est somnus, imò mors est, obrutum esse uoluptatibus huius mundi, nec attollere oculos ad æterna ueraci bona. Nec aliter possunt quomodo expergisci, necaliter reuiuiscere, nisi Christus mentibus illorti exortus, dispulerit crassissi mas tenebras ignorantiæ. Vos autem Ephelij, quibus prælucet Christus sol noster, etiam atcy etiam circunspicite, quibus modis ambuletis, no iam uiventes gentium more, que ob mentis cæcitatem non fapiunt quid fit honeftum, fed uti decet eos, qui uere fapiunt euan/ gelicam doctrinam, omnium rerum dispendio redimentes istam oportunitatem parande salutis, que hoc auidius est rapienda, quod graue sit hoc tempus, & undice multa ingru ant, que possint incautos partir providos à synceritate doctrine Christiane depellere Propterea uobis magis est observandum, ne per imprudentiam occasionem detis impijs, uel ut ipli læuiant in euangelium, uel ut uos auocent'à professione uestra. Hæc est uestræ falutis summa, atque hic prudentes sitis oportet, ad reliqua conniuentes, ac declarantes lite fieri im/ uos intelligere, quæ sit uoluntas domini. Nam is cupit omnes ad euangelicam salutem ad prudentes duci, si fieri possit. Hocagentibus conueniet sobrietas, nam socors & incircunspecta est temulêtia, neg focors tantum, uerumetiam præceps ac temeraria. Nolite igitur inebriari mero, que res ad lux o pertinet, no ad necessitatem, sed impleamini musto spiritus sancii. Hac enim est felix ebrietas, qua uos extimulet, non ad lasciuas choreas, aut ineptas canti unculas, quibus gentes dæmones suos inclamant, sed ad psalmos, ad hymnos, ad cantica spiritualia, quibus inter uos exultetis, cantetis & psallatis domino, non indecoris clamo ribus, qui mos est temulentoru, sed intus in animis & cordibus uestris. Hæc est uoluptas. hæc charitas,hæc comeliatio digna Christianis , ne gentibus inuideat fua temulenta conv uiuia. Illorum temulenta gaudia mœror excipit, nonnunqua & corporis morbus. Vestra iugis est uoluptas. Quicquid enim uobis acciderit, seu lætű, seu triste, lætű à propicio deo, triste à cosulente uestræsaluti, semper oportet pro omnibus gratias agere, certos nibil acel dere, quod uobis non cedat in cumulum felicitatis aterna. Agenda funt aut gratia desi qui cuclis est autor bonoru omniu, sed idem Iesu Christo dño nostro, & pater est, & deus per quem nobis largitut omnia, qui cum libi laudem omnit uult esse comunem. Ille patri

> le lubiecit, nos item illi lubditos elle couenit, non quod coueniat Christiano Christianum esse terrori, sed qui Christi ex æquo reuerentur, non grauantur sibi uicissim cedere, cum

> ecclesia subdita est domino Iesu. Nam quemadmodii Christus est caput ecclesia, ita maz ritus est caput suz quisig uxoris. Sed quemadinodum caput sic dominatur corpori, ut ab hoc pendeat corporis falus: ita maritus fic prelatus est uxori, no ut in illam exerceatiy

ille fummus omnit, omnibus fele fubmilerit. Agnofcat inferior autoritate fuperioris. At Mulieres ui/ uicissim superior inferioris modulo semet accommodet, quo magis queat prodesse. Nam ris suis sub/ qui inter Christianos præcellit honore, non in aliud præcellit, nisi ut uberius prosit. Vz dite ores igitur agnoscant maritorum suorum autoritatem, eisch subdita sint non aliter quane

Digitized by Google

rannidem

mnnidem, sed ut illius saluti consulat, nimiră prudentior, ac firmior. Nec ideo debet uxor aduerlus maritũ inlurgere, quod ille le præbeat amandũ magis, & formidandũ. Imò hoc magis oportet esse subiecia in omnibus, quemadmodu ecclesia hoc magis se subiecit Chri fto quo magis ille semet deiecit pro salute sponsæ suæ. At uicissim mariti, ne uestra autori tate tyrannice abutamini in uxores uestras, sed eas magis ea charitate prosequamini, qua Christus prosequutus est, & prosequitur ecclesiam suam, quam adulteram ac rebellem a/ viri diligite. deo non repudiauit, ut leiplum pro illius salute redimenda, in mortem tradiderit, ex inqui uxores uest. pata puram reddens ac fanctam, ex fœda atop immunda, speciosam ac puram, non expro brans illi fuam turpitudinem, fed abluens illam unda fui fanguinis, ac purgans uitali laua/ cro inuocatione divini nominis efficaci, quo suo beneficio sibi sponsam pararet glorio, fam, nimirum ecclesiam, quæ iam nec maculam haberet, nec rugam, aut aliud quicquam ciulmodi, quod oculos sponsi posset offendere, sed undig pura foret at q inculpata. Simi haffectu decet maritos effe erga uxores fuas, ut nihil non faciant, quo reddant illas Chriz Rodignas, non aliter folliciti pro illarum falute, quam caput follicitum est pro falute cor/ poris. Siquidem uxor uiri corpus est. Morosa est uxor, impudica est, aut alias uitijs obnoxia, ne perdas illam fæuitia, fed lenitate corrige ac medere. Sic medere uitifs, ut uxorem interim ames. Quid enim faceret caput, si conspiciat corpus suum habere morbi uitijue monnihil: utrum odisse inciperet, & auersari, an potius mederi, si posset, ferre souered; si mederi non posset: Nonne uideatur absurdum, si caput male uesit corpori: Quisquis uxo rem suam amat, amat seipsum, nimirum partem sui. Quis unqua sic obsurduit ad naturæ fensum, ut corpus proprium habuerit exolum? Quis non magis, quale quale corpus na sus est, nutrit ac fouet illud quo melius reddat ac uegetius. Quod nature uis impetrat ab ethnicis, cur non multo magis hoc in uobis efficit Christiana charitas, quæ nos huc uoçat. exemplo Christi, qui non est auersatus sponsam suam ecclesiam, licet antea sœdã, ac mul> tis modis prostitută, sed purgauit, sed expiauit, sed constabiliuit. Hoc igitur præstate ma/ riciux oribus uestris, quod in nos præsticit Christus, qui sumus mebra corporis eius quod estecclesia, quemadmodum uxor est corpus uiri, ex cuius carne & ossibus condita est, utpalam effet, no oportere diuelli, quod idem effet & unum . Sic enim legimus in Geneli: Gene. 2  $\mathbf{V}$ xoris gratia citius relinquet homo patrem, ac matrem, qu'am deferat uxorem fuam, cui lic adhærebit, ut è duobus fiat unum, corporum at canimorum summa conjunctione. Se cundu deum nulli plus debemus, quam parentibus, & tamen his prefertur uxor. Subest hic ineffabile quoddam, & ingens arcanum, quomodo quod in Adam & Eua sub typo gestum est, in Christo & in ecclesia mystice peragatur. Huius individua copula quisquis Sacramentu fçrutabitur,intelliget magnű fubelle mysterium. Nam queadmodű iple cum patre unum hoc magnű est erat, ita & luos omnes unti uoluit elle lecum. Quod arcanti licet retrulius lit, 🛱 ut in præ/ **fentia** lit explicandum, tamen in hoc fat eft attuliffe exemplum, ut fuam quifg uxorê non fecus diligat, atca feipfum diligit, memineritca fecum illam unum & idem effe, queadmo/ dum Christus adamauit ecclesiam suam, quam sibi intime adiunxit. Porrò uxoris partes erunt, non folum redamare maritum, ut uitæ focium, uerumetia reuereri, ut autoritate præminentem. Optime cohærebit concordia, si utring constabunt officia.

CAPVT

🛂 V toritatem temperet charitas, ne qua exeat in tyrannidem, ac rurlus infir/ Filij obedite mitatem cohibeat reueretia, ne surgat in rebellionem. Nec enim consensus parentibus ac tranquillitas effe potelt, ubi confulus fuerit ordo. In uxore folus maritus uestris habet imperiü. Liberi debent utriulcz parētis autoritatē agnoscere. Ad hanc igitur regulā filij morigeri diclock audientes litis parentibus ueltris, honelta

pracipientibus, Christich professione digna. Nam id simul & ipsa natura aquitas exigit, ut honore deferamus ijs, quibus ortum uitę debemus, & grati fimus erga eos, quorū bene ficio fumus alti educatici;, denica ide lex dei dictat: Honore, inquit, habeto patri tuo, & ma tri tuæ. Necs fat habuit præcepisse, quemadmodum in cæteris facit, non occides, non fura beristadieeit & præmiñ, quo magis inuitaret ad officiñ. Alioqui quæ lunt honelta, & gra tis præstanda sunt. Quod aut præmium pollicetureut bene sit, inquit, tibi, ut sis longeuus Nolite ad ira in terra / Siquide indignus undetur diu frui uita, qui ingratus ac rebellis est aduersus eos, cundiam pro per quos uitæmunus accepit. Patres contra, ne abutamini uestra potestate, ac liberorum uocare obedien.

obedientia, existimantes uobis quiduis in illos licere. Filif sunt, non mancipia. Imperium Ieniat pietas. Cauendu est, ne senili morolitate, aut sæuis imperijs, aut immoderata auste. ritate non fanetis, sed exacerbetis illorum animos. Si quid peccant per ætatem, sic admor nendi sunt, ut doceantur potius, quam percellantur. Prima curarum esto, sic eos monitis & institutione formare atenerisannis, sic illos inuitare pietatis exemplis, ut apparenta Christianis parentibus iuxta Christi doctrinam educatos esse. Sic enim citius perducen tur ad bonam frugem, qu'am minis aut l'apitia, si doceantur, non cogantur tantum. Serui Serui obedite declarate uos ex euagelica professione redditos essemeliores, comodiores c. Et officium,

doninis quod alij præstantheris suis, quibus iuxta teporariam seruitutis conditione obnoxissunt, uos multo præstate cumulatius. Nec em hoc uobis adferre debet baptismus, ut seruire de finatis, fed ut officiolius feruiatis: nec ut dominos faltidire uelitis, utpote professioneiam fratres factos, fed hoc magis illos reuereamini, metuatisci offendere: nece quod feruorum uulgus facit, metu præstetis officiü, in animo male precantes & insidiantes illis, sedsim/ plici, syncerocy corde sitis illis obsequentes, illud uobiscum reputates, hoc officij uos præ stare Christo, cuius uoluntati paretis, si forte illi non merentur obsequium. Ita fiet, ut dissi miles litis uulgo leruorum, qui prælentibus dominis oblecundant mali metu, rurlus ubi sperant fore clam, ad ingeniù redeunt. Hoc nimiru est ad oculu seruire, non ex animo, hoc est hominibus placere uelle, non Christo, cui nihil gratu est, quod sucatu aut coactum est. Vos uero, ut dignű eft feruis Chrifti,in officijs erga dominos,ex animo bonack fide mov rigeri litis & officioli: no quia cogit necellitas, led quia lic placitum est uoluntati divinat necuos alienetab officio, si morosos aut impios habetis dominos. Expedit Euangelijner gocio, ut his quot sitis morigeri, modo ne ad impietate uergat obsequiu. Existimate uos Christo præstare, quod illis præstatis Euangelij gratia: deog impendi, non hominibus, quod ob amore dei impeditis hominib. Quod si illos uestris obsequijs lucri feceritis Chal sto, recte collocatum fuerit officium. Sin illi se ingratos præbuerint, tamen intelligite, nev mini recte factorum suorum perire præmium. Id si non recipiet ab hominibus, certe à domino recipiet olim, non folum feruus, fed etiā liber, fi quid officij bono animo collocarit penes homin e ingratu. Porrò quemadmodu decet, ut lerui Christu prosessi comodiores se præbeant heris suis, sic æquum est, ut domini Christiani mitius imperet suis mancipis eadem facite tales de le præbeant, ut amentur magis, qu'am formidentur: ut seruis suis iam in fratrii con fortium receptis, ex animo bene uelint, non præcipites ad minas ac uerbera, quemadmo dum uulgus dominorum folet. Sentiant illi uos mitiores effe factos per euangelium, quo magis inuitentur & ipli ad comunem professione, si forte nodum professi sunt, memores potestate herilemteporarium quiddam esse iuris humani, quod tamen interim per nos turbari non oportet: led tamen apud deum non est personar ürespectus, apud quem pullus ideo minoris fit, quod feruituté feruiat, nec ideo pluris, quod ingenuus fit natus. Lusta leges hominum domini ius habetis in feruos in terris, sed nihilo fecius interim habetis co/ munem dominum in cœlis, cuius uoluntas est, ut seruor faluti cosulatis per moderarum imperium, non ut eos prematis tyrannide. Quæ haclenus monuimus, eò pertinent, ut & uitæ fanctimonia respondeatis capiti uestro Christo, & mutua concordia consentiatis in ter uos. Nunc superest, ut quoniam impij uarijs machinis impetunt tranquillitatemue stram, adversum hos quog forti infractog animo volmet muniatis, haud quaquam freti uestris præsidijs, sed propugnatore domino lesu, qui no destituet corpus suum. Membiz quidem imbecillia, sed ille potens ac robustus, qui nos tuendos suscepit. Ab hoc igiturpe tite, quicquid spiritualium est armorū, ut undig muniti possitis subsistere aduersus assul tus diaboli. Neg enim nobis bellum est cum hominibus, quorū iniurias oportet toleran tia uincere, uerum est nobis cotiictatio cum impijs spiritibus, inimicis & hostibus Christ. quoru hi qui nos impetut, satellites sunt & organa, Per hos enim è sublimi nos opposit principes ac potestates dæmoniacæ, in mundi huius uitijs addictos sibi tyrannidem ocu pantes, & in hisce tenebris insidiantes ijs, qui lucem amant euangelicam. Aduersus hos, inquam, nobis colluctandum est, non solum uiribus potentes, uerumetiā spirituali uersu tia instructos, atop id etiam in coelesti regione, quo & facilius nos impetant, & difficilius nobis queant prehendi. Aduersus hocgenus hostium nihit profunt arma humana, solis armis dei tutos esse licebit. Itags semper facite, quod strenui milites solent, quibus cũ hoste

confortamini

Et uos domini

Digitized by Google

periculo

periculofo reselt, quoties ingruit cum aduerfarijs coffictatio. Omniarmorum genere uos ideo sumite o munite, nihil non facite, quo cum ingruerit formidabile prælium, possitis tueri locum, si/ mnia armadei xic sublistere in solid petra Christo. Qui cum homine conflicturi sunt, primum undig feregunt, ne quà paeant telis hostium. Deinde parant, quo feriant impetentem. Baltheo laminis contexto tegunt media corporis, utpote molliora. Thorace superiora commun niunt. Suras item ac pedes ocreis conuestiunt, caput operiunt galea. Porrò clypeus sinivstra circumagitur, ad omnem telorum assultum. Vobis igitur spirituali bello cum scelera tis spiritibus assidue conflictantibus, pro baltheo sit ueritas, quæ lumbos animi uestri præ cingat: que semper erectis se immobiles, aduersus omneis falsorum bonoru ac doge matum ilecebras. Pro thorace uobis sit innocentia iustitiaco, quæ mentis præcordia uit tutumomnium squamis muniat, Pro ocreis, quibus suræ tegantur & pedes, sit uobis pur rus affectus, nihil appetens præter cœlestia, nihil formidans præter turpitudine, quo sem per possitis esse parati ad tuendum Euangeliü, quod non tumultu, sed tolerantia tranquil liatech defenditur. Vnde & pacis Euangelium dicitur. Hoc qui prædicant, horum pedes speciosos olim demiratus est propheta. Sed undica in promptu habendum est scutum fiv dei, qua nihil omnino diffidamus promissis diuinis. Quicquid ingruerit terriculamento rum, hoc excipietur: quicquid ignitorum iaculorii uerlutus holtis in nos torlerit, hoc lcu/ to repelletur, nec sinet ullum ustalia penetrare. Quid enim uulneret animu, mortis etiam contemptorem: Cui si accesserit galea uigilantis animi, nihilen non prospicientis, nihil est quod saluti uestræ metuatis. Postremo dexteram semper obarmet gladius ille spiritualis, qui & prauas ab animis amputat cupiditates, ad intima cordis penetrans, & obsistentes euangelicæ ueritati refellit, fallitatem iugulans, ut uigeat ueritas. Is est sermo dei constanz ti fidei uigore penetrabilis, non humanis argutijs perstringens magis, qu'am feriens. Dilu rusenim est humanus sermo, nimirum de rebus fluxis & inanibus disserés : sed efficax est fermo dei, non nili cœlestia sapiens, penetrans usçad artus animæ, ossiumý ac medulla/ rumintima perlultras. Cum his hostibus bellum est Christianis, cum hominibus pax est: hisarmis fefe tuentur ac uincunt, haud quidem fuis uiribus, fed Christi imperatoris ope, cuius auspiciis bellum hoc getitur. Ab hoc igitur semper & assiduis uotis flagitandi, hoc per omne ora noclurnis ac diurnis precibus indefesse postulandum ex intimo mentis affectu, ut hic gla tione er obsedius spiritualis uincat in sanctis omnibus. Atque etiam me quoque uestris precationibus crationem subleuare debetis, illud à Deo petentes, ut ipse mihi sermonem suppeditet euangelicum, quoties dicendum erit, meich oris organo ad luam utatur gloriam, ueltramch falute, quo fortiter & intrepide proferam omnibus arcanam Euangelij doctrinam, ad quam omnes ex æquo uocantur:nec obltent mihi, qui modis omnibus obnituntur ne late propagetur Euangelijgloria, pro quo legatione fungor, etiam catenis oneratus, nihil non perpetiens, quo fortiter obeam munus mihi delegatum: utch hic animus mihi perfeueret, & Christo fretus,libere loquar,quemadmodum oportet me loqui. Non enim decet Euangelij præ conem ullo metu deterreri, quo minus peragat Euangelij negocium. Porro quod ad rez rum mearu statum attinet, utor mecu agatur, omnia cognoscetis ex Tychico dilecto fra tre:nec fratre tantum ob fidei germanitatem, uerumetiam in Euangelij negocio ministro & adiutore:quem huius rei gratía mili iltuc,ne nelciretis quo in ltatu limus,e& eius præ/ fentia confolationis nonnihil caperetis, ne quid ob meas afflictiones animo confternemiz mi. Sic enim uinclus sum, ut e carcere tamen triumphet Euangelium Christi. Fratribus o/ In domino mnibus precor pacem & charitatem mutuam, cum syncera fide coniunciam. Ex fide na scitur charitas, & ab hac alitur concordia. Hunc igitur felicem ternionem largiatur uobis Deus pater ac dominus Ielus Christus. Fauor ac beneficentia diuina semper adsit omniz

bus, qui syncero affectu, uitaci incorrupta diligunt dominu Iesum Christum, spretis hisce rebus momentaneis, æterna cælestiach sectantes. Quod meum uotum, precor ut ille ratum esse uelit.

> PARAPHRASEOS IN EPISTOLAM PAVLI apostoli ad Ephesios Finis.

> > Tom. 7

### IN EPISTOLAM PAVLI AD Argumentum, per Des. Eralmum Roterodamum.

HILIPPENSES in prima Macedonie parte sunt ut narratur in Adis cap.decimo fexto, colonia oriunda ab urbe Philippis, dica a Philippo con ditore. Horum metropolis est Thessalonice. Qui quonia in side semel ac cepta perstiterant, no admissi pseudapostolis, quibus auscultarant Corin thij & Galatæ, merito ab apoltolo collaudantur. Ad hos Paulus admonis

tu spiritus profectus, complures dies apud illos egit, no sine negocio. Nam hr. flagrisca sus est Paulus. & cum Sila coniectus est in carcerem, quo tempore carceris custos cumto za familia baptizatus est. Hicerat & Lydia purpuraria, quæ prima conversa, Paulüexce pit hospitio. Hic & milites cognito, quod Romanus esset ciuis, ultro rogarut, ut quo uel let abiret, et Christi nomen satis felicibus auspicijs inclaruit. Quin etiam cum Paulu: Ro mæageret in uinculis, miserunt illi quæad uitæ necessitatem pertinebant per Epaphrodi tum : quod & ante fecerant, cum ageret Thessalonica, sicut in hac ipse testatur epistola. Collaudatos igitur eos adhortatur, ut perseuerent ac proficiant, ostendens gloriandum etiam in afflictionibus, que ad illustrandum Christi Euangelium faceret. Se uero uel mor tem adeo non horrere, ut optet etiam, si Christo uolente contingat. Deinde cum primis hortatur ad mutuam concordiam, quæ inter elatos esse non potest, & quo æquiore sint animo, pollicetur Timotheum, atchetiam ipfum breui ad illos rediturum, interim mislo Epaphrodito, qui ex periculosissima agrotatione conualuerat. Hac agit duobus primis capitibus, nam in tertio confirmat animos illorum aduerlus pleudapostolos, ad ludais. mum ubits sollicitantes, quos canes appellat, operarios iniquitatis, inimicos crucis Chri sti:& qui uentrem, dei loco colerent: nusquam apertius in cos stomachatus. Quartű com mendationibus & falutationibus occupat, nifi quod monita quædam obiter admifcet,& Philippensibus pro sua in se munificentia gratias agit. Scripsit ex urbe Roma per Epar phroditum, cum iterum esset in carcere: nam post primam defensionem, rursus

in carcerem ductus est: cuius rei meminitipse in epistola ad Timotheum. Argumenti Finis.

# PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

PAVLI APOSTOLI AD PHILIPPENSES, PER

DES. ERASMYM ROTERODAMYM.

A V L V S ac Timotheus, in euagelica functione collegæ, ac lete ui Ielu Christi, toti cœtui sanctoru, Ielu Christi nomen integre pured profitentiu, simulch his qui Christiano gregi president, ac ministrant Philippis. Optamus uobis gratiám & pacem à Deo patre nostro, & domino Iesu Christo, Ego sane quotes precibus deum interpello, id autem facio indelinêter, nunquă non facio uestri omnium mentionem, simul & gratias ages, & magnopere gaudens uestro omnium nomine, quod hactenus ab initio uestræ professionis, ad hunc usq diem, me uestris offi cijs ac benignitate fubleuando, uos ipfos confortes prækiteriv

tis Euangelio, precord; assidue, ut istis uirtutibus magis ac magis abundetis, confidens fo re, ut deus, qui ista pietatis exordia uobis donauit, quod coepit in uobis, perficiatusque ad diem illum, quo aduenturus est Christus Iesus, præmium æternum repensurus recie Sicuti est mibi sactis. Par enim est, ut ita sentiam de uobis, fretus auxilio divino, cum hacienus expertus infim fim constantem acuere Euangelicam erga me charitatem, ut facile sit ex optimis initis finem optimucolligere. Quas ob res sic animus meus est affectus erga uos, ut in his etiam uinculis, & apud Neronis tribunal, ubi mihi capitis reo dicenda fuit caufa, reliquis ci ale flictionibus, quibus no minuitur autoblcuratur, sed cofirmatur & illustratur Euagelijub gor, lemper uos prolequutus lim lingulari beneuoletia, quod huius gaudij, quo gaudeo.

per meam calamitatem inclarescere Christi præconiu, uos omnes semper habuerim par ticipes. Nouit enim deus iple, quem nihil omnino latet, quanto tenear omnium uestri de liderio, non affectu quoquam humano: liue quod captem aliquid à uobis, liue quod blan diar uobis, ob uestra in me benignitatem, sed affectu pure Christiano sic amo uos, non ob Et hoc orosut aliud, nisi quod uideo Iesum Christum à uobis constâter ac synceriter diligi. Gratulor uo charitas ue, bis illius munera, precorci, ut ilta ueltra charitas magis ac magis exuberet, accedente om/ fra ni cognitione, omnici intelligentia, ut sciatis in quos debeatis officia charitatis collocare. Charitas enim hoc præstat, ut uesitis benefacere, Prudentia demonstrat beneficentia ma ceriam idoneam. Quicquid autem ob amorem Christi confertur in Euangelij præcones & provectores, rectiffime collocatur, multo cum fænore ad uos rediturum. V trungs igi tur ut in uobis semper augescar opto, quo probare possitis, quid sit optimum factu, sitiscip puro affectu, præter Christum nihil speciantes, & euangelica professione sic ornantes in tegritate uita, ut nulli litis offendiculo, sed omnes potius allectetis ad cultum dei, atcg ita perseueretis usgad diem aduetus Christi, ut tum appareatis diuites acabundates piis ope ribus, quoru hic interim ueluti semente facitis, tunc fructum uberrimu demessuri. Ida be neficio Ielu Christi, nec ad uestră meamos gloriam, sed ad gloriam laudemos dei, ad quem ceu fontem omnium bonorum referenda funt omnia. Porrò quo magis etiam litis gaudij scire ante nos mei participes, scire uos uolo fratres, carcerem, compedes, tribunalia, cæteras ce calamita nolo fratres tés, quæ mihi acciderunt ob euangelium Christi, adeo non offecisse propagandæ confir mandæd doctrinæ euangelicæsut potius in profectum cesserint: & adeo non deterruisse credentes à suscepta professione, ut magis etiam confirmarint, roburce & animum addis derint:nimirum intelligentibus indubitatum elle quod prædico, cuius gratia non dubitem hæc perpeti, select meo exemplo ad similia audenda prouocantibus. Nam id fere so let usu uenire rebus honestis ac præclaris, ut quo magis premuntur et affliguntur, hoc ma gis inualescant emicentos, malorum conatu in diversum exeunte. Siquidem vincula mea dederunt occasionem, ut euangelij præconiū non solum ad paucos, eoség plebeios, quem admodum antea, peruenerit, uerumetiam per omnem Neronis regiam, perci urbem uni uersam inclaruerit, adeo ut complures ex fratribus, qui antea subtimide profitebantur e/ uangelică doctrinam: nunc, domino lefu negocium hoc ita temperante, animati uinculis meis, cœperint & ipli meo exemplo lermone euangelicum liberius ac fortius, omni trepi datione polita, profiteri. Id quanqua ab omnibus factum non elt pari lynceritate, que ad/ Quidam ante modu pari studio, tamé res per occasione cessit in Euagelij gloria. Nam erat inter hos, qui e propter in hoc maliciosos studio facerent, quo mihi conflarent atrociorem inuidiam, ac Neronis ani uidiam mum hoc acrius in nos exacerbarent, quo latius uideret hanc sectam propagari, qua per errorem ille iudicat imperio suo perniciosam, existimantes futurum, ut tanto celerius me tolleret'e medio. Fortalle nonnulli mez gloriz inuidentes, quam ego tamen mihi no uin dico, sed totam Christo religno, conati sunt æmulatione meam laudem obscurare, si no Arum studium etiam uincere uiderentur. Rursus sunt in his, qui mecti prædicant Christi bono syncerockanimo, licet impersecto. Nam humano fauore mihi nolunt deesse, quem amant & uident ob hoc periclitari, quod constanter obeam mihi delegatti munus euage/ Iij tuendi aduerius impios. Quanqua & qui pellimo animo prædicant, tamen auxerunt Euangelij gloriam. Christum enim annunciāt, sed animo minime Christiano: nec affectu fimplici, led hoc agetes, ut capto uinclock addant afflictione, si euangeliñ acrius defenden domos in gravius odium pertraxerint. Ea res utcunque cedet mihi, no magni tetulerit, mo Quid enim do uerterit in gloriam Christi, cui sic toto pectore faueo, ut gaudeam illum per omne oci dum omni mo casionem omnibus innotescere. Amplissimam laudem merentur apud deum, qui eodem do animo predicant Euangelium, quo ego prædico. Ferendi funt, qui priuato quodam amo renostri, iuuant euangelij partes. Cæterum qui in odium mei prædicant Christum, quod fibi nocent doleo: quod mihi male moliuntur, contemno: quod illorum peruería uolun/ ras cedit in gloria Euangelij, gaudeo: modo uere doceat Christum, licet animo insyncero: neus gaudeo folum in præfentia, uerumetiam in posterum gauisurus sum, si pergant odio mei diuulgare Christi doctrina. Non me mouet, quod ista molistur in perniciem meam, cum sciam rem prælidio precum uestraru, ates auxiliante & negocium hoc moderate spi ritu lefu Christi, mihi futură saluti, siue moriar, siue vixero. Nece enim me fallet mea de illo fiducia nn i Tom.7

fiducia, qua mihi persuasissimum habeo, fore ut in prædicatione Euangelij, quod ille der legauit, nulqua lim destituendus, aut pudefaciendus, ut ullis affliciionibus cogar eeu ua num retractare, uel obticescere, quod uerissimum esse cognoui: quin potius quemadmo, dum antehac afflictiones, quas iuxta corpus ab hominibus perpelfus fum, cesserunt in lu crum euangelij, siue cum lapidarer, siue cum uirgis cæderer, siue cum bestijs obijcerer: ita & hæc afflictio, qua de capite uitach periclitor, cellura est in laudem & gloria Christi, seu uiuere continget, seu mori. Nam ut superiores afflictionum procellæ, licet corpusculum hoc afficerent, animű tamen nunqua ademerunt, aut constantiam prædicandi Christüla befactarunt, ita nece nunc hæctempeltas adimet. Si dabitur uiuere, fortiter tuebor euager Mihi uiuere licam ueritatë: li continget mori, mors ipla mea, quam ob Euangelij negociā non inuitus

Chriftus eft, suscipiamillustrabit Christigloriam. V trucung cotinget, mihi in tuto est mea incolumi சு morilucru tas. Et hanc mortem adeo non formido, ut magis optandā exiltimē, fi பிட expediat enan gelio. Neg enim me tedet huius uitæ quamlibet afflicæ, cuius felicitate omne metior E uangelij successu: nece mortem horreo, quæ mihi lucro futura sit, quæ me reddet præmio. cœlesti, tum demum uere uicturu Quant & bæc interim uita corporalis no caret suo fru Au, dum accumulandis pijs factis, accumulatur & præmium immortalitatis; atcumulatur nostro labore propagatur, ac confirmatur euangelium Christi. Huic in manu est, utrume uiuere malit, an mori. Ego sicad utruncs paratus sum, ut utrum potius eligam, ignorê. Est cur optem mortem: est cur non recusem vivere. Verum ubimei ipsius commodi ratione. fubducia, meum animű cólulo, uideo mihi longe potius effe, liberatű ab huius uitæ erum. nis, propius iungi Christo, & ad illam inestabilem felicitate mihi, cum in tertiu colum ra/ ptus essem, utcunq gustatam redire. Rursum ubi reputo, quid uestris expediat comodis. intelligo conducere, imò necessarium esse, utadhuc aliquadiu uerser in hoc munere meo. Atop hoc certum scio, fore ut maneam adhuc in hac uita: & sta maneam, ut uobis omnib. aliquando sim fruiturus meich facturus copiam, quo simul & uos uberius proficiatis in fi de, & ego copiolius de fideiueltræ gaudea incremento, uos de uicillim magis etiam de me gaudere possicis, postea quam ad uos me recepero, denuo conspicietes me prassidio Chri sti, non modo non cessisse his malis, sed servatum etiam vestris augendis comodis. Vide. Tantu digne tis quantam felicitatem meam uestro lucro posthabeam: Quis non tertificolicupidus, fa, in euangelio stidiat huius uitæ curas: Quis non paradisi superioris desiderio, gestiat ab his makis euola.

Christi re: Quis non uerborum arcanorum memor, humana negligat alloquia : Quis no pro tot

gna uideatur eu agelio Christi, ob quod hæc cuncla perpetior, ne hoc ipso fructu frustrer, ob quem unum fustineo distrahi ab optatissimo consortio Christi. Proinde date opera; utfiue uos inuitero, tales reperiam, quales opto: fiue quid obfriterit, quo minus reuifam uos, tamen ablens audiam de uobis, quod quemadmodu hactenus fecilits, perlistatis uno spir Collaborates ritu, quem haufiltis commune, eodemés animo concordes, fimulés ueftris officis ac precifidei enagelij bus adiuuantes decertantem adversus impios Euagelij fidem, nec ullo persequutionum metu terreamini, quo minus fortiter ubiq relistatis aduersarijs Christi, quorum improbil tas nihil aliud efficiet, nifi ut & iplis pariat exitit, & uobis fakute, semper in maius gliscen te euangelij gloria, & illorii impijs conatibus in peius usq. prolabentibus. Pulcherrimum. est pro Christo perpeti, gloriosum per hücuincere aduersarios. Verühine nihil est, quod nobis uíndicemus. A deo uobis hoc donatű est, ut no solu prompte credideritis euzgelio Christi, quod ego prædico, uerumetiā paratisitis pro illo pati, uidelicet meti exemplits se quutimers detrectetis pro euagelij negocio certamen idem subire, quale & olim uidistis in me,tot modis afflicto,cum ifticagere,& nuc audittis de me uincto, capitisch reo.Hec ca su no siunt, sed à deo propitio donanturijs duntaxat, quorum pietate uult afflictionibus huius uitæreddi spectatiorem. CAPVT 11

exitis, tot periculis, tot mortibus, eligat tranquillam immortalitate: Sed tantum apud me. ualet fraterna charitas, ut aliorum profecti meo deliderio præponam. Quo magis erituo, bis enitendum, ut huic animo meo respondeatis. Id autê fiet, si curabitis ut uestra uita die.



Roinde li qua confolatio est inter illos mutua, qui in eundê Christă conspira. runt, si quod est solatio, quod habet fraterna charitas, quæ tristia pariter ac leta facit comunia, li quam uim habet Christi spiritus, omnibus uobis comunists qui funt affectus, quibus in afflictionibus amicorum tanguntur bomines: ft.

quæ

quæ funt commiserationes, quibus ipso naturæ sensu ingemiscimus aut indolescimus ma lis eorum, quos exanimo diligimus, qui con nostra causa perpetiuntur, per hac omnia uos obsestor à Philippenses, ut hanc uoluptatem, quam ex uestro profectu cocepi, mihi perfi implete gans ciatis. Quicquid quocung nomine mihi debetis, acceptum feram, si uos concordibus ani dium meum mis conglutinemini, si mutua sit inter uos omnes charitas, si sitis unanimes, si consentien tes. Non potest pax concordia és constare inter feroces & elatos. Siquidem ferox ac tumi dus animus parit contentionem, parit ambitione, parit iracundiam. Atqui hæc charitatis fraternæ,mutuæg beneuolentiæpræfentanea funt uenena. Ne quid igitur inter uos Chri Nibil per cos sti spiritu conglutinatos, Christick philosophiam profitentes, geratur per contentionem, tentionem autinanem gloriam, ut alius alium prouocet ferocia, dum nemo uult alteri cedere, quibus ex rebus intermundi discipulos oriuntur iurgia, rixæ, distidia. Ne sintigitur uobis in conlilio ira,aut ambitio,aut luperbia,conlultores pellimi,led potius fraterna charitas,& hu, ius comes, animi modeltia, qua nemo le præferat alteri, led quilæ alterum le præftantio rem existimet, sibi nihil arrogans, aliorum dotibus benigne candidec fauens: nece suum quilquam priuatum spectet commodum, quod ubi fit, ibi publica cocordia periclitatur: fed quilg per Christianam charitatem, quæ non quærit quæ sua sunt, suis commodis an teponat aliena. Nece uero cuiqua uestrum in metem ueniat impia cogitatio, cur prudens ac sciens ultro cedam melior deteriori: Ne pudeat uos Iesu Christi exemplum segui. Cur enim non conuenit uos, qui pares eltis & confortes, fic inter uos affectos effe, queadmo/ dum ille affectus fuit erga nos: Si ille libi uindicauit primatum, li lua captauit cõmoda, lit & inter uos decora pro rebus hisce contentio. Atqui ille quum natura deus esset, atqui psis factis le deum esse declararet, dum mortuos nutu reddit uitæ, dum uertit elemeta rerum, dum dæmonibus imperat, dum uerbo pellit quossibet morbos: tamen quo nobis perfer clæ modeltiæ pararet exemplum, non libi per inanem gloriam uindicauit, ut haberetur aqualis deo, sed humiliauit ac deiecit semetipsum apud homines, à patre expectans glos riam, ad quam demostrauit aditum esse, non per ambitionem, sed per humilitate. Et adeq fe deiecit, quum esset summus, ut non solum uelut homo uersatus sit inter homines dore mituriens, sitiens, esuriens, la stelcens, pauper, reliquis et nostra conditionis insuriis obno xius: uerumetiam serui speciem in se susceperit. & serui nocentis, quum ipsa esset innocentis centia. Quid: An non mali serui est, capi, alligari, cædi flagris, conspuir Atqui non ad hoc tantum sele demilit, uerumetiam use ad supplicium mortis, ceu facinorosus descendit, ac mortem longe probrolissimam crucis. Sicuilum erat patri, ut ille hæc pro nostris comile fis dependerer, is quolens obedientem le præstitit per omnia, nihil detrectans quod ad no fram salutem conduceret. Qui mundano sunt affectu, per ambitionem, contentionemes, cum aliorum iniuria graffantur ad falfam gloria. At Christianus, qui ueram & æterna glo riam quærit, hac uia debet ad illa contendere, qua Christus ingressus est. Per falsam igno miniam iter est ad ueram gloriam, per mometaria dispendia, aditus est ad immortalia co/ pendia. Gloriam captare non oportet, sed promereri. Vultis audire, quid meruit humili tas Jefu Christi: Ille quidem non usurpauit sibi apud homines, ut iactaret ante tempus ma iestatem suam: sed deus pater euexit filium suum in summam sublimitatem, ac per humili tatem & ignominiam crucis illustrato, largitus est nomen quod excellit omnem huma/ nam gloriam:nimirum, ut iam ad Ielu illius consputi & crucifixi nome sele flectatac sub mittat omne genu, non solum quicquid est in terris, uerumetia quicquid est uel apud infe ros, uel apud superos in cœlis. Nec ulla sit usquam lingua, siue hominu, siue angeloru, siue dæmonű, quæ non confiteatur lelum omniű rerum principem ac dominű, à dextris alliz dere deo patri, ut regni comunis gloriæ omnis colortem, id in gloria dei patris, à quo in gloriani proficiscitur, & in quem redundat omnis fili gloria. Que mortalium ambitio, que opes, dei patris quod regnum, quod studium humanữ unquam talem cuiquam parauit gloriam apud ho Micros, qualem Christo sua parauit humilitas: Atqs hæc omnia nostra causa fecit, no sua, Nec enim ille meruit deijci, nec eguit illustrari: quo magis uobis est similis adhibēda mo, destia, sine qua no possicis esse incolumes. Proinde fratres mei dilecti, hac quoc parte peri pice uestri similes esse, ut quemadmoduad exemplum Christi, semper obedistis Euange, Itaq; charife Hio nostro, ita & in posterum faciatis, non solum cum erimus præsentes, sed multo magis simi mei munc cum ablumus, cam curam quam iple præsens uobis impensurus essem, in uosip,

sos transferentes. Agite negocium uestræsalutis, non oscitantes, sed cum omni sollicius dine ac tremore: non ignari quanta de re certetur, & quibus cum hostibus uobis res sit. Non est dormitationi aut securitati locus, sed rursum non est quod diffidatis. Vestru erit pro uiribus adniti, deus autem est is, qui hoc agit in uobis, ut quod ad salutem pertinet, & uelitis & perficiatis quod animi bona uoluntas uobis suggessit, ne nesciatis cui tribuene dum sit, si quid illa uobis suggesserit. Curandum est uobis, ut uestris moribus commens Omnia facite detis Euangelij doctrinam, ijs quoch qui ab illa sunt alieni. Id futurum est, si conspexerint

fine murmura uos esfe summa concordía, paricip fiducia, & quicquid agitis, id fieri sine murmure, sine di vionibus sceptationibus: quorum alterum est, non ex animo facientium, quod faciunt: alterum est diffidentium. Sed magis in omnibus synceri sitis, ac moribus adeo puris & inculpatis, ut nemo iure queri de uobis possit, utós cunctis perspicuum sit, uos esse uere silios dei, no no thos aut adulterinos, sed patrem coelestem, coelesti uita referentes, qui sic interim uitam agatis in medio nationis asperæ, tortuofæ, & insynceræ, ut nulla tamen ex parte uestra ui tietur lynceritas, quin potius inter horū tenebras, innocentia uitæ lic luceatis, ueluti mun di luminaria quædam, oculis omnium exposita, Vos enim estis illi, de quibus in Euange lio dixit Christus: Estis lux mundi, qui in ædito sustinetis uius ficum eu agelijs sermonem, iplis etiam moribus Christi doctrinam exprimetes, ut confidam uobis perseuerantibus, me quog gloriaturum in aduentu Christi, me non frustra laborasse, nec inaniter in hoc Nam & sim Euangelij stadio cucurrisse, qui tales discipulos Christo lucrisecerim. Et adeo me no poer molor luper nitet laborum meorum, per quos uos obtuli deo gratissimam uiclima, ut etiam si ipse im-

sacrificium moler super hostiam sacrificium fideluestra, & meo pariter & uestro omnium nomia ne sim gauisurus. Vestro, quos ad euangelium conuersos gratissimam uiclimam obtules rim Christo:meo qui peracto tali sacrificio, sim & ipse totus immolandus. Nam quemad modum uideo meas afflictiones cellisse in profectum uestru, ita scio morte meam Euan. gelio profecturam, atg; hac de caufa mors quog; mihi grata ueniet. Quod fi decet uos in omnibus confortes effe gaudij mei, non debet mea mors uobis effe mœrori, quæ mihi eft futura iucunda. Habetis quo nomine de meo statu debeatis gaudere, sed spero fore, sauen te domino Ielu, ut uos breui per Timotheu inuilam, quadoquidem ipli mibi uenire none dum licet. Hunc igitur uelut alterum me mittam, ut quemadmodum cognito statu meo nunc gaudetis, ita & ego gaudeam per Timotheum huc reuerfum, cognito statu uestro. Nam hic mihi potissimum uisus est idoneus ad hanc legationem, cum nemo sit cætero. rum, qui in euangelij negocio lic æquetanimum meum; quid; in curandis uestris nego/ cijs, fidem ac diligentiam Paulinam magis exanimo fit repræfentaturus, utpote quem merito pro filio germano habeam. Sunt quorum ministerio minore dispendio poteram hic carere, sed nolui quenquam mittere, nisi probatæ integritatis; nam cæteri fere uenan Non que Issa tur huiusmodi legationes, non perinde ut alijs prosint, asque ut suis lucris consulant poc

Christi tius, quam lesu Christi, a quo animo scitis me semper abhorruisse. Non arbitror opus, ut eum uobis commendem, quippe iampridem uobis fpectatum ipfa re, qui meminisse pote stis, quomodo fe gefferit mecum in Euangelij negocio, mecji ceu patrem germanus filius. per omnia retulerit. Hunc igitur, ut spero, mittam simul atque uidero quò se dessectant res meæ:quin & illud fore confido, propicio domino, ut & ipfe propediem ad uos ueniam. Insuper autem & hoc sum arbitratus operæprecium, ut & Epaphroditus Timotheo coe mes iret ad uos, mihi quidem & frater & collega & commilito, uobis autem apostolus, ut uobis & meo & uestro ipsoru nomine debeat esse commendatus, denice qui uestram benignitatem qua foletis necellitati meæ fubuenire, ad me detulit. Is iampridem ingenti deliderio tenebatur uilendi uos, anxius animi, ne uos grauius discruciaret, quod audisfe tis ipfum agrotaffe periculofe. Nec uanus fuit ille rumor, fic enim agrotauit, ut de uita pe riclitaretur, mortiuicinus: sed deus illum restituit, misertus famuli sui, imo non illius tame tum, sed & mei, qui simul cum periclitante periclitabar, nead dolorem, quem mihi moje. busillius adferebat, accederet ex morte tam fidi commilitonis deliderium. Quo magis mihistudio fuit illum ad uos mittere, primum, ut eius conspectus uobis sit voluptati, ubi uideritis illum reualuisse, fortalse famæno perinde credituri: deinde, ut mihi quog dolog omnis abstergeatur ex animo, si sensero uos de illius ualetudine certo gauderegaudio. Excipite igitur illum affectu Christiano, cum omni gaudio; nec hunc sanum, sed omnes huius

huius similes habete in precio. Siguidem huc à vobis missus, adeo non veritus est sævis tiam Neronis, quem sciebat infensum mihi, ut ob Euangelium Christi, eo periculi se Tradonsanir demiserit, ut morti proximus suerit, prius habens prosectum Euangelicæ doctrinæ, mamsuam qu'am suam incolumitatem, quo uidelicet pensaret id, quod ob absentiam uestro erga me officio uidebatur deesse, ac per illum mihi quodammodo fieretis præsentes, qui & uestram munificentiam ad me pertulerit, & suis officijs inseruierit periclitanti, ut unus quodammodo uos omneis mihi referret.

CAPVT III

V perest igitur fratres, ut cognitis his quæ hic fiūt, & reddito uobis Epaphro Decetero fra dito incolumi, læto sitis animo, ac neglectis afflictionibus, quibus mundus tres mei nos exercuit, gaudeatis semper in melius prouehi negocium domini nostri Ielu Christi, cui non perinde metuo ab ethnicis, qui palam impugnat Euage

lium:atogab istis semichristianis, qui sic Christu prædicat, ut Iudaismu inter rimadmisceant. Hac de re uos pro mea sollicitudine frequenter admonui, sed tamen non grauabor eadem inculcare literis, quo magis litis in tuto. Nam aduerlus iltos, qui nulquã non insidiantur, uix unqua satis cautum est, pestilens, improbu, & impudens hominu gez nus Inuident libertati uestræ, oblatrant doctrinæ synceræ, mordent aliena uitam, laborat in euangelico negocio: sed sic, ut corrumpant. la clitant se se pellícula præputij præcisa, cum mentem habeant incircuncisam. Cauete fratres, ne uobis imponat, observate canes huiulmodi, observate malos operarios, observate incircuncisos circucisos, imo concisos uerius. Præter causam istises e ueditant, corpore circumferetes sedam suæ nobilitatis no tam, cum animo sintimpuro impioci. Si gloriosa est circucisso, nos uere sumus circucis, nos uere Iudæi, nos germani Abrahæ filij, qui deum colimus, no pecudum sanguine, sed spiritu(sic enim ille coli gaudet) qui gloriamur non in pellicula corporis, non in Mose, sed in Christo Iesu, qui suo spiritu resecuit omnia uitia ab animis nostris, qui cordibus nostris notam pulcherrima impressit, quo constetinos esse filios dei. Hæc demum est uera glorio sagcircucio. Deus posthac non æstimat hominem ex habitu corporis. At isti neglecia mentis cura, totam fiducia collocant in carne, in qua si gloriandu sit, ego sanènec hac par te cuiqua iltorum cellero, ne quid habeant, quod caulentur mihi uilem elle circuncilione obid, quia non habeam. Sí quis alius hoc nomine libi placet, ego magis etia mihi pollim placere, nimirum legitime circuncilus octauo die, iuxta legis prescripti. Israelita non insi tione, sed genere: non proselytus, sed Iudæus ex Iudæis oriundus; nec è quauis tribu, ue rum'e præcipua, nempe Beniamin, quælemper iuncia fuit tribui Iudæ, unde reges & leul tæ, unde & sacerdotes constituuntur, cum plerieg se putent Israelitas, quod è concubinis Israelitaru ducant genus Hebræus ex Hebræis iuxta genus, iuxta legis sectas Pharisqus, cuius ordinis semperfuit prima dignitas. Quod si libeat quenqua ex huius legis studio secundu legi att observatione æstimare: nechis in rebus habent in quo se mihi præferat. Nam patriæ phariseus legis tatum me habebat studiu, ut ob eam tuenda modis omnibus, persequerer ecclesiam Christitadeo tenax eoru, quæ lex præscribit, ut nihil esset in quo merito culpari possem, tanqua præuaricator Quod si quid ista præclaru haberet, iustius gloriari poteram, quam isti,qui se semideos uideri uolunt,quod præputio careant. Ac tum quidē temporis,quoz niam nondűeram edoctus Christum, pulchre mihi uidebar felix & nobilitate generis, & dignitate secta, & observatione legis: sed ubi per Evangelium Christi didici, quibus in re bus lita lituera iultitia, atcu his typis & umbris Molaicæ legis cognoui res longe præclariores denotari:mox qua prius, ut uehementer expetenda lectabar, abieci reliquica, dam nolum esse ducens, quicquid uel tantillum à Christi doctrina remoraretur: non quod les gem damnë, si quis ut oportet utatur, sed quod tantu tribua euangelio Iesu Christi domi, nimei,ut huius excellenti cognitioni, non folum posthabea legem Mosaica carnale, qua gloriantur isti, uerumetia quicquid usqua mundus hic præclaru habet aut suspiciendum, pro dispendio mihi sir. Hanc igitur simulato; gustare cœpi, nullum est ullius rei sucrum, Existimo om/ quantumuis præclaræ, quod non pro damno, imo quod non pro rudere duca, aut si quid nia detriment rudere contemptius, modo huius dispendio mihi liceat lucrifacere Christum fontem tum esse bonorum omnium, quæ uere bona funt. Pro nihilo habeo meam iustitiam, cuius opinio

nem mihi uindicabat apud homines Mosaicæ legis observatio, modo mihi cotingatuera iultitia "

iustitia quam meam non possum appellare, cum haud quaqua nostris paretur meritis, sed Que ex des gratis detur ijs, qui libi diffili, limpliciter fidunt Christo. Nascitur & ex lege iustitia que estinstition dam, sed inessicax ad præstandam salutem. Verum ea quæ datur à deo, sic nostra no est, ut tamen nobis conferat ueram salutem, si modo credentes Euangelio per sidem cognos scamus Iesum Christū, cuius natiuitas mirabilior est quam utulla mortali sapientia possit intelligi, cuius refurrectionis uis maior est, of ut ullis humanis argumetis queat perfuade ri. Sola fides hac nobis persuadere potest, & adeo persualit, ut spe promissort fretus, gau deam uenire in confortiu affliction illius, uiciffim pro illius euangelio uinctus ac mories, quemadmoduille pro nobis cæsus est & crucifixus, si quo modo mihi contingat, ut sicus mortemillius imitor, ita peruenia ad refurrectionis gloriam, per illum refuscitatus. Hac certissima spes me consolatur in his afflictionibus, quod fidam Christi promissis, qui rei gni lui confortium pollicitus est ijs qui no detrectarint crucis confortiu. Neg hæc dixer rim yelyt in me situm sit ut tantum assequar præmiu. Nondu mihi peruentu est ad metam curfus, nondu affequutus fum brabeum, nondu perfectum est certame, sed tamen huc o mnibus neruis adnitor, ut quod sequor assequar. Negenim quomodocung currentico. tingit præmiti, sed acriter instanti, sed constanter adlaborati. Bona spes est me apprehesu rum, quado in hoc iplum reprehenlus lum à Christo, atque medio cursu, quem olim male institueră aduersus illius ecclesiă, retractuș, ut in eu agelico stadio bene currens, mererer brabeñ immortalitatis, ne uos præmij promissi fiducia segnes reddat ac male securos. Fra tres iple nondu arbitror me allequutu, quod ambio, quod es spero. Maximu est quod se quor, no temere quis assequitur. Scio ueracem esse Christum, sed humanæ naturæ fragili tas ac mutabilitas me nondum sinit esse securum. Proinde magna quide spe, rebus omniv bus posthabitis, unum illud ago, ut in cursu euangelico, uelut oblitus eorum, quæ à tergo relica funt, toto nifu ferar in ea, quæ reftant à fronte: neœ rurfus temere quouis feror: di fpēdium enim facit, qui male currit; fed recta tendo ad metam euangelicā nobis præfixāt & ad præmíū immortalitatis,ad quod deus agonotheta nofter, è cœlis speciãs conatum Quieung igi nostrum, nos uocat, opitulate Christo Iesu. Proínde qui legem admiscent euangelio, quid tur perfettisu aliud & cursum nostrum student remoraris Quotquot igitur perfecti sumus, ita simus ate mus boo sen- fecti, ut præter euagelicum scopum nihil nobis proponamus. Quod si qui sunt interuos tiemus aliquanto infirmiores, qui patriam legem, cui assuerunt, non omnino possint cotemne re, ferantur, donec et ipfi proficiant. V obis reuelauit deus legis prefidijs nequaquam elle opus,fortaffe futurum eft,ut illis quocs reuelet idem. At interim fane curlum eum, quem iam cœpimus,iuxta regulam præfcriptā pergamus:& in hoc certe fimus cõcordes,nepa tiamur nos ab instituto retrahi, sed pro sua quisco uirili properemus ad præmium immor talitatis. Sunt qui rectum curtum non teneant,eos lequi tutum non fit. Me potius imite/ mini reclà properantem ad euangelij brabea, & observate eos, quos videritis ad nostrum exemplar incedere. Christus optimā formam nobis exhibuit, ad hanc me uidetis eódem conniti, quò peruenit ille. Non omnes qui currunt in hoc stadio præmium consequitur. Neg uobis tutum lit quoluis præcurrentes lequi. Sunt enim complures, de quibus & an tea sæpenumero loquutus sum uobis, & nunc rursum cum lachrymis dico, sic Christum prædicantes, ut interim inimici fint crucis Christi. Nolunt enim imitari uitam acmortem illius, ut cum illo uiuant in æternű, fed ad quæftum & gloriã fuam, pro uera pietate docêt Iudaicas observatiunculas, circuncisione præputij, ciboru delectum, discrimina dierum, ut his alijs oneratis, ipli interim regnent ac fuauiter uiuat, perinde quali post hancuitam

Quori finis non expectent alia. Sed ab horum moribus finis illorum nos deterreat. Nam quemadmo interitus dum per infamiā humanam tendimus ad æternā gloriam, & per temporarias afflictiones

tam apud homines gloria, quam collocant non in Christo, sed in rebus pudendis, festinat ad aternam ignominia. Nam temporariu ac fucatum est, quicquid terrenum est: uerum atqs æternű, quicquid cœleste. At isti nihil aliud curant, quàm terrestria. In his gloriam in Nostra aniem his uoluptatem, in his opes suas collocant, multum aberrantes à scopo euangelico. Cate connersatio rum nos qui Christu uere sequimur, sicet corporibus deuneamur in terris, tamé animis in in calis ef coelis uiuimus, illuc allidue suspirantes, quò præcessit caput nostrum, unde & per fidem expectamus

connitimur ad immortalem felicitatem: ita illi per momentarias uoluptates, afcifcunt sibi fempiternum exitiv, uentrem habentes loco dei, qui non poterit eis fuccurrere: et per fuca

expectamus dominum nostrum lesum Christum, qui resuscitatis mortuis palam exhibe bit ea; quæ pollicetur; interim transformaturus hoc corpusculum humile, & omnibus inviurijs obnoxium; ac simile redditurus corport suo glorioso, quo nimirum membra, quæ fuerunt hic assistionum illius consortia, illic uocetur in consortium felicitatis. Necistud uidebitur cuiquam incredibile, qui perpenderit uim illius, per quem res geretur. Nihil est enim quod ille præstare non possit, cui in manu est, ubi libuerit, sibi subijcere omnia. Eam potentiam tum aperiet omnibus, quamuis interim sepenumero dissimulet.

CAPVT IIII

Antarum igitur reru spe fulti, frattes mei dilecti, ac desiderabiles, quorum successium, gaudiu meu esse duco, quoru uictoriam, meu coronam esse iudi co, quemadmodu coepistis ita persistite, neop sinatis uos dessecti à Christo Iesu. Iteru atop iteru mini dilecti frattes Euodia obsecto, ac separatim Sinty chen obsecto, ut concordibus animis sint in promouedo Christieu agelio.

chen oblecro, ut concordibus animis sint in promouedo Christieu agelio, Gandete in Quin & te rogo uera germanaci coniunx; mecum in euangelij negocio consentiens, ut domino sento istis mulieribus adsis,quæ participes suere laborum ac periculorum meorum in Euange/ per Hosuna cum Clementes limulos cum reliquis, qui mihi fuerunt in euangelio cooperariis. Ouorum nomina quid attinet à me referri, cum scripta sint in libro uitæ, nunqua abolene da lbi scripta sunt omnium nomina, quicung suis officijs adiuuat rem euangelica, quo rum de numero estis & uos. Has ob res gaudete semper, etia in medijs afflictionibus, Itea rum atogiterum iubeo uos lato elleanimo, quantumuis laujatin uos improboru iniquie tas, tamen uestra æquitas uestracis moderatio nota sit & spectata cunchis mortalibus, non folum fratribus, uerumetiam alienis à Chrifto, quo citius uestra bonitate prouocati, pel licianturad euangelij consortium. Lenitas enim morum conciliat ac frangit, etiä impios. Ne uelitis illos ulcifci, néue illis fuas delicias inuideatis. Inflat enim aduentus Christi, qui & uobis pro spretis huius mundi commodis, largietur immortalitatem, & illi sue demen tiæ pænas luent. Vos in diem uiuite, nulla de re solliciti, tantum illud agentes, ut ille ad/ Nibil solliciti ueniens uos offendat paratos, ab illo pendete totis animis. Quod si qua re fuerit opus, ne sitis fidite mundi præsidijs, sed deum assiduis precibus interpellate: illi uotis ardentibus signi. ficantes, li quid postulatis: illi gratias agentes, quicquid euenerit, seu prosperum, seu adversum, certi fore, ut per illum & aduersa uobis reddantur prospera. Nouit ille quidem, etiamfi nihil postuletis, quid uobis sit conducibile; sed tamen amat huiusmodi legatio. nibus appellari, amat pijs uotis solicitari, ac uelut cogi. Sic enim fiet, ut pax qua conciliaz et estis Deo, res felicior, quam uthumana mens queat percipere, muniat corda uestraatque animos uestros aduersus omnia, quæ hic possunt incidere formidanda. Quid enim metuat, qui se norit deo charum esse per Christi Ielum: Vt igitur harum rerum, quibus De catero etel blanditur, uel terret hic mundus, cura uacuos uos uolo, ita totis animis aduigilandum fratres est, ut uirtutibus ditescatis, quæ uos deo cõmendēt. Itaeg quæcüçg sunt uera, & à suco abe horrēcia, que cura decora ator honelta, digna or his, qui res humiles ator ineptas detellatur, quæcung iulta,quæcung pura lanctag,quæcung ad alenda concordia accomoda,quæ cuncy bonam famã conciliant, si qua uirtus, si qua laus uirtutis comes, hæc uobis curæ & cordifint, hac uestris animis obuersentur, hec, inqua, ato his similia, qua pride & didici/ Ris, & accepiltis à nobis, nec audiltis tant ve me, led et a uidiltis in me. Non enim docut cos, quod iple no præstiterim. Hæceade igitur non solum memineritis, uerumetia præs Stetis & ipsi nos imitantes. Hæc agentibus aderst deus autor pacis, cui non conuenit, nisi

enfinad horu malorum patientiam occallui. Didici prafente fortuna, quaecunce ea fuerit, contentus esse. Noui uel inter pauperculos humilis & pauper esse, noui & inter diuites Didici in qui excellere. Si deest, contraho messi superest, essundo in aliorum usus, & magnificum largi bus sum sufficerem ago. Egestas surior est, abundatia benignior. Adomne socum, adomne tempus, ad ciens esse omnem

cum uirtutum cultoribus. Porrò uoluptati non mediocri fuit animo meo, quod solitus ille uestræcharitatis affectus erga me, iam aliquandiu intermissus, aliquado reuiguit, ac ueluti ressoruit. Imò no fuit intermissus affectus, sed qua is esset sui similis, deerat uobis opor
tunitas mittedi, quæ uolebatis. Proinde gaudeo no perinde comodo meo, ac uestra chari
tate, qua gaudeo uos deo dignos reddi. Neas enim admoda me mouet, meæ penuriæ uestera liberalitate subuenta esse. Na harum rera rudis no sum aut insolens. Imò multo sam

omnem occalionem memet accomodare noui, lic ad utrang fortuna factus & edoclus Nec me corrumpit saturitas, si adsit rerum copia, nec me deficit esuries, si desit quod eda tur. Nec elatum reddit opulentia, si quid obuenerit supra necessitatem, nec exanimat ino pia, si minus est, qu'am postulet usus uitæ. Cur enim hæc moueant animū meum, qui com Omnia pos, pedes & flagra contemno euangelij gratia: Nihil est horum quod non perpetiar infracto sum in ro qui animo, confirmante & corroborante me Iesu Christo, cuius przesidio fortis sum, cumex me confortat me iplo lim nihil. Nequero hæc dixerim, quod uestram munificentiam habeam cotem ptui:imò uehementer laudo pietatem uestra, qui uosmet inserueritis in societate afflictio. num mearum, præmiorum quog participes apud deum futuri. Amplector (pontaneam animi uestri promptitudin e. Nam ipse no soleo quicqua istorum officiorum à quoquam flagicare. Est is enim & ipsi testes Philippenses, cum primum in finitimis regionibus pize dicarem euangelium Christi, & e Macedonia discederem, nullam ecclesiam mihi comité nicasse: certe quod attinet ad rationem dandiatos accipiendi. Nec enim illidedere quic quam, necego studebam accipere. Vos soli ultro detulistis, no solum cum apud uos ago rem, uerumetia cum essem Thessalonice, semel atos iterum milistis absenti, quæ putabans mihi esse opus. Ditior erat Thessalonica, sed uobis animus erat benignior, No illos incur fo, fed ueltro profectuí gratulor, ueltro lucro gaudeo podus, quam meo. Nam árigens luv crum facit, quilquis ob euangelium Christi rem minuit temporaria, & alienas opes cum veris & aternis opibus commutat. Iple non requiro munus, sed requiro fructum, qui uo bis accrefcit exista munificentia prompta & ultronea. Paululum decrescit rationibus 🗱 firis pecuniarijs, nonnihil acciditur centul domestico, sed plurimum accedit rationib, coe lestium præmiorum. Et tamen quod ad me quogs pertinet, non est quod doleatis parum gratam fuille uestram beneficentia. Recepi omnia, ac nunc uestra munificetia dives sums expletus lum ijs quæ mihi a uobis pertulit Epaphroditus. Adeo copiole miliftis. Accept autem non tanquam munus ab hominibus hominimissum, sed tanquam hostia deo grav tillimam, cui nullus odor lacrificii gratior est, quam spontaneti officium euangelica chari Deux autem tatis. Porrò quemadmodii uos uestras fortunas atteritis, ne quid mihi desit, ita deus meus meus vicissim suppleat uobis, quicquid defecerit in hac vita. Quum enim is opulentus sit nõsie net, ut quicquam delit ulibus ueltris, qui ob eius euangeliff pauperescitis. Hoc ad ipsiis et Christi gloriam pertinet. Sit att omnis gloria Deo patri nostro, seculis aternis, Amen.

Salutate cunclos, qui iuxta le lu Christi doctrinam, sanctimoniam, uitæci puritatem le clantur. Saluere uos tubent uicissim qui Roma mecum sunt Christum profitetes. Nechi folum, qui mecum habent confuetudinem interiorem, uerumetia cum ceteri omnes, tum præcipue qui ex Cælaris familia Christi doctrinam amplexi sunt, nec tam sæui principis dominic metu à Christi professione deterriti. Fauor & benignitas domini nostri less

Christi semperadis spiritui uestro, Amen.

IN EPISTOLAM PAVLI APOSTOLI AD COLOSSENSES,



Argumentum, per Des. Erasmum Roterodamum. O LO S S E N S E S in Asia minore funt, finitimi Laodicensibus. Hos non uiderat apostolus: nā Archippi, siue quod addit Ambrosius, Epaphræ, quibus hoc delegatum erat, prædicatione conversi sunt ad Christit. His uehementerimminebant pleudapoltoli, conantes in dogma multo per uerfilsimum inducere, docentes filium dei non esse salutis autorem, sed per angelos uiam patere ad patrem. Nece enim uenisse filium dei in hue

mundum, necy uenturu, quum in ueteri teltamento per angelos administrata sint omnia. Deinde Iudaismű & philosophiæ superstitionem cum Christi doctrina miscebant, obser uantes quædam legis instituta, & superstitiose observantes, solem, lunam, ac stellas, & ele menta huius mundi, quibus docebant nos effe obnoxios. Hos igitur fuæ professionis coe monefacit, oftendes illos quicquid hactenus affequuti funt, non angelis debere, fed Chri sto angelorum conditori, hunc unum esse caput ecclesia, necab alio quoquam petendam falutem: ates interim autoritatem fuam afferit. Diligenter autem monet, ne pseudaposto/ lorum magniloquentia, confictisq uilionibus angelorum libi imponi paterentur, & ud in Iudailmum, uel in philosophicam superstitionem prolaberetur. At g hæcagit duobus primi<sup>2</sup>

brimis capitibus. In reliquis hortatur ad officia pietatis, nominatim præferibens, qualis uxor erga maritum, qualis debeat esse maritus in uxorem, qualis parens erga liberos, li beri erga parentes, serui erga dominos, domini erga seruos. Extrema pars salutationibus occupatur, nisi quod Archippum commonet officij sui. Scripsit autem è carcere ab Ephe so per Tychicum, quod ipse palam testatur in hac epistola. Nostra argumenta addunt Tychico collegam Onelimum, quemadmodum iple teltatur cap. 4. Graco/ rum inscriptiones ex urbe Roma missam testantur, hinc certe remisst Onelimum, quem illic in uinculis generat Christo. Argumenti Finis.

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM PAVLI

AD COLOSSENSES PER DES. ERASMYM ROT.

CAPVT PRIMVM.



AVLVS legatus lefu Christi, ides non ex institutione hominum, fed ex uoluntate dei patris, simulc Timotheus, qui mihi fratris est loco, ob perfectum in Euangelio confenium, his qui Colossis agūt, fidentes Christo Iesu, & ad huius doctrinam uitæ sanctimoniam fectantes, nobisiam charifsimi fratres professionis consortio. Sit uo sanctis sidelio bis gratia & pax à Deo patre nostro, ut quemadmodum illi grav bus fratribus tis estis reconciliati, ita mutuam interuos concordiam semperala, tis, sicuti decet fratres communi patre gloriantes. Tametsi non con

tigit mihi uidere uos, tamen in precibus nostris, quibus assidue compellamus Deum & patrem domini nostri lesu Christi, simul etiam pro uobis, & gratias agimus pro donis illius in uos collatis,& precamur, ut luas dotes indies augeat, ac tueatur auclas, post/ eaquam per Epaphram cognouimus fidem uestram, qua confidimus uos fore incoluz mes, non angelorum prælidio, sed gratuito beneficio Christi Iesu, per quem patri uisum est nobis omnia largiri. Nam & hunc Christum appellari uoluit, ut ex illo salutem haurirent omnes, & Ielum, ne aliunde quis speraret salutem. Neque solum cognouimus fiz duciam uestram erga illum, uerumetiam huius comitem charitatem, quam ad Christi exemplum habetis erga sanctos, de quibus studetis benemereri, non ulla spe redituri in spem que red terim ad uos cum fœnore beneficij, fed spe immortalitatis, quam scitis uestræ pietati res posita est conditam in cœlis. Sic enim uere persuasum est uobis per Euangelium Christi, quod ita sobis uerax est, ut licet ingentia polliceatur, & inaudita proferat, tamen quoniam autore deo ni titur, mentiri non possit. Quod ut per universum mundum, indies magis ac magis propa gatur, ita ad uos quoque peruenit, quotidie crescens & augescens, latius spargens sele, si mulc fructificans pijs operibus, quæ gignit ultro Christiana charitas: quod idem accidit **inuobis, f**emperad mellora proficientibus, ab eo die quo primum audiitis & cognoule stis uere per gratuitam dei beneficentiam omnibus condonari peccata, qui credunt euan gelio, si rectæ credulitati copuletur syncera charitas. Sic enim didicistis ab Epaphra char rissimo conservo meo, bonæck fidei apostolo, quippe qui syncere nostri vicibus functus estapuduos, sic administrans pro Jesu Christo functionem euangelicam, ut in omnibus integre sesse gesserit. Sieut igitur per hune uos docui, ita per eundem intelligimus ue/ firam erga nos beneuolentiam, non uulgarem illam, qua uulgo bene uolunt notis & ami cis, fed spiritualem & euangelicam, qua diligimus omnes, per quos illustratur, & confir matur euangelij gloria, etiamli corporeis oculis nunquam sint nobis conspecti. Nos itide isti in nos animo respondentes, etiam non uisos amamus, ex eostatim die, quo de credur litate uestra, dec charitate certiores facti sumus, assiduis precibus interpellantes deum pro uobis, acuons ardentibus flagnantes, ut sua munera, quæ largiri copit, perficiat. atque abfoluat in uobis, quo & plenius agnofcatis illius uoluntatem, edoctinon humana philosophia, aut superstituosa quorundam hominum persuasione, sed sapientia pruden/ riacis spirituali, cuius iam bonam portione estis asseguuti, in qua cupio uobis nihil deelle, quo perfecti lic omnem uitam agatis, ut digna deo uideatur, uto illi peromnia placeatis.

Fruttificates non prætermittentes ullum opus bonum, nam his rebus illi placetur. Siquidem credidil er ereseentes se Euangelio, rudimentu est salutis, absoluitur autem ac perficitur pijs actionibus. Negsa inscientia dei tis est per euangeli didicisse, deum esse salutis autorem per Iesum Christ filium suum, nisi per hanc scientia Christianæ charitatis officijs adolescatis ac fructificetis, usq & usq in melius proficientes, atquin his constanter perseveretis, omni robore confirmati, ne qua uis aut procella persequutionis uos dimoueat à recto cursu, quam ad rem magnis sanèui ribus opus est. Eas non est quod ipsi nobis ex nobis ipsis polliceamur. Deus illas supper ditet oportet, sic ut omnis gloria eorum, quæ per nos fortiter geruntur, ad illum redeat, cu ius beneficio nobis præstatur, uti summa cum tolerantia, summace animi lenitate persera mus quicquid interim nobis obstrepit ob euangelium Christi. Negs satis est, ut in his sor tes simus & intrepidi, quin potius decet, ut alacriter etiam suscipiamus afflictiones, cum gaudio gratias agentes Deo patri, qui nos hoc honore dignatus sit, ut cum antea suentis simulacrorum ac dæmonum cultores, dignatus sit asciscere in consortium sudeorum, qui ob ueri dei cultum præ uobis erant sancti,& ad eandem hæreditatem admittere immorta litatis, cuius spe contemnedum est, quicquid hic uel territat, uel blanditur: utck uobis, qui prius in denlissimis ignorantia tenebris uersabamini lucem euangelica uerstatis impan cierit, & qui prius fœdiffimam fimul & miferrimam feruitutem feruiebatis, fub tyrannide diaboli tenebrarum principis, inde uos exemptos trastulerit in regnum fili sui, quo nibil habet charius, ut in illius corpus asciti, cum eodem haberetis regni consortium. In quo lo cus non est ijs, qui peccato sunt obnoxij, eods per filium dei data est libertas, per quem re missa nobissunt peccata uitæsuperioris. In huius igiturius cessistis, cuius beneficio suiv oni est ima/ stis restituti. Ac uidete quam selix commutatio. Prius ad diaboli corpus pertinebatis, nüc go dei innifi, infiti estis corpori Christi, cuius tanta est dignitas, ut imago sit dei patris, qui lucem habis tat inaccellam, nec'à quoquam cerni potelt, etiamli per filium nobis utcung cernitur, ipli ut simillimum, ita etiam æqualem. Neg enim minus sapiens est, aut minus potens, aut mi nus bonus & pater. Negs hæc nuper illi accesserunt, sed antequam quicquam esset condi tum, ille ab æterno fuit imago patrisæterni, non conditus, sed natus ab eo, à quo sunt om/ nia, quick folus nullum habet principium. Is ex fe genuit filium, ac per filium, fimulck cum filio creauit & condidit uniuerla, quicquid ulquam est rerum, siue in cœlis, siue interris, uisibile pariter at inuisibile, nec angelis ipsis exceptis, etiam summatibus, siue thronos dicas, fine dominationes, fine principatus, fine potestates. Quæ sic præcellunt cæteris rev bus creatis omnibus, ut longe tamen lint infra dignitatem eius, cui uos estis adglutina/ ti. Quod enim coditum est, inferius sit oportet suo conditore. At per Christa non solum condita funt omnia, uerumetiam ab eodem gubernantur & seruantur omnia, hac quog in parte patri compare & conforte. I ple uero nullo posterior est, sed præcedit omnia con dita quæ per eundem consistut, peritura, ni penderent ab illo. Videtis quæ sit dignitas ac præminentia Christi, ne quis númium tribuat angelis. At ne maiestas illius uos deterteat, Et ipse est car audite bonitatem eiusdem, ne putetis alium uobis quærendum esse, per quem aditum ha put corporis beatis ad patrem. Sic enim est princeps omnium angelicarum mentium, ut idem non de ecclefie dignetur esse caput ecclesiæ, quam sibi sic adglutinauit, ut non aliter cum ipso cohareat, quam corpus annexum est capiti. Proinde nobis commune sit oportet, quicquid in capite Primogenitus præcessit. Primus ille resurrexità morte, non ut solus frueretur immortalitate, sed ut nos ex mortuis sua membra ad immortalitatis consortium eucheret. Quod primitijs tribuitur, toti masse commune sit oportet. Ille quidem princeps & autor resurrectionis, sed per illum resurre Euri sumus & nos: & quemadmodum primas tenet in rebus conditis, sic tamen, utiple conditus no lit: lic & in reltitutione rerum conditarum primas tenet, ut licut illi debemus quod nati lumus, lta eidem debeamus, quod ad salutem renati. Sic enim patri uisum est, ut in filium transfunderet plenitudinem omnem diuine potestatis ac bonitatis, quæsicin illo maneret, ut non effet opus quicquã unquam aliunde petere, cum nihil uelit aut polit pater, quod idem no uelit ac poilit filius. Non est nostrum disquirere, cur ita uisum sit pa ri, cum certum lit optimum elle quicquid ille decreuit. Sic inquã, illi uilum elt, & ad no. stram salutem & ad suam gloriam conducere, ut omnia sibi recociliaret, non per angelos, fed per filium proprium, qui suo sanguine supplicio de crucis, pro nostris peccatis pomas

Maret, ut abolitis peccatis, que dirimebant concordiam & pacem cœleftiñ ac terrestrium,

1201

fam amicitia iungerentur omnia, siue quæ in coelis sunt, siue que in terris, nimiru in unum Et e il ues es, Christumconspirantia. Quorum de numero uos quoq estis, qui cum olim sicessetis alie, setis aliquan, nati à deo, ut simulacra dæmonum pro illo coleretis, nece solum propria uoluntate dissis do alienati deretis ab illo, ueru impijs operibus hostes ageretis, tamen ille nunc uos nec expectantes. nec promerentes reconciliauit libi, & ex holtibus fecit amicos ac filios, idép non angelo/ rum ministerio, sed per corporalem mortem unigeniti filij, quem in hocipsum uoluit mor tale corpus assumere. Et quoniam pax non potest esse cum deo nocentibus, gratis condo nauit omnia commissa uitæ superioris, ut exhiberet uos sanctos & irreprehensibiles & inculpatos in cospectu suo. Quis em uobis imputet priora debita, si ipse sibi fert acceptar Id futurű eft, si femel gratis admissi ad fidű euägelicã, semper in eo perseueretis quod estis professi, ac solido innixí fundameto, sic uos prebeatis stabiles, ut nec per homines, nec per angelos dimoueamini à Christo, unde nobis speranda quæeunce promittit euangelium, cui femel audito credidiftis, quod necy uobis tantum prædicatum eft, fed prædicatum eft palam omnibus orbis nationibus, quas cœli ambitus complectitur. Inconstantis est desci scere ab eo, quod semel est probatum. Impudentis est, pro uano habere, in cuius credulita tem consentit orbis universus, postremo cuius ipse Paulus sum prædicator, haud qua/ quam relicturus legem patriam, & cum euangelio Christi commutaturus, ni compertum haberem negocium esse cœleste,& à deo profectum. Nûc adeo mihi persuasum est, ucrax lus esse euangelium, ut non solum me non poeniteat aut pudeat, uerumetiam gaudens patiar, ac glorie mihi ducam flagra, carceres, copedes, quas non pro meis facinoribus, sed pro ue stra salute tolero, quos reclamantibus Iudæis, doceo non minus ad euangelij beneficium pertinere di ipsos Iudaos. Cur enim non dicam me pro uestra salute pati, pro qua passus est Christus: Cur pigeat apostolum facere, quod non grauatus est facere princeps noster; Ille non folum in fuo corpore passus est pro nobis, uerumeriam in nostro quodammodo patitur, uelut supplens per suos uicarios, quod in illius afflictionibus uideri poterat dimiz nutum, non quod illius mors per le non lufficiat, led quod una quodammodo lit affliclio capitis & membrorum, principis & uicariorum, quæ quo copiolior est, hoc magis redun dat in cumulum uestræ salutis. Imò non uestræ solum, sed totius corporis Christi, quod est ecclelia. Fungor officio delegato, mihi mandata est eccleliæ cura. Christus suas uices mihi delegauit, tradidit lui corporis cultodiam hac præcipue portione, quæ gentes refpir citad euangelium recipiendas,ut opera mea fuppleam,quod huic uidebatur deeffe,euulgaremek quod plurimis retro feculis ac gentibus fuitableonium, tridelicet non Iudeis tan tum, uerumetiã gentibus per fidem aditum patere ad falutem euangelicam . Id iam olim deo decretum fuerat, sed tamé orbi fuit hactenus coelatum, nunc mea prædicatione potil simum patefactum est ijs, qui pristina uita relicta, Christi doctrinam amplectütur: quibus uisum est deo patesacere, qu'am gloriosa sit illius in nos opuletia, cum euulgato quod ante misesti est san latebat arcano, totus mundus intelligit gratuitam salutem, quam primum credebant solis Iudæis delegatam, omnium gentium esse communem. Nec requiri Mosaicæ legis obser/ uationem, fed fidem duntaxat, qua non dubitent depromiffis euangelicis. Pro-cunctis, quibus stulte fidunt Iudzi, Christus unus uobis satis est. Is si in uobis est, no est quod uos pœniteat spei uestræ; & firmæ satis, & gloriosæ per illum, qui quod pollicitus est, haud du bie præstabit ex sese. Hunc nos prædicamus, no Mosen, aut angelos, admonentes non Iu/ dæos tantű, sed omne mortalium genus, ac docentes, necp omnino quicci prætermittetes, quod ad euangelica sapientia pertinet. Nimirum ut intelligat omnes homines, perfectam **falutem nonalibi constituendã, 🕏 in Christo lesu, siue circuncisi sint, siue præputiati. A d** quod persuadendum sic adnitor, ut non pigeat huius rei gratia, tot me persculis ac malis obijcere, grauioribus utig, qu'am ut nostra imbecillitas perferre possit. Sed potens est ille, cuius instinctuates ope hac per megeruntur, nostro sermoni fidem conciliantibus (cum in nirtute CAPVT II res poltulat) etiam miraculis.

Cuius factus Sumego Paus

Aec mihi dica sunt Colossenses, non quo me iactivem apud uos, sed quod cupiam uos scire, quanta meteneat sollicitudo, quantum es periculorum ade volo enim am, non folum pro his, quibus iple præsens tradidi doctrinam euangelicam, uos feire uerumetiam pro ijs, quibus de facie notus non sum, præcipue pro uobis, ac Laodicensibus, quos tamessi: corporis oculis no conspexerim, animi tamen

Tom.7

oculis contemplor assidue, gaudens de profecsu, trepidans si quid periclitari sensero, aut

labascere uestram integritatem. Necs perinde mea refert, ut hæc sciant, qui me non uide runt, atcg ipsorum. Extimulatur enim mea solicitudine, meinch periculis & afflictionibus, ut magis consentiant & cohæreant euangelica charitate, membrorum in morem interle compacti & coagmentati: quoch magis intelligant, ac certius credant, opulentam dei pa/ tris beneficentiam, in omne mortalium genus, imò in omnia quædin cœlis, quædin ter ris, sele largiter diffundentem, patefacto iam arcano per Iesum Christum, quod hactenus cœlatum erat:uidelicet extra unum hunc, nihil nobis expetêdum humanæ sapientiæ, sine quid promittunt huius mundi philosophi siue quid pollicentur Mosaicæ legis doctores, siue quid alij iactant sese doctos exangelorum colloquijs, cum in hoc uno recoditi sint & abstrusi omnes thesauri sapientia, & cognitionis fructifera. Ex hoc fonte copendiolicet haurire, quicquid ad ueram falutem pertinet. Atch hæc quæ dicimus eò tendunt, ut etiam eipiat in subli plicitatem, fucum uobis faciat, & imponat falso sermone, sed in speciem probabili acueri mitate sermo, simili. Solent enim huius mundi sophistæ captiunculis quibusdam, & argutijs rationum humanarum animos simpliciü illaqueare. Non me clam est, esse quosdam tales apuduos, insidiantes synceritati fidei uestræ. Nam tametsi corpore absum, nec uideo coram, quida, pud uos agatur, animo tamen adfum cum gaudio speciās ordinem ac statum uitæ uestra, fimulcs coteplans foliditate ac robur fiduciæ ueftre, qua habetis in Christo Iesu, cui semel uos totos cocredidíftis. Supeft, ut in eo quod recle coeptú est, perseueretis ac proficiatis, & queadmodu semel accepistis, & credidistis lesum Christu dominu nostrum, nobis esse fumma bonoru omniu, fonte ac caput felicitatis nostræita uita omnis professioni fideica respodeat, ut queadmodu semel illi estis insiti per baptismu, ita fixis in eo radicibus, robur colligatis. Et licut femel in uobis factif est eu agelicæ doctrinæ folid fundament fi, ita quæ tali fundamento digna funt superstruatis. Ne uacillantes ad queuis uentum nouæ doctri næ, nunc huc nunc illuc nutetis, sed firmi & immobiles persistatis in eo, quod semel didici stis: nece perlistatis tantu, sed indies magis ac magis exuberetis, ut indies augescente sidei & religionis uestræ profectu, semper sit pro quo gratias agatis deo, cui acceptum femi oporter, quicquid recle geritur. Vigilant qui infidiantur synceritati uestræ, uobis contra uigilandum, ne capti magnifica quadam (pecie philofophiæ, feducamini à foliditate fidei ad inanes hominum commentatiunculas , ac præda fiatis holtibus : id fiet, fi auerfi à præ/ scripto ueritatis euangelica, duci coperitis constitutionibus ac prascriptis humanis, quæ lita lunt in rebus uilibilibus , & in elementis huius mundi craffis , quum Chriftido/ Arina coleltis lit, ac ueram tradat pietatem, in animis litam, non in cibo potulie, non in cultu corporis, non in obferuatione dierum, aut lotione manuum, quænihil conducant ad ueram religionem. Ista magis auocant à Christo, distrahuntque à fonte, à quo petenda funt omnia. Siquidem in hunc non uelut in lacunam dotes aliquot derivatæfunt, fed tudo dininita in eo perseuerat atque inhabitat omnis plenitudo deitatis corporaliter, ut hunc habentes, non lit quod umbras Molaicæ legin aut humane philolophiæ præltigias fectemini. V e ritas palam exhibita est, omnibus sensibus, non est quod iam typos, aut ambiguas pollicitationes specietis. Christo igitur cum sitis semel insiti, & in unum corpus compacis, nonest quod aliunde quicquam desideretis. Illi cum nihil desit, & sua uelit uobis esse com munia omnia, uos quoque per illum completi sitis oportet, siue sapientiam desideratis, siue potestatem. Siquidem hic, ut est fons inexhaustus omnis sapientia, ita est caput om nis principatus ac potestatis. Nec est ulla potestas inter summos etiam angelos, qua huic non fubmittat genua. Fortasse Iudæus, ceu magnum quiddam uobis persuadere co natur, ut ad iplius exemplum præputij pelliculam amputetis, perinde quali deo nos commendet habitus corporis. Imò quicunque Christum habent, habent & circuncisio nis gloriam. Qui non habent, horum inutilis est circuncisio. Vmbram circuncisionis ha bent illi, res ipla penes uos est. Cum enim Iudaica circuncilio significet crassas ac terrer nas cupiditates relecandas ab animis,iam nihil nilì cœleftia fpectaturis,illi prorfus funtia circuncifi, qui torquentur habendi studio, qui uentri seruiunt, qui liuore macerantur, qui

> gloriam aucupantur apud homines, qui cœleltia præmia desperant. Vos contra uere es ftis circuncili per Chriftum, non ea quidem circuncilione, quæ fir manibus, fed fpirimalk

Omnis pleni/

Negs

Neque enim particula modo carnalis hominis resecta est in uobis, sed totum corpus peccatis contaminatum, & carnalibus cupiditatibus uitiatum, detractum est uobis, spirit tuali circuncisione lesu Christi. Nam quemadmodum ille moriens, deposuít corpus mor tiobnoxium, & refurgens recepit corpus immortale: ita uos per baptilinum iuxta spirit tum, una cum illo mortui estis, depositis omnibus peccatis uitæ pristinæ, nec mortui so lum cum eo, uerumetíam simul cum illo sepulti. Mortificatis enim affectibus sequitural tissima quies mentis. Atque ita deposito corpore, quod erat peccatis obnoxium (pecca) tum autem anime mors est) per Christum una cum ipso resurrexistis à peccatis liberi, non per merita uestra, sed tantu quia pure creditis deum, qui sua uirtute resuscitauit Christum a mortuis, & hoc lua ui in uobis agere, ut per filij mortem gratis condonatis peccatis om nibus, posthac cum illo uiuatis, nullis obnoxij peccatis, sed innocentiæingi studio ad ues ram immortalitatem properantes. Ergo patri deo debentur omnia, quæ uobis largitur per filium. Non profuit Iudæis carere præputio, nec uobis obfuit præputium corporale. At mortiferum erat preputiu, quod addicti crassis & impijs cupiditatibus estetis obnoxij morti. Imò iuxta spiritum mortui, carentes deo, qui uita est mentium. Hoc, inquamiprae putium uobilcum erat nobis commune, quodille suo spiritu amputauit, semel condona, tui essetis sis nobis omnibus peccatis noltris, & ita condonatis, ut nihil effet periculi, ne nobis in po fterum imputarentur, propterea quod uerbis conceptis in Mosaicæ legis obedientiam iu rassemus, & ob hoc non servatæ legis reos nos agere posset adversarius, velut ex syngra/ pha obstrictos. Imò uetus illud chirographum, per quod nos urgebat diabolus, Christus antiquauit professione fidei euangelicæ, per quam non imputantur ulli uitæ prioris come missa. Quicquidem ex hoc chirographo poterat à nobis exigi, id ipse Christus dependit in cruce, in qua dilaceratü est chirographü, ac penitus sublatum est è medio. Nec est quod satanæ tyrannidem metuamus, posteaquam Christus in cruce sua morte mortis autorem deuicit, nos ereptos, uelut opima spolia, referes à deuiclis ac triumphatis principatibus ac potestatibus dæmoniacis. Tuncenim illos libere palamos uictos atque exutos ostendit, cum hominibus tum angelis, circunferens uelut in triumpho, & ostentans adversarios concilos fractos que, non angelorum aut hominum prælidijs, sed sua ipsius uirtute, tam maz gnificum trophæum suspendit in cruce, ut esset omnibus è sublimi conspicuum. Tantum ne relabamini in pristina peccata. Non est periculum ne quis uos condemnet ob negle/ Cas Mosaice legis ceremonías, uidelicer ob cibum aut potum mundum aut immundum; Nemo uos sel ob discrimen diei festi aut profesti, ob noullunium non obseruatum, ob otia sabbatorum uiolata. Siquidem hæ fuerunt umbræ, quæ portenderent olim ac deliniarent ea quæ post essent uere exhibenda à Christo. Cæterum postea quam corpus ipsum tenemus, postea quam ueritas nobis palam illuxit, quid adhuc umbras metuimus: Qui Christo capiti ade heret in cœlis agenti, non curat nili cœlestia, reclach tendit ad premiñ immortalitatis. Ca/ uete igitur ne quis uosad terrena reuocans, præmium quod sectari coepistis, uobis ine teruertat: pro sublimibus docens humilia, pro uera Christi religione superstitiosum quen dam angeloru cultu inducens, commenticijs quibuldam uilis lele iaclitans apud limpli, ces, elatus carnali affectu suo, quo gloriam uenetur apud homines, uelut ex oraculis ange lorum ea docens, quæ ex lele confinxerit; nec animolus in eo, præ quo decet omnia, quan tumuis sublimia cotemnere, sic fretus angelis, ut à Christo capite cœlesti descriscat, ex quo totum eccleliæ corpus pendens, ab eode omni dote spirituali defluente in singula mebra per comilluras artuum ac membroru, alitur ac augelcit ules ad lummam perfectione spir ritualem, deo dignā, cui per Christum conectimur. Si Christus huic uisibili crasso mun si mortui do mortuus est, & agit in cœlis, & si cum illo mortui estis iuxta uitæ studium, elementis estis cum mundi, nihil speciantes præter cœlestia, quorsum attinet obnoxios esse decretis humanis, Christo præscribentibus non quæ Christi sapiant, sed elementa mundi: perinde quasi iam no sitis mortui talibus, sed adhuc uiuatis in mundo. Cur auditur Iudæus hæc præscribens, iuxta carnalem sensum Mosaica legiss Ne tetigeris hoc corpus, impurum est, ne gustaris hunc ribum, impurus est: ne contrectaris hanc rem, sacra est, nec sas est à profano tangi. Quali uobis non fufficiat doctrina Christi, ita talibus præscriptis auscultatis iuxta costitutiones ac doctrinas hominum, persuadentium, in ciborum delectu, in observatione dierum, car terisc Iudaicis præscripus skam essepietatem. Cibus, potus, aut uestis non commendat

nos deo, sed ad necessitatem corporis adhibentur, ipsociabulu cosumuntur, nec resident in animis nostris. At qui hac docent, præ le ferunt nesclo quam falsam speciem sapientia apud stultos & imperitos, ato hoc pluris fiunt, quo magis impleuerint animos hominum superstitione uitiosac humilitate. Nam plane superstitio est, angelos æquare Christo. Pra ua humilitas est, per angelum sperare, quodab ipso Christo petendum erat, aut certe per Christum à patre. Cibi, cætera quisibilia non ad hoc data sunt, ut cum corporis iniuria co gamur ab his abstinere, sed potius ut horum adminiculo corpori subueniatur, ueste qua cuncy defendatur aduerfus uetorum aut frigoris iniuriam, cibo quo cuco faturetur, citrace discrimen adhibeatur, quocunque loco, quidlibet, quantumlibet opus fuerit ad præsen tem necessitatem. Ista curant Iudzi, qui nondum habent mentem à crasso carnalic legis CAPVT intellectu circuncilam.

Igitur ficon/ Surrexistis



Vmilia funt ilta, & indigna germanis Christi membris. Vos si u<del>ere</del> mo<del>nu</del>i terrenis rebus, unà cum Christo surrexistis ad studium rerum sublimium & æternarum, contemptis istiusmodi rebus humilibus, sublimia quærite, cœloc digna, ubi caput uestrum Christus dexter assidet deo patri. Parester nim illuc tendere studia curascs membrorum, ubi iam uersatur caput, ubi &

ipla post cum suo capite regnatura sunt. Ibi quisquius uiuis ubi amat. Huic mundo uidemini mortui, quibus nec arridet mundana felicitas, nece cura funt ea, quibus mundi cultores commouentur. Proinde non uiuitis hic apud homines, sed tamen cum Christo uiuitis a pud deum, etiamli interim uita ueltra ablcondita elt, iuxta iudicium mundi. Cæterű cum Christus rursus aduenerit, orbi declaraturus & suam & totius corporis sui gloriam, tunc Mortificate & uos una cum capite conspiciemini gloriæ consortes. Interim curandum, ut totum core ergo membra pus sublimi coelestics capiti respodeat, cuius membra nisi penitus hic moriantur terrenis nestra cupiditatibus, no poterunt in cœlis uiuere cum Christo Habet & diabolus suum corpus, quod alibi dixi corpus peccati. Huius membra funt, scortatio, qua mundi cultoribus eti am laudi datur: immundicia, mollicies, reliquaci; genera libidinis, foediora qu'am ut uel no minari debeant, rerum noxíarum cupiditates, ut gloríæ, ut principatus, ut uindictæ: cum primis autem pecuniæ, quod malum proxime accedit ad omnium sceleratissimam impie tatem, cultum fimulacrorum. His qui obnoxii funt, non pollunt effe colortes glorize Chri fti, Tantum enim abest, ut talibus inquinati possitis esse filis dei, ut ob hæc sevierit etiam in suos filios Iudaos, tanquam immorigeros abdicans ac perdens. His malis quondam in quinata fuit & uestra uita, cum nondum per baptismum mortui cum Christo, uiuebatis malis cupiditatibus. Nunc per illum renatos, aquum est & uos omnia uitæ prioris abije cere, postea quam Christus nihil mortale aut terrenum sibi fecerit reliqui. Neque solum abificienda funt illa enormia, de quibus modo diximus, uerumetiam hæc, in quibus homi num uulgus libi ignoscit; quod genus lunt ira,tumor, malicia, maledicentia; nec animus tantum purus litab his cupiditatibus, uerumetia os purum litab omni turpiloquio. Chrl stus ipsa est ueritas, non decet ut huius mebra inter uos mentiamini. Acne singula perse quar, postea quam Christum induistis, exuite totum ueterem hominem terrenum, una cum actibus & cupiditatibus fuis,& induite nout, qui nefcit fenium, fed indies augefcen te in ipso cognitione dei, florescit ac subolescit in melius ac maius, ad imaginem Christi, qui ipse nouus homo, & in nobis condidit nouum hominem, extincto uetere. Quotquot enim in Christi corpus infiti sumus, adeo desijimus esse quod fuimus, quasi rursus alio mo do conditi, ut hic nullum lit discrimen inter ethnicum & Iudeum, inter uerpum & præpu tiatum, inter barbarum aut Scytham, & Græcum aut Atheniensem, inter seruum & inge nuum- Ex his æstimantur homines apud mundum, apud deum nullus est harum rerum respectus, sed Christus ex æquo communis omnium, solus omnia suppeditat omnibus. Is feruo est libertas,pauperi diuitię,barbaro cultus,præputiato circücisio. In süma per hunc inter uos æquātur omnia,ne quis alterum faltidiat. Proinde pro abiectis membris uel<del>tais</del> Induite nos Christo indignis, induite uos alia membra, diuersa ab illis turpibus, quæ supra recensuis ergo ficut mus: sed pro illis induite, quæ deceant eos, quos deus selegit ad sanctimoniam, quosque eledi dei lua dilectione dignatus est. Dicet quilpiam, quæ nam funt iltar nimirum quæ nos docuit. quæg præltitit Chriftus : affectum inquam mifericordiæ, ut faciles fitis ad fubleuandam alienam imbecillitatem: comitatem, ut traclabiles litis ad communem uita confuerudio DCM

nem:animi modeltiam, ne cui uos per arrogantiam præferatis: mansuetudinem, ne seuia tis in errates: patientiam animica lenitatem, ne precipites sitis ad ultione, sed sufferatis uos inuicem, ac mutuo uobis condonetis, si quid per humanam infirmitate extiterit inter uos ob quodalíquis possit alterum incusare. Aequum est ut uos ignoscatis uicissim peccantiv bus, cum Christus, qui neminem lædit, omnia nostra peccata nobis condonauerit. Sed præ cæteris omnib ornet animos uestros Christiana charitas, q adeo nulli nocet, ut nemi ni nonstudeat prodesse, iniuriam beneficio pensans. Hocest perfectum illud & indisso/ lubile uinculum, quo Christi corpus cohæret, & conglutinantur inter se membra, alioqui dilapsura. Charitatis comes erit concordia & pax, non illa quidem uulgaris, sed Christi glutino constans. Ea semper uincat ac superet in cordibus uestris, illa palmam ferat aduer sus liuorem, superbiam, iram, & contentionem. Siquidem ad concordiam uo cauit uos de us,& hoc confilio uos omnes fibi reconciliauit, & in unum corpus cooptauit, ut interuos unanimes uiueretis, uelut unius corporis membra. Ne uero sitis ingrati, parum imperori res diuinæ erga uos clementiæ. Cum illo pax non erat futura nobis, nisiultro nobis con donasset omnia flagitia nostra. Et huius oblitus, frater aduersus fratrem bellum mouet, ob leuem iniuriame Ne decertetis inter uos de præcellentia philosophiæmundanæ. Sermo Verbum Civil Christi, qui docet ea quæ pertinent ad ueram pietatem, habitet ac perseueret in uobis ex sti habitet : uberanter, ut in hoc plurimum sapiatis, adeo ut non solum ipsiscire possitis, quid sit Chriz nobis stogratum, uerumetiam alius alium uicissim docere, si quis erret: commonefacere, si quis cesset, semper interim hilares spe futuræ beatitudinis, psalmis, & hymnis, & canticis spiritualibus recinetes domino laudes, ac sua beneficia: recinentes aut no solu uoce corporea sed potissimum in corde uestro. Nam huiusmodi demum cantilenis delectatur deus, ne quis magnum exiltimet, ore superis obstrepere. Postremo, quicquid agitis, seu loquetes, feu facietes aliquid, sic agite, ut ad domini le su gloriam pertineat, illum sapiat, illum sonet, illum spiret omnis uestra uita. Atop interea quicquid acciderit hec agentibus, seu prosper rum, seu aduersum id suerit, ne quid uos uel deficiat, uel efferat, sed pro omnibus gratias agite deo patri per filium, per quem nihil non uertit nobis in bonű. V xores fubditæefto/ te maritis uestris, sicut conuenit his, qui Christum profitentur, quos oportet in omnibus officijs esse cæteris persectiores. Contra mariti, diligite uxores uestras, quas ita memineri tis uobis esfe subditas, ne tamen sitis aduersus illas amarulenti. Fil前, morigeros & obse/ quentes uos præbete parentibus uestris, citra ullam exceptionem, etiamsi duriora præcie piant, modo ne impia. Sic enim placitum est Christo. Contra patres, ne abutamini uestra autoritate erga liberos, nece siciritetis illos seguitia, utanimum despondeant. Serui, obedite per omnia dominis, quibus iuxta ius humanum debetis seruitutem, non iam ad ocu/ lum placere studentes, quemadmodum ethnicorum mancipior uulgus solet, sat habens sinon offendat herum hominem, sed simplicisyncerods pectore præstantes officium, non hominis metu, sed dei, qui respicit quo faciatis animo. Neg perpedite, quid mereatur do minus homo, led quicquid obsequiorum illi, qualis qualis est, impenditis, sic habete, quasi Christo impendatis, non hominibus, certi quod ab illo recipietis præmium hæreditatis æternæ, etiam si ingratus herus nihil indulserit peculij, nec uos agnoscat inter liberos. Siz quidem dum indignis dominis ob Christum seruitis, Christo seruitis. Nam quemadmo/ dum herus, si quid peccat in seruum, tametsi non punitur apud homines, tamen haud erit impunitus apud deum: ita feruus, qui recte fe gerit, etiam fi nullum fert præmium apud homines, qui seruis officio functis non arbitrantur quicquam deberi gratiæ, tamen non peribitilli sua merces apud deum, apud quem non est discrimen personarum, sed mentiv um:nec est ratio conditionis, sed offici. CAPVT

atio conditionis, sed officij.

CAPVT 1111

Vrsum domini, ne iure uestro, quod uobis leges humanę dederunt, non syn ceritas naturæ, abutamini ad tyrannidem in seruos exercendam, sed quod iustum est & æquum illis exhibete, suppeditantes illis, quæ ad naturæ usum sunt necessaria: nec pro animi sibidine alios in delicijs habentes, alios intolerabili seruitio prementes, non ignari, uos sam conseruos illis esse uerius,

quam dominos, quum & ipli communem cum illis dominü habeatis in cœlis, quem merito talem experiemini in uos, qualem uos præstiteritis in seruos. Atque quo magis uobis contingat, ut membra sitis Christi corpore digna, precationibus instate, non segnes aut Tom, 7

onusti crapula, sed sobrijac uigilantes, simul admiscentes gratiarum actionem, ut non so

lum à deo postuletis, qua coducant ad salutem, uerumetiam pro quotidianis illius in uos beneficijs gratias agatis, quo cumulatius fit in uos beneficus, fi memores & gratos uide rit. Atog interim deprecabimini deum & pro nobis, ut dignetur amotis impedimentis o mnibus, liberam reddere euangelij prædicationem, ut illo referante per fidem pectora ho minum, in omnium animos subeat mysterium, quod hactenus cœlatum, nuc pateromni bus notum esse uoluit de Christo, per quem sine legis adminiculo saluté offert omnibus, ob cuius prædicationem ego uinclus lum his copedibus, ne quid obstet mihi, quo minus euulgem apud omnes Euagelium Christi, cupido libere & intrepide, quemadmodumille me iussit euulgare. Cum his, qui à Christi professione sunt alieni, prudenter est agendum, ne quid appareat in moribus uestris, quod illos irritet ad persequutionis sæuitiam, autalie net ab Euangelio. Postquam enim non potestis effugere, quin cum ethnicis commercium aliquod habeatis, uitæck communis coluetudinem, experiantur uos in omnibus commo diores & humaniores factos ex professione noue religionis, si quid sit eius generis, in quo possitis illis citra pietatis dispendium gratificari. Nunc hoc potissimum agendum, utom/ Tempus re/ nes alliciantur ad euangelicam professionem. Huius rei occasio non est ob friuolas con/ dimentes tentiones perdenda, imò iaclura rerum omnium redimenda. Cedite honorem, cedite per cuniam , remittite uindiciam . Ingens lucrum exili imate, li harum rerum dilpendioaucia fuerit res euangelica. Sermo uester apud illos non sit contumeliosus ates asper, sed huma nitatis gratiam lapiat, cum prudentia sale coniunciam. Nam comis oratio citius fleciit se roces animos: & prudentia docet, quid, quibus, & qua moderatione sit respondendum. Aliter enim agendum cum principibus mündi, aliter cum mediocribus, aliter cum humi libus, aliter cum mansuctis, aliter cum iracundis, aliter cum eruditis, aliter cum idiotis. Ad cuiulque habitum attemperandus est sermo, ut proficiat Euangelio. Est ubi cedere præstet, quoties suriosis conuitijs reclamat, quem pares docere, aut dum insidiatur docini nætuæ, cui loqueris. De statu rerum mearum non scribo uobis, uerum de his omnibus certiores uos faciet Tychicus, qui has perfert, mihi frater dilectus, ob professionem com munem, & idem fidus minister & conseruus in euangelij negocio: quem hac gratia mili isshuc, ut & per illum sciatis, quid agatur apud nos : & ego per eundem discam, quid aga tur apuduos, ut & uestri animi refocillentur ex illius colloquio, & meus recreetur illius de uobis oratione. Tychico comitem addidi Onelimum, quem nolim ex pristina condi tione uitaire affimetis, cum mihi nunc sit sidus ac delectus frater, qui & illo nomine uobis debet effe commendation, quod uestræ gentis sit, ex præputio conversus ad Christum H duo uobis bona fide referent, quicquid hic rerum est apud nos, quod uestra referat scire. مەر Salutat uos Ariltarchus, qui tametli ludaicægentis lit, tamen ob fidei germanitatem bis debet esse commendatus. Nam hunc habeo socium & consortem captiuitatis mea, pro euangelio Christi. Salutat & Marcus, Barnabæ uobis non incogniti consobrinus, quem & alias comendauimus uobis, præcipientes quod & nunc præcipimus; ut li vene ritaduos, cum humanitate excipiatis illum. Salutat & Ielus cogmomento Iustus. Sunt bl quidem diversæ gentis, nimirum Iudaicæ, sed tamen digni favore vestro, quod soli sintso cij laborum meorum ad prædicandum regnum dei, atæ in hilce malis quibus affligor, ml hi fuere folatio. Salutat uos Epaphras, uobis non folum communi Christi cultu, sed genv tis etiam cognatione coniticlus, fic uestris commodis ex animo fauens , ut anxie folicitus no definat precari deum pro uobis, ut illius ope perfiftatis in eo, quod cœpiftis, sitisco non semichristiani, sed perfecti, consumatica, præstandis omnibus, que deo grata sunt. Namib lud de eo testor, quod ingenti studio afficitur erga uos: nec erga uos solum, uerumetiam erga finitimos uobis Laodicēles & Hierapolitanos. Salutat uos Lucas arte medicus milil unice charus, cum & hoc Demas, qui adhuc mecum agit . Salutate quum reliquos fratres omnes, qui funt Laodiceæ, tum præcipue Nymphā, fimul domesticā eius uiri congregatione.Hac epistola cum recitata fuerit apud uos, facite ut eade & in Laodicensiti congre gatione recitetur, ac uicissim uos legetis epistolã, quæ Timotheo scripta fuit ex Laodice sium urbe, quo pluribus prosint. Archippo prefecto uestro, meis uerbis hæc dicite: Vide quam provincia susceperis. Domini negocium est, quod tibi delatti est, no hominis. Cura ut præstes quod suscepisti, domino ratione rediturus. Quo firmior sit apud uos busus ept

stolz

stolæsides: rursum saluté as cribo uobis omnibus meapte manu, nempe Pauli, uobis non ignota. Memores estote uinculorum meorum, quæ uestra causa gesto: & sic uiuite, ut horum me non pœniteat. Fauor Iesu semper adsit uobis, Amen.

Paraphraseos in Epistolam Pauli ad Colossenses finis.

IN EPIST. PAVLI AD THESSALONICENSES PRIOREM argumentum, per Des. Erasmum Roterodamum.



Hessalonica Macedoniæ metropolis est, unde & regionis incole Thessalo nicenses appellati. Hi in side semel accepta tanta constantia perstiterunt, ut & Pauli exemplo, ciuium suoru persequutiones infracto & alacri pertu lerint animo: nec ullo pseudapostoloru suasu quiuerint ab euangelica institutione dessecti. Quod ueritus Paulus, quem non latebat pseudapostolo.

rum improbitas, cum ipli non liceret illos inuisere, misit Timotheum, ex quo reuerso cum didicisset illorum constantiam, collaudat eos, gratias agens Deo. Atq id quidem agit capite primo & secundo. In ceteris tribus instituit eos in uarijs pietatis officijs, sub indicans esse inter eos, qui nondum omnino puri essentab omni libidine: nec deesse qui ocio dediti grauarent alios, item qui inquieti ipli turbarent ecclesiæ tranquissitatem, quos corripi iubet. Præterea qui de resurrectione nondum satis confirmata essent opinione, cum defunctos ita sugerent, quasi perissent, ac non potius ad meliora demigrassent. Hos instituit atq cosirmat. Rursus alios disputasse de die aduentus domini, quasi is præsciri prædicici possit, cum incertus sit omnibus, Verum eum ait subitum, & præter omnium expectationem adsuturum, quo magis simus ad omne momentum parati. Scri psit ab Athenis per Tychicum ministrum iuxta Græcorum inscriptione, cui collegam addunt Onesimum nostra argumēta, quæ incerto autore seguntur in uulgatis exemplaztibus.

Argumenti sinis.

#### IN EPISTOLAM PAVLI APOSTOLI

AD THESSALONICENSES PRIMAM PARAPHRASIS per Des. Erasmum Roterodamum.



A V L V S & Sylvanus ac Timotheus cogregationi Thessalonicen sium consentienti in deum patrem, & in dominum nostrum lesum Christum, à quibus contingat uobis gratia & pax. Vestro profectui, sicuti par est, gratulantes, semper agimus gratias deo, uestro ocminum nomine uestri mentionem facientes, quoties cum Deo sacris precationibus colloquimur, quod nunquam nobis no ueniat in mentem, quantum præstiteritis in tuenda sidei uestræ professioches deinde quantum laboris exhauseritis ob charitatem, quam hace

betis erga præcones Euangelij, quàm fortiter & constanter omnia pertuleritis, fretispe & expectatione præmiorum, quæ dominus noster Iesus Christus promisit in uita sutura sis, qui ob nomen ipsius huius uitæ negligunt incomoda. Non persbit uobis merces recte factorum, rependet is, qui spectauit quo animo feceritis, deus & pater noster. Sei tis ipsi fratres dilecti, no humana persualione uos esse mutatos, sed uoluntate diuina ad hæc selectos suisse. Nece enim sic prædicauimus uobis euangelis, ut præter uerba nihi adserremus uobis, imò dei potentia miraculis confirmauit sermone nostrum. Datus es & per nos spiritus sancsus, nece quicquam omnino defuit, quod plenam faceret euangi licæ doctrinæ sidem, quandoquidem per nostrum euangelis consequuti estis, quicquic ad aliorum prædicationem consequuti sunt sudæi. Ates hic quàm pure, quàm submisse quàm saboriose nos gesserimus apud uos, ipsi testes estis. Nihis enim non pertulimus quo uos Christo sucrifaceremus. Neque uos præbuistis degeneres discipulos, sed nos strum exemplis estis simitati, imò no nostris, sed dñi lesu, qui sic deiecit sele, sic perpessus est omnia, ut nos sibi sucrifaceret. Adeo enim non respuistis euangelium nostris, ut hu ius gratia quamuis graues ac multas assisciones pertuleritis non modo fortiter, uerum

00 4 etian

etiam multo cum gaudio, quod animis uestris suggessit spiritus sanctus, que accepistis ad nostram prædicatione, arrabonem interim futuræ felicitatis, cuius spe dulce est etia, quicquid hic malorum infligitur, ob euangelium Christi. Tam insignis fuit fidei uestræ fortitudo, ut exemplo fueritis omnibus credentibus in reliqua Macedonia & Achaia. In tantum enim commouit omnium animos exemplum urbis Metropolitanæ, ut euan gelij fama, tubæ clangentis ritu, late personueritardorem fidei uestræ, qua habetis erga deum, diuulgans no solum in Macedonia & Achaia, ueru in cæteris quog regionibus Ipsi enim de omnibus, ut iam nihil necesse sit à nobis prædicari pietate uestra. Etenim si quando tenz uebis annun tamus his de rebus narrare, ipsi potius ultro narrant nobis, prius docti celebri rumore, quam nostra oratione, quomodo nos primti uos adierimus, doctrinam euangelica prædicaturi, quanta promptitudine nos exceperitis conteptis periculis, quæ nostra causa uidebantur uobis imminere, quantach facilitate traducti litis à maiorum superstitione, qua simulacra dæmonum colebatis, ad cultum dei, ut posthac detestantes falsos ac mor tuos deos, servieritis deo vivo ac vero, cuius promisis freti, pro nihilo ducitis huius viv tæ comoda, pariter ates incomoda, expectates ut filius eius lelus, per que nos afferuit in falute, ac nobis futuræ uitæ præmia pollicitus eft, rurfum adueniat e cœlis, exhibiturus palam orbi que promisit. Nam huc in hoc excitauit ad uita, ut & nos per illu reuiuiscere mus, fruituri çũ illo bonis immortalibus, qui hic pro illo mala huius mundi perpetimur. Nec erit nobis tum formidabilis huius aduentus, quos iple suo sanguine purgatos à pec catis deo recociliarit,& ab æterno supplicio liberarit, quod nostris comissis debebatur. CAPVT

Nam & ipsi scitis fratres

v I D autem attinet comemorare, cum ipli no ignoretis, licet non accelletio mus ad uos, cum faltu & lupercilio, grandía quædam uerba trutinates, aut magnificam aliquam philosophiam profitentes, tamen aditum nostrunon fuille inesticacem. Imo cum & antea Philippis multa pertulissemus, quemfuisse inesticacem Imò cum & antea Philippis multa pertulissemus, quem admodum ipsinostis, multisos essenus affecti cotumelos una cum Sila, ob

Pythonem eiectum'à puella, quam tenebat, nihilo secius tamen freti auxilio Dei nostri, non ueriti sumus & apud uos libere prædicare Euangeliu Christi, non sine graui discriv mine: quod si rem commenticiam & inanem uobis prædicassemus, nunqua eius causa capitis discrimen adissemus. Nam qui ex sese docent, quod à Christo non acceperunt, & docent ad fuum quæstum, hoc agentes, ut alijs imponant suo lucro: his nec adest aw toritas, & protinus fe fubducunt , ubi metuunt capitis aut rerum fuarum diferimen . At doctrina, ad quam uos inuitauimus , haud fuit cõmenticia fucatac; , aut ad impolturam instructa, neg sub eius protextu cœlauimus artes impuras, quemadmodu faciunt pseud apostoli:neg dolo quicquam gessimus, aliud præ nobis ferentes, aliò spectantes, ac sub Christi titulo, nostru agentes negocium, eoru more, qui se faciunt apostolos: sed quem/ admodum deus per filium fuum ad hoc munus nos delegit, ut syncere cocreditum euan gelium prædicaremus, ita prædicamus omnibus, non ut apud homines ineamus law dem aut gratiam, fed ut deo nostram functionem probemus, qui penitus inspicit corda nostra, atque ex his quence æstimat. Neque enim cuiquam sumus adulati, cuius reiud ipli teftes eftis, necy fermonem Euangelicum ueftramc; credulitatem uertimus in quav stum nostrum. Testis est nobis huius animi Deus ipse, neque uenati sumus ex Euange lio gloriam humanam, uel apud uos, uel apud ullos alios, cum potuerimus autoritate no stra supercilióque uti, non minus, quam pseudapostoli, qui cum inania doceant, & ad sed fullifu fuum compendium, tamen honorem & obsequium à uobis exigunt. At nos memores mus parnuli quid deceatapostolos Christiqui sese submissi nostræ salutis causa, non uindicaumus nobis fastum ac supercilium, sed placidos nos ac mites præstitimus inter uos, haud sæ ulentes uelut in discipulos, sed omni lenitate morigerates imbecillitati uestra, no aliter qu'am si mater nutrix foueat teneram ætatem filiorum suorã, sic & nos affectu propensi in uos, ex animo cupiebamus impartire uobis, non folum Euangelium dei, ueluti pabu ·lum animarum uestrarum, uerumetiam propriam uitam impendere: non quod a uobis quicqua speraremus præmij, sed quod uos ex animo charos haberemus, haud secus at mater diligit filios suos. No exprobramus officium, sed testamur affectu. Nam ipsi mer ministis fratres, ut yestra causa nyllym laborem, nyllym sudorem sygerimys: nihil aliud litientes

Ricentes aut captantes, qu'am salutem uestram: & adeo nihil mercedis uenantes à uobis utopera manuaria, nocturna, diurna qui nobis pararemus uictum, ne cuiquam uestru esse mus oneri. Pseudapostoli suum euangelisiin uos ingerst, & extorquent quantum post sunt, nos uobis gratuito prædicauimus Euangelium dei. Et uos mihi testes estis, & deus vos testes iple teltis elt, quam lancte, quam iulte, quam inculpate gellerimus nolmet erga uos, qui estis & deus credidiltis, quod ipla re copertum habetis, quam syncero affectu cuncta fecerimus, us erga quenq uestrum sic fuerimus affecti, tanquam pater quiuis erga liberos suos, nunc obsecrantes uos, nunc consolantes, nunc obtestantes, non ut nobis daretis quicqua, sed utuitam ageretis deo dignam, qui uos prius alienos ab omni pietate uocauit per fidem ad studium ueræ pietatis, & per afflictiones temporarias asciuit in regnum suum, & glo riam immortalem. Bene habet, agnoscitis beneficium dei, quapropter & nos illi gratias agimus indefinenter, qui sic afflauit animos vestros, ut cum nos humiles venissemus ad uos, nulla dignitatis specie comendati, simul ates audissetis à nobis euangelij doctrinam, non acceperitis tanqua fermonem, aut fabulam humana, fed tanqua fermonem ab ipfo deo profectum, sicuti re uera erat. Nam ille uobis per nos loquebatur. Dilutus & ineffic cax est sermo humanus, sed esticax est sermo dei, qui simul atog haustus est uobis, no fuit ociosus, sed exerere coepit uim suam in uobis, ita ut satis appareret uos eundem cepisse spiritu, qui mox imitari cœperitis relíquas ecclesias dei, quæ in ludæa profitentur Chri stum Iesum. Quod Christus, quod nos, quod cæteri Iudæi, qui amplectütur doctrinam euangelicam, passi sunt à suæ gentis hominibus, quibus inuisa est hæc doctrina, hoc & uos paísi estis à contribulibus uestris. Nam ut hi dominu lesum occiderut, & ante hunc trucidarunt suos prophetas, impatientes ueritatis: ita & nos ueritatis euangelicæ præco nes persequuntur, tanta cæcitate mentis, ut & dei iram in se prouocent, cuius uoluntati rebellat,& cunctis hominibus aduerfentur, uelut hoftes humani generis ac uelut omni/ bus inuidentes salutem per fidem oblatam, & cupientes omnes secum in exitium pertrahere. Nece enim privato quopiam odio sic nobis obsistant, imò gentium omnium bo no inuident, & ea gratia nobis obturbant, ne prædicemus euangeliñ gentibus, per quod servari queant, quasi parum sit illos antehac trucidasse prophetas, mox à prophetis Chri stam, nisi nobis etiam afflictis & extinctis, absoluant cumulum facinorum suorum, & ve impleant hunc ueluti colophonem imponant impietati suæ, nusquam sui dissimiles, nec unquam peccata sua ab infania fua relipifcentes: quibus rebus adeo prouocant in fe divinam iram, ut desper semper randi fint, quippe destinata malicia propellentes ab sele misericordiam dei, & euange/ lium modis omnibus oppugnantes, cuius unius ope poterat ab exitio recipi. Cæterum quo magis amo uos, ob alacritatem ac promptitudine fidei uestræ fratres, hoc mihi grav nius fuit uestri desiderium, quod aliquantulum temporis à nobis distracto, non licuerit frui conspectu uestro, cuius mira nos habebat cupiditas, licet animo nunquam fuerimus à uobis diuulli. Et tamen hoc non lat erat charitati in uos nostræ, nisi præsens præsentes aspicere & corporeis oculis. Quapropter no mihi satis estussum, alique ad uos mittere, aut per literas colloqui, sed ipse Paulus semel atos iterum conatus sum adire uos, quo ma gis etiam cofirmarem animos ueltros, sed obstetit hæc conanti satanas, qui per impios Iudaos impediuit meam ad uos profectionem. Quid autem mirum, si tanto teneor ue/ Ari desiderio: Nam quidaliud est in hoc mudo, quo mihi placeam, quo me iactem, quo fretus mihi promittam felicitater Omnia cotemno præ euangelio Christi. Quæ nam igi tur est spes nostra, aut quod gaudiu nostru, aut que corona nostra; nónne inter ceteros, quos ex gentibus lucrifeci Christo, uos quoq estis: Si non apud mundu, certe apud do minū lesum Christū. Vbi debellatis hostibus euangeli, palam agetur triumphus in ade uentu illius: quæ tum trophæa: quæ monumenta uictoriæ proferā in illa pompa, nili uos ueltrics similes : interim haru rerum certa spe fruor : Vos igitur estis in hac uita seges ac materia gloriænostræ, uos gaudium nostrum, si modo perseueratis in his quæ cœpistis. CAPVT III



Roinde cii iam impares ellemus deliderio ueitri, nec tainen da com anno fine non sustinens ad uos, uisum est nobis, ut quod per nosipsos facere non licuit, per mihi si non sustinens ad uos, uisum est nobis, ut quod per nosipsos facerem. Nos igitur soli resedi tes amplius Roinde cui iam impares essemus desiderio uestri, nec tamen dareturaditus Propter quod delissimum sodalem, ac ue lut alterum me facerem . Nos igitur soli resedi/ tes amplius mus Athenis, atog inde milimus Timother fratre nostrum, ac spectatu dei mini

ministrum, socium & adiutorem officij nostri, quo fungimur in euangelio Christi: ma) lentes interim tam unici tamo necessarij college solatio carere, quam committere ut use quam in prospiciendo rebus uestris cessasse uideremur. Misimus aut non nostra gratia, fed uestra potissimű causa, uidelicet ut confirmaret & consolaretur animos uestros: do. cens his afflictionibus, quibus hinc are hinc pullor, nees quicqua labefactari meum ani mum,& magis etia prosperari gloria euangelij, ne quis uestru ob meas afflictioes, quas auditis, turbaretur. Neg enim uobis noutiuideri debet, si hæc accidunt euangelij præ conibus, cum me iam pridem sciretis in hoc ipsum delectum à deo, ut mei corporis affli chionibus illustrarem Christi nomen, præceptorem ac dominum hac in parte referens. Etenim iam tum cum apud uos præsentes essemus, hoc ipsum prædicebamus, fore us ob euangelium afflictionem pateremur. Quod tum prædixeram fore,iam fieri uidetis, quemadmodum & ante nostis factum. Mihi nihil inopinatum accidit, nece uobis non prædictum: quo minus est causa, cur animo labefactemini. Ergo cum pro mea ingenti de uobis follicitudine, qua tuta etiam timeo, no ferrem defiderium uestri, Timotheum; ut diclum est, misiad hoc, ut per hunc quodammodo presens cognoscerem fidei uestra constantiam, & explorarem, si quos ex uobis imbecilliores tentasset ille, qui nunquam non uigilat ad subuertendos bonos, & in his perisset mihi labor meus. Nuper auté cum Timotheus à uobis rediffet ad nos, nobis lætum adferens nuncium, ac referens & fide? uestræ robur inconcustum, & charitate pristinæ similem, quodé disiunctio nostra non aboleuisset apuduos nostri memoria, sed hanc apuduos iugem ac perpetua esse, uoscis semper mutuo nostri uidendi desiderio teneri, quemadmodu nos habet desideriu uiden di uos: nihil est necessitat ut malorum, quibus premor, quod non æquo animo feram, postea & cognoui uestram sidem esse in tuto, cui metuens, ipse mihi non metueba. Ego Quonia nunc mihi uideor incolumis, si uestra incolumis est fides. Nunc uiuimus, & ab omni discrimi minimus neuidemur erepti, si uos auxilio Christi Iesu persistitis in eo, quod cœpistis. Non piget horum malorum, si fructus respondet in uobis, quorum gratia hæc perpetior. Quod quoniam uideo fieri, ut indies latius Euangelium crebrescat apud gentes, quas gratias tanto beneficio pares, Deo possimus referre, cuius beneficio nobis contigerit, in hisce malis tam infigne gaudium, quo de uestro profectu gaudemus ex animo, teste Deo no stro, cuius bonitati debetis, quod perstitistis, à quo nocturnis & diurnis precibus & il lud maiorem in modum flagitemus, ut eiuldem beneficio liceat aliquando uestro con spectu frui. Præstat aliquid præsentia, quod nec literæ, nec nūcius quamlibet sidus præs Et compleas stare possit. Hac igitur gratia cupio videre vos, ut si quid etiam desit Evangelica discis mus ea plinæ, id suppleam ac farciam. Cæterum precor ut quando per impios homines non liv cet, iple deus ac pater noster, & huius filius lesus Christus dominus noster, submotis im pedimentis, aperiat mihi uiam ad uos, simulo uos dotibus suis sic interim augeat, ut ma gno gaudio uos conspicere possim. Id eritsi uos abundantes & exuberantes reddat mu tua inter uos charitate: nec inter uos tantum, uerum erga cuncios homines, quemadmo dum & nos erga uos omnes eximiam quandam habemus charitatem, uel mori parati pro uestra salute: atopita confirmet corda uestra, utintegritas uestra nulla ex parte culpari possit, non solum apud homines, sed multo magis apud deum, & patrem, quem ni hil fallit, in aduentu domini nostri lesu Christi, cum in conspectu sanctorum omnium palam erit, non solum quid quisq gesserit, uerumetiam quo quisq animo gesserit.

De cetero ergo fratres VOD superest fratres rogamus uos, & exhortamur per dominum Ichum, quado iam satis à nobis estis edocsi, quomodo uos gerere debeatis, & qui bus studis placere Deo, date operam ut in eo, quod didicistis, non solum perseueretis, uerumetiam quotidianis profectibus uosipsos superetis. No stis enim ac meministis, quæ præcepta tradiderim, non meapte autoritado.

te, sed domini nostri lesu Christi. Nihil istorum præcepi, quæ uobis inculcant pseudapo stoli, de legis Mosaicæ ceremonis, de præcellentia uisis angelorum, per quos sit adie tus ad salutem, sed ea duntaxat, quæ sciebam esse grata Deo. Nam hæc est uoluntas dei, ut uos sancios & incontaminatos præstetis: necanimo solum casti sitis, sed & corpore ut abstineatis à scortatione, qua corpora conspurcantur. Corpora domicilia sunt animus

IIII

mi: animus hospitiü est dei. V tigitur oportet animum esse purum, ob hospitem deum, ita decet corpus elle purum, ob inhabitatorem animum, Proinde nouerit suo quisque Sicut & gene corpusculo, ceu uasculo ficili, hunc habere honorem, ut purum seruet & illibatum: net tes que igno, que sinat inquinari morbo turpium cupiditatum ac libidinum, quod adeo Christianis rant deum indignum est, ut nec gentium sit omnium, sed earum, quæ non nouerunt Deum: uerum existimant nullo ultore, cuig licere quicquid libet: & honestum esse, quicquid corpo ri dulce est. Congeminatur autem libidinis malum, si cum fratris iniuria copuletur, ue lutí cum alienam uxorem ufurpat aliquis . Ne quis igitur aut hic , aut alijs in rebus , fibí plus fatis usurpando, fraudem faciat fratri suo, propterea quod Deus nihil horum sinet inultum, & adeo non proderit baptilmus ilta patrantibus ut grauius etiam lint punien/ di, quemadmodum & ante diximus uobis, ac testati sumus. Nec enim ideo Deus nos uocauit ab instituto uitæ prioris , ut semel loti , rursum in easdem sordes reuolueremur, fed ut innocentiam femel gratis datam uitæ fanctimonia puritatccp tueremur . Necp fce ditate libidinum expellamus à nobis spiritum sanctum castitatis amatorem. Hæc, in quam, & testatus sum, & rursum testor, non esse mea præcepta, sed Dei. Proinde qui aspernatur, non hominem aspernatur admonentem, sed Deum autorem aspernatur, qui ideo spiritum suum sanctum impartijt uobis, ut illius afflatu sanctimoniam amplectere/ mini. In hunc contumeliofus est, quisquis corpus suum turpi libidine polluit. Cæterum de charitate Christianorum erga Christianos, non arbitror necesse, ut uos admoneam De charitate hisce literis. Nam ipsi ultro diuinitus docti estis per spiritū Christi , que hausistis, utuos *autem frater* inuicem diligatis. Id enim re ipfa declaratis, Christiana charitate prosequentes cunctos nitatis fratres, non solu qui sunt Thessalonice, sed etia qui in tota Macedonia. No igitur horta bor, ut quod facitis ultro, faciatis, sed ut quod facitis admonitu spiritus in hoc superetis uoliplos, semper in melius proficientes. Detis autem operam, ne per ociolos, & aliena/ rum rerum curiolos, turbetur uestra tranquillitas, sed suum quisque agat negocium. Quod ficui non fuppetant facultates, manibus proprijs fibi paret, unde & fibi fuppe/ ditet, & alijs egentibus impartiat, quemadmodum & ante præcepimus uobis, utuos geratis cum decoro erga eos, qui sunt alieni à professione Christi, apud quos mendis care, aut ob inopiam impudentius agere, turpe sit uestræ professioni. Quin potius hoc sua cuique manus præstent, ne qua re sit opus. Et facile suppetit illi, qui paruo contenz tus est. Porrò quod attinet ad resurrectionis mysterium, non patiar uos quicquam late/ Nolumus au/ re, ne impotenti dolore lugeatis eos, quali perierint, qui freti promissis Euangelijob/ tem nos ignos dormierunt, ne lugeatis inquam ad exemplum gentium, ideo lamentanti mortem luo rare fratres rum, quod non sperent unquam reuicturos. At Christianorum mors nihil aliud quam somnus est, unde expergiscetur in aduentu Christi, longe iam felicius uicturi. Cur enim non speremus in membris fore, quod factum scimus in capite? Nam si uere credimus, quod Iesus mortuus est nostro more, & reuixit ad immortalitatem, sic futurum creda/ mus oportet, ut Deus pater, qui resuscitauit Iesum, & eos qui Iesum professi, & illius promifsis confifi obdormierunt , unà cum illo adducat rediuiuos in aduentu filij, ne cae piti fuo defint membra. Non referimus uobis humanā fabulam , fed quod ab ipfo Chri/ sto didicimus, uidelicet quod nos, quos aduentus domini residuos hic ac uivos reperiet, non ante sistemur in conspectu lesu, quam ji qui mortui fuerint una sistantur. Dixerit quispiam, qui poterunt sisti, qui sepulti sunt & in puluerem redactis spse dominus lesus, per angeli uocem, diuina tuba de cœlo personantem excitabit illos, adhortans, ut exper recti properent, ac protinus qui obdormierant hac spe, reuiuiscent, & exurgent e monu mentis. Id ubi factif erit, nos qui relides ac uiui reperti fuerimus, in aduentu Christi una cum illis rediuiuis, lubito rapiemur per nubes, ut in aere domino occurramus, atg. inde nos secum auchet in cœlum, jugiter secum uicturos. His itags sermonibus uos inuicem confolemini, ne grauius uos diferuciet mors piorum, dignior quam gaudijs & gratula/ tionibus profequamini, quam lamentis. CAP.

Odum & ordine resurrectionis habetis, quando id scire uestra referebat. Cae terum tempora, temporum à articulos, quando sint hac futura, nihil attinet uobis scribere, & adeo non coducit, ut nec dominus tale quidda à se flagitan, tibus discipulis, uolueritaperire. Siquidem ipsi plane nostis, & ante à nobis edocu

edocti, quod dies ille domini, non aliter obrepet orbi inexpectatus, qu'am fur noctumus obrepit dormientibus, ac tum potissimum opprimet oscitantes, quum minime expecta bitur. Quum enim isti, qui no credunt euangelio, in medijs delicijs dixerint, nihil est pe riculi, sed pacata tutaco omnía, non ueniet dominus, tunc illis repente instabit exitium, quemadmodum grauidam mulierem fubitus dolor partus occupat, ante diem expeda/ Vos autě frav tum. Nec erít effugiú prius opprelsis, qu'am fenlerint. Dies metuendus ús, qui nunc exv tres non estis cæcati uitijs suis, nocsurnam agunt uitam: uobis fratres non perinde metuendus, neuos in tenebris improvisos opprimat. Vos enim omnes, qui Christum sequimini, non pertinetis adrev gnum tenebrarum, sed ad regnű lucis ac dei, præsertim si studio pietatis nostræ proses fioní respondeamus, atog ita uiuamus, ut appareat nos in luce uigilare, no in tenebris slet tere. Proinde si nolimus opprimi, ne dormiamus, quemadmodu faciunt cæteri qui non norunt lucem Christi, sed uigilemus ac sobrissimus, animo semper circuspectantes, ne quid per incogitantiam admittamus, quod oculos hominữ ac dei offendat. Nam utqui iuxta corpus dormiunt, nocle dormiunt, & qui uino temulenti funt, nocle funt temulen ti:ita qui oscitant ac dormitant in uitijs, in animi tenebris uersantur, & qui mundi cupi ditatibus, atque illecebris ebrif funt, in mentis caligine uerfantur. At nos quibus illuxit euangelij dies, sobrios ac uigilantes esse decet, semper accinctos ac paratos aduersus su bitum infultum hoftis, femper in noftrum exitium uigilantis, munitos armis fpiritualiz Induti lori bus . Nimirum pro thorace fidem induti & charitatem, pro galea spem æternæ salutis. cam fidei Nec est quod diffidatis. Aderit uigilantibus deus ipse propugnator. Nec enim ideo uo cauit nos ad euangelij doctrinā, ut lecus, quam illa comonstrat, uiuentes, iram nobis & ultionem dei conduplicemus, sed ut illi parentes salutem cosequamur, opitulante domiv no nostro lesu Christo, qui ideo mortuus est pro nobis, ut siue contingat uiuere, perpier tatem ac fpem immortalitatis cum illo uiuamus, fiue contingat mori, cum illo uiuamus immortales. Quod ut magis ac magis faciatis, mutuis hortatibus uos inuicem animate, ac uicilsim alius alium excitate ad profectum, quemadmodum & uestra sponte faciis. Quin & illud rogamus uos fratres, ut rationem habeatis eorum, qui laborant interuos, quich præsunt uobis in euangelica doctrina, quich admonent uos, quibus rebus oporteat placere Christo, ut cum oporteat omnibus deferte honorem, hos tamen præ cæteris ha beatis in precio, referentes illis charitatem, quam præstant uobis; tot laboribus ac peri culis, uestra causa subeundis. Et si quando uos arguunt delinquentes, tamen habetepai cem cum illis. Nece enim odio dignus est qui arguit ut prosit. Quin uos quoque prosua quisco portione, ut illorum partes adiuuetis obsecro. Admonete eos, qui suo uiuentes at bitrio turbant ordine uestrum. Consolamini pusillanimes, subleuate imbecilles, estote lenes ac patientes erga omnes, non modo Christianos, uerumetiam à Christo alienos. Cauete ne quis iniuriam iniuria repenset, ne quis maleficio maleficio retaliet. Necenim imitari decet malos in re mala, & illorum similes fieri. Imò magis adnitendum, urbene faciatis omnibus, non folum Christiani Christianis, uerumetiam quibuscung prometiv tis,& non promeritis, certi non perire uobis officium fideiussore Christo. Quare quic quid uobis acciderit, incolumi pietate gaudete semper, indesinenter interpellate deum precibus uestris, in quauis fortuna gratias agite. Sic enim placitum est deo, ut semper sit pro quo gratias agatis patri benefico in uos per lesum Christum. Quin & illud cauen dum uobis, ne ex diuerlis dotibus dissidia aliquod oriatur interuos. Contigit alicui do num linguarum, ut spiritu psallat, quanqua infima dos est, nolite tamen extinguere, for uete potius, ut proficiat ad meliora. Contigit alicui prophetiæ donum, ut enarret sen fum scripturæ mysticum, nolite rencere quicquid dicitur. Illum ferte, ut proficiat: hunc audite, sed cum iudicio, sic tamen, ut ne dicenti molestius obstrepatur. Nemo sic suis do tibus faueat, ut contemnatalienas. Omnia probate, cæterum quod quisco sibi iudicarit accomodum, id amplectatur. Quicquid boni speciem habet, non est aspernandum. Cze terum à malis sic oportet abhorrere, ut ab his etiam abstineatis quæ mali speciem præse ferunt. Sed ad hæc omnibus conari ítudijs uestrum erit; Cæterum deus ipse pacis autor; cui gratus est consensus & concentus totius hominis in rebus honestis, efficiat, ut toti fancti fitis , & illibati, ut anima fpiritui, corpus animæ refpondeat, fpiritus ipfe refpone

deat Deo, nelit in quo polsitis culpari, utch in hac fanctimonia perfeueretis, ufque ad

Digitized by Google

aduentum

adventu domini nostri Iesu Christi. Non est quod distidatis. Bonæsidei est, qui uocauir uos ad hanc sanctimoniam & huius præmia:idem perficiet, quod cœpit: præstabit, quod est pollicitus. Fratres, & nostros conatus uestris precibus adiquate. Salutate fratres ome nes osculo, non quale salutatorum uulgus ex more porrigit, sed sancto & Christiana die gno charitate. Obtestor uos per dominum, ut recitetur hac epistola omnibus sanciis fra tribus. Fauor & beneuolentia domini nostri Iesu Christi semper adsit uobis, Amen.

Paraphraseos in priorem Epistolam Pauli apostoli ad Thessalonicenses, Finis

IN EPISTOLAM PAVLI AD THESSALONICENSES posteriorem Argumentum, per Des. Erasmum Roterodamum.



VONIAM non contigit Paulo facultas reuilendi Thessalonicenses, per epiz stolam confirmat illorum animos, ut fortiter ferant illatas ob Christum afflie ctiones, nec iplis defuturum præmium, nec aduerfarijs uindictam. Rurlum de die aduentus domini, de quo nonnihil attigerat in epistola superiori, monet ne

quid commouerentur quorundam dictis, qui asserabant illum iam instare, tecte, sicuti putant, significans prius abolendum Romanum imperiü, ac deinde uenturum Antichri stum. Attentius etiam inculcat, coercendos esse, qui ocio & curiolitate sua turbarent quie tem & ordinem publicum, & ad opus adigedos, cum iple Paulus apud eos manibus suis laborarit. Scripsit Athenis per eosdem, per quos misit priorem Epiv stolam, ut nostra quidem docentargumenta.

Argumenti Finis.

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

PAVLI AD THESSALONICENSES POSTERIOREM, PER DES. ERASMVM ROTERODAMVM.



A v L v s & Syluanus ac Timotheus cœtui credentium, qui Thele falonicæ conspiratifunt,& consentiunt in Deum patrem nostrum ac dominum Ielum Chriltum. Semper gratias agere debemus deo. pro fua magnifica in uos liberalitate, magnificas, qui non folum il hius ope perlistatis in his quæ cœpistis, uerumetiam indies magis ac magis exuberetis in fide ac mutua inter uos charitate, in tantum, ut iam non arbitrer necesse uos aliorum exemplis accendere ad stu/ dium pietatis, cum potius ipfi gloriemur de uobis apud alias eccles

fias dei,uestro exemplo cæteros ad uirtutem inflammantes,commemorando patientiam ueltram,fideiф conftantiam in omnibus perlequutionibus ueltris & afflictionibus,quas fuffertis, ut in uobis posthac declaretur iustum dei iudicium: dum uos hic pro ipsius no minis gloria uexatos admittet in confortium regni fui, contra, qui uos ipfius odio perfer quuti sunt tradet supplicifs æternis. Siquide erit hoc justitiædiuinæ, utrise tepedere præ miũ factis dignű: jis qui affligunt innocêtes, afflictione: & uobis, qui nobilcũ affligimini, nobiscum largiri refrigeriù ac solatium in illo die, cum apparebunt Euangelica promissa, palamó; fefe orbi oftendet e cœlo dominus lefus, non iam humilis, quemadmodum apparuit aduentu primo, sed stipatus angelico satellitio, sicuti decet potentem principem, non iam mitisac placidus ad fanandos improbos, fed armatus horrendo flammeo dine cendio, inflicturus ultionem ijs qui hic noluerunt nosse deum, nec obedierunt euangelio domini nostri Iesu Christi, ut experiantur iustum ac potentem, qui misericordem ac miz tem despexerunt, ac uel suis supplicijs docti, fateantur esse uera, quæ prædicauit Euange lium. Nam isti, quoniam impietatis suæfinem nullum fecerunt, pænas luent inæternű, ubi conspexerint diuinam illam domini faciem, ac maiestatem fortitudinis illius, quem hicut imbecillem ac humileth contemplerant. Primum enim uenerat, ut leruaret omnes, tunc ueniet, ut exhibeat se gloriosum, non in seipso tantum, sed in omnibus etiam mem/ Tom.7

bris

bris suis, que sunt homines pij, ut admirandus appareat in omnibus qui ipsus credider runt Euangelio. Nam tum palam omnibus exhibebuntur in uobisea, qua nobis testimo In quo etizo, nium perhibentibus Christo credidistis, impijs aspernantibus ac distidetibus: qui dies ut ramus semper uobis sit prosper ac lætus, non desinimus dominum precari pro uobis, ut quandoquidem placuit illi uocare uos ad spem huius gloria, idem dignetur adesse uobis eò connitetibus, ut uita uestra congruat professioni, utig quod pro sua bonitate coepit in uobis, columnet ac perficiat; addatos robur animis uestris, ut fortiter tolerandis afflictionibus impiorum, declaretis quam ualeat in uobis certa spes felicitatis æternæ, cuius gratia negligitis & cor poris uitam: ut quemadmodum Christus illustrauit patris gloriam morte sua, ac uicissim ab illo fuit illustratus resurrectione, ita nomen domini Iesu Christi glorificetur nuncue/ stra tolerantia, uos cu uscissim per illum glorificemini in die aduentus illius, non iuxta mez ritum uestrum, sed iuxta beneficentia Dei nostri & domini Iesu Christi, sine quoru ope, CAPVT uester conatus futurus erat inanis.

Rozamus aut uos fratres

Aeterum illud uos oramus fratres per huncaduentum, de quo modo dixi mus, domini nostri Iesu Christi, perci consortium gloria, per quod mebra tunc aggregabimur capiti, ne cito dimoueamini à uestra sententia, si profez retur aduentus illius: aut ne consternemini animis, nece per fictam prophez tiam, neg per affeuerationem probabilem, neg per epiltola nostro nomine missam, quasi iam instet aduetus domini. Ne quie uobis imponat ullo modo. Nam domi

nus non est aduenturus, nisi præcesserit desectio, & ni prius apparuerit homo ille scelero. sus, filius perditus, ut Christo multu dissimilis, ita illi aduersarius, qui esfertur, non solum . supra filium dei, sed supra omne quicquid dicitur deus, aut numen religiose colendum, adeaut in templo dei sedeat, ostetans seipsum pro deo. An no meministis, quod cum ade Et nune quid huc essem apud uos, hæc dixerim uobis? Et nune scitis quid obstet, quo minus adueniat detineat scitis Christus, nimirum ut ille scelerosus, de quo dixi, suo tempore palam exerceat suam tyrani dem in fanctos. Na nunc clanculüagit per illüuis impietatis, perci homines impios dia/ bolus fæuit in euāgelij profeffores,nec,ut ex me fcitis, quicquā in mora elt, quo minus pa lam aperiat lele Christi aduerlarius, nisi ut interim quisg quod tenet obtineat, donecsb lud regnữ, quo cætera cohercentur omnia, tollatur de medio. Id ubi factum erit, tunc lefe proferet in apertum iniquus ille, omni prestigiorü & imposturarum genere instructus, in pernicié humani generis Sed hunc diabolico afflatu tumultuanté, dominus Ielus confi ciet potenti spiritu oris sui, ac falsa diuinitatis specie iactantem sele prorsus obscurabit& abolebit claritate aduentus fui,non aliter 🛱 exorienti folis iubari cedunt fpetira nociur na,& evanida rerum simulacra. Nam advenier impostor ille satane spiritu instructus, qui per hunc exerci uim fuam, quoch crudelius fauiat, no folum armatus crit ingeti poteia, qua terreat animos hominū, uerumetiā lignorum ac miraculorū mendacibus præstigijs, quibus fic imitabitur Chriftű, ut olim apud Aegyptios Magi funt imitati Mofen : breui/ ter, nullo non genere fraudis ad impietatem erit armatus . Sed is nihil proficiet, nifi in maz lum eorű, qui & alíoquí luapte pereunt incredulitate. Meretur enim hoc illorű pertinax aduerlus Christũ rebellio: digni lunt hoc præmio, ut qui Christũ, & pro sua charitate set uare cupientem omnes,& pro fua ueritate patefaciente ea,quæ pertinebant ad falutem: non receperüt, per quem poterat esse salui: nuc permissu dei ualeat apud illos falsitas pro ueritate, ualeat tyrannis pro charitate, ualeat extinctor pro seruatore: iamés credant men dacijs hominis scelerati, qui filio dei uera prædicanti credere recusarunt. Ita fiet, ut qui & alías ob obftinatã incredulitatē fuam erant perituri, tũ comnibus palam fit eos merito pe rire, qui Christă sint auersati, ac mox approbauerint impostorem ac scelerată. Hac repeltas,ut illos declarabit exitio dignos,ita ueltram conftantiā magis etiam illustrabit. **Quo** nomine semp debemus gratias agere deo, fratres mihi Christiana charitate dilecti, qued non passus sit uos in errore persistere, sed elegerit uos ab initio seruandos, non per legem In santificar Mosaicam, led per spiritum suum, largitore sanctimoniæ, perce obedientia, qua simplicio tione spiritus ter credidistis ueritati. Ad hacut uos delegerat abaterno, ita uocauit per euangelium no strum, ut uestra salus, qui Iudæis diffidentibus, credidistis, accederet ad gloriam domini nostri Ielu Christi. Verum ac germanum euangelium tradidi uobis, non est quod aliad

requiratis. Itaque in eo perliftite fratres, actenete qua uobis tradidimus, quace à nobis

Digitized by Googl

didicistia

didicilis, siue per sermonem, siue per epistolam nostram. Ad hæcomni uigilantia connictiue strum fuerit. Cæterum ipse dominus lesus Christus, ac deus pateres noster, qui ultro dilexit nos, uocatos ad salutē, ac per spiritum suum dedit nobis interim in his affictionibus consolatione æternam, bona spe expectantibus premia uite cœlestis, non nostris meritis fretis, sed beneficentia gratuita ipsius, magis ac magis consoletur corda uestra, uoses consirmet ac stabiliat, ut perseueretis in omni tum sermone, tum facto bono.

CAPVT III

Vod superest fratres, quemadmodum nos nostris apud Deum uotis adiuua De cetero mus salutis uestræ negocium, ita par est, ut uos uicissim meos conatus uestris fratres apud eundem precibus prouehatis, ut quemadmodum eu agelica doctrina ce

CAP. II

leriter ac feliciter apud uos increbuit, ita discurrat ac diuulgetur apud omnes, Id quo fiat expeditius orate, ut illius ope liberemurab abfurdis ac peruerfis hominibus, qui modis omnibus obstant, quo minus liceat inosfense disseminare doctrinam Christi. Nec enim omnes credunt euagelio qui audiunt euangeliu, nec tamen est quod ob horum impios conatus diffidatis. Oppugnant euangeliu, sed non expugnabunt, nimirum fido propugnatore domino Ielu, qui confirmabit uos aduerlus horum improbitate, & culto, diet uos à malo, perficiet quod copit in uobis, quoniam uerax est in promiss . No de futurum est uobis illius auxiliu, modo ne uos illius bonitati defueritis, adiuuabit ille, sed conantes. Atch hac dicimus, non quod dubitemus de uestra constantia, imo confidimus deuobis, opitulante domino lesu, quod qua pracepimus uobis, ut facitis, ita sitis in poste rum facturi. Porrò dominus Ielus luo fauore dirigar corda ueltra, quo recto curlu fem/ per pergant ac proficiant in charitate dei, & expectatione Ielu Christi. Charitas dabit, ut indelinenter studeatis de omnibus benemereri, quemadmodu deus beneficus est in om/ nes:expectatio aduentus Christi præstabit, ut afflictiones omnes fortiter toleretis. Quod Liquis est inter uos, qui contempta ratione uiuendi, quam uobis iuxta regulam euangeliz cam præscripsimus, suo uiuat arbitratu, & ociosus ipse turbet publicu ocium uestru, atq iple nihil agens, curiolus litalienar u actionum, præcipimus uobis autoritate domini no Atri Lefu Christi, ut ab huius cosuetudine, si Christianus fuerit, uos semoueatis. Nece enim pigebit alios imitari nostru exemplum, qui licet sungeremur apostolico & honore et one re, tamen non grauati sumus apud uos in ordinem cogi, nece quicqua nobis ultra ceteros uindicauimus, adeo ut ne pané quidem acceperimus à quoquam, sed obliti dignitatis no fira, nocurnis diurnis di laboribus, at coperis manuarijs ipli parauimus nobis, qua por stulabat uitæ necessitas, ne cuife essemus oneri. Non quod existimaremus, id nobis non li cere, quod cæteri faciút apostoli, sed noluimus uti iure nostro, quo nosmetipsos formam atos exemplar præberemus, quod cæteri non grauarentur imitari. Quod re præstitimus, id fermone quogs præcipiebamus uobis, ut si quis nollet operari, is nec ederet. Meretur alimoniam, qui noclibus atos diebus uigilant pro salute uestra. Cæteru ociosa curiositas, & inertia curiola non meretur lublidium. Nam audiuimus inter uos elle quolda, qui luo ocio turbant ordinem uestrum, abhorrentes ab opere, & ita nihil habentes proprij nego, cij, ut interim curent aliena. Adhuc nominibus illor uparco, sed quicug huiusmodi sunt, eis præcipimus, atog si malunt, obtestamur per dominu nostrum lesum Christum, ne per ocium suum turbent publică quietem, néue ipsi nihil agentes obstrepant alijs occupatis, fed ipsi quog cum quiete operantes, suis ipsorum manibus sibi uicium parent potius, & alijs molesti sint improbis flagitationibus. Digni quide illi, quibus negetur quod petunt, fed tamen humanitatis est Christianæ, etiam parum dignis succurrere, uel ob hoc ipsum quod homines funt, & forlitan aliquando meliores futuri. Vos igitur fratres, nolite defa/ rigari benefaciendo, dignis pariter atos indignis. Quod si quis contemnit obedire moni/ tis nostris, qua & præsens uobis tradidi, & absens scribo, satis supplici sit charitati Chriv Rianz, ut alatur quidem, qui talis est, sed tamen notetur, submotus à familiaritate uestra, tantum in hoc, ut pudore correctus relipifcat: necy uelut inimicum prorfus alienetis, sed potius admonete ueluti fratrem errantem, quem sanatum uelitis, non perditum, ita uitan, tes familiaritatem, ut animo tamen diligatis. Nam hoc est charitatis diuortium no nisi ad cempus susceptum, quo resipiscat qui deliquit. Ceterum ipse dominus lesus pacis autor, largiatur uobis perpetuam pacem in omnibus uestris negocijs. Dominus semper adsit uo Tom. 7

740 IN EPIST. PAVLI PRIOREM A'D TIMOTH.

bis omnibus. Rurlum saluté uobis ascribo meapte manu, nempe Pauli. Hoc symbolim observabitis sin omnibus meis epistolis, siue ad uos, siue ad alios scriptis. Sicenim scribo, ne per subdititias epistolas quisquam uobis imponat. Fauor ac beneuolentia dominino, stri lesu Christi sugiter adsit uobis omnibus, Amen.

Paraphraseos in posteriorem Epistolam Pauli apostoli ad Thessalonicenses, Finis

# DES ERASMVS ROTERODAMVS

optimo praesvli et eidem clarissimo principi Trajectensi Philippo a Burgundia s. D.



VM HISCE mensibus arua passim nuda steriliaci saceat, ornatissime præsul, literaria tamen seges nunquam non aliquem frucsumædit. Nec est ulla tam rigida bruma, quin ex studiorum agris prouentus aliquis te deat. Mihi porrò uisum est æquum, ut hinc nonnulla portio decidere, tur episcopo, uelut huius agricolationis principi. Etenim cum rem euan gelicam pro nostra uirili adiuuamus, aliqua ex parte in uices tuæ soliciu

tudinis fuccedimus. Id autem eo feci libentius, quod argumentum etiam ipfum ad hoc iplum inuitaret.Explicaulmus enim paraphrali epiltolas diui Pauli, ad Timotheum dw as,ad Titum unam, quibus adiecimus, ceu coronidis uice, quam scripsit ad Philemonem, ne sola relinqueretur, cum sit ultima, licet argumento dissimili, quanquam in Paulo nibil est, quod non pertineat ad episcopum. Siquidem in tribus superioribus mire depingit ac repræsentat imaginem germani uereck Christiani præsulis, & quibus dotibus præditum oporteat ad tam arduam prouinciam adíciíci, & quibus officijs obire munus delegatum. Nam quam sit ardua res inculpatum episcopum agere, quanta rursum pernicies sit huma næuitæ parum fyncerus cuftos dominici gregis, uel illud arguit, quod non alia de re Pau Ius unquam instantius ac magis anxie præceperit. Quoties enim identidem inculcat & infigit eadem: Quoties obsecrat, obtestatur, adiurat per omnia sacra, nunc blandiens, nunc pollicitans, nunc territans, nunc fuo, nunc Christi exemplo prouocans. Iam cum Paulus lic metuat ijs, quos iple lua doctrina formarat, quos luis iplius manibus impoliv tis ordinarat, quorum fidem & integritatem tot modis perspectam & exploratam habe bat, quanto plus hodie periculi est, tam difficile munus cuiuis temere crederes Olim linz gulis ciuitatibus finguli præfidebant epifcopi. Atque in his ipfis fane, quota portio ent Christi religionem profitentium: Vt ne dicam quod illis temporibus feruebat adhucin pectoribus hominum Christi sanguis, utpote recens effusus; ardebat adhuc ignis ille cœle ltis,qui dabatur à baptilmo. Quorum utrunq; nunc, nelcio quomodo refrixille uidetur i**s** moribus nostris. Has ob res episcopus, non solum paucioribus præsidebat, uerumetiam ultro parentibus. Proinde mihi no paulo difficilius uidetur hodie prælulem fidum & incorruptum agere, non tantum obhoc, quod unus tot oppidis prefideat, uerum multo ma gis quod plerica præter dispensationem euangelicæ doctrinæ, quæ præcipua ac peculia/ ris est episcopi functio, profanæ quog ditionis administratione sint onerati. At dictumie rum, quam ægre inter se cohæreant mundus & Christus, quam difficile conueniat colle ltibus curis ac terrenis. Cumés multo difficillimű lit alterutrum præltare, uel bonum epi fcopum, uel falutarem principem, quantum negocij fuerit utrog diftrictum, fic moder ri negocium, ut nec religioni delis, nec ditioni: lic latisfacere principi mortali, ut prinche pem immortalem non offendas : fic placere aulæ, ut non displiceas cœlo. Olim quisquis fuscipiebat episcopatum, huic statim ad omnes persecutionum procellas præparandus eratanimus. Sed haud scio, an horum temporum tranquillitas, si tamen hæc tranquilli tas est, plus habeat periculi, quam illorum tempestates. Quanquam autem promutatore rum statu fieri non potest, ut per omnia sir eadem gerendi episcopatus ratio, neque proti nus damnandum, quod ab illius atatis exemplo dissidet, nec sinunt rerum humanarum æstus, id semper impetrare præsulem, quod optimum iudicarit, quemadmodum penus etiam ac uigilans gubernator, nonntiquam frultra clauo afficiens undarum ac mentorum arbitrio

arbitrio rapitur, tamen minus aberrabit ab illa syncera perfectach boni præsulis imagine, quilquis hanc Pauli formam, ceu scopum quendam semper habebit præ oculis. V t egrez gius nauclerus, licet nonnihil à recto curlu cogatur deflectere, tamen à Cynolura non dix mouet oculos, ne toto (quod aiunt) cœlo contingat errare. Si Paulum affequi nõ licet, est namen aliquid, illum utcunce sequi. Ad optima nitenti, non deerit Christi præsidium, cue ius uices gerit tua cellitudo, & line cuius ope frustra est omnis conatus mortalium. Beneuale. Anno M D XIX

#### IN EPISTOLAM AD TIMOTHEVM PRIOREM Argumentum, per Des Erasmum Roterodamum.



IMOTHEV M matre Iudæa, sed Christiana, patre Græco, Paulus in ministeriü adoptarat, probæindolis iuuenē, & sacris literis eruditum: quem tamē ob Iudęos coactus est circuncidere. Quoniã autem huic ecclesiarum cură delegarat, sicut & Tito, quas ipse no poterat adire, instituit eum in functione epilcopali,& in disciplina ecclesiæ: non sicadmo/ nens, ut discipulum, sed ut fili & collega. Id quo cum maiore faciat au

toritate, subinde apostolicam autoritate sibi uindicat. Admonet autem, ut reiectis, qui Iu daicas fabulas inueherent, ea doceret, quæ essent fidei & charitatis. Deinde principū licet ethnicorti autoritatem, quonia hinc pendebat ordo ciuitatis, & tranquillitas Reip. adeo non spernendã Christianis, ut pro his orari iubeat. Quid uiros deceat in cœtu ecclesiastiv co, quid mulieres, præscribit. Episcopū depingit cum sua familia. Atog hæc ferme tribus primis capitibus. Deinde admonet ne recipiat Iudaicas fabulas, de ciborti delectu, de uix tando cólugio. Mox docet qualem le præltare debeat erga grandes natu uitos, erga iuue nes, erga anus, erga puellas, erga uiduas diuites ac pauperes, & ecclesie stipe alendas, erga adolescetiores & suspecta etianum atatis. Ad hac prascribit, gd pracipere debeat domi nis, quid seruis, quid divitibus. Admones modis omnib. renciedas cotetiosas questiones Cophistart, inani doctrine specie sele ueditatit. Scribit è Laodicea per Tychicti diaconti.

#### PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

PAVLI AD TIMOTHEVM PRIOREM, PER DES. ERASMVM ROTERODAMVM.



A v L v s Apostolus, ac legatus, ne quis suspicetur me meñ aut hu/ manum agere negociũ,& legatus non Moli, aut cuiulquã alterius hominis, led legatus lelu Christi, qui & ipse pride patris uice lega^ tione funges bona fide peregitillius negocium, à quo fuerat delega tus. Porrò legationem hanc nec ipsemihi uindicaui, nec ab homine fuscepi, sed ad earn no solum uocatus sum nutu æterni numinis, ue/ secundum im rumetiam iussu & autoritate adactus, adeo ut mihi libert non fuerit perium dei deprecari munus, licet arduf, quod iniungebat autoritas dei, quem

habemus unicu omnis nostræsalutis autorem. Quicquid enim nobis iniunxit filius auto re patre, id ab iplo patre iniuncum interpretot, per quem & illi debemus salute, siue dum huius morte sumus ab æterno exitio redepti, sine dum huius præsidio ab urgentibus affli Riona procellis eripimur. A quibus etia fi non cotingat interim eripi, tame nihil eft quod de incolumitate nostra dubitemus, uidelicet Iesu Christi presidio freti, que pater & exem plum & autore elle uoluit certillimæ spei nostræ. Siquide ut ipse cæsus & cruci affixus, morte corporalem perpessus est. sed moxad immortalitate reuixit: ita nos præsentib. ma lis oppressos, aliquando rediuiuos ad eandem immortalitate restituet. Hoc igitur autore & huius præsidio fortis, & inuicus apostolus Paulus scribit Timotheo, uero germanoco Diletto filio filio, quem mihi non adoptaul quidem ex alieno grege, led iple ex hilce uilceribus genul pragie per Buangeliu, cum adhuc esset à Christo alienus: & ipse parentem hunc constantia synceritate fidei, ac pura do cirina euangelica sic refert et exprimit, ut res ipsa declaret illum nonelle supposititifised germanif uerum & indubitatum partum, & hoc nomine mihi Longe chariorem, qu'am li iuxta uulgare morem ex huius corpulculi substantia progenie Tom.7 PP 3

742 tus effet. Illa gignit paulo mox morituros, hic nascimur immortalitati. Si parentes imper-In fide fius diligunt ac peculiarius, uelutich uere suos agnoscut liberos, qui expressius referut ip forum imagine: quanto iustius hic mihi complectedus, quem per fidem euangelica genui Christo, & in quo mez fidei synceritatem, ueluti renată intueor. lactent & wolent ludzi, quod adleito proselyto quopia, Mosi suo, ceu partum adoptiusi adisixerint, Ego glorior quod hunc talem euagelicæ fidei, quod Christo genuerim. Expedit enim posthac synago gam sterilescere. Tempus est, ut se per universum orbe propaget euagelica fidei focundi tas. Vt aût mihi multis modis suppetit, quod glorier de tali filio, cui tuto possim eu agelij delegare uices: ita nihil est opinor, quod illa huius uel apostoli, uel patris pæniteat. Mez functionis partem in illum transtuli, sed huius meæ potestatis autorem habeo deum, ut non sit quod diffidat, de per me madata cura ecclesiarum, nisi forte diffidit de autoritate dei. Quid autem precer tam unice charo filio, pater amantissimus: Quid aliud, quam eas Gratia, miseri res, quibus hic interim summus ille nostrævitæ moderator divites ac beatos esse voluit. cordia er pax & in quibus optat nos indies magis ac magis gradescere, donec adeum modu adoleueri mus, ut Christus legitimos fratres dignetur agnosceres Precor igitur gratia, ut intelligat, ablo præsidio Mosaicælegis gratuito Christi benesicio cunctis uere credentibus para tam elle falutë, necp gratiam modo, uerumetia milericordiam, quæilli in tam multis reru discriminibus uersanti, semper præsens opituletur, Neg enim me clamest, quantis teper statibus obnoxia situita doctoru. Postremo, quod est nostræ professioni peculiare, pacem opto et concordia, uto hac bona speret non à mudo, cuius uana sunt prasidia, non à Mo se, cuius umbris fidere pernicies est, postea of emicuit eu agelijueritas, non abalio quoqua mortalium, sed à deo patre, qui no destituit sibi fidentes, & ab buius filio Iesu Christo do mino nostro, qui ut habet cu patre comunia omnia, ita non frustratur eos ope sua, qui sese totos semelipsius fidei concrediderunt, tanquā serui fideles, ab optimo simul & potētissi. mo hero, modis omnibus pendentes. Scis fili germane, quato tumultu, quanto capitis sient roga, discrimine gregem aliquem lucrifecerimus Christo, nec ignoras nusquam non uigilare nite pleudapostolos, qui recentem adhuc fœturam, qua nos euangelio collegimus, conentus ad Mosen traducere, no ob aliud, nisi ut sibi collectis discipulis, & rem faciat, & apud uul gus sint in precio; ac mihi quide ita studio est es latissime proferre euangelicæ ditionis por mæria, ut interim nihilo fecius tueamur, quod partum est. Porro quado corpore no polo sumus omnibus locis adesse, quod superest, partim epistolari officio, partim collegarum ministerio peragamus oportet Hoc uidelicet consilio, quum me negocium euangelicum reuocaret in Macedoniam, ne prorfus deessem Ephesijs, te istic, uelut alterum me reliqui, ut difficili quidem, fed egregiæ prouinciæ uicarius inlignis præfideres. Vides hominum genus mire propenfum, & ad fuperftitionem, & adartes curiofas, fed hoc illustrior euan gelij gloria. At rurlus aduerlarij quum multi, tum acres, quo magis aduerlus hos omni. quod aiunt, pede standum est. Proinde quod istinc discedens te rogaui ut faceres, ide abe Denunciares sens etiam atca etiam obtestor, nimirum, ut istis quibusdam insynceris apostolis, quorum quibusdam nomina nunc prudens supprimo, ne iritati reddantur impudentiores, denuncies, ne puri tatem euangelicæ doctrinæ, quam Ephelijs tradidimus, lua noua doctrina uitient, ac lube uerrant. Rurlum fidelium gregem præmoneas, ne periculofa leuitate talibus pleudapor stolis animos ates aures præbeant, non ea docentibus, quæ conducunt ad salutemæters nam, quæck Christi digna sunt euangelio, sed frigidas qualdam ac Iudaicas fabulas inge. rentibus, de luperlitio lis hominữ conftitutiunculis, quænihil habent mometiad ueram: pictatë, de perplexa ferie genealogiæ ulœ ab auis ac proauis, tritauis & repetitæ, quafi ue/ ro donum euangelicæ falutis per uarias corpor traduces ad nos deriuetur, ac no potius coelesti benignitate semel effusum sit in universos, quicung fidem evangelica amplectum tur. Atch hac prædicant non ad Christi gloriam, sed partim, ut ipsi apud uos nobilitatis

hocipium dociiores habeantur, quod perplexas qualda, & nunqua extricandas difficule tates atch inexplicabiles labyrinthos ingerat, quali non limplicissima quæch sint optima. Aedification Euangelica fides compendio faluté adfert. Ista doctrina hominű, quæstionem ex quæstio nem dei, que ne gignit, & adeo no confert ad cœlestem pietatem, qua deus per sidem nobis largitur, ut elt in fide euangelicæ religionis caput euertat, Quilquis pure credit, non moratur questiones. Quil qualtionum

commendatione fint in precio: partim, ut quoniam fimplex est eu agelica do cirina, uel ob

a qualtionum podos, alios super alios nectit ac renectit, quid aliud docet quam dubitare: Ex diametro pugnat cum fide, quæstionum curiositas. Si deum credunt, cur causificatur de illius promissis Si compendio fides & charitas euangelica præstat s'alutem, quor sum admiscentur humana præscripta de preputif pellicula resecanda, de lotione manuum, de delectu ciborum, de observatione dierum: lactitant uobis legem à deo traditam, & huius molesti magis, quàm eruditi doctores, legis summam ac scopum non intelligunt. Quore sum autem attinet, per tot molestas observatiunculas ad salutem contendere, cum liceat præteritis illis, recla ad scopum ipsum aduolarer Sateruditus est in lege Mosaica, quist Finis allt præ quis summam legis est assequutus. Porrò quod universam legis Mosaica uim compens ceptiest char. dio complectitur ac præftat, eft charitas, li modo ea proficifcatur ex corde puro, et animo Libi bene conscio, ac fide nescia fuci. Syncera charitas longe rectius dictat quid sit agen/ dum, quam ulla, quamuis multa, constitutiones. Ea si adsit, quid opus est legis præscri/ ptis:si nonadsit, quid confert legis observatio? Humana charitas, quoniam sæpe vitiata est affectibus, cum uita parum syncera frequenter cohæret, nec aliquoties plenæ fiduciæ elt. At euangelica charitas, nec fallit ulquam, nec flælitat, nec ab officio pietatis celfare no vit. Necenim aliò spectat, quàm ad Christi gloria, द्वां ad proximi salutem : nec ab alio pen det quam à Christo. Ab hoc scopo quoniam aberrant quidam, ideo pro solida doctrina A quibus qui Christi, spargunt sumos inanes, ac nebulas Iudaicarum quæstionum, quo uideantur esse dam aberrano præclari legis doctores, fefecginani loquacitate uenditant, cum interim caput eorū, quæ loquuntur, & de quibus affeuerant mira pertinacia, non intelligant. Siquidem uniuerfa Mosi lex, uaria alioqui & diffusa, in unum Christum colligitur. Huic cum lex ipsa defer sat, impudenter legis doctorem profitetur, qui contramentem illius eam interpretatur. Nequaquam uero hæc dicimus, quod Mosaica legem damnemus. Et scimus & fatemur egem elle bonam,nili quis ea parum legitime utatur. Abutitur autê lege,qui eam aduer. العام العام الم fus iplius l'ententiam interpretatur.Summa destinatio legis hæc erat,ut nos deduceret ad Christum. Bonam igitur legem sibi uettit in pernicië, qui per eam auocat à Christo, Qui perspicit ac discernit, qua parte lexad tempus data debeat Euangelio cedere, qua perpe tuum tueri uigorem, qui intelligit quomodo oporteat crassam eius literam ad spiritualem Euangelij doctrinam accommodare: qui intelligit ijs, quos Christi sanguis redemità pece Lex inflo non cati tyrannide, quick charitatis impullu, ultro plus præstant, quam lex Mosaica præscrivest posita bat, non esse opus uel metu, uel admonitu legis, ut uel arceantur à flagitifs, uel incitentur ad officium, huic nimirum lex bona est. Siquidem intelligit legem ad se non pertinere, qui per euangelium didicit,non folum neminem lædere,uerumetiam benemereri de hø/ stibus.Quorsum opus frenis aut calcaribus equo, commode spõtects currêtis Quos Chri ti spiritus agit rapito, ultro præcurrunt, ac uincunt omnia legis præscripta, ac semel grad tis affequuti iustitia, abhorret ab omni iniustitia. Proinde lex, que metu supplicioro detet get à flagitifs, non his utique condita est, qui volentes ac lubentes præstant, quod lex exigit, etiamli legis uerba non teneant. Quibus igitur instituta lext Nimirum ijs, qui ad naturæ le gem obsurduerunt, qui charitate uacant, ad omne facinus propensi, cupiditatibus suis fer runtur, ni legis repagulo coerceantur. Quæ si dederit impunitaté peccandi, moxadinge nium redeunt, palamos fiunt, quod intus erant, uidelicet iniusti, rebelles, impij, ac peccato res, irreuerentes, impurico, patricida, ac matricida, homicida, scortatores, padicones, pla giarri, medaces, periuri. Ad hac propensis Iudais, merito mina legis opponebatur, qua ab his quæ commemoraui facinoribus, servili præditos ingenio, metu mali coerceret, aut fi quod est aliud flagitif genus, quod inclytælegi euangelicæaduersatur, quam nobis non Que est settir Moses, sed beatus ille deus per unicum filium suum Iesum tradidit. Iacitant Iudæi legem duenangelin fuam, ut gloriofam, nos habemus glorioliore. Efferuntur illi autore Mose, nos iustius deo Christoc autore gloriamur. Prædicant illi legem Mosaica, quæ supplicis immania que dam facinora cohibet. Ego prædico legem euangelicam, quæ semel excludit omnes cupi ditates cum uera pietate pugnantes. Quis istis sit autor prædicandæ Mosaicæ legis, ipsi uiderint. Mihi certe concreditum est hoc uere magnificum & esficax euangeliu, quod les gis prasidio non indiget, & concreditum est non ab hominibus, sed ab ipso deo, no quod ego ullo pacto dignus mihi uidear, cui res tata committeretur. Non erat hoc meriti mei, Edbonitatis diuina, cui gratia habeo, quod mihi homuncioni imbecillo, & huic muneri

'Ý [5]

longe impari, robur addidit in gloriam Christi Ielu domini nostri: cuius negocium, ut so delis seruus bona fide gero, nec aliud laudis hinc mihi uindico, nili quod quemadmodi ille me fidum administratorem euangelicæ dispensationis existimauit, ita ego syncere citracis dolum uerfor in munere delegato, nequaquam iftos quoldam imitans, qui in Chrie sti contumeliam Mosaicam legem prædicāt, suo compēdio suæcig glotiæ servientes, non Iefu Christi. Fateor olim eadem me habebat cacitas, dum adhue patria legis studio tenes Qui prins rer. Eram maledicus in Christi nomen, eram persequutor adeo sæuus, ut nec à uiolentia · Nasphemus temperarem: non enim useg ad convitia solum, verumetia useg ad carceres, useg ad capína supplicia persequebar orietem euangelij gloria. Hactenus me nihil istis anteponosfortale sis hoc nomine sum illisanteponendus, quod hæc simplici legis studio, per errore & igno rantiam commili, nondum uocatus ad euagelij consortium. Istisemel professi Christum) tamen huius gloriæinuidi,& luæ nimium auidi,obltinata malicia, inutile Molaicæ legiø onus ingerunt Et ob id mei simpliciter errantis misertus est deus, cum isti magis indies ac magis excæcentur. Ego quo tum ardentius pugnabam pro lege aduerius Christum, hoc nunc animolius defendo Christi doctrinam aduersus legis assertores. Pro uehementi illo fludio legis abolendæ, successi & exuberavit gratia: pro fiducia legis, successi fiducia ev ga Christum: pro Iudaico odio, successit charitas erga mortales omnes, qua & exemplo Pidelis fermo & dono Christi sumus adepti. Non est quod reclament Iudæi, si dixi me sine legis auxi lio, ex impio & scelero lo factum hunc, qui nunc sum beneficio dei. Imò quod istis uides tur incredibile, certiffimis argumentis est indubitatum: & quod isti renciunt, idest omni studio & obujis, ut aiunt, ulnis amplectendum: quod Iesus Christus uidens legem inestid cacem elle ad perfectam falutem, ipfe factus homo uenerit in mundum, ut fua morte nos bis conferret incolumitatem, & nostræiniustitiæ pænas dependens, suam nobis largires tur iustitiam. Porrò quamuis patrix legis tenacissimus fuerim, tamé adeo me non eximo de numero peccatorum, ut inter hos uel primu elle me profitear. Non inficiabor impuris tatem meam, quæ redundat in gloriam Christi. Quo minus ego promereor misericordid sed ideo mi/ am, hoc illustrior est illius clemetia. Ego supplicio dignus eram. Et unde tandem uenit, ut fericordiaco, non solum condonatis sceleribus meis, Christus summam lenitatem in me declararet, ue fequutus rumetiam tot gratuitis dotibus locupletarets Quid aliuds quam ut hoc infigni exemplos ad similem spem ueniæ prouocaret omnes, qualibet prioris uitæ maculis inquinatos, mo do diffisi legis Mosaicæ præsidio, siduciam omnem constituant in bonitate Christi, quæ nunquam destituit nos uses ad uitam æternam. Ingentia promissa, sed autor certissimus. Diffidere delinet, quilquis Christum autorem cogitarit. Quod si hunc ut homine & crue cifixum aliquis posset contemnere, cogitet summum illum seculorum regem Deum par trem immortalem, inuisibilem, solum sapientem, præcipuü huius negocij esse autore, que per filiu nobis largitur omnia. Proinde nihil uideri debet incredibile, quod ille tantus pole licetur. Nihil est quod homines sibi uindicent ex hac munificentia singulari, cum illi solt debeatur omnis honos & gloria, no in certos annos, qualis fuit gloria legis Mofaicæ, fed in æuum omne. Decet enim immortalē immortalis honos. Quod dīxi ūerum est et ita res Hoe prece, habet. Itaq quemadmodi ego bona fide geto negoci à deo delegatum, ita precept in hoc prum unice tibi comendo fili Timothee, ur parentis exemplum imiteris, ut officio suscepto per omnia respondeas. Diuinii est negocium quod geris, nec humanis suffragijs ad istudascie tus es, sed oraculo iussuch dei. Sub illius signis meres, ab eodem uirtutis premia relaturus.  ${f V}$ ides quæ copiæ tug fidei cõmissæ sint,uides cum quibus aduersarijs res sit, nõ est cessa ${f r}$ di, no est dormitandi locus. Turpissimü aute ac nesariü sit desciscere ab eo, in cuius uerba iuraris, cuick femel nomen dederis. Ille te iudicauit strenuñ ac fidum ducem futurum: hoc enim nobis significauit afflatu suo Christi spiritus, cũ tubi manibus impositis, presbyterij comilimus autoritate. Fac igitur, ut & dei de te præiudicio, & nostræ de te fiducie costant ter respondeas, quo & ille ducê fortem collaudet, & ego filium germanti agnoscam. Egre gia militia est in qua versaris, eam fac gnaviter obeas: id fiet, si fidem obtineas syncera & inconcussam, fideica adiungas bonam conscientiam, ut neca dubites de promissis diuinis, Et bonam con & synceræ opinioni, uitæ integritas respondeat, Cuius tanta debet esse puritas, ut non soa scientiam lum probetur hominibus cæteris, uerumetiam apud deum animus sibi bene sit consciui

Fidei robur labefactant humanæ quæstiones, conscientiam uitiant humanæ cupiditates

Digitized by Google

dum

PARAPH, ERASMI ROTEROD. .. CAP. 1

dum qui Christi negocium agere uidentur, aliò spectant quam ad Christum. Porrò, duo hæcita fibi cohærent, ut altero labefactato, alterum quoque periclitetur. Etenim cuius elt insyncera conscientia, eius non potest esse syncera fides. Qui enim syncerum dici potest, quod mortuu est. Aut qui durabile est, quod uita spirituc uacat: Fit enim ut sibi per om Circa sidem nia male conscij, tandē & credere delinant, quæ de præmijs innocenter aut secus actæui, naufraga. metradit euangelica doctrina. Huius rei exemplum heu nimis ueru nuper conspeximus uerunt in Alexandro & Hymeneo, qui dum in euangelica prædicatione non tenent clauữ recta conscientia, in persidia scopulos impegerunt, semelos excussia salutifera professione, sic abrepti funt malarum cupiditatum fluctibus, ut manifeltis etia conuitijs in euangelica do carinam debaccharentur, adeo ut iam ciuilibus monitis lanari no pollent. Quos ideo, ceu putria med fententia refecui à reliquo Christi sorpore, ut saltem pudore probroce correcti discant ab impijs conuitijs temperare, minus a sint noxij cæteris, si sibi boni esse no possunt. Austeritate coercendi sunt, quorum eò progressa est impietas, ut lenibus rez medijs iam nihil agatur. Proinde, non solum dei de tua synceritate sudicium, non solum meum exemplum, no folum tua professio, datum com en Christo, uerum etiam horum abominandű exemplum debet animum tuum ad officij constantiam inflammare.

CAPVT

E Q V E uero satis est, ut ipse uaces crimine, episcopi partes sunt, & alijs quid facto sit opus præscribere. Ea debent esse eiusmodi, ut animo euangesico die gna uideantur. Porrò, qui Christum profitetur, eos oportet sogissime abes le à cupiditate uindictæ, à libidine nocedi, ab omni maleuoletiæ specie. Pro inde fac horteristuos, ut ipio statim diluculo pietatis officia Christick cul/ primitomnio

tum hinc auspicentur. Primum deprecetur deum, ut auertat omnia, quæ turbat, & inqui/ fieri obserse etant statu religionis, ac reipub. Deinde postulent ab eo, quæ faciunt ad negotium pieta/ tiones tis. & tranquillitate respub. Sub hæc aduerfus eos, qui perfequuntur grege Christi, nihil aliud, ĝi prælidiŭ i plius imploret. Poltremo pro his, quæ dei beneficio cotigerunt, agatur illigratiæ ac uotis implorentur, quæ nondű contigerunt. Atog hæc quide fiant, nő folum pro Christianis, uerumetia pro uniuersis hominibus, ne uideatur angusta Christiana cha ritas quali fuæ duntaxat fauens factioni, fed exemplo dei porrigat fe latifsime, ad bonos pariter ac malos, quemadmodum ille perfecte bonus, & omnibus quantum in ipso est benefaciens, folem fuum iustis pariter atque iniustis impartit. Per Ethnicos quoque ma gistratus deus largitur nobis publicam tranquillitatem: par est igitur & pro his gratias a/ gere, ac nobis incertum est an ille simulachrorum impius cultor, breui sit amplexurus Euangelium. Omnium itaque salutem optat Christiana charitas. Iudæus amat Iudeum, Profelytus Profelytum, Gręcus Gręcum, Germanus Germanum, cognatus cognatum: Non est hac euangelica charitas, uerum ea est euangelica charitas, qua pios diligit ob Christum, & impios diligit, ut aliquando resipiscant, & convertantur ad Christum. Sax crificant illi dæmonibus, ac uobis male precantur. Vos contra, Christi uestigijs inhæretis, qui quum fublatus in crucem audiret uirulenta probra, uel ipfo crucis fupplicio grae uiora, non regessit conuicia, non imprecatus est diras, sed ingenti clamore patrem intere pellauit, utillis ignosceret. Nec solum bene precandum est universo hominum generi, uerumetiam pro regibus, lícet ethnicis, & à Christi professione alienis, próque cunclis, qui iuxta publicum ordinem mundi, funguntur aliquo magistratu. Nec hoc uos moueat quodab his afrigimur, cædimur, in carcerem conncimur, occidimur. Milerendum por Hoc enim box tius illorum cacitatis, non retalianda malitia. Alioqui, nec illi fient meliores, & nos der num est er linemus effe Christiani. Hac ratio uelut imprimis efficax, placuit Christo, qua uoluit omnes ad le pellici. Quod si sunt in quos perit nostra charitas, non ideo desinemus esse nostri similes. Habet & hic mundus ordinem suum, quem non expedit à nobis perturba ri, quorum est ubique paci consulere. Potestas & autoritas illorum aliquousque seruit diuinæiustitiæ, dum coercent supplicijs facinorosos, dum metu pænæmalos utcunque continent in officio, dum latrocinia compelcunt, dum armis suis tuentur publicam par cem, dum legibus rempublicam moderantur. Hæc tamet li non faciunt amore Christi, tae men non expedit in commune per nos turbari Reipublicæ statum, ne seditiosa uideas tur euangelica doctrina, iam'que incipiamus esse inuili, non quod Christum profiteat

murs sed quod publicam tranquillitatem labefactemus. Quod si quando abutatur in nos fua potestate, Christianum est obliuisci malorum, & meminisse beneficij. Hoc illorum po testati, hoc præsidiis & armis debemus, imo hoc deo per illos debemus, quod à seditioni bus, quod à latrociniis, quod à bellis tutis liceat tranquillam ac placidam ultam agere. Meminisse decet, quantum malorum mare secum inuehat belli tumultus, quantum commoditatum habeat pax. Multa mala fuadet egeftas rerum neceffariarum. Pax adfent In omni san ubertatem. In pace locus est pietati, bellum impietatem omnë docet. Amat nostra profes ditate er car sio castitatem, in bello cuius est tuta pudicitia? Quod si plerica pacis beneficio ad impias stitate cupiditates abutuntur, nos tamen publica tranquillitate ad dei cultum, ac morum integri tatem abuti debemus, interim principibus obsequentes in omnibus, que uel recle præd piunt pro suo officio, uel afflictos nos tantum reddunt, non etiam impios. Adimunt pecu niam, at nihil decessit pietati. Onerant copedibus, at no distrahüt nos à Christo. Occidut corpus, transmittunt ad portum immortalitatis. Tum uero noceant, si nos efficiant aua/ ros, si mortis pauidos, si uitæauidos, si ambitiosos, si uindicae cupidos, si Christo diffiden tes. Principibus igitur nec turpiter est adulandum, nec seditiose repugnandum. Quodsi quando pietas euangelica postulabit, ut illorum iussa spernantur, ea moderatione facien dum est, ut intelligant id a nobis fieri, no ipsorum odio, sed studio pietatis. Neg uero hac eo animo moneo, ne cum fimus mundi præfidijs impares, potentiam illorum in nos malo nostro prouocemus, sed ut hac lenitate Christum principem nostru referamus, qui cum unus plus posset universis huius mundi satrapis ac monarchis, tamen tolerandis malis, quam repellendis, aut regerendis orbem asserere maluit. Maluit beneficentia uincere, quàm uindica, maluit mederi, quàm perdere, maluit allicere, quàm opprimere. Hac ratio ne vicit ille, lic vilum est patri, ut triumphum reportaret filius. Hunc imitemur oportet, si nostras preces, si nostras uictimas illi gratas & acceptas esse uolumus. Nobis ille servator esse maluit, quam ultor, magna lenitate tulit impietatem nostram, donec resipisceremus. Qui omnes Quod in nobis factum est, idem cupit, ut est immense bonitatis, in omnibus si fieri possis, bomines nult accidere. Seruator est omnium, neminem à salute excludit, lucem euangelicam affert om faluos fieri nibus. Qui repellit, qui se subducit, sibijpsi cæcitatem imputet: qui perit, suo uitio perit. Quidenim faciat medicus, si ægrotus renciat falutiferum pharmacum : Certe per illum non stat, quo minus omnes homines salutem adipiscantur, ac depulsa ueteris uitæ caligie ne, ad euangelicæ ueritatis lucem accedant. Christus est ueritas, hunc qui agnoscit, inco/ lumis erit, à quocung uitæ genere huc accesserit. Eadem salus ab uno, per unum offertur omnibus. Nihil est hic quod sibi Iudæus ceu proprium uindicet. V nus est deus, no pecuv liaris huic aut huic genti, sed omniũ ex æquo comunis. V nus est, qui genus humanữ deo reconciliat, deus & homo Christus Iesus. Decuit enim, ut qui inter deum & homines arbi ter concordiæintercederet, cum utrifæ haberet aliquid comune, & deus apud deum in-Mediator dei tercederet,& homines homo reduceret in gratiam. Cur huncaliquis libi proprie afferit: community by pater omnium communismilit hunc feruandisomnibus, si is femet impendit redimen dis omnibus, par est & nos modis omnib. adniti, ut illius mors ex æquo prosit omnibus. Quod si pro ethnicis quom mortuus est, cur nos pigeat pro illorum salute litare deo pre/ cibus: Quod si quando fuit ambiguữ, an Christus etiam gentibus uniuersis redimendis uenisset, certe nunc palam est, & ipsa re comprobatum, Christi mortem no minus ad gen tes pertinere, 🛱 ad Iudæos. Datum est olim aliquid pertinaciæ Iudeorti, ne causari possent se fuisse spretos aut reiectos, at mox deus voluit omnibus esse testanssimű, nullű prorsus elle gentis, aut luper l'itionis, aut conditionis discrimen confugientibus ad euangelica do in quo posi, cirinam. Huius rei deus me potissimti præconem esse uoluit, In boc uoluit legatione sun, tus fum ego gi, cum cæteri apoltoli prius contanter atchægre gentes admilerint ad euangelij gratiam. Negs delunt & hodie, qui negetaditum ad Christi beneficiü, nisi per legem Mosaica. At mihi Christus & prædicatoris & apostoli mandauit officis, ut omnibus absc legis præsi dio prædicem falutem æternã, quam ipli foli debeamus acceptă ferre. Non mihi falfo fuz mo hanc autoritate, Christus ipse mandauit. Neg uanti est quod prædico, imò uera sunt que loquor, ut doctor gentin hac pradico. No arrogo mihi fumos magnifici tituli, quod

folent pleudapoltoli, re ipla me comprobaui gentiti apoltolum, non Molaicas confitue tiones illis ingerens, ut isti, led fidem euangelicam, non nebulas inanium quæstionti illis

Digitized by Google

offundens

offundens, sed puram ac simplicem ueritatem, ea docens, quæ proprie saciunt ad ueram pietatem potius, quàm ad quæstum, aut inanem ostentatione. V tigitur ad id quod instituera, nostra sese recipiat oratio, uíros precari uolo, non solu in ecclesia, uerumetíam ubio cuncs res postulat. Iudæi non appellant deum, nisi Hierosolymis. Samaritani precatur in montibus, aut lucis: Christianis omnis locus purus ac sancius est ad immolandas precum uiclimas, Nulquam existiment non esse templum deo sacrum, ac ceu uiclimã oblaturi, pu ras manus ubiuis attollant in cœlum. Non est quod desiderent propitiatori ut fancium sanctorum. V ndecuncy precantes deus exaudiet. Nec est quod morentur hostias Iudais cas, aut ceremonias aut sacrificium. In his sacris sibi quisq sacrificus esse potest. Non ex pectat deus pecudem, aut suffitum aromatum, gratissimum illi sacrificium est, purum uo tum, è puro pectore profectum. Quantum cun cu le lauerint Iudzei, tamé impurze funt illo rum hostiæ. Deo puræsunt manus, uel illotæ, si pacatus sit animus, si nullius iniuriæ mez mor, si nulli male uolens, si nullis libidinis, avariciæ, aut ambitionis sordibus inquinatus. Hæc est puritas & mundicies, quæ diuinis oculis commendat Christiani uiclimam. Hac similiter & fibi litari cupit. Iam ad exempli uirorum precentur & mulieres. Si quid est in animo mu mulieres liebrium affectuum, id prius effciant, pro ludaicis purgationibus, morum innocentia ad ferentes, ad hanc uiclimam, animi non corporis cultum adhibeant, non nuditate corporisuirorum oculos ad libidinem folicitantes, sed amichu teche, & eo amichu, qui modesti a, qui pudorem, qui pudicitiam præ se ferat. Absit autem ut Christianæ mulieres, eo cultu prodeant in coetum facrum, quo uulgus profanarum mulierum solet ad nuptias, aut thea trum exire, quæ se multo studio prius ornat ad speculum, arte contortis crimbus, aut aux rointerrexto, aut pendulis ab auribus collo ue margaritis, aut alioqui holoserica purpu rea'ue ueste, quo simul & formam spectatoribus lenocinio comendent, & suas ostentates opes, tenuioribus suam inopiam exprobrent. Quin is sit potius Christianarum habitus, sed qued dee qui uitæ respondeat, qui dignus uideri possit sis mulieribus, quæ ueram pietatem ac Dei cet mulieres cultum profiteantur, non oftetatione divitiarum, sed benefactis, quibus opibus unice de lectatur deus. Cuius oculis foedum est, quod mundo uidetur splendidum ac magnificum. Etquonia is sexus alioqui uitio loquacitatis obnoxius, nulla re magis ornatur, quam fi lentio, decet ut quod habitu profitentur, re quoch præstent, & in cottu uitorum discant, non doceant, sequantur non præeant, necs quicquam autoritatis oftentent apud maritos, quibus debent modis omnibus esse subditæ: ne si semel relaxatis pudoris habenis cæpe/ rint in publico cœtu perstrepere, congressus ille uester, que moderatissimu esse decet, tus multu confundatur. Virorum est in cœtu loqui, præsertim si quid habent, quod docere possint conducibilead pietatem. Porrò quantum sua quisque uxori domi permittat, ipseul Docere autem derit. Ego in costu promiscuo non permitto mulieri cuiqua, ut docendi partes sibi uindi, non permitta cet, etiam si habeat quod doceat, ne semel aperta fenestra, sexus imbecillis audacia sibi su mulieri mulieri matineqs concedo, ut quicquam autoritatis usurpent in maritos, quos sic amare debet, ut nihilo secius reuereatur. Sileantigitur, et quod à uiris dicitur, reuereter auscultent. Agno scant ordinem naturæ. V tanimi est imperare, corporis parêre, ita uxor debet à mariti nu tu pendere. Cur inuertimus ordinem Dei: Prior conditus est Adam, mox huius gratia condita est Eua. Cur quod deus prius esse uoluit, impudentia faciat posterius: Deinde quod ad lapfum attinet, Eua prior est seducia, serpenti credens, & illecia pomi lenocinio, neglexit præceptum Dei. Vir neque serpentis promissis neg pomi illecebra decipi por tuillet, sola charitas uxoris pertraxit ad perniciosum obsequium. Qui conuenit autem, ut quæsemel marito suerit magistra prævaricandi, nunc sibi in pietatis doctrina priores uindicett Agnoscat potius ueterem illam imbecillitatem sexus, cuius non sunt penitus abolitæ reliquie, etiam si culpa per baptismum est condonata. Agnoscat et dignitatem & robur masculi pectoris, ac sat habeat, quod que olim fuit dux ad impietatem, nunc comes fitad pietatem: & quæ olim præcessit ad exitium, nunc sequatur ad salutem. Neque enim saluabitan sic dencimus muliebrem sexum, ut illum a consortio salutis excludamus. Est & mulieri autem sua functio, in qua si syncere uersabitur, consors erit salutis. In concione non est quoda/ gat. At domi est quod agat, quod salutis præmium emereatur. Quod olim in seducio marito commissum est, id liberis gignendis, reclect educandis sarciat. Id fiet, si totis ui tibus adnitatur, ut quos semel marito genuit, rursum per sidem gignat Christo. Si sic

formet primam ætatem, ut charitate, ut sanclimonia, ut pudicitia, cæterisch uirlutibus Christo digni uideri possint. Magnam rem præstiterit mulier, si probam ac uigilantem matremfamilias præstiterit. Quod dixi, pro indubitato debet haberi.

Si quis episco patum desiv



Tque hæc ferme sunt, quæ præscribes citra discrimen omnibus, Porrò ma iora specianda sunt in his, quos sudicabis esse production estenim, ut qui honore præcellit, præcellat & urrtutibus. Fortasse dignita/ tem appetunt multi, sed interim non secum expendunt, quantu solicitudi nis ea dignitas habeat adiunclum. Qui munus episcopi non ob aliud cons

cupiscit, quam obambitionem, aut quastum, aut tyrannidem, rem perniciosam sibi con cupiscit, non satis animaduertens quid sibi uelit Episcopi uocabulum. Siquidem episcor pus non tam dignitatis est nomen, quam functionis, quam offici, quam follicitudinis: los nat enim inspectorem & commodis aliorum ulibus es prospicientem. Itaes hoc qui intelli git,& episcopi munus expetit, non alio speclans, quam ut prosit quam plurimis, honesto quidem ille desiderio ducitur, exercende uirtutis materiam concupiscens, non honorem.

Oportet enim Quem tamen illi non committes, nisi compereris dotibus predituepiscopo dignis. Quod episcopum ir, quo certius iudices, en tibi simulacrum ueri episcopi paucis adumbrabo. Primum oporr reprehensibi, tet ea esse uitæ integritate, ut nihil omnino criminis illi possit impingi. Non enim conue, lem effe nit, ut qui se cæteris profitetur magistrum & exactorem innocentiæ, ipse uita moribusch non præstet quod docet: & qui pro suscepto officio debet libera fronte peccantes argues re, committat in quo sit arguedus. Quis enim credit doctori, cuius oratio pugnet cum uie tar Quis feret increpantem, in quouidet, aut eadem, aut etiam grauiora flagitiar Vt om/ nes integri fint & innocentes, optari citius potest quam sperari. Certe magni refert, utu nus, à cuius magisterio pendet populus, uacet omni crimine. Deinde quoniam in episco po pudicitia magnam habet commendationem, si no continget qui uoluptatem hancin Vnius uxoris totum contemnat, illud certe spectandum, ut fuerit, aut sit unius uxoris maritus. Primum uirum matrimonium gignedæ proli datum uideri potelt.at repetitum coniugiū, non caretetiam apud ethnicos intemperantis animi suspicione. Ceteris nihil obsto, quo minus iterentima trimonium, si minus sibi temperant. Durius est hoc, qu'am ut ausim exigere à tota multitu dine. At decet episcopum in tantum abesse ab omni crimine, ut uacet etiam omni crimi nis suspicione. Præterea, qui unus tam multis prospicit, eum oportet esse sobrium acuigi lantem. Speculator est, & periculum undique imminet. Non licet esse socordem, quoquo uerlum uigiles oculos circüagat oportet, ne qui din lidiator ille, duce dormitante, de Chri sti castris intercipiat. Ad hæcin omniuitæ consuetudine præ se seret grauitatem, alienus ab omni leuitate, ac morum ineptia, quæ minuit, & eleuat doctoris reuerentiam, & autoritatem. Neg uero satis sit, si se come ac benignum præbeat erga suos, curare debenutho spites etiam illius huma nuatem ac beneficentiam experiantur, quo latius sese spargatho nestæ samæ fragrantia. Verum ut has uirtutes habet cum plerisce communes, ita illud in epilcopo peculiariter spectandum est, ut appositus promptusci sitad docendum, non fa bulas Iudaicas, ac superciliosam turgidames mundi huius philosophiam, sed ea quanos vere pios, uereck reddant Christianos. Primü autem boni doctoris munus est, ut sciat que funt optima. Proximum, ut libenter, ut placide, ut affidue, ut amanter, ut ableg supercilio, ur tempeltiue doceat. Talis est enim euangelica doctrina, quælenitate uincat, non clamo ribus, quæ si quando etiam iritata peccatis malorum nonnihil fæuire cogitur, tamennun quam oblinifeitur Christianæ charitatis. Absit autem, ut doctor enangelicus ad exeplum eorum, qui uino feroces debacchantur, sæuiat impotentius in errantes, aut lingua conui ciatrice percellatanimos eorum, quibus paterna lenitate mederi potius debuit: sed in his omnibus mansuetudinis ac moderationis Christianæ meminerit, quæ non paulo estettiv cacior ad corrigendos homines, quam fæuitia. Abhorreat autem à contentione, ne uidea tur odio, non amore facere, quod facit. Charitas emendat, contentio iritat. Abhorreat ab auaricia, ne uideatur pietatem ad quæstum simulare. Postremo uis scire quomodo se ge sturus sit in negocio publico: considera quomodo domi rem priuaram administret. Si 🕪

Qui domi sue lic præstat uigilantem patremfamilias, si omnia in officio continet, si liberos habet moth bene presit geros dictor audientes, si sic institutos, ut ingenuo pudore, moribus compositis testen

tur

sur sanctam educationem parentis, bona spes est fore, ut publicam omnium curam gna/ uiter gerat, qui in administratione rei domesticæ specimen egregit sui præbuerit. Nihis enim aliud est domus quam parua respublica, nec aliud pater familias, quam exiguæ ci/ uitatis regulus. Sic & mundana prudetia, eos demű censet idoneos, quibus maiora reip. munia committantur, si qui minora cum laude gesserint. Porrò qui sperare possis hunc totius ecclesiæ cura bene gesturu, qui priuatæ domui suæ no nouerit præesse: quomodo curabit tam multas, qui uni curandæ no suffecerit; quo pacto prospiciet multitudini tan tæ, qui tam paucis nescierit prospiceres an is bona fide curabitalienos, qui suos indiliz genter habuerit an utilis erit congregationi dei, qui humanæ congregationi no potue/ rit esse utilis slam & illud spectandum in deligendo episcopo, non solu quam integre se Non neo/ gesserit in priuatis officijs, uerumetia quam pridem ad Christi professionem accesserit. Phytum Baptismus quidem inserit hominem corpori Christi, sed perfecta pietas non ita repente contingit homini. Baptilmus aperit aditu in eccleliam: ueru hic superest, ut pro se quisque certatim cotendat ad sanctimoniæ metam. Per baptismurenascimur, sed reliquum adhuc est, ut multo temporis progressu, magnitudine & robur colligamus, quotidianis auctibus pietatis grandescentes in adultam ætatem. Proinde cauendum, ne neophytus, hoc est, nuper in fidei contuberniù ascitus, tanto negocio preficiatur. Bona plantula est, sed etiamnữ tenera, & grandi fortalsis oneri sustinedo impar. Periculü est aut, ne si rudi, nec fatis adhuc in religione cofirmato, nouus honos accesserit, efferat in superbia, sibio perniciose incipiat placere, uelut ob hoc ipsum cooptatus in grege religionis, ut religio ni præesset; fiato, ut irretitus diaboli laqueis, quos illeuarios tendit, sed nullos insidiosi/ us, quam ambitionis, fastidiosius sele gerens in honore mandato, no effugiat hominum maledicorum calumnias: qui sic interpretabuntur, eum hoc consilio ambisse Christia nismum, ut qui inter suos humilis erat, inter Christianos honore præcelleret. Feliciter, inquient, nos reliquit, habet mutate religionis præmium, maluit episcopus esse Christia nus, quam priuatus apud nos degere. Ab hac suspicione tutus erit, qui multo tempore ueræ pietatis ac modeftiæ luæ lpecimen dederit. Nec audiā, li quis mihi dicat, quid mea si obtrectet ethnici: satis est si meis prober. Mihi uero istud in episcopo haud quaquam satis est, cuius fama adeo oportet ab omni criminis suspicione puram ac illibatam esse, ut parum sit bene audire apud suos, quibus propius ac domestice notus est, nisi probes tur & exterorum testimonio, qui cum ueram huius pietatem intueri no queant, quam/ uis etiam mali speciem rapiunt ad calumniam. Itaq modis omnibus cauendum, neuel his qui funt à nostra protessione alieni, detur ansa calumniandi, néue non dicam flagi/ tium, sed falsum etiam probrum probabiliter possint obijcere. Siguidem ut & illi de no bis bene sentiant, non solum hoc habet fructus, quod facit ad gloriam Christi, uerum/ etiam quod facilius relipifcent ab impietate sua, si de nostra pietate bene senserint. Iam Diaconoi uero, quonia admissa ministroru recidunt in infamia autorum, non sat suerit dispicere, similiter cuius modi sit is, que asciscis ad episcopi munus, uerumetia quos habeat aut allegat sibi familiares ac ministros, qui sunt uelut episcopi membra. Hos oportet omnibus modis respondere suo præsuli, toto uitæ habitu graues ac copositos, alienos ab his uitijs, quizbus famuloru uulgus esse solet obnoxiu. Ne sint bilingues, ne multo uino dediti, ne sorz didis lucellis inhiantes. Qui lic initiati lint mysterijs euangelicæ fidei, ut ipsa uita testen tur sese non in gratia dominoru, sed exanimo pureco Christianos essenam professionis synceritate arguit morti innocentia. Nec his tamen protinus uelim comitti rerum sacra rum administratione, ueru ubi multo iam tempore illos exploraris, ubi diu post acceptu baptismum uitam innocenté egerint, ac tales se prebuerint, ut nullum crimen illis possit impingi, tum demum rebus facris tractandis admotteantur. Quin & ab episcoporti ac Mulieres diaconortiuxoribus similem exigo uitæ modestia atquintegritatem, quod hæ quoque, similiter niant in aliquam partem ministerii, & harumores maritorum moribus imputentur, aut corum etiam quibus ministrant. Absint igitur à uulgarium uxor uitijs, ne sint leues, aut ineptæ, ne obtrectatrices, ne intemperantes, sed sobriæ; ne futiles aut lubricæ fidei, sed fideles & constantes in omnibus. Porrò diaconorti castitas in hoc respondeat episcopo rum uitæ, ut ipli quog fint monogami, ne repetitum matrimonium fuspicione aliquam præbeat intemperantiæ: & in liberis honeste instituendis, propriac familia diligenter admini Tom.7

administranda specimen sui dederint, quales futuri sint in sacro ministerio. Quanquam enim inferior est functio diaconorum functione sacerdotum & apostoloru, tamen quis quis in hoc ordine sele gnauiter integrech gesserit, ad excellentiora munia gradum non mediocrem libi facit, dum & libi nota pietas magis fidit suo robori, & ex recle gesto of ficio cateri maiorem fiduciam concipiunt, ut eueclus ad altiora munera fidei euangeli cæseipsum etiam uincat integritate, uigilantiach. Habet enim & Iesu Christi politia ma gistratuum gradus & ordines quosdam, quoru primus est diaconoru, secundus presby. terorum siue episcoporti, summus apostolorti. Atquit in republica profana uocaturad præturam, qui in ædilitate strenue se gesserit: rursus à prætura ad tribunatu, aut consula, tum, qui illic quoq uicerit seipsum: ita diaconi functio declarat, qui sit sacerdotis autapo stoli loco dignus. Hæc tibi scribo fili charissime, non quod desperem me rediturum ad uos,imò spes est fore, ut breui reuisam cœtũ uestrum: sed tamen si quid inciderit, utse rius cogar uenire & sperem, uolui interim te literis meis esse commonitum, ne nescias, quomodo uersari debeas, non in templo Iudaico, sed in domo dei. Cur enim non sicap pellem Christianam ecclesiam, quæ deo ujuo consecrata dicatachest, nec ullis errorum, aut persecutionum procellis unquam demolienda, cum sit columna & sirmamentu ueri tatis. Habuit olim Hierosolymitanum templum suam uenerationem, habuit suos saceri dotes, habuit ritus, & uiclimas suas. Hoc est templum illo multo sacratius, non umbris, ac typis cœlas mysteria, sed pro Cherubim, pro malis punicis, pro tintinnabulis, pro are ca, pro similibus ænigmatibus, solidam, uerece Euangelica ueritatem nobis ostendens. Ne mireris igitur, si nihil hic audis præscribi, qualia magno studio leuitis, ac sacerdotie bus præscripsit Moses. Nihil est quod eas umbras desideremus, quum id nobis patese/ cerit deus, cuius gratia totus ille mysticus apparatus ad tempus fuit institutus. Nihilest quod ludæi mirētur aut iactent arcã, aut quæcüçs claudebāt lancta fanctorü, fi ad noftra Et manifeste mysteria coferantur. An illoru secreta precipua aliqua ueneratione mereantur, ipsi uide magnum est rint. Certe extra controuerlia est hoc euangelicç pietatis mysteriu, quod nos semelabo pietatis sa/ mni superstitione liberat, longe maximű else in hoc téplo, quod per universum orbé pa cramentum tet. No ostenditur mensa aut arca aut immolatu pecus, sed ostenditur ac prædicatur ipse Christus, qui antehac ignotus & abiectus, nunc adeo palam factus est, ut homo etia iuxta carnem conspectus,& contrectatus sit ab hominibus, suxta spiritü tantam accepent potestatem, ut abolitis omniti peccatis, per solam sidem cotulerit, & conferat iustitiam, quam lex præstare non poterat. Et adeo non est cœlatũ hoc mysteriũ nostrum, ut angell cis etiã oculis fuerit admirandum, occinentibus gloria in excelsis deo, & in terra pacem hominibus, bonă uoluntate. Catera mysteria desinüt esse ueneranda, si fuerint euulga ta: hoc palam prædicatű est, non folum Iudæis, uerumetiã gentibus. Nec fuit inesticax prædicatio, quod præter naturæ ordinem uidebatur omnibus, quod nulla philosophia, aut facundia mortalis perfuafura fuerat, hoc orbi toti prodigijs attestātibus perfuafit fim

Spiritus aŭt manifeste

sinamus inania ludæorū præscripta.

Aec eò studiosius inculco, quo magis metuo periculum, quod non iam am/ biguis colligitur coiecluris, cu ipfe spiritus, futuroru præscius, per eos quos afflauit, clare certock lignificet fore, ut extremis temporibus exoriatur qui dam, qui desciscentes à synceritate fidei euangelice, ad ludaismi quendam relabantur, in his rebus constituentes cardine pietatis, quæ adeo nihil hav

CAPVT

bent momenti ad pietatë, ut frequenter etia officiant, ac rebelles spiritui Christi, magis auscultent spiritibus impostoribus, auersich à docirina ueri dei, præbeant aures atch anie mos doctrinis dæmoniorum, qui fichæ specie pietatis loquentur ea, quæ sunt ab euange

plex Euangelij sermo. Postremo post crucis supplicia, propria uirtute reuixit, ac palam famulantibus angelis, ascendit in cœlos: nimirữ indicans, quò nostra spes sit omnis con ferenda. Quid hoc mysterio sacratius: quid sublimius: quid certius: aut euidétius: Hoc fiuere credimus, hoc fi digne uiuimus, quid est quod posthac ad Iudaicas cõstitutiuncu las respiciamus: Tenemus uerę pietatis mysteriū, cur ad ea deflectimus, quæ plus habēt fuperstitionis,& pietatis: Si peccatis oneramur; hic est certissima peccator& remissio, Si doctrină requirimus, hic est uere pietatis regula, qua sequamur: si premiu spectamus, hic est immortalitas, ad qua euchamur. Hac igitur religione contenti mi Timothee, ualere

lica ueritate aliena, atcg apud limplices lele uenditabūt perlona lanchimoniæ, cum apud deum habeant coscientiam insynceram, multis mundanarum cupiditatu notis foedam ac notatam copunchames. Huiulmodi cum intus madeant liuore, odio, auaritia, ambitione, cæteriscs morbis, qui uel ex diametro pugnant cum uera pietate, tamen ut noua quadam & admirabili doctrina sibi pariant opinione pietatis, ad Essenorum exemplum prohibebunt legitimo matrimonio iungi , quali deo non fit honorabile connubiữ cafte feruatum, ac thorus immaculatus, fect pro dis haberi postulabunt, quod cœlibes agant, alijs innumeris uitiorū peltibus infecti: denig non tam liberi a libidine, & ab uxoribus. Quin & ad Iudaicum escaru delectum conabuntur homines reuocare, quasi cibus ipse quicquam habeat impuritatis, cum omne ciborum genus deus in hoc parauerit, ut his ad corporis necessitatem, uires de sarciendas moderate utamur, pro sua benignitate graz tias illi agentes, quicunque pro Mofaica lege euangelicam fidem fumus amplexi, qui és discussis Iudaicarum superstitionum nebulis, ad lucem ueritatis adducti, cognouimus quicquid ab optimo deo conditum est, id natura sua bonum esse, si quis ut oportet, & ad quod conditum est, utatur. Nec ullum esse cibi genus abominandum, aut renciendum, quod uelut à benigno deo datum percipitur cum gratiar actione. Iudæor ista uox est, non Christianorum, hoc cibo ne uescitor, hoc corpus ne contingito, hac ueste ne utitor, hoc die ne illud, aut illud agito. Nihil enim in rebus conditis impuru, aut immundum, fi purus ac mundus sit utentis animus. Quod etiam si quid impuritatis haberet cibus, ta men hymnis quibus ante cibum laudatur diuina largitas, facrisca uerbis, ac precationi/ bus sanctū purum redderetur, quod prius erat immundum. Hos fumos offundunt po pulo, qui Christi negociù insynceriter gerunt, imo qui suu agunt negociu. Tu uero reie Hec propo clis huiusmodi nænijs, ea suggeres fratribus, quæ a nobis didicisti, bonum ac syncerum nes fratribus Christi ministrum ages, integra fide dispensans illius doctrinam multum abhorrentem ab istorum præscriptis. Ido eo magis te facere conuenit, quodad Euangelicam doctri nam uocatus es, nõ iam ætate prouecla, quæ folet ad res nouas ægre deflecti, sed ab ipla adolescetia in fide Euangelica, bonach doctrina es velut enutritus, ut assiduitas habitum ac robur debuerit addere,nec polsís tui difsimilis effe in eo, quod hactenus coltanter es secutus. Hanc igitur dignā euangelio doctrinā proponito tuis, cæterum aliorū friuolas & aniles fabulas, quas, ut alienas à mysterijs euangelicæ fidei, recle profanas dixerim, reijce, magis hoc agens, ut temetiplum exerceas ad uera pietatem, qut cum loquacilsiv mo simul & pertinacissimo hominu genere uerbis digladieris. Vera pietas, que in ani mis sita est, rebus exteris crassis en dissiniri, nec prescribi satis potest. Namieiuniu, is exercitas aut delectus ciboru, aliaci id genus, etiamsi quando pro tepore lococi uidentur nonihil utilitatis afferre, quod corpus præparentad officia pietatis, ea tamen utilitas negs perpe tio tua est, nece ita magni momenti, si coferatur ad animi pietate. Imò fere fit, ut ex observa tionibus huiusmodi nascatur pestis uerę germanæ pietatis. In loco utile est ieiuniū, rur fum idem alias pestiferu. Huic salutaris erit uigilia, illi capitalis & noxia. Nonnunquam coducit quiete transmittere sabbatu. Rursus existet aliquid, in quo sit impietas ociu age re, cum charitatis officium desiderat proximi necessitas. Cæterum Euangelica pietas, quæ nititur syncera fide, uerack charitate, nullo non tempore, in nulla uitæ parte non est utilis, quæ compendio profitetur quicquid uel in præsenti uita sit expetendum, uel sper randum in futura, adeo ut non sit opus ullum aliunde præsidium uenari nobis. Quod di co uerum est & indubitatum, planeco dignum quod ab omnibus recipiatur. Reipsa docemus & sentire nos, & fabulam non esse quod loquimur. Alioqui quæ res nobis per/ suaderet, utuolentes ac lubentes perpetiamur erumnas huius uitæ, ut ab impijs illatas plagas, carceres, mortes, forti feramus animo, nili quod & hic prælidiū cœleste, & post hanc uitam speramus immortalitatem, atque hanc spem fiximus, non in Mose, aut alio quopiam homine, qui destituere possit spem nostră, sed in deo uiuo, qui & mortuis pole fit opitulari,&'à quo falus proficifcitur cum universo hominum generi, tum vero præci pue fidem Euangelica amplexis, Hac constanter ac fortiter præcipe ac doce, sic ut epis scopi præte feras autoritatem; certus hanc esse doctrinam ab ipso Christo profectam. Neg est quod iuuenis, licet in re tanta, uerearis, aut cedas improbitati diuersa docenti/ um. Alibi sit humanitati locus, hic ubi salutis periculum uertitur, proferenda est autoriz

tas. Neg spectadum est, quot annos uixeris, sed quod munus geras. Hic senex est, quis quis uite integritatem, quisquis morum præstat gravitatem. Nece periculum est, ne quis despectui habeat iuuentute tuam, si talis fuerit tua uita doctrinach, ut qui Christum profitentur, in hac uideant exemplar euangelicæ pietatis. Si in omni sermone tuo perspexe rint sanctæ mentis imaginem, si in uitæ cosuetudine animaduerterint modestiam ac pu ritatem, si in præstandis officijs senserint episcopo dignam charitatem, si in perferendis malis conspexerint animum deo fidentem: denicy si ubicy uiderint te ab humanis cupi/ ditatibus immunem, iam dudum te facile pro sene uenerabuntur. Spes est fore, ut te bre ui uideam, tibi non solum monitis, uerumetiam officijs auxilio futurus. Interea dum abe sum hoc magis inuigila officio, quo nostram absentiam sarcias. Pro nostra uoce sit tibi facra lectio, iuxta eam doceto, si quid errabitur: iuxta eandem exhortare, si quos uideris cessantes. Hæc sunt præcipua episcopi munia. Suscepto muneri respondeas oportet, de tibi non temere mandatű est, quemadmodű quidam seipsos faciűt apostolos ac presby. teros. Te non ambitus aut hominű fauor, sed diuinus spiritus per ora prophetarű signi/ ficans dei uoluntatem ad id muneris delignauit, ac mox presbyteror uttoritas rite tibi impolitis manibus, episcopi functionem delegauit. Porrò diuini muneris est, quodhis dotibus instructus sis, quæ te declarent hoc honore dignum. Proinde duplex tibi cura incumbit, ut & dei beneficio & autoritati mandatæ respondeas. Non est ociosa aut deli cata professio: uigilantiam & assiduitatem postulat. Hæc igitur fac mediteris, in his esto, hæc continenter agito, ut ex uita pariter ac doctrina tua nemo non uideat populű reddi meliorem. Primu iple talis esto, qualem oportet: deinde doctrina sancia, sancia uita com mendabit, præsertim si id facies costanter ac perseueranter. Veritas enim perpetua est: Simulatio temporaria. Hæc si præstiteris, geminum capies fructum, primū seruabis ter ipfum recte funges officio delegato: deinde feruabis & eos, qui tuc doctrine aufcultant Qui recte docent,& impie uiuunt,ut alijs fint utiles,certe fibi perniciofi funt. Cuius att & uita & doctrina est insyncera, is bis nocens & sibi conciliat exitium, & alios in perni CAP.

Vanquam autem à synceritate doctrinæ nunquam est dessectendum, tamen ad medendum humanis erratis, non mediocre momentum habet lenitas doz centis, aut admonêtis. Sic enim est tuenda autoritas episcopi, ut absit tamen ab omni specie tyrannidis, ido ubios præse ferat, quicquid agit, iuuandi suz

dio agere se, non odio. Proinde quoscunco comitate, lenitate potes sanare, non expedit asperitate percellere. Facilius obsequitur admonenti, qui se sentit amari ab eo, qui mo net. Et sic est ferme hominis ingenium, ut malit duci quam cogicac non raro blanditijs obtineantur, quæ fæuicia non possis efficere. Itaq pharmacum reprehensionis pro cu iusque ætate statuck est attemperandum. Quoniam autem non solum apud omnes na/ tiones bene moratas, uerumetiam in ecclefiis receptum est, ut ob prudentiam, usum & re rum,& coercendam iuventutis lasciviã autoritas deferatur ætati provectæ, si quid forte deliquerit senior, ne ex suspicione, aut delatione qualibet, sæuis uerbis in hunc detones, neadmonitionis asperitas fructum expetitu excludat. Bis enim molekum erit, si & con tumeliosa sit admonitio, & à iuuene profecta. Quin potius seruata reuerentia ætatis, sic exhortare quali parentem erranté uelis admonere. Iuuenes item iuuenis, ut fratres ad mone, erga quos debet esse liberior correptio, sed tamen quæ charitatem præ se ferat. Anus tanquam matres, reuerentius ac blandius admone, nimirum ætati deferes. Puel las ut forores amanter caftiga, fic te gerens apud omnes, ne qua finiftram fuspicione in curras nel anaricia, nel impudicitia, nel adulationis, nel santia. Iam & niduis suns haz bendus est honos, sed his præcipue, quæ non titulo tantum, uerumetiam re ipsa uiduæ funt, hoc est, quæ uiri ac liberorum solatio destitutæ sic uiuunt, ut ecclesiæ subsidio mez reantur fubleuari, cuius præfidium patere debet, non alendis delicijs, fed recreandæ ca/ lamitati. Quod fi qua fic orbata fit marito, ut filios habeat, aut etiam nepotes, non est cur hæcueluti destituta confugiatad ecclesiæ patrocinium. Siquidem domi habet, quo/ rum conuiclu, mariti desiderium leniat, & quibus officium suum debeat. Ne prius igiz turse dedicet obsequio ecclesia, quam erga familiam suam pietatis specimen præbue? rit. Præposterum enim sit, ecclesiæ prætextu defugere naturæ debitum, officium piene tis. Dictat

eis. Dictat enim natura, ut parentibus, à quibus uitæ primordia fumplimus, iam ætate destitutis ac defectis, mutua pietatem referamus. Quod si hos nobis mors ademit, con meniet hoc officium in liberos ac nepotes transferre, quos fic debet inftituere, ut discăt suo uicissim officio subleuare benemerentem. Hoc non solum approbat naturæ sensus, uerumetiam ita gratum & acceptum est coram oculis dei, ut bis peccent, quæ non tanz tum deo rebelles funt, sed & ad comunem naturæ sensum obsurduerunt, quo comouen/ tur etia illi, qui deum ignorant. At dices, que nam igitur est uere vidua, si hæc vidua non est: Nimira ea qua mariti, qua liberora, qua nepotum, qua omni huius mundi solatio destituta, tota spem suam collocauit in deo, neg sam spectat alterum consugiu, neg ue/ natur ullas uoluptates, sed totam se deo dicauit: ad Annæ uiduæ exemplum, nocse dice precationibus intenta. Hæc demű meretur, ut ecclesiæ solatio refocilletur, que nihil iam habet cum mundo comune. Nam uídua, quæ sic abstinet ab iterando matrimonio, ut liv centius oblectet le delicifs, ne viuit quidem. Sic enim viuit voluptatibus, ut Christo mor tua sit, cui non uiuit, nisi qui uiuit pietati. His igitur præcipies, ut si diligunt uiduitatem, lic in ea sele gerant, ut ne cui præbeant ansam male syspicandi, quasi no castitatis amore ab iterandis nuptijs abhorreant, led ut liberæ maritali imperio, laxius uiuant, luogs arbi tratu delicijs indulgeant. Cæterum quo quæg animo uiduitatem deligat, aut quomodo si quis autē domi uitam agat, ipfarum animo iudicandum relinquito. Porrò fi qua prætextu uiduita fuorum tis, lic ad ecclelia confugit, ut liberorum, aut nepotu, aut qui alioqui ad eius familia perti ment cura excutiat, ea tantuabelt ut mihi uideatur epilcopi fauore digna, ut exiltimem potius inter eas habendam, que fidem euangelica abnegarint, hoc ipio deteriores ethni eis, quod grauius est à protessione luscepta descisere ; & non profession fuisse . An non abnegauit fide, quæ fidei prætextu abutitur, ad ea quæ pugnat cu euangelica doctrina? Certe factis palamabnegat. Atque hacfane parte infra ethnicas est censenda, quod illæ quim à Christo sint aliena, solo natura duclu, curam gerut sua familia: hac qua iuxta charitatem euangelicam debebat omnibus pro lua uirili prodelle, domelticis etiam luis subtrahit debitum officium, nec ab hac impetrat euangelica pietas, quod à profanis, ac impis impetrat affectus naturæ. Si qua femina uirtutis infeuit natura, ea non tollit euan gelica doctrina, led prouehit, ac perficit. Omnino decet hoc Christianæ religionis man Viduaeliga fuetudinem, ut omni solatio orbatas gremio suo foueat alatoj: uerum id citra delectit tev tur merecz fieri nolim, ne duplex fequatur incomodum, dum & oneratur fupra uíres eccles lia, & officia in indignas confertur. Porrò in deligendo, duo præcipue spectanda sunt, ætas, & uita ante acla, ne semel ad ecclesiæ tutelam allectæ postea magno cum probro re deant ad conjugium. Atque atatis quidem facile judicium est. Ne recipiatur igitur uidua minor annis fexaginta. Siquidem hæcætas fuspicionem impudicitie non debet adferre clericis,& bonā spem præbet fore,ut matrimonn desiderio non tangantur iterü. Quan/ quam nec huic ætati fidendum; nisi ea ante acta uita comendet. Spectandum igitur, an fueritunico marito contenta: nam in quibuldam, necleneclus extinguit intemperani tiam:an benefactis libi pepererit apud omnes honestam opinionem, an in educandis li beris, probe fancleck fe gesserit, an pro sua tenuitate hospitale se præbuerit erga sanctos; tecto eos inverit, pedes horum lauerit: Nam hæc officia præstare possunt & tenues: an afflictis & egestate pressis de suis facultatibus suppeditauerit. Denique an nullum opus bonum prætermiserit, in quo non fueritassidua. Par est enim ut sic merita, uicissim in fuam tutelam recipiat ecclefia, que iam olim hoc benefactis ambit, ut perpetuis eius mi nisterijs afferiberetur. Porrò uiduas iuniores suspectæch ætatis, ne recipito. Præstat non fuscipere professione uiduitatis, quam à suscepta deficere. Non est comittendum conti mentiæ uotű ætati lubricæ, præfertim in eo fexu. Quod fi placet illis castitas, domi quid possint periclitentur. Vbi si non succedit, licebit citra notam ad confugij remediti con/ fugere. At res ipla nos docuit fieri, ut cum iuniores uidux têporario quodam amore cal Cum etim lul Ritatis, aut ociu fortalsis, aut honore tituli secuta, semet addixerint ecclesia, abdicatou xuriata sue, iure repetendi connubii, Christo sponso se consecrarint, mox titillante eas pristina libis rint in Christe dine, ferociant ac lasciulant in contumella Christi, cuius luga cupiunt excutere, ut rute fun matrimonij iugū lubeant. Atop interim hanc infamiæ maculam libi cotrahunt, quod fidem, qua Chrilto pacfa uidentur, fecerinvirrita, duplici nomine notanda 28 quod tex 99 3

mere, susceperint professionem castitatis, non satis exploratis uiribus, & quod à susce pta resilierint. Quod si non eueniat, ut palam redeant ad connubium, certe sicuiuuntin cœlibatu, ut ecclesiæ sint dedecori, ac satius sit eas imperio mariti premi, reich familiaris cura distineri, of sub uiduitatis prætextu peccare licentius. Docet enim hoc illas ocium, ut quoniam ipfæ domi nihil habent quod agant, oberrêt per alienas domus, cum uiduæ sit indecoru, per publicum aut per alienas ædes uagari ociosas. Nunc non tantu ociosæ funt, uerumetia garrulæ simul & curiosæ. Solet enim curiositatis comes esse garrulitas. Siquidem prætextu uiduitatis, & comendatione professionis, facile penetrat in domos alienas, ibiq lecreta rimantur, quæ post apud alios esfutiunt, indecore garrientes de nu prijs, de dissidijs, de peccatis aut probris domesticis alioru. Ob has causas tutius esse du co, ut uíduæ iuniores potius nubãt maritis, cuius autoritate & fexus & ætas imbecillior temperetur: dent opera gignendis liberis, cura agant rei familiaris potius, of nihilagen tes obstrepant etia familijs alienis. V tenim mariti reueretia coercet licentiam sexus & ætatis:ita curæ rei domesticæ, non præbent liberű ocium ea curandi, quæ ad ipsas nihil attinent. Postremo sic modis omnibus uită instituant, ne qua sit occasio lapsus in manifestum probrű, néue detur ansa satanæ, per quam uitā nostram traducat & infamet apud hostes Christianæ professionis. Non recuso quo minus uidear hac in re meticulosior, nisi malum ipsum nos hanc docet cautione. Non enim tam anxie metueremus, ne quid horum eueniret, nisi iam uidissemus, non semel euenisse. Terret nos exemplum quanun dam, quæ femel cooptatæ in gremiñ ecclefie, magno probro nostro, uicle uoluptatibus, & obsequentes satanæ, relapsæsunt ad iterandas nuptias. Quod si dotis obsat inopia, quo minus maritum inueniat uidua, cuius ætas coniugium postulat, nihil necesseest, ut egestatis gratia, castitatis suscipiat professionem. Debet enim harū inopia, cognatorum benignitate subleuari, si quos, aut si quas habet Christianæ professionis. Non enim par est, ut Christianus, aut Christiana, cuius pietas debebat etia alienis opitulari, sibi cogna tam uíduã destituat, & alendam obtrudat ecclesia, quæ si grauetur quíbuslibet uíduis, futurum est, ut exhaustis facultatibus, non sufficiat ueris uiduis alendis, quibus & debe tur hæc humanitas,nec aliunde luppetunt prælidia. Sed quemadmodum uiduis ita mez ritis pro portione fuus habendus est honos, ita multo uberius subueniendum est presby teris, qui grauitate morum, qui senili prudentia, qui uitæ integritate, qui ætatis autorita/ te bene prælunt multitudini, hoc est, qui uere presbyteros agunt, quorum & ætas & pie tas meretur, ut ab egestatis iniuria uindicentur. Sic enim tranquillius præsidebunt po pulo, & suppetente quod ad uitæ mundiciam pertinet, non eleuabitur autoritas. Quanquam hæc prælidia potifsimum his prestanda sunt, qui non solum integritate uitæpræ lucent populo, uerumetiam laborant in dispensatione sermonis euangelici, sacræckdor Arinæ, quod hæc sit præcipua functio, longer, saluberrima gregi Christiano. Spectant illi quidem fublimius præmiữ, fed interim aliqua folatij pars eft, fi in ipfis laboribusali/ quid præsentis fructus ad illos redeat, no ut ditescant, sed ut uiuant. Et iniquum est rem longe precioliorem impartienti,non uicilsim aliquid ex rebus fluxis ac uilibus reponee re. Adeo uictus debetur laborăti, ut Mofaica lex uetet infrenari os boui tantifper, dum in tritura circumagitur. Quo nimirum inhumanius est pati, ut in Euangelio defudans, esuriat aut sitiat. Non uenatur ille mercede, sed tanto dignior est operarius mercede sua-Illi ad laudem pietatis cesserit, si gratis laboret.at interim populi crimen erit, si graueur benemerentis inopia, cui tantulo succurri potest, subscuare. Quin & illud tribues senio rum autoritati, ut non facile recipias adueríus hos delatione eorum, quibus expeditilles esse reuerendos, ne & his aperiatur fenestra temere incessendi uitam seniorum, in quos ægre recipi debet linistra suspicio,& illorum eleuetur autoritas. Non est audiendus qui defert, nisi duobus aut tribus testibus coprobet, quod obijcit. Quod si manifestius com pertius & est, & ut dissimulari possit eos peccasse, ita moderanda erit castigatio, ut necil los dedas acculator i læuitiæ, nec tamen impunitas illor i pernicio lum exemplum mini stret multitudini. Sed ipse uoce tua palam eos argue, quo magis cæteri metuant censura episcopi, si conspexerint per hanc nec senioribus codonari, si quid admiserint correptio ne dignum. Profanæ leges iudices suos obstringum religione, ne quid affectibus com pti perpera pronuncient. Quanto maior integritas decet episcopu, uelin iudicijs uelin prælicien

præficiendis magiftratibus : Illi fui iurifiurandi cõmonefiunt, pro tribunalibus feffuri, & fallorum deorum religione terrentur, At ego te obtestor Timothee per deum patre, quo telte & autore res hæc geritur, per & Ielum Christű, cuius ministri sumus, per & electos an gelos arbitros ac spectatores eorum, quæ gerimus, ut in iudicijs obeundis serues hæc que tibi præscribo, ut integer & incorruptus ad cognitione accedas, non tecum adferens sen/ tentiam, quam tibi seorsum instillauit fauor, aut odiviaut ira, aut alius quispiam affectus, fed exiplare cognita fumens quod recle pronuncies, nec in hanc, nec in illam parté propensior. Hancintegritatem no solum oportet præstare in cognoscendis causis, uerü etiam in deligendis his, quibus mandas administratione ecclesiastica. Siquidem non alio fonte summa pernicies nascitur populo Christiano, quam si præsiciantur inutiles aut etiam Manus cito peltiletes. Proinde ne cui temere manus imposueris. Multum diug probandus & explor nemini impor randus est, cui deleges autoritaté episcopi, qui si mandatum honoré indigne gesserit, tibi sueris imputabitur, quicquid ille peccarit. Videberis em illius fauisse uitijs, qui cognito manda> ris eiulmodi prouincia. Sin te fefellit, tamen negligentiæ culpam non poteris effugere, qui rem tam periculofam credideris inexplorato. Neg enim in episcopo deligendo satis esse debet, li careat infamia, sed multis modis oportet benefactis insigniter esse comendatu. Ex pilcopo no latis elt, li luam præstet innocentia, debet & eorum integritate præstare, quos ordinat. In his igitur fac caltum purumch te serues religioni, cuius curam geris. Mihi spe Chatior est tua teperantia, quam ut sis meis monitis auocadus à delicijs. Illud tamen admo nendus es, lic effe téperandam abltinentia, ne corporis imbecillitas non fufficiat obeundis officijs pietatis. Vi corpus obefum & immodice ualidum frequenter degrauat animum aspirantem ad cœlestia: ita corporis incomoda ualitudo sæpius obstat animi uigori, quo minus semet exerat, libered proferat per obsequia charitatis. Satis igitur arbitror hacte nus abstemit fuisse, Post hac noli aquam potare, sed utere potius moderato uino. Quod Noli adbue hucuscy temperatu està uino, prima iuuentutis calori datum est. Nunc ualetudini consu aqua bibere lendum, ut possis omnib. episcopi munijs obeundis par esse. Stomachus uino moderato fulcitur, aqua potu cũ primis offenditur. Vt igitur, & huic fubuenias, & minus frequen/ ter quam foles, incidas in aduerfam ualetudinē, uinữ tibi pharmaci loco fit, ne post colla/ plis uiribus cogaris medicorữ opem implorare. Verữ utad id redeam, quod modo c∞pe ram, ne tibi putes omnia peccata tuorum imputanda elle, funt peccata quorundam ita ma nifesta, ut non expectet extremum illud dei iudicium, sed ultro iudicium præcurrant, per fe damnata priufquam in iudicium illud afferatur. Nam horum & uita & doctrina palam discrepat à doctrina Christi. Siquidem pro euangelica pietate docent superstitionem Iu/ daicam, & uita ambitione, quæstu, cæterisch malis cupiditatibus infecta est. De his, ut tibi licet iudicare, ita reddenda erit ratio. Cæterum quorum improbitas lic elt occulta, ut hu/ mano fudicio deprehedi non possi, sed servatur fudicio divino, in quo nuda fient omnia, horum culpam deo præstare non potes. Ad eundem modum quorundam opera bona a/ deo manifesta, ut humana coprobatione non egeant. His igitur se tuto quisquadiunxerit, quemadmodum à palàm improbort contubernio est abstinendi. Cætert eos, qui sic arte moderatur uitam luam, & pietatis specie sic fucant animi maliciam, ut humanữ fallant iu dicifi, eos deo relinquemus iudicandos. Non est enim odiose suspicax Christiana pietas.

CAPVT Orro uitam eorii qui funt à Christiana professione alieni, no est nostrum in cessere, magis expeditillos officijs ad meliorem mente prouocare, of conui Quicha, sunt tijs iritari. Šic est moderanda religio ut no uideatur occasio aut seminarium sub ingo serni feditionis.In comercijs, que nobis necessario sunt cum ethnicis, sentiat nos ob religionem officioliores esse factos, non incomodiores, aut procaciores.

Sic enim facilius prouocabuntur, ut nobis adiungantur. Itag quicung inferuitute baptif/ mum adepti sunt, meminerint seà peccati dominio manumissos esse non ab heri iure libe ratos. Quare non decet, ut freti professione sua, ferociant aduersus eos, uelut impios, & in dignos quibus serviat initiatus Christo. Tantū meminerint illos esse dominos, & ob hæc omni honore dignos existiment, ne dei nomen & euangelica doctrina reddatur infamis & inuidiosa, si conspexerint per hanc homines immodestiores fieri, & incommodiores. Quin magis addant aliquid pristinis obsequijs, magis sint ad obtemperandum alacres, uelut

uelut ex animo seruientes, ut his rebus prouocati domini, facilius admittant prædicatio nem euangelicam. Multo minus autem, qui dominos habent Christianos, debent eos ob hoc minoris ducere, quod ob communis fidei professionem, pro dominis facti sintfra Quia benefit tres. Imò si dominis ethnicis non subtrahunt debitum obsequium, Christianis oponet cij particie iam duplici nomine obedire, primum quod domini sint, deinde quod socij religionis, Pes Junt quod pro supercilio sumpserint charitate, & proformidatis, coeperint esse dilecti prog minacibus benefici. Plus enim præstandum promerenti, quam exigenti: amantiquam imperanti. Neque enim haciam proprie servitus est, sed officiorum commutatio. Hae doce cum autoritate, ad hæc exhortare cessantes. Hæc est doctrina uère euangelica, qua facit ad uitæ pietatem, quæck nos & deo gratos, & hominibus amabiles reddit. Si quis doctrinam huic diversam adducit, nec accedit verissimis sermonibus domini Ielu Chri fti, nec obtemperat huiulmodi docirinæ, quæ confentanea euangelio, uocat, non adluperstitiosas quastiones, sed ad officia pietatis, is quo minus habet vera scientia, hocsibi plus arrogat. Nam ut modesta res est scientia, ita nihil est superciliosius, aut pertinacius inscitia. Quo morbo qui tenetur, is auersus ab euangelica synceritate, insanit circafii uolas quæstiones, uita neglecta, uerbis digladians, quæin tantum nihil conducuntadue ram pietatem, ut potius gignant pestem Christianæ pietatis, propterea quod ex huiusmo di rixolis concertationibus nalcitur inuidia,dum ex aliorum autoritate eleuata,nobis pa/ ramus autoritatem:nafcuntur côtentiones, dum glifcente rixarum calore, nullus alijuuk concedere: nascuntur & conuitia, quoties res exit in rabiem: nascuntur & impia suspicio nes in deum, dum ea, quæ citra disquisitionem credi debent, humanis ratiocinationibus prò dubijs uocantur in quæstionem. Acmultos ueluti contagio inficit affriclu suoscabies hec homing, qui mentem habent malis cupiditatibus infectam, quibus excecatinon cer nunt veritatem evangelica, necad hunc scopum conferunt svam doctrinam; quin potius pietatem ac religionem quæftu fuo metiuntur, atque id uolunt uideri fan Ciffimum, non quod alios reddat acceptiores deo, sed quod illis plurimum opinionis, plurimum con contra de con dij cocilier. Non est quod speres hos ullis disputationibus posse superari. Pertinax estina fcitia,quod fi maxime perfpiciant ueritate, non agnofcunt tamen , quippe ad id quodfibl propoluerunt inutile. Cum his igitur ne contendas & indecore & frustra. Verum abillo rum conuiciu te subducito. Venentur illi lucrum suum, cauponentur doctrina euangeli cam. Nobis abunde magnus questus sit, si pietate, si peris animi bonis ditescamus, his con tenti, quæad prælentis uitænecessitate sufficiunt, cum properemus ad immortalitatem Magnum eft eas opes accumulare, quæ nos nii quam relicture funt. Quorfum attatimet in cogerendis divitijs esse solicitu, quæ nece nostræ sunt, & mox alija relinquere cogimum Sicutenim nihil horu nobiscum attulimus in hune mundu nascentes, ita nihil efferemus nobilcu moriètes. Diuitias in uoluptates prodigere, peltis est: coditas lertiare demetia est Nos ulum harū rerum naturæ finibus metimur, & cū luppetit quo ueltiamur & alamur, nihil amplius requirimus. Facile suppetit undelibet frugalis uiclus & uestitus. Nec enim hæc ad luxum adhibenda funt, fed ad neceffitatë. Neceffitati paululo fubuenitur: luxusiæ gurges infatiabilis est. Ingens quastus est, pecunia iactura augere thesaurum pietatis. gens dispendiu est, ob uile lucellu amittere divitias immortales. Non copetunt in endem studium divitiară, & studiă pietatis. Etenim quoră animos semel occupauit cupiditas div tescendi, solicitantur ad multa turpia. & incidunt in laqueum, multas is cupiditates, non solum stultas, verumetiam perniciosas. Siquidem hac cupiditas no venit incomitata sed iniuriam, luxum, uoluptates, alias chid genus peltes, quæ paulatim oneratum hominem in exitium ac perniciem demergunt, ut iam non folum fibi, uerumetiam alijs quibus prædi, fit pestilens, & exitiabilis. Quo maior est honor, quem gerit, hoc longius oportet abesselle specie huius mali. Summa potestas, summam requirit integritatem. Nihil autem integre facit, nihil incorrupte, qui i quis auaritiam habet in confilio, quæ tantum abelt ab honella te, ut radix ac leminarium lit malorti omniti, etiam li diuitiæ miram quanda felicitatê præ se ferre uidentur. Hac esca illecti quidã, dum has appetunt, deprauati cupiditatibus aber rarunt'à synceritate fidei eu agelica, sibi scopum alium præfigentes, qu'am Christi, & dun stulte captant suauem uită, implicuerut sele doloribus multis, magnis molestijs parantes guod

quodanxia solicitudine custodiant, quodos si contingat eripi, gravi uulnere sauciet avie dum peclus. Hæc eorum funt, qui se Mammonæ deo dicarunt. Tu uero, qui deo conse cratus es, hæcindigna tua professione sugito, ueras opes sequens, iustitiam, pietatem, sie dem, charitatem, patientiam, manfuetudinem. Iuftitiam, quæ te feruet ab omnibus uitija immunem: pietatem, qua deum ames & huius gratia proximum: fidem, qua dei prælie dio fretus, non crucieris huiulmodi rerum folicitudine: charitatem, qua profis omnibus: patientiam, qua spe futuræ immortalitatis perdures in aduerlis ac persecutionum procele lis: mansuetudinem qua leniter feras imbecillitatem alienam. Hæctueri non potest, qui libi nihil no faciedu exiltimat amore divitiaru. Tibi multo alius curlus susceptus est. Egre gium certamē ingressus es, no auaritiæ, sed fidei. Negs mediocre præmiñ est propositum. Nec em hoc agitur, ut hic momētaneis, falsisg bonis ditelcas, sed ut uitā adipiscaris æter/ *Certa bonum* nam. Adhuc scopum, adhanc metam omnistudio conitere. Adhac uocauit te deus ago, certamen notheta no fallax, qui te suo iudicio delegit, ut episcopus populo presideres, ad Christi glo riam. Hoc suscepto presbyteri munere professus es, idig multis testibus. Eximia est profes lio, led huic ut respodeas, magna opus est uigilātia. Si te parū mouet premium tam ingēs, moueat spectator deus, moueat tam multorii expectatio, moueat religio susceptæ prousn/ ciæ. Hoc igitur etiã atog etiã tibi præcipio, obtestans per deum patre, qui omnib. autor est Precipio tibi uitæ, etia mortuos ad immortalitate reuocaturus, per huius filiu Ielum Christu, qui sub iu coram deo dice Pontio Pilato functioni qua à patre susceperat ad cruce use no defuit, ut tibi delega/ tam prouinciã fic geras, ut nullam maculã aut reprehentionê tibi cõtrahas, idý facias con stanter non solum ad iudiciữ humanữ, uerum multo magis spectans aduentum dñi nostri Ielu Christi, quem suis téporibus rursus ostédet orbi, beatus ille, solus de potés rex regnan tiũ,& dñs dominantiũ, qui folus habet immortalitate ex fele, qui folus inhabitat luce inac cessa, que nullus hominu adhuc uidit nec uidere potest, cui honor & potestas eterna, Am. Tantos habes tuæfunctiõis autores, ne quid diffidas autoritati tuæ: tantos spectatores ac iudices, ne quid legus & oportet comittas: tantos propugnatores, ne quid metuas huma/ narŭ perlequutionŭ procellas: tantos remuneratores, ne quid addubites de præmijs pro/ missis. Ad illos tota euangelij gloria referenda est, ne quid hinc homo sibi uindicet laudis. Dinitibus hue Declaraui, quam sit periculosum Christum professis, divitiaru studiu. Quod si sunt inter ius seculi nostros, quibus opes istæ contigerunt, ob quas mundus hic diuites ac beatos appellat, & ceu semideos quospiam suspicit ueneraturos, his precipe, ne, quemadmodum unlgo fit, fix ducia facultatum efferantur animis, neg prælidia felicitatis suæ constituant in rebus, priz mum inanibus, deinde etiã incertis, ut quas li no calus, certe mots eripit. Magis aut fidant **in** deo uiuo,qui nec uiuos, nec mortuos unquam destituit,cum ipse sit immutabilis,cuiu**s** beneficentiæelt, quicquid affatim annuo prouentu mundus hic nobis fuppeditat ad præ fente ulum, non ad extruendas opes. Quin potius huc luum conuertant studiü, ut se ad bo na opera exerceant, quo uere diuites fiant, & benefactis potius & predijs locupletetur: id quod forte obtigit, sic possideant, quasi comune sit, non proprium, eoch faciles sint ad im/ partiendű egentibus, necz ceteros, qui retenui lunt faltidiant, led lemet comes placidos c præbeant ad cogressum & consuetudine uitæ comunis. Solet enim opulentiæ comes esse fastus ac supercilië. Ne fidant substructionë molibus. Nihil enim hic diuturnë est, quin potius ueris uirtutibus reponant libi fundamentu folidum ac bonum in posterum, ut asse quantur ueram uitam, id est, eternam. Nam hæc quid aliud est, & cursus ad mortem: Ca/ teris curis omissis rerum fluxarii ad hanc omni studio nobis properadii est. O Timothee iterum atog iterum te obtestor, doctrina hanc, ut est deposita, bona fide serua, ne sinas huz manis dogmatibus uitiari. Id fieri non potelt, nili quemadmodum fuperius admonui, futi lem & inanem istorū loquacitatē, qui quæstiunculis & argutationibus humanis falsam **Scientiæ opinionē libi uenantur, reijcias, cum humana scientia, cõstans opinionibus inter** se pugnantibus, non mereatur nomen scientiæ. Nihil uerius scimus, & quod euangelica docirina fides qui nobis persuasit. Cæterū quidam dum humanis ratiocinationibus, dum sophisticis altercationibus, dum nouis dogmatibus, quæ ipsi comenti sunt, docii sapien/ tes & uideristudent, aberrarunt ab euangelicæ fidei synceritate, quæ credit, non disputat, nec hominu decretis abducitur à præscriptis dei. Vt intelligas hanc epistola non esse subditiciam, hac mea tibi non ignota manu lubleribam. Gratia tecum. Amen.

#### IN EPISTOLAM AD TIMOTHEVM POSTERIOREM Argumentum, per Des. Erasmum Roterodamum

Voniam in Superiori epistola spem sui reditus fecerat Timotheo, apud Epheliosagenti, nec fuit eius præltandifacultas, quod Romæ in uinculis haberetur, literis eum confirmat, ne persecutionum processis de jíciatur, sed suo exemplo animum ad martyrium præparet: instare enim tempora peri culosa ob quosdam, pietatis prætextu ueram pietatem subuertentes, itaque

sese iaciates, quasi in uerbis sit Christiana religio, ac non potius in animi puritate. Deinde testatus imminere diem obitus sui, leci iam à plerisce destitutum, iubet ut Timotheus una cum Marco propere ad se Romam ueniat. Scripsit Romæ, cum iterum ad Neronistrio Argumenti finis. bunal listeretur.

#### IN EPISTOLAM PAVLI APOSTO-

LI AD TIMOTHEVM SECVNDAM PARA/ phrasis Des. Erasmi Roterodami.

ne doctrinæ euangelicæ, ut tuo merito te non aliter animo complectar, quam germanum



AVLVS Legatus Ielu Christi, ad hoc ascitus uoluntate dei pa tris, ut declararem, quanta lit felicitas futuræ uitæ, quam nobis pollicetur per filium suum Iesum Christum, ne uitæhuiusia/ cluram magni faciamus, Timotheo dilecto filio, gratiam, mile ricordiam, pacem à deo patre & Christo Iesu domino nostro: Deo cuius non nuper cultor effe cœpi, fed cuius religionem'à maioribus traditam, perpetuo lyncera puraci conscientia serv uaui, seruoci (siquidem eundem nunc colo Christianus, quem pridem colui Iudæus, licet aliter) gratiam habeo, cuius benefi/ cio tu talis nobis contigeris, lic imitans nos lyncera prædicatio

uerum de filium, adeo ut nec absentis unquam possim obliuisci. Siquide in noclumis diut nisch precationibus, quibus deum interpellare soleo, & qui mihi uere chari sunt illi com/ mendare, tu nuquam non occurris memoria mea, magnoci teneor deliderio uidendi tui præsertim quoties recordor lachrymarum tuarum, quas in discessi meo fudisti, locuple tillimas teltes tuæ in me pietatis, mutuig amoris. Quæ res facit, ut gaudio totus perfun dar, cum in mêtem uenit, quam nos synceritate fidei referas, ut germanus filius parêtem. Atqut religionis integritas in me uelut hæreditaria fuit, ita uidetur & ilta fidei synceritas tibi à maioribus per manus tradita. Siquidem ea constanter habitauit, primum in auiatua Loide, mox Eunica matre tua, nece dubito quin & nepos religiosissime auie, & filius opti mæ matri lis responsurus, quando has, quàm paternum genus referre maluisti. Hæc com Non enim des memoro, quo & nostro, & maiorum tuorum exemplo reddaris alacrior, ut donum dei, dit nobis deus quod per impolitionem manuti mearum epilcopus ordinatus accepisti, suscites tuaindu fpiritum timo stria uigilantiaci, fortici & infracto animo peragas tibi delegatü munus, nihil expauelces ris quorundam oblatrationes, aut persequutorum sæuitiam. Iudæorum est ista formidate, quæ prælens intentat uita:nobis qui per fidem euagelicam facti fumus filij dei, dedit deus longe alium spiritum, non qui nos pauidos reddat ac deiectos ob metum ac diffidentiam, sed innocetiæ fiducia, speck promissæ immortalitatis fortes atcherectos, charitate liberos & animolos, ut quæ limul & dei prelidio tota fidit, nec metuit proximi gratia subire dilcri men. Postremo qui nos non sinat animo perturbari, sed efficiat, ut semper præsenti & in fracto pectore perfeueremus . Hűc igitur spiritum cű acceperis, exere uim illius, magnock animo declara, quod habes. Ne quid pudeat professionis tuæ, qua prædicas crucem& mortem domini nostri Iesu Christi, neg te huius apostoli pudeat esse discipulum, quant quam his vinculis sum oneratus. Nihil gloriosius cruce Christi, quæ salutem deditorbi, quædíaboli tyrannidem fregit, quæ nobis immortalitatem peperit. Christi crux nostra est gloria. Neg me catenæ, quas uolens perpetior ob euangelij negocium, faciunt infamem,

Fed gloriosum magis. Proinde ne refugias ea pati, quæ passus est Christus, que ego illius gratia perpetior. Quin & tu paratus esto uenire in societate afflictionum, qua ob euange lium Christi nobis infligütur. Quicquid ingruerit, no est quod trepidemus, res enim non agitur nostris uiribus, sed præsidio dei. Nos quide imbecilles, sed ille potens, qui nos cum essemus perditi, servauit per filij morte, abolitis pristinævitæ comissis, ac vocavitad sanz ctimonia, non ob ulla merita nostra, sed suapte uo suate impulsus, spontaneaci beneficen tia, qua no nupero consilio nobis largitus est: sed ab eterno, & ante tepus omne, ante codi tum hunc mundű, hoc illi decretum fuit, hæc nobis conferre per lesum Christű filium sur Illuminauit um. Resapud illum noua non est, sed quod semper fuit in arcano mêns illius, id nuper de clarauit orbi, per aduentu servatoris nostri lesu Christi, qui sumpto mortali corpore, per crucem aboleuit morte, & per refurrectionem aperuit uitam ato immortalitate, per euan gelij prædicatione, quæ Christi crucem imitatibus, similia præmia pollicetur. Huius euan gelij prædicatio mihi delegata est, ut apostolo ac doctori gentiñ, ut per me discant, ad hoc dei dont non folum Iudæos esse uocatos sed universum homint genus. Ob euangelium igitur quoniam alligatus fum catenis, adeo nõ pudet huius afflictionis, ut etiam gloriæmi hi ducam. Ob maleficia pati, probrofum eft, ob Christi gloriam affligi gloriosum est . Ni/ hilime terret hæc tempeltas, nam quamuis iple lum imbecillis, tamen scio & certũ habeo, quod is, in quo collocaui meam fiduciã, abunde potês sit, ut in extremű usco diem seruet quod illi concredidi. Illius prælidio & euangelij negociū, & mea falus,& Christiani gre/ gis incolumitas in tuto est. Et si quid hic ad tepus perire uidebitur, tamen ille, ubi ueneritil le dies, quo proferet luain magnificétia orbi, multo cum fœnore restituet. Ego apud illum deposui uitam ac saluté meam, illemihi dispensationem euangelicæ doctrinæ cocredidit. Si ego bonæ fidei depolitarius fuero, ille non fallet fiducia nostram. Quod ab illo accepi, Bonum depo, tibi uicillim credidi. Ergo cum habeas formam atog exemplar euangelicæ dispensationis, situm eustodi Synceræck doctrinæ, quam ex me didicitti, non nitentem friuolis ac perplexis quæstiuncu lissied fide & charitate, qua nos & docuit, & exhibuit Christus Iesus, cura ut serues quod penes te depolitu elt. Rem lynceraac puram depolui, tu uide ne tua negligentia uitietur-Scio multos adniti & adnixuros, ut euangelica do Arina corrupant, sed tu fortiter ac conflanter tuere quod accepifti, fretus præfidio spiritus euangelici, qui habitat in nobis. Hoc opitulatore fortes, quicquid intetabitur discriminu, facile negligemus, atogetia uincemus. Eo qui carent, territi malorii procella, deserunt euangelij negocium. Nam opinor tibi no ruin, quod omnes cæteri, qui mihi adherebant in Afia, post sint aversati me, & cui sictis animis adfuerant, mox ad occasionem erumpente simulatione, Rome coeperunt auersari. Quorum de numero est Phygellus & Hermogenes, ne prodam omniñ nomina. V terep ipfo uocabulo declarat inconstantiam. Nam priori à fuga, posteriori à uersatili Mercurio uocabulum est. Non est meum illis imprecari quod meruerunt. Illud precandum, ut deus pie factorum remunerator, quick sibi uult imputari, quicquid officioru famulis ipsius im/ penditur, benefaciat Oneliphori familiæ. Siquidem is cum sæpe alias mihi fuit solatio re/ frigeriocs in his afflictionum æftibus, tum hoc tempore non puduit illum uinculor umeo rum, intelligentem gloriolum esse pro Christo affligimec metuit consortium periculi, fre tus promissis euangelicis: imò Romæ cum esset, adeo non refugit colloquium captiui ut magno etia studio me uestigarit, nec conquieuerit donec inuenisset. Inuenit ille materiam exercendæ milericordiæ, det illi dominus lefus, ut uiciffim inueniat mifericordiam apud ipsum in illo die, quo cuic prosuis gestis merces reponetur, & deum erga se beneficum experiatur, qui beneficus esse studuit in afflictum. Non enim hic referam, quam multis in rebus mihi fuerit opitulatus Epheli, cum tu id melius noris, द्ध iple. Qualē iltic le prælti terit, talis erga me fuit & Roma. Non em terretur uera charitas ullis affliction u procellis.

CAPVT

Vius igitur ac meo exemplo tu quo 🛪 robur animi fumas , fretus beneficio 🔭 ruergo filit 🕒 dei, quod habemus per Christum Iesum, & adomnia pericula paratus ac mi cofortare munitus, fynceram euangelij doctrinam, quam ego tibi non furtim, fed co. ram multis testibus palam tradidi, tu uicissim fili charissime per manus alijs trade propagandam, non quibuslibet, led quos bona fide dilpenlaturos iu/

dicabis, quich utili fuerint idonei, ut non folum ipli lequantur, quod baulerunt, led etiam



pure transfundant in alios. Vides ut qui militiæ facramentis funt addicti, rebus omnibus omiss, nihil non & ferant & agant quo cum laude munijs suis defungatur. Habet et Chri stus suam militiam, huic nome dedisti, in huius uerba iurasti, is te suis castris præfecit. Fac igitur, ita ut fortem ducem decet, aduerfus omnia mala ingruentia strenuum te præstes, dignück imperatore tuo Ielu Christo, qui ad crucem usc perstitit in officio delegato. Ne fis folicitus de præfidijs humanæ uitæ. Totam hanc curam in imperatorem reijce, tuto/ tus in hoc lis, ut quod ille mandauit, gnauiter obeas. Non oportet nos legniores uideriin militia Christi, qu'am militum uulgus esse uidemus in profana militia. Quis enim horum ubi se semel ascripsit militiæ regis aut imperatoris, de uestitu aut uiclu solicitus est : Harī rerum prouisionem imperator in se recipit. Militi nibil aliud curandum est, quam ut oper ram sua probet imperatori, à quo ceu strenuus ac fidus miles ad hoc negocij delectus est Scitenim præmium effe paratum penes imperatorem, li modo promereatur. Quin & inter hos qui lefe certaminibus Pancraticis addixerunt, quilquis decertat, non lat habet, ut quomodocung decertet, led nihil non facit, ut uincat, certus coronam quidem elle paratam, sed ei, qui gnauiter ac strenue se gesserit in certamine. Eundem ad modum industrius agricola, dum proscindit, dum stercorat, dum sementem facit, dum repurgat, totus est in opere suo, nec ullum laborem sibi grauem ducit, spe fructus, quem suo tempore sidelem terram scit esse reddituram. Quo magis oportet idem facere nos qui in euangelij negocio Intellige uersamur, ut immortalitatis præmio comoti, nihil hic non volentes perpetiamur, præser que dico tim cum imperatorem habeamus, qui fallere nec uult, nec potest. Perpende quid his para bolis fignificem. Det autem tibi dominus non folum in his, uerum in cæteris omnibus in/ tellectum. Nihil est dispendij, imò crescentibus afflictionibus, crescit lucrum euangelicæ falutis. Sic enimuilum est deo, suam declarare potentiam. Vidimus in capite, quod spere mus in nobis. Quod scis, oportet meminisse, uidelicet, quod Christus Iesus, sactus homo mortalis ex progenie Dauid, ferendis contumelijs illustrarit gloriā euangelij, & post crucis supplicium eueclus sit ad immortalitatis præmium. Hoc est euangekiñ, quod haclenus constanter predico nec Iudzorum odio, nec gentium metu deterritus. Atcz huius gratia multis malis affligor ab utrifq ufq ad carcerem & uincula, quali facinorofus quispiam. Ac ne sic quidem ab euangelij prædicatione desisto. Corpus hactenus alligatum est. Lini gua Christi prædicatrix, alligari non potuit. Et captiuus quantu licet ad Christum quol cunq possum allecto. Mea nihil refert quid patiar, modo lucrum aliquod adiungam euan gelio Christi. Huius rei gratia uolens omnia perpetior, de mea quidem salute securus, sed

Verbu dei nö est alligatum

> ut ij quoce per euangelij prædicationem colequantur salutem, quos deus ad hanc felicita tem destinauit, quæsalus offertur omnibus non per legem Mosaicam, sed per Iesum Chri stum: qui sicuti pro nobis est passus, ita uicissim decet, & nos pro illius eu agelio, et frattum salute perpeti: & sicut ille per afflictiones uarias & ignominiam ad coelestem gloriame ueclus est, ita nobis eodem eadem uía est enitendum. Multis boc durum uídetur & in credibile, sed nobis indubitat u esse debet. Etenim si per baptismum unà cum Christo mot tui fumus huius mundi cupiditatibus, aut fi etiam in baptifmi professione perseueratibus obtigerit affligi malis huius mudi, futurum est ut cum Christo uiuamus, uidelicet immor talitatis locij, qui mortis locij fuerimus: & li cum illo perpetimur, ateg ob illius gloriam, ni mirum cum eodem etiam regnabimus. Aequissimus enim est deus, nec sinet à regni con fortio secludi, quos malorum consortes esse uoluit. Si hic illum fortiter profitemurapud homines, agnoscet & ille nos in maiestate sua, Sin illum abnegabimus (abnegatautem, qui crucem reculat)futurum est ut in extremo die formidabilem illam uocem audiamus, nescio uos. Si fidimus illi, nostre falyti consulimus. Sin diffidimus, nihil decedet illi. Siqui dem ex nostra de illo opinione, negs profectus est illi, negs dispendium. Ille natura uerax elt, nec potelt sui esse dissimilis. Siue credimus, siue non credimus, eueniet quod ille prov milit, pijs immortalitas, impijs mors æterna. Hæc est balis euangelicæ doctrinæ. Hujus omnes commonefacito, non disputans ac digladians humanis argutijs, sed obtestans per dominum lesum, huius docirinæ autorem & tuæ admonitionis testem, & ultorem impie tatis, ni li moniti relipuerint. Huiulmodi cõteltatiõe graui leriacis magis profeceris, quain argutationibus. Noli sophistaru more, uerbis contendere, & humanis ratiocinationibus uelle asserere, quod fide percipiendu est. Siquidem ea res adeo non confert ad profection

pietatis

mietatis, ut labefactet etiam fidei firmitatem, ac tandem fubuertat animos audientium pi hil non uocari in quæstione, & philosophicis rationibus, nuncasseri, nunc destrui de quo dubitare nefas, sic quæstione quæstionem propagante, ut nullus quæstioni nece sinis sit, neg modus. Tu potius omissis istius modi digladiationibus, stude te ipsum exhibere ope? rarium euangelicum, non disputatorem, & probatum operarium, non hominibus, sed deo,& sic in euangelico negocio te geras, ut illi, qui te delegit non sis erubescendus. Id siet firecilis superuacaneis disputationibus, ad fidei compendium uoces eyangelicam dociri nam,& discussis perplexarum question is spinetis, recto iudicio seces, tracles ci sermonem dei, ea tantum proponens, quæ ad falutis ac pietatis negociñ proprie pertinent. Cæterum inanes uerborti disceptationes fortiter reijce, quæ si semel recepte fuerint, paulatim glisces uenenum & semper ad maiore proficient impietatem, & tandem res eò deueniet, utinua lescentibus humanis dogmatibus ac differtationibus, obtuatur, obscuretur, & obsolescat uigor euagelicæ dochrinæ. Siquide lermo iltoru, li lemelaures & animos limpliciti occur parit, lemper latius lerpet, non aliter, & cancer in corpore animantis, no definit paplating. Vi cancer occupare partes uicinas, donec exitiü attulerit. Quo magis statim in ipsis initijs occurren serpit dum est malo, ac refecandum est potius, & fouendum, priusquam radices agat. Hæc puis me temere formidare, nisi iam in Hymenæo ac Phileto, quod metuo cospeximus. Hi dum humanis disputationib, traciant rem fidei, adeo aberrarunt ab eu agelica ueritate ut quod est huius caput ac fundamenty, abnegarint, dictitantes resurrectione iam in Christo pera dam elle, neg nobis aliam expectandă refurrectionem, 🛱 qua in liberis nos referențibus quodamodo renalcimur, ac revivilcimus. Nec interimanimaduertut lublata refurrectio ne, tolli metum ac spem præmiorif, quæ diuersa manent pios & impios. Tolerabilius erat hoc malum nili ipli lubuerli, & aliorum quorundam fidem lua doctrina lubuerteret, Sed periculum non est, ne istoru peruerlitas ueritatem euangelica prorius euertat. Vi surium ac deorfum fluctuent opiniones humanæ, certe fidei fundametum ope Christi iactum ao defensium, stat firmum & nullis hæreticorum oppugnationibus labefactandum. Cui cen folido faxo infculptum eft, nufquam eluendum elogium : Nouit dominus, qui fint ipfiust & discedat abiniquitate, qui profitetur nomen Christi. Mirum non est, si descriscant à Christo, qui non erant illi syncere iuncti. Sed ab horŭ doctrina debent abstinere, qui cun cu pura fide semel euangelio crediderunt. Optandi quidem uotis omnibus, ne quid oboris retur huiulmodi peltium in ecclelia. Sed fieri non potelt, quin in tanta hominü multitudi. ne, quosdam improbos fer amus bonis admixtos. Quin & horum malicia uertitur in bo num piorum, dum ab his agitati magis declarant fidei luæ constantiam. Sic in ampla diui? tis domo non folum habentur uafa aurea & argentea, uerumetiā lignea fictilia 🥁 quotum illa honesto usui deputata sunt, hæc inhonesto. Hoc tantum interest, quod que natura arx gillacea, aut lignea funt, in aurum argentumue uerti non postunt; hic quoniam res uolun/ tatis est, non natura, qui se vitio suo uas seceritignominiosum, potest opitulante dep essis cere, ut rurlum incipiat esse uas honorifici. Acrurlus, qui pietatis cultor, uas aureum fuit in domo dei, si sua culpa relabatur ad impietatē, uas erit probrostū. Incredulitas, ambitio, crudelitas, libido, & his cõlimiles animorū morbi faciūt ut aliquis uas lit ignominiolum. Ab his si quis se penitus repurgarit, & ad innocentiam pietatemos resipuerit, nimiru uas si quis ergo erit hnorifică ac purum, accomodum ad gloriolos ulus, semper dño suo paratu, quotien emudanerit se opus erit. Scio iuuentute uarijs cupiditatibus folicitati, quæ pertrahant hominem ad im? puritate. Sed tu, qui lenioris officio fungeris, omnia iuuenilia delideria fugito, lectare po/ ius quæ te digna lunt, iusticia, fidem, charitate, pacem cum his, qui puro corde Christum lunenilia aus profitentur. Cum Hymenæi similibus, nihil tibi sit comercif. Non peccat innocetia, non tem desiderie disputat fides, non effertur charitas, non contendit pax. Porro stultas, & ineruditas quae 📉 🔻 😘 Riones, quæ plus habent oftentationis, & fapientiæ, ne recipito, no ignarus ex his nihil a liud nalci, quam iurgia & rixas, dti lemper in maius glilcente dilputationis calore, res taux dem in rabiem exit, adeoch nullus alij uelit cocedere, ut malit & agnitam fallitate pertina. cissime tueri, 🕏 minus eruditus haberi. Cum hocigitur hominū genere non conseres max hum, quando uinci no pollunt. Christus non hacuia persuasit mundo: Modestia, ac mata fuetudine vicit, necaudita est uox eius in plateis. Decet itag seruti domini sui uestigiis in a hariere, necesse pugnacem, sed placidum, ac mitem erga omnes : facilius enim persuadets

qui charitate modeltia és comendatur, paratus ad docendum magis, es ad obiurgandums in malis tolerandis lenem, minimedi iritabile, qui grauiter magis, di aspere corripiateos, qui reluctantur, declarans sese nihil aliud agere his rebus omnib. Es ut illis medeatur. Nece enim temere de quoquam est desperands. Nam sieri potest, ut per modestam & amicam correptione, det illis deus superioris errati pœnitudine, iamés discussa mentis caligineux ritatem agnolcant, & ampleclantur, quam prius impugnabant, ac relipilcentes tandé, ue/ lutica ab ignorantia graui somno expergiscentes excutiant sele à laqueo diaboli, qua ni mirum funt cupiditates praux, quibus antea captiad ipfius uoluntatem circumageban. tur, etiam use ad impugnationem Euangelica ueritatis. CAPVT III

lcito

On solum igitur adversus ludæorum & ethnicorum persecutiones, verum etiam aduerlus horum maliciam nos muniamus oportet. Neg enim dilliv mulandum est, sed uincendű, quod ustari non potest. Illud certű habe, quod spiritus futurū prædicit: extremis diebus instabūt tēpora gravissima, quum degenerante syncera pietate, & euangelica charitate refrigescente, erunt ho

mines sui tantum amantes, pecuniæ studio dediti, sastuosi, superbi, maledici, parentibus in obedientes, ingrati, impij, caretes affectu erga fuos, & propinquitate coismetos, nelcij feet deris, calumniatores, intéperances, immites, bonorti ofores, proditores fodalitatis & amia citiz, temerarij, turgidi, uoluptată amantiores, quam dei. Titulo, cultu, ceremonijs, & hyż pocrisi præse ferentes speciem pietatis, cum id quod est caput uere pietatis abnegent, hoc peffilentiores, quod lub persona religionis, & uita sint contaminatissima, & synceritatem euangelica doctrina Iudaicis fabulis & humanis inventiunculis vitient. Fortaffis & ho. die cernere est quoidam, ad hec morti exitia tendentes. Proinde hos quots fac auerseris. Id. quo certius facias, mores illorii ex parte tibi depinga. Siquide huius generis funt isti, qui comendatioe simulatæ religionis, sordidis uestibus, sica severitate unitus, pallore arte in ducto infinuant femet in domos alienas, atog illic primti uenantur stultas mulierculas, quo facilius per has imponant uiris, haud secus, of serpens per Euam decepit Adam. Nam pri mum sexus imbecillior magis idoneus est impostura. Deinde non captant graues ac uere. probas matronas, led leues mulierculas, quæ lic Christum profitentur, ut interim onustæ lint peccatis, quæck quoniam non innituntur folide pietati, fluctuantae circumaguntur varijs cupiditatibus, non contentæ semel à nobis didicisse, quod ad ueram pietatem satis est, sed noua subinde discere gestitit, & obidasciscut libi doctores accomodos ad suascu piditates, qui doceant illas nihil scire, nec unquam perducant ad cognitione ueritatis. Imofub prætextu doctrinæ eu agelicæ, cœlant impurissimam u itam, ac palam profitetes Chri ftum, clam ea docent, quæ cum Christi doctrina ex diametro distident ac pugnat. Minum uíderi non debet, si núc exoriuntur, quorum improbitas aduersetur euangelio, Vetus ex-Homines men emplum est. Quemadmodu enim olimin Aegypto, lambres & Mambres suis præstigijs te corrupti conati sunt abrogare sidem ijs prodigijs, quæ Moses uirtute dei designabat: ita & hisub falfa quadam imagine pietatis, aduerfantur euangelicæ ueritati, homines deplorati, quip/ pe non folum turpissimis animi cupiditatibus infectiouerumetiam euangelicæ doctrine si deich lynceritate ad luos affectus deprauantes . Atch hactenus quidem impoluerunt quiv buldam,cæterű polthac, haud ita multum promouebunt suis technis. Siquide futurű elt, utiltorum amentia perspicua fiat omnibus, quemadmodum et magorum detecta fraus, reddidit illos contemptos, ac ridiculos. Etenim quorum mores & animus est insyncerus, eorum doctrina no potest esse syncera. Porrò fucata non durant perpetuo. Quod aliquan diu texit iimulatio, tempus in apertum profert. Tu uero longe diflimilis iftorii, doctrinam euangelicam, quam tibi pure tradidi, pure item & constanter trasfundes in alios. Qualis fuit mea doctrina, talis fuit & uita. Cuius rei testis optimus esse potes, qui diu mecum uerquatus es med fatus, nibil non expertus es, synceritatem do Cirinæ, & huic congruentem morum institut dostrinam tionem, alacritatem animi nihil refugientis, fidei robur nullis malis perturbabilis, lenita tem erga hæreticos: charitatem, qua prodesse cupiebam & hostibus:tolerantiam in perse cutionibus & afflictionibus, qua mihi te telte acciderunt Antiochia, Iconij, & Lystris. Scis quam hic graves perfequationum procellas sustinuerim supra vires humanas. Sed tamê ex omnibus his eripuit me dominus, cuius prælidijs eram infractus. Neg uero bæç mihi uel meo peculiari quodam fato acciderut; uel ob malefacia mea funt inflicia. Ob syni ceritatem

ceritatem Euangelicæ doctrinæ pariter ac uitæ, tot malis exercitus fum. Imò quicunquo lent ad exemplum meum & Christi sequi uera pietatem, ad illius ac meti exemplii ad tole randas afflictiones le præparent oportet. Nunch enim non habiturus est mudus, qui quo fuam fictam religionem tueantur, affligant & opprimere nitantur ueræ pietatis cultores: Sed hæc afflictio nobis cedet in lucrum, quemadmodum improbis illis, & impostoribus, fua prosperitas cedet in cumulti danationis, duplici nomine daturis pœnas. & quod ipsi descinerint à veritate, & quod alios suis erroribus involverit. Sed illos si minus resipiscut; fuæ pænærelinquito. Tu uero fac perleueres in his, quæ à me didicifti, & in officio tibi de legato, costanter esto syncerus, cu scias indubitata esse doctrinam & institutione quam ha bes, si modo meministi, & à quo profecta sit autore, et à quo magistro didiceris, nec tibiéx ciderunt facræ litere, quas olim rudibus annis primæ pueritiæ, à maioribus didicisti, quæ recle quide intellecla, uel circa nostru magisteriu, possunt te eruditu reddere, quantu attiv net ad colequenda salute, quam nobis promittit euangeliu, non per observatione Mosais cælegis, sed per fiducia, qua credimus Christo Iesu. Quod euangelia ex parte docet esse factû,hoc literæ ueteris teltamenti futurum prædicunt ac deliniant . Nec aliud docent, 🕏 euangeliü, sed aliter, si modo năciscantur piü & eruditü lectore. No est cur prophetarum aut Moli libros post euulgatű euägelium existimemus esse superuacaneos, si per spiritua lem intellectum ad Christum & pietatem accomodentur. Imò tota scriptura quæ nobis non humano ingenio, sed diuini spiritus afflatu prodita est, magnam habet utilitatem, uel Omnis scrit ad docendum ea, que cum periculo falutis nesciuntur, uel ad redarguendo eos, qui uerita! ptura diuini! ti repugnant, uel ad corrigendos ac reuocandos in uíam eos, qui simpliciter errant, uel ad tus inspirata institutionem & eruditionem, non in Iudaismo aut humana philosophia, sed in uera inno centia integritatech uitæ:adeoch cuncla luppeditat, que faciunt ad officia pietatis, ut homi ni deo dicato, nihil iam delit quo minus confummatus fit, pleneci infructus ad omnia uit tæ Christianæ munia. CAPVT ÍÍIÍ

2:

1

Tiam ateg etiam te obtestor, per deum patrem, per lesum Christum, qui iudicaturus est uiuos ac mortuos, cuius sententiam nullus hominum essugi restificor et, per es huius aduentum, quo non iam humilis, sed sublimis ac formidan coram ded et, perce huius aduentum, quo non iam humilis, sed sublimis ac formidan, coram des dus ueniet iudicaturus, qui hic passus est se iudicari, perce regnum eius, cui nulla potestas possit resistere, ut euangelicum sermonem fortiter prædices,

nec aduerlis deterritus , nec prosperis delinitus « Insta & urge-opportune , inopportune . Nullum enim tempus tibi non uidebitur opportunum, quo ipes fit profectus in euangeli co negocio. Argue delinquente, hortate cessantem, increpa perseuerantem in errore, quo feueritate corrigatur, qui placida admonitione correctlys non eft, fed ita, ut acrimoniæ ob iurgationis admilceas omnem & lenitatem & doctrinam, ne uel odiffe uidearis fi tantum intones conuitijs, uel temere litigare, si tantum increpes ac non doceas etia. Facilius ob/ téperat, qui perfuafus eft, & libentius obtemperatur amanti 🕏 inímico. Hoc magis occu pandữ est, ut confirmemus animos nostrorữ, eò quod post hac erit tếpus, ut dixí, graue ac periculofum, quo quidam ab euangelica professione desciscentes, non ferent ueram ac sa/ lubrem doctrinam Christi, pugnantem cum huius mundi cupiditatibus: sed ut ipsi sunt affectibus corruptiffimis, fisc; uarijs , ita fibi uarios ac fubinde nouos doctores coacerua? bunt, nõ qui doceant pietatë, fed qui Iudaicis fabulis aut humanis inuentiüculis titillent aures quas habebunt stulta libidine prurientes, noua 🛇 arguta magis audiendi, quam uti/ lia. Ad horum fabulas lele conuertent, & ab eu agelica ueritate auertent aures, quo magis tu in diuerlum nitere. Aduigila, euangelij gratia nihil non ferens, re ipla te præbeas euanz gelij præconem. Nam qui sua docent, ut dicantur, certe euangelistænő sunt. In ministerio Opus fac eua quod mei uice geris, fac ita uerleris, & plene perfuadeas ea, quæ doces, infigas & penitus animis , ne facile labefiant ab his qui diuería conabuntur docere . Id eò diligentius tibi conandu est, quod non sim diutius conatibus uestris opitulaturus . Nam ipse ceu uictima **destinata Christo, iam immol**ari incipio, nec procul abest dies obitus mei. Voles ac liben**s** immolor, & bene mihi confcius anteactæ uitæ, & de premio cerrus. Certamen egregium decertaui, curium euangelicti coniummatii, iumma fide, quod delegatti erat peregi. Meis partibus fum defunctus, iam quod fúperest, scio esse in tuto. Scio mihi repositam esse coro nam innocêtiæ debitam; qu'am mihi redditurus est dominus imperator; cui militaui. Redi

det autem non in hac uita, in qua certandi tempus, sed in illo die, quo instus iudex repens det unicuics præmium pro uitæ meritis. Nec enim mihi folum parata est hæc corona im/ mortalitatis, sed & omnibusqui freti promissis eius, se servant integros & incotaminatos, cum gaudio præstolantes illius aduentum, quorum de numero cofido te cum primisesse. Cura, ut quam primum uenías ad me. Carcer obstat quo minus liceat huc & illucambu. lare in obeundis euangelij negocijs. & ab omnibus pene lum destitutus. Denic, sunt qua tibi ante decessum cupiam uiua uoce comendare. Demas me deseruit, males huius mun di delicijs frui, quam spe immortalis præmij, mearum afflictionum esse socius. Hocanimo recepit le Thesfalonicam: Crescens eò uocantibus negocijs, abijt in Galatiam: Titusin Dalmatiam: Lucas solus mihiadest, indiuulsus omnium fortunarii comes. Cum uenies, Marcum comitem adducito, nam illius officio mihi est opus. Tychicum enim ipse obeer tanegocia misi Ephesum. Penulam quam Troade reliquiapud Carpum, ubi uenies affer tecum, usui mihi futura & hyeme & in carcere, simulo libros, cum reliquos, quos ibidem reliqui, tum maxime descriptos in mebranis. Alexander faber ærarius, non solum mede flituit in his procellis, uerumetiā multis malis me affecit. Non est meum ulcisci, sed domi nus illi referet gratiam, ut meritus est, à quo tu quog cauebis tibi. Nam mihi in tanti non adfuit, ut uehementer etiam aduerlatus lit lermonibus nostris, Cum primum mihi esseta genda caufa pro tribunalibus Cæfaris, nemo mihi adfuit, omnes metu territi, me defene runt. Humanti quiddā illis accidit, nolim hoc eis imputari, quanquā humano destitutum auxilio, dominus non destituit, sed adfuit, & uires addidit ut per me præconium Euange/ licæ fidei ad plenum persuaderetur, & huius fama ad omniti gentium aures permanaret. Nam hoc, opinor, consilio uoltis me per uarias regiones circumació tandem & Romam deportari, quo latius spargeretur Euangelica doctrina. Huius ope, qui quouis tyranno po tentior est, sum ereptus è faucibus leonis saussimi. Quin consido fore, ut idem dominus me & in posterum sit erepturus ab omnibus impiorum malefactis, ne quid ulla occasione deflectam ab euangelij fynceritate. Et si hic mors infligetur, ille tamen seruaturus est famu lum ac militem fuum in regnum fuum cœlefte, cui gloria fit in æternű, Amen. Saluta Priz scillam & Aquilam hospites meos, & optime de me meritam Oneliphori familiam. Era stus remansit Corinthi. Porrò Trophimum reliqui Mileti, parum sirma valetudine. Da operam ut huc te coferas, prius qu'am hyems intercludat iter. Saluere te iubet Eubulus & Pudens & Claudia, cæterick fratres omnes. Domínus Ielus Christus, qui mihi semperad suit, adsit & tuo spiritui. Gratia uobiscum, Amen. Id mea manu subscripsi, quo certior lit epistolæ tides.

Paraphraseos in post. epistolam Pauli Apostoli ad Timoth. sinis.

IN EPISTOLAM AD TITVM ARGYMENTVM per Des. Erasmum Roterodamum.

Itum discipulum suum, ac filis soco habitum ob eximias dotes, insulænobilissimæ Cretæ præsecerat apostolus, & illinc abiens archiepiscopum consecratat. Huic scribit ex urbe Nicopoli, quæ est in Actiaco littore, rebus ut apparet, adhuc tranquillioribus. Siquidem affictionum, aut persequution num nulla mentio. Monet auté, ut quod ipse apud cretenses cœperat, con

fummet absoluatos, & per singulas ciuitates, quas centum habuisse memoratur ea insula, episcopos instituat, quos & presbyteros uocat, idonei episcopi formam præscribens, Et quoniam huc quocs penetrarant pseudapostoli, qui Iudaismū suum omnibus ingerebant, animat eum, ut eos fortiter reisciat ac refutet. Deinde personarum & ætatum præscribis officia, quemadmodum Timotheo præscribit, illud addens, ne quisquam Christiana regisionis prætextu principibus aut magistratibus resisteret, suo sungentibus officio, quam uis essent à Christi side alieni, quin magis eos seniter ferendos, si quado sorte, uo sente deo, & illi resipiscant. Postremo subet Titum ad se uenire Nicopolim, sed non prius quam ipse Arteman, aut Tychicum illuc missister, ne Cretenses destitutiuiderentur episcopi solatio.

Argumenti finis.

### IN EPISTOLAM PAVLI AD TITVM

PARAPHRASIS DES. ERASMI ROTERODAML



AVLV s ego seruus & cultor addictus, non iam Mosaicælegis, ut Secundum fi. olim, sed dei patris, atque idem legatus filij eius lesu Christi. Porrò dem elestris legationis hac fumma est, ut eos quos deus elegitad consequendam euangelicam salutem, inuitem non ad legis observationem, aut oper rum fiduciam, sed ad fidem, quæ sola cunciis aperit aditum ad æter nam salutem, ex gratuita beneficentia lesu Christi: nec ad fidem tan tum, uerumetiam ad agnitionem veritatis, quæ apud ethnicos hu/

mane sapientiz commentis obruta suit, apud Iudzos umbris ac typorum uolucris obtecta. Veritas, inquam, non quam prositentur huius mundi philoso phi, de causis rerum naturalium disserentes, sed quæ compendio commonstrat, quibus in rebus sit sita uera pietas, cuius & scopus & præmium situita æterna, post hanc momen taneam uitam secutura, quam hoc maiore fiducia sperare debent, in quamlibet grausbus huius uitæ malis, Primum quod hancillis promilit no homo quispiam, qui & falli possit, & fallere, sed deus, qui tam no potest mentiri, qu'am non potest no esse deus, Deinde quod promisit non casu aut nuper, sed ante mundum conditum diuino & immutabili mentis ipfius decreto, fixum ac certum erat facere quod nunc facit. Nihil accessit noui decreto illius, fed quod haclenus ob arcanas caulas ipli foli cognitas, teclum atcpoccultum effe tioluit, id hoc tempore, quod æterna sapientia husc negocio destinarat, toti mundo uoluit esse manisestum: nece Iudais tantum figurarum anigmatis obscuram quandam umbram oltendi, sed aperta sermonis euangelici prædicatione patefieri cunclis mortalibus, citra discrimen ullum generis aut lingua. Hac est summa evangelica doctrina, cuius pradica Que credita tio mihi non ulurpata elt, sed delegata, & delegata non ab hominibus, sed à servatore no, est mihi ftro deo,qui non folum uocauit mead functionem apoftolici muneris,uerumetiam fic in/ iunxit, ut mihi liberum non sit detrectare quod mandatum est, ne cui leuis sit nostra auto ritas, aut illius etiam, cui meas uices delegaui. Talis igitur Paulus, hancepiltolam scribo Tito, uero germanoci meo filio, non iuxta corporis, sed iuxta fidei propagatione: quam in illum transfudi, & in qua ille sic me refert, ut in eo, ueluti pater in filio non supposititio renatus uídear. Huic opto, ut cotingat gratia & paxab eo, a quo quicquíd est uerorum bo norum proficiscitur, nempe a deo patre, & Iesu Christo unico nostre salutis autore. Nam his opibus cupio filios meos direfcere . Atque ut iam ad te fefe nostra uerrat oratio , Cum nossem ingenium istius insulæ, neque dubitarem, quin opus esset fideli pariter ac uigilan. te curatore, ea gratia te uelut alterum me reliqui in Creta, Euangelij negocijs alio me uo/ cantibus, ut quæ per nos cæpta funt corrigi, tu nostras ibi uices gerens absoluas. Et quo niam folus tor ciuitatibus, quibus abundat infula, curandis par esse no potes, costitues in fingulis ciuitatibus epilcopos lingulos, quemadmodū & iltincabies tibi mandabam: led ad tantum munus caue ne quem temere admoueas. Speclatissimus sit oportet, cui tantam provinciam deleges, non folum notæ teftatæģ probitatis, uerumetiam alienus ab omni fuspicione criminis. Quem quo certius deligas, notis aliquot eum tibi depingã. Si quem Si quis fine cognoueris ijs moribus, each uitæ integritate, ut nihil criminis illi probabiliter possitim/ crimine est pingi. Si quis unico matrimonio contentus, non præbuerit speciem incontinentiæ, si libe ros habeat lic institutos & educatos, ut non solum professione religionis Christiana, ue rumetiam uitæ innocentia testentur seuere Christianos, hoc est, non ob luxum infames, quemadmodifiolet uulgus adolescentum, non parum morigeros suis parētibus. Oportet enim eum qui dignus habeatur episcopatu, in tantum abesse à flagitifs & flagitif suspicio ne, ut familiæ quoch suæ integritatem & famam sibi præstandam esse intelligat. Nam & liberorum admissa parentibus solent imputari. Porro quicquid lædit famam Episcopi, hoc redundat in infamiam euangelij. Oportet igitur eum, qui dei uicibus quodammodo fungitur, cuick ille thefaurus euangelicæ doctrinæ, ueluti felecto difpenfatori cocreditus elt, undiquace inculpatum este, longe semotum à uitijs istorum, qui uulgo magistratus ge runttut qui lubentibus ac uoletibus imperet, qui à præter gregis libi commilli falutem nu

hil spectet, qui mederi studeat no opprimere, docere no cogere, ducere non trahere; quick persuadeat potius, of exigat, beneficijs ac lenitate uincat magis, quam imperio. Hac qui spectat, eum no oportet esse præfractum, non iracundu, non linguæ procacis, quibus re bus citius alienantur homines, qu'am sanantur: non turpiter auidum lucri, quæ res cum in profano magistratu & foeda sit & pestilens, multo magis in episcopo erit detestada. Nihil enim incorrupte gerit, quem morbus habet auaricize. Quin potius talis esse debet, utsua quog liberaliter effundat in hospites resocillandos. Ad hæc bonarum rerum auidum ac bonorum hominum amantem esse decet magis, qu'am pecuniarif. Idem sobrius sit opor tet, iustus innocentia uitæ, pius cultu religionis euangelicæ, nullis animi perturbationibus obnoxius, sed omnibus cupiditatibus, quibus uulgus mortalium sursum ac deorsum agi tur, superior. Sed in primis constanter tenax euangelici sermonis, quo sit instructusad docendum imperitos, quæ ad rem pertinent, simulos possit sana doctrina exhortari cel fantes, denicy & cotradicentes coarguere. Non temere hac moneo. Sunt enim multiintra chabiles, inaniloqui, ac mentium seductores, qui doctrinæ euangelicæ non auscultantes. pro hac friuolas quasdam & inutiles Iudzorum fabulas adferunt, quo sibi famam erudi tionis & quæstum pariant: per has mentium simplicium aliquot in fraudem illiciunt, sub prætextu religionis irrepentes in animos auditorum, adeo utaliquoties non unum aut alterum corrumpant, uerumetiam totas familias subuertant, docentes absurda quadam & ab evangelica veritate vehementer abhorrentia, sed tamen evangelif Christic titulo ad quæstum, quem turpiter uenantur, abutuntur. His igitur acriter increpitis, oportet och cludere os. Suntautem nonnulli ex gentibus, qui huic malo sint obnoxij, sed potissimum tales eos reperies, qui ex Iudaismo conversi quidem suntad Christum, sed insyncere, sic profitentes euangelium, ut Mosaicam legem admisceant, nec Iudaica superstitionisui. tium penitus relinquant. Nec mirum est in Creta reperiri, qui uaniloquio & noxijs attiv Epimenides bus uentrem pascant, cum idante multos annos Epimenides ipse Cretensis de suis Cres. tensibus sit uaticinatus. Vaticiniū apud hunc sic habet: Cretenses semper mendaces, mav læbestiæ, uentres pigri. Hoc adeo uerữ est elogium, ut oraculum uideri possit. An non na tura mendaces funt, qui clariffimam euangelice ueritatis lucem non uerentur fuis fabulis obscurarer An non noxiæ bestiæ, quæ uenenum suum passim afslant incautisr An non pi gri uentres, qui malunt per falsam doctrina in ocio luxuci uiuere, quam pro tuendo euan gelio nobifcum efurire ac malis affligi : Quamobrem redarguito istos feueriter, quo reliv

pilcant,& relicta fiducia legis,puram euangelij fidem amplectantur,neg:præbeät aurem istiusmodi fabulis Iudaicis, quibus omissis Christi praceptis, ingerunt constitutiunculas hominum, de neomenijs, de sabbatismis, de circuncisione, de lotionibus, de ciborum de lectu, de uestitu, de non contingendis certis rebus, de domo septem diebus impura , alijs 🕏 his colimilibus, quæ deus pro tempore præcepit olim Iudæis obleruada: partim, ut gens alioqui rebellis & intractabilis, multitudine præceptoru coerceretur, partim, ut ilia ueris rebus uelut umbræ præluderent, sed quænunc adeo nullu usum habent, si quis ludaco more pergat observare, ut nulla res magis auertat ab euangelica ueritate. Nec enim ullum genus pertinacius rebellat euangelio, quàm Iudeorti, non ualentiti iltas nugas relinquere Hic, inquiunt, cibus impurus est, ne uescitor. Hoc corpus immundu est, ne contingito, Fa cessant apud Christianos ista discrimina, quibus puris omnia pura sunt, nihil execratibus, quod optimus deus ad usum hominum codidit. Vrautem pure Christianis nihil estimi puru, ita Iudeis animo impuris, nihil est puru, ne ea quide, que lex ut pura permittit. Cum enim diffidant ei, qui post euangeliù proditum uoluit hæc omnia non iuxta carnalem senfum obferuari, fed ad animi negocia referri, quid iltis poteft effe purū, quorū & mens eft inquinata diffidentia, & uita contaminata luxu, ambitione, auaricia, caterisch morbis: Le gem mordicus tenent, & lege non intelligunt: præputiu habent circuncilum, menieincit Confitentur cuncifam: lotis manibus ac pedibus ingrediuntur, animű & conscientia habent illota. Ob se nosse deum servant ocia sabbatorii, sed interim pectus habent odio, ira, ambitione, cateriscis perturba tionibus irrequietu. Metuut inquinari, si gustent carne suilla, & mundos se putant, cum auide hauriunt turpiloquium, obtreclationemes. Impiatos se putant, si contigerint cada uer, nec interim abhorrent à contactu scorti, aut rei furtiuæ. Nefas esse ducunt utiue ste lino lanada permixta, nec sibi displicent, cum pectus habeant tot sceletibus opertum. Impudenter

Impudenter igitur iactant se folos nosse deum, cum illum præ cæteris mortalibus, factis abnegent. An non abnegant, dum ueris animi sordibus obliti, sunt abominabiles: dum per incredulitatem intractabiles : Denique dum ad omnia ueræ pietatis officia, quibus deum demeremur & agnoscimus, peius se gerunt, quam mortales cæteris

CAPVT



Edualeantilli cum suis fabulis, te nihil commoueat istorii improbitas, quo Tu autem minus memineris officij tui, each loquaris, quæ digna suntuere euangelica loquere doctrina, hoc est, quæ nos purisaffectibus, purisa moribus deo commene dent,& Christi declarent esse discipulos. At quæ sunt ista inquies: Nimi/

🛂 rum feniores admonébis , ut fobrij fint , aduigilantes ad officia pietatis , & ætatis torporem, fidei alacritate uincant : ut graues lint, néue indecore præter ætatis ra/ tione iuueniliter ineptiat, & moribus compolitis ac modeltis, quo reuerendi lint iuuen/ tuti:ut moderati;ne quod uulgus fenum folet, morofi fint, & ad iram faciles: ut fpectati sint & inculpati, non solum integritate fidei, uerumetiam in obeundis charitatis officijs, in tolerandis incomodis, præfertim ob Euangelium Christi. Anus ad eundem modum admonebis, ut eo cultu habituó; utantur , qui doceat religionê profellos deoó; dicatos: ne sint calumniatrices alienæuitæ, qui morbus esse solet & sexui illi & ætati peculiaris: ne multo uíno deditæ, etiamfi illi ætati cõcedendus eft uíní ufus, fed moderatus: & puel las honesta doceant, non lenocinium: easch sic instituant, ut prudentes sint, ut maritos **fuos** diligant, ut liberos ament, ut fobriæ lint, ut caltæ, ut domi afsiduæ lint, rei familia/ ris cura agentes: Hæc enim præcipua mulierum laus: ut maritis fuis fubditæ fint, ac mo/ Vt non bla/ rigeræ, ne ob haru mores infametur nomen dei, cuius religione profitentur. Cum enim sphemetur in his officijs uideamus & ethnicorum uxores probe se gerere, quid dicturi sunt, si con/ nomen dei spexerint Christi religionem profitentes, in eildem esse deteriores, quas decebat omniv bus modis antecedere: lam quod anus ex tua institutione docent puellas, idem tu do cebis adolescentes, exhortans illos, ut sobrij sint, ac moderatis affectibus, ne calor ætatis illos præcipites agat . Atcg quo hæc perfuadeas efficacius, in primis præbe teipfum exz emplar honestarum actionum, ide in omni pietatis officio. Nece enim quisquam facis lius perfuadet, qu'am qui costanter id facit, quod faciendum esse docet. Sic igitur doce/ bis iuuentutem, ut interim inter docendum præstes integritatem uitæ, nullo uitio cor/ ruptæ: grauitatem& quæ commendet autoritatem docentis. Itag fermonem omnem modereris ac uitam, ut nihil sit, quod possit contemni: ut non solum ij, quibus præscri> bis, obtemperent, uerumetiam fiat, ut eos qui antehac aduerfabantur Euangelio, iam pudeat suæ maledicentiæ, ubi uiderint omnia sic esse integra, ut etiam observantes ac vienantes quod calumnientur, nihil tamen reperiant, ob quod uobis merito obtrectent Seruos hortare, ut heris suis subditi sint, ac morigeri sint in omnibus, ne professione religionis facti uideantur incomodiores,& incipiat imputari Euangelio, quod hominum uitio peccatur: Ne sint igitur responsatores, ac detrectantes iussa dominorum, ne supe pilatores, quemadmodum uulgus seruorum solet, ut qui fidem Euangelicam profiten/ tur, in omni officio præstando dominis sidos sese & integros declarent, etiam si illi par rum promereantur, utsuis honestis moribus commendent & ornent doctrinam serv uatoris nostri Dei, quo plures ad eam amplectendam alliciantur, si conspexerint hanc professos, adomnia uitæ commercia reddi commodiores ac magis amabiles. In hoc Apparait enim per Euangelium illuxit antehac ignota beneficentia clementiaque seruatoris novenim gratia Itri Dei, & illuxit, non Iudæis modo, uerum ex æquo cunclis hominibus, non ut les dei gís onere liberati, nostro uíueremus arbitrio : sed erudimur, ut posteaquam per baptis. mum condonata nobis funt superioris uitæ commissa, & iurantes in uerba Christi, se/ mel renunciauimus impiæ religioni, cultuick limulacrorum, limulck mundanis cupiditatibus univerlis, posthac ita uitam agamus in hoc mundo, ut appareat nos vere rena/ tos in alios homines, & qui prius seruiebamus impietati, flagitijs, uarijs is cupiditatibus, quæ nos inescabant ad turpia, deinceps præstemus temperantia, ut nullis humanarum rerum cupiditatibus perturbemur, præstemus iustitiam, ut benemerentes, quod in no/ bis est, de omnibus, neminem lædamus : ut cultum, quem præstabamus dæmonibus, mine syncera professione purack uita præstemus Deo. Quod si interim paupertate, nue ditate

ditate, infamia, conuitifs, carceribus, cruciatibus, uarisco malis affligimur, neputemus sterilem esse pietatem nostra, neg uenemur huius uitæ præmiola, quæ nec magnasunt, nec diuturna, sed expectemus eximium illud præmium immortalitatis, quætum contin get, cum peracto hoc seculo, quo per afflictiones & ignominias exercenturadhuc mem Et aduentum bra Christi, Deus pater profligatis omnibus malis, aperiet gloriam ac magnificentiam glorie magni suam in suis cultoribus, iam non humilis apparens, sed gloriosus, & impijs formidabis dei lis, simulco cum patre apparebit eadem gloria cospicuus, dominus ac servator noster le fus Christus, membris suis eandem immortalitatis gloriam impartiens, qua præfulget iple. Is ne quis diffidat huius promissis, in hoc uolens ac sciens tradidit se in mortem, legitotum nobis impendit, ut iple ab omni peccato immunis, precio lui languinis nos redimeret à tyrannide diaboli, cui nostris flagitifs eramus obnoxif, & abolitis semelsiv perioris uitæ maculis, pararet sibi nout quendam ac peculiarem populum, qui ad ipsius exemplum, contemptis huius mundi malis, calcatis huius uitæillecebris & autoramen tis, bonis operibus ambiret immortalitatis hæreditatem, quam ille pollicetur omnibus Euangelicam professionem pure castect servantibus.

CAPVT

Hec loquere & exhortare AE C tu mi Tite loquere, multum à ludaicis illis fabulis dissidentia, adhae exhortare, ab his dessectentes redargue summa cum autoritate, ut quibus doctrina non persuadet, quos non mouet blanda exhortatio, eos coerceat acris ac feuera reprehensio. Sunt enim quædam uitia, que seueritate sanan da sunt. Hic gravitatem & autoritate episcopi profer, & ita te gere, ne quis

te merito possit contemnere. Fastus & supercilium abelse debet, autoritas quoties res postulat, est adhibenda. Porrò quales modo uolebam servos esse erga heros suos, licet ethnicos, tales uelim te monitore, esse Christianos omnes erga eos, qui principatum ge runt, aut magistratibus funguntur, licet à Christiana professione sint alieni. Siquidem illud modis omnibus agendum, ne quis ex nostris moribus ansam possit arripere, alienandise ab Euangelio. Id autem fieret, si qui funguntur publicis muneribus, sentiarnos ob professionem susceptã cæteris esse seditiosiores ac ferociores, minus dicto audien tes. Mox enim imputantes hoc Euangelio, magis etiam alienabūtur ab illius professio ne. Admone igitur eos, qui Christum professi sunt, meminerint non ideo se liberos elle à publicis legibus, & autoritate principum ac magiltratuum: imò tanto magis conue nit illis subditos obtemperare, dictoque audientes & ad omne opus bonum paratosac promptos elle, ut non coacli metu pænæ, led sponte quod honestum est exequi uidean tur. Si recte imperant illi, iniquum est, imò pessimi exempli est non obedire publica po testati: sin durius imperant, si premunt inclementius, si exigüt immoderatius, nullos ma gis decet lenitas ac tolerantia, quam Christi discipulos. Quicquid imperant, quod non adimat nobis pietatem , in eo obtemperandum est. Adimunt facultates, crescit pietatis thesaurus: enciunt in exilium, nusquam no adest Christus. At dixerit aliquis, impifsunt, simulacrorum cultores, manifestis sceleribus inquinati, hostes nostræ religionis. Suo pe riculo tales sunt, non est nostrum illos condemnare, sed si licet emendare. Melius autem obsequijs lenitatech & exemplo bonæ uitæ emendantur, quam rebellione aut conuitijs. Illos suo iudici relinquamus, nos quid nobis dignum sit meminerimus. Christus depres catus est etiam pro conuitiantibus, tantum abest ut maledicia regesserit. Qui conuenit igitur, ut huius discipuli in quenquam sint contumeliosis ut litium amantes s Quin por tius ad exemplum eius, cuius nomen profitentur, præbeat sese humanos, omnem mane fuetudinem exhibentes, no folum erga probos ac promeritos, uerumetiam erga omnes homines. Erga probos, quia merentur: erga improbos, ut relipifcant, & ne probabiliter iritati, peius sentiant de religione Christiana. Omnia suffert, omnia sperat Christiana Eramus enim charitas. Miserandi nobis magis sunt, quam abominadi, Id eo magis faciemus, si recore aliquando e demur nos aliquando tales fuisse, quales illi nuc sunt. Ne auersemur illos, quod sunt im/ nos pij, sed adnitamur, ut desinant esse quod sunt, & incipiant nostri similes esse. Quis nos a uocauit à cæcitate nostra; nonne clementia gratuita dei: Eadem potest & illos immuta/ re, cum uolet. Quanquam enim nos, qui ex Iudailmo uenimus ad euangelium, non col luimus idola, tamen eramus olim grauibus alioqui uitijs obnoxij. Stulti, igobedientti

errantes, seruientes cupiditatibus ac uoluptatibus uarijs, pleni inuidiæ, pleni maliciæ, si/ mukatibus ac mutuis odijs decertantes. His, inquam, tantis malis, etiam sub lege Mosai Insipientes, ca eramus obnoxij. Porrò quod nuc pro stultis & uecordibus, sobrij sanici sumus: quod increduli pro rebellibus, mites ac traclabiles: pro errantibus, ueritatis gnari; pro mancipijs cupidi tatum ac uoluptatum, spontanei cultores iustitiæ: pro maliciosis, simplices ac benigni: pro inuidis,benefici:pro oforibu**s,etiã jis bene uo**lentes,qui nobis male uolunt,non de/ bemus legi, necy nostris meritis, sed gratuite bonitati dei, per quam cupimus si fieri pos fit, omnes nobifcum gaudere comuni falute, utqi omnibus illucefcat Euangelij ueritas, quemadmodii illuxit nobis. Nam antea cæci uerlabamur in tenebris quemadmodum & illi:atubi iam patefactu est pereuangelij lucem, quam ingens estet bonitas, quantach nignitas & erga cunctos homines charitas dei patris, qui est autor nostræ salutis, tum demum de/ pulsa caligine uitæ prioris ueram salutem sumus adepti: non ex observatione legis, quæ humanitas fuam quandam habebat justitiã, sed parti efficacem ad præstandam salutem, uerti ex gra tuita lua milericordia. Siquidem per lauacrum facrii renati lumus & inliti Chrifto illius filio, perce huius fpiritu innouati, deliuimus effe carnales, ac coepimus effe fpirituales, Quicquid igitur fumus, id totum illi debemus, qui fpiritum fuum, que lex dare non po terat, affatim effudit in nos, nihil promeritos: effudit autem per Ielum Christum serua/ torem nostrum, per que nobis omnia largiri placuit: ut illius beneficio purgati à pecca/ tis pristinis, bonis operibus nitamur esse idonei qui capiamus hæreditate uitæ immore talis, cuius certa spem nobis facit euangelica doctrina. Posteaqua igitur & nos aliquanz do fuimus miferabiles, solace dei mifericordia liberati à peccatis, speramus æternæ uitæ coronam cum Chrilto, debemus & nos alforum milereri, ac modis omnibus adniti, ut & illorum misereatur Deus. Hæc pro Iudaicis fabulis inculcet episcopus Christianus: funt em certa & indubitata. Nihil aut superest nobis, nissut ipsa deinceps uita beneficio dei respondeamus, alioqui nihil nobis profuerit euagelica professio. Quare de his quo/ que confirmes & alleueres uolo, quæ uehemeter ad rem pertinent ut qui semel credide runt deo, quod illius gratuita clementia fint redempti à peccatis, quod is immortalitatis coronam daturus lit omnibus, qui pietate uitæ Ielum Christu pro uiribus student æmu/ lari, sic uitam transigant, ut & professione, & tantis promissis no indigna uideatur. De/ clarabunt autem se uere Christianos, non si execrentur aut maledicant ethnicis aut ludæis, sed si benefici sint erga omnes, si misericordiæaffectu studeat omnibus opitulari. Hac enim non folum ornabunt & comendabunt euangelica professionem, ut per se ho nesta, uerumetiam ut utilia ad pertrahendum alios ad Christum, & ad opitulandum is, qui premuntur aliqua calamitate. Christianismi caput est, prodesse omnibus: & benefix cijs uincuntur ac mansuescut & feræ. De his igitur ita disseres, non tanqua addubitans, quemadmodum faciunt isti, qui omnia uocantes in quæstionem, nihil sibi persuasum habere uidentur: sed magna uultus fiducia, magnack sermonis constantia, ut omnes in/ telligant tibi perfualifsimum effe, quod alijs fuades. Ex his fructus est pietatis. Cæterum stultas & indoctas qualtiones, ac perplexas genealogias, & contentiosas differtation nes, aut pugnas uerius de lege Mosaica, quas excitant quidam Iudaissantes ad gloriam, ad quæstum suum, tu rence, uelut inutiles ac superuacaneas ad Euangelicam pietatem. Quid enim officit ad pietatem, li nesciam quare Moss sepulchrum nusquam reperiatur: an ob id, ne, quod aiunt Iudæi, à Magis excitaretur? Quot annos uixerit Metulalem? Quoto ætatis fuæ anno Solomon genuerit Roboam: cur Mofes uetuerit uefci carne fuil la: sed hæc curiosa tantu . At quid prodest quærere, cur ludæi sanguinem mustelæ tanta cura putent expiandum : aliac his etiam stultiora. In quibus explicandis quorsum attiz met immorari eum, qui properat ad premium pietatis: Refecanda funt ista magis, quam explicanda,& qui hæc profitentur ut rem eximiam, increpandi funt potius, quam dispu tatione mincendi. Si simpliciter errant, admoniti resipiscent. Sin destinata malicia pece cant, ob glória, aut quæstum, aut aliam turpem causam, parati erunt & illa tueri, quæsci/ unt elle falla. Hos ubi semel atque iterum corripueris, ceu factiosos & insanabiles de/ uita, ne prouocati magis noceant, quam neglecti, & uertatur in diuerium discrimen, me qui sanari non possunt, monitorem pertrahant in errorem. Quorsum enim attinet trequentius adhibere correptionis pharmacum, si spes medendi non sit : Humanus error

una atqu

una atque altera admonitione sanatur. Peruersitas insanabilis est, & remedijs exasperas tur. Proinde qui semel atque iterum increpitus, pergit nihilominus sui similis esse, hunc ut deploratum, ac penitus subuersum, suo morbo relinquito. Nec est adlaborandum, ut illum condemnes, cum ipse suo ipsius iudicio sit condemnatus. Si perit, suo uitio perit. Non enim habet, quod prætexat, insciens erraui, nemo me monuit. Quid autem facias ægroto, qui pharmacum reficit." Fortasse cotemptus ac neglectus relipiscet. Sin minus, certe minus multos afflabit sui morbi contagio. Est cur cupiam te mihi adesse diesali quot. At nolim id fieri dispendio Cretensium ecclesiarum, que nuper Christianam professionem amplecti cœperunt, eoch magis opus est uigilante præfecto, qui iactis utcun. que fundamentis superstruat. Cura igitur, ut Nicopoli me conuenías, sed non prius & Artemam, aut Tychicum istuc misero, pro te meis uicibus functurum, ne tuus abitus Cretam destitutam reddat, ateg orphanam. At ne quid uerearis, ne me aliò profecto sui stra huc te cotuleris, decretum est mihi proxima hiemem agere Nicopoli, ea ciuias est Thraciæ. Zenam olim legis Mosaicæ professore, nunc insignem euangelij præconem, & Apollo uirum in euangelica doctrina spectatum, cum isthinc discedere uolent,omni cum humanitatis studio deducito, curator, ne quid illis desit, quod ad necessitate pro/ fectionis pertinebit. Si hæc humanitatis officia præftantur ab ethnicis, ut hospitem be nemeritum honoris gratia deducant, acuiaticum commeatum (s suppeditent abeumi) æquum arbitror, ut nostri quog, qui Christum profitentur, discant talibus officijs utij uerum hactenus ut benemeritis gratia referant, non ut illos sua liberalitate locupletent, sed ut qua ad necessarios uita usus pertinent, suppeditent, cu erit opus. Neces enim conuenit ut cu ii; qui à Christo sunt alieni, tamen natura magistra norint rependere gratiam ijs, à quibus beneficio sunt adiuti, Christiani steriles & infrugiferi sint erga eos, quoit tantam beneficentiam sint experti. Quotquot hic mecum sunt salutem tibi precantur. Tu uicissim istic saluta meo nomine, quotquot nos amat, no affectu mundano, sed euan gelica charitate, quam fidei comunis professio conciliar. Beneficentia gratuita deisem peradsit uobis omnibus, Amen.

# in epistolam pavli ad philemonem argvementum, per Des. Erasmum Roterodamum.



Ræci tradunt hunc Philemonem genere Phrygem fuisse, quam nationem intractabilem ac seruisem esse, uel Græco prouerbio iactatum est: Phryx plagis emendatur. Quem tamen Paulus ob pietatem & officia in sanctos, inter præcipuos habuit amicos. Huius seruus Onesimus Romam profuge rat non sine furto, quod fere serui solent. Illic audito Paulo, qui tum inuin

culis erat, euangelicam doctrinam amplexus est, ac Paulo seruiuit in carcere. Verumne quid herus ob serui sugam animo cruciaretur, remittit eum, sed miro studio miragiciui/ litate seruum & fugitiuü & compilatorem domino reconcilians, se interim sponsorem offerens, depensurus, si quid ille suppilasset in suga. Scribit autem e uinculis per dictum Onesimum, quem & filium uocat.

## IN EPISTOLAM PAVLI AD PHILE

MONEM PARAPHRASIS DES. ERASMI ROT.



A V L V s antehac apostolus ac seruus lesu Christi, nunc etiam uincius eius eius eurenim non illius uincius esse glorier, ob cuius eura gelium hac uincula gesto e non ut poenam malesiciorum, sed utine signe liberi strenuici praconis, simulci mecum euangelice practico tionis consortio frater Timotheus Philemoni, comunis sidei professione fratri unice diligendo, nece fratri tantum, uerum etiam plu ribus officis consorti mihi & participi in Euangelica functione, huiusci uxori Appia, mihi ob sidei cognationem sorori plurimum

amandæ, & Archippo commilitoni nostro, reliquæd congregationi, quæ domi illim est, Gratia est, Gratia uobis & paxà deo patre nostro communi, & huius filio Domino nostro Iesu Christo. In precibus meis, quibus quotidie Deo solitus sum litare, semper illi gratias ago tuo nomine. Nam huic acceptum fero, quod audio prædicari ab omnibus,& fidei tuæ fynceritatem, & charitatem uere Euangelicam, quam obtines erga Dominum Iez. fum, nec in hunc folum, uerumetiam in omnes fanctos, huius uidelicet membra, quibus quicquid officif fuerit impensum, ille sibi uult imputari. Simul illud apprecor, ut augeat vt comunica fuam in te beneficentiam, uto tua ista fides, quæ iam in te ociosa non est, indies magis tio fidei tue ac magis uim luam exerat, techad pluribus, & uberius opitulandum impellat, adeo ut enidens fiat nullum sit officium Christianæ charitatis, in quo non sis & notus, & probatus. Quæ haz clenus præltitilti nobis addunt fiduciam , ut audeamus nobis & uberiora de te pollice/ ri. Etenim cum existimem Christianorum omnia esse communia, uoluptate non uulga/ ri perfulus lum, atcu in his afflictionibus non mediocri solatio fuit tua ista tam ad bene. merendum de omnibus propensa charitas, qua sanctorum animos huius mundi malis. afflictos, refocillatti, ó mi frater. Nam iltis factis te uere fratrem declaras. His igitur tam multis rebus fretus, quibus declaras te uerum esse Christi cultorem, magnopere confidebam me impetraturum abs te quoduolo, etiamfi tantum imperarem ut pater filiojut apostolus discipulo, præsertim in re per se æqua & consentanea doctrinæ Euangelicæ, quam profiteris, quæ iubet ut ipli domini mifericordiam experti in condonando debito; uicilsim & alijs condonemus, malui tamen ut hoc abs te impetret charitas, quam no ftra autoritas, magisé; uolui rogare, ut frater fratrem, qu'am præcipere, ut magister disci pulo. Nec aspernaberis huc precatorem. Quid enim neges rogantic Primu Paulo, cum Raulum dico, no paulu reru tibi lignifico; deinde seni. Nonihil tribui solet & ætati. Sed hæc tibi noua non funt. Nunc etiam uinclo. In precibus nonnihil ponderis habet & ca/ lamitas oblecrantis. Postremo uíndo Christi Iesu. Sicuindo fauere debent, qui profiztentur Christi doctrinam. Tot nominibus obtestanti negare non poteras, etiamsi te pro quouis homine deprecaretur. Nunc deprecor pro filio meo, quem ego hoc tenerie us diligo, quod illum genuerim, non Mosi, sed Christo, non mundo, sed Euangelio, & genuerim in uinculis, breut hinc abitutus. Solent enim parentes impensius amare liber ros, extrema senectute sibi natos. Is est Onesimus, quondam cum hero compilato pro/ fugeret, parum fuo nomini respondens, hoc est, parum utilis ac frugi: nunc in diuerhim mutatus, non folum tibi futurus est usui, uerumetiam mihi suo obsequio suit utilis in car cere. Eum igitur iam alium factum ad te remitto. Quod si is es, quem esse credo, & si ua/ let apud te Pauli senis & uincli commendatio, accipies Onesimum, non iam ut seruum fugitiuum, fed ut charifsimos affectus meos, & unice charum filium. Inuitus illum re/ mitto . Malueram enim eum apud me retinere , uel ob hoc iplum , ut te mihi reprælen/ taretin his uinculis. Nec enim dubito, quin cum erga cæteros omnes, amore Euan/ gelificantum charitatis exhibeas, siadesses, mihi quoque sis in hisce uinculis, quibus ob Euangelium sum obstrictus, impensurus officium. At nunc repertus est per quem possis & absens mihi ministrare. Verum id te inconsulto facere nolui, ne si hoc mihi ue Vti ne uelut Iut autoritate fretus ulurpallem, etiamli faclum meum boni conluluilles, tamen minus ex necessitate laudis haberet tua uirtus, quæ cum aliqua necessitate uideretur coniuncta. Nunc ita bonum remitto, ut tibi liberum sit, uel apud te retinere, uel ad me remittere. Si remittis, hoc plus habebit laudis tuum officium, quod non extortum, sed liberum ac spontaneum sue rit. Noli meminisse quod fugerit. Errorem fugæ pensauit officio, abluit baptismo, aboleuit lachrymis. Et qui scis an id ita dispensatione diuini consilii factum sit, ut illius er por & nobis & illi uerteretur in bonum : Occulta funt Dei iudicia. Fortassis ideo ditul fus est abs te,ad tempus aliquod, ut pro servo temporario, nege enim est diuturnior ser/ uitus ipla uita , reciperes illum æternum : æternum elt enim quicquid gignit Euangeli/ um: reciperes autem non iam feruum, sed pro servo charissimum fratrem. Mihi certe Apostolo, & frater est, & frater charissimus, ob fidem communem, quæ nos æquat in Christo: ob hæreditatem comunem, ad quam exæquo uocamur, ob patrem comunem, ob redemptorem communem, in quibus omnibus non est discrimen Domini & serui, magistri ac discipuli. Quod si mihi ob has causas charissimus est, qui eu nihil illi comune Quanto aute præter spiritus cognatione: quato magis tibi debet elle charisimus cui præter uincula magis tibi **Ipiritus** 

spiritus etiam iuxta carnem coniunclus est. Amares alienum, si talem cerneres factum? qualis est Onesimus. Nunc hoc nomine magis amabis, quod tux familia cum sit, talis etialerit. Quod si me dignaris habere consortem euangelicæ functionis, illum recipias oportet uelut alterum me, quem ego ut filium charilsimum, ut fratrem eximiechanum, ut participem uinculorum meorum & Euangelij complector. Aututeres tibi rejicien. dus est, aut uterez complectendus. Qualis antehac fuit, no decet a baptilmo meministe. Nouum hominem tibi renatum puta. Quod si te mouetalicuius rei dispenditim, quod tibifarciri uelis, prius quamignoscas, me pro illo sponsorem accipe. A me poscito, st quid ille, uel læsit, uel debet. Hoc chirographo mea tibi sidem obstringo. En habes epi stolam meapte manu scriptam. Si uideor bonæsidei sponsor, Onesimum omittito, me convenito, iple resolvam illius vice quicquid debetur. Hae impetrarem, opinor, etiams cum alio quopiam agerem. Nunc non libet meminifle, quid meo iure polsim abs teeki gere. Non enim hic comemorabo, quod cum mea doctrina factus sis Christianus, non tua solum, uerumetia teipsum mihi debes, quo minus iniqua tibi uideri debebat, etiansi postularem hoc quicquid est damni, quod debet Onesimus mihi condonari. Verum hoc non postulo, nisi tu uolens ac sponte remiseris, non perinde ut meam liberes sidem, atos ut tuam declares charitatem. Eía mi frater, a fruendo nomen habet Onelimus, qui ut mihi intime charus est, utos tibi illum ex animo comendatum esse cupio, ita mihi con tingat te frui, non quemadmodum uulgo amicus amico iucunduselt, led quemadmoe dum apostolo uoluptati est discipulus, Christi doctrinam exprimes. Vides quam mihi charus sit Onesimus, & suo merito charus est. In hoc igitur amplectendo, refocilla cor meum. Hac pluribus tecum ago, non quod diffidam charitati tua, sed id facio exabune danti quodam amore meo erga filium meñ. Siquidem ex priftinis officijs tuis, ficmibiperspecta est obedientia tua, ut non dubitem, quin hac in re plus etiam sis præstaturus, quam abs te peto. Interim Onelimã, ut pignus mei benigniter accipe, limulos mihi ipli paulo postuenturo para hospitium. Nam spero fore, ut deus precibus uestris exoraus aliquando me uobis refutuat. Tum prælens agam gratias pro Onelimo clementerres cepto. Salutat te Epaphras tibi conterraneus, mihi captivitatis & uinculorum focius, ob amorem Christi Iesu. Præterea Marcus, Aristarchus, Demas, ac Lucas collegæmei. Quos omnes puta deprecari mecti pro Onelimo. Gratia domini noltri lelu Chrilti lem peradlitspiritui uestro, Amen.

Thomæs. R. E. TT. s. Ceciliæ presbytero Cardinali, Achiepiscopo Eboracensi, Angliæ primati, ac totius regni Cancellario summo,
Des. Erasimus Roterodamus. s. D.

v M frequenter circumspecialiem, qua nam studiorum meoru fœtura maze gnitudini tuæ responderem, quæ me hactenus sane deterruit, ne quid luce brationum mearum, auderem tibi dedicare, tandem mihi uisus sum bisine ptus: primum quasi sit aliquid in meis literis, ingenióue, quod etiam sine rupero, tuam amplitudinem possit æquare, siue speciemus dignitatis silius

fastigium, siue hoc fastigio dignissimas animi tui dotes, siue officia, quibus quotidietua benighitas onerat non tam me, quàm ipsa bonarum literarum ac ueræ Theologiæstuv dia: aut quasi tu is esses, qui sibrum uoluminis magnitudine magis, quam utilitate soleas æstimare. Quanquam igitur nondum perfunctum prouincia paraphraseon, quibus epistolas Paulinas, certo germanas duntaxat explicui, fatigatis etiamnum uiribus, moxexciperet dimicatio cum obtrectatoribus: tamen illis tumultuario milite prosligatis, isc dem statim copis aggressus sum duas epistolas Apostoli Petri, & unam ludæ: simulik sud mecum cogitans, quod divis offertur autuiris summatibus, aptum esse oporteretta gis, quam æquale. Siquidem olim absurde facere uisus suisset, si quis Musis offertet stere catomben, aut hederaceas corollas Marti. Itaque primum illud mihi uisum est congrue re, si ad tam eximium religionis antistitem iret Petrus incomparabilis ille Christiania religionis princeps: ut quemadmodum illo duce nata est ac propagata syncera ueros Euangelica philosophia, ita tua pietate, quæse magis indies exerit, nominis colleges.

PRAEFATIO lapla restituatur, ut est natura rerum humanarű semper in deterius prolabentium, ni maz gno studio nitamur in diuersum. Quod si quidetiam commendationis adiungit operis difficultas, multo plus hic suit negocii, quam pro uoluminis modo. Facit hoc partim Per eni Phralis, multo quam Paulina perplexior, partim, quod in his non perinde lubleuamur ueterű cőmentarijs. Nam quos hodie babet glossa, qua uocant ordinaria, ex Bedæuestri commentarijs ad uerbum desumpta sunt, uiri profecto nec indocti, nec indiligentis, quan tum illa ferebat ætas, ido miro artificio factum est, Pars commetariorum subducta est in spacium marginis,pars resecta est in internallum, quod nersus epistole dirimit. Titulus in totum ferè adémptus est, haud scio quo consilio. Insunt in omnibus loca nonnulla quæ le corem attentum & cautum requirant, uelut in prima de Christo, qui in spiritu prædica/ rit spiritibus in carcere constitutis, qui olim suissent increduli, Item de euangelio mortuis etiam prædicato: In secunda, de dæmonibus in iudicium seruatis, de maledico iudicio, quod nec angeli ferunt aduerfum fe,tametli nos locum hunc aliter fumus interpretati, à Beda dissimulatum, de terra ex aqua & per aquam condita, de cœlis & elementis incendio soluendis: quibus ex locis nonnulli hauserunt occasionem erroris: In epistola Jude, de íudicio blasphemiæ, qui locus desumptus putatur ex apocryphis Enoch, ex quibus & paulo post adducitur uaticinium, cum is non legatur quicquam scripsisse. Hanc auté ideo subiecimus, quod cum epistola Petri posteriore, non solum stilo acsentetijs, uerumetiam uerbis mire cogruat, quadam illius uelut interpretans, quod genus illud, de iudicio blale phemiæ. De priore Petri nunquam fuit dubitatum, de posteriore suit, tametsi mentionem facit transfigurati domini, cui rei non plures tribus discipulis testes adfuerut. Vnde si Pe tri non est, oportuit esse alicuius, qui se Petrum haberi uoluerit. Epistola Iudæserius obti nuit autoritatem, quod adducat testimonium è libro qui inscribitur Enoch, in quo ferunt haberi quædam non satis consentanea doctrinæ catholicæ. Sed quid uetat, sic ex apocrye phis adducere nonnihil in loco, quemadmodum Paulus ex Epimenide citat testimonitie Cæterum cum in priore Petrus testetur se scripsisse per Sylvanum, & in posteriore aperte testetur eam esse secundam, Hanc inquiens, ecce uobis charissimi secundam scribo episto lam, non uideo, qui res possit explicari, nisi aut posterior Petri non sit, aut Syluanus eam scripserit iussu Petri. Quod si hæcab ipso Petro scripta est, videtur tres scripsisse, quarum prima interciderit. De tempore ac loco nihil habetur comperti, nili quod coniectant prio rem Romæscriptam, quam in fine Bahylonem appellauit, imperante Claudio Cæsare. Sed ne longior lit opere præfatio, magnopere cupimus, ut hanc industriam nostra, si quo pacto meretur, R.T.D. candido calculo commendet studiosis, no quod ipsi uenemur ali quid apud cellitudinem tuam, cum nec hicanimus unquam, nec nune hæcætas faciat ad àmbitionem, sed quod ex eorum fauore iudiciocs, qui summa dignitate præminet, mirus ardorac stimulus addatur studiosis. Præter multos absolute docios subolescunt in uestra Britannia tuæ benignitatis auspicijs complures optimæ spel iuuenes, qui olim & maiora præstabunt & felicius, si studium illorum inslammarit aura tui fauoris. Atquitina hucine cumbant polthac nostra studia, ut ad optimas disciplinas animi mortalium, & breuitatis & facilitatis illecebra pelliciantur potius, quam dum nos affectata difficultate prolixita tech studemus uideri magnissee docti, optima quæcy ingenia à rebus optimis alienetur. Id præstabunt selicius alij permulti, non dubito: at masore side, quam nos secimus, no adeo multi. Quod si huiusmodi sanciissimis conatibus, ita ut instituit, sauere perget amplitudo tua, tum apud Deum egregiam laudem sibi parabit, tum apud posteros honestissimā sui

IN EPISTOLAM PETRI PRIOREM ARGVMENTVM, per Des. Erasmum Roterodamum.

memoria relinquet. Eam nobis diutils. seruet incolumem Christus Optimus Maximus.

ETRVS quemadmodnm & Iacobus Iudæis scribit sparsim incolentibus gentium regiones, epistolam profecto dignam apostolorum principe, plez nam autoritatis ac maiestatis apostolicæ, uerbis parcam, sentētijs differtam. Horratur autem ad tolerantiam malorum, quæ ob Euangelij inuidiam per petiebantur spe præmiorum. Ad hæc,admonetut suxta prophetarum ora

illa ad tantam dignitatem uocari gratis, uitam prafiteit fua professione digna. Christiae nilmum

nilmum enim non in titulo aut baptilmo tantum, led in morti innocentia litum elle, alio qui quod affliguntur malis, non cessurum ad gloriam Christi, si ob malefacta poenas dare uideantur. Insuper admonet, ne freti Christianismo detrectent parere magistratibus, licet ethnicis, ne prouocati illi nec conuertantur ad Christum, & acrius sæuiant: I tem ne serui negent officium suum heris, licet ethnicis. Christianæbonitatis esse omnia perpeti: hem ne mulieres Christianæ uiros suos, licet ethnicos contemnant, sed moribus suis ad melio, rastudeant prouocare. Maritos admonet, ut uxoribus suis deferant, ut à coitu nonnun quam temperent, quo magis uacet orare. Deinde exemplo Christi prouocat ad toleran tiam malorum, ne conentur iniuriam iniuria pensare, sed mansuetudine & benesaciis uin cere studeant male meritos. Atque hæc agit tribus primis capitibus, & initio quarti. Post hæc hortatur ad nouitatem uitæ, dehortans à uitijs gentium. Inuitat ad fobrietatem, ad ui gilantiam, ad preces alliduas, in primis ad mutuam charitatem, ad hospitalitatem, ad officía mutua. Ruríus ad patientiam persequutionum ob Christi nomen illatarum. Moxepi scopos instituit, & his subditum populum. In calce testatursese & alteram epistolam ad eoldem scripsisse per Sylvanum, quæ intercidit. Hanc scriptam apparet ex

Babylone, nam huius ecclesiæ uerbis iubet eos saluere, si cui de

Roma commentum non probatur.

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

APOSTOLI PETRI PRIOREM, PER

DES. ERASMVM ROTERODAMVM.



ETRV s ille quondam discipulus & conuictor, nunclegatus & apostolus lesu Christi, omnibus qui sparsim habitantimmi noris Asiæ regionibus, Ponto, Galatia, Cappadocía, each parte, quæ est Epheliorum, ac propriesibi nomen Asiæ uindicat, Bithyniach, quos uel olim bellorum procellæ alios alio dispur lerunt, uel nuper eorum sæuitia, quibus Christi nome eratin uisum, patrijs sedibus exegit innoxios, atquideo nucextorres inter peregrinas nationes, uelut exulat, exclusi quide hominit metu à solo natali, at non ideo semoti, nec exules aut abdicati ab euagelij munere, quod deus omniŭ princeps ita largitus elt

primum terrægentig: Iudaicæ,ut tamen omnibus uelit elle commune,quolcung: delege ritiple. Nam ut frustra nati sunt ac uiuunt Hierosolymis, qui lesu Christi doctrina asperi nantur, ita nulli futurum est fraudi, quod inter gentes incircuncilas ac profanas habitat, li Eleffis adne modo pro lege Mosaica gratiam euangelicam amplectatur. Nece enim legis observatio qua tumet Iudxorum uulgus præstat ueram salute, neck genus, aut locus, sed gratuita nu minis electio. Ille uere Iudaus est, qui quodcunce solum incolens, quocuce genere natus, Ielum Christum agnoscit ueræ salutis autorem, qui no uni genti mortuus est, sed orbiter rarum universo. Vt autem hunc agnoscamus, non debemus observatæ legis merito, sed gratuitæ dei bonitati, qui ex omni natione delegit, uocatos ad Euangelij munificentiam, quoscung ipsi uisum est asciscere. Neg enim hoc illi temere nuper uenit in mente, ut bac ratione feruaret universum genus mortalium, nega nostris benefactis impulsus, hoc ceu præmiñ nobis ita meritis reponitifed æterno confilio fuerat hoc deo patri decretñ, ut non Iudæis tantum, fed univerfis gentibus aperiret portum falutis : non per circuncifionem, nece per sabbatismos, nece per ciborum delectum, nece per alias Mosaicæ legis ceremov nías, quæ corporales funt, & rerum spiritualium umbræ duntaxat quædã, ad tempus da/ tæ funt: sed per ueram sanctificationem spiritus, quem nobis impartit lex euangelica spiri tualis, qua uere purgamur ab omnibus peccatis nostris, non ex eo quod observauimuste gis ueteris præscripta, sed quod simpliciter prompted fidimus euangelicis promissis, ño exasperso ustuli sanguine, quemadmodum hactenus iuxta legis ritū factitari consueus,

In obedientia fed exaspersione preciosi sanguinis illibatæ deoch gratissimæ uichimæ lesu Christi, cuius & aspersione immerita mors nobis semel omnia vite veteris commissa delet, ac per baptismum veltes in iplum

Digitized by Google

lesti municipio infeuit, no precabor ea bona, quibus paradis & accumulandis sibi selices uidentur mundi cultores, led ea potius, quæ nos à terrenis cotagijs purgatos cœlefti prin cipeChristo dignos reddunt:uldelicet gratia, ut uestris ipsorum meritis diffisi, diffisi etiam legis ceremonijs, e fola gratuita dei munificentia, fiducia cip eu agelij, ueram expecietis falu temtad hocspacem, ut deo per Christi sanguinem reconciliati gratis, concordia & inter uos habeatis, et cum cateris omnibus, non folum nemine ladentes, uerumetiam aliorum admilla condonantes, & malefacta benefactis repensantes: quorum bonorum sortem, ut gratis accepilitis à deo, ita pijs studijs adnitendum est uobis, ut bonorti operum usura ma gis ac magis ditelcatis, non modo perliftentes in eo quod coepiftis, uerumetiam indies in melius progredientes, donec ille uenerit dies, quo præmiti immortalitatis exhibebitur, cu ius nunc certam spem hausistis ex Euangelio Christi, ne quid hinc laudis nobis arroge/ mus. Ob hoc tam immensum beneficium laudada benignitas eius, à quo nobis per Chri, Benedictus stum proficiscitur, quicquid uere beatos reddit. Is est no Moles, sed deus ipse, & idem pa deus & pater ter domini nostri Ielu Christi, qui parum feliciter natos ex Adam, nimirum natos pecca/ to, natos morti, denuo genuit nos innocentia, genuit immortali uita, nullis meritis no ftris prouocatus, sed ultro sua misericordia, qua summus est, extimulatus : idés fecit non prælidio legis Mosaice, sed impendio proprif filij lesu Christ, quem morte subirevoluit, ut nos alioqui deploratos, à peccati mortisch tyrannide liberaret: quem mox à morte reuocauit ad uitā, ut interim mortui cupiditatib, mundanis, & ad illius exemplū morū inno centia resurrectionem ueluti meditantes, certam & alacrem spem habeamus, fore ut nos quoca aliquando his exempti malis, una cum Christo pertingamus ad æternam illam hæ reditatem: quam ut assequutus est ille caput nostrum, it a consequemur omnes, quicung Christi membris insiti, illius imitatione meremur illius dici fratres, & eiusdem patris fili; ut quemadmodum affliciones sunt nobis cum illo communes, ita sit & cum illo commu ne præmium. Quandiu fuimus filij peccatoris Adæ, manebat nos infelix hæreditas, Posteaquam facti sumus filij Dei, ad coelestem hæreditatem properamus. Decet enim ut è cœlo nati,cœlestía speciemus, ut ex deo nati, non nisi diuina sectemur. Qui mundo mili/ tant, caduca præmia fluxamos mercedem ambiunt: nos post has temporarías afflictiones manet illa felix hæreditas, quæ neg morte possit corrumpi, neg tedio molestia ue contaminari, negi senio situ'ue marcescere. Non est quod metuamus, ne quis hanc tam opimam hæreditatem nobis interuertat. Habemus certæ fidei promissorem: apudillum nobis in tuto est, conservaturci in colis: sed ita, ut interim certa spes ac ueluti pignus quoddam sit penes homines in terris, no penes quosibet homines, sed penes uos, uestrich similes, qui Qui nirtute bus Christi spiritus arrabonis vice datus est quick licet interim varijs malorum procellis dei custodio undice tundamini, quibus humana imbecillitas prorfus ex se sit impar, tamen dei præsi/mini dio, qui nihil non potelt, servamini, non tieltris meritis, sed fide, fiduciad: qua non dubita tis quin deus, etiamli patiatur uos interim uelut opprimi, tamen incolumes uos lit exhibi turus in extremo tempore, post quod non erit amplius ista rerum humanarum confusio, fed mali addicti fuis supplicijs, neminem lædere poterunt, & boni abomnibus malorum incurlibus tuti, æterno fruentur ocio. Nunc enim latent præmia, & sæpe iuxta uulgarem aftimationem peius habent, qui meliores funt, & pefire uidentur, qui maxime funt inco/ lumes, & florere uidentur, qui maxime pereunt. Hic exercenda pietatis tempus est, prae mio fuum præscriptum est tempus, quod no oportet anteuertere. Nobis interim sit satis, quodæterna felicitas nobis eft in tuto, quam nullus bominum aut dæmonű pollit inter/ cipere, modo ne nos deficiat fides, qua neglectis rebus mortalium, toti pendeamus è coe lo. Sint interim feroces, qui deo rebelles, fidunt mundi præsidijs: insultent interim quali uiclis ac destitutis: cæterum ubi uenerit ille dies, uersis in diuersum rerum uscibus affligen turilli, uos exultabitis uictores, imò nunc etiam exultare debetis indubitata tanta felicita tis expectatione. Neg enim debet uobis uideri magnum aut graue, si per breues ac mox Modicii nune delituras afflictiones, moleltias ciperuenitis ad nunquam interituram beatitudinem. For si oportet . litan & persequutionum harum aliquando finis erit, quæ tamen quoties ingruunt, speui tæ futuræ magno infractoch animo ferendæ funt ob dei gloriam. Sic enim permittit fapi/ entia dei, ueltris confulens commodis, ut fidei ueltras fynceritas confrantiach uarijs malo rum Tom. 7

776

rum incurlibus exploretur. Etenim fiaurum, res alioqui & perdita & peritura, no folum exploratur per coticulam, uerumetiam per ignem examinatur, ut eo magis deinde litin precio, quo fuerit exactius repurgatum: multo magis Deus uult fidem uestram uarijs ex perimentis probari, cui tantum honoris debetur, ut cum ex his malorum & affictionum incendijs emicuerit, longe purior ac fulgentior quonis auro purgatissimo, preciosa sit av pud Deum, resch omnis tandem in diversum exeat: nimirum ut quod hic videbatur illas tum ad dedecus, cedat in laudem: quod ad ignominia, uertatur in gloriam: quod ad deho Inueniatur nestandum uos, uertatur in cumulum honoris eo die, quo Iesus Christus, cuius uis nunc in laudem agit in nobis occultis rationibus, palam sele proferet omnibus, suum cuics præmium pro meritis rependens. Quid enim gloriolius, quam ore Christi laudariccum audietis: Veniv te benedicii patris mei. Quid honorificentius, quam à deo patre recipi in confortium re/ gni cœlestis una cum filio: Hæc autem gloria, quanqua erit omnium piorum communis. tamen copiolior continget ijs, qui maiora pro Christo passi sunt in terris. Quæ præmia si nunc apparerent, non esset admirabile fidei robur. Nunc in hoc est præcipua laus bono Que cum non rum, quod Christum, quem corporeis oculis nunqua uidistis, tamen oculis sidei conspe, uideritis dili, clum amatis: cumci doloru uis palam ac prælens urgeat, præmia uero, quæ funt in diem, gitis nondum appareant, tamen illius promissis fisi, non alio animo toleratis ista, quam si coe ram adellet parata gloria:nec toleratis modo fortiter, uerumetia in medñs afflictionibus exultatis inenarrabili gaudio, pleni gloriæ apud deum, uidelicet bene sperantis conscienv tiæ, pleni certa fiducia, quod ista præter meritű tolerantes, uolente deo, reportabitis abun de magnum fructum fidei uestræ, nimirum æternam salutem animarum uestrarü. Ingensenim lucrum est, cum iactura caduci corporis servatur immortalis anima. Sic visum est. æterno confilio dei, ut his rationibus falute confequerentur homines, quibus & Christus De qua salute ipse peruenit ad æternam beatitudinem. Nece enim hæc fortuito geruntur, sed quod nos exquisiuerat factum uidimus, id prophetæ neteres, qui multo ante nos uaticinati sunt fore, ut per fide & euangelicam gratiam ableglegis Molaicæ præfidio servaremini, diligenter exquilies runt ac forutati funt, non contenti tanquam per nebulam uidere, quod effet futurüi led illud etiam pia curiolitate sciscitati sunt a spiritu Christi, qui iam tum illis arcano assatu se gnificabat, quid esset passurus Christus, ac mox ad quatam gloriam euchendus, tum quo uel quali tempore id esfet suturum: siquide ingenti desiderio salutis huius tenebantur illorum animi. Quibus & illud patefactum est, quod hæc quæ futura præfagiebant, ipsort temporibus non essent exhibenda, sed uestris: quæcis suis uaticinijs prodebat, uobis prov derent, non libi. Optassent quide illi uidere, quod uobis uidere contigit: sed ideo pracel ferunt illorum uaticinia, quo certior esfet fides nobis apostolis, qui nuceadem uobis and nunciamus facta, quæ prædixerantilli futura. Quoch minus dubitetis, ide Christi spiritus tacitis afflatibus illos docuit olim, quid facere decreuisfet, qui nos nuper in igneis linguis è cœlo delaplus instruxit, ut eorũ quæ gesta funt; in toto terrarum orbe simus præcones. Per eos qui Prædicamus enim Christum nostræ omnium salutis causa factum homine, uersatum in enangelizat terris, probris et cruciatibus afflictum, denica cruci suffixum, pro nobis obiffe morte; mox runt nobis reuocatum ad uitam, subuectum in cœlum, ubi nunc cum patre præfulget maiestate glo riach, qui prius uidebatur in terris uilis & abieclus, eódem subueclurus & suos. Hæc tam ineffabili Dei consilio gesta, non mirum si prophetæ concupiscebant cernere, cum ipsis etiam angelis lit admodum iucudum gratumch spectaculum, cuius contemplatione non queunt expleri. Quo maius est beneficium quod uobis offertur, hoc auidius est uobis ara plectendum, ne uestro uitio fiat, ut non assequamini. Certum est præmium, sed interim ue stræpartes sunt, ita uos gerere, ne uideamini indigni promissis. Aderit ille dies inexpesta

tus, qui proferet in apertum piorum & impiorum præmia. Is quandocungs ueniet, lætus. & felix ueniet ijs, quos paratos offenderit: contra formidabilis ijs, quos diffidētia torpen

ac suspensos expectatione felicitatis æternæ, quæ nunc offertur omnib. qui obtemperant

Propter quod tes repererit & oscitantes. Quoniam autem Christus incertum esse nobis uoluit diem ils succincii lum, non oportet uos unquam esse securos, sed semper accincios animi lumbis, ceu paras tos in occursum aduentantis domini, uigilantes ac sobrios, certa firmacis semper erectos

euangelio, sed tum demum possidebitur, cum palam ostendet maiestatem suam cunchis hominibus & angelis ac dæmonibus dominus noster lesus. Christus. Verum ad eam intermediatem.

Ų.

7.

72

<u>;</u>

تك

ú.

w

IJī

ميا ناء كا

smortalitatem non peruenient, nisi qui hic eam quodammodo fuerint meditati, atque ad exemplum lesu mortui cupiditatibus huius mundi, cum illo reuixerint ad innocentiam, atos in ea constanter perstiterint, tanquam legitimi uerios filis, fidentes promissis Dei pa tris,& illius præscriptis obtemperantes, nec unquam relabêtes in ueterem uitam, tum ob ignorantiam euangelicæ doctrinæ mundanis obnoxiam cupiditatibus. Conueniteniin, Non configue ut à quibus dissidetis professione, ab issdem dissideatis affectibus ac moribus. Mūdus ma rati prioribus lus est, à quo iampridé estis exempti, Christo iusto sanctoc; & innocêti insiti, ad hoc delevignorătie u.d chi uocatich a patre fancticatis omnis fote, ut uos quoch quemadmodu estis sancti profeso sione, ita sitis & omni uita factisci puri, integri, & inculpati. Non enim agnoscet pater fix lios, nissui similes. Nimirum hoc sensit, cum loqueretur maioribus nostris, Leuitici capi te x 1 x. Sancti estote, quia ego sanctus sum, dominus deus uester. Non uobis suffecerit Molaica puritas, ut abstineatis a cotactu cadaueru, ut lotos habeatis pedes, ut abstineatis à concubitu, totam uitam ac totum peclus nostrum deus uult procul abesse ab omnibus uitiorum inquinamentis. Siquide hæc sunt, quæ nos uere reddunt impuros coram ocus lis dei. Quem etia si patris nomine compellatis, in omnibus implorantes opem illius, non Et si patre in est tamen quod impure uiuentes speretis illum uobis fore propitiu, aut pro filijs agnitu/ nocatis eum rum, qui no æstimat quenqua ex genere, aut fortuna, sed tantu ex uitæ meritis. Nec enim ille purus erit Iudæus, si uita, si animus fuerit inquinatus: nec hic erit impurus præputia/ tus, si piam, si innocentem uitam egerit. Superest igitur, ut qui patrem hunc cupitis habe re propitium, illius ineuitabile iudicium semper habentes præoculis, donec agitis in hoc exilio, fic moderemini uitam uestram, ne fit ob quod offen fus pater, uos ceu degeneres pa rum & morigeros filios ab hæreditate patriæ cœlestis merito secludat. Quo masus est pre cium quo uos Christus gratis redemit, hoc magis cauendum est, ne uolentes & ingrati in pristinam servitutem reuoluamini. Nulla servitus miserior, qu'am mancipium esse uitioz rum. Qui pauculo ære liberantur à seruitute heri, & ex seruis fiunt libertini, modis omni bus aduigilant, ne ob ingratitudinem pollint in relictam retrahi seruitutem: & uos com mittetis, ut in ueterem tyrannidem recidatis, ut denuo Mosaicæ legis uelitis esse mancie pia, malitis de le ruire uanis observative culis à maioribus uobis per manum traditis, qu'am obtemperare euangelio dei, cum sciatis uos ab illis semel esse liberatos, non precio uulga/ risuelut auro argentoue, sed hostia longe sacratiore quam norit lex Mosaica? Non enim asperso sanguine uituli purgati estis, sed precioso cruore Iesu Christi, qui uelut agnus om pis maculæ nescius, purus ac i libatus ab omni uitiorum inquinameto, pro nostris pecca tis immolatus est in ara crucis. Neguero id factu est fortuito, sed ab æterno & ante cone ditum mundum destinatus est huic sacrificio dei filius, ut sua morte nobis recociliaret pa trem. Cæterű divine mentis consilium ac decretum, quod multis seculis orbi fuit incogni tum, nunc tandem his extremis temporibus patefactum est, & oculis hominű exhibitum nouum spectaculum, quod in mente diuina nou un non erat. Exhibitum est aute uestræ sa/ lutis gratia, quibus Christus homo factus, mortuus ac prædicatus hoc præstat, ut qui ante frustra sidebatis legis ceremonijs, nunc uobis distis lidatis deo patri; qui ut eum mori uo luit expiandis peccatis uestris, ita suscitauit ex mortuis, prog toleratis huius uitæ laboris bus dedit immortalitatis gloriam: ut quod credidiltis ab illo facium amulantes, speretis & uobis idem præmium, uidelicet autore deo freti, qui quod in filio præstitit, haud dubie præstaturus est in omnibus, qui sic uixerint, ut inter Christi membra numerari merean, tur, in cuius corpus estis insiti, posteaquam per baptismum in eum fuistis renati. Antehac Castificantes obtemperaltis cupiditatibus uestris, utpote carnales umbras rerum pro ueris amplecten in obedientid tes: nunc posteaquam purificastis animas uestras, non observatione sustrationum Mos charitatis faicarum, sed ex eo quod per fidem obedistis euangelicæueritati, quæ spiritu Christi pur gauit animos uestros, adnitendum est, ut & innocentia uitæ capiti Christo, & uehementi planec's fraterna, minimec's fucata inter uos charitate, concordiæ corporis respondeatis: ut quemadmodum Christus uos dilexit non amore uulgari, nece carnali, ita uos inuicem spirituali charitate prosequamini. Noua cognatio nou i desiderat affectum. Antehac Iu/ dæi Iudæos diligebatis affectu carnali, nunc longe alio modo renati, non ex femine mor tali terreno giux la corpus, sed ex semine immortali coelesti g per sermon e dei uiuentis ac permanentis in æternum, cuius Euangelio credidiltis, fratres cœlelti charitate profequiv Tom.7 33

mini. Moli lexad tempus erat data. Sermo dei nobis prodidit euangelica legem rifiquam desituram, Quod ab hominibus profectum est, temporarium est, quod è cœlo uenit, æter num est, quemadmodu prædixit Esaias: Omnis caro uelut fænu, & omnis hominis glos ría quali flos agri. Exaruit fœnum, & flos eius decidit, atuerbu domini manet in æternu; Hic est sermo dei patris æternus æterni, quem olim legis priofis umbræ uobis deliniarūt, cæterű nunc per euagelij præcones aperte prædicatur, no uobis folum, fed omnibus, qui Christum syncera fide recipiunt. CAPVT

Voniam nuper estis per euangelicam doctrinam cœlesti generatione renati, prorfus abiectis omnibus ueteris uitæ uitijs, si quid erat maliciæ, si quid doli, si quid simulationis, si quid inuidentiæ, si quid obtrectationis aut maledicentiæ, posthac uelut infantes recens nati, auide concupiscite lac illud non corporis,

sedanimi, lac doli nescium, & aptum ætati uestræ innoxiæ magis, quam robustæ, lac insti tutionis euangelica. Habet enim Euangelica doctrina sua rudimenta, habet infantiam fuam, habet pabulum accommodum imbecillæætati, habet & profectus suos, dem tha bet ætatem perfectam. Non funt illa prima fastidienter haurienda, sed auide, sed sitienter: nec in his tamen perfiftendum, sed ab his use proficiendum ad perfectiora. Siquidem & absurdum fuerit, si quis è matre natus semper infans nihil aliud qu'am lac expetat. Oportet & uos grandescere donec adolescatis ad perfectam salutem, neces semper hærere in fun damentis, fed paulatim affurgere ad perfectam structuram domus, siquide iuxta psalmo. graphi confilit gustastis, quod suauis sir dominus lesus, oportet hoc gustu accendi ad ape Ad quem des petenda maiora. In humanis ædificijs lapides nec commutant locu luum, necaccrelcunt:. in hoc ædificio (quod constat uiuis lapidibus, cuius præcipuus & omnia continens lapis est Iesus Christus, unus & æternus, pridem iuxta Psalmographi uaticinium ab hominie bus reieclus, nimirum à pharifæis qui suo templo perituro freti, structura hanc coelestem non nouerant, sed dei iudicio selectus, multoch in precio habitus) nihil obstat quo minus paulatim ad structuræ perfectionem proficiatur. Igitur ad Christum lapidem usuum, la pidem electum, lapidem in oculis dei preciolum, oportet uos uirtutum profectibus acces dere,ut ipli quog tali fundamento nixi,paulatim fuperstruamini,donec esticiamini tem/ pla spiritualia, longe sacratiora templo, quo gloriantur Iudæi, & in quibus sacerdotiu exe erceatur multo fanctius, quam in illo confueuit. Siquidem in illo leuitæ & facerdotes per cudes immolabant.in his spiritualib.templisuos ipsi spirituales hostias offertis longe gra tissimas deo, qui ut spiritus est, non corpus, ita spiritualibus hostijs delectatur; ne quid de sideretis Moysi ritus per euangeliti Christi sam antiquatos, pro uarijs animantiti genetiz bus mactatis affectus mundanos brutoség, libidinem, luperbiam, iram, inuidiã, uindidæ cupiditatem, luxum, auaritiam, pro thymiamate puras preces, e lynceri pectoris ara fub. uolantes in cœlum. Hæc funt facrificia, quænunquam non immolantur in templo spirie tuali, quæ nunquam non sunt grata deo. lam pridem enim Mosaica illa in nauseam abies

per Iesum runt, ut testatur Esaías propheta, Horum iugis est gratia per Iesum Christum, cuius come Chriftum mendatione grata funt patri Christianorti obsequia. Non est quod distidatis donec inhæ feritis capiti ueltro, donec innixi fueritis eximio & immobili lapidi Christo. De quo die xít olim deus per os Elaiæ: Ecce pono in Sion lapidem in fummo collocandum angulo, probatum, electum, preciolum. Et qui fifus illi fuerit, no pudefiet. Quod prædixit ille: iam uidemus exhiberi. Idem ille lapis alijs preciolus fuit ac falutaris, alijs noxius ac peltilens, Vobis merito preciolus est, qui illi innitimini, qui fiditis, aduerlus omnes tempestatum his qui offen, procellas tuti eius præsidio. Cæterum ijs qui Mosi maluerunt inniti, quàm huic, qui hue dunt nerbo rejecerunt, nolentes eum poni in ædificio quod ipli parabant ædificare, uerlus est in pro> brum ac perniciem. Etenim quem illi fuo ædificio dignati non funt, hunc deus in fuo 👟 dificio uoluit esse caput anguli, quo ceu parietem utrung, hoc est, populum utrung, Gen tium ac ludæorti complecteretur & contineret, cuius munimento tuta effet aduerfus om nes infultus ftructura, & in quem fuo malo impingerent, & incurrerent, quicung, aduere sarentur huic nouo ædificio. Impingunt autem quoscunce offendit sermo enangelicus, necy credunt illi, cum huc eos præpararit lex Molaica, ut crederent eu agelio fimulates tie re præstaretur, quod adumbrasser illa. Proinde qui reprobauerunt Christū, hos uicissm reprobauit deus. V os autem quos illi cum Chrifto reijeium, fecit genus illud ele chum; de quo

Digitized by Google

Œ.

È

ď۲

r.

ń?

القاوا

K.

Ü

thuo loquutus est olim Moses, gentem illam sanctam, populum peculiare, quem sibi deus Ropulus acci eximio precio uindicauit: ut quemadmodum olim populus Hebræorum duce Mole liz quifitionis beratus ab Aegyptia tyrannide, percit tot rerum discrimina perductus ad terram diu spez ratam, divinam erga se beneficentiam orbi prædicavit; ita & uos memores illius erga uos gratuitæbenignitatis, celebretis apud omnes admirabilem dei potentiam: qui noua ratio ne deuictis holtibus falutis ueftræ, eruit uos ab ignorantiæ uitiorum og tenebris, in admi rabilem lucem suam euangelicæ ueritatis, per quam omnes & gentiñ errores, & sudæo/ rum umbrædiscutiuntur. Vobis igitur contigit hoc honoris, quod illi sibi promiserant, qui Christum persequebantur, ac uersis rerum uicibus euenit, quod Osee futurum prædi xit:Populus qui prius erat abiectissimus, utpute à deo alienus, nunc est populus deo pecu liaris. Et populus quem deus reiecerat, ut indignum sua misericordia, nunc expertus est dei mifericordiam abiq circuncifionis, aut legis adminiculo, per folam fidem euägelicam receptus in confortifi filij dei. Poltquam igitur agnoscitis dei singularem erga uos benefi centia, quos sanguinis precio redemerit, quos filij morte sibi reconciliarit, quos unigeniti sui membra, quos cœlestis structuræ lapides uiuos esse uoluerit, quos in filiorum ius ado Charisimi ptatos, ad immortalitatis hæreditatem uocarit, obsecro uos charissimi, ut uitæ sanctimor obsecro nos nia, & dignitati uestræ, & benignitati diuinæ, & tanto præmio respondeatis. Cœlo rena/ ti estis, hicuelut hospites ac peregrini: eò properate ubi uobis est patria, ubi reposita est colestis hareditas: ne quid ab hoc studio uos auocent terrena crassad cupiditates, qua machinis omnibus militant ac belligerantur aduerlus spiritum, rebus cœlestibus inhian tem. Congruat uita professioni, ut uestri mores & alios alliciant ad Christum quos habet paganilmus, inter quos uiuitis: quibus in tantünon oportet ullam præbere anlam, ut iuz re male sentiant de doctrina euangelica, si conspexerint uos ad commune uitæ consuetu/ dinem nihilo meliores cæteris, ut obtrectationem illorum qua de uobis maledicunt odio Christiquem ignorant, & odio religionis, quam existimant esse malesicam superstition nem, refellat integritas morum uestrorum, atquin omnes beneficentia: quibus rebus com pertis relipilcent & illi, agnoscentes errore suum, afflati misericordia dei, cu illi ussum fue rit & illos attrahere, qui uos delegit: iam glorific eum ex ueltris pijs operibus, que an/ te ignorum detestabantur. Habet & hic mitdus ordine suum, qui per occasione religionis subietti igib turbandus non est, quatenus id licet, incolumi Christigloria. Ita Christus uos uoluit esse liberos à peccatis, ut tamen ultro nihil non feratis, ob Euangelij negocium obtemperates ac. submittentes uos non modo Christianis, uerumetiam ethnicis magistratibus; siue rex sit ille, obediendum est tanqua autoritate publica præminenti, siue præsides, per quos in prouinciam missos rex administrat respub. obtemperandum est. Neg uos moueat quod ethnici sunt, quod idolatra sunt, sed agnoscite functione illorum necessariam reipub. qua constate diversis hominum ac religionum generibus. Præsidet enim isti cum autoritate, Advindictant un nocentes ac scelerosos supplicioru metu coerceant, ac probos præmijs inuitent ad offi malefactorii cium. Non est uobis opus illorum metu, qui sponte prestatis plus quam exigunt leges hu manæ; no est opus humana laude, quos inflammat cœleste præmiti, sed tamen oportet & hos cum cæteris agnofcere. Sic enim uult deus fummus ille princeps uester, ne quam an/ fam præbeatis illorum imprudentie, qua possint probabiliter in crimen uocare professio nem euangelicam, si senserint suam autoritatem à uobis negligi. Quod alij præstant metu legum, id uos ultro exanimo præstate, cumulatius etiam quam alij, quo ubs uere liberos déclaretis. Nam liber est is, qui sponte ac uolens recle facit. Absit enim, ut euangelica li bertatis prætextu abutamini ad licentius peccandū. Non debetis seruitutem hominibus, sed quoniam estis serui dei, ob huius gloriam submittetis uos omnibus lubentes ac uo/ lentes. Si quid igitur officij, si quid honoris debetur etiam ethnicis uel ob munus publi/ cum quod gerunt, uel ob affinitate, id persoluite omnibus, ne quid offensi reddantur alie, Fraternita, niores ab euangelij protessione, peculiari tamen charitate par est prosequi, quos comunis tem diligité professio fratres uobis reddidit. Defitimete, cuius oculos nemo fallit: regem non est quur metuatis, qui non est formidabilis, nisi maleficis, sed tamen autoritatem illius agnoscite in ijs, quæ citra iacturā pietatis exigit a uobis. Exposcit uectigal, soluite. Exigit tributum, date. Quod liberi præstare debent magistratibus, licet ethnicis, hoc serui præstare debent heris luis, à quora oblequio non liberat illos baptilmus. Imò hoc maiore cum reuerentia

Verumetiam debentillos agnoscere, non solum si boni sintac modesti, uerumetiam si disficiles & aspen discolis ri, ne forte offensi moribus uestris incommodioribus, incusent professionem, & abeared dantur alieniores ad quam oportebat illos ueftra probitate pellici magis & inuitari. Dia cet aliquis: Durum est ferre principă tyrannidem, durum est perpeti seuitiă dominorum; illi spoliant, exigunt, affligunt; hi flagris & colaphis conscindut innoxios. Reclevideren tur hæc non ferenda, si hoc illis tribueretur, ac non potius deo. Non meretur hoc illorum impietas, ut tolerentur: sed ita est dei uoluntas, ut uestra bonitas illorum malicia uenat in Hec est enim gloriam Christi. Nam ita demum deo grata est uestra patietia, cum præter meritualisti.

gratia tamen æquanimiter toleratis, non metu hominum, sed ob dei gloria. Vulgo nihil estim patientius contumeliæ, qu'am innocêtia. At inter Christianos longe secus est, apud quos ut quile est optimus, ita deo cupit esse gratissimus. Ates hunc quo diligit impensius, hoc alacrius perpetitur, quicquid ad illius pertinet gloriam. Quid autem laudis fuerit, si, cum ob malefacia colaphis cædimini, suffertis: Docet hoc mali conscientia, ut quise commen tas pœnas tacitus ferat. Verum cum pro benefactis illata mala patíeter toleratis, gratiam initis apud deum, cuius caufa uolentes perpetimini. Indignetur innocêtia ueftra, nifi Chri ftus innocens grauiora paffus est pro nobis. Hæc est uestra professio, hac lege asciti estis in corpus illius,ut exemplum tolerantiæ, quod ille uobis reliquit, sequamini,& iisdem ue stigijs ingressi, grassemini ad æternam gloriam, qua ille peruenit. Quid ille malorum non perculit, qui cum latronibus crucifixus est Quid eodem innocentius: qui adeo nullum admilit facinus, ut nec in lingua illius sit ullus unquam repertus dolus: Cum in illum con gererent acerba conuitia, non regessit maledicia, quin potius patrem obsecrauit, ut illis

ignosceret. Cum uinciretur, cum cæderetur, cum crucifigeretur, non minitabatur uindi/ clam, sed ømnem uindiclam reliquit patri, qui non ex afteclu, sed iuste iudicat: ipse depres Tradebat aut catorem interim agens, non instigatorem. Nos tameisi nunc sequimur innocentia, tamen indicanti infle sceleribus nostris commerueramus olim ultionem dei. At Christus cum ipse nulli peccar to effet obnoxius, tamen farcinam peccatorum nostrorum, quo nos oneratos subleuares fustulit in proprio corpore,& in ligno crucis uelut holocaustum pro nostris scelerib.im molatus est, suace morte immerita nobis debitam mortem depulit, ut illius mortem acre, furrectionem interim imitemur, ac mortui pristinis peccatis cupiditatibus co, quibus addi cli feruiebamus, posthac ujuamus innocentiæ, cui nos ille confecrauit omnis innocentiæ fons, qui nostram impietatem in se transtulit, ut nobis suam coferret iustitiam. Nos offen deramus, ille uapulauit: nostra erat culpa, in illum sæuijt animaduersio. Proinde iuxtauz/ ticinium Esaiz, nos illius liuore sanati sumus. Huic igitur acceptum ferre debetis innocen tiam uestram: quod pristinæ uitæ peccata non imputat deus, huius uinculis, huius plagis, huius uulneribus, huius cruci, huius morti debetis. Nam ante uelut oues palätes absque duce, alij alio aberrabatis, quò quemo; fua ducebat cupiditas, exiftimantes licere, quice quid liberet: led ab errore pristino nunc conuersi estis ad Christum Iesum, pastorem& curatorem animarum uestrarum. Hunc si sequamini ferendis præter meritum affliction nibus malorum, illo duce peruenietis ad immortalitatis gloriam.

CAPVT HI

Similiter & mulieres



Am quemadmodu liberi, principes ac magistratus publicos, serui dominos privatos debent obsequio, quod ubiq parit beneu olentiam, ad evangelijsa uorem pellicere, aut certe per occasionem non irritare, si forte sanabiles non funt: ita debent et uxores maritis fuis morigeras prebere fele, no modo Chri stianis, verumetia iis, qui doctrina evangelica nondu sunt amplexi. Siquide

fieri potest, ut quos non commouet nostra predicatio, eos uxoris integritas, pietas, mode stia, temperantia, castitas, tolerantia peruincat, atès permolliat, ac denics Christo lucrifa ciat. Etenim cum conspexerint eas à baptilmo commutatis esse moribus, cum in eisuide rint exemplar ueræ uirtutis, fortassis intlammabuntur, huc etiam nonnihil appellenteate fectu maritali, ut qui thori confortes funt, uelint & professionis esse socii. Habet enim perquam acres stimulos syncera probitas, quæsæpenumero propius animaduersa facit, ut carnalis amor uertatur in spiritualem. Illum excitat forme uenustas, & formæ gratia adiu uans cultus, hunc excitat metis integræ pulchritudo relucens in moribus. Quamobrem uxoribus, quæ Christum protessæ sunt, non oportet hoc esse studium, ut iuxta quigatam confuetudinem iz

(I)

Ċ

G

F.

1

Œ

35

i

Ø.

II.

ø.

8

: confuetudinem compolitis arte capillis, ut additis gemmis auróue, & purpureo amiciu, reliquor corporis cultu, qui foris exhibetur, le le commendent oculis uiror . Qui denim aliud fiat hilce rebus, nili ut corpus uxoris adament ad libidinis ulum ? At quota portio hominis est corpus: Illud magis debet-este studio, ut morum ornatu prouocati, mentem animumá latentem adament, li eam confpexerint puram, nullo á uitiorum næuo contaminatam, li præter morem communem nihil uiderint in muliere muliebrium affectuum, nihil intemperantia, nihil iracundia, nihil inuidia, nihil ambitionis, nihil arrogatia, nihil procacitatis, sed spiritum mitem, placidum, tractabilem, ac mansuetum. Hic est cultus ma gnificus ac splendidus in oculis dei. Hocornatu potissimum demerendus est maritorum animus.Hoc lenocinio & olim fanctæ mulieres aliquot, quæ fpem fuam fixerunt nõ in re bus fluxis atog caducis, sed in deo, commendabat se uiris suis, no auro gemmis ue, aut pur pura, sed modestia, et obsequio, quo facillime lenitur uirilis ingenij ferocitas. Sie Sara obe diebat Abrahe, dominű eum uocans cű uxor esfer illius nő ancilla, modestiæ causa semet illi fubijciens. Nam quanquã non competit uiro dominatus in uxorē, est tamē autoritas, qua etiam licubi abutatur, est tamen modestiæ muliebris, obsecundare in loco. Porrò si cut Abrahægermani uerick filif funt, qui fide illius fequütur: ita uos estis Saræ filiæ, quæ mulieris optimæmores & malculum animi robur refertis, bonis operibus ornantes uoli metiplas,ac fiduciam omnem collocantes in deo,cuius prelidio fretæ, nõ est quod quic@ expauelcatis imbecillitate muliebri. Atcp ut marronaru officium eft, oblequio casto san, viri similiter cliscs moribus, ac manfuetudine deuincire maritos fuos: ita ueftræ partes funt ô uiri, ne/ quaquam abuti ueltra autoritate, ueluti tyrannidem agențes în uxores teltras, quod uo/ bis le lubmittant, imò hoc minus litis in illas domini, quod le faciunt ancillas. Sociæ lunt fortunarum ac rerum omnium. Sentiant uos comodos conucelores, ueltracis fapietia fubueniat imbecillitati lexus fœminei. Quo plus ualetis animi corporisebuiribus, hoc magis oportet opitulari mulierti infirmitati,ut ueltra inftitutione,ueltrack moderatione reddan tur meliores, ac ueluti lexu polito, malculelcat ad euagelicam pietatem. Neg enim Chriv. stiani mariti sunt,qui uxores tantum habent ad usum coitus:imò magis adnitendữ est,ut Lociæ fiant ieiuniorű, eleemolynarum, uigiliarum, precationum; quo, que uocatæ lunt ad commune præmium æternæ uitæ, communibus etiam studijs huc contendant. In Chris friano coniugio nihil, aut certe qu'am minimữ dandum est uoluptati, pietati plurimum. In qua si consensus erit, & subinde temperabitis à coitu, non interrumpentur uestra precationes, quo sacrificio oportet quotidielitare deo. Vt igitur sunt aliorum alia peculiaria in fide autem officia, ita fui quency hoc magis decet meminisfe, quod qui Christum professus est, debet omnes in his,quæ probitatis funt,cæteris antecellere. Cæterum,illud eft omnium commune offi çium,ut quemadmodı eadem omnibus elt professio, sicut par baptismi eidem estis insiti corpori, ita per concordiam sit idem omnium animus. Non uos atas, fortuna, conditio, patria'ue diuerfa diliungat, quæ res apud allos fæpenumero ministrant odiorum ac dis/ fidiorum feminaria. Vos oportet effe coniunctiffimos, quos idē baptifmus regenuit dco, qui patrem in cœlis habetis eundem, qui pendentes ab uno capite Christo, estis eiusdem corporis membra, quos euangelica professio fratres exæquo reddidit, & ob id ad idē im/ mortalitatis præmium ablog discrimine pater ille coelestis uocauit omnes, siue pauperes, fiue diuites, fiue feruos, fiue dominos, fiue maritos, fiue uxores, fiue ludæos, fiue gêtes. In hac parte nullum est discrimen, ideo non debet esse dissensio, nece supercilia. Multo plus impetrabit Christiana charitas sele submittens, quam autoritas exigens. Nece enim cons uenit inter arrogates, feroces, luich amantes. Si in corpore animatis membra libi uicillim fublidio lunt,& li quid uni cuipiam accidit commodi aut incomodi, id lingula luum elle ducunt: li quos fanguínis propinquitas coniungit, cognatorum comodisato; incomodis pariter gaudent & indolescunt: quato magis conuenit uos tot modis coniunctos huc præ Rare confentum, ut alienis bonis ac malis non minus tangamini, quam proprijs. Ita demum præftabitis uere fraternam charitatë, fi qui feliciores funt non faftidiant infortuna/ من fed malís illorū indolescentes, pro uiribus opitulentur: si qui potentia preminet & au، toritate, no premant ac despiciant humiliores, sed cosuetudinis comitate affabilitate of se/ Fraternitatis met interioribus accomodet: ut sit æqualitas, & quos fortuna separault, coi ugat Christia ama. 🗝 ma charitas. Ablitautem à uobis uindiclæ libido, quoru est alere concordiam, non solum

cum pijs ac fratribus, uerumetiam si fieri possit, cum omnibus. Cum bonis oportet offic cijs certare, cum malis toleratia, autetiam beneficentia, qua ut uincuntur & feræ, ita mole lescit aliquoties deplorata hominū malicia. Ne uelitis igitur iniuriam iniuria retaliare, aut conuitium couitio. Sic enim fiet, ut & ipsi mali sitis qui malos imitemini: quin potius in iuriam officio, maledicentia benedicendo pensate, ut trestra insuperabili bonitate uincas tis & obruatis illorum maliciam. Nece enim in hoc uocauit uos deus, ut malefactis ac ma ledictis superetis, sed benefaciendo omnibus, bene loquendo cunctis mereamini audire uocem illam optabilem: Venite benedicii patris mei, possidete regnum. Bonis malefaces resplus quam ferinti est, in benedicos esse maledicum, plus & scurrarum. De male meren tibus benemereri, de maledicentibus & obtreclantib. bene loqui, Christiana uirtutis est. Hoc si cui durum uidetur, audiat Psalmographum divino afflatum spiritu idem præcipi entem: Qui uult, inquit, uitam diligere, & dies uidere bonos, coerceat linguam luam à ma lo:cohibeat labía fua, ne loquantur dolum : declinet à malo & faciat bonum : quæfat pa cem, & persequatur eam. Quoniam oculi domini super iustos, & aures illius interassiunt ad preces eorum. Rurlus aspectus domini super eos qui faciunt mala. Proinde si deum uo lumus in nos esse beneficum, simus ipsi benefici in omnes: si uolumus illius ultionem essu Et quit est qui gere, ne quem omnino lædamus. Necaudio quod hic forlitan obmurmurabit affectus hu nobis noceat manus. Ni propulsaro iniuriam, impunitas inuitabit plurimos ad lædendum. Imò nihil uos reddet tutiores ab iniuria, qu'am si uel toleretis, uel officio pensetis etia. Nullus est læ dendi finis, quoties milera uicillitudine conuitium conuitio, iniuria conduplicatur iniue ria. Si nemo repugnet, coquiescet, aut certe languescet improbitas. Quis enim cupiat uos lædere si studueritis omnibus benefacere, ledere neminem: Quod si qui reperititur adeo caci, ut odio virtutis, aut errore uos perlequantur, qua so qua in re possunt la dere: Ause rent pecunia mox alioqui relinquendam, affligent corpus, occident brevi alioqui moritu ros.Hæc omnia quoniam ob pietatem inferuntur, adeo nullum damnü adferunt, ut lucro etiam augeant. His malis augentuobis æternæ felicitatis præmium. Qui bonæ metis affi citur dispendio, is uere læditur, ea incolumi lucrum est, quicquid mundus putat esse dam num, Beatitudo est, quiequid istis uidetur calamitas. In uobis igitur sitti est efficere, ne qua uis malorum uobis noceat. Quicquid hominum improbitas ademerit, id diuina largitas immenfo cum fœnore restituet. Proinde deo fretos, nihil est quod terreant hominum mi næ, aut perturbet malorum violentia, Ne in medijs quidem afflictionum procellis animo turbeministanquam ope diuina destituti. Nece maledicatis hominibus, qui uos per ignor rantiam affligunt, quin potius glorificate dominum deum in cordibus uestris, qui suis fa Dominum au mulis omnia uertit in bonum, siue læta accidunt, siue aduersa. Semperitate laudādus est, tem Chrifti li uoce non lemper licet, certe cordis affectu nulqua non licet. Huius holtes non funt exa cerbandi conuitiis, uerum ubicunce offeret se spes aliqua posse illos ad Christu pertrahi, fitis faciles prompticad relpondendum quibuslibet cuplentibus cognoscere, qua fidu cia, quach spe contemnatis huius uitæ commoda, & incomoda toleretis. Ide facite non indignabundi, non contumeliofe uelut illis infensi, sed cum omni mansuetudine ac reue rentia, freti nimiră ueltra confcientia bona, etiă fi non possitis illis persuadere. Nece enim sais est Christianis, ut uera loquantur, & Christo digna, sed ita loquantur, ut ipsa fermo, nis ratio declaret, uos non uestrum negocium agere, sed Christi gloria, & illorum quibus > Confundatur loquimini spectare salutem, Hoc erit certissimu argumentum, quo pudefiant ij, qui uitam qui calumni / ttestram, quam agitis iuxta Christi doctrină, calumniătur ut fucatam ac maleficam. Nam antur fucata uírtus quanquam alias fallit præftigio, tamé ubi uentű eft ad afflictiones, erumpit ac prodit sese. Sola mens sibi bene conscia, totaci pendens à deo, potest alacriter ferre om nía,& adeo non moliri uindictam,ut ijs etiã benefacete conetur,à quibus affligitur.Neg uos moueat, quod innocentes nocentu supplicia patimini, imò hoc nomine leuius ferene dum est quicquid infertur. Præstat enim uobis, ut si deo uisum fuerit ista uos pati, benefa cientes perpetiamini, de malefacietes. Etenim qui pro malefactis punitur, tantu luit quod comeruit; uestræ afflictiones cedunt in gloria Christi, uestræck felicitatis cumulü. Glorio fum est uobis imitari principem uestrum. Sic ille gloriam dei patris illustravit, totus inno-

> - cens captus elt, uinclus elt, cælus elt, cõlputus elt, crucifixus elt, pro noltris peccatis m**or** tuus est, cũ iple nullu haberet peccatu. lustus pro iniustis, insons pro sontib poenas dedit,

Digitized by Google

libenter

Libenter obediens uoluntati paternæ, quò nos, qui peccatores eramus, puros & illibatos exhiberet patri,ut & ipli fequentes illius exemplum, inter nocentes uiuamus innoxii, ac boni pro malorum salute patiamur. Semel ille duntaxat mortuus est, pro temporaria af flictione uita donatus æterna, ne nos femel exempti à peccatis ad eadé relaberemur. Ex/ piauit autem nos Christus, morti traditus ob imbecillitate humani corporis quod assum/ Quiaet Chri plerat, led reuocatus est adultam uirtute spiritus, qui nullis afflictionib. uinci poterat. Sir stus semel pro quidem eo tempore, quo corpus illius exanime sepulchro claudebatur, spiritu ujuens pe percatis m. netrauit ad inferos: & quemadmodum apud homines mortali corpore circundatos, iple corporeus prædicauit euangelicam doctrinam, cui qui crediderut, salutem sunt assequu/ ti,qui credere recularunt, damnationis æternæ cumulum libi accerlierūt: ita corpore po/ lito adijt eos spiritus, qui & ipsi corporibus exuti degebant apud inferos, eisch predicault iam adelle tempus,quo præmium caperent fuæ pietatis,quod olim ueriti iustitiã dei, nec fe sint ulti de malis, & innoxij uixerint inter nocentes; ac denunciauit, eos se digna pase furos, qui temporibus Noe cum appararetur arca, et expectaretur diluuiti immittendum à deo mortaliũ sceleribus irritato, non crediderunt, sed abusi sunt lenitate divina, cũ uide/ rent id, quod minitabatur, in annos aliquot proferri. Itag: diluuiũ irruens perdidit omnes, exceptis perpaucis, nimirū octo duntaxat, qui le iuxta Noe confiliu commilerunt arca, nec absorpti sunt diluuio. Et illis itags temporibus fides no caruit suo præmio. Nec enim siuit deus perire sibi fidentes toto pectore. Nec increduli possunt effugere uindictam dei, etiamli uos nõ litis ultores. Vobis enim latis elt quod obeditis deo,cæterum impiortul/ tionem illi relinquite.Iam quod fuit illis arca Noe,hoc uobis est baptismus, quod illis div luuiű,hoc impijs æternum luppliciű,prædicatum ijs,qui non obediűt euägelio. Satis erat Noe denunciasse uenturum diluuium, satis erat ostendisse quo pacto liceret estugere peri culum, si pœnitētia placassent iram dei, quã in se suis sceleribus prouocarãt. V obis quoq fatis fit innocentia uestra, fatis fit alijs denunciasse, quod præmium paratum fit credenti, bus Euangelio, quæ pæna maneat incredulos. Si pauci feruantur per fidem, uobis non imputabitur. Si bona parshominum perit incredulitate, suopte uitio perit. Sic deo uisum est, aperire discrimen bonorum ac malorum. Baptismus rite acceptus, seruat ab exitio, ac diluit fordes non corporum, sed animorum, Repudiatus perdit in æternum, ac scelerum grauioribus undis inuoluit. Itaq; quod alijs faluti eft, accedente fide, hoc incredulis ac rez bellibus adfert exitium. Negs tamen uobis fatis eft, quod per baptifmi diluuium periere peccata, periere prauæ cupiditates pristinæ uite, nisi adsit conscientia, per omnem deinde uitam respodens beneficio divino. Mortuus est Christus, sed semel duntaxat : resurrexit, per resurre nunquamoriturus, ac nobis per baptilmum ita semel occiduntur scelera uitæ prioris per dionem Jesa Christi mortem, ut post in illo rediviui innocetiæ, nunquam relabamur in peccata, quod christi quide in nobis est. Id fiet si veluti deposita mortalitate, totis animis ad cœleste illam vitam aspiremus, cuius hæreditas manet obedientes euangelio. Sic enim resurrexit Iesus Chriz stus, ut deinde non sit moratus in terris, sed à mortalium consortio sele subduxerit in coe lum, atcz illic fruens immortalitatis gloria, alfidet patri dexter, non quidem fine corpore, sed in quod iam nullum ius habet mors: quæ dum absorbere conatur innocetem, prorsus absorpta est, dumch sibi prædam opimam pollicetur, ipsa præda suit. Porrò Christi uiclo ria, nostra est uictoria, & quod in illo præcessit gloriæ, nobis ostenditur, si modo perseue, remus in eo quod copimus, & illius uestigijs inhareamus. In illum nihil ualuerūt improborum afflictiones: Imò his toleradis uicit, triumphat, ac regnat fublimis fedens in cæks. superior angelis omnibus, aut quicquid est alioqui uirtutum ac potestatu. Vobis aperuit uiam in cœlum, ut eadem uia qua ille ingressus est, uos quo que eodem grassemini. Paratà certach est hæreditas, cuius ille pro uobis quoch possessionem adijt, si modo uos ea præste tis dignos:hocest, si innocentia, quam ille gratis donauit, iunxeritis studium benemeren di de omnibus, etiam de malis & affligentibus uos, quod quidem lit in uobis.

CAPVT

Vm igitur Christus princeps & caput uestrum non obsequutus sit huius ui Christo igiv tæuoluptatibus, sed per temporarias corporis affictiones peruenerit ad cœ tur passe lestem gloriam, cum control tolerantie armis devicerit adversarios, aquum est, ut qui profitemini uos illius discipulos, simili animi proposito uosiplos arme?

Digitized by Google

tis. Tutifima est armatura, uitæ innocentia, Inexpugnabile munimentumest, patienta Christiana. Hac quisquis cinctus est, non potest à quoquam lædi. Quisquis Christochm mortuus fuerit iuxta carnem, sic destitit à peccatis uitæ prioris, ut humanis cupiditatibus plane sit mortuus, ut iam non titilletur autditate gloriæ, non iritetur uindicandi libiditie, fed quicquid est reliquum ætatis, quod datur in hoc corpulculo, id totum uiuat uoluntati deiscui uni placere deliderat, à quo expectat bonæ confciêtiæ præmium, cui relinquitim/ proborum uindictam. Quisquis ad martyrium paratus est, non tangitur huius mundiuo Sufficiat enim luptatibus. Sic enim apud le cogitat : Ablit, ut semel cum Christo meo suffixus in cruce, preteritum descenda ad relicia uitia, semel destinatus æternæ felicitati, reuoluar ad huius mundinon tempus minus breues, quam infanas delicias. Abunde fatis est, quod præteritum tempus adhuc alienus à Christo impenderim insanis cupiditatibus, quibus gentes profanæturpiter sen uiunt, addicia dedite de lasciuijs, concupiscentijs, uinolentijs, comessationibus, ac nefarijs simulacrorum cultibus, Hæc gaudemus à tergo reliquisse Christi beneficio, & quoties re fpicimus inhorrescimus tantam uite sæditatem, tantam ignorantiæ caliginem. Nuncpin libidine placet castitas, pro luxu frugalitas, pro uinolentia sobrietas, pro superstitioso si mulacrorum cultu uera pietas religiolus és cultus dei uiui, cui gratifiimum facrificium est animus ab omni uitiorum inquinamento purus & illibatus. Quos adhuc habent suz ter nebræ, mírantur istam tantam in uobis animorum acuitæ mutationem, & indignātur ue stra frugalitate damnari luxum ipsorum, uestra integritate notari uita ipsorum, omniini temperantiægenere superfluentem. Amarent socios turpitudinis suæ, nuncobuitædissi militudinem obtrectant uobis, sed non est quod horum conuitijs comoueamini, necsunt uicissim conuitis infectandi. Vobis fatis lit mens sibi bene conscia apud deum. Si qua po teftis illos ad meliora conuertere, conandum eft, fed íta, ut à ueftra fynceritate non receda tis, Si relipifcunt, gratulandum eft: li obdurati conuitifs etiam infectantur bene uolenes, relinquite uindictam deo, cuius iudicium nullus mortalium potest effugere. Is enim suo Propter hoc tempore iudicabit omnes, non uiuos tantum, uerumetiam mortuos: uiuos, quos adueus enim er mort Christi deprehenderit uluentes in corpore: mortuos, qui ante Christi aduentum, iamexi cesserintà uiuis. Quanquam non uere uiuit, nisi qui uiuit pietati. Qui seruiunt uitijs so discheupiditatibus, deo mortui funt. Huic iudici reddituri funt rationem isti uere mortui. si nolint à suit je resipiscere. Ille pro uobis pœna sumet de illis, uobis de uestræ toleran tiæpræmia perfoluet æquissimus iudex. Cupit ille quidē omnes reuiuiscere ad pietatem euangelicam, & hac gratia uoluit euangelij gratiam prædicari, non modo Iudæis, iuxia Moyli legem religiole uiuentibus, non folum gentibus, iuxta nature legem probe degen tibus, uerumetiam mortuis, omnici uitiorum genere prorlus lepultis. Et horum tenebris uoluit ingeri lucem euangelicam, hos uoluit cum omni mansuetudine tolerantiad; doce ri,ut &ipli tandem expergifcentes, contemptis his in quibus nunc cæci collocant felicia tem fuam, apud homines quidem habeantur ueluti corpore mortui, quod nullis corporis Omnificatem affectibus tangantur, sedapud Deum uluant spiritu. Non enim uere uluit iudice deo, nili finis approx qui sic mortuus est. Nihil autem hic diuturnum, & omnium rerum breui finis aderic Etil pinquabit los cito relinquent sua uoluptates, & uestra affictiones mox finientur. Deindeuos ma netæterna felicitas, illosæternum supplicium. Proinde modis omnibus aduigiladum, ne uos ille dies offendat dormitabundos, & ofcitantes crapula, focordiacs. Quin magis per petuo præparetis uolmetiplos aduerlus eum diem, lobrij ac uigilantes in alliduis preca tionibus. Veniet enim inexpedatus (lic Christo uisum est) sed in his si deprehederit non poterit non uenire felix. Grata est deo sobrietas, tutum est uigilare, libens audit deus pro ces temperantia uigilia&commendatas. Sed illud multo omnium gratiffimü ut iugiue hementics charitate uos inuicem complectamini, mutuis officijs inuicem subleuantes : ut qui uigilantior elt, expergefaciat ofcitantem: qui doctior, erudiat indoctiorem: qui attentior, admoneat cellantem, qui feruentior, extimulet frigentem; qui perfectior est, sonder net per infirmitatem erranti. Nam hæc charitas ardens in proximo, operit multitudinem peccatoru, quibus obnoxij lumus deo. Quod in illum delinquimus, optime diluitur colv locandis in proximum beneficijs. V t cuigs facultas obtigit, ita hac studeat prodesse spara tri. Cui res est, hospitalem sele præbeat, ac largiatur ijs, quibus opus est, non grauate, neg

cum murmure, sed libens & alacer, existimans se beneficium accipere cum dat. & buius

Digitized by Google

modifacultatum dispendium ingens else compendium apud deum, omnia cumulatissi. me remetiente. Quin & illud cogitate, quicquid iuuando proximo impenditis, Dei ber neficiü esse, in hoc donatu, ut hac uelutisorte credita ditescatis usura pioru operu. Alijs alias dotes distribuit deus. Nemo sibi uindicet, quod habet, cogitet dei munus esse, qd per uos distribui uult in alios, ut ex mutuis officijs magis ac magis adglutinetur inter nos mutua charitas, & singulis per occasionem crescat præmium pietatis. Nemo libi di spliceat, quod hac aut illa dote non sit præditus. Nemo sibi placeat, quod dotibus præ cellat alios . Sic uilum tuit diuiti benignoc; deo, uarie partiri fua munera. Nemo domi# nus elt eius, quod accepit, Dispensator est tantum, domini res est, quam dispensat. Id si bona fide, si alacriter, si solicite facit, ne mercedem expectet ab homine, quum sit reces pturus à deo. Si cui contigit doctrina facra, si cui donum eruditæ linguæ, non abutatur ad quæltum,ad faltum, aut inanem gloriam,led ad proximi lalutem,Chriltig; gloriam. Sentiant auditores esse dei sermones, non hominű, & oum qui loquitur nihil aliud esse, quam organum diuinæ uocis. Si quis magis ualet functione, quam doctrina, ficadmini stret dotem suam, ut non sibi uindicet autoritatem, sed deo transcribat, qui uim & robur Suppeditat, ut efficaciter obeat, quod agit. Ita fiet, ut ex dotibus uarie distributis, ex mu/ nijs uarie obitis , undig glorificetur deus, à quo ceu fonte nobis fluuntomnia , non per Mosen, sed per lesum Christum, per quem, ut unicum filium nobis largitur, quicquid lar gitur pater. Huic igitur accept i referet, qui officio frațris adiutus est, huic gratias aget, qui fuo ministerio gaudet adiutu fratre. Summa igitur omnis glorie undiquaca ad deum patrem redit ac filium, cui iugis est gloria & imperiū, nullo æuo finiendum, Amen. No bis non est hic quærenda gloria , tantữ oportet officij nostri meminisse, quo placeamus deo. De præmio uiderit ille, cui fidimus. Ille persequentium maliciam uobis uertet in bonum, cruciatus murabit in gaudium, ignominiam in gloriam. Proinde charilsimi, ne Charifsimi no interim ceu re noua perturbemini, si cœlestis regni consortes futuri, temporarijs attlir lite peregri etionibus exploramini, uelut aurum igni. Nouum uobis uideri non debet, quod olim nari præcessit in probatis prophetis, quod nuper in Christo. Leuius ferendum est, quod uix detis cum omnibus deo probatis uiris uobis esse commune. At quod hac in parte discie puli præceptorem, membra caput refertis Ielum Christum, gaudere etiam ac uobis graz tulari debetis, quod ut nunc uos habet dígnos, quos uelit effe focios afflictionű, ita polt cum aperuerit omnibus maiestate suam, pudefactis & attonitis qui illum & illius odio uos, afflixerunt, exultabitis ineffabili gaudio, quod fentiri poteft, uerbis exprimi nõ por test. Interim si probris uos afficiunt homines, no ob uestra flagitia, sed ob professionem Christi, quantumuis affligimini corpore, tamen hoc nomine estis beati, quod in medijs etiam cruciatibus, in medis ignominis gloriolus ille spiritus dei refocillatur in uobis ob animum innoxium, sibiq bene conscium. Dulce est paticum Christo, gloriosum est pati pro Christo. Nam quod in ipsis est, probro afficiunt Christum, sed uestra innocen, tia, uestra tolerantia facit, ut id cedat in illius gloriam. Absit autem, ut quisquam uestrum Secundum affligatur ob homicidium, aut furtu, aut conuitium, aut curiolitatem eoru, quæ nihil ad uos aut gle uos pertinent. Non enim cruciatus martyrem facit, sed causa. Quisquis aut patitur non risicatur ob aliud, nisi quod Christianus dicitur, non est quod pudeat supplicij: Furem appellari turpe est. Christian appellari gloriosum est. Beati sunt quibus uel sic licet effugere supa plicia gehennæ, quibus per mométarias afflictiones datur aditus ad æterna gaudía. Ad hæc non admittit deus, nisi multa malorum tolerantia spectatű probatumcja. Olim exerg cebit formidabile iudicium, ubi milericordiæ tempus fuerit exactum, ubi pro meritis sua cuics reddentur præmia. Interim mitius est iudicium, cum temporarijs cruciatibus ad purum examinati, reddimur idonei confortio Christi, qui nihil admittet nisi purgae sissimum, ac defecatissimum. Iam tempus est, ut hoc judicium exerceatur, quo magis sit evidens, qui vere fidant deo, qui vere diligat Christum, Res prosperæ tranquillæd non arguunt ueram pietatem. Molaicas ceremonias seruare potest & hypocrita; at iacturam rerum, probra, carceres, flagra, mortem nemo fert æquo animo, nili qui fidem inuicam cum euangelica charitate coniunxerit. Ad hæc se parent, qui uolunt olim regnare cum Christo . Iudicium hoc incipiet à domo del, quæ est ecclesia . Quod si tanta purgatione si autem pris nobisopus est, qui credimus enangelio, & uiumus innocenter, quis finis, quod indicie mum à nobis Tom.7

um, que poena manet illos, qui diffidentes euangelio dei, perliftunt in suis flagitissibile examinantur, qui simpliciter obedientes euangelio, relictis omnibus huius mundidelicis, tradiderunt sese studio pietatis, quid futurum est ijs, quos euangelij prædicatio red didit etiam deteriores: Et si qui suste uiuunt, nullius mali sibi conscii, non sine periculo negocio perueniunt ad portum æternæ falutis, qua spe comparebüt impij ac scelerosi in iudicio tam exacto, tam ex formidando: Ita estantum abest, ut illic sibi sperent ullamsa sut hi quo es, qui non ob malesacta, sed ob uoluntatem dei crucientur in hoc mundo, non debeant sibi sidere, sed pro uiribus exercentes opera pietatis, hoc pacto deponant animas suas apud deum conditore, cuius bonitas non sinet perire, quod condidit, si benefactis immoriatur, sies suis diffisi meritis, ab illius benignitate præmiū expecient.

Seniores ergo qui in nobis funt o c agite fratres, & seorsum singuli, & in commune omnes, ut Christiue/
strigia sequentes, ad illius consortium perueniatis. Sed par est, ut qui prazcellunt ætatis autoritate, præcellant & studio pietatis. Ab horum exemplo, ab horum doctrina, ab horum autoritate pendet reliquus grex, quibus
haud quaquam satis est, si suam tueantur innocetiam, ni multitudinis etiam

curam agant. Nam his autoritatem addit canicies: prudentiam, rerum ulus: fidem, in/ regritas diu probata spectataci. Vos igitur appello seniores, populi custodes, senior & iple, qui quod doceo, re factisq præstiri, quippe pro Christi nomine carceres & slagra perpessus, ad crucem etiam paratus ubi uolet deus, atog idem optimam spem habens so re, ut quem ille dign ti habuerit, ut pro iplo perpeteretur, eundem lit ad glon a coleltis consorti admissurus, simulato uenerit ille dies, quo declarabit orbi maiestatem sua & finitis certaminibus proferentur præmia. Obsecto uos per Christo pro uobis toleratos cruciatus, per meas affictiones, quibus dominum meum pro uirili lequor, præbeteuos uere pastores multitudinis, quæ cuig sorte obtigit, uigilate, obambulate, dispicite, cura te, ne quid desit gregi, pro quo mortuus est Christus, ne consolatio sancta, ne doctrinasa lutaris, ne uitæ euangelice exempla. Episcopi uocamini, re præstate, quod appellamini. Pascite, curate, regite, custo dite, ne quid pereat, ne quid aberret. Ide facite non grauate, ueluti coacti metu, aut pudore, aut officij necelsitate, led prompte, led lib êter, led exani mo, nihil aliud spectantes, & quid deo sit gratu. Illius negocium agitis, ab illo recepturi mercedem æternā. In hac uita, ne quærite præmiū. Turpe eft, quæftus gratia curare po/ pulum Christianu, quod nemo cum laude facit, nisi qui sponte & grazis facit. Excidità premio cœlesti, qui uenatur hic officij mercede ab hominibus. Huic proximű est, si quis fucri quidem cotemptor est, sed tamen ambit honorem ac dignitatem, gaudet imperare, gaudet coli, nec huic erit præmiữ apud deum. Tulit hic mercedem fuam, multum abelt episcopi munus à dominatu. Non est tyrannis, sed administratio. Ideo præsidet episco/ pus, non ut plus auferat lucri, non ut regnet, utch illi plus liceat, sed ut plus prosit. Me mineritis igitur seniores offici uestri, sic gerite uos in omnibus, ut uestra uita populo sit exemplar uitæ euangelicæ. Discant ex uestris moribus lucrū negligere, discant aspernari fastu, discant officioru suoru à Christo sperare mercedem, necaliud interim specia/ re, nili quia lic est honestum, sic deo gratu. Interim uel gratis agite bonos pastores. Quan quam id quidem haud fiet gratis: imò cum die præfinito proferet sese princeps pastoru lesus Christus, qui semet totti impendit ouibus suis, quarti custodiam nobis cocredidit, tunc pro uili mortalich præmiolo percipietis gloriosam officij uestri corona, quæ nunch marcescet. Nolite igitur uobis sumere, quod oportet à principe uestro expectare, nolite diem anteuertere, quem ille nobis incertum esse uoluit. Quemadmodum autem senio rum partes lunt, ut lese patres præbeant iunioribus, ita iuniores uicissim oportet se mó/ rigeros &oblequentes præbere lenioribus:& quemadmodum leniores lele lubmituint per euangelică charitatem omnibus, quo magis prodelfe queant, ita iuuenes no debent abuti modestia facilitatech seniorum, imo hoc promptius conuenit illis obsequi, quo mi nus abututur autoritate lua. V bi uera charitas est, ibi nec autoritas habet fastidiu, neciu uentus ferociā. Qui dignitate præminet, hoc tantū agit, ut alijs lit ului: qui lubditus ell ultro plus prestat, \$\tile exigit. Sit igitur omnibus penitus infixa animi modestia, ea fact et, ut neg gravis fenioribus fua folicitudo, neg ivvenibus molefta fit illorum autoritali Odit

Odit deus in hominibus animi ferocitatem, delectaturanimis submissisac deficienti. bus sese, his libenter impartit suas dotes, qui sibi nihil tribuunt: elatos repellit & auersa/ tur, ut indignos suo beneficio. Qui sele demittut, hos euchit: qui semet efferunt, hos de ijcit: qui suis sidunt uiribus, hos non dignatur ope sua : qui suis præsidijs dissilitoti pen dent ab illius nutu, hos fouet ac tuetur. Submittite igitur uolimetiplos, no ob metum hos sub potenti minum, sed freti potenti manu dei. Non est periculum, ne conculcemini perpetuo, slle manu dei uos euchet in altum, & attollet cum uenerit dies ille præmiorum. Ne circumspicite, ne diffidite, nolite metuere, ne malorum undis indefensi neglectica inuoluamini, quoniam ille, qui nihil non potest, nihil non uidet, curæ uos habet, nec patietur quicquam uestri perire. Solet ætas innenilis esse propensa ad uoluptates ad luxum, ad lasciniam. Vos autem estote sobrij, uigilate animis, semper attenti, semper circumspecti. Non enim dor sobrijestote mit ille uestræ salutis aduersarius sitiens hominum exitium, sed obambulatueluti leo sa o nigilate melicus ac rugiens, undica captans quem deuoret: nullum non aditum tentans in uos nunc insidians per uoluptates, nunc oppugnas persequutionibus, Ne date locu illi, sed Fortes in side infractis animis obsissite. Dicetistunde uires aduersus tam potentem: Potentior est, qui curam habet uestri Illi modo fidite totis animis, nihil poteritaduersarius. Erga diffiden tes robur habet, erga fidentes imbellis est. Si huc aut illum impeteret, fortassis esset iure grauis afflictio, nunc universum piorum gregem pari impugnat odio. Christum in uo/ bis persequitur, inuidet saluti omnium, quo seuius erit ferenda communis omnium affli Cio, & concordibus animis standum aduersus hostem communem. Ista breui sinem ha Deus omnis bitura sunt. Nec interim uos destituet deus, unde proficiscitur omnis beneficentia: imò gratie quod cœpit in uobis, perficiet. Dedit istos animos, ut ob amorem ipsius non dubitetis adire cruciatus, per quos uocauit uos ad æternam gloriam suam. Non sinet uos excidez rea palma: si fortiter certetis, aderit certatibus, uosos fulciet, roborabit ac stabiliet ut ad breue tempus afflicti, perueniatis ad coronam immortalitatis. Illius prælidio uincimus, illius munificentia capiemus præmium. Non est, quod nobis arrogemus laudem. Soli deo debetur omnis gloria, no solum in hoc mundo, uerumetia in omnia secula, Amen. In præsentia non agam uobiscum pluribus: nam hac ipsa de reuobis, opinor, nuper scri pli, licet paucis, per Syluanum fratrem sidelem, qui non dubito quin epistolam bona side reddiderit. In ea uos obsecrabam & obsestabar, unin eo, quod copistis, perseuere tis, ne qua res dimoueat animum uestrum. Verissimam ad salutem uiam estis ingressi. Huc ules progressi estis dei beneficio. Persistite former eiusdem præsidio, done epertin gatis ad palma vitæ immortalis. Saluere vos iubet congregatio Christianorum, quam una uobiscum deus sibi delegit Babylone, quæ in medio impiorum idololatrarum euan gelicam sequitur pietatem, in medio corruptissime uiuentium amplectitur unta purita tem. Soli non estis, ubique habet deus suos electos: pauculos quidem illos, sed exquisita seminaria olim latius propagandæ ecclesiæ. Salutat uos Marcus, qui mihi filijest uice. Salutate uos inuicem osculo non uulgari, quod ex more datur, no exanimo, sed sancto, puro, uereco Christiano, quod ab animo non dissideat, quod caste, syncereco amantis sit non mendax symbolum. Atque ut epistolam indidem finiam unde sum exorsus, gratia & pax uobis omnibus semper adiit, qui insiti corpori lesu Christi, illius spiritu uiuitis, ut illa deo uos copulet, hæc uos mutua conglutinet concordía: quod faxit deus Optimus maximus.

IN EPISTOLAM PETRI APOSTOLI POSTERIOREM Argumentum, per Des. Erasmum Roterodamum.



Anc ut apparet, scrípsit admodum senex, & íam morti uicinus, quadoquis dem de obitu suo meminit. Scribit auté promiscue Christianis omnibus, adhortans aduitæ puritatem, & ueterum exemplis ac terrore iudicij extre mi deterrens à turpibus, uehemêter insectans eos, qui simplicium animos peruería doctrina corrumperent, negantes aduenturum Christum.

Argumenti finis.

Tom.7

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

PETRI APOSTOLI POSTERIOREM PER DES. Erasmum Roterodamum.

Iefu Christi, g gratis codonauit nobis uetera peccata, ut posthac sequamur iusticia euan gelicam, qua sita est non in ceremonis, sed in uera animi pietate, & habet quidda longe



Y M E O N Petrus, quondam Mosaicæ legis cultor, nunc seruusae legatus lesu Christi, cuius euangelium, ueluu lux discutit ac dispellit omnes umbras ueteris testamenti, absq delectu, seu gentis seu religionis, seu sexus, seu status, aut conditionis omnibus scribo. O mnes enim nobis cognatos ac coniunctissimos ducimus, quicun que nobis æquari meruerunt in euangelicæ sidei professione, per quam nobis contigituera iustitia, non per circumcisionem, aut le gis hostias, sed per bonitate dei nostri, perq morte seruatoris nostri

Gratia et pax

perfectius iustitia Iudaica, quæ ueræ iustitiæ umbra duntaxat est. Precor aute, ut queme admodű hactenus abunde profeciftis in euangelica gratia, lemper aliquid add<del>entes</del> pie tatis incrementis, & indies archius altringentes fraterna inter uos concordiam: ita con fummare dignetur divina benignitas in uobis fua munera: quæ bona hoc magis uobis accrescunt, quo magis promouetis in agnitionem dei patris, & huius filij domini nostri Iesu Christi, quos uere agnoscere uita est æterna. Est enim caput salutis, autorem salutis agnoscere, ne quid hinc arrogemus meritis ac uiribus nostris, aut præscriptis Mosaicæ legis, cum quicquid ad ueram uitam, quicquid ad ueram pietatem pertinet, illius divie na uirtus nobis largita lit ablque prælidio circumcilionis, tantii per fidem, qua agnolci mus deum patrem, à quo proficiscuntur omnia, & Iesum Christum, per quem unum no bis donantur omnia. Non hæc præstantur meritis nostris, sed illius gratuita munificen tia, quæ ultro uocauit nos ad beneficium salutis: & inglorijs ac uirtute uacuis impartinit fuam & gloria & uirtutem : ut qui nostris uitijs addicti, ueluti fordida fœdack mancipia serviebamus idolis, insiti Christo, redderemur & puri & gloriosi, sublatis sceleribus qui bus fœdabamur.Noltram ignominiam in le transtulit, ut ultro in suæ gloriæ cosortium cooptaret:nostra commissa in se recepit, ut nos illius innocentía gauderemus. Jam hac · ipla maxima lunt, at longe maiora magnificentiorack lunt, quæ nobis promittuntur in posterum, non per Mosi legem, ut sæpe sam diximus, sed per agnitionem lesu Christi. Quid autem promittitur: Nimitum ut etiam si ad genus Iudaicii non pertinetis, tamen efficiamini pariter confortes diuinænaturæ, allecti in numerum filiorum dei, postessuri hæreditatem immortalis uitæ, fi modo hic interim incorrupta uita quandam immortali tatem meditemini, ac refugeritis abomni corruptione uitiorum & cupiditatum, quibus infectus animus ad mortem tendit æternam . Innocentiã femel gratis largitus est Deus, eam non fatis est tueri, sed omni studio adnitentes satagite, ut benefactis lo cupletemini, ne fides litociola, led hanc comitetur probitas, ne quid agatur dicaturúe, nili quod hoe nestum est. Probitatem excipiat scientia, ut non solum sequamini quæ recta sunt, uerum etiam peripiciatis,quid,quo loco,apud quos,quatenus,& qua ratione lit agendum.Sci entiam comitetur temperantia, ut animus inuichus aduerfus oes illecebras mundi, fine

deflexu constanter sequatur id, quod optimit esse sudicauit. Temperantiz sungatur partientia, ut dum benefacitis, mala sortiter toleretis. Nam quos blandimenta mundi non emolliunt, hos aliquoties frangit impatientia malorum. Patientiz adsit pietas, ut quicquid agitis, aut patimini, ad dei gloriam referatis. Pietatem comitetur fraterna charitas, ut quemadmodum deum amatis propter ipsum, ita illius gratia diligatis omnes, qui deum prositentur. Fraternam charitatem augeat cumuletes dilectio, que benemeren stu deat de omnibus, no solum de pijs & Christianis, uerumetiam de impijs. Hi sunt fructus euangelicz sidei, qui si uobis adsint, atque etiam exuberent, essicient, ut quod per sidem agnouistis dominum nostrum selum Christum, non suerit uobis inutile, atqui instrugise rum, etiam si sitis à circumcisione alieni. Siquidem in his sita est summa Christianz pie tatis, quz si cui desuerint, is frustra Christum prosessis est, cum ab euangelica suce relazione.

Propria glo/ ria & nirtute

baturin ueteres tenebras: nec aliter, quam cæcus manu uiam tentans, per ambages cue piditatum mundanarii circumagitur, nece cernituiam, qua perueniatur ad Christi con fortium, ingratus etiam Christi beneficio, à quo cum sit semel gratis purgatus à pristinis commissis, tamen uelut oblitus hulus tantæ clementiæ, rursus in eadem relabitur. Quar propter fratres, ne uos fecuros & ofcitantes reddat, quod diuina bonitas, uos nihil pro meritos uocauit ad professionem euangelicam, semel condonatis prioris uitæ peccatis omnibus: imò tanto magis adnitamini, ne dei bonitas, qua uocauit uos, qua delegit, uo/ bis uertatur in perniciem & cumulum damnationis, si benignitatis illius immemores, eò revoluamini, unde uos fua morte redemit. Quin potius ambite benefactis, ne Deus uos uideatur frustra uocasse ac delegisse. Huius rei non nulla pars in uobis quog sita est. Etenira si cogitaueritis unde uos uocarit deus, ad que uocarit, quæ præmia proposuerit, & li ad hæeijs rationibus cotenderitis, quas paulo ante comonfiraui, nulqua a recto pie satis curlu prolabemini. Siquidem hâc contendentibus, aderit abunde divinữ auxilium, fuppeditabitiguobis opem fua, ut tandem uictores huius müdi perueniatis in æternum regnum domini & servatoris nostri lesu Christi, potituri cum illo bonis coelestibus, cuz ius amore terrena contempliftis. Amplifsimum eft præmiñ, fed fummo conatu ambien dum. Quapropter non celfabo uos unquam hisce de rebus comonefacere, tametsi non Propter, quod arbitror elle necelle, cum & faciatis & memineritis, quid uobis litagendu: jamo longo wos incipiam progressu pietatis confirmati etiam sitis, iam diu cognita ueritate, qua hucusco costanter fequimini femel amplexi: fed tamen quo magis ac magis uigiletis in eo, quod cœpiftis, partes meas arbitror, ut memor præcepti domini mei, qui iulsit, ut iple conuerlus, con/ firmarem fratres meos, quamdiu uobilcum uerlor holpes luper terram in huius corpu/ Culi tabernaculo, expergefacia atque extímulem studium pietatis in uobis, atg eo sanè magis, quod sciam breui futurum, ut exutus huius corpusculi domicilio, terræ exilium, cœli municipio comutem. Nam id mihi lignificauit dominus noster Iesus Christus, cui **haclenus milito in hoe tabernaculo . Nunc igitur dabo operam , ut hæc interim fic infi**v gantur animis uestris crebra admonitione, ut possitis & post obitum meum meminisse, cum non licebit uos admonere uoce. Cum enim certifsimu fit quod à nobis accepiftis, non oportet ab eo deflectere. Neg enim doctrina nostra talis fuit, qualis philosophoru, qui fabulis arte compolitis, & humanis argutifs perfuadere conantur, quod ipli non in telligunt, inter se quoq dissentientes. Nos haudquaquam ista sequuti patesecimus uo/ bis potentiam & aduentum Domini nostri Iesu Christi, & illius maiestatem, quam his oculis conspeximus, nobis prædicamus. Dignatus est enim suis aliquot ante mortem sed spesiatos funm specimen aliquod exhibere y quanta cum potentia, quantá que cum gloria sit olim res fatti menturus, iudex uiuorum ac mortuorum, & quam admirabilem felicitatem lit largitus rus is, qui illum constanter diligunt. Cum enim Deus pater illum totum gloria ac des core conveltiflet, adeo ut uultus illius folis inftar luceret, ac veftimenta nivis candorem Superarent in tantum, ut humanus obtutus non ferret cœleste spectaculum, accessit & paterna: uocis multo honorificentilsimum teltimonium, qua: ad hunc delata est e sublimi à magnifica maiestate patris. Erat auté huiusmodi: Hic est filius meus dilectus, qui complacuit animo meo, ipium audite. Nullum poterat ædi teltimonium, neg plenius, nece magnificentius. Atque id proditum est, non à propheta quopiam, sed ab ipsa patris maiestate. Hac oculis nostris apeximus, hac auribus hausimus, cũ prasentes essemus · ilk in monte fancto Thabor. Si maximum pondus apud uos habent prophetaru oracu-La jqui per ænigmatum inuoluera vaticinabantur de Christo, gravius esse debet ipsius pa eris de filio tam euidens præconiu. Prophetæ cum patris uoce cosentiunt, si modo quis eccle interpretetur. Hi fuis promifsis ueluti præparant animos ad ueritatem euangelis cam, dum adumbrant, acueluti delineant, quod palam exhibet euangelica prædicatio. Proinde non improbo; quod ludæi uehementer intenti uaticinijs prophetarum icrutan aur illic aduentum Messiæ. Est enim nonnullus gradus ad sidem euangelicam, credere . Christum uentură. Nam citius credet uenisse, cui iam certo persualum fuerit uenturum effe.Bona spes est igitur de eo, qui nondum illustratus euangelica luce, prophetis atten/ dit, ceu lucernæ apparenti in obscuro loco . Præstat enim habere qualecung lumen, @ nullum, done caduentante fole, dies illucefcat, qui dispellat omnem caliginem, & obscu Tom.7 40. 20

ret etiä ipfam lucernä, iamch exoriatur in cordibus uestris lucifer ille predicationis etan gelica, qui solem ipsum adesse nunciat. Prophetaru uaticinia, ita demu erunt ului, si qui legut, meminerint scriptură propheticam figuraru inuolucris obscură esse, nec intelligi posse abseg interpretatione. Ea interpretatio non est cuiuslibet, nec arbitraria cuiuis. Siz quidem prophetæ qui uaticinia prodiderunt, non è suo sensu, animica arbitrio prodides runt, sed cum essent homines sancti purici ab omnibus humanis cupiditatibus, spiritus Sanctus afflauit illorum animos, ac uelut organis abusus, per illos nobis suam mentem utcung significauit. Quod homines humano sensu proferut, id potest humano ingenio percipi: Cæterum quod afflatu diuini spiritus proditum est, id requirit interpretem, si mili afflatum spiritu. Qui quod de Christo dicti est, ad mundanum alique rege accommodant:quod de cœlesti uita, ad huius mundi felicitatem trahunt:quod de bonis animi dictum est, interpretantur de comodis huius seculi, multum aberrat a mystico sensu prophetiæ. Nec his facile persuadetur uenisse Christum, cum ex falsa prophetiæ interpreta tione terrenum quendam Messiam sibi finxerint, qualem ille non præstitit. Et ideo non agnoscunt illum, non quia dissideat ab imagine spirituali prophetia, sed quod discrepet ab idolo falsæ interpretationis. CAPVT

Visquis ex sui animi affectu uaticinatur, falso nomine propheta dicitur. Quis or pseudo, propheta uaticinium ad suas cupiditates interpretatur, falsus est interprepentatur, pres. Fuerūt & olim apud ludæos pseudoprophetæ, qui uel ad principis gratiam, uel ad quæstum, uel in odiū aliorū uaticinabantur, no quod dicabat spi

ritus dei, sed quod ipsissibi confinxerant. Hi se pro ueris prophetis gerentes, decipiebat stultos, ac ueris prophetis obstrepebat suis mendacijs. Sic & post obitum metexorien tur qui se falso nomine ia clabunt esse doctores euangelicos, cum futuri sint magistri fal sitatis. Hi destectentes ab euangelica doctrina, inducêt hominum comenta, prosaluari ueritate ingerent sectas perniciosas, ad suu quæstum, ad suam gloriaac tyrannidem sper Cantes potius, & ad negocium Christi, atq eò uesaniæ progredientur, ut ingrati domi num fuum Jefum, cuius fanguine redempti funt, cui femel dedere nomen, no uereanur abnegare, sceleratiores etiam ethnicis, qui Christum nunquam professi sunt. Quibus sa clis iritabunt in se divinam ultionem, & nonsolum nihil eis proderit semel suisse Chris stum professos, uerumetiam accersent sibi celerem interitum à uindice deo. At parum erat, si soli perirent, qui iam perditi sunt, multos etiam secum pertrahent in exitium luueniet enim falsa doctrina suos discipulos, his freti audebunt obtrecare cuangelica ue/ ritati, quam à nobis accepiltis, nece syncère tractabunt sermonem euangelicu, quem vir dent ad fuas cupiditates nihil conducere: fed intenti priuatis lucris fuis , fictis fermoni/ bus imponent simplicitati uestræ, non hoc agentes, ut uos sucrifaciat Christo, sedutex uobis sibi qu'am plurimum auferant lucri. Vident enim euangelicam doctrinam panim esse plausibilem is, qui capiuntur huius mundi deliciis, uident non esse rem delicatam, id quod nos facimus, per omnes mortes confranter aduerfus impios tueri synceritatem euangelicæ dochrinæ. Proinde untiabunt illi ueram Christi dochrinam: proce hac doce bunt, quæ funt crafsis auditoribus blanda magis , 🏗 falutifera: quæф ipfis rem 🛠 gloriã concilient apud mundum, non apud deum. Malent enim ob temporariam gloria acuo luptatem, æternű exitium & libi parere & alijs, quam per momentarias afflictiones cor poris ad immortalem felicitatem eluctari. Cauete ne hos duces fequamini, nifi rectaue/ litis abire in exitium. Neque uos fallat quod hic fastu præminent, quod diteseunt, quod fuauiter uiuunt. Haud diu fruentur hac ulura fallæ felicitatis. V t enim pijs breui contin gent præmia lua,iam olim apud deum decreta: ita his lua decreta pœna proflus accde. rat, neque dormitat illoru pernicies, subito securos & oscitantes oppressura. Homisum iudicijs poterunt imponere, deŭ fallere non poterunt. V tilkis ignoscant homines, apud quos ualent autoritate, deus no ignofcet, qui nullius magnitudinem ueretur. Cur enim his nunc parcat, qui olim nec ipfis pepercitangelis, qui peccarant, sed è cœlo pracipita tos, uinclos æternæ noclis catenis, in tartari carcerem detrulit: feruatos in hoc, ut extre/ mo iudicio damnati, dedantur æternis supplicijs. An in hominibus feret impune super biam, qui non tulit in angelis? An his erit impune quod faciunt post cuangelicam hu cem patefactam, poli tot beneficia gratis collata; qui nec tudi ac prisco mūdo pepercit fed offen

fed offensus hominum uitifs, orbi sceleribus inquinato disuuiti induxit, deletis omnibus, excepto Noe, quem octauum ex tam immensa mortalium multitudine uoluit esse incolu mem, quod cateris contempta dei lenitate, solus extructa arca testaretur sese metuere uin diciam omnipotentis. An hos non puniet, qui tot ciuitates, ac tam florentem regionem Sodomoru & Gomorreoru fulphurea pluuia redegit in cineres, atquita funditus euertit, ut nihil fuperfit præter horrendum ac peltilente lacum, qui teftetur, quæ pæna maneat ile los, qui limilibus flagitijs in se prouocarintiram deir. Atcg ut illis sua impietas fuit exitio, ita Loth fua innocentia faluti fuit, cui cum homines nefarijuim pararent, & abominandis libidinibus luis caltum ac iultum uirum opprimerent, deus illum eripuit è comercio (cele ratorum, inter quos erat illi gravissimum vivere. Cum enim esset ipse & oculis & auribus purus castusqi,graue supplicium erat animo pio audire quotidie, uidere quotidie, quato to pectore detestabatur. Ex his satis declaratum est, nunquam committere deum, ut cuis quam sua innocentia sit frustra, aut ut cuiquam sua impietas sit impunita: etiamsi ad tem/ pus leniter fert aliquos, ut aliquando relipifcant: etiamfi patitur fuos ad tempus aliquan do tentari, tamen cum tépus adest, nouit ab afflictionibus eripere pios: cotra nouit impi os reservare puniendos æternis supplicijs in diem extremi iudicij. Nullum genus iniusti, tiz linetur impunitu. Sed pręcipue poznas daturi funt, qui ceu diffili promissis eu agelicis, hic lequuntur, quicquid corport collubitum lit, feruientes fædis libidinibus <u>a</u>bus undigi conspurcant omnem uitam. Quoch sceleratiores sint, turpitudinem uiolentia condupliz cant, contenunt autoritate publica præditos, audaces, præfracti, qui dignitate præminen. tes non uerentur conuitijs incessere. Et hæaudent homunculi, cum angeli longe præstan? tes uiribus ac robore, licet alias impij, non tamen eò-fint audaeiæ progreffi, ut luftinuerint deo maledicere: & qui in cæteris neglexerunt deruoluntatem, in hoc tamen ueriti funtil/ lum offendere, deferentes autoritati diuinæ. At ikt fpiritibus impijs fceleratiores, ceu bru ta pecora, nata in hoc iplum ut capiantur ac perdantur, cum no uereantur præfectis fuis obtreclare ac maledicere, ignorantes interim illud ipfum cuius gratia de illis maledicunt, quemadmodum corruptis suis moribus accerfunt sibi perniciem, ita pecudum ritu perie bunt percipientes impiæuitæ dignam mercedemt qui quidem exiftimant fuauem ac ma/ gnificam esse uitam, si prorsus exuto omni pudore, luci quog, luxui, fœdisc uoluptatie bus indulgeant. Nam nonnullus adhuc pudor habet illos qui hæc noclu faciunt. Quis iftos credat homines: Labes funt uerius & macule, qui in fœdis illis fuis comeffationibus in quibus milerabili errore ponunt fummam felicitatis, uobis infultant, uelut infanis, qui præfentis uitæ commodis non fruamini. Atque interim luxus inuitat libidinem, cumque uino madent, oculos habent libidinantes, neca quicquam aliud cogitantes, quam adule terium, aut alia flagitior i genera. Nece enim semel excussa ratione, semel instamati uino, norunt à peccando cessare, sed à flagitio properatur in flagitium, adeo, ut non sat habeant, fiipli perditeuiuant, ni & aliorum animos nondum uirtute confirmatos, ad fuam tur/ pitudinem pelliceant at quinescent. Lam fortalse tolerabilius sit, si tantum luxu libidine qu peccarent. Nullum uitij genus abeft. Vt turpiter prodigunt quod habent, ita turpiter par rant quod profundant, habentes animum & ingenium ad auaritiam, ad fraudem, ad rapi nam exercitatum, quæftus gratia nihil non facientes, ob lucrii male precates pijs ac bonis, & pecunia corrupti deflectunt à uia recta, & in hoc referentes patré luum Balaam fillum Bofor, qui cũ fciret optima, tamen iniqua mercede corruptus, maledicere fluduit ijs, qui/ bus propitius erat deus:eog cæcitatis illü perduxit auaritia, ut ab afina corriperet, & cum homo uelanus mentem exuíflet humanā, brutum animal humana uoce loquens, coercuit prophetæ dementiam, plus cernens corporeis oculis, quam ille cernebat oculis animi, ui/ delicet exoculatus pecuniæcupiditate. Hi funt qui miram quadam ac nouam doctrinam pollicentur, cum nihil adferant dignữ euangelica professione, similes fontibus aqua caren tibus, ad quos li litiens accurras, preter lordes ac lutum nihil reperias, limiles nebulis, que truc & illuc impelluntur procella uentorum ac spem faciunt pluuiæ terræ sitienti, cum in/ terim ne gutta quidem ab illis destillet doctrinæ salutiferæ. Promittunt euangelicæ doctri næ lucem, & inuolutit tenebris errorti, quos æternæ manent tenebræ apud inferos. Cum Onibus calie enim uerbis mendacibus magnifica quædam professi sint, atch hac spe pellexerint & in/80 tenebrarii escarinteos, qui corperunt ad meliorem frugem relipiscere, deceptos involuunt carnis

(đ

Ĭ.

į.

من

ŀ.

16

cupiditati

cupiditatibus, & huius uitæ uoluptatibus, pollicentes se liberaturos alios ab errore, cum ipli uersentur in summis erroribus, promittetes alijs libertatem à uitijs, cum ipli serui sint turpitudinis. Etenim à quo quisque superatus est, cuius arbitrio uiuit, huic iure seruus dicitur. Neque enim illis prodest semel gratis ereptos suisse à uitiorum servitute, si suapte sponte eódem relabuntur; imo hoc fœdior est servitus, hoc miserior, quia post gustatam libertatem ultro accersita. Quod commissum est ante prædicatum euangelium, magna ex parte datur errori, datur ignorantiæ. At qui semel agnito per euangelij prædicationem domino & servatore nostro lesu Christo, per baptismum aufugerunt ab inquinamentis huius mundi, ac uitam puram coelestemos professi sunt, si rursus superati cupiditatibus. inuoluantur priltinis fordibus, ijs non folum nihil opitulatur baptilmus, uerūetiam peioz re in fratu funt quam fuerint antequam Christum agnoscerent. Leuius enim peccat, cuius peccatum subleuat ignorantia. Grauius damnabuntur, qui crimen impietatis ingratitudi nis uitio cumularunt. Itags præstiterat illis omnino non nouisse doctrinam euangelicam, quæ docet innocentiam ac puritatem, quam post cognitam & acceptam desciscere à san-लैo præcepto,quod illis semel traditữ strit. Quid enim aliud istis accidit, दें quod uete solet prouerbio dici: Canis resorbens id quod semel euomuit, & sus lota revertens ad voluta. tionem in cœno. Frustra canis repurgauit uomitu stomachum, si repetit quod eiecit, Frustra sus limpidis aquis abluit coeni foetorem, si mox à lauacro redit ad sordes relicas. CAPV.T

Hanceffe no/ bis cbari∏.



Luribus verbis hac inculco charissimi, atquadeo iam alteris hisce literis eas dem de re uos comonefacio, non quod dubitem de synceritate mentis ues stræ, sed ut quod scitis ac tenetis, magis ac magis memineritis, & quod facis tis faciatis alacrius constantiusci. Minus erit periculi ab illorum scelerata doctrina, si memeres fueritis hoc prædictum olim à sanctis prophetis, qui

monuerüt hoc hominü genus elle cauendü. Sich memineritis, idem elle preceptü a nobis qui lumus apostoli dñi & servatoris Iesu Christi, qui uetuit, ne quis huiusmodi, qui pro ueritate euagelica perniciolam adferunt doctrina, aures prebeat. Illud igitur in primis (civ tote, uenturos olim no prædicatores, led illulores inltructos præltigijs & impolturis, qui bus fallant incautos, qui non sequentur ea, que nos docuit Christus, sed ut vivent pro cu piditatibus animi sui, ita etiä pro libidine sua docebüt, quætali uitæ congruent. Quoniam illis turpiter uiuetibus, no erit optabilis aduetus domini, idcirco perfuadebūt tū libi, tum alijs, nunqua rurlus aduenturii, dicetes: Vbi est promissa resurrectio: ubi iudiciii: ubi pre mia diuerla pro uitæ meritis; ubi aduētus eius in dies lingulos frultra expeciatus; Exiltiz tus eins mabūt enim nunquā futurū, quod aliquandiu differtur. Quod, inquiunt, uestigiū returre ctionis: Morte obierunt alij post alios patres nostri, neg quisqua adhuc revixit. Et quem admodu ab orbe condito, morientiu ac nascentiu uicibus propagatur omnia, ita hucusqu manet ide curlus naturæ:cum ex mutatione mundi, que precellit, colligere liceat novatio nem futură. Et ut illa accidit non expectantibus iis, qui pro fua libidine uiuebant, ita hæc eueniet, siue credimus, siue no credimus. Na illud latet istos, aut (quod magis reor) scire se dissimulant, quod olim coditi sunt coeli, simulo terra, qua aliqua ex parte nudabant aque, quibus prius operiebatur, magna item aquarti ui in fublimi pendête. Cumch genus buma num passim ellet inquinatti uitijs, deus offensus, immisso dilunio perdidit illius temporis mundum, servatis octo duntaxat, qui colverant innocetiam. Hoc universale iudiciti deus sum exercuit, per aquam purgans terra & innouas. Porro coli ficut coditi funt haclenus perfeuerant, qui referuantur incendio, per quod & ipfi purgabuntur in die iudicij, cti per ignem perdentur impij, quemadmodti olim per aqua perierunt. Cum igitur certiflimti 👪 ucutnrü diem illum, non refert admodü, ferius an maturius ueniat. Illud tantü eurandum mobis, ne quando ctique nerit, offendat nos imparatos. Nobis pro noftro animo quedam longa uidētur, quædā breuia, At deo nihil elt, necz breue; necz longti. In luis promillianõ fequitur cupiditatem nostram, sed suum atern ü& immutabile costilium, cui nihil est nece præteritű, neg futurű, led omnia prælentia. Nobis auté guiçquid promilit, exhibet tem/ pore, quod iple libi prescriplit. Alioqui nihil apud illi interest, siue intercesseritunuadies sue mille anni. Eadem side præstat quod serius præstat, qua quod maturius. Iam enim quod ad iplum pertinet, præstitit quicquid decreuit præstare. Non enim murato colibo hominum

hominum contatorum more recrastinat, ac prorogat sua promissa, queadmodum falso opinantur quidam, deum e suis moribus metientes: sed aliquando spacium longius præs scribitueltra causa, pro lenitate ac mansuetudine sua nolens quenquam perire, quod qui dem in ipso est, sed cupit omnes aliquando resipiscere, ne qui pereunt, causari possint sibi temporis spacium defuisse mutanda in melius uita. Aderit autem ille dies inexpectatus, necaliter obrepit mortalibus, quam fur nocturnus obrepit dormientibus. In eo tanta uis erit incendij, ut coeli magno impetu transituri sint in aliam speciem. Ceterum elementa, quibus inferior hic mundus constat,æstu soluentur. Porro terra, quæcin ea continetur, exurenturigni, totach rerum natura purgabitur. Quod si tunc oportetusque adeo omnia effe purasut hæc etiam dissolvenda sint, quæ non peccant: quantopere uobis adnitendum est, ut dies ille uos omni uitæsanctimonia, omnibus pietatis studijs integros ac purgatos reperiate Id interim agendum magna celeritate, quo semper paratisitis, quandocunque venerit ille dies dei, cuius exactum iudicium nemini licebit effugere, qui ufque adeo nihil feret impurum, ut cœli ardentes foluendi fint, ut elemeta estuantia colliquescere cogenda. Post hac iuxta promissum illius expectamus coelos nouos, ac terram nouam, que nihil habeant corruptionis, nihil noxæ, ut nos in quibus nihil erit corruptæmētis, fruamur illis incorruptis. Quapropter fratres charissimi, iudicium hoc tam rigidum semper præ ocu/ his habentes, date operam, ut dominus adveniens uos reperiat puros & inculpatos, non apud homines tantum, quorum iudicia læpenumero falluntur, uerumetiam apud ipfum. Nam is demum purus est, qui deo iudici purus est. Et si forte dies ille serius aduenerit, no lite sicinterpretari, quasi uenturus non sit, sed hanc domini lenitatem, qua facit omnibus spacium ad poenitentiam, existimate consulere saluti hominum: quibus de rebus scripsit uobis chariffimus frater & collega noster Paulus, hoc copiosius, quo donum uberius las Sient er char pientiz donauit illi deus, & in omnibus fere epistolis hortatur ad huius diei expectatio/ rissimus fras nem, nonnunquam ita loquens, quali iam instet dies domini: quo magis extimulet stu/ ter noster dium pietatis, cum dies ille (quoniam incertus est) sic expectandus sit, quasi hodie uentu rus, sed ita, ut nemo certum præscribat tempus. Hæc atque alia quædam Paulus pro sua Paulus fublimi fapientia admifcuit epiftolis fuis, quæ cum ab ipfo rectiffime dicta fint, tamen im/ peritiparum firmi, peruerla interpretatione detorquent, quemadmodum & cæteras cripuras, ad fuam ipforum perniciem, ut quod bonis est faluti, id ipforum uitio uertatur istis in venenum. Vos igitur fratres tot modis præmoniti, tum à me, tum à Paulo, cauete ne fraude nefariorum hominum una cum cæteris seducti, excidatis à uestra firmitate fix dei, quam hactenus præftitiftis, quin potius date operam, ut affidue crefcatis ac progre diamini in donis & agnitione domini nostri & servatoris Iesu Christi, cui gloria & nunc in hacuita, & in auum omne. Amen.

PARAPHRASEOS IN POSTERIOREM EPISTOLAM
Petriapostoli. Finis.

Per Des. Erasmum Roterodamum.

1777

Vltis uerbis destomachatur in eos, qui cupiditatibus suis excecati, aduer sabantur Euangelio, quod tamen nouum uideri non debeat, cum sam olim in hoc destinati sint. & ab apostolis prædictum sit, id genus homines irrepturos in gregem Christianorum. Aduersus hos sic armat eos, ut stude ant & illos uel increpatione coercere, uel admonendo servare. Quod si

non queant, certe ipli sese parent in aduentum Christi,

ARGUMENTI FINIS

Digitized by Google

## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

IVDAE APOSTOLI PER DES. ERASMVM

ROTERODAMVM



VDAs Thadæus, Ielu Christi seruus, frater Iacobi hanc epie stolam scribo non solum Iudzis, aut proselytis, sed in commu ne omnibus, quos clementia dei patris ultro fanctificauit, & citra legis adminiculum, eximpijs pios, exidololatris uera rea ligiõis cultores fecit, quos in hoc iplum diuina benignitas ler 🗚 uarat lefu Christo, ne cum cæteris abirent in barathrum ætera næ damnationis, quos eoldem nunc lua gratuita munificen/ tia uocault ad falutem Euangelicam. Nihil uobis precari que am in hac uita felicius, ಈ ut diuina bonitas lua munera lemper in uobis multiplicet, milericordiam, pacem & charitatem: Mi

Misericor/ dia nobis

sericordiam, ut indies; magis ac magis absitis à uitæ pristinæ uitijs: Pacem, ut pietate uitæ concordiam alatis, quam habetis cum deo: Charitatem ut mutua concordia sitis unanis mes, & alii in alios benefici. Chariffimi, quoniam euangelica charitas facit omnia come munia, siue quid accidit boni, siue quid mali, præsertim in bis quæad æterna salutem per tinent, tantum mihi studium fuit scribendi uobis de uestra salute, qua me non aliter habet solicitum, quam si mea esset, huc uidelicet extimulante fraterna charitate, ut mihi no quie uerim temperare, quin hac epiltola uos exhortarer, ut pro tuenda syncera fide, quæ semel ab apostolis tradita est sanctis, aduersus pseudapostolos decertetis. Neg solum in hoclar boraui, ut perlistatis in fide uestra, uerumetia ut alijs opitulemini, ne seducanturab impostoribus. Inestimabilis est enim sidei thesaurus, eog impensius aduigilandum, ne nobis in teruertatur. Cum enim uobis pure syncerec's tradiderimus euangelicam doctrinam licut accepimus à Christo: tamen sub prætextu religionis obiter admissuerunt se quidaimpij, ac ceu lupi in ouile domini irreplerunt, pietatis specie uenditantes sele, cum hostes sintue ræ pietatis. Ne quid auté bæc res ceu noua perturbet animos uestros, sic olim degretum est arcano dei consilio, sic prædicti est, exorituros qui suis flagitijs & uestram exercerent pieratem, & sibi condemnationem accerserent: gratuitam beneficentiam dei nostri, qua nobis semel gratis peccata condonauit, & à legis asperitate liberos reddidit, uertunt in oca ferentes in lu calionem lasciuiz, cum illius beneficio magis inuitari debuerint, ut innocentiam gratuito xuriam datam, pijs studijs & tuerentur & ordinarent, atog inflammaticharitate euangelica, copio siorem etiam atos exactiore iustitia præstarent uolentes, quam Mosaica lex præscripserat. Nunc isti data libertate abutunturad turpitudine ac peccandi licentia et ultro recidunt in ueterem feruitutem, unde suo sanguine redemerat illos lesus Christus:abnegantes deum, quem semel professi sunt, cum solus sit herus omnium quæ in coelo sunt & quæ in terra, abnegantes & dominũ nostrum Ielum Christum, qui nos sibi sacri cruoris sui precio asse ruit. Nihil profuerit esse redemptos, nisi perseueremus in his, ad quæ sumus uocati. Non Commonere opinor opus, ut uos doceam, cum nihil uos fugiat, tantum illud in memoria redigam, ne aute nos nolo quod scitis excidat. Olim nihil profuit Hebrais, quos lesus typum horu temporu è dura miseraci servitute Aegyptiori permare rubrum traduxit in libertatem, Imò quos adse clamantes miseratus seruauit, hos in deserro diffidentes & obmurmurantes deo, denue peius perdidit. Quod illis erat feruitus Aegyptia, hoc nobis erat feruitus uitiorum: quod illis erat Pharao, durus & intolerabilis dominus, hoc nobis erat diabolus, cuite tyrannidi nostris uitijs eramus obnoxij. Illi fisi deo, per medias maris undas incolumes qualetunt in libertatem, nos credentes euangelio, per baptilmum eualimus ius fatana. Sed queadmo dum ex illis quida non eadem fide properabant ad terra promissam, quibus dei beneficie um adeo nihil profuit, ut etiam uerteretur in cumulu damnationis: ita nobis nihil profuer rit in baptilmo lemel depoluissepeccata, niscossantibus animis semper proficietes ad me liora tendamus ad hæreditatem uitæ cælestis. Quin & illud meminisse uos uolo, quod ne angelis quidem profuit lic coditos esfe, ut divinitatis esfent colortes, verti simulatos felicilo

simam natura sua pravitate mutassent, nece persisteret in sua conditione, precipites dedit è

cœlis

colis, ac luce colesti priuatos, æternis tenebris damnauit apud inferos. Vbi uinculis info lubilibus feruantur in diem iudicij supremi, quo danati meritis pœnis addicētur Iam So doma & Gomorra, reliquæ q ciuitates his finitimæ, quum omni rerum oppulentia flore/ rent, quoniam dei benignitate abusi sunt ad lux & libidinem, inquinates sese nefandis & abominandis turpitudinum generibus, subito ira diuina extinctæ sunt, cœlesti igne consumptæ, quo uideliceralijs essent exemplo, qui Christi beneficijs ad uitæturpitudinem ab utuntur. Neg enim effugient limile pæna, qui limiliter peccauerint. An non limiliter pec cant,qui deluli infomnijs falfarum uoluptatõ,non folum corpora fua conspurcăt,uerum etiam præfectos fuos, & autoritate præditos afpernatur, & in eos, quibus ob potestatem, qua præminent, debebant reuerentiam, non uerentur maledicla cogerere: At Michael archangelus, cu illi esset disceptatio cum diabolo de corpore Mosi, tamen ueritus est illi, licet turpillimo demoni, palàm dicere conuitium. Sed cum illius impiù lermone ferre non posset moderatus est maledictum, hunc in modü: Increpet (inquiens) te dominus. Si Mix chaeli religio fuit maledicere diabolo, quanto intolerabilius faciunt, qui uiris autoritate di gnitatech preminentibus non uerentur maledicere: At iltorū tanta elt peruerlitas, ut cum nullam habeant causam, tamen ea maledictis insectentur, quænon intelligunt. Contra a/ deo luxu libidine g corrupti, ut in his rebus, in quibus animantia rationis expertia probe moderatech degut, ueluti cibo, potu, coituch, in his perditissime se gerant. Sed uz illis, qui bus continget præmiñ comune cum his quord scelera imitatur. Neg enim sibi proponût Ielum Christä, sed Caim fratricida, cui primo liuor inuidie persuasit homicidia: sed Bala/ am, qui corruptus quæltu, conatus elt maledicere populo, cui benedixerat deus; led Cho re, qui cospiratione facta coortus in Moylen, cum suis coiuratis horrendo exemplo extin Clus elt. li lunt, qui uobis pure caltec; uiuentibus, et euangelica amplectentibus charitatë, ueluti maculæ funt dehoneftantes gregē ueftrū, ac uobis ieiunātibus, luxuriofis comeffa/ tionibus inter lele indulgentes, Nec ullius reuerêtia metuúe à turpitudinis licêtia cohib/ê tur, quicquid animo collubitũ elt, id temere lequentes. Et cũ his factis profitentur fefe do-Hores enangelicos, ac duces ad ueram uirtutem. Verum isti nubibus similes sunt, quæ in Nubes sine fublimi pendentes, cü terræ litienti uide atur polliceri pluuia, tamen aridæ lunt, nec aquam habent, qua telluri fubueniant, fed inanibus cupiditatibus fuis huc at 🛪 illuc temere circ 🗓 a guntur: similes arboribus, quæ sub finem autuni proditis floribus mendace fructus spem faciunt, cum moxemarcescant, non solu infrugifera, sed bis mortue: qui nec ipsi uita habe ant ad euangelică pietatem, & alios fecum in pernicië trahant, nec; fecus deplorati, quam arbores radicitus euullæ, quibus iam nulla spes est reuirescendi. Qui cum irrequieti sint ac factioli, femper aliquo nouo tumultu-turbant eccleliæ tranquillitatem : fimiles perui/ cacibus undis maris, sele subinde in altum tollentibus, nec aliud interim efficiunt, nisi ut fua probra fuacis dedecora alijs quantu in iplis est, aspergant: limiles stellis, quæ cum lucis specie promittant le fore duces, tamen quoniam erraticæ lunt, negs constanter sequuntur quod rectu est, sed affectibus suis nunchuc, nunc illuc abducuntur, simplices & incautos inducunt in naufragiū.Hæftellæquænunc falfaluce fefe uenditant apud homines, nõ effugient iudicem deum, etiamli in prefentia no punit illos, fed feruat eos æternætartari ca/ ngini. Isti quanqua nostris temporibus exorti sunt, tamen ne quid noui uobis accidere ui deatur, de his olim uaticinatus est Enoch, qui fuit ab Adam septimus, deci horum supplis cio, quo sunt olim afficiendi. Loquitur enim hunc in modu: Ecce uenit dominus cu innu/ mnes ex eis qui funt impij, de factis omnibus, quampie patrarūt, deci omnibus, qua du reac ferociter loquuti funt aduerfus ipfum, non folum peccatores male uiuentes, uerüetiz am impij & cotumelioli in deum. Siquidem hi, quonia huius uitæ felicitate corporis uolu " , ptate metiuntur, impotenter ferunt, li quid incidat afflictionis aut incômodi, necpuerêtur obmurmurare deo suis queremonijs, quod sic codiderit hominem, ut breuis esser æui, ut . morbis obnoxius, optātes hāc uitā elle qu'am maxime longā, minimec; malis obnoxiam, . widelicet de futura uita diffidêtes.Hæc tã fordida atop abiecfa cum fentiant in animis fuis, camen os illoru loquitur magnifica queda, ac mirabile quadam philosophiam profitetur, tum non folü abiectiffime feruiant uoluptatibus, uerumeti a quæftui, quæres cum primis. miciat doctrinam Christi Negenim loquuntur ea, quæ docet euangelica ueritas, sed quæ

Ľ

ø.

Œ

ŭ

ĭ

7

r

ż

Quibus pros

blanda grataci sint his unde sperant aliquid compendij. In pauperes tyranni, erga dinites agunt palpones. Horū malicia hoc minus turbabit uos charissimi, si memineritis, idolim uobis esse predictum ab alijs apostolis domini nostri Iesu Christi, nominatim à Paulo Pe trock. Dixerunt enim uobis, extremis temporibus exorituros illulores, qui fuis prauis cue piditatibus uitiarent purifilmam Christi doctrina, haud quaquam uiuetes iuxta regulam euangelicam, led iuxta affectus luos impios ac nefarios. Hos agnolcere licebit hacnota. Cæteris, qui iuxta Christi spiritum uiuunt, & contemptis terrenis curant cælestia, cocor diter agentibus isti mouent dissidia, eo quod animales sint, & observientes mundanis ab fectibus, ac uacui spiritu uenentur uoluptates, ambiant regnum, captent luctu. His rebus qui student, non sunt apri Christianæ concordiæ. Malunt enim turbare gregis tranquilli tatem, qu'am in ordinem cogi. Vos autem chariffimi fratres, qui spirituales estis, dateo, peram, ut magis ac magis, ceu uiui lapides coagmentemini in structuram dei, innitentes folido fundamento fanctiffimæ fidei ueftræ. Semel uobis perfuafum eft, non defutura pijs fua præmia, quantumuis hic affligantur, ne mercedem requiratis in hoc feculo: non deliv tura impijs merita supplicia, ne uos uelitis ulcisci. proinde puris ac spiritualibus precibus iugiter implorantes opem dei, uos inuicem mutua concordia, mutuacz charitate leruate, Non enim audit deus nisi concordes. Nece diffidatis, si hic pro Christo uarijs modis affli gimini, led expectetis dei milericordiam, exhibendam non in hac uita, led in uita ætema. V os interim modis omnibus habita ratione perfonarã , date operam, ut feructis omnes.

Vos interim modis omnibus habita ratione personarü, date operam, ut seruetis omnes, alios seniter & clementer reuocantes ad meliorem mentemalios uero metu adhibitosev nate, uelut ex incendio rapientes, odio habentes non homines ipsos, sed corpus hoc, servenis affectibus inquinatū, qua ceu tunica polluta, gravatur & inquinatur humanus animus. Et hoc clemetius decet alienis erratis mederi, quod nemo versans in hoc corpus ulo non possit inquinari. Nam id humanarū virium non est, ne quis sibi gloriam arroget, sed omnis gloria, magnificentia, imperium, ac potestas sit soli deo servatori nostro, per selum Christum dominum nostrum, non solum in hoc seculo, sed ante omnia secula, & suturis seculis omnibus inæternū. Siquidem solus deus potest hoc præstare conātibus, ut quan quam fragisi corpusculo circundatos, undica mundus tot rebus avocet à propositopies tatis, tamen perpetuam innocentiam servetis usque ad sinem, ut non solum homines ninstrepersant in moribus vestris, quod reprehendant, verum etiam tales statuamini in conspe ciu maiestatis dei, ut illi nihil in vobis displiceat, qui videt intimos mentiū recessus. Quod cum siet, exultabitis & gaudebitis in adventu domini nostri selu, mœrentibus alijs, qui interim videntur suaviter vivere. Quod ut siat, votis omnibus comprecandum est.

Paraphraleos in Iudam finis.

REVERENDISSIMO DOMINO D. MATTHAEO CARDINALI SEDVNENSI, COM. VALE/ sij, Des. Erasmus Roterodamus S. D.



A M uidebar ad huius curriculi metam peruenisse, & ipsemihiserias destinabam in hoc dütaxat genere studiorum, propterea quod omnes epistolas explicuissem, quas Pauli germanas esse iudicabam, quibus adiunxi Petri duas & Iudæunam, quod hæ non solum con sentirent cum Paulinis in uigore doctrinæ euangelicæ, uerum maio ribus etiam tenebris, & ille, essent inuolutæ. Siquidem quæ semurad Hebræos, præterquam quod multis argumentis conijci potest non esse Pauli, cum stilo rhetorico uerius & apostolico sit scripta, non

perinde multum habet difficultatis: quemadmodum neceæ, quæ Iacobo Ioanniquibum untur. Nam Ioanes ipfa fermonis copia ueluti fui ipfius interpres est, & Iacobus ferè untur. Nam Ioanes ipfa fermonis copia ueluti fui ipfius interpres est, & Iacobus ferè untur fatur in locis communibus: quod genus sunt, ob Christum fortiter tolerandas resaduem sas, & in his dei præsidijs maxime nitendum; homines non naturæ deiúe uitio, sed suapte culpa sieri malos, siue sæviat fortuna, siue blandiatur. Non temere loquendum, autire in dulgendum. Non satis este uerbotenus tenere professionem euangelicam, nisi sæsis dulgendum. Non satis este uerbotenus tenere professionem euangelicam, nisi sæsis affectibus

· Digitized by Google

affectibus exprimamus. Inanem esse religione, quæ cum intemperantia linguæ sit coniun rla, ueram pietatem litam elle in officijs, quibus proximum egetem milericorditer lubles uamus. Neminemæstimandum è bonis externis, sed è ueris animi bonis : fidei professio/ nem inutilem esse, ni pijs factis comprobetur: nemini temere suscipiendam docendi pro uinciam: præcipuam uitæ peltem nasci ex lingua effreni, quemadmodű contra, bona mo deratac linguanihil utilius. Plurimum interesse inter mundanam & Christianam sapien tiam:non constare pacem, nisi submotis ex animo cupiditatibus humanis: nihil conueni/ re huic mundo cum deo: à deo destitui, qui elatisuis sidunt opibus, cum sis faueat ille, qui sibi diffisiab ipso pendent. Deo facere iniuriam, qui condemnat ac iudicat proximu: euav nidam ac fugacem esse præsentis uitæ felicitatem: potentes quibus hic impune licet quod libet, post acerbissimas daturos pœnas: uindictam malorum deo iudici relinquendam es fe:preces piorum hominum plurimū ualere apud deum: hoc officio maxime flecti deum, ut nostris peccatis ignoscat, si nos fratri in nos peccanti condonemus, & si aberrantem amanter in uiam reuocemus, aliaci id genus, in quibus no potest admodum esse multum difficultatis in explicando, cum plurimum sit in præstando: & tamen incidunt loca quæ dam, in quibus erat nonnibil luctandum, uelut in illo in quo hæret Augustinus: Quisquis offenderit in uno, factus est omnium reus. Item quod negat fidem ualere ables factis, cum Paulus ex aduer fo contendat, Abrahænon ex factis, fed ex fide contigiffe, ut fuftus habe retur apud deum,& amicus dei diceretur. Iam quædam etiam hiare uidentur, ut in conne Clendo nonnihil fuerit negocij. Sed hæc utcung habent, cum primum hanc operam fue sciperem, non erat animus hoc honoris impendere, nisi duobus illis apostolorum & euan gelicæ philosophiæ principibus, Paulo & Petro. Et ecce iam metam amplexum, iam speż clantem ocium, tua uox me reuocat ad stadium, etiam atca etiam hortans, ne quam huius laboris portionem alijs relinquam:non folum ob hoc, quod iudicares studiŭ hoc uel præ cipuam utilitatem allaturum euangelicæ philosophiæ candidatis: uerumetiam quod cum his temporibus penè nihil fit intactum à sycophantarum morfibus, tamé hoc unum opus adhuc Momisomnibus αμωμογ, ut ita loquar fuerit. Sequor quò tua uocat autoritas rez uerendissime D. Non me clamest, qu'am ex animo faueas doctrinæ uere Christianæ, in qua tu non paucos annos feliciter es uerlatus, quam non ficte faueas Eralmo, & sis ingez nio perspicaci, quam certo, of non uulgari sudicio. Quales si complures haberet ecclesia catholica, multo florentiores & aliquanto tranquilliores essent res Christianæ. Quis au rem spiritus agitet istos, qui sue quogs famæ & autoritatis dispedio, cum iniuria sacrarum etiam concionum, tam pertinacibus studijs conantur, ut è nostris lucubrationibus minus fructus redeat ad studiosos, ipsi viderint. Me magis mouet aliorum iudiciū, quos & erudi tio non uulgaris. & morti integritas ab omni fuspitione liuoris ac maleuolentie uindicat. Ego nullius obscuro gloria, neminem è cathedra sua depello, nullius obstrepo studijs, no ambio dignitates, non uenor quæltum, sed qualectics talentulum meum in comune profero. Cui mea no placent, liberum est abstinere: nos hæc gratis largimur. Si quis uolet da re meliora, fauebimus utrog pollice. Nulli me factioni unquam admilcui, nemo meis lcri ptisuel pilo factus est nígrior. Nullo seculo no licuitalicubi dissentire à quamlibet probatis autoribus. Si à folo Thoma dissentiré, uideri possim in illum iniquior. Nunc & ab Am brosio & ab Hieronymo & ab Augustino non raro dissentio, sed reuerenter, in Thomam etiam candidior, quam ut multis bonis & eruditis uiris gratum sit: sed hanc reuerentiam non opinor me debere Hugonibus aut Lyranis omnibus, etiamli Lyrano nonnihil debe mus.Nullum fuit feculum tam felix,quin optima paucioribus placuerint, Sed haud fcio an ullo plus licuerit infcitiæ, audaciæ, impudentiæ, fto liditati, linguægi petulantiæ. Libris diffidunt, qui tacita doctoru hominum iudicia lubire coguntur, res geritur linguis uene/ no tinclis, ide apud imperitam plebem, apud credulas mulierculas. In horū limplici crez dulitate, tota uictoriæ spes illis sita est. O fortes uiros qui hoc uno telo formidabiles sunt, quo metuuntur & scurræ. Et postea nobis imputant, si qui peius de ipsis sentiant, paucio/ res sese adiungant sacrosancio ipsorum gregi, cum ipsi publicitus enam declarent ipsa re, quanto propius absint ab impijs sycophantis, quam à tieræ pietatis cultorib. Sed illis con tinget aliquando sua Nemesis, uidelicet ipsis suo sibi iumento malti accersentibus, & con tinget alicunde malo nodo malus cuneus. Neg enim consultum arbitror, dimicare cum uentribus Tom.7

ζ:

L

Ė

Ė

1

Ø

T

نعز

uentribus coniuratis, qui nec aures habent, nec mentem. Et uiro Christiano dignius est ferre scurras, quàm imitari. Nos tuo tui filmilium hortatu, sed in primis auspice Christo, pergemus & nosipsos & alios huiusmodi uigilijs ad meliora prouocare.

Beneuale patrone cum primis colende. Louanij x v 1 1 Car lend.lanuarias Anno M D

IN EPISTOLAM IACOBI, ARGVMENTVM per Des. Erasmum Rotetodamum.



A C O B V S, quoniam erat Hierofolymitarum epifcopus, scribit & cæteris Iudæis, qui per omnes nationes sparsi habitabant, uarijs præceptis uitam ils lorum formans atque instituens.

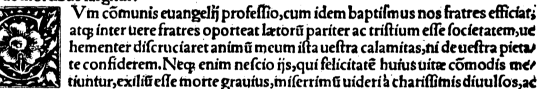
## PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

IACOBI CANONICAM, PER DES ERASMVM ROTERODAMVM.



A C OB V s quondam Mosaicæ legis cultor, nunc cultor & serutis dei patris, qui post euangeliù proditu, spiritualem requirit cultum, huiusch filif lelu Christi domini nostri, scribit hanc epistola cum om nibus, qui Christiana professione cesentur, tum peculiariter is, quos ex omnib. Iudaicægentis tribubus perfequutionis, quæfub Stepha ni mortem coorta est, procella alios aliò dispersit: propulsos à patrijs sedibus, at non depulsos ab euangelij consortio: eiectos ædibus suis, at non eiectos ab ecclelia Christi, precans ijs uerā salutem, non hanc

corporis tantum, quam mundus optat, sed eam, quam Christus suis, etiam in medijs exiv tijs ac mortibus largitur.



possessionibus autis excussos, agere peregre. Vos aute, qui in uno Christo beatitudinis puppim ac proram collocaltis, qui felicitatem uestra non in hoc mundo, sed in futuro see culo expectatis, oportet ab horum fententia longiffime abelle. Siquid e ista non immittun tur à deo irato, led maxime propitio:nimirū hoc agēte, ut temporarijs afflictionibus, quas immerentes patimini, & patientia uestra reddatur spectatior, & præmiñ uestrum cumula tius: ut quoties uarijs malorū procellis undice tundimini, non folum intelligatis uos non oportere costernarianimis, quali destitutos à deo, sed potius toto pectore gaudend u esse, quod hoc argumeto deo chari curæ fitis, exploranti tolerantia uestram: quæ si perstite. rit, nec cesserit ullis malor u assultibus, nimir u liquebit esse solidu evangelica fidei funda. mentu. Nam nili uobis penitus perlualum eslet immortalitatis præmiti esle paratum ijs, qui hic pro Christi gloria malis assiguntur, no tantum maloru uolentes & alacribus ani mis toleraretis. Porrò cum deus nostram salute fidei potissimu uelit accepta ferri, pertinet hoc ad euangelij gloriā, ut certis argumētis homines intelligant, uestrā fiduciam non esse uulgare, aut uacillantem, sed firmā & inuiciam. Etenim quod fucatum est, aut uanum, aut imbecille, ad ingruente maloru procellam loco dimouetur. Verum ac folidu sit oportet, quod nec exilio, nec inopia, nec ignominia, nec carceribus, nec flagris, nec morte denique uincitur, aut expugnatur. Admirabilis animi constatia habetur, si quis aduersam fortuna infracio toleret animo, Cæterữ ubi conspicient uos res per se graues & acerbas, alacribus etiam & gaudentib. animis perpetitignominia ob Christi prosessione inflicam, prosume ma gloria ducere: facultatum iacluram, pro lucro opimo habere: molestos corpori crucia tus, æternæ uoluptatis pignus exiftimare: mortē qua nihil horribilius, nihil aliud arbitra ri, quam limen & ingressum immortalitatis futuræ: nimirum intelligent fpem uestram. qua sulti ista contemnitis, non esse uulgarem, nec ab humana duntaxat persuasione profectam

profectam, sed afflatu numinis cofirmari. Cæterum, ut fides nondum est probata, nisi sese perultæ pietatem & officia erga proximos exerat: ita toleratia non habebit laude absolutam, nisi quemadmodū in malis tolerandis fortis est & alacris, ita in bonis operibus exer cendis sibi constet. Magnum est mala libenter perpeti, sed ob Christi gloriam duntaxat: at perfectum est, cum ipse malis afficiaris, omnibus benefacere, non solum his, qui prome rentur, uerumetia his à quibus affligeris. Sic enim fiet, ut membra respodeatis capiti, disci puli præceptori, fili patri, si sitis undig perfecti & integri, neg quicqua in uobis desidere tur, quod ad absoluendum euangelicæ pietatis orbem pertinet. Hoc fateor, non exigebat Mosi lex, hoc stultum etiam uidetur huius mundi sapientibus, sed hanc nouam sapietiam Si quis aut ne nos docuir noua philosophia, quam Christus coelestis doctor inuexitorbi. In ea si quis si quis aut ue nondum satis confirmatus est, no est cur consugiat ad huius seculi philosophos, quorum doctrina dilutior est, quam ut ad rem tantam præstanda sufficiat. Supra uires mortalium est quod præscribitur. Cælesti opus est præsidio, Proindecæleste præmiñ.paratum est. Qui res suas omnes huius mundi bonis ac malis metiuntur, si quando premuntur malis, ab hominibus consilium petunt, ab hominibus implorant auxilium. Vobis sapientiæ cœ lestis præsidium à deo poscendum est. Is enim impartit omnibus, non modo ludæis, ue/ rumetia gentibus, & impartit pro sua benignitate afflueter, nec exprobrat cuiquam suum beneficium. Non reposcit à nobis gratiam, nec eget ullius officio. Natura bonus est, ultro cupiens omnibus benefacere. Ab hoc quisquis petet, no petet frustra. Vult omnibus ber nefacere, & potest quicquid uult. Nihil moratur merita nostra, tantum fiducia erga se requirit. Pharisaica uox est, domine sac quod peto quia iesuno bis in sabbato. Vere pius sic orat, Indígnus sum tua munificentia, dígnus ira, sed tamen respice famulum tuum, quo niam natura bonus es ac milericors. Proinde si quis ab hoc uelit impetrare quod petit, pe tat nihil diffidens, nihil hæsitas. Ne circunspiciat affiction moles, ne uires expedat suas, tantum cogitet optimu ac potentillimu elle deumsa quo pendet. Qui totus fidit opi diui næ, solidus est ac firmus. Porrò quisquis hæsitat ac circunspectat, sicà deo pendens, ut in terim respiciat humana præsidia, neg toto pectore credit promissis diuinis, seduelut ex parte distides, argutationibus humanis secu disputat de rebus divinis, is haud qua fistabi lis est: sed quemadmodu undæ maris nuc'huc,nuc illuc uoluutur ac revoluutur uentoru & æstus arbitrio, ita hic rationibus humanis, & opinionibus uarijs circumagitur inæqua lis, ac dissimilis sui. Itacs qui talis est, fallitur, si credit se quicco impetraturo à domino, cum male sentiat de eo, cuius auxiliü implorat, diffidens ei, quasi aut parum bene uelit homini bus, aut parti possit, aut parum uerax sit in promissis. Simplex est Christiana siducia, nec ulqua uacillat, lemper illum unum relpiciens, qui nemine libi fidente deltituit, liue uiuere contingat, siue mori. Porrò cuius animus bifariam diuisus est, hac parte deum respiciens, Vir duplex filamundum, is inæqualis est, & inconstans, non tantum precibus suis, sed in omnib. etia animo incone quæ agit, aliud habes in ore, aliud in pectore, procis tempore, nuc hoc, nuc illo affectus mo stans est do. Non oportet pro flatu reflatuci fortunæ uertere animű, que admodű uulgus homínű facit. Quin potius Christianus humilis, ac uarijs malorū molibus pressus, erigat animū, & hoc nomine glorietur, quod mūdo contemptus, no sit contemptus apud deū, qui nihil offensus humilitate conditionis aut fortunæ, dignatus sit illü consortio sanctoru, nec exchidat ab hæreditate regni cœlestis. Côtra dives hoc nomine sibi gratuletur, quod qui ob falsa huius mundi bona magni siebat apud mundi cultores, nűc ob Christi prosessionem spretus sit & contemptus: & que ante tumidit inanibus bonis fastus agitabat, nunc apud homines deieclus & calcatus, ueris bonis ditescat apud deum. Hoc pacto fiet, ut nec pau perem sua deisciat humilitas, nec diuite insolentem reddat sua fortuna, maxime si cogitet uterca,& mala, quibus grauantur inopes,& bona, quibus sibi placet diuites, non esse diu turna, sed celeriter euanescere, no aliter quam herbaru flosculos, qui ut blandiente Fauo nio, ad uernum rorem subito proferunt sese, ita mox ad boreæ flatum, ac solis ardorem emarcelcutatogemoriuntur, adeo ut flosculu, qui natus ad solis exortum gratissimo colos re bladiebatur oculis hominti, sol occidens uideat moriente. Arbores quonia altis nitun. tur radicibus ac solido robore fulciuntur, diu uirent, quædam etiam perpetuo, nec uento rum iniuria, nec brume rigore uiroris gratiam ponentes. At herba quoniam isidem rebus non fulcitur, mox ubi sol efferbuit, succo suo destituitur, quo temporariam illam floris

Tom. 7

gratiam alebat. Itags caulis languescens iam florem suum nec alit, nec sultinet, sed arescite senescit, emoritur, collabitur, quod paulo antetanta gratia bladiebatur oculis hominum. Et decor Ne quis igitur in his, quænec solida sunt nec diutina, Christianus glorietur, magis ea soe unitus eins etet, quæ sunt æterna, quæ blandiuntur oculis Dei: magis studeat esse palma semper uiv rens, quam herba mox ad leuem iniuriam emoritura. Vides modo natum florem, qui de cor, quæ species, quæ coloris, quæ odoris gratias quæ foliorum uirentium pompa, qui til tor, qui succus, que iuuentus: At mox ad Austri flatum, ad solis æstum, qui languor, quod fenium, quis interitus: Idem dies & nascentem conspicit florem & pubescentem, & adul tum,& senescente,& mortuum.Huicadsimilis est divitu felicitas. Qui nuc purpura con spicuus, auro lucens, gemis refulges, magnifico famulicio stipatus, supinus uehitur, acue luti numen quoddam inter homines colitur, si reflauerit fortuna, aut exutus bonis omniv bus,mendicabit exul, aut plorabit in carcere, aut fublatus in cruce palcet coruos, aut fi ni hil horum acciderit, certe mors inopina subito strepitu omnem auferet. Gentiuest huius modi bonis metiri felicitatem, que prætero quod à fortunæ pendent arbitrio, præterqua quod(ut nihil aliud)unà cum hac uita nos deferunt, nifi contemnatur, perniciem adferüt. Christianorum est ea sequi, quibus æterna parantur bona, in quæ negs fortuna, neque se/ nium, neg mors ullum ius habet. Non enim ideo beatus quilquam est, quia diues, sed ita demum beatus erit, si ob euangelij professione spoliatus ijs, que possidebat, si spretisuolu ptatibus huius uitæ, quibus affatim fruebatur, pro Christo suffert cruciatus & carceres, st ciusamore in malis omnibus ad mortem ulque perdurat infracto pectore, sic interpretans, quo pluribus huius mundi malis premitur, hoc se chariorem esse deo, qui ad sua glo riam explorat cultoris sui tolerantiam, quo simul & alijs exemplo sit ad contemptum hu ius mundi, & ipfe posteaquam se strenue gesserit in certamine, ueræck uirtutisac sideido cumentum dederit, palmam & corona ferat, non quernam, ac lauream, nam marcelcunt & hæ, quod genus accipiunt, qui præmium ac laudem uenantur ab hominibus, sed coro/ nam immortalis uita, quam pollicitus est non homo quispiam qui fallere possit, sed deus. Pollicitus est autem, non ijs, qui plurimum opum congesserint, no ijs, qui corporis robo re præcelluerint, qui plurimum holtium fuderint, sed qui ipsius amore, huius mundi bo Nemo cum na spreuerint, huius mundi mala fortiter pertulerint. An syncerus sit amor dei, explorant tentaur huius mundi blandimenta, led multo magis tumultus afflictionü. In nobis autē elt litum, ut dei præsidio fulti, nec blandimentis emolliamur, nec terriculamentis fragamur. Quod si quem illecebræseculi dimouent à recto mentis statu, aut si quem afflictionum molestia deducit à uera pietate, no est quod imputet deo. Qui uincit, dei præsidio uincit: qui uinci tur, suo vitio vincitur. Neg enim deus præbet hominib. occasione peccandi, sed quodille largitur pro fua bonitate in materia fegetem pietatis, hoc noster animus affectibus core ruptus ac uelut inelcatus, libi uertit in occalionê exitii. Deus enim in hoc aliquado nobis donat rerữ alfluetia, uitæ is commodis frui, ut iplius benignitate prouocati, gratias illi aga mus. Rurlus patitur aliquoties nos rebus aduerlis affligi, quo & nostram pietatem red dat speciatiorem, & premium augeat. Quod si res in diuersum cedit, nostra culpa est, non illius Siquidem ut iple natura bonus, nullis malis folicitari potest, ita neminem ad mala solicitat. A nobis est illud, quod nobis dei bona uertit in makum. Largitur ille ciborum co píam, largitur uini liquorem, ut moderate refecti, laudibus uehamus autorem. An hűcin ius uocabit,qui uino temulentus elt: nequaquam: acculet animti fuum, cuius uitiofa cupi ditas illexitac pertraxitad ebrietatem. Ex primorti parentii uitio infita est animis nostris Deinde concu quædam ad uitia procliuitas, ea ceu peccati seminarium est. Quod si in animű admissum piscentia post coaluerit, iam mens ueluti concepit peccatum. Et ni uitiosa cupiditas pellatur ab animo, eaquam con, paulatim gradescit & inualescit malus ille foetus, donec pariatur capitale peccatti. Quod repit ubi luis numeris fuerit consummatum, rursum incipit & ipsum gignere. Gignit autê soe tum omnium pellimum, nempe mortem æternä, atog hic elt fructus longe triftillimusuo/ luptatis illius in specie blandæ, & nescio quid suaue pollicentis, dum mortiserum æs uo ·luptatis esca prætexit. Quemadmodif igiturhic mundus inferior nihil habet undigpw rum ac perfectu, sed bona malis uitiatur, & quæ læta sunt, tristium uicissitudine miscetur, aerem uitiat lues, corporum ualetudine infeltat morbus & senium, lucis gratia interrum/ punt tenebra; ita in nostris animis, donechis corporib. obnoxij sunt, nix quicquaelt ex

omni

P.

÷,

L

منا

Đ.

F

èι

ÇŞ<sup>4</sup>

emni patte beatum ac purum, quod non aliqua labe cupiditatum humanarii, aut erroris & ignorantiat tenebris uitietur. Sed quicquid in nobis est mali, nobis imputare debemus, Nolite itaque no deo. Etenim si puris essemus affectibus, si toto pectore fideremus deo, si totis uiscerib. errarefratres ad aterna colettia galpiraremus, quicquid hac uita nobis obijcerer, seu triste, seu letum, merteretur in pietatis incrementi. Proinde fratres dilectililimi, nolite facere queadmodi aulgus stultorum hominum facit, qui quo suis tistis blandiantur, natura conditorem in ius uocant, ue lut autorem peccati. Procul ablit hic error à uobis, qui didiciftis Euangelica philosophiam. Ve deus suapte natura pure summech bonus est, ita nihil ab illo proficisci. Omne datum turs illi bonum. Si quid igitur in nobis est uttorum mon deo, sed nobis ipsis feramus acce optimum, & ptum: si quid bonærel, si quid uérælucis, si quid illibatæsapietiæ, id totu autori deo ascri, omne donum bamus. Si quid lucis habet hicorbis crassior, à cœlestibus illis corporibus habet, & potis/ perfessum fimum à sole. Quicquid in nobis est ueræ cognitionis, quicquid puri synceric; affectus, id à nobis non oritur, qui alioqui nihil aliud lumus, qu'am peccatores & ignorantes, led e lu blimi proficifcitur: ab autore bonorti omnium uenit, qui cquid uere bonum est: a fonte to tius perfectionis obtingit, quicquid legitimum ac perfectum est, taleci, ut uos deo comen det quicquid uere lucidum est, id nobis ex sese mittit ille pater & princeps omnis uera lu cis. Hæc non impartit meritis nostris, sed gratuito nobis largitur, ut est natura benignus. Dona funt uerius quam præmia, liberalitas est potius & merces. Fas igitur no est, ut hinc quicqua nobis arrogemus, sed pro nostris malis dei misericordiam interpellemus, pro bo nis non nostris, illius liberalitati gratias agamus. V tille sua natura optimus est, ita no po test dare, nili qua sunt optima: ut incomutabilis est, semperes sui similis, ita nihil est apud eum, quod ulla uicillitudine caliginis offulcetur. Noftrum hunc diem nox fuccedens exelpit, nubes intercedentes obducunt, humanam sapientiam obnubilant errores opinio/ num, humanam probitatem inficiunt malæ cupiditates. Apud illum nulla malorū mixtu ta, net ulla caliginis vices. Ad huius igitur limplicitatem oportet & nos pro viribus adni ti, ut pijs studijs præbentes nos magis ac magis capaces donorū illius, uelut in illum trans formemur. Conuenit enim, ut filij naturam parentis referant. Male reddidimus Adam Voluntarie huius crasse corruptæc nativitatis principem. Is peccatorum tenebris obscuratus, ger enim genuit nuit nos tenebris obnoxios. Quod fastidimus cœlestia, quod inhiamus terrenis, illius in nos genium referimus. Quod cæcutimus, quod hallucinamur, quod labimur, terreni paretis est. Sed felicius nos regenuit pater ille cœlestis; utiam ueluti denuo conditi, innocentia ui 🚁 ac ueritatis æternæ cognitione, nouæ origini relpondeamus. Ille leducius fallacibus promissis serpentis, genuit nos tenebris. Hic tursus nos genuit, non ex corrupto semine terreni patris, led ex purissimo semine sermonis æterni ac ueridici. Mēdax erat sermo ser pentis, 8c à statu innocentua deiecit. Verax est setmo doctrina Euangelica, per quem co optamur in hæreditatem immortalitatis, & alcilcimur in colortium lefu Christi filij dei. Eracille lux uera de summa luce profectus, cuius doctrina mêtes hominum illustrauit, & ab huius mundi tenebris afferuit. Tam efficax autem eft fermo cœleftis, ut nos non muta rit folum, sed uelut prorsus in alios homines transformarit; exectantes sam, que prius ada mabamus, adamantes, quæ prius execrabamur. Atos hoc honore dignatus est nos pater cœlestis, non nostris meritis prouocatus, sed sua gratuita bonitate, qua sic illi uisum est ab æterno, ut inaudita ratione conderet in terris nouam creaturam, nos og huius nouæ condi tioris, ueluti primitias qualdam effe uoluit, qui inter primos lumus ad Euangelică uocati doctrinam. Hoc igitur honoris cũ nobis deus gratis impartierit, superest ut nos vicissim illius munificētiæ pro uirili respõdeamus. Gratulto sumus admissi ad hanc felicitatē, sed à qua interim pollimus noltro uitio excidere, nili quod gratuito donatum elt, pijs ltudijš tueri studeamus. Frustra cooptati fuerimus per baptismu et euagelice doctrinæ professio nem in confortiu fili dei, nili caltis purisc moribus noltræ professioni respondeamus: ut quemadmodu nobis eterna lux illuxit per filiu dei, ita uita nostra omnis testetur, quod ad lucis confortiu pertineamus. Semel exultius ueterem homine cum erroribus, cu affectiv bus;cu uitijs luis, nunc æquu est ut diuetla lequamur. Antehac maluistis uideri magistri স্ক্র discipuli,nam id uobis persuadebat ambitio,quod doctior habeatur uulgo, qui loqua/ cittimus lit:malulltis iralci recle monenti,& agnolcefe culpam:maluiltis oblequi libidini perniciola, 🛱 ea leclari, qua falutem adferunt : nuné tratres mei chariflimi, qui quis uult Tom. 7

sit omnisho, haberi nouus homo, tardus sit ad loquendum juelox ad audiendum, paratus à quouis die mo uelox feere. Cæterum docendi partes, ne quis sibi temere sumat, ne q præpropere. Et queadmo dum no abelt à periculo laplus, qui precèps elt ad loquendum, il a uergit ad iniuria, qui fa cile comouetur animo. Oportet aut pios homines procul abelle, non folu ab omni uindi Aa, uerumetia ab omní maledicētia. Tutior auterit à convitio, qui nihil respondet: nulli

Nam ira niri faciet iniuriam, qui nec lacelfitus irascitur. Apud homines fortassis iustus uidetur, qui con uitium conuitio, qui malefició maleficio retaliat, sed idem multum aberit à iustitia dei, qui per filium suum nos docuit bene loqui de his qui nobis obtreciant, bene uelle his qui no bis male uolut, benemereri de male merentibus. Hæc no facit, qui lingua lanat habenas mebro uolubili & lubrico, qui iram habet in consilio. Huiusmodi cupiditates, ut obruunt ac suffocant semen divini sermonis, quo minus subolescens fructificet in uobis, ita obstate ne possint in animi segetem inseri. Non hæret in solo senticoso, non in palustri, non in ha rena fluitante: puram, purgatam, ac solida terram postulat. Proinde si uultis ut semen serv monis Euangelici, quod semel iactum est, fructum adterat in uobis, fructum, inqua, non temporarium autuulgarem, quo ad tempus reficiantur corpora, sed æterná salutem aniv marum uestrarum: repurgate uestri pectoris aruum, non solum'a tumultu maledicentiæ & iracundiæ, uerumetiam ab omnibus cupiditatibus, quibus inquinatur animus humas nus, à spinis auaricia, ab harena temeritatis, à limo libidinis, à petris superbia ac pertina/ ciæ. Siquide his rebus onulta mens, non elt capax fermonis Euangelici, qui frustra pullat tympanum aurium, nisi alte subsidat in cordis penetralia. Atque is si semel subsederit in animos ueltros, haud quaquam fuerit sterilis, sed emerget ac proferet fele pijs factis. ku

Estote autem dæi legem suam memoriter tenent, nec eam exprimunt uita. Philosophiediscunt bene ui fastores uerbi uendi rationes, & id satis esse putant, longe fallentes semetipsos, cum no in lingua, sed in uita sita sit hominis felicitas. V obis autem satis esse no debet, quod catechumeni audistis Euangelicam doctrinam, quod baptizati admissi estis ad magis abstrusa Euangelica do. Arinæ mysteria, quod uniuersam Christí philosophiam, omnemá illius uitam perdidicio stis, quod accepiltis promissionem immortalis uita. Quod Christus docuit, moribus est exprimendum: quod ille gessionobis est pro uiribus imitadum. Mortui cupiditatibus hu ius mundi, cum illo sepeliamur oportet, cum illo reuiuiscamus ad innocentiam, cum illo feramur in cœlum, denice licuiuamus in terris, ut ne indigni uideamur præmijs cœleltibus. Vultis audire, qu'am nullum fructum referat, qui leuiter & incogitater eu angelicum fermone audierite Simillimus est homini contemplanti faciem sua in speculo, contempla tur, sed contemplatur tantum. Nec enim potest mutare faciem natiua, nec alius discedità speculo, quam accesserat. Imò quonia ideo tantum accessit, ut uideret qua forma esfet, ne cogitat quidem de mutandis formæ uitijs, sed simulates recedità speculo, ne meminit qui dem, qualem sese conspexerit. At Euangelicæ doctrinæ speculum non ostedit neuos, aut tubera corporis, sed omneis animi tui morbos tibi ponit ob oculos, nec solum ostedit, ue Qui aut per, rumetiam medetur. Lex Mosaica magis prodebat animi mala, quam sanabat. Erat enim spexerit lex iuxta literam imperfecta, & magis metu deterrebat à malis, quam efficiebat, ut homie nes sponte recta sequerentur. At Euangelica lex per charitaté à uolentibus ac liberis plus. impetrat.quam extorquebatilla, & quod incipit perficit, quum illa nibil ad perfectit ade duxerit. Ad hoc igitur speculum quisquis diligêter contemplabitur & mentem & uitam fuam,ide fecerit assidue, nunquam dimoues oculos ab exemplo doctrinae Christi, hoc est quisquis sermonem sacrum non sic leuiter audierit, ut mox ad curas huius mundi uerfus, uideatur oblicus quod audijt, fed ad eius normam uitam omnem componat, pijs ope ribus exprimens, quod animi medullis penitus infixit: hic demum beatus erit, non quod audierit, sed quod affectibus, ac moribus præstiterit. Audis à Christo supplicit gehenne manere illu,quisquis dixerit fratri suo, fatue. Ac mox oblitus quod audieras, ad leue con uitium moues arma. Audis negligendas opes, tineis ac furibus obnoxías, sed ueras esse ne condendas in cœlo, Verum digressus à predicatore, sic omnibus studijs pergis per fas ne

si quis autem fascis congerere diuitias, quali crederes post hancuitam no esse præmia pietatis. Quod si putat se relis quis inter uos abunde sibi religiosus uidetur, si manus contineatà furto, & pugnis, cates giofum effe risch uitijs, sed interim non refrenans linguam suam ab obtrectationibus, à conuitifs, à tur piloquijs, neg cor luum à turpib, cogitationibus, huius inutilis infrugiferace religio est...

Digitized by Google

Fortalle non punitur humanis legibus, qui loquitur tantum adulteria, no etiam patrat, at is apud deum iam adulter est, qui animo patrauit adulterium. No dat pœnas hominibus, qui rem aliena concupiscit, si liceat impune: sed apud deum furti reus est, qui surtum coce pit in animo. Exactis illis manifestis æltimamur apud homines, quibus animus non est conspicuus. Ceterti deus intimos animi affectus intuetur, & ex ijs nos æstimat. Porrò cor. ruptus animus plerunce solet in lingua erumpere. Apud Christianos conuitium homicie dij genus est, tantu abest ut cum linguæ petulantia cohæreat uera pietas. Nequero suffir Religio muni cit ad Christianam religione, abstinuisse à peccando, oportet & bonis operibus abundas da er immas re. Siquidem à malo tempetant et serui, nimirum supplicif metu, at filios decet charitas, ea non est res ociosa, sed esticax, in omne bonum opus sese promes ultro. At dixeritaliquis, quænam igitur lunt ilta facta, quænos uere reddunt religiolos; Qui Iudailmum sapiunt; religionis laudem constituunt in pallijs ac phylacterijs, in delectu ciborum, in lotionibus in prolixis precibus, cæterisc ceremonis, quæ sic aliquoties aspernandæ non sunt, si per hæc ueluti signa commonessamus eorū, que sunt propria pietatis: perniciosa uero, si quis arbitretur per hæc hominem fleri religiolum, quæ sola citius reddunt hypocritam. Attai men hac servare religio videtur apud homines, qui perperam ponunt pietatem in rebus uilibilibus,quæ ligna lunt fortalfe pietatis,non caula,quum per le necy bone lint,necy ma læ,nisi quod tales uel usu, uel hominum opinione uideantur, cum uera pietas sit in ipsis animis, atog alijs signis longe certioribus sese promat. Vultis igitur audire, quæ sit uera re ligio apud deum patrem, qui non humano iudicio uos æltimat: Nimirum hæc elt pura & immaculata religio, ut queadmodum nos experti fumus dei erga nos & mifericordia & beneficentiam, ita nos uicillim erga proximű & milericordes limus & benefici, idéj non aliqua ipe redicuri ad nos officij mutui, sed ex mera synceracy charitate præmiū officij no stri non aliunde quam à des expectantes, qui sibi patitur imputari, qui equid in fratre ipe fius amore collocauerimus. Pius ac purus est apud Iudæos, qui morticinum nõ contige/ rit, qui lotus lituiuo flumine: apud deum pius ac purus elt, qui orphanisac uiduis adfuerit afflictis, qui fratrem oppressum subleuarit, qui egentem pecunia iuuerit. Apud Iudeos im purus est, qui carne suillam ederic, apud deum impurus est, cuius animus fuerit huiusmun di cupiditatibus infectus & inquinatus. Sed quæ nam, inquies, funt ille cupiditates: Mun di iudicio uilis habetur quilquis pauper est: honoratior, qui plus opum possidet: ideogi præcipuum illis studium, ut quam maximam pecuniæ uim sibi comparēt. Ignauus & abe lecti Spiritus habetur, qui ad iniuriam illatam obmutescit. Stultus habetur, qui pro malefi cio retert beneficium. Splendidus habetur, qui luxui indulget:fordidus, qui fectatur fo> brietatem. Magnus habetur,qui fastu turget,qui inferioris notæ homines è sublimi despi cit. Felix habetur, cui res interim è sententia succedut, qui delicifs ac uoluptatibus affluit, qui uentri gulægi feruit. Hæres funt, que uere reddunt impium & impurum hominis ani mum, à quibus quisquis absuerit, is demum uere religiosus est apud deum patre, qui nos exemptos à terrenis euocauit ad coelestia, à perituris & caducis ad æterna, docuito nos, utueris bonis dignitatem hominisæstimaremus, utok in omnibus quæagimus, non aliò spectaremus, quam ad ipsius gloriam, à quo solo speranda est benefactorum compensa? tio, qui ueræ pietatis officia non rependit fluxis ac mox perituris præmijs, quemadmo dum hic mundus solet, sed beatam immortalitatem largitur. Humisis est, tenuis est, cui im pendis officium, referre gratiam non potest, sed tamen in hunc longe præstat collocare, \$\tilde{G}\$ in alium quamlibet divitem aut potentem, à quo nullus fructus redire potelt, nisi vills ac temporarius, quum pro tenui fratre subleuato Christus reponat uitam æternam.

CAPVT

Ė

(E

Ù

eb! (Li

Ví proximum amat propter deum, & qui deu amat in proximo inactendo illumetitur, quod potens sit, aut diues, aut nobilis, sed quatenus diuinis bonis ceptione pero abūdat. Cæterū ad hāc æstimationē nihilo potiot est rex, aut diues, quāuis hu sonarum bar mili aut paupere. Pro omnibus ex æquo mortuus est Christus, & omnes ex bere

æquo uocantur ad immortalitatis hæreditatem. Proinde fratres mei, si uere fiditis pro missis domini nostri lesu Christi, nolite facere discrimen personarum iuxta reru munda/ narum æstimatione. Christus iuxta mundum humilis fuit & pauper, & tamen hunc prin cipem omnis gloriæ uoluit elle pater. Non opulentis, led pauperibus pollicitus elt regnit

uu 4 cœlefte

coelefte. Jam fi quis ingrediatur in confessum uestrum aureo insignis annulo, aut splendie da uefte confpicuus, ac limul ingrediatur pauper quifpiam, nec annulum geltans in digitis, & ueste utili sordidach teclus, & continuo contectis in divitem oculis, non ob aliud, nist quod uestitu splendido pauperem obscurat, deferatis ei locum honoratiore, dicentes: Tu sede hic bene: Rursus pauperi dicatis ueluti contempto, nec ob aliud, quàm ob uestem uiv liorem:Tu sta illic, aut sede illic subter scabellum meum: que so an non statim animus ue ster reclamet,& condemnet tacite factum uestrum, qui honorem, qui uirtuti debebatur. peradulationem tribuatis auro & purpuræ, ob harum rerii inopiam contemnentes eum; qui deo veris animi bonis multo comendatior est illo diviter Illum vobis commendat div gitulus annulo gemmady nitens, & corpus opertum ferico: huncuobis non commendat fidei lynceritas, animi modeltia, lobrietas, caltitas, cæterægi dotes, quæ uere magnum ac' Andite fra, splendidum reddum hominems Cur uestrum judicium dissentità judicio deis Aequisau ribus audite frattes mei dilecti, quod res ipfa clamitat effe ueriffimum. Quantumtis tuun dus deferat diultibus, deus iple prætulit paupetes, pauperes quidem iuxta mundű hutic; qui gemmas & aurum, qui magistratus & regna nec habent, nec ambiunt in hocfeculo. Hos præteritis diuitibus cum luo faltu, delegit, prælentium quide rerum inopia tenues, sed expectatione regni coelestis & hæreditatisæterne divites ac potentes, nimirum fretog eo qui promisit, qui nec fallere potest, si uelit, & præstare potest quicquid uult. Quibus au tem is promisit hanc admirabilem felicitatem; num regibus aut opulentis; nequaquam, fed is a quibus uere diligitur, quicung fuerint illi, liue ferui, liue liberi, liue divites, liue tev nues. Et uos inuitato diuite ad honorificum confessum, paupere ad ima subsellia relegato, prætuliftis eum, qui deo utilior eft, & contemptui habuiftis eum, qui deo & diues eft et ho noratus. Illi habitus est honos, qui fortasse divitijs fraude quæsitis, aut rapina partis, sese uenditat: hic contemptus est, qui pauper esse maluit, quam cum iactura pietatis ditescere, qui exhaustis in pauperum subsidia divitijs, ultro pauper factus est, ut pietate ditesceret. Non est quidem impius quisquis diues est, tamen haud temere diuitibus huius mūdi con uenic cum Euangelica pietate, uerum ex hoc hominum genere potissimum existát, qui re pugnant Euangelio Christi. Nam qui sunt tandem, qui tyrannidem exercent in tros odio! pietatis: nónne diuites: Qui funt, qui uos peragunt reos & pertrahut ad eribunalia; nón/ nediuites potifsimű: Qui funt, qui male loquuntur & execrantur fancium nomen domit ni nostri lesu Christi, per cuius inuocationem uos assecuti estis salutem, & in quo gloria Si tamen lege minic nonne divites : Qui intantum non fauent veltræ professioni, ut nomen quod vobis perficitis est salutiserum & adorandum, illis sit exitiabile & abominandum. Sic autem professiono minis huius copit uobis esse salutifera, ut tamen uestro uitio possitis excidere à promissa. falute.Rex præmium oftendit, fed ei qui factis præftiterit legem tegiam:ea neminem por test latere, quum iam olim literis sit prodita, est autem huiusmodi: Diliges proximii tuum: ficut teipfum. An proximũ ad hanc regulam diligit, qui pio pauperi præfert diuitem im 🗸 pium: Euagelica lex charitatis lex est: quicquid aduersus hanc comittitur, etia si no sit no e minatim uetitum, tamen peccatum est, & uos ipsa lex tacite tedarquit, quæ præcepit om/ nibus,& in omnibus diligendum proximu tanquam teiplum. Quilquis ab hacregula de flectit, legis transgressor convinctiur. Neg vero sibi quisqua ita blandiatur: leve est ad missum, hac parte duntaxat lex est violata. Imò lex Euagelica talis est, ut ni tota servetur, tota uideatur esse uiolata. Cũ enim summa totius legis cotineatur in charitaté dei ac pro/ ximi, quisquis excidit à charitate, quæ radix est totius legis, nimirum totam legé uiolauit, & legis autore offendit, cui hactenus factus est omnium reus, quod qui semel aberrauit à scopo totius legis, quod quidem in ipso est, aberraturus uideatur, quoties se dederit occar sio. V eluti quisquis in tenebris ambulat, no refert in dextrum aberret, an in sinistru, ceme cuilibet errori expolitus est, qui semel excidit à luce. Proinde qui per adulatione diviteim merentem prætulit pauperi promerenti, quonia hac in parte uiolauit legem charitatis, affi nis est omnibus comissis, que solent aduersus proximi dilectione patrari. Neg leuiter of fendit deũ, qui legem illius aufus est aliqua in parte uiolare. Qui semel precepit charitate, femel eadem opera uetuit, quicquid pugnat cum charitate proximi. Etenim qui legem tu lit,ne mœcheris,idem statuit,ne que occidas.Quod si abstinueris quide ab adulterio,ca/

terum perpetraris homicidiü, an ideo non uiolasti rotā legem, quod una in parte uiolasti:

Idem

Idem utrung uetuit, & eadem de causa uetuit, nempe quod aduersetur charitati proximi. Sed non ea tantum uetuit, quæ legibus puniuntur etiam ethnicorti, ueluti furtum, homici dium & adulterium, sed omnia prorsus, quæ dissident ab Euangelica charitate. Mosaica sic loquimini lex non puniret eum, qui modestu pauperem superbo diviti posthabuisset, aut qui proxi e sie facite mo male uellet, sed tamen hunc punit lex Euagelica. Ad huius igitur norma, non solu faz cla uestra, uerumetia sermone & animi cogitationes componite, ne quid unqua sit, quod à proximi charitate discrepet. Lex est libertatis, no quod per eam liceat peccare, sed quod Euangelica charitas ultro impetret à uolentibus, quod leges humanæmetu pœnarum extorquent à nolentibus. Ad hancitaque legem uitam omnem componite, summum Indicili enim laturi præmium, si quod præscriptum est præstiteritis, contra gravissimas daturi pænas, sine misericos li semel excideritis ab eo, unde lex tota pendet. Gratis dobis codonata sunt uitæ superio, diajili ris comissa. Gratis collatum est don spiritus collestis, per quem estis deo non modo rez. conciliati, uerumetia mutua conglutinati charitate. Quo plus uobis collatum est, & colla tum est gratis nihil promeritis, hocacrius punientur, qui tantam dei misericordia in se experti no se uicissim præbent mites ac misericordes in proximi. Qua fronte petetà iudice deo milericordiã, qui leruus in conferuű le præbuerit immilericorder quo ore postulabit à deo diligi, qui proximã fuum no diligit. Si vis iudicium nancifci dilutữ mifericordia, fac te præbeas misericorde erga proximu, uel peccantem, uel egentem. Atquin hanc sanè par tem præstabilius est deslectere, ut misericordiæ, qu'am iudicio nitamur. Cu enim pene to tum sit misericordiæ divinæ, quod habemus, magis क iustitiæ, potius adnitendum est, ut deum misericordem, qui seuerum experiamur. Ille nos servauit sua misericordia, equum est & nos uicissim erga proximir ad misericordiam, & ad severitatem esse propensiores; Nec enim paulo plures colliguntur lenitate, clementia, beneficentia, quam austeritate, ut hoc nomine merito glorietur misericordia, præferens sese iudicio, quod qui iudiciu exper ti fuerant perituri, milericordia beneficio servantur. Nemo nostru non labitur quotidie; talem experturus deum in condemnadis admissis suis, qualem se præstiterit erga fratrem suum. An satis per se putandum est ad salutem consequedam, solam fidei professionem: Quid autem est fides absep charitater Porrò res est uluida charitas, non cessat, no estocio, quid proder sa, exerit sese benefactis ubicung adest. Quæ si desint fratres mei, quæso an inane fidei no ritfratres mei men seruabit hominem: Infrugifera fides est, quæ per charitate non operatur, imò titulo/ si fidem quis tenus duntaxat fides est. Quod dixi, clarius fiet exemplo collato. Si quis fratri aut sorori, dicat se cui uestis desit, aut uiclus quotidianus, dicat blandis uerbis, abite cum pace, calescite, & faturamini, atos hæc loquutus nihil dederit eorum, quæ corpori funt necessaria, nónne huius blandiloquentia inutilis erit egentibus: Nihilominus algebunt aut esurient ob huius orationem, quæ necellitati non opitulatur. Verbotenus lubleuat, re nihil præstat. Sic nimirum inutilis erit fidei professio, quæ uerbotenus constat, nece quicquam agit, sed ue/ luti mortua torpet, nece magis est diceda fides, quam cadauer hominis meretur hominis uocabulum. Quod corpori est anima, hocest fidei charitas: hacigitur subducta, mortua quædam & inefficax res est fidei uocabulum. Negs magis tibi profuerit apud deum ore profiteri fidem ociolam, quam proximo egenti oratio blanda, cum re fuerit fubleuadus: Rideri se putant quibus dicis:calescite, saturamini, quibus neœ uestis datur, neœ cibus: Ita deum ridere uidetur, qui quotidie repetit, credo in deum, credo in deu, cum nulla præ/ beat argumenta fidei. Vt inutilem habet charitatem, qui uerbotenus amat, ita superuaca neam habet fide, qui uerbotenus modo credit. lam exorietur fortalle quispiam, qui separ sed dicet quite rare cupiens ea, quæ natura coniunctissima sunt. & quorum alterum ab altero diuelli non potest, dicat: Tu fidem habes, ego sacta habeo, sit sua utero; portione contentus. Tibi sus/ ficiat tua fides, mihi fat est, quod adfunt benefacia. Imò neutri fuffecerit fua portio. Tu fix de gloriaris, eam, si ueram habes, factis declares oportet; si mortuam habes, frustra habes. Tu facta iactas, nec ea sufficiunt ad consequendam immortalitatis coronam, nisi proficio scantur à charitate, quæ fidei salutaris comes est indiuidua. Quod in arbore sunt flores & frondes, hoc in nobis funt officia charitatis: quæ fi prorumpunt fuo tempore, declaratar/ boris radicem esse uiuam, cuius succo aluntur. Proinde ita demum proderut benefacia, ii non prestentur ad inanem gloriã, non ad humanã gratiã, non ob metum aut pudorê, n**on** spe lucri, led exuiua fide, quæ nobis perlualit deo præftari, quicquid præftatur ob iplum proximo

ij

I

<u>;</u>:

مراز سند

Œ

proximo, nec ab alio quam ab illo sperandu esse premiu. Tu tibi places, quod persuasum habeas unum esse deum, cum error paganorum credat innumeros esse deos. Reclefacis, nam istoc nomine præcellis. Sed frustra credis esse deum, & esse deum unum, nisi sic cre das,ut ab illo falutem confequaris. At id non facies, nifi fidei iungas charitatem, & pijs o, peribus testeris & quod credis & quod amas. Si deum credis esse, crede & salutis autorem esse, crede promissis illius, & ita uiuas, ut illius dignus uideare promissis. Promissi mi fericordiam, sed ijs qui hic misericordiam exercent in proximo. Promisit uitam eternam, sed is qui huius mundi gaudia spernunt Ita non solum credes unum esse deum, sed om/ nem fiduciam in uno illo collocabis: alioqui quis erit fructus credulitatis tuz ? Dæmonia quog: credunt esse deum, credunt lesum esse filiã dei,& adeo credunt, ut contremiscant, vir feire Sed quoniam credunt tantum, non etiam amat, supplicium ab illo metuunt, præmisinon ¿ bomo speranti iustum sentiunt, misericordiam sentire non merentur, cum ipsi crudeles sint in alios. Quod siadeo stultus es, ut adhuc tibi bladiaris inani fide, age proferam exemplum familiarius ac notius, quod te doceat inutilem ac mortua effe fide, quæ per dilectione non operetur. Abraham, quo generis autore potissim gloriamur, prima ac præcipuam sidei **faude**m meruit apud deum, à quo tributũ est illi iustitiæ elogiũ : fed in hoc fides haud qua quam sterilis fuit. Neg enim folum ore professus est se illius promissis sidere, uertienim non dubitabat Ifaac unicum filium altari impofitum mactare,iubente deo,cum iuxta na/ tura ordinem, non aliunde sperari posset illi posteritas: sed fretus dei promissis, quem scie bat & mortuos reuocare in uitam cum libet, nihil contatus est peragere, quod iussus erat. Exfactis igitur iustitiæ laudem meruit, sed quæ ex fide proficiscerentur. Sunt enim & ope ralegis Molaica, quibus frustra fidunt, qui sunt expertes Euangelica fidei. Quid autem non facturus erat egregius ille patriarcha, qui promptus & alacer accedit ad mactav tionem unici fil fi Ifaac, quem eo etiam tenerius diligebat, quod in extrema fenectute nav tusesset, quodo huius nomine promissa esset selix illa posteritas: Pronunciatus est iustus & antequam immolaret, sed à deo, qui nouerat uiuam & efficacem senis fidem nihil Be operibus recufaturam, si se dedisset occasio. Ergo res utraque alteri fuit auxilio. Fides addebatani fider confum/ mum, ut non trepidaret immolare filium, quem non dubitabat mox iussu numinis reui/ mata est clurum: led factum inligne, ueluti colophonem impoluit, etiam apud homines declarãs, Abrahæ fiduciam necmortuã esse, nec uulgarem. Nece enim fingit, nece dubitat, qui no contatur in unico filio unice charo periculum facere. An grauetur pecunia pro Chrillo negligere, qui filium, patri chariorem & ipse sit sibi, promptus ducit ad mortem : Ex hoc igitur tam inligni documento fidei perfectum elle conftat, quod dixit fcriptura: Credidit Abraham deo,& imputatum est illi ad iustitiam,& amicus dei uocatus est.Quod si Abra ham fidei fructum & iustitiæ laudem amissurus erat, si grauatus fuisset ad dei iussum im molare filium, an illi proderit sua fides, qui iubente deo, grauatur impartire uestemalgen tiproximo, qui grauatur impartire cibum eluriëti, potum litienti, quali deus pallurus lit eum perire frigore aut fame, qui de suis facultatibus aliquid erogarit in fratris necessita tem: Porrò si priscis illis non contigit laus iustitiæ, nisi factis fidem comprobatibus, muk to minus id sperandum est ijs, qui perfecta charitatis legem profitentur. Tantum autem ualet apud deum misericordia ac beneficentia in proximű, ut musier, ut meretrix, ut alieni gena, hospitalitatis officio commedata, meruerit in catalogo piorum, in catalogo ciuium Similiter & in catalogo probatissimorti patriar charum annumerari. Rhahab ludæa non erat, merito Bhabab me/ rio diueriorio præfecta erat, quæstu non admodum probato uictum parans: & tamen in retrix diuinis libris iustitiæ laudem promeruit: no ex side tantum, quod persuasum haberet deo remuneratore nulli sua benefacta perire, præsertim quod in bonos, aut certe dei respectu conferreur: sed ex eo, quod contempto perículo uitæ suæ, exploratorum uitæ consuluit quod nuncios, quos exploratum milerat dux ludæorum, ne perirent, furtim alia uia emi ferat.Poterat intre gratiam non mediocre apud suos, si (quod ipsi erat in manu) prodidil let exploratores. Sed maluit servire voluntati divinæ, & suo compendio: necy diffidebat, quin ab illo præmium copiolius rependeretur, qu'am ab hominibus. Quemadmodum igitur Abraham non ex fide nuda iustitiæ laudem promeruit, sed ex fide factis comprobata,ita & Rhahab frustra credidisset, deum Iudæorum esse uerum deum, nisi, cum esset obiecta occalio, factis declaratter tele ex animo credere; aliog fides, ut dixi, quæ friget ex

Digitized by Google

thatitate, nec le profert cum res postulat, ne fides quidem est, tantum est inane fidei no men. Etenim quemadmodum corpus anima destitutum mortuum est & inutile, ita sie des si de sit charitas non ociosa, mortua est & inefficax.

CAPVT



Agna est humanæ linguæ utilitas, si quis ea doceat, quæ pertinet ad ueram pletatem, sed periculosa functio est, doctoris obiremunus, & hominem rez quirit primum inligniter eruditum in his quæ funt Euangelicæ docirinæ: deinde purgatissimis affectibus, cuick non satis sit docere recta, sed qui non aliò spectet, quàm ad Christigloriam. Talis doctor ut plurim uprodesse ua

let, si quod docet etiã amet: ita cuius est corrupta doctrina, aut cuius animus est corruptus prauis cupiditatibus, odio, ira, uindicta, auaricia, ambitione, libidine, magno plebis exitio doctoris locum occupat. Proinde fratres mei, ne passim ambiatis esse magistri, Tutius est auscultare qu'am loqui. Et pauci doctores sufficiunt pluribus erudiendis. Proinde, qui lo cum episcopi ac doctoris capelsit, etiam atos etiam semetipsum excutiat, an par sit oneri fuscipiendo: atque illud in primis secum cogitet, quod prouinciam aggreditur ingen obe noxiam perículo, rationem exactifsimam redditurus supremo iudici, si secus docuerie quam oportet. Siquidem huius fermo hoc latius ac periculofius spargit suum uenenum, quod autoritate dicentis commendetur. Nihil autem difficilius, quàm sic undig modera rilinguam, ut nunquam labaris. Etenim cum ea lit humanæ naturæ infirmitas, ut nemo In multisenim non quotidie labatur in multis, li quis lingue laplus omnes uitare potelt, hic uir perfectus offendimus uideri possit, & idoneus qui totum etiam corpus, ueluti rationis freno moderetur, postea omnes quam membru illud maxime lubricum potuit cohibere, ne quid peccet. Ab hoc periculo longius abelt, qui mauuk dilcipuli, 🕏 doctoris uices gerere. Elt aliquid imperare uentri, est nonnihil temperare oculis atgauribus, est aliquid continere manus. Sed omniñ distiv cillimű est perfecte moderari linguam. Pulillum est membrű lingua, sed à quo ferè pêdeat corpus universum. Efficax quæda ac præpotes res est hominis oratio, sive ad utilitatem. sive ad perniciem multoru. Penetrat in animos auditoru, inferit aut exerit pestilentes opiniones, excitat aut sedat odia, comouet ad bella, componitad pace, & auditorem huc aut illuc impellit. Sic frenos equis in ora immittimus, ut nobis obediant, ac exiguo ferro to tu si aute equis corpus beluz pro nostro arbitratu circumagimus. Quod os frenatum sessori, hoc lingua frena in ora domita homini. Videtis quantæ sint naujum moles, hæ cum passis uelis miro impetu uen torum rapiantur in undis, tamen minimo gubernaculo circumagütur, quocuncy naucles ri, temone regentis, animus inflectere uoluerit. Impellitarte clauum, & tam ingens illa mo les sentit minimæ partis imperium. Non est sgitur contemhenda linguæ moderatio. Pur fillum est membrű, sed turgidum & íactabundű, latech miscens exitium & ingentes excle tans tumultus, ni freno animi cohibeatur: hæc totos populos, tota regna inter le commit cit.Libet intueri limillimű exemplum. Ecce quantulus ignis, 🏗 ingentem materiarű uim incendit. V nde fæuum illud & latilfime uolitans incendiñ: ex una fcintilla natum eft. Ea initio minimo negocio poterat opprimi, neglecta colligit undica uites, & eò tande euadit, ut nulla ui possit obrui. V taut ingens acuarius est usus ignis, si recte adhibeatur: summa pernicies, si sinatur quò uolet euagari: ita ex hominis lingua plurima utilitas, & ex eadem Lingua ignis extrema pernicies humanæ uitæ. An nonuidetis hociplum nature opificem lignificasse, est qui lingua hominis & specie & colore ignis esse uøluerit, necaliter uolubile ac rotatilem, & est flamma: Nectame in hoc simplex est malu, uelut in alijs ferme membris. Mundus est & congeries uitiorum omnium. Quemadmodum enim exigua scintilla ueluti semina rium est totius incendifista quicquid est maloru in uita, ex mala lingua, uelut è mudo promítur. Et quemadmodu materiaru aceruo miscetur pauluignis, ut paulatim tota conges riem incendio milceatita lingua lic admixta est mêbris corporis, ut ni coerceatur, inficiat & inquinet fua lue corpus uniuerfum, totamó; hominis uitam, ab incunabulis ad extres mam usca zetatem inflammet omni uitiorum incedio. Porro uim huius mali non illi indi dit natura, quæ uallo dentiŭ & maceria labiorŭ admonuit, oportere lingue ulum circum> spectum esse, ac moderatum: sed afflata est ex igni gehennæ, unde primu per impios spiri tus inficitur animus, & animi lues per organum lingue prorumpit in maius,& hominem malo reddit pellimujac peltis contagio corripit & cæteros, lic ut nulla ui nulla ratione

possit cohiberi malum impotens. Quid autem est usquam tam impotens, quod no aliqua Omnis enim ratione masuefaciat humana cura: Nulla est fera tam fera, nulla est auis tam immanis, nul natura bestia lus serpens tam pestilens, nulla maris bellua tam immitis, quin hominum ingenio benefi rum ciisco maniuelcat. Cicurantur leones, maniuelcunt tigrides ac dracones, leruiunt etia elephanti. Subiguntur & crocodili, mitelcunt aspides, redduntur familiares aquilæ & uultures, ad amicitiam etiam allicifitur delphini. Nulla adhuc ratio, nulla ars reperta est more talibus, quæ linguam intemperantem domaret, cum & olim domitum sit, & quotidie do metur omne genus animātium, quotquot habet terra, quotquot mare, quotquot aer: ula adeo malum hoc est efferum ac uiolentum, nec imporens modo, uerumetiam letali uene no tinclum. Vnguibus ac dentibus fæuiunt leones, at uenenum no habent. Veneno funt armatæ uiperæ, cæterum nec ungues habent, nec cornua. Sola lingua gemino modo no xia est,& feritate infuperabili,& ueneno letali,quod procul etiam afflat quibus uult,cum scorpij non lædant, nisi caudæ cuspide ictos, uipere non lædant, nisi infixo denticulo fistu lato. Atg hæc peltis minus effet formidabilis, li limplex foret, & unico modo noxia. Nuc uarium est malum, & in omnem se uertens specie, quo grauius ac facilius lædat, sæpeno. centius, cum boni speciem præ se fert. Nihil melius, nihil apud omnes commendatius pie tate. Huius prætextu lædit potissimum, ea misces, quæ non postur, t cohærere. Neg enim In ipfa benedi potelt esse pius in deum, qui crudelis et maledicus est aduersus proximum. Et tamen hoc eimus deum et organo laudamus deum, patrem illum appellantes, cum eodem uituperemus & infamen patrem mus proximum, ad dei similitudinem conditum. Lingua canimus deum omnium bono. rum autorem, quum eadem fummis malis affligamus hominem, quali huius contumelia non pertineat ad deum conditorem. Deus neg laudibus nostris honestatur, neg conuis tijs leditur. Homo homini uel pestilens esse potest, uel salutaris. Et quod in hunc præstite rimus, hoc deus putat ad se pertinere. Proinde ne quis credat suos hymnos deo gratos esfe, quos lingua promit, non animo, cum eadem lingua maledicentie uirus euomat in proximum. Quid enim pugnantius, quam laus & uituperiū: tamē res tam diuerlæ ex eodem ore proficifcuntur: ato hæc quide geruntur inter impios. Inter uos, qui professi estis euan Non oporter gelicam simplicitatem, non oporter hac codem modo fieri, quibus turpe est aliud sonate fratres mei lingua, quam sentiat animus, qui didicistis amare deum in proximo, & proximum in deo: becita fieri qui didicistis adeo neminem esse lædendum linguæpetulantia, ut ad exemplum Christi

iubeamini bene loqui illis, qui uobis ingerunt conuicia. Leuius autem nocens est, qui sim pliciter & able fuco malus est. Caterum maledicentia pietatis imagine comendata, quid aliud est, quam cicuta admixta uinor quo præsentius sit uenenum, quod rei saluberrimæ misceatur. Habent in ore, domine miserere, cum ipsi crudeliter lingua sæuiant in fratrem. Habent in ore, pater noster, cum assidue lingue spiculo proximum consodiant, pro cuius salute confossus est Christus. Prædicant dei bonitatem, qui sua clementia seruauit homie nem, cum ipli linguæ ueneno properent extinguere. Prædicant Christi bonitatem erga mortalium genus, cum ipliaduerlus exemplum Christi linguas acuant aduerlus confore tem. Efferunt laudibus Christi mansuetudinem, qui placide responderit maledicis, cum ipli mendacijs etiam incellant benemerētem. Profitentur sele angelos & præcones Chri sti, cum sint organa diaboli. Pollicentur semen doctrinæ cœlestis, cum menum serantaco nitum. Atq hæc tam diuerla no solum faciunt eadem lingua, sed frequenter etiam ex eo/ dem suggesto, à laudibus diuinis exorsi, prorumpunt in infamiam proximi, tanto pernie ciolius inficietes animos concionis, quod ficla specie religionis tegant ac dissimulet more tiserum uenenum, quod ex insecto corde per linguæ organum depromunt. Quæso fra tres, annon hoc prodigifimile uidetur: Sunt fontes scatetes aquis salubribus, sunt quos gustasse mortiserum sit: sunt qui suffundant aquam dulcem ac potabilem, sunt rursus, qui præbeant aquam amaram salsamos. Necid mirum uideri potest, cum per diuersas uenas fluens liquor, calcis, aluminis, fulphuris, alterius'ue metalli, feu terræ dulcis faporem refe rat. At qui ficut quum ex eodem corde proficiscatur oratio, quum per eandem scateat sin guam, adeo sit sui dissimilis, cum inter tot sotium discrimina nullus reperiatur, qui simul ex eodem ore dulcem & amaram aquam proferat. An eadem arbor diuerfi faporis fœtus edit: Videte fratres mei, num ficus natura dulcis producit amaras oleæbaccas: Numuiz tis ædit ficus: minime, sed suæ quisg arbori fructus respondet, & radicis succum sapore

refert. An nonigitur monstri simile uidetur eundem hominem ex rodein corde per cano dem linguam, pietatem & impietatem, ueritatem ac mendacium, falutem & exitium, des prometer Itaq cum improba lingua nihil sit perniciosius, bona & erudita nihil salubrius, cumdirarus inuentu lit, qui membrum hoc modis omnibus queat moderari, etiam atos e/ tiam e multis deligendus est, qui doctoris provinciam suscipiat. Huic oportet & animum Quis sapiens esse ab omni cupiditatum tumultu tranquillum, & uitā ab omni turpitudine semotam, ut 😇 disciplina non folum ea doceat, quæ funt uere pietatis, ueruetiam cum omni mansuetudine doceat, tus inter uos Nam contentiola pertinaxo doctrina nihil aliud gignit, quam factiones & distidia: Atos inter huius mundi sapientes is primas tenet, qui pertinacissime disputat, qui lingue uoluz , bilitate nulli cedit. Nec hoc agitur, ut auditor discedat melior, sed ut elatior qui uicit, deie/ chior qui uichus est. Vulgus interim uarijs studijs inter se distrahitur, ut nec dicenti sit ul/ lus folidus fructus, nec audienti. Inter uos aut qui philofophiam euangelică profitemini, quisquis uere sapiens est, & scientia uere præditus, ne fastus sermonis e contentione decla ret sele sapietem, sed pijs & integris moribus testetur qualis sit, potius & uerbis. V t enim inutilis est fides, ut inutilis charitas, quæ uerbotenus præstatur, ita inutilis est sapietia, que non prius le probat manluetudine morti. Hoc enim præcipuum est argumentum, quo li ceat humana philosophiam ab euagelica dignoscere. Illa morosos, pertinaces, ac feroces habet profesiores. Hæc quo syncerior est, quo præstantior, hoc minus habet supercisis. Cu ius præcipua uis lita est non in argutijs syllogismort, aut phaleris eloquentiæ, sed in synce ritate uitæ, in lenitate morum, quæ cedir contentiolis, & allicit dociles, nec aliud speclat, quam salutem auditorum. Colestis est sapientia, hanc qui docet, mentem habeat oportet ab omnib. terrenis cupiditatibus repurgata, e syncero uase depromatur necesse est. Quod Quod si zelli A habetis animos amarulenta inter uos æmulatione uitiatos, si cor habetis cotentionibus, amarum habe & peruicaci uincendi studio, inuidiaci; corruptii, cedite potius docendi munus, ii ut glo iis riæ uestre contentionici servientes, mentiamini adversus evangelica veritate, quam nemo syncere tradere potelt, nisi cuius animus liber fuerit ab omnibus humanis affectibus. Pro inde quisquis ad hanc profession à accedit, si senserit animum suum infectum amore, aut odio humano, li liuore, li ltudio gloriæ, li cupiditate pecuniæ, li uoluptatū amore, prius di ligenter expurget intima pectoris, utad purissimam doctrina purus accedat. Alioqui qui præteritis ijs, quæ uere faciunt ad pietatem, fumos obijciunt perplexarum quæstionum, Non est enim qui loquuntur ad gratiam principum, qui dicunt ad quæstum, qui doctrina euangelicam ista sapientia detorquent ad uentris sui negocium, qui uenantur gloriolas humanas, qui graue sarcinam imponunt humeris aliorum, quam ipli digitulo nolint attingere, pro divinis præceptis docent ceremonias & humanas costitutiunculas, qui pro philosophia euagelica tradunt nouum Iudaismum, denice qui seipsos prædicant uerius quam Christü:horum sapientia non est illa sapientia, quam pater nobis per filit demisit è sublimi, ut nos à terrenis studijs auocatos, in cœlum subueheret: sed crassa est atos terrena, & ideo terram sapit: sed anima/ his est, & ideo magis illa spectat, quæ conducunt ad hanc uitam, quam ad uitam æternam: sed demoniaca est, quia no est ex afflatu spiritus diuini, sed ab instinctu dæmonum, qui ea fuggerunt, quæ nos alienent ab euagelica fynceritate. Inter mundanæ fapientiæ profesfo/ res uidetis quanta sit æmulatio, quæ pugnæ, quæ dissidia, quod uincedi studium, quanta opinionu ac morum inconstantia, & interim omnis uita quam omni uitioru genere con/ raminata. At è diuerlo nostra sapientia, quæ è supernis proficiscitur à spiritu Christi, pri mum calta purace est, nullis prauis affectibus inquinata. Deinde pacifica, & ab omni stu/ dio cotentionis abhorrens. Ad hæc modesta minimeg torua, præterea tractabilis ac mor rigera nece grauate cedens ei, qui doceat meliora: clemens & misericors etga lapsos & er/ rantes, quos magis studet servare, quam perdere, leniter tolerans, & nihil non tentans, ut relipilcant: plena fructibus bonis, dum nunquam cellat de omnibus benemeteri, impios convertens ad pietatem, errantes revocans, indoctos docens, laplos erigens, cellantes ex/ simulans, attlictos consolans. Nec interim quenquam damnat, sanandi quam damnandi studiolior, nihil habes fuci neg limulationis, sed ex animo syncero bene uoles omnibus. Ad hunc modum qui puram tranquillami serunt doctrinam euagelicam, & sibi metunt fructum uitææternæ, & alios ad studium uitæ cœlestis adducüt, quos eratit contentionis bus ac legitia alienaturi. Habet & mundana lapientia luum frudum, led aut inanem, aut

mortiferum. Cæterum frucius iustitie, qui confert & hic innocentiam, & post immortali tatem, non seminatur per cotentionem, sed in concordia pacecipis, qui pacem ampleciun tur. Neque enim boni doctoris est, odiose digladiari cum ijs, qui uidentur obstinatiores, quam ut obtemperaturi sint euangelicæ doctring. Hos præstat suæ pertinaciæ relinquere,

CAPVT IIII lispes non est fore ut resipiscant.

Obis omnibus modis adnitendum est, ut concordibus animis agatis. Atqui id fieri no potest, nisi cupiditates mundanas, concordiæ pestem & dissidiorum femina, penitus ex animis uestris exigatis. An negabitis uos esse cupiditatibus huiulmodi obnoxios: Vnde igitur bella, unde pugnæ ac lites inter uos: unde

contention ac dissidior tumultus: Pacem & concordiam uos docuit Christus, & unde dissensio, nisi ex eo, quod magis servitis libidini cupiditatu humanaru, de charitati evange lica: Ee nisi militarent, & exercit uducerent in membris uestris, nece lingua proximu lace raret, nece manus fraudaret fratre. Adhuc ueteris uitæ reliquie deprehenduntur in uobis, nondum exuiftis totum hominem ueterem, alius concupifcit gloriam, alius inhiat lucro,

Concupiscitis hic studet regno, ille uoluptaté uenatur. Ac dum non assequimini quod quisquehemen pro babetis ter appetit, protruditis copetitorem, invidetis affequuto, decertatis çû eo, qui videtur affe quuturus. Animo discruciamini, uarijs ce curar u tumultibus distrahimini, dum quod im pense petitis, non potestis adipisci. Ita nec unicuig secum pax est, neg cum alio. Cupidita tes tumultuantur in pectore, lingua, manus, cæteraci membra pugnat ac belligerantur for ris cū proximo. Atqui interim nece fatisfit cupiditatibus uestris infatiabilibus, & à ueris bonis exciditis. A deo postulandu erat, si quid opus esset, aut si quid ad ueram felicitatem pertineret: à mundo petitis, quod à deo petendu erat, ab hoc aut non petitis, aut li petitis. nő petitis quod oportet, neck quomodo oportet. Siquidê aut noxia petitis pro falubribus, aut petitis diffidentes, aut in ulum impium petitis, nimirū ut quod ex benignitate cotigila set ad subleuandā uitæ necessitatem, aut egestatem proximi refocillandā, id explendisuoz luptatibus uestris insumatis. Cũ ista faciatis, quo tandem nomine uos copellabo: Christi anos: Facta uestra reclamant, titulum Christianorti audio, cæterum adulterorum & adul terarti facta uideo. Semel addicti estis sponso Christo, semel in illius uerba iurastis, illevos redemit à tyrannide uitiort, ille uos suo sacrosancto sanguine purgauit, ut sibi exhiberet sponsam immaculată. Et quomodo professionis obliti, obliti beneficii sponsi, obliti sidei coniugalis, in adulterinos huius mundi amores relabimini: An neicitis deum zelotypum esse amatorems totus amari uult, solus amari uult, non patitur mundum riualem, à cuius amore uos tanto precio uindicauit, folus ille sufficit ad omnia præstanda. Quid igiturest quod'à mundo petatis partem uestræ beatitudinis: An nescitis quod deus odit utrogge nu claudicantes : non tolerat ille seruum non contentu unico domino. Quis est maritus tam patiens, qui ferat inimicu riualem in uxoris colortium: Et uos existimatis fieriposse, ut simul & mundo placeatis & deor An non intelligitis, quod quemadmodu sponsa, si se iunxerit adultero, protinus excidit ab amore mariti, ita Christianus si denuo tentetamicie tiam habere cum mundo, protinus suscipit inimicitia cum deo, cui nibil conuenit cum mun mics est dei do: Illud igitur habete certum, quicunq studuerit esse amicus huius mundi, is eadem ope ra reddit sese inimicum deo. Nihil est commercij luci cum tenebris, nihil deo cum Beliak Sponfus homo non fert sponsam cum adultero colludente, non patitur dividi connubia les amores, & tamen duxit dotatam, duxit ingenuam, duxit rebus integris. Christus spon sam suam, quam seruauit ab exitio, quam asseruit à seruitute, quam abluit à peccatorum fordibus, quam uestiuit nudam, quam tot donis gratuitis abunde dotauit inopem, rurlus An putatis patietur cum diabolo adultero habere comercium? An putatis line caula scriptum essein quis insmir sacris uoluminibus, qu'od spiritus qui habitat in uobis, cocupiscit ad inuidia. In lege Mo ter dicit seri saica nonihil dabatur humanis affectibus, licebat quatenus impune erat, odisse inimicum, pura fas erat studere parandis opibus, non habebatur iniustus, qui uim ui, qui conuicium con uicio retudisset. Sed spiritus euagelicus, qui nunc habitat in uobis, zelotypus est, & ut ita loquar,inuidus,plus exigit,uult redamari uehementer ulg ad uxoris, ulg ad liberorii,ul que ad uitæ contemptum. Non fert domicilium mundanis cupiditatibus inquinati: pura requirit, requirit cœlestia, resilit, aufugit, offenditur si mundi huius sordes in ipsius teplum inuexeris. Sed ut exigit à nobis eximium quendam amorem longed; puriorem quam lex Molaica

Amicitia bus

Mosaica, ita consert uberior e gratiam. Difficillim est præstare quod exigit, sed in hocip fum largitur uires ut facile possimus. Amati nihil est difficile. Hoc ipsum illius dont est, ut illum amemus, uel redamemus potius. Attraxit nos charitate sua prior, auersos sibi recon ciliauit. Augebit in nobis sua dona, si modo nos illi uacuos ac totos præstemus, si ab ipso solo pendeamus, si nihil habeamus comune cum hoc mundo, nihil cu huius mundi prin cipe diabolo. Cum mundo dico, nihil aliud sentio quam prauas cupiditates rerum utibili um, quibus hic mundus falsam quandam felicitatem pollicetur. Magnasunt, quæ exigun tur sed maiora sunt, quæ promittütur. Qui largiri potest immensa, idem & robur addere potest: qui summa largiri uult immeritis, ide & uires addere dignabitur infirmis. Tätum nostris & huius mundi præsidijs dissili, totam spem ac siduciam nostrā in illo collocemus. Subditi er Destituit eos, qui suis opibus arrogater siduttopitulatur ijs, qui sibi nihil tribuut, sed sidut go estote bonitati diuinæ. Nimirum hoc est quod olim per Solomonem dixit dominus: Deus ela/ tis ac ferocibus relistit, sed humilibus & abieciis impartit suum fauore. Deus uult uos sibi quàm coiunctissimos esse, prebete uos illi morigeros, que admodu sponsa obte perat mari to. Quod si uos diabolus conatur ab huius amore seiungere, repellite adulterum cum suis præstigijs,& desinet esse molestus. Metuet uos, si uiderit in amore sponsi firmos & costan tes. Ab hoc igitur leiungite uos, liue terreat, liue blandiatur, & pijs ltudijs, landis caltis j uotis applicate uos deo, & ille uicissim applicabit se uobis. Quocunq uergunt animi cupi ditates, eo tenditis. Si affectus rapiunt ad honelta, ad coefettia, ad deñ acceditis: sin ad ille/ cebras carnis, ad diabolum properatis. Eodem perpetuo properandum est, non oportet nunc huc, nunc illuc uacillare. Si Christum sposum agnoscitis, puri sitis oportet. Proinde qui adhuc estis peccatorữ cœno oblin, emundate manus uestras, abstinentes ab omni ge/ nere malefactorum: purificate corda uestra, ne quid illicresideat impiarum cupiditatum: qui nunc estis animo duplici, partim amantes quæ sunt dei, partim que sunt mundi, totum pectus uni Christo dedicate. Cur hic felicitatem quæritis, quæ promissa est in cœlis: Cur inanibus huius feculi uoluptatibus deliniti, negligitis æterna gaudia. Si uultis uere felices Miferi eftote esse, hic sitis afflicti: si uultis æternum gaudere, hic plorate: si sine sine sætari, hic stete, Stulv rus iste & perniciolus rilus uertatur in luclum falutarem: exitiale gaudium, commutetur in falutiferum mœrorem. Inanis ista celsitudo conuertatur in humilitatem. Nemo semet erigat in altum, quin potius deficite uos iplos in colpectu dei, iple sic deiectos eriget, ac ue Nolite detras re sublimes reddet. Quanto minus ipsi uobis arrogabitis, tato maiora largietur ille. Arro, here alteru, gantia comitem habet liuorem, ex liuore nascitur detractio. Sceleratissimum aut superbie trum fratres genus, fratris famæ detrahere, quo tu uidearis honestior: perinde quasi quis alienam faci, mei em luto conspergat, quo ipse uideatur formosior: aliena uestem sordibus contaminet, quo iple uideatur cultior. Quid aute turpius, quam ut frater fratri detrahat, inter quos oportet omnia esse communiaran non secus quam si dextra manus sinistram mutilet, quasi fue tura felicior, si peius habeat socium membrum ? Et tamen qui uitant adulterium, qui fur/ tum, qui periurium, detractionem non horrent, quali leue sit crimen, cum hoc sit pernicio sius, quo se magis tegit specie religionis. Nam qui inaliena uitia debacchatur, primum uix detur ab his uitijs abhorrere, quæ in alijs deteltatur: deinde limulat lele non liuore, non o dio comoueri, sed studio probitatis. Et habet hoc uenenu suam etiam blanditiem. Mutua detractio facit, ut de utrilos peius fentiat cæteri, nec aliud uenenu præfentius Christianæ concordia. Iam qui obtreclat fratri, quiue condenat proximu, non folum facit injuriam ei cui derrahit, ueruetiam legi cui detrahere, quamos condemnare uidetur. Si frater est in/ nocens, si non est lege uetitữ, quod ille facit, qua fronte tu dânas, quod non dânat lex euan gelica: sin peccat, cur eŭ obtrectatrice lingua traducis, que oportebat lege puniri: Lex euã gelica uetat, ne quos uicissim iudicemus, ne uicissim condemnemus, & sub legis prætextu nostris affectibus indulgeamus. Habebitis qui peccat suum iudice, cur tu huius partes oc ctipas ante tempus. Non enim das operam ut corrigatur, fed ut traduçatur. I tags qui fqui s obtreclat proximo, is aut legem codemnat, quod non corrigat turpia, aut detrahit, ueluti nimium dilutæ lentæch, cuius officium occupat detractor. Habet mundus hic publicas leges coercendis sceleribus. At Christianæ mansuetudinis est, studere corrigendis omniz bus magis quam iudicandis. Vnus est legis conditor, qui potest & seruare & perdere. An hunc putas latere quid quis peccet: Tolerat illefortasse peccantem, ut aliquando relipi

scat, tolerat ut suo tépore gravius puniat. Cur tu quilibet è plebe uindicas tibi iudicis par

test. Cur ante tempus pronuncias: Monere fraternum est, rogare charitatis, increpare beneuolentis est, sed obtrectare pestilens, iudicare superbū. Si legi obteperas, cur legis uices arroganter occupas: Si legi præis, non es observator legis, sed iudex. Qui legi preit, preit deo legis autori. Is non sinet quicquam inultum, & nouit quid quatenus sit puniendum, qui solus nulli crimini est obnoxius. Tu quis es qui iudicas alteru: Condenas fratre iple grauioribus commissis obnoxius. Etenim tendis perdere, quem servare non possis. Postre mo in seruum alienum ius tibi uindicas, haud citra contumeliam domini comunis. Relin que illum suo domino, qui solus iuste sudicat. Tu tibi sustum esse persuades, quod tibi div Clauerit ambitio, quod odium, quod ira, quod liuor, ac frequêter offenderis festuca in ocu lo fratris, cum trabem habeas in tuo. Nemo uirulentius detrahit alienæ famæ, qu'am qui Bece nune logissime abest à uera laude. Nemo leuius fert alienam imbecillitate, quam qui plurimum qui dicitis in uera pietatis studio profecerit. Iam qui tanto studio moliuntur ea, qua sunt mundi,ne. glectis bonis cœlestibus, uel ipfa uitæ huius incertitudine breuitatech debebat admoneri, dementiam esse in his bonis collocare felicitatem, quæ ut contingant, tamen aliquoties ar bitrio fortuna subito aufertitur, aut si illa no aufert fortuna possessori, mors ipst possessori rem eripit bonis. Hoc ita esse quum quotidianis discant exemplis, tamen uelut horum o mnium obliti, somniát longæuitatem, & quasi semper uicturi, in plurimos annos sibi con gerunt opes unde uiuant, quum hoc iplum lit incertillimum, quamdiu uicluri lint, certilli mum autem sit, no diu victuros, ac non potius viaticum sibi parantin eam vita, quæ nune quam est habitura fihem. Agite stulti, quanam igitur fronte dicitis, hodie aut cras proficie scemur in hanc aut illam ciuitatem, peracturi illic annữ unum, sacturick lucrum amplum quod sufficiat in multos annos, quum incerti sitis quid futurum sit die postero: Vita per le breuissimam tot casus ,tot morbi reddunt etiam incertissimam, & uos ueluti pacti cum morte, per maria uolitatis ac terras, quo uiaticum paretis fenectuti, fortaffis nunquam uen turz, quum nemo libi crastinum queat polliceri. Quid ita uitz huic fiditis, quasi rei firmz ftabiliés: Quæ tādem elt ilta uita ueltra,cui uni profpicitis,cui uni laboratis ac moliminis: Nimirum uapor est ad breue tempus apparens, ac mox euanescens. Absit igitur istiusmo di oratio ab ore Christianorum: Ibimus, peragemus annu, mercabimur, lucrum faciemus, quali uobis in manu lit euetus futuri. Vos in diem potius uiuite, à dei pendentes arbitrio, dicentes: Si dominus uoluerit, & si nobis uitam superesse uolet, hoc aut illud faciemus. Le uiter curanda, quæ faciunt ad breuë iuxta & incerta corporis uitam, sed omnis solicitudo conferenda est ad eas res, quæ faciunt ad uitam immortalem. Et tamen quum hæc uita nihil habeat quo pollitis tuto fidere, cü tot calibus, tot morbis lit expolita, cum tot erum/ nis fit obnoxia, cum tam fit euanida tamó; fugax, tamen perinde quafi fitis immortales fic erigitis animos, & iuuetutis opumos fiducia turgetis. Divini prasidij fiducia fortes & ani mosos esse, rectum est: cœlesti u bonor u expectatione alacres esse, pium est: sed omnis ista exultatio qua uobis placetis de bonis, primti fallis, deinde mox auferendis, no solti impia eft, uerumetiam ftulta. Fortaffe tolerabilius fit hoc in his, quibus perfuafum eft à maiorie bus, à rogo nihil hominis superesse, & excusatius tam auide fruuntur hac uita, qui non ex pectant aliam. Vos euangelica philosophia docuit hanc uitam esse negligendam, omnida studio properandum ad uitam illam cœlestem, quæ non opibus sed pijs factis paratur. Porro gravius peccat, qui cum ex evangelica do cirina sciat quid sit agendum, tamen cor ruptus malis affectibus lequatur eadem, quæ lequütur ij, qui Christum ignorant.

Scienti igitur

CAPVT

Gite nunc divites, qui felicitatem vitæch delicias, quas aternas oportebat expectare in colis, hic in terris occupatis præpropere, ponite cantus, omite tite uoluptates, & infana gaudia. Si mentem habetis, plorate & ululate, res putantes æternas illas calamitates, quæ mox imminêt uobis. Fingite iaad. uenisse tepus, quod prope diem est uenturis, cum ablatis ijs opibus, quibus

nunc stultissime fiditis, sero sapietis, agnoscentes præclaras illas possessiones iam non effe uobis prælidio, led pro fucata felicitate adelle ueram & gternam calamitatem. Vbi nunc funt opes, per fas nefasque congestær Divitiæ vestræ putrefactæ sunt, vestimenta vestra tineis obnoxia facia lunt. Aurum & argentti uestrum ærugine uitiatum est apud parcum & fordidum

& fordidi hæredem. Each ærugo teltabitur ueltram impietate, qui malueritis litu perire, quàm in ulus egentium expromere. Harum rerum impendio poteratis emere ultam æter nam. Nunc defossi æris ærugo exedet intima animarű uestrarum, nő secus atop ignis. Sez ro frustraci macerabituos male seruatæ pecuniæ pænitudo. Duplicabit infelicitatem uez stram, quod male parta male serualtis. Pro misericordia dei, qua licebat opum iactura mer cari, collegistis uobis iram & ultione diuinam. Non solum non fuistis benigni in fratrem Thesaurisas egetem, sed tenuem debita quoch mercede fraudastis. Ecce fraudatus sua mercede messor stis nobis ira qui fudans demeffuit fegetes ueft ras, clamat ad deum, & uíndica flagitat, & ita clamitat, ut uox illorum penetret in aures domini fabaoth, qui uobis etiam eft formidandus . Non poterant illi ulcifci potentiores, non audiebantur ab homine iudice, qui ferè fauet opulen tioribus, obticelcebant illi, led ipla impietas uociferatur apud iudicem deum, qui nec me tuit opulentos,& oppressi pauperis iniuria ad se pertinere putat. At uos nihis interim com mouebat pauperum esurientium & sitiétium calamitas. Alienus sudor uos alebat. Aliena fames ac fitis uos faginabat. Illi ringebantur , illi algebant,illi fame fitick enecabatur. Vos interim luauiter & in delicijs uitam tranligebatis in terra , lalciuiebatis, & omni uolupta tum genere palcebatis animos ueltros, agitantes quotidiana conuiuia, non minus iplen/ dida, quàm alíj solent festo die mactata uictima. Nece contenti fraudasse paupere, codemi nastis & occidistis innocente non reluctantem. Putastis hoc uobis impunitu fore semper, quod apud homines impune licebat. Homicidij genus est tenues suo fraudare uiciu. Nec ea tamen crudelitas fufficiebat immanitati ueffræ. Sitiebatis illorum fanguinem,& inno/ centum supplicijs pascebatis animos uestros. Nunc rebus in diuersum uersis illi fruuntur Patientes igi/ zternis uoluptatibus, uos breues & infanas delitias zternis cruciatibus luitis. Proinde fra tur estote us qui tres ne despondeatis animu, ne uos poeniteat sortis uestræ, ne divitibus, quibus hic res ui, ad aduentum dentur ex sententia succedere, inuideatis: ne quam moliamini uindictă in illos, sed tolere domini tis use ad adventum domini. Nunc sementis tempus est, tunc metendi tempus erit. Nondum apparent præmia pietatis ueltræ, led tamen in tuto lunt luo tempore reddenda. Ecce qui terram colit, quantữ laboris fumit fuo interim impendio, nimirum expectãs futurum ut terra fuo tépore multo cũ fœnore reddat quod accepit. Et tamen terræ prouentus non usquequag certus est. Ni cœlum faueat, pluuia tepestiua, quæ solu proscissum humecter, & serotina que grandescente segete ab æstu tueatur, luserit opera agricola. Atqui quu hic bona spe fructus teporarij diuturnos toleret labores, neg postulet, ut protinus appareat quod feminauit:quanto magis equữ est, uos ob immortalitatis fructữ, huius uitæ incõmo da patienter ferre, prælettim cũ ueltra merces in tuto lit, modo uos interim bonam femen tem feceritis: Et uos igitur ad exemplữ agricole, bona certacy spe confirmate & obdurate animos uestros, neg uindicta cupidi, neg in pijs operibus lassescentes. Aderit dominus, & impios ulturus, & uos pro teporarijs afflictionibus immortalitate donaturus. Nec pro culabest ille dies, ueniet citius expectatione. Proinde fratres mei, ne quis uideatur infelici or, quod pluribus malis affligitur, neue quis inuideat ei, qui mitius habet. Nec em ille qui grauiora patitur à deo destitutus est, sed exercet ad maiora præmia : nechic ideo deo cha, seere fratres rior est, quod rebus utatur tranquillioribus, sed esse uult aliquos, quorum pietas subleuet aliorum calamitates. Ne sit igitur inter uos impius ille gemitus, index liuoris ac diffiden. tiz, ut ne condemnemini: nam huiulmodi gemitus animi præludia lunt uergentis ad de/ sperationem: consoletur uos ipsa temporis breuitas. Ecce iudex ad fores adsistit, in prom ptu funt præmia fua cuica pro meritis actæ uitæ. Interim fanctorum patrum exemplis fulciteanimos uestros: si uobis solis ista contigissent, erat fortasse quod admiraremini. Graz piora passi sunt prophetæ, qui promebant impijs oracula dei. Vt tum non ferebant impij diuites uaticinia prophetarum, ita nunc non ferunt doctrinam euangelicam, uidelicet ad uersam et pugnanté ipsorum studijs. Nemo tamen illorum sortem deplorat, nemo iudicat infelices, quod carceres & copedes perpelli lint, quod uarijs cruciatibus enecti: sed felices ducimus, deog: charos, quod ob iustitiam occisi sint. Audistis nobile patietiæ exemplum Iob.Quantum malorum ille pertulit, impetête fatana: Spectaftis certamen, led spectattis & uincente prælidio domini, cuius bonitate pro lingulis malitia latanæ ereptis recepit du pla. No destituerat dominus athletam suum, sed obiectis tot malis, testatam ac spectatam esse uoluitillius patientiam; sed misericors dominus, ac natura propensus ad clementiam, XX 3 Tom.7

Œ

世

Z.

O O

r.B

Ė

۲

Nolite ingem!

aute fratres

alienam maliciam nobis uertit in cumulum lucrumch felicitatis. Sit animus ueffer purus ac simplex, & animo respodeat oratio. Nemo fucatis uerbis imponat proximo, sed in priv mis fratres mei nolite iurare, ne paulatim assuescatis peierare. Inter Iudzos & Ethnicos fidei causa interponitur iusiurandū. Inter Christianos, qui nec distidere debent cuiquam, nece uelle fallere, superuacaneum est iusiurandum. Affinis est autem peierandi periculo, quisquis assuescit iurare. Neg solum religiosum uobis iurare per deum in negocijs human nis & leuiculis, uerum etiam ab omni genere iuriliuradi teperate, ut nece per coelum, nece per terram iuretis, aut aliud quodcüq, quod uulgo sancium ac religiosum habetur. Quil quis audebit mentiri iniuratus, ide & iuratus audebit si libeat. Porrò qui bonus est fidet etiam iniurato, qui malus, diffidet etiam iurato. Inter uos autem euangelica simplicitate præditos, nec diffidentiæ locus eft, nec fallendi studio. Sed sermo uester simplex, non mie nus habeatur uerax ac firmus, quam quodcung, quamlibet fanclum Iudæorum, aut pas ganorum iuliurandum. Quoties confirmatis aliquid, ex animo confirmate, & re præltate quod dicitis. Quoties negatis aliquid, ex animo negate, nec aliud fit in pectore, quam for nat in ore, ne lit in uobis limulatio, quum litis ueritatis discipuli. Quod si quis afflictus est inter uos, ne confugiat ad huius mundi remedia, ad anulos, ad incatamenta, ad balnéa, rex liquaci lenimenta mœroris, sed ad preces uersus erigat animum in deum cum summa fix ducia. & experietur prælentaneum mæstitiæleuamen. Rursum si quis estæquo animo in rebus prosperis, ne semet efferat insolenter aut inepte gestiat , sed sanctis hymnis celebret autoris dei benignitatem. Iam si quem affligit aduersa ualetudo, ne confugiat ad magica Triftatur remedia, ne uim immensam pecuniz consumat in medicos, quorum curatio frequenter ante aliquis est eiusmodi, ut præstetæquo animo è uita decedere, sed accersatad se seniores Christianæ nestrum congregationis. Hi susis pro ægroto precibus ad deum, ungant eum oleo, non adhibitis precaminibus magicis, quemadmodum ethnici folent, fed inuocato nomine domini no ftri lefu Chrifti, quo nullum eft incantamenti genus efficacius. Adlit autem precibus fidu cia, & audiet deus seruabités laborantem. Necs folum restituetur ei sanitas corporis, siqui dem expediat ægroto:uerum li forte fuerit peccatis obnoxius, ut plertig morbi corporis ex animi malis oriuntur, remittentur ei ad senior preces, si modo fides comendet et hos qui precantur, & illum pro quo deprecantur. Et quoniam uita humana non constat sine leuibus & quotidianis offenlis, conueniet uti quotidiano remedio, ut uos uicillim mutuis precibus subleuetis suum quisco delictum agnoscentes. Ita demum ualebit remedium, si morbum agnofcas, & opem implores. Superfititofi putant occultam ineffe uim incantae mentis & precaminibus fuis, fed re uera plurimữ ualet hominis iusti deprecatio, quæper fidem nihil non impetrat à deo. Hac lege nobilcum pactus est Christus, ut quicquid ipsius nomine petierimus cum fiducia, impetremus, nisi tale sit, ut expediat non impetrari. Quz ritis huius rei documentum : Helias homo purus erat, mortalis erat, quemadmodum & nos, & tamen ad huius preces non pluit super terram annos tres, & menses sex. Rursus orauit, ut plueret, & mox cœlum uelut auditis precibus dedit pluuiam, terracis produxit fructum luum. Si precibus unius pij uiri cœlum obtemperat, uelut incantatū, mirum eft. fi deus ad ignofcendum facillimus placatur precibus multorum: Iam illud perpendite fra tres, li pium est, li Christiane charitatis est, comunibus precibus subleuare morbu corpo ris alieni, quanto magis par est, ut animi morbo laborantibus subueniamus: Nece enim magnum est hoc impetrare precibus, ut huic aut illi mors aliquanto serius accidat, omni no tamen aliquando uentura, fed magnum est uitasse mortem animi. Itags si quis extiterit inter uos, qui aberrat ab euãgelica ueritate, fiue nimiũ adhuc adhærens legi Mofaice, fiue paganilmi à maioribus traditi pertinax cultor, ne quis hüc exiltimet couicijs exagitandu. sed huc potius oportet omnibus studijs adniti, ut coversus resipiscat ab errore suo. Quib quis enim hoc fecerit, magno facrificio demerebitur deum, qui non optat mortem peccae toris, sed magis ut conuertatur & uiuat. Rem enim magnam præstat, qui seruat animam à morte, fratrem liberans à peccatis, per quæ morti tenebatur obnoxius. Nec interim is cae

rebit suo præmio, siquidem Christus uicissim huic peccata condonabit etiam quamsibet multa, qui fratrem ab exitio reuocarit.

### R.D.D. MATTHAEO CARDINALI SEDVNENSI, COM. Valesh, Des. Erasmus Roterodamus. s. d.



Vper Iacobum dedimus & Latine loquentem, & explanatius, nūc Ioannem damus, ut & nos paulatim carpamus operis parteis, nec tuam cellitudine ne gocijs imperialibus occupatislimam obruamus, si quod tamen datur tempus uacuum hisce nostris lucubrationibus cognoscendis. Bene uale uir eximie.

Louanii VIII. Id. Ianuarias.

#### IN EPIST. IOANNIS PRIMAM ARGVMENTVM. per Des. Erasmum Roterodamum.



ANC Epistolam esse Ioannis apostoli, qui scripsit euangelium, uel ipse ser monis character arguit. Multus est in mentione lucis ac tenebraru, uitæ ac mortis, odíj & charitatis, in iteradis uerbis, uelut exceptis ex sermone pro ximo. Quod genus est illud (ut exemplo quod dicimus fiat dilucidius) Nov lite diligere mundum, nege ea quæ in mundo sunt. Si quis diligit mundum,

non est charitas patris in eo , quoniam omne quod in mundo est, &c. Ac mox. Non est ex patre, sed ex mundo est: & mundus transit. Quoties hic iteratur mundus: Postremo est in toto huius sermone quiddam minus astrictū, ac fusius & in sermone reliquorū apo stolorum. Est aut dilucidior epistola quam ut egeat argumento, quemadmodum & duze fequentes, quæ Ioanni cuidam presbytero non apostolo tribuuntur.

## IN EPISTOLAM IOANNIS PRIMAM

PARAPHRASIS PER DES. ERASMVM ROT.



EQVE de rebus mediocribus, neg de leuibus aut incôpertis uobis 🛮 scribimus fratres charissimi, sed de re noua : uerữ ita noua nobis,ut apud deũ fuerit ab æterno. Is est sermo dei, Iesus Christus ide deus & homo: qui cum nunqua non fuerit dei filius, nuper uoluit esse uir ginis filius:& qui iuxta diuinam naturam erat humanis oculis inui/ fibilis, dignatus est humanum corpus assumere: dignatus est inter homines uersari familiariter, ut nos ab ignorantiæ nostræ tenebris subueheret ad lucem euangelicæ cognitionis, & quem coram ocu

lis corporeis cospeximus, inciperemus & mentis oculis intueri. Postulabat quidem hu mani cordis increduktas, ut craffis experimentis fides aftrueretur ueritati: fed tamen il/ lorum pietas iplius uoce prælata elt, qui cum nec oculis uldissent Christum, nec manie bus contrectassent, tamen certissima persuasione crediderunt eum esse dei filium, & uni cum humanæ salutis autorem . Nostrum est igitur quod sensibus corporis compertissi/ mum habemus narrare ijs, quibus uidere non contigit: & tamen expedit credere, quod nulli sit speranda uita, nece falus æterna, nisi qui credat euangelicæ doctrinæ, cuius nos & testes sumus & præcones. Non est humanus sermo, neces leuis momenti, sed diuinus De nerbo est & coelestis, uitam æternam coferens ijs, qui præbuerint aures morigeras, ac liberans uite à morte peccatorum, à quacun preligione, à quocun puit a genere le le huc couerterint. De hoc quod referimus, optima fide referimus, nimirii quod assidui sectatores nostris vidimus & auribus audiuimus, oculis nostris uidimus, nec uidimus tamen procul, aut in trasitu, sed perspezimus coram ad plenti perspeximus. Ad facienda fidem hi duo sensus principes sunt, atos si id quocs partielt, non solum audiuimus docente, precantem, imperantem uentis ac dæmo nibus, patrem non semel attestante filio, non solum uidimus ædentem miracula, morien tem ac refurgentë:uerumetiā hifce manibus cõtrectauimus. Siquidem rediuiuus à mor se, quo plenam faceret fidem fe non esfe spectrum inane, sed eundem hominem uiuum, quem prius uideramus mortuũ, præbuit le nostris manibus contrectandum, & admotis digitis nostris, ostendit uulnerti cicatrices. Mortuti erat mortalium genus, nimirti uitijs ac peccatis obnoxium: ille pro nostris sceleribus dependit morte, utillius beneficio iam winamus innocentiæ. Diffidebamus & nos, cū mortuū, cum sepultū cerneremus, sed ille reuiuiscens

Etuita mani/ reuiviscens spem certam uitæ nobis attulit. Nulla erat mortalibus æternæ uitæ spes, nist

festata est ille se nostris oculis ingessisset, nisi certissimis experimetis omnem dubitationem nobis ademisser. Homo poenas luit pro nostris peccatis, sed idem deus largitur immortalitas tem ipsi fidentibus. Semper ille uiuebat apud patrem, semper hæc uita nobis erat per fix lium decreta, sed nondum erat hoc consilium orbi proditum, licet ex prophetarum oraș culis id ueluti per somnium expectabat natio Iudæorū, sed sola. Interim regnabat mors, uita latebat. Alii spem suam fixerant in Mose, alii in mundana sapientia, sed salus ac uita omnium gentium erat Ielus Christus, sermo dei patris, magister innocentiæ & immor/ talitatis largitor. Neg enim uiuit, nisi qui pie uiuit, neg uero morte effugit, nisi qui con sequitur immortalitatem. Is sese tandem per seipsum patefecit orbi, omnibus sensibus humanis semet exhibens, atque ita insinuans sese in animos hominum. Nos autem ideo boluit esse spectatores ac teltes omnium, quæ gessit in terris, ut nostro præconio cum fide diuulgarentur per univerlum orbem terrarum: ut quemadmodum nos per lesum su mus asseguuti uitam ac salutem, si modo perseuerauerimus in doctrina euangelica, ita & uos nobifcum ueniatis in focietatem & confortium huius falutis, fi quod ab ipfo non audiltis nequidiltis, nostra prædicatione discitis, nostro testimonio creditis. Non su mus neque uani testes, negs ultronei. Mandauit ille, ut fidi testes essemus,& testificamur apud omnes magno capitis nostri discrimine, nec aliud, quam quod omnibus corporis fensibus habemus compertissimum. Nos felices, quibus aures & oculi fidem fecerunt, sed uos nihilo minus felices si testibus illius fidem habueritis. Nostra fides conglutina uit nos Christo, reddiditc's filios dei ac membra Christi: uestra quoque fides inseretuos eidem corpori<sub>j</sub>ut nobis focietate fidei coniuncti, confrituatis unum corpus. Itags fiet<sub>s</sub>ut non folum unanimes fimus inter nos, uelut unius corporis membra, uerumetia pacem ac fœdus habeamus cum Ielu Chrilto,& per hunc cum patre illius deo, à quo prius dil sidebamus: ut quemadmodum filio cum patre summus est cosensus, & omnium rerum communio, ita & nos per confenium euangelicæ professionis coagmentemur in unum Vi gaudiu ne corpus Christi, participes futuri bonorum omnium capitis nostri. Scio uos gaudere de strum sit ples tam felici contubernio, sed hæc scripto refrico uobis, quo plenius etiagaudeatis, si non num sibi quiste tantum de sua salute gratuletur, sed omniñ felicitas singulos afficiat uoluptar te. Facit enim hoc Christiana charitas, ut quisco de bonis alienis no secus gaudeat, ac de suis. Quo pluribus erit comunis hac felicitas, hoc erit uberius singuloru gaudiu. Inter nos non costabit unanimitas, nisi adsit glutinu mutuæ charitatis. Cum deo pacem habe re non possumus, nisi capiti nostro lesu Christo respondeamus: quicquid habet ille, par tri fert acceptum, nos quicquid habemus Christo feramus acceptum oportet. Christus lux est uera à patre lucis omnis proficiscens. Nos esse Christi membra non possumus. nisi lucidi simus:nec luce habere possumus,nisi in illum transformemur,& in illius con fortio iugiter perseueremus. Veritas & innocentia lux est animi, peccata prauzeg cupi. ditates tenebræ sunt : ubi lux est, ibi uita est, ubi tenebræ sunt, ibi mors est. Quid igitur est quod uobis annunciamus, quo plenius gaudeatis; nimirum hoc est, quod ab ipso etiam audiuimus, & auditum uobis comunicamus: quod deus, quia totus ac fua natura bonus est, totus sapies, totus purus, totus etia lux est, & uita, neg quicqua est in illo tene brarum. In nobis non itidem est, sed ex nobis ipsis multum habemus caliginis: siquid habemus lucis, hoc totum illi debemus cuius gratuita benignitate liberati fumus à prie stinis peccatis, liberati ab ignorantiæ prioris tenebris, per euangelicam doctrinam didi cimus pie uiuere ad Christi capitis exemplum. Si quis gloriatur, se per baptismum insi tum elle corpori Christi, & per hoc societatem habere cum deo patre: cum interim uer. setur adhuc in erroribus ac uitis uitæ pristinæ, plane mentitur. Etenim cum (ut dixi) deus ablitab omni confortio tenebrarum, qui potest cum hoc ullum habere commercie um, qui totus adhuc uersetur in errore, uitis es pristinis? Errat enim tota uía, qui se putat innocentiam assequi posse, nisi per Christum: errat rursus, qui satis esse putat baptismo lotum elle, nisi per innocentiam uitæ professioni suæ respondeat: errat qui hoc sentit, mentitur qui dicit. Christus autem ueritas est, cui nihil commune cum mendacibus. Pri mus ad lucem gradus elt, agnoscere suas tenebras, primus ad innocentiam professus, agnoscere sua peccata. Vultis igitur audire, quo argumento cognoscere possimus nobis elle uerum

He uerum cum deo confortium nimirum hoc, si quemadmodum ille suxest, omnis ca liginis expers, ita nos ad exemplum illius ab omnium errorum, ac uitiorum tenebris ab Rinebimus, ad lucem euangelicam uitam omnem attemperantes: & si quemadmodif fi lius fummam habet cocordiam cum patre, ita & nos innocenter uiuentes unanimes si mus inter nos. Non imputabit nobis pater ueteris uitæ comilfa, quæ semel abolita sunt uniuerla preciolo sanguine filijipsius Iesu Christi, si modo nos in reliquitab omni pece cato temperemus, quod quide in nobis est. Omnes sordes abluit sanguis Christi, & ab omnibus abluit: sed no abluit, nisi agnoscentes sua mala. Quod si negauerimus nos ob/ noxios esfe peccato, nosipsos fallimus, in errore uersamur, in tenebris agimus: & Chrie Aus qui lux est, qui ueritas est, in nobis non est. Etenim si uere in nobis esset, discuteret hanc arrogantis ignorantiæ caliginem . Quod si post acceptum baptismt continget, in aliquam culpam ex infirmitate humana relabi, lucem di nostra ceu nebula quæpiam obi scurarit: cauendum est, ne nos arrogantia longius ac longius semotos à luce reducat ad pristinas tenebras. Sed adnitendum, ut per modestiam admoueamur luci, caliginem o/ mnem dispulsuræ. Si quid obiter deliquerit frater in fratrem, alter alteri condonet offen sam, ut deus uicissim condonet illis, que in ipsum admittuntur. Siquidem hac lege deus sicofiteamur pollicitus est nobis se remissurum, quicquid in illum deliquimus, si fraterni delicti gra/ peccata nost. tiam faciamus,ad extremum ulq; quadrantē debitum exigēs ab eo, qui domini clemen/ tiam expertus, se parum clementem præbuerat in conseruñ, uidelicet eum indignum iu dicans diuina milericordia, cum is femel gratis universa comissa condonarit, qui levem offensam codonare recuset ei, in que ipse quotidie uel peccet, uel peccare possit. Facile ignoscet delinquenti, qui repetet qu'am multis modis ipse delinquat & in deum, & in proximum. Atquit difficillimum est homini præstare, ne quid peccet, ita facillimum est mederi delictis huiulmodi mutua condonatione. Ignosce tu proximo, & proximus ui/ cissim ignoscet tibi,& utriquelut ex pacto ignoscet deus.De his loquor erratis, quæ & inter bonos incidunt, sed homines tamen, quæch lucem enangelicæ ueritatis offuscant magis, quàm extinguunt. Nam deus auertat, ut homicidium, aut adulterium, aut sacrile gium incidat in uitam eorum, qui lemel cooptati lunt inter filios dei. Nihil autem magis inuitat dei milericordiam,& mitigat iram, quam li quis apud deum agnolcat peccatum fuum. Si ferox etiam homo condonat agnoscenti delictum, quato magis id faciet deus, quouis homine clementior: Natura propensus est ad misericordiam, & hac conditione nobis pollicitus est uenia: Remittite, & remittetur uobis. Si non ignosceret, quia bonus est:ignosceret, quia iustus est, ac bonæ sidei. Tu modo præsta conditionem præscriptā, Fidelis est & ille non obliuiscetur pacti. Si nos exanimo condonauerimus proximo, qui nos offens instrus dit, deus uicilsim nobis condonabit, non folum unam aut alteram noxiã fed omnia pec/ cata:modo pro uiribus adnitamur, ut aliquando simus immunes ab omnibus uitijs. Id si nos ad plenum non poterimus affequi ob humani corporis fragilitatem, iple tamen de fua benignitate supplebit, quod deest nostris uiribus, ac repurgabit nos ab omnibus co/ míssis nostris, qui fortassis ob hocipsum patitur in nobis residere nonnulla uestigia pri stinæuitæ, ut agnoscamus imbecillitatë nostram. Siquidem plus illi placet peccator sibidisplicens, quam iustus sibi placens. Vult ille salutem hominum suæ misericordiæ ferri acceptam, non meritis nostris. Iamq; testatus est neminem esse mortalium in terris, qui non alicubi labatur. Quod si nos negauerimus in nobis esse peccatu, deum mendacem facimus, qui mentiri non potest, ei g contradicimus, cui quisquis contradicit, mentiatur CAPVT oportet.

۵t

οŒ

**5.**-

AE C scribo filioli mei, no ut paratæ clementiæ siducia peccetur licentius, sed ne quis omnino peccet, quantu in nobis est. Postea quam Christus sez mel nobis omnia commissa condonauit, huc oportet omnibus studijs eniziti, ut innocentiam servenicis silibara. mei nodis outina commus illibatam. Et tamen urors eucucio, and tisut innocentiam servemus illibatam. Et tamen urors eucucio, and mur in aliquod peccatum, non est quod desperemus de uenia. Deum haz mur in aliquod peccatum, non est quod desperemus de uenia. Deum haz mur in aliquod peccatum, non est quod desperemus de uenia. Deum haz mur in aliquod peccatum, non est quod desperemus de uenia.

bemus exorabilem, & apud hūc habemus patronum amantem ac fidum, qui nihil non impetrat à patre filius, ac nobis exanimo beneuult, qui semetipsum impendit seruanz dis nobis, modo nobis ipli penitus atqs ex imis præcordijs displicuerimus, & rursus ad meliora nitamur. Solus ille no habet qd ipli codonetur, & interpellat pro peccatis mem prorms

brorum suorum, ac patrem offensum nobis reconciliat, propitium e reddit: nees nobis

Et boc scimus quia cognoui

folum, qui iam illius doctrinam fumus amplexi, sed universo mortalium generia simo, do pectore syncero sele peccatores esse fateantur, & innocentis uitæ propositum suscie piant, susceptum urgeant, ac mordicus retineant. Non enim ideo nos liberat baptismus ab observatione Mosaicælegis, ut in posterű impune peccemus, sed ut tenacius adhæ reamus euangelicæ charitati, quæ plus impetrat à uolentibus, qu'àm extorquet tot Moli leges ab inuitis. Multa compendio præcepit, qui præcepit charitatem erga proximos, qualem ipse prestitit nobis. Non adigit ad se redamandum, sed inuitat, sed prouocat, sed inflamat. Quilquis uere deum nouit, non potest illum no uehementer amare. Nee enim quilquis deum ore profitetur, deum nouit: fed qui charitatis euagelicæ flamma fuccene fus, uolens ac lubens præftat, quod ille prior præftitit, ut & inimicis benefaciamus, ut pro salute proximi, non dubitemus uitæ subire discrimen, is se declarat nosse dess. Quod li quis iactet le nolle deum ob hoc, quod catechumenus didicerit mysteria ficheis quod baptizatus illius nomen professus sit, nec interim imitatur illius charitatem;is mendax est, nec adhuc deum plene didicit, qui no cognoscitur, nisi fidem imbuat charitas. Quis quis autem mentitur, in hoc non inhabitat Christus, qui est ipsa ueritas: & quisquis huc non habet in se manentem, non est uiuum membrum corporis eius. Fides abseg charitate reselt inanis ac mortua. Porrò charitas ociosa non est, nihil omutit eorum, quæ nos uit esse grata ei, quem amat. Christus negauit se agniturum discipulum, qui sublata cniv Qui dit ser ce se no sequeretur, perfectæ charitatis uestigis ingredientem. Huius igitur sermonem nat nerbum qui servat, is ipsa re declarat se tenere perfecta, vere evangelicam charitatem. Hoc exe perimento cognoscemus quod in illius corpore sumus, quod illius spiritum hausimus.

Quid tu te iactas, ut Christi membrum, quod per baptismu receptus es in gregem Chri

stianorum: Non est ociosa, non est delicata professio. Non professio facit uerum Chrix sti membrum, sed imitatio. Qui profitetur ore se renatum in Christo, debet illius uestiv gis ingredi. Non uixit ille libi, non libi mortuus est: totum se nobis impendit, in omnes beneficus fuit, nulli regelsit conuitium, led in cruce fixus, pro ijs qui probra congeren bant in iplum, patrem deprecatus est. Hæc est euangelica perfectach charitas, quam fae Chariffimi no clis oportet æmulari, qui se profitentur Christi discipulos. Charissimi non est nou fi hoc mandatum no præceptum de charitate, quod scribo uobis, sed iam olim hoc prodidit & lex Mosaica, num seribo uel perhanc potius Christus, qui suum præceptum renouauit in euangelio, & sic renox uauit, ut illud peculiariter suum faceret. Hoc, inquiens, est præceptum meum, ut diliga, tis inuice sicut dilexi uos. Neg nou est igitur neg me pracepto, quod nunc trado uo. bis, neg uobis hactenus inauditi: sed hoc ipsum est, quod uobis in ipso statim initio tra didimus ex autoritate Christi. Sed idem rursus nouum est, quod nunc scribo nobis. Ve tus erat, sed antiquatum moribus hominum. Iudzi memoriter tenebann Diliges domie num deum tuum, diliges proximum tuum, sed suo quisto compendio seruiebant. Chris stus hoc nobis renouauit, plus etiam nos diligens quam seipsum, & diligens non proxie mos, sed hostes, sed auersos ac malo dignos. Id tametsi scio uobis quondam auditum, tae men crebra iteratione subinde renouandu, ut altius insideat animo, quod est euangelice professionis caput. Verű erat præceptű hoc in Christo, qui quod docuit præstitit. Sed ueru non erat in uobis, donec laborabatis odio proximi, donec conuitiu conuitio, iniu riam iniuria pensabatis. Nunc & in uobis ueru est, postea of exorta uera lux euangelicae doctrinæ dispulit tenebras uitæ prioris, docuito, non esse deo gratu, nisiqui bonos ama ret ob Christum, & malos diligeret in hoc, ut converterentur ad Christu. Hanc doctrie nam qui sequutur in luce ambulant, nec offendut in tenebris malaru cupiditatu. Odium proximi caliginem offunditanimo. Proinde qui sic lotus estac professus Christinan desierit odisse fratrem suum, is falso se credit in luce uersari, cum adhuc sit in tenebris. Nece enim huic deus remittit peccata, qui non remittit fratri suo. Nece enim satis estre liquisse furtu, adulteriu, & homicidiu in baptismo, nisi simulex animo revellatur in ni limultas, & in odij locum succedat charitas. Qui perseuerat in amore proximi, is manet in luce, qui est Christus lesus, nec impingit uelut in tenebris ambulans : nam adeo nemi nem lædituera charitas, ut omnia sufferat, omnia uertat in bonum. Rursus qui odit fra trem, etiamli deliit immolare limulachris, etiamli delijtesse fœnerator, aut sacrilegus

tamen adhuc in tenebriselt, & oblervies cæcæ cupiditati, in tenebris ambulat, neg cer/ mit reclam piam ad falutem, quanqua illi præluceat evangelium. In causa est, odi frater mi caligo excacauit oculos eius. Vbi regnat odium, ibi cacum est iudicium. Ego uos o mines materna charitate profequor, & ob id scribo, partim gratulas felicitati uestra, par scribo nobis tim adhortans, ut ad meliora proficiatis. Omnibus uobis gratulor, ut charifsimis filijs, filioli quos persemen euangelicæ doctrinæ regenui Christo, quia uobis condonata sunt pece cata uitæ superioris, & gratis condonata sunt, non ob aliud nisi quod professi estis no/ men domini lesu Christiaut memineritis huius exemplo gratis item codonare suo quis que proximo. Scribo uobis, quos no tam ætatis progressus, & morum grauitas, & erga iuniores pia folicitudo patrum uocabulo dignos reddit, gratulans uobis quod nõ folum uulgari prudentia præditi fitis, qua fenes ob ulum rerum fere commendantur, & imperi tis iuuenibus rectius confulunt: sed quod cognouistis Iesum Christum salutis autorē, qui non solum longæuus est, uerumetiam semper fuit apud patrem. Aeternum nouistis lon gæui, & quo plenius hunc nostis, hoc diligentius eum prædicatis ætati rudiori. Multa uetera meminerunt ac tenent senes, uos eum tenetis, qui fuit ante tempus omne. Scribo uobis adolelcentes, qui uigore fidei superastis satanam improbum, & importunti. Vulz gus iuuenum hoc uidetur felix, quod robore corporis nemini facile cedant. Vos felicio res, qui robore mêtis, nec uoluptată illecebris, nec ullis mūdi terroribus potueritis lupe rari. Alior un un tus emicat in bello uestra un tus clarius emicuit aduerius insultus dæmo/ num, carnis & mundi. Scribo uobis pueri, qui tametli per ætatem nondum sapitis peri/ tia rerum mundanarum, tamen hoc iam nunc estis assequuti, quod uobis æternam con/ ciliet felicitate. În alijs infantibus primu mentis specimen est, si patre agnoscant, uos no uiltis patrē cœleltem, per quē eltis cœlo renati. Tueatur quilg; quod habet,& proficiat in eo quod habet. Ob hãc caulam & gratulor lingulis & comonefacio lingulos ordines ac status, ut agnoscentes felicitate uestra, agatis gratias autori deo, & memores quo permenire oporteat, semper enitamini ad perfectiora. Repeta igitur ne queat elabi. Scripsi mobis patres, quia nostis eum qui nec initif habet, nec fine, ne quid uos comoueat huius uitæ desideriñ ad æterna properantes uita. Scripsi uobis adolescentes, quod mollitiem ztatis animi robore superastis, quodos costanti pectore sermone eu angelicu seruastis, & opitulante Christo superastis diabolum peruicace humani generis hoste. Perseuerate in ticloria, pergite contemnere, quod hactenus cotempliltis, magis ac magis amate, quod àmare cœpistis. Solicitat mundus falsis bonorti fluxorum simulachris, territat inani fal. Nolite diliger **L**ack specie maloru. Vos ea terreant quæ uere mala sunt, nec unqua finem accipiunt. Ea re mundum capiant, quæ uere bona lunt, & finem nelciunt.Lucem euangelica lequentes amate cœ 🦇 lestia, quæ pollicetur cœlestis ille pater, cui per Christű estis renati. Fugite tenebras ma larum cupiditatū, per quas mundus hic inelcat fucatis bonis . Fieri no potelt ut utrung fimul ametís,utric; fimul feruiatis. Nihil couenit deo cü mundo, nihil luci cum tenebris: quisquis amat mundu, excidit à charitate dei patris. Non huc mundum dico, cuius opi **lex est deus, in quo uelimus nolimus uiuimus. Improbas cupiditates rerū inaniū, in qui** bus hominữuulgus constituit felicitatē, uerorū bonorū oblitus, mundum appello. Non Hos locus quamlibet semotus, no uos cultus, non cibus, no uos titulus eximità mundo, sed animus purus ab his, quas dixi, cupiditatibus. Quid att habet hic mudus, quod non sit exitiabile: Tria funt quibus potissimu imponit stultis & incautis, uoluptas carnis, iri tamenta oculoru, & fastus strepitus quitæ. Obijcit enim præstigias quasdam inaniu uo Auptatum, quibus ad tempus corporis sensus demulceat, ut interim animus à cœlestium bonorti studio auocetur. Nam huiusmodi bonorti cupiditates suggerit spiritus ille cœle Ris, quem deus pater impartit filis suis uere per Christürenatis. Habet & satanas suum spiritum, per quem suggerit perniciosum amorem rerum nece uerarum nece perennium ijs, qui sele huic mundo deuouerunt. Suggerit Veneris mala gaudia, quæ stulta fæda ф prurigine membra corporis titillent. Suggerit eduliorum ac potus cupedias, quæ gulæ palatock blandiantur. Suggerit och fomnick dulcedinem, quo magis fitu torpefcat ani/ mus. Suggerit lasciuas cantiones & impudicas fabulas, quibus aures deliniat. Suggerit formarii illecebras, & uaria spectaculorum genera quibus oculos oblectet. Suggerit ho morum pompas, ac divitiarum strepitus, ambitionis iritamenta. Denice nulla no parte

mentes hominum à ueris æternisch bonis auocat ad inania bonorum simulachra. Hos rum cupiditate qui capitur, sciat se non incitari spiritu patris cœlestis, sed spiritu mundi. Mundus, ut constat elementis temporarijs, ita nihil præbet nisi mox perituru. Deus ut Et mundus est æternus, ita largitur æterna præmia. Ergo qui pendet à mundi præsidijs, euanidam trasit co co quandam ac mox auferendam felicitatem sechatur, quam frequenter & hic aufert casus enpiscentia præter opinionem exortus, aut senium eripit. Certe mors, nulli no uentura, tolkit totum eius illud falsorum gaudiorum somnium. Subducta materia, perit uoluptas & succedunt do lores. Sublato homine pereunt omnia, & fuccedit cruciatus æternus. Cæterű qui patri obtemperat uocanti ad amorem uite cœlestis, huius felicitas nullum est habitura finem. Nescit enim finem, qui illam largitur. Innoxiis huius mundi comodis utendum pro tem pore, sed parce, sed moderate, ad necessitate natura, non ad uoluptatem libidinis. Car terum fummű animi fludium ad res æternas uertendum eft, ad quod etiá oportet referri cæterarum rerű ulum. Nondum apparet piorű felicitas, sed ea patesiet in aduentu domi rilioli nonisi ni nostri lesu Christi. Videntur interim hic suauiter agere impii, sed imminet illis æter ma hora est na calamitas, idos breui. Videtur enim adelse tempus illud extremu, quo mutatis rerum uicibus, cum Christo regnabunt hi, qui nuc ob Christum affliguntur, ac ad nihilum redi gentur, qui nunc Christo rebellant. Audistis uentur un antichristum, qui omnibus haius mundi præfidns ac præftigns armatus, belligeretur adverfus Chriftum, moxés antichri sto reuicto liberabitur omnibus malis corpus Christi , & onerabuntur omnibus malis membra diaboli. Huius igitur antichristi aduentus, de quo uobis prædictum est ab apox stolis, haud longe uidetur abesse. Intantifenim inualuit hie mundus aduersus doctrinam euangelicam, ut iam nunc complures elle coeperint, qui uo cabulum antichristi merean tur, quorum & uita & doctrina, & studiu omne Christo aduersetur. Quid enim aliud hi quam antichristi illius anteambulones u**identur,** & uenturæ tempestatis extrema prælu dia: Minus enim lædunt Chrifti populū;qui prorfus à Chrifto funtalieni, quam hi, qui semel in illius castris uersati, mox transfugæsacti, Christi præsidijs & armis Christum oppugnant. Simulant enim etiam ea, quæ in Christianis deolarant Christi wirtutem, sam ctimoniam, doctrinam, autoritatem, miracula. Atog hi quidem exierunt è nobis, uerum nihil est quod uos magnopere perturbent: uersabantur inter nos, sed nostri non erant. Hostes erant Christi, etiam cum in illius castris agebant. Quod si uere nostraru fuissent partium, perpetuo perfeuerallent apud nos. Título cultud: Christum profitebantur, cae terum animo mundum adamabant. Et ideireo cum uentum est ad tempestates perseav tionum, cum ad incendium afflictionum, prodidere femet quales antea fuillent. Nunc a nobis femoti subleuant nos, ueluti corpus gravatum malis humoribus, ac minus lædent hostes aperti, qu'am fucati socij. Sic uisum est Christo, quo palam fiat non omnes pertir nere ad Christicorpus, qui loti sunt in illius nomine, qui nomine illum profitentur, qui facramentis ecclefiæ communicam. Verus ac constans mundi cotemptus arquit Chri stianum. Animus aduersus omnes illecebras, aduersus omnes iniurias infractus & inuiv clus arguit Christianu. Qui ad occasione descrictà doctrina Christi, simulabat Christi anum, non erat. Expedit autem hos palam à nobis seiungi, ne specie boni magis etiam noceat incautis. Etiam si uobis ignoti non erant, & antequam se palam subducerent. Siz sed nos un/ quide uncho Christi, unde & uobis est nomen, afflatus spiritus Christi satis indicatuo/ dionem ha bis, qui fint uere Christiani, qui secus. Etenim qui spiritualis est, omnia dijudicat. Non beis erant ignotissed tolerabantur si forte resipiscerent. Quod dico uerum est, neg hæc scriv bo uobis, quafi uos latuerit ueritas, qui doctorem habetis Chrifti fpiritum, qui non pati/ tur uos quicquam ignorare: fed in memoriam reuoco, quod fcitis, quo fixius adhærta/ tisueritati, nece perturbemini successu malorum. Pauciores estis, sed saniores, sed pur gatiores, sed tranquilliores. Nihil decessit corpori, si resecta est uomica, si pus extillauit. Scitis quod Christus est ueritas, ab hoc dissidet omne mendacij genus. Quisquis fuca/ tus est, cum hoc nihil habet commercij, quantumuis illum ore profiteatur. Multa sunt mendacioru formæ. Quilquis quocuq modo mendax elt, Christu negat qui uericas est,

nullius mendacij mixturā recipies. Quisquis aduersat ueritati, Christo aduersatur: quis quis aduerlatur Christo, antichristus est. Nullum aut sceleratius mendacij genus est. 🗸 negare lelum elle Christum, atœ id faciüt multi pseudoprophetæ ludæórü, qui negant

flum fuisse, quem Moses & prophetarum oracula iam olim mundo pollicita sunt uindie cem ac salutis autorem, & alium nescio quem antichristum pro Christo promittut. Nimi rum quisquis est huiusmodi, palam est antichristus. Rursus sunt qui licet ore profiteatur. Ielum esse Christum, tamen sic uiuūt, quasi uana sit eius doctrina, quasi uana sint præmia quæ promisit. Ille docuit beatos esse pauperes spiritu, quod eos maneat regnu colorum. Étalius huc toto incumbés studio, ut dilatet latifundia, ut extruat magnificas ædes, utau geat reditus, ut expleat arcas nummis per fas nesas que sitis, ut sacrico que se con opprimat, ut tyranidem exerceat, an no reclamat Christo, cuius doctrinam, quod in ipso est mendacem facit: Docet ille beatos esse qui esuriot & sitiunt iustita, & alius in luxu, in gulæ uentrisch uoluptatibus felicitatem pones, nonne Christo refragatur. Docet ille bea tos else mites, quod hi polselluri lunt rerram illam cœlestem, unde rursus depelli non por terunt. Et alius ita se denica felicem iudicat, si pauperibus oppressis suam stabiliat opulen tiam. Docet beatos esse qui lugent in hoc mundo, quod his debeatur æterna resocillatio, Et alius per omnia sectans huius vitæ delitias, nónne Christo refragatur : Docet ille bea/ tos, qui misericordes sunt in proximos. Et hic sibi placet, quod malis ultro affligit melio rem se. Docet ille beatos, qui conuitifs & afflictionibus uexentur ob iustitiam euangelis cam. Et hic omni fucorum ac technarum genere studet placere mundo. Agnoscit ille die scipulum, qui sublata in humeros cruce, sequatur ipsum. Et alius nihilominus sibi Chris stianus uidetur, si omnem effugerit molestiam. Dicit ille suis: In mundo cruciatum habe bitis, in me pacem habebitis, & istis Christus grauis est, mundus suauis. Iubet ille beneme reri etiam de inimico, & alius etia immerêtem afficit iniuria. Nonne qui sic uiuit, Christo refragatur. Non reclamat os, sed reclamat uita. Cii diuersa doceret filius, pater dixit, hiic audite. Iste uero quid dicit: no hunc audite, dura sunt quæ docet, mundu audite. Proinde quemadmodum oblistit filio, ita repugnat & patri, & dum mundanæ factionis est, semo/ uet se à grege eorum, quos Christus selegit ab hoc mundo. Nihil Christo comercif cum hoc mundo, huic qui sese adglutinat, Christo repugnat, & antichristum agit, simul & par trem abnegans & filium. Siquidem patri cum filio individua societas est. Hic mihi reclamabit ludæus:patrem agnosco, filium non agnosco. Atqui quicquid in filium comiseris, Omnis qui ne idem commiseris in patre. Filius nihil nece gessit, nece docuit, nisi autore patre. Qui filio gat filii, nece derogat, derogat patri. Ergo qui se alienarità filis consortio, is nece ad Christi corpus perti patiba. net, quod est ecclesia catholica, nec cum patre deo cosortium habet, cui per omnia conue nitcum filio. Videtis quanto cum periculo se stulti diuellunt à filio. Vos igitur perseuera te in cuangelica ueritate, quam'à probatis apostolis primum accepistis. Ne uos abducat pseudapostolorum mendax oratio. Si perstiteritis in eo, quod primum tradidimus uobis, permanebitis in confortio dei patris, ac filij eius lefu. Si cui durum uidetur perfeuerare in euangelica professione, propter assiciones impiorum, cogitate præmium. Rem arduam exigit deus, sed ingens est præmium, quod pollicetur. Negs enim pollicetur opes, aut res gnum, aut uo luptatem huius mundi, led uitam eterna. Id paruo emit, qui squis emit etiam nitæ dispendio. Hæc tot uerbis resrico, & inculco uobis, solicitus, ne quos forte seducant præstigijs suis impij, qui a Christo desciuerunt. Quanquam uel citra nostram commonistionem satis, ut arbitror, docet uos ipse spiritus Christi, quem habetis assiduum monitos rem, ac doctorem in cordibus uestris. Is quandiu perseuerat in uobis, non est necesse ut quisquam uos doceat, quid sit cauedum. Is doctor est arcanus, sed longe certissimus. Is se Et sient une mel à uobis haustus, docet uos de omnibus, quemadmodum & filius promisit. Siquidem dio eius doi natura uerax est spiritus, nece mentiri nouit. Proinde perseueretis in eo quod ille uos se cet uos mel docuit. Tenetis reclam doctrina, meministis, nihil superest, niss ut in ea persistatis, usq ad aduentum Christi, quem conijcio non procul abesse. Iterija atop iterum rogo filioli, per sistité in doctrina spiritus, ut cum apparuerit princeps ac sudex ille noster, bonæuite con scientia nobis tribuat fiduciam apud illum, tales coprodeamus, ut nec illum pudeat nos a gnoscere suos discipulos, neg nos pudeat in conspectum illius uenire. Nam quo ore com pellabimus eum præceptorem ac dominum, li nec docenti aufcultauimus, nec præcipien ti paruimus: Quo ore deum appellabimus patre fi tota uita degeneres fuerimus ab illius institutis: Non simplex baptsimus, sed servata institua facit nos filios dei. Quid enim audi turi lunt, qui in nomine lelu elecerunt dæmonia, qui prædixere futura, qui miraculis in

claruerunt

claruerunt: nescio uos. Pro alienis ducit, in quibus non uidet iustitiam euangelica. Quod si uobis persuasum est, deum esse huius iustitiæ autorem, simul & illud scitote, quod quib quis non professione, sed studijs, factis, ac moribus præstat iustitiam euangelicam, ex deo natus est, ad quem sibi bene conscius poterit ea fiducia accedere, qua solent obedientes six In ad patrem propitium. Similes agnoscet, dissimiles non agnoscet.

CAPVT

📺 Bi fyncera charitas eft,ibi fiducia eft, & metus abeft. Videte igitur nobis qui contempto mundo cum suis & illectamentis & terriculametis, perseueramus in euangelica doctrina, qu'am insignem dederit charitatem, ut non solum serui fideles, non folum amici, sed filij dei & nominemur & simus. Sic enim docuit

Christus, ut cœlestem patrem appellemus, si qua re sit nobis opus. Summus est honos ap pellari filios dei Summa felicitas est esse filios dei. Huic quoniam constanti pietate adhar remus,& ab illo agnoscimur, mundus nos no agnoscit, sed ut diuersæ factionis horret& execratur. Nec mirum si non agnoscit filios dei, cum deum ipsum non agnoscat, abnegas illius filium Iefum. Ne quid perturbet animos ueftros chariffimi, quod uos habet defpica Charfsimi biles & abiectos. Apud deum habemus etiam nunc hac eximiam dignitate, quod sumus nune filij dei, & gaudemus in linu, sentientes in nobis spiritu non servitutis, sed filioru, cuius si fumus ducia clamamus, abba, pater. Adest dignitas, sed nondu apparuit dignitas. Adhuc pugne tempus est, nondum uenit dies triumphi. Ille declarabit universis, quata sit dignitas, quan ta felicitas eorum, qui conftanter sese præbuerint filios dei. Nondum eluxit, quodsumus futuri in aduentu Christi, uerum illud certa spe tenemus, simul atg: apparuerit ille reddi/

turus cuigs pro luis factis præmia,nos qui fuimus hic confortes afflictionű,erimus & gau diorum focij, quick fuimus illi similes in mundi contemptu, erimus eidem similes in maier state gloriæ. Vidimus hic illum afflictum, uidimus humilem, tunc uidebimus, sicutiest, & semper fuit, excellum ac sublime, et uidentes ad illius similitudinem transformabimur& ipli,non folum animis,uerumetiā corporibus. Videmus & nunc illum, fedueļuti perne/

bulam oculis fidei. Tunc ineffabili modo uidebimus. Sed quod tunc futuri fumus perfe clesid nunc interim pro nostra uirili meditandum est. Vt illi tunc similes simus ingloria hic puri simus ab omnibus fordibus. V tillum tūc uidere possimus, nunc purgemus ocu

Et omnis qui los, ne cum ille spledidus apparuerit, nobis tamen formidabilis sit magis quam amabilis. babet hanc Nec enion feliciter uidetur, nisia similibus. Proinde quisquis habet hanc fiducia in Chris frem sto, ut tunc consors sit illius gloriæ, interim pijs studijs purificat se a mundanis affectibus, quemadmodu in illo nihil eratinquinamentoru huius mudi, sed totus purus est ac cole

stis. Iraq pro nostris uiribus huc enitendữ est, ne quid in nobis resideat terrene fecis. Nec uero libi quilqua blandiatur, dicens: Mihi fatis est ad innocentiam, si nihil horum admile ro, quæ lex Mosi uetat, quæ de Cæsaris etia legibus puniuntur, quod genus sunt surti, sa crilegium, adulteriü, homicidium: imò prorius omne peccati genus est fugiedum. Quil

quis enim ullo modo peccat, etiam si non peccet aduersus præscripta Mosaica, peccat ta men aduerlus legem euangelicam, Molaica longe sanctiorem. Ato hão ob causam Chri stus semel uenit in mundum, ut uiam ostederet, qua reditus illius nobis fieret salutaris ac

Omnis qui in felix. Venit ut semel tolleret non unum aut alterum peccatum, sed omnia peccata nostra, eo manet non cum ille folus nulli peccato effet obnoxius. Semel nos gratis purgauit ab omni peccato, peccat ut sui similes redderet, quod nec lex ulla, nec mortalis ullus præstare poterat. Per baptil

mum insiti sumus illius sacrosancio corpori. Sed nostru interim est adniti, ne excidamus à capite. Per gratuitam illius clementiam insitifumus, sed excidemus, si in pristina uitia re lapli fuerimus. Quilquis in Christo manet, perseuerat in innocentia, & adeo cauet abom ni peccato, ut indies magis ac magis adolescat in uirtutibus, reddaturd; capiti suolimi/

lior. Quilquis non abstinet à peccatis, quanqua tinctus est, quanquam dedit nome Chri Ito, nondu plene uidit eum, necs nouit eum. Quis enim fi oculis fidei uideret, quata litdi gnitas cooptari in numerti filiorum dei, quanta turpitudo dedi patri diabolo, fustineat à

Filioli nemo tali corpore auelli, à tali descricere patre, & ad tam foedam degenerare tyrannidem, à tannos seducat tis præmis ultro prolabiad tantam calamitatem: Filioli ne quis uos seducat, blandies uo bis de professione Christiani nominis, quasi id satis sit ad felicitatem. Non qui profitetur iustitiam iustus est, sed qui uita ac moribus præstar iustitiä, is iustus est, quemadmode &

Digitized by Google

Ch riftus

Christus se dictis ac factis præbuit exemplüomnis iustitiæ. Huic qui uere ac totus adhæ ret, quoad potest ab omni uitiorii inquinameto temperat, & ipfa morum puritas arguit illum esse filium Dei, qui natura bonus est, & peccatum nescit. Quisquis autem peccat, etiamsi Christi sacramentis est initiatus, tamen e patre diabolo progenitus est, qui prinz veps est & autor omnis peccati. Hunc quisquis imitatur, parente suñ refert, hoc ipso quod peccat, sec filium illius esse declarat. Non admittit deus consortiu cum uitijs, nam in hoc ipíum milit filium in hunc mundữ, ut aboleat opera diaboli, hoc est, omnia quæ pugnant cum euangelica charitate. Ex Adā nascimur omnes obnoxij peccatis, ex deo renascimur per semen Euangelicæ doctrinæ. Huius seminis uis & diu manet in homine, non peccat, nec potelt peccare, videlicet vetante divina charitate, que rapit eum ad studiü benefacien di,& auocat ab omni cupiditate peccandi:eo quod uere sit filius dei, germane referes in dolem atepingeniù patris & capitis fui. Non titulus, non baptilmus, non facrameta difcer In boe meni? nunt filios dei à filijs diaboli, sed uitæ puritas, sed charitas exerens & explicãs sese benefa festi sunt filij clis. Non est ociosa si adsit. Quisquis hanc non declarat, nec re declarat sibi charti esse fra trem, is ex deo natus non est. Si uiuum esset membrum corporis Christi, diligeret cætera membra pro quibus mortuus est Christus. Hæc est Christianæ justitiæ summa, hoc est, quod in primis nobis tradidit Christus, hoc est, quod uobis ante omnia comendauimus, ut mutua charitate declaretis uos esse filios dei, ac discipulos Christi. Siquidem oditi proximi gradus est ad homicidit. Et liuor ex diametro pugnat cum charitate. Cain non erat No sient cain filius Dei, sed ex diabolo prognatus erat. quamobrem: quia degenerauit à bono condis qui ex malis tore, ac referebat diabolum, qui stimulatus inuidia primus occiderat hominem instinctu gno erat letifero. Parentis ingenium referebat Cain, occidens Abel fratrem suum. Quæ fuit au/ tem odij causa? Nimirum uitæ dislimilitudo, quapropter & diuersi generis erant, quanquam suxta corporis propagationem fratres erant germani. V tergs suum parentem ex primebat. Abel erat innocens, & ad benefaciendi studiü accensus. Cain cotra fratris odio concepto, non de le corrigendo, led de fratre trucidando cogitauit. Quemadmodum hic non ferebat impius pium, & diaboli filius dei filium, ita uobis mirum uideri no debet fra tres, si uos auersantur homines mundo dedici. Oderunt immeretes. Ne quis illos mutuo oderit. Illi quoniam morti deuoti funt, & serviunt autori mortis, mortem alijs machinantur. Nostrum est illorum misereri, non uscissim lædere, Siquidem euangelica charitas nos abduxit à studio lædendi ad studiú benemerendi,& hoc argumento cognoscimus, quod destinati sumus æternæ uitæ & exempti à mortis tyrannide, qu'od diligimus frattes. Qui diligit, bene uult, ac bene facit. Corpus halitu uiuit, anima uiuit fpiritu Christi. V bi nõ est fraterna charitas, ibi no est spiritus Christi. Quisquis igitur odit proximu suum, mortuus est nece viuit intus. Nam & si fidem habet, mortua habet, cum non adsit charitas. An ceu leuem culpă contemnitis odium fratris: Quifquis odit fratrem fuum, homicida est. Non وين non مثلة ا ftrinxit ferrū, non miscuit uenenū, non adortus est, non maledixit, tantū male uoluit. Non git fratrē, ma damnat illum lex hominữ homicidij, fed apud deum iam homicidij damnatus est. Qui se/ net in morte mel admilit odium in pectus, quantii in iplo elt, homicida elt. Multa lunt homicidij gene ra.Qui ferro trucidat, etia profanis legibus dat pœnas. Qui ueneno necat, punitur & ab impijs. Cæterum qui fratrē uirulentæ linguę ipiculo cofodit, etiam li legibus humanis ab/ foluatur à parricidij crimine, tamé ad euangelicam legem homicidij reus est. Viuit adhuc ille, cui male uult ofor, & tamē ipfe iam mortuus est: illi uita est incolumis, & hic uitā ami/ sit æternā, sui ipsius homicida. Vultis uidere fratres quantii nos abesse oportet à cupidita te lædendi. Vertite oculos ad exemplu Christi. Ille sicdslexit nos nihil meritos, imo mor in boc cogno tem comeritos, ut uita suam nobis impederet. Quanto magis debemus pro fratribus ser/ uimus charita uandis uitæ subire discrimen, si res ita tulerit; præsertim qui in Christi pastoris uices suc/ cessimus. Non concredidit oues suas Petro, nisi ter amore professo, ac mox illi mortis gez nus indicat, ut intelligeret & libi gregis crediti salutem uitæ dispêdio tuenda. An uero uir tam impêdet qui grauatur opitulari pecunia: An satis esse putat aliquis, si non lædat fra/ trem, si benigne loquatur. Christus re declaraus quantopere nos amares. Qui cospicatus fueritfratre su vicibo, ueste, potu tectoue egente, & habet facultates unde succurrat illius inopiæ, neg comouetur milericordia, leduelut ad le non pertineat, negligit eti, qui credi possit, quod in hoc sit L'aritas dei: Succurrit ethnicus ethnico, & tu Christianus non suc

Filioli no dili curris Christiano: Professus es fraterna charitate, ea si uere adest, cur hic cessat, ubi discri. gamus uerbo ciatur inopia frater: Fratrem appellas, & nullum argumentum ædis affectus fraterni: negi lingua Filioli mei ne diligamus nos inuicem uerbotenus. In animo sit charitas potius quamin lingua, & factis se promat potius qu'am uoce. Sit fraternum uocabulum in sermone quo ridiano, sed ut ueri simus, & orationi facta respondeant, quoties se dederit occasio re der claremus in nobis esse uere fraternum amorem. Ne desit fratri, quod nobis superest, siue uestê desiderabit, siue cibti, aut tectum, siue consolation ê, siue doctrinam, siue admonitio nem. Id si promptis animis prestiterimus, hoc argumeto cognoscemus, quod ueritatis si In simus, quodo non fucate, sed syncere diligamus. Veritas autem est ipse Christus, cuius oculis probabimus conscientia nostram, ut & deo probati simus, & hominibus: & factis cognoscent homines, non esse fucatam inter nos charitatem: animi synceritatem intuetur deus. Succurremus egestati fraterne, sed ita, ut necessitatem subleuemus, no ut luxum ala mus: & succurremus ex animo, nece mercedis ad nos redituræspe, nece inanis gloria cau fa. Animű non uident homines, sed ipse sibi conscius est, & oculis dei conspicuus. Quod filaudent nos homines, & condemnet animus fibi male conscius, ut homines fallamus, dei iudicium non licebit effugere. Abditos habet recessus ac perplexas latebras corhumanum, sed nihil esse potest tam reconditi, tam & abstrusum, quod ille non penetret. No uit ille omnia melius nobis, nouit cor nostrum, qui fecit cor nostrum. Nusquam non haz Quoniam si bet oculos, qui nusquam non adest. Charissimi, si cor nostrum no condemnauerit nos ipe reprebëderit sos apud deti, si syncerus est ac simplex animus, si ex mera puracis charitate facimus quice

nos cor no, quid facimus, quales nos prestiterimus erga proximum, talem se deus præstabit nobis. Si strum libenter & ex animo condonabimus fratti culpam, facile & nobis delicta nostra condona bit deus. Si prompte largiemur egenti fratri, quoties opem nostram implorat, certa fidu cia petemus & à deo, quod ad falutem ac necessitatem pertinebit, nec ille negabit petentiv bus. Quod si dixerimus illi:remitte nobis debita nostra, sicut & nos remittimus debitori/ bus nostris, et intus odio fraterno tenemur, nonne statim reclamabit nobis nostra conscientia: qua fronte tu petis à deo, quod iple negas proximo: Quo ore politulas paciti, cum non præstes conditioner. Pollicitus est ille se condonaturu nobis admissa nostra, sed li frav tri ex animo condonauerimus delicta fua. Si ore dicimus, condono, & tamen maleuolen tiā retinemus in corde, animus libi male conscius adimet nobis fiduciā impetrandi, quod à deo petimus. Si fratrem blande salutamus, nec adsumus cum res ipsa poscat subsidium, non est quod speremus deum nobis auxilio futurum, qui fratri desuerimus. Si nos surdi fuerimus ad illius iussa, surdus erit ille uicissim ad preces nostras. Impudentia est, non pie tas, ab eo petere fauorem, cuius præcepta contemnas. Verum li præcepta eius leruamus, fi quicquid illi placitum eft facimus,& ita facimus,ut probemur illius oculis, qui nibil nõ perspicit, hinc nobis nascetur impetrandi fiducia. Hic mihi dicet Iudæus legis superstitio fus observator, observo sabbata, baptizor, iciuno, abstineo à cibis vetitis, non committo Et hoc'est ma furtum, me deus audiet. Imo non hoc est præceptum de quo loquor quodnam igitur: niv datum eius noternationalis noltræspem ac fiducia collocemus in Iesu Christo filio dei, per quem pater nobis omnia largiri uoluit. lam ne hoc fatis est: nequaqua: quin ad illius exemplum amemus nos mutuo. Sicille iussit, sed quod iussit ipse prior præstitit. Nondum uere diligit Christum, qui membră odit Christi; nondum amat Christum, qui male uult homini, pro quo mortuus est Christus. Itag qui servarit unicum illud charitatis præceptū, omnia ser uauerit. Hoc glutino coiungemur Christo, sic ut ille sit in nobis, & nos uicissim in illo. Ille per spiritu suum inhabitabit pectora nostra, si illic ferueat charitas. Spiritus Christinoest autor odii, sed largitor fraternæ charitatis. Is per impolitione apostolicarum manutinsun ditur baptizatis, sed idem resilit & auolat, si contingat extingui charitatem. Hocigiturin dicio deprehendemus donum spiritus in nobis manere quodaccepimus in baptismo, si perfeuerauerit in nobis fraterna charitas.Quatum hæc refrixerit, tantum ille fe fubducet.

CAPVT IIII Ndicem dedi charissimi, quo deprehendatis an in uobis sit Christi spiritus. Sunt enim diuerli spiritus in hominibus, sed fucati, sed mali. Ne igitur protiv nus cuiuis spiritui credatis. Multi passim se iactant habere spiritum dei, sed ex ploratenum à deo profecti sint. Habet & hic mundus suum spiritsi & adam/

brat spiritum dei. Prophetas afflat spiritus dei, sed complures iam in misdum prodierunt pseudoprophetæ, sese mentientes afflatu divini spiritus loqui, cum agantur mundano spi ritu. Vultis igitur certius etiam argumentum spiritus diuini: Audite profitentem & intel tigetis. Omnis spiritus qui confitetur. Ielum Christum, olim orbi promissum æternæsalu tis autorem, assumpto corpore humano sam uenisse, sicuti per suos prophetas promise, rat, is ex deo est, nimirum agnoscens filium dei. Rursus hoc qui negat, quoniam mendax est, ex deo non est. Nullus enim uere profitetur filium mili afflatus à patre. Negant autem illum non tantum ἥ, quí uerbís reclamant, uerumetiam qui sic uiuũt, quasi Christus non fuerit exemplar ueræ pietatis hominibus, aut quali non fuerit autor perfectæ falutis, eog fingunt alium quempiam Melliam expectandu, quod huius doctrina nimium diffideat ab ipforum cupiditatibus. Si fauisset uoluptatibus carnis, si promisisset immensas opes, si donasset honores & imperia mundi, iamdudii agnouissent suum Messiä. Nunc quoniam horum docer contemptum, & ad tollendam crucem inuitat, & felicitatem omnem in fur turo seculo expectandam ostendit, negant hunc esse promissum osim humani generis redemptorem, sed alterum expectari subent, qui commoda corporis, & husus seculi bona polliceatur. Nec fatis eft confiteri Chriftum, nifi totum & integrum confiteamur. Qui di uidit illum, uel diuinam naturam adimes, quam eandem habet cum patre, uel humanam, Et omnis spir quam accepit ab homine matre, hic spiritus ex deo non est, sed est spiritus antichristi, de ritus qui solo quo quidem spiritu iam audistis, quod uenturus sit, imò iam nunc uenit, agit é in his, qui nit refum mundanis delicijs addicti, pugnant aduerfus Christi spiritum. Non est quod istos metuas tis filioli,uos quoniam ex deo eftis,et fpiritum habetts,per illum uiciftis antichriftos. Ipfi quidem imbecilles estis, sed is qui habitat in uobis maior est ac potentior est eo, qui habis tat in mudo. Per sua membra uos impugnat diabolus, sed suo spiritu propugnat deus. Illi quoniam ad mundi factionem pertinent, & mundanum hauferunt spiritum, mundum fa piunt,& mundana loquuntur,& horū doctrina grata est ijs,qui & ipsi mūdo dediti sunt Nemo facile credit quod adderfatur ijs, quæ uehementer amat. Amant terrena, & horum doctrina terram fapit. Nos ex deo fumus, hunc qui nouit, nouit autem qui (quis amat, aux scultat nobis qui coelestia deogi digna docemus. Qui non est ex deo, non audit nos, sed abhorret ab Euangelica doctrina, quæ iubet opes effundere, uoluptates føernere, in affli/ Ctionibus gloriari, uitam etiam habere uilem pro iustitia, recte factorum omne præmium Expectare in refurrectione, qua isti aut non credunt futura, aut nollent accidere: que iubet in hoc cogno per synceram charitate, & ultam impendere proximo, cum homo mudani spiritus, etiam scimus spiritus cum fratris iniuria fuis comodis ubica confulat. His igitur indicijs dignofcere licebit spiri ucritatis tum dei ueracem, à spiritu mundi fallaci. Itaq charissimi quandoquide ex deo sumus, non ex mundo, diligamus nos inuicem, & proximi comodis quilos feruiat potius g fuis, quo niam charitas ex deo est. Quisquis igitur hac charitate præditus est, is ex deo natus est, ac uere nouit deti. Quisquis alienus està charitate, nondu cognouit deum, propterea quod iple deus charitas est Ille se nobis impartit quoties impartit charitatem suam. Declarauit file fuam in nos charitatem, ut nos ulciffim noftram declararemus in proximum. At dicet aliquis, fili charitatem agnoscimus, sed unde cognoscimus patris erga nos amorement niv mirum ex hoc quod unicum filit fuum, quo nihil habet charius, militin hunc mundum, ac morti dedidit, ut nos per illius necem uita assequeremur æternam. Atog hoc maius eua atos infignius dilectionis miraculumelt, quod nullo noltro officio prouocatus, tam infigniter dilexerit nos. Qui redamat amantem, tantum gratus est inhumanus futurus ni fas ciat. Nos amabamus mundum, auerli ab amore dei, & tamen deus prior atquitro dilexit nos. Cumchiure esset offensus peccatis nostris, nec esset in terris immunis à delicitis, qui nos illi reconciliaret (nam gratiofus fit oportet, qui intercedat apud offen fum pro nocen tibus)milit è cœlis filiu fuum, qui leiplum patri lacrificaret, atch hac purissima uiclima no bis eum propiniti redderet. Quid hac dilectione cogitari potest insignius: quid ardentius: quid estulius: Charissimi, si deus, qui nostri no eget, ultro ac uolens tantopere dilexit nos, debemus & nos inuicem ad illius exemplum diligere. Filius dei se nobis uifibilem exhib Deum nemo Buit, caterum deum patrem nemo uidit unquam oculis corporeis, & tamen ex rerum in/ unqua uidit dicijs deprehenditur. Sentimus iratum, lentimus propitium, fentimus abelle, fentimus adelle. Mutuum erga deum amorem non alio argumento testari posiumus, quam ii nos Tom. 7

EPIST. IOANNIS PRIMAM invicem diligamus, quemadmodum ille dilexit nos. Dilexit ille nos gratis dilexit ad hoci ut servaret. Si sic diligimus inuicem, deus qui charitas est, ut dixi, manet in nobis. Vulga ris est amor beneuolentia profequi benemeritum, diligere qui possi referre gratiam, bene uolentiam communibus officiis teltari, led perfecta est dei erga nos dilectio. Dilexit ule tro,dilexitalienos,dilexitunde ad ipium nihil poliit redire gratiæ,dilexit ulæ ad unigeni ti filijiacturam. Si nos ad consimilem modum diligimus proximum, tëc perfecta dei chae In boc cogno ritas est in nobis, declarans & ipsum deum esse in nobis. Quemadmodum idem spiritus scimus quonia membra corporis coniungit, & unum corpus efficit: ita spiritus dei nos & cum illo, & inin co maner uicem quodamodo conglutinat neclitos, & uelut in unum cogit. Quod si spiritus dei qui mentibus nostris afflat amorem proximi, uiget in nobis, nimirum hoc argumento cogno scimus, & quod nos maneamus in deo, & deus vicissim in nobis. Aduersarius est igitur charitati, qui negat lelum effe filium dei, qui redimêdo mortalium generi femetiplum im/ penderit. At huius rei nos spectatores etiam fuimus, oculis uidimus, auribus audiuimus, manibus contrectauimus, decir re tot modis comperta teltimonium perhibemus orbi tertarum, quod pater miserit filium suum, cuius morte mundus seruaretur, si modo relipie fcens à pristinis erroribus iuxta regulam Euangelica uitam deinceps attemperaret. Non enim folum milit illum feruandæ nationi Iudaicæ, fed toti műdo feruatorem dedit. Quil/ quis igitur confellus fuerit lelum elle filium dei,quem prophetæ elle uenturum prædixe

> rant, hic in deo manet, & deus in eo. Nouit enim ueritatem, & amplectitur charitate. Non agnoscit charitatem dei erga se, qui eam non exprimit in proximo. Nos autem & experie mento cognouimus, & animo credimus, & ore contemur, & factis exprimimus dilectio

nem, quam deus exhibuit nobis. Superest ut in eo quod coeptum est perseueremus, nece Deus charitas committamus ut & deus diuellatur à nobis, & nos à deo distrahamur. Deus, ut ante dixi, charitas est. Proinde qui perseuerat in charitate, in deo perseuerat, ac uicissim deus in illo, manente nexu mutuo spiritus divini. An vultis & aliud argumentum vobis dari, quo de prehêdatis, an perfecta charitas dei litin uobis: Si nobis bene confeji limus, nec formide/ mus illum iudicij diem, quo separabuntur à Christo qui Christum no sunt imitati. Hi tre ment cum audient horrêdam illam uocem: Discedite à me. Nos autem cum fiducia diem illum expectamus, uidelicet nobis conscij, quod quemadmodum ille uersatus est in mun do,ita & nos fumus in mundo. Ille nihil contraxit labis è mundo, sed eum purgauit à suis fordibus, & ad suam, quod in ipso suit, pertraxit puritatem. Sic & nos pro viribus, adeo non miscemur mundo, ut illum magis Euagelica doctrina, uitæck castis exemplis ad Chri . stum pelliceamus. Iudicij diuini metus ex mala conscientia nascitur. Timor igitur no con gruit charitati. Nam charitas fiduciam addit, quæ si perfecta sit, propellet ex animo proresus omnem formidinem. Gaudet autem quoties ille judicij dies in mêtem uenit: primum

Timor no est optime sentiens de bono deo, & sibi bene conscia. Charitas gaudium adfert, metus crus in charitate ciatum. Porrò qui timet, hoc ipfo declarat se nondum perfectum esse in charitate. Quanz tum deest charitatistantum accedit ad metum. Veretur enim ne parum clementem erga se experiatur deum iudicem, qui se parum exorabilem præbuerit proximo. Ille dies aper riet, quis hic uere dilexerit. Nos diligimus deum, nec mirum est, cum ille prior dilexerit nos. Nece enim nos illum amare possemus, nisi nos ad se traheret amore suo. Hoc ipsum igitur, quod illum diligimus, illius beneficium est. Porrò quod diligimus deum, id testa mur amado proximum, in quo uult iple diligi. Si quis dixerit diligo deum, cum odio per sequatur fratrem suum, medax est. Etenim cum impij quog, quorum plerica deum adeo non amant, ut necesse credant, tamen affectu quodam amplectutur proximum, uei quia cognatus est aut affinis, uel quia notus ac familiaris, uel quia homo denica uidet homi nem elle, quemadmodum & animantia suum quæque genus amant instinctu nature: quomodo deum diliget, quem non uidit unquam, cum oderit proximum quem uidet? Deinde qui consentaneum est eum diligere deum, qui præcepta Dei negligit. Si quis clae met, amo Cælarem, contemnens interim edica Cælaris, an inuenturus est qui credate. Nos ab imperatore nostro præcipuŭ hoc habemus edictum, ut qui diligat deum, diligat & fratrem fuum, siue bonus sit, siue malus. Si bonus est, amet in eo Christum: si malus, in hoc amet ut convertatur ad Christum.

CAPVT



Visquis credit Iesum esse Christum, hoc est illum unde oportet omnia salutis nostræ præsidia petere, idos credit ex animo, is ex Deo natus est, iamos ascitus in numerum filiorum dei. Non potest autem non amare, qui filius est. Porrò quilquis ex animo diligit eum, qui genuit, diligit & eum, qui natus est ex eo,

nimirum fratrem suum, qui cum habet patrem communem. Hoc argumento deprehendi mus, quoduere diligimus filios dei, si prius ex animo diligimus ipsum deum. Nibil enim uere diligitur, nisi quod illius causa diligitur. Porrò quod deum diligamus, ita liquebit si feruemus illius præcepta, & feruemus alacres ac lubentes, nec enim alioqui grauia funt illius iussa. Quid enim graue amantic quid graue ad talia properanti præmia c Terribiles malorum species obijcit mundus, paupertatem, exilium, infamiam, carceres, flagra, more tes. Ingens est pugna, sed parata uictoria: quicquid enim ex deo natum est, uincit mundu. Quibus autem præsidijs uincit mundum: num opibus num copijs num machinis bel licis enum eruditione mundanar nequaquam, fola fiducia qua fe totos committut propugnatori deo, uincunt mundum quantumuis fæuientem. Eripiuntur opes, sed quid obijcit Quoniam om fides. Habes thelaurū in cœlo. Eijceris in exilium, led expectat luti municipem patria cœ ne quod nati lestis. Admouentur corpori cruciatus, sed his emuntur æterna gaudia: intentatur mors, est ex deo led hanc lequetur immortalitas. Quis est igitur qui uincit mundum; non satrapes, non di ues,non philolophus,non rex,led is quilquis elt,qui uere credit,quod Ielus elt filius dei. Crede quod ille pollicitus est, & nihil te mouebit, quicquid intentarit mundus. Vicit ille prior mundu, et allequutus est immortalitatem: uenit in hunc mundum assumpto nostro mortali corpore, ut pro nobisuinceret, ut uincendi rationem ostenderet, ut præmioru fix dem faceret. Quibus autem prælidijs armatus uenit ille e per aquam uenit & fanguinem Ielus Chriftus,per aquam,ut nos ablueret à peccatis: per languinem,ut nobis uitam con ferret immortalem.Baptizari uoluit immunis ab omni peccato, ut nobis largiretur inno/ centiam:mori voluit in cruce ut nobis aperiret viam ad immortalitate. Non solu his duo bus indicijs testatus est sese suisse Christum & servatorē mūdi; quod baptismū accepit, ut homo nocens: quod mortuus est ut homo scelerosus, cum unus omniñ innoxius esfetab omni peccato: led & spiritus apparens specie columbæ, de illo testatus est, quod is esset quem pater dedisset servatorem mundi. Quoniam & spiritus veritas est, quemadmodum Dater & filius: una est omniu ueritas, queadmodu una est omniu natura. Tres sunt enim Quonia tres in colo, qui teltimonium præbent Christo, pater, sermo & spiritus: pater, qui semel atog sunt qui testi iterum uoce cœlitus emilla, palam teltatus elt hunc elle filium suñ egregie chart, in quo monium pihil offenderet: lermo, qui tot miraculis æditis, qui moriens ac refurgens declarauit le ue rum esse Christum, deum pariter atch hominem, dei & hominum conciliatorem: spiritus fanctus, qui in baptizati caput descendit, qui post resurrectionem delapsus est in discipu los. Atcp horu trium lummus est consensus; pater est autor, filius nuncius, spiritus sugge stor. Tria funt item in terris quæ attestantur Christum: spiritus humanus, quem posuit in cruce; aqua & languis, qui fluxit è latere mortui. Et bi tres testes consentiunt. Illi declarat deum, hi testantur hominem fuille. Testimonium perhibuit & Ioannes. Quod si testimo mium hominum recipimus, æquum est, ut plus apud nos habeat ponderis testimonium dei. Manifestum est enim dei patris testimonium: Hic est filius meus dilectus, in eo com/ placitum est mihi, ipsum audite. Quid dici potuit apertius aut plenius: Qui uere credit fiv Qui credit in lio dei Ielu Chrilto,& lic omnia uitæ prælidia in illo collocauit, ut huius promillis fretus filium dei contemnat omnia que mundus hic oftentet uel amabilia, uel terrifica, testimonium habet in se ipso, ac testimonium perhibet filio dei Etenim dum afflatus spiritu Christi, mortes ex tiam illius amore contemnit, non leue teltimoniüædit apud homines, non elfe uana quæ Christus docuit ac promisit: Qui non credit deo, sed fidit mundo, hic quod quidem in ip/ so est, deum facit mendacem, qui felicitate promisit ijs, qui filio suo Iesu Christo ausculta/ rent, cum is à mundo petendam felicitatem ipsa uita doceat, & huius uitæ commodis sic adhæreat, quasi nihil hominis supersità morte corporis. Pater clamat, ipsum audite. Et hu ius qui non credit uita dicit, mundifaudite. Etenim cum filius orasset patre, ut qui sibi cre didissent, aut credituri essent, uită haberent æternam, audita est paterna uox, ueluti tubæ sono testans preces illius fore ratas. Dedit itag nobis uitam æterna pater, commonstrans

YY 4

plectitur, huius exemplu quisquis imitatur, huius promissis qui sidit, hic & silium possio det & uitam habet, cuius arrabonem interim tenet, spiritum dei, cuius fiducia deum non Hecforibo no ueretur appellare patrem. Qui à filio est alienus, is & à uita est alienus. Hæc ideo tot uer 🗸 bis ut sciatis bis repeto uobis & inculco, ne quis uobis diversum persuadeat. Sed certum atos indubita tum habeatis, ueru elle quod credidistis, uobis esse paratam uitam æterna per lesum Chri stum, cuius estis ascripti cohæredes. Ius et arram iam tenetis, rem suo tempore possessuri. Itace qui creditis filio dei, constanter credite, eich indies magis ac magis fidite. No fallet in promissis æternæuitæ, qui non deest uobis ettam in hac uita. Siquidem hanc siduciã præ bet uobis spiritus Christi, ut quicquid à patre petieritis in nomine sili, impetretis. si mor do petatis iuxta uoluntatem illius;hoc est si tales accesseritis ad orandum, quales ille uoluit accedere, nimiru puros ab omni odio fraterno: nihil enim impetrat à deo, à quo proxi mus non impetrat ueniam delicitifiea petieritis qua conducunt ad uită cœlestem, qua fa ciunt ad gloria Christi. Alioqui nos plerumos nescimus quid postulandu sità decsac pro falutaribus fæpe noxia petimus, nisi Christi spiritus nobis suggerat quid expediat petere. Sed hunc ad modif quoties petimus, certi fumus quod deus audit uota nostra, certi fumus illum largiturum nobis quicquid petierimus. Sicille pollicitus est nobis, & potest præsta re quicquid pollicetur, & uult quicquid nobis est falutiferum. Nece folum augebit in no bis sua bona, subinde solicitatus nostris precibus, uerumetia condonabit nobis quotidia na delicia, line quibus imbecillitas humanæ naturæ uix potest durare diut ac non tatitum condonabit sua cuite commissa, si ueniam petierit, uerumetiam audiet fratrem prostratris deliciis precantem, modo peccatum lit huiulmodi, ut non prorfus extinguat fraterna cha Qui scit frat titatem, etiamsi nonnihil obnubilet. Est enim peccatum quod non possit imbecillitati im trem sum putari, nece leuibus paratiscis sanati remedijs: ueluti cum quis destinata malicia persequis peccare tur sodalitatem Christianam, cum ipse sit Christum professus, & religionis pretextu sub. uertere nititur religionem. Huius deplorata peruerlitas non meretur piorum hominū in

tercessionem: & tamé pro his etiam orat perfecta charitas, optans etiam illa quæ fieri non possunt. Pro satana nullus orat, quod sciens per inuidentiam oppugnat eos, quibus bene uult deus. Fortassis nec pro his orandif, qui in huius affectum transierunt: ac uitandi sunt

potius, ne quid lædant, quam precibus subleuandi, nisi spem præbeant resipiscentiæ. Ta lis morbus ualidioribus eget remedijs, ac maior est, quam ut quotidianis precibus tollae tur, quibus delentur admilla leuiora, quæ committit infirmitas, non quæ delignat peruer Non pro illo litas. Quicquid recedità summa iusticia, peccatum est, sed peccatorum multa sunt discridico ut roget mina. Et est admissum aliquod, quod etiam si minuat ac utitet innocentiam, non tamé ex quis tinguit prorlus Christiana charitate: ueluti cum per occasione estutimus in amicu, quod mox pœnitet effutille: cum ira lubita uerbū extorlit, quod mox optemus reuocari polle, cum capri cibi potus ue dulcedine, paulum aliquid fumimus ultra naturæ necessitate. Ad hæcignoscenda facilis est deus, si mutuis precibus interpelletur. Ad eiusmodi lapsus filio rum plerumes conniuent & parêtes propitif, qui grauiora comissa non ferrêt. Quaquam nulla est culpa tam leuis, ut sit negligeda. Malum ac fugiendu est pijs, quicquid peccatum est, ac neglectum paulatim pertrahit ad mortem. Sed ut his leuioribus, qua uix ab homie nibus uitari pollunt, statim est adhibendum remedititica deus auertat, ut qui semei abdica rit mundum, secs deo dicarit, reuoluatur in capitale crime aliquod. Per euangelicam prod fessionem esticimur filij dei,ac membra Christi. Negs conuenit, ut filij tantopere dissideat à patre, & à capite membra. Proinde qui penitus intelligit se natum ex deo, cauet à flagis tijs magis, quam à morte ipla: leruate leiplum ne quid habeat commercif cum illo domit no malo, cui prius servierat una cum mundo. Quemadmodum Christus semel mortuis reuixit,& reuixit nunquam poltea moriturus : ita qui lemel per baptilmum mortuus élf mundo, & ad uitæ nouitatem refurrexit cum Christo, non decet iterare, propter quod Christo sit iterum moriendum. Sibi metuant a mundo, qui non sunt uere renati ex deo; qui non totis animi medullis receperunt semen Euangelicæ doctrinæ. Nos scimus, quod uere simus ex deo, quos nec mala, nec bona huius mundi separant à Christo. Mundus to tus in malo constitutus est. Quocunce te uertas, offerut sele quæ nos auertant ab innocen tia uitæ. Sed ab huius incantamentis semel liberauit nos filius del: qui fiac de causa vienit

in mundum, ut nos eximeretà contagio mundi. Is dispulit caliginem ignorantiæ prioris, ac dedit intellectum illustratum luce Euangelica, ut cognosceremus uerum illum deum, & omnis iustitiæ largitorem, cui uni nihil fuit commerci cum mundo: et nos sumus in illu uero, qui syncero pectore doctrinam illius ac promissa sequimur, quam diu sumus in sillo eius Iesu Christo, quem hac de causa misit in müdum. Hicest uerus deus, qui solus est colendus: & uita æterna, quæ sola est expetenda. Fisioli, si uere nouistis uerum deum, cavuete à fassis dijs, & simulacris inanibus, quæ colit müdus. Idolum colit, cui nummus deus est. Idolum colit, cui deus uenter est. Idolum colit, qui ob mundanos honores dei præcev pta negligit. Multa sunt huiusmodi simulacrorum genera. Vos ab omnibus cauete, si manere uultis in cultu ueri dei. Quod meum uotum faxit ratum is, cuius benesicio liberati sumus ab erroribus pristinis.

## IN EPISTOLAM IOANNIS SECVNDAM

PARAPHRASIS PER DES. ERASMVM ROT.



Ш

ì

1

EN 1 O R loannes seribo dominæ electæ, simulæ filijs illius quos ego syncere diligo, nec id facio solus, sed omnes mecum qui cognoueruntueritatem Euangelicæ: nec ob aliud diligüt, nisi quod intelligunt Euangelicæ professionis synceritate, quæ sequimur, manere in uobis, ac mansuram in æternum. Gratia, misericordia & pax semper uobis augeatur à deo patre, ac do mino lesu Christo, perseuerantibus in ueritate doctrinæ Euan gelicæ, ac mutua charitate. Vehementer gaussus sum, quod compererim liberos tuos, matris pietatem imitantes, perseuerare in ueritate doctrinæ Euangelicæ, nec auscultare falsis do

Cloribus, qui conantur multos ab hac auertere, cum pater hoc nobis præceperit, ut doctri næ filij sui audientes essemus, & ab illius uestigijs non recederemus. Itags iam non est opus domina, ut nouis præceptis instruam pietatem tuam, tantum in eo perseueremus, quod ab initio traditum est, ut nos mutuo uereco Christiano amore prosequamur. Con ciliet autem hanc beneuolentiam inter nos piæ uitæ consensus, ac similitudo, ut concor/ dibus studijs uiuamus iuxta Dei præceptum, qui nihil æque diligenter nobis iniunxit, quam mutuam inter nos charitatem. Porrò nec inter impios intercedit uerus amor, nec inter distimiles. Nihil igitur adfero noui præcepti, sed etiam atcp etiam admoneo, ut in eo quod iam olim accepiltis perleuereus, nec inde uos ullis artibus pleudoprophetarū auelli patiamini. Siquidem extiterunt multi feductores in mundo, qui negant Iefum effe Chri stum, qui erat uenturus in mundum iuxta prophetarum oracula. Quisquis hoc docet see ductor est,& ille antichristus, Christi aduersarius. Caueat sibi quisco, ne si relinquat quod bene cœpit, perdat omnem fructum eorum, quæ hactenus bene gessit: sed demus oper ram, ut plenam mercedem recipiamus, quæ non contingit, nili perfeuerantibus ufque ad finem. Quilquis diuertit à ueritate, nec perseuerat in doctrina Christi, is & à deo patre est alienus, cum desciuerità filio. Cæterum qui constanter sequitur huius doctrinam, is ear dem opera & patri charus est et filio. Alter sine altero nec haberi potest, nec relinqui. Hec est illa uera doctrina, quam à ueracibus testibus accepistis ab initio. Quod si quis uenerit ad uos,qui diueriam ab hac doctrinam afferat, ut uos abducat ab euagelica ueritate, huic adeo non debetis aufcultare, ut nec in domű fit admittendus, fi quærat hofpitium, nec aue dicto falutandus, fi forte fit obuius in uia. Periculum eft enim ne familiam fuo conuictu inficiat, & pro officio communicati tecti rependat maleficium, atque è falutatione nafca/ tur colloquium. Corrumpunt autem bonos mores, colloquia praua, Porrò, qui falutat et congreditur cum impoltore huiulmodi, confors esse uidetur malefactorum illius. Addit enim anim i improbo, dum le videt esse alicuius precij apud eos, quos nititur subuertere: & alijs specië mali præbet, quasi fauere uideatur illius maliciæ, cuius non horret familiari tatem.Erant alia multa,que cupiebam uobis feribere fuper hifce rebus,uerű ea malo præ fens explicare, of calamo chartists committere; nam spero fore, ut breui uos inuisam, ac prælens

prælens cum prælentibus colloquar, utgaudit, quod ex ueftra conflanti synceritate consiste cepi, fiat uberius ac plenius, dum & coràm intuebor in uobis, quod nunc abiens audio de uobis, & uos uicillim meum erga uos affectum oculis conspicabimini. Saluere te iubent nepotes tui, fili fiororis tuæ, fæminæ Christianæ.

# IN EPISTOLAM IOANNIS TERTIAM

PARAPHRASIS PER DES. ERASMVM ROT.



ENIOR Caiouiro multuamabili, quem ego diligo syncere. Cha rissime, illud uotis opto à Iesu Christo, ut quemadmodum prospere agit anima tua, perseuerans in Euangelica doctrina, ita & in cæte risomnibus prospere agat, bene fortunante Christo. Nece enim me diocrem cepi uoluptatem ex oratione frattum, qui uenerut ad nos, ac testimonium præbuerunt tuæ synceritati, tam ueri testes, quam tu uere sequeris Euangelicam ueritatem, non modo professione, ue rumetiam studijs, totacjuita. Nece enim ulla res animu meum-mar

iori afficit gaudio, quam si contingat, ut audiam filios meos, quos per Euangelium genui Christo, sequi ueritatem à nobis traditam. Charissime, quod officiosus es erga Christia, nosqui iltic agunt, aut iltuc hospites commeant, rem facis dignam eo, qui uere fidit E nangelio ac diligit Christum. Nam illi testificati sunt de tua synceritate coram omni coe/ tu Christianorum. Recte facias autem, si quos humaniter accepisti uenientes, pari huma nitate deducas, quò uolunt proficisci, sicut meretur tractari, qui dei negocium agunt, non suum, ab ijs, qui deum ex animo diligunt. Non enim profecti sunt ad mercatum, quo rem familiarem augeant, sed ad prædicandum nomen domini Ielu Christi, cuius doctrina sic impartiunt gentibus, ut ab eis tamen nihil accipiant, quo plus fructus referat Christo, cui laborant: si quod faciunt, absitab omni suspitione captati quæstus. Decetautem, ut nos tales excipiamus hospitio, curemusci, ne quid desit aduitæ necessitatem, ut aliqua ex par te participes simus eorum, quæ per illos geruntur in gloriam dei. Sic enim promisit Chri stus, qui prophetam acciperet ut prophetam, hunc habiturum prophetæ mercedem. Scri plijam ante congregationi, quæiltic elt, ut idem facerent, quod te admoneo: uerum obs stat Diotrephes, haud quaquam recipiens monita nostra, malens esse primas inter suos, qu'am humilis ac purus discipulus Christi:malens autor esse nouæ hærelis, qu'am ueteris Euangelicæ doctrinæ syncerus sectator. Quapropter si uenero ad uos, commonefaciam illum factorum suorti, qua fortasse credit me latere, dum ipse malus, dictis maliciosis gare rit in nos, quo nobis adimat fidem & autoritatem apud uos, qui uos hortamur, ut perfer ueretis in Euangelica doctrina. Nec his contentus, non folum non recipit fratres, uerum etiam eos, qui uolunt recipere, prohibet, & congregatione deturbat. Tanta est hominis peruersitas. Frater amande, ne quod malum est imiteris, sed quod bonum est. Nostrum est malos perpeti, non imitari. Non omnes sunt filij dei, qui baptismum acceperunt. Qui pijs factis declarat fidem suam, is ex Deo natus est, refert enim ingenium ac doctrina par tris sui. Qui impie agit, etiam si dictis deum profitetur, deum tamen uere non uidet, uide tur autem oculis fidei purgatissimis, quos obcæcant tenebræ uitiorum. Proinde uitabis exemplum Diotrephis, ac Demetrium tibi propones. Huius enim pietati teltimonium redditur ab omnibus, qui tametli lilerent, tamen ipla res testatur hominis uirtutem. Quin & nos experti eius synceritatem, testimonium de illo ferimus. Et ipsi nostis, quod uerum zestimonium de illo ferimus. Habebam & alia permulta, quæte scire cupiebam, sed non arbitrabar expedire, ut ea calamo & atramento proderem chartis. Spero me proper

diem uenturum ad te, tum coràm omnía tutius ae plenius loquemur. Pax tibi. Amici qui hic funt iubent te faluere. Saluta tu uicissim ho/ rum uerbis amicos qui istic sunt, diligenter ac nominatim.

#### EPISTOLAM AD HEBRAEOS ARGVMENTVM. per Des. Erasmum Roterodamum.



v L L A gens obstinatioribus animis repugnabat Euagelio Christi, quana Iudæorum, gui Paulo etiam peculiariter erant infensi, quod se gentium apo stolum profiteretur, quas Iudæi ut profanas & impias abominabantur, quodos legem Mosaicam, quam illi sacrosanctam habebant, & Euangelis uice per univerium orbem spargi cupiebant, antiquare uideretur. A deo ut

essent inter hos quoq, qui Christi doctrină receperant, qui putarent legis observationem cum Euangelio miscendam. Hierosolymis igitur qui crediderant uarijs calamitatibus af ficiebantur ab ijs, qui refistebant Euangelio (nam penes hos erat publica autoritas) confi ciebantur in uincula, cædebantur, diripiebantur illorum bona. Hos itacs consolatur Pan lus, partim exemplo ueterum fanctorum, quorum pleric; fimilibus, aut grauioribus calar mitatibus exerciti lunt, quo uirtus illorum effet exploratior spectatiores, ac præcipue exe emplo Christi, partim spe præmij cœlestis. Deinde declarat coruscante sam Euangelio Christi, cessasse umbras legis Mosaica, multa repetens ex ueteri testamento, & ad Chris stum accommodas. Docet non ex observatione legis ad tempus datæ & impersectæ, spe randam esse saluté, sed ex side, per quam ueteres etiam illi probatæsanciimonie uiri, quo rum memoria Iudzis erat sacrosancia, deo potissimum placuissent. In finetradit praces pta quædam ad mores Christianos facientia.

### PARAPHRASIS IN EPISTOLAM

AD HEBRAEOS, PER DES. ERASMVM ROTEROD.



v M olim deus humano generi, pro fua in nos pietate confule re studens, multifariă multisch modis sæpe locutus sit per suos prophetas, quibus nunc in nube, nunc in igni, nunc in aure te nuis libilo, nunc alia atogalia specie sese ostendit, nonnuquam per angelos, interdum arcano quoda menus afflatu semet insi nuans:tandem hisce temporibus extremis, quo certiore argui mento declararet suam erga genus hominű charitate, quoch pleniorem nobis fidem faceret, loqui dignatus est nobis, non per angelum, non per hominem prophetam, sed per unicum filium luum Ielum Christum: quem æterno suo consilio instie

tuit hæredem ac dominum, non tantum Iudaicæ gentis, fed orbis univerli, utpote verum & unicum filium eius, cuius funt omnia, quæ condita funt in cœlo & in terra, quemad/ modum & in plalmis ante promilerat. Nec mirum si uoluit filium habere secum commu per quem fer ne dominium totius orbis, cum per illum condiderit orbem uniuerium. Sermone conseit fecula didit, ac filius patris æterni fermo elt æternus, nec ille condidit mundum per filium, ue/ luti per organum, aut ministrum, sed ut eadem fuerit potestas condentis patris ac filij. Neque enim ficest filius Dei Iesus Christus, quemadmodum homines pij nonnunquam dicuntur filij dei, quod illius praceptis obediant: fed quod à Deo patre genitus fit deus, atogita genitus, ut eadem sit illi natura cum patre. Et tamen cum esset aternus splendor pa pargationeni ternægloriæ,ueluti lux manans à luce, & imago expressa fubstantiæ illius, per omnia simi peccatornu lis & æqualis illi, à quo nascitur: cum in non solum sit conditor omnium, uerumetiam con faciens ·dita moderetur, ac uerfet nutu iulfuc; omnipotenti luo, limul cum omnipotente patre, ui/ dete quo se nostra causa demiserit. Assumplit humanam naturam nostra conditionis in iurijs obnoxiam,ac moriens,in crucis ara leiplum holtiam immolauit pro noltris pecca، tis: cum antehac facerdos Mosaica legis pecudis sanguine soleat expiare peccata, hic suo sacrosancto sanguine expurgauit delicta totius humani generis: atque ex hac demisso fione fui, tantam fibi parauit gloriam, ut rediuiuus ac reuerfus in cœlum confederit dexe ter Dei patris maiestati, in qua semper illi fuerat æqualis iuxta naturam diuinam. Sed huius maieltas ex humilitate magis inclaruit mundo, adeo, ut qui prius uidebatur abiectu**s** infra infimos homines, nunc maior sit & habeatur non solum prophetis, uerumetiam

iplis angelis: ac tanto maior, quanto plus habet dignitatis filij nome quam famuli. Siqui dem angelus ministri uocabulum est, & conuenit inferiori. Summa quidem dignitas an gelorum, qui semper assistunt patri, contemplantes faciem illius. Et in his alios alippræce dunt dignitate. Sed cui angelorum deus unquam tantum habuit honoris, ut illum filij uo cabulo dignaretur, cum in Píalmo mystico ad húc modum loquatur Christo: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Acrurlus: Égo ero illi pater, ille erit mihi filius. Siquidem anger los ex nihílo condidit, filium e sua genuit substantia, per omnia similem atos æquale. Rur sus autem cum in Psalmo mystico filium humano corpore uestitum inducit in orbem ter ræ, loquitur hunc ad modum: Et adoret eum omnes angeli dei. Nimirum honoranturfa muli, sed adoratur filius, qui patri est æqualis. Cæterum ubi dignitatem angelorum expri mit scriptura mystica, quid dicit: Qui facit, inquit, angelos suos spiritus, ac ministros suos ignis flammam. Quod facti sunt angeli, hoc habent cum cæteris rebus à deo conditis com mune:quod facti funt spiritus, ac mentes à contagio corporis humani liberæ, quodo sem perardentes diuina charitate affiltunt agiles executores diuinæ uoluntatis, hoc nimirum præcellunt nobis. At quanto magnificetiora funt, que loquitur filio: Thronus tuus deus in æuum omne, sceptrum æquitatis, sceptrum regni tui. Auditis dei uo cabulum tribui fiz lio, audieis thronum regni tribui, auditis sceptrum tribui, regni nunquam habituri finem. Sequitur autem in codem Plalmo: Dilexisti iustitia, & odisti iniquitatem, propterea un xit te deus, deus tuus, oleo exultationis ultra colortes tuos. Auditis hunc peculiarius un ctum à deo patre supra cosortes omnes, siue homines, siue angelos: Et rursus alio Psalmo, uide quantum autoritatis tribuatur filio: Et tu, inquit, initio domine terræ fundaméta ie cisti, & opera manuum tuarum sunt cœli. Ipsi peribunt, tu autem permanes, & omnes siz cut uestimentum ueterascent, ac uelut amicium circumuolues eos, ac subito mutabitur. Tu autem semper idem es,& anni tui non deficient. Ad quem angelorum unquam hac dicta funtraut illud quod alio in Pfalmo legitur: Sede à dextris mihi, donec ponam inimi cos tuos scabellum pedum tuorum. Itacz nec condendi autoritas, nec regni maiestas triv buitur angelis, sed omnes quantumuis magni sunt: mentes sunt ministerio destinata, qui nonnunquam in hoc emittuntur in terras, ut adlint his, qui futuri funt hæredes ætema la lutis. Atqui hi funt discipuli Christi.

Orrò quod tot uerbis demoltraui leruatoris nostri dignitatem huc specat, ut quo maior est ille, quem pater nostræ salutis causa misit in mundum, hoc attentius audiamus, quæ per illum dicta sunt nobis, ne quando excidat, que nobis per illum denunciauit pater. Summus est qui misit, & maiore mittere non potest. Extremam hanc legationem esse uoluit, nec est ulla salutis spes,

phetas. Quo maior est legatus, quo maior est humanitas dei erga nos, hoc gravior enituel contumaciæ, uel negligentiæ culpa, nisi dictis paruerimus. Etenim si pondus habet, quio quid hactenus Deus maioribus nostris mandauit per prophetas, aut per angelos, qui Q nomodo Moli divina iusia renunciabant, sich pænas iustas dederunt, quicunc iusis per illos non nos effugie obtemperassent: quod deum aspernari uideretur, quicunque dei nuncios aspernatur. mus quomodo nos effugiemus pœnam, li neglexerimus non Mosaica mandata, sed tam para tam salutem, tam insigné, tam euidentem : atop eam quidem ad nos ultro delatam, no per Molen, non per angelos, aut prophetas, in quos utcunch fingi possit alíqua suspicio uaniv tatis: sed per ipsum dei filium, qui nobis non est loquutus procul e nube, aut per somnis, aut alia ratione, in quam caderet suspitio fraudis aut præstigij: sed coram auditus est, con spectus est, contrectatus est, diu uersatus est inter homines, plurimis ac maximis argumē tis declarans sese uerum dei filium, ac perfectam salutem offerens universo mundo per tiv dem Euangelicam. Huius tantæ rei fides cum primum orbi tradi cœpisset, per ipsumdo, minum Ielum Christum, qui non solum præco fuit salutisæternæ, uerumetia autor, polt confirmata est ab eis, qui testes fuerant omnium, quæ ille dixit ac gessit inter homines uer fans:ac ne horum prædicatio parum haberet ponderis, fermonem illorum deus iple uarijs miraculorum lignis ac prodigijs, alijsch mirificis dotibus, quas lpiritus ille cœleltis 📭 rie distribuebat suis, ut ipsi uisum est expedire saluti mortaliü, confirmabat: ex quibus on nibus abunde constitut, totum hoc quod agebatur, non esse uirium humanarū, sed diuisa

'si hanc fuerimus aspernati, quemadmodum maiores nostri Mosen aspernati sunt, et prov

Digitized by Google

mirtuus

uirtutistate eum, qui hæc prodidit, primu iple, deinde per luos discipulos, no fuisse sim plicem homine, sed deum humano indutum corpore. Ac ne angelum quidem fuisse de clarat psalmus mysticus, ita de Christo testissicans: Quid est homo, quod memor es eius, aut filius hominis, quod curam habes illius: Demifisti illum paulisper infra angelos. Ac mox : Gloria & honore coronasti eum, & constituisti eum super opera manuti tuarum. Omnía subiecisti pedibus eius. Antequa deus coderet orbem terra, iam tum decretum erat colilio divino, ut quicquid esfet in orbe futurum, subjiceretur pedibus lesu Christi. Nulli uero angelorum legitur dominatum tribuille totius orbis, in quo continentur& angeli. Etenim qui dixit omnia subificienda, nihil reliquit non subificiendum. Atog huius psalmi uaticiniù ex parte perfectum est, ex parte perficiendum futuro seculo. Nondum enim uidemus illi lubiecta esse omnia. Rebellatur adhuc ab impijs, & grauis est consliv chatio eccleliæ cum mundo. Cæterum illud iam uidemus perfectif, quod lefus, qui cum hic affligeretur uarijs cruciatibus, ac denica crucis supplicium subiret, & id quod est hor minum iudicio amarilsimum, hominữ caula gultaret, led ita gultaret, ut tamen non abforberetur, uidebatur esse factus inferior angelis, qui nec morti, nec ulli dolori sunt ob/ noxii:nunc tanta gloria & honore coronatus est, ut mundus intelligat ipsum immunem ab omni culpa, iuxta uoluntatem dei uolentis humanæ saluti consulere, subisse mortis supplicium. Siquidem mors illius non erat pœna commissi per illum, sed erat fauor divi Vt gratia dei nus erga genus humanum, quod sua gratuita beneficentia redimi uoluit per mortem in pro omnibus nocentissimi filifiui Ielu Christi. Atqut no poterat nos euchere ad immortalitatis con gustaret mor fortium, nili deus effet: ita non conueniebat, ut is qui condidiffet omnia, & cuius mode/ tem ratione gubernarentur omnia, lineret in totü perire, quod cõdidillet. Vbi uero regnum fili, si folus esfet apud patrem: Itaque decere uisum est, ut filius autor ac princeps salutis omnium, exploratus ac probatus multis afflictionibus, non folum ipfe fibi pararet hære ditatem æternæ gloriæ, uerumetiã multos alios filios fecum adduceret, patri fua morte reconciliatos. Et ideo corpus humanum assumpsit, ut homo hominem purificaret. Nam facrificus Christus, qui purificat, & homines, qui purificantur, iuxta natura humanam Ex uno oes ex eodem parente primo ducunt originem , ut comunem patre habent in cœlis . Vnde dei filius in plalmis non erubelcit homines pios appellare fratres, cum ita loquitur: An/ nunciabo nomen tuum fratribus meis, in medio ecclesiæ laudabo te. An non hic palam difcipulos fuos fratres appellat: Et rurfus alio quodam in loco: Et ego fiduciam meã po nam in eo. Porrò probati filij est, toto pectore fidere patri. Atqui is quando promisit se omnia fubiecturum pedibus filij, dubium nõ eft, quin & illos feruaturus fit, cum quibu**s** & in quibus regnet filius . Rurfus alio quodam in loco apud prophetam Efaiam domiz nus discipulos appellat pueros suos, cữ ait: Ego & pueri mei, quos dedit mihi deus. Auditis cognationis uocabula. Quandoquidem igitur hi fratres & hi pueri de quibus los quitur, homines sunt, costantes ex carne & sanguine, uo luit ille qui cœlestis erat, assume re carnem humanã,& hac parte limilis illorii fieri, quos erat alciturus in æternæ cogna/ tionis cõlortiű:ut mortelua aboleret, eű qui mortis habebat imperiű, hoc elt diabolum, ac liberos redderet eos, qui metu mortis æternæ per omnem uitã obnoxij erất feruitu**ti** fatanæ, qui per mortem regnabat in omne mortaliữ genus . Nam quifquis peccato oba noxius est, idem morti est obnoxius . Nec enim cuiquam angelorữ hoc honoris habuit 👑 🗀 💥 Christus, ut illius assumpta natura frater aut cognatus illi fieret. Sed iuxta promissione diuina semen Abrahæapprehendit. Iudæus natus est ex Iudæis, homo natus est ex hoz imine, obnoxius omnibus nostræ naturæ incômodis, siti, fami, æstui, frigori, lassitudini, ' dolori, morti, quo limilitudo teltaretur uerã naturæ cognatione, & fidem faceret illum non deferturum eos, pro quibus tantum malorum fubifflet, quosó; fibi tam arcta necefsi tudine copulasset: unde congruebat, ut hijs quos sibi fratres esse uolebat, per omnia simi lis redderetur, quo maiorem illis fiducia præberet impetrandæueniæ: quod is qui pon/ tificis munus susceptifet, ut apud deum intercederet, expiaturus peccata totius populi, omnechmortalium genus illi reconciliaret: hoc argumeto uideretur milericors ac fidus futurus erga luos, quod non lolum ellet eiuldem naturæ, uerumetiam quod ipli cõtigil/ fet innumeris huius mūdi afflictionibus explorari probarich, quo facilius uideretur luc cursurus is, qui malis huius mundi uexarentur.

ZZ.

CAPVT

Vapropter fratres, iam filif languine purificati, ac dei gratuita bonitate ad hoc uocati, ut ueniatis in confortium uitæ cœlestis, quo magis illius benez ficijs respondeatis, considerate quanta dignitate præmineat apostolus ac pontifex uestræ professionis, hoc est Euangelicæ sidei, Christus Iesus, quamos pure atos integre le gellerit erga deu, à quo fuit constitutus in tota

ecclesia: quemadmodum Moses laudatus est, quod sidelem ministru gesserit in tota sy nagoga sua, quæ est domus ac familia dei. At Christus tanto plus honoris ac dignitatis promeruit, quanto plus debetur honoris ei qui condidit domum, quam domui ipsi. Si quidem omnis domus ædificatur ab aliquo. Porrò qui condidit omnia, deus est. Moses igitur sic uersatus est in domo dei, ut ipse pars esset domus, no autor. Ac meretur quidem hoc Mosi pietas, ut apud nos magne sit autoritatis, quòd in tota domo dei bona fide uer fatus lit, sed tanquam minister ac dispensator, non tanquam filius. Ille uersabatur in do mo aliena, hic in sua. Ac Moses typos tantum ac umbras rerum adferebat earum, quas post Christus erat explicaturus. At Christus ut coditor ac filius administrauit sua ipsius domum, cuius domus iumus nos, qui per euangelicam professionem aggregamur illius ecclesiæ, si modo perseuerauerimus in eo quod instituimus: hoc est si in concordía do mus permaneamus, & fiduciam quam nobis tribuit spiritus Christi, simulo gloriosam spem, qua ceu germani filij dei, fratresch Christi, coelestem hereditatem expectamus, ad finem uso firmam & illabefactatam tenuerimus. Nihil enim nobis proderit audisse do cirinam euangelicam, nisi perseueremus uiuere iuxta doctrinam Euangelicam: imò hoc grauius puniemur, quo maior est qui per se nobis dignatus est loqui. Quare meminisse oportet, quod in psalmo mystico soquitur spiritus sanctus, adhortans populum, ut ober diatuoci diuina, ne prouocatus ille, grauiter illos puniat, & à promissa requie seclus dat: Hodie, inquit, si uocem eius audieritis, ne obduretis corda uestra, sicut fecistis cum deum exacerbaretis murmure ac rebellione eo die, quo patientiam uestram explorabat in deferto:ubi,inquit,tentauerunt me patres ueftri,uelut explorates an is effem, qui poli sem punire nocentes, & experti sunt iram meam: & qui dictis credere nolebant, uider tit opera mea, ides annis quadraginta. Tantum enim temporis in deferto circumacti funt, cum ex Aegypto profugi peterent terram, in qua promiseram illis quietem : quapro, pter offensus eram illi genti, ac mecum dicebam: Hi semper errant corde, sequentes suas cupiditates, nece cognouerunt uías meas. Atque ob hanc inobedientiam iratus iuraui, nunquam fore ut ingrediantur terram, in qua pollicitus fum illos requieturos ab labori/ bus itinerum. Audistis fratres deum patribus nostris comminantem, non peruenturos ad terram promissam, ni perseuerassent obedire iussis ipsius. Ac nos quidem per baptili mum liberati à delictis uitæ prioris, egressi quidem sumus ex Aegypto, nunqua tamen perueniemus ad immortalitate promissam in cœlestibus, nisi perstiterimus in observa. tione fidei & charitatis euangelicæ. Sin respicimus Aegyptű reliclam, hoc est si relabimur ad pristinæ uitæ cupiditates, excludemur à consortio uitæ cœlestis. Videte igitur, ne sit in ullo uestru cor prauu ac rebelle iussis euangelicis, aut obnoxiu incredulitati, sic ut reflectens sese ad relicta uitia, & mortis principem diabolum, desciscat à deo uiuente. Sed adhorta, Quin potius quotidianis hortatibus confirmate uos inuicem ad perseuerantiam in to mini uosmet, lerandis huius uitæ laboribus, quibus deus explorat synceritate sidei nostræ, quamdiu ipfos dicitur dies hodiernus: hoc est quamdiu gerimus hoc mortale corpus, & adhuc in hu/ ius mundi deferto no ablg perículo peregrinamur : ne quis fractus huius uitæ malis ab instituto itinere seducatur illecebra peccandi. Quemadmodum olim Hebræi maiores nostri, perteli laboru diutinæ profectionis, desiderabant nidorem ollaru, quas in Aegy pto reliquerant. Sumus quidem insiti corpori Christi per baptismum ac fidei professio/ nem, sed ita, ut nostro uitio possimus excidere, nec aliter in hæreditatem immortalitatis nobis promissam peruenturi, nisi felicitatis initium ac fundamentum, quod per Euange lium in nobis iactū elt, folidum & inconculfum tenuerimus ulga ad finem, femper profix cientes in eo quod cæptű est, admoniti per hoc quod nobis semper dicitur: Hodie si uo/ cem eius audieritis, nolite obdurare corda uestra, sicut in exacerbatione. Quidam enim audita uoce domini non obedientes, exacerbauer tillu, indignation illius in se provo cantes

cantes: at non omnes id fecerunt, qui profecti fuerant ex Aegypto duce Mofe: atta ijs Sane datum est peruenire ad terra lacte ac melle manantem. Quibus autem indignatus est annis quadraginta; nónne ijs qui peccauerant. At isti non introierut in requiem, sed horum cadauera prostrata sunt in deserto. Quibus autem sic indignatus est, ut iuraret eos non ingressuros in requie promissame nisións, qui uoci dei non paruerante Videmus itaes deum utrobies ueracem fuisse, qui quidem & præstiterit morigeris quod promise/ rat, & inobedientibus quod fuerat comminatus. Peruenerunt illi sua patientia, isti non potuerunt ingredi propter incredulitatem ac diffidentiam.

CAPVT IIII



MI)

Œ.

ĸ. 7.

Ē

Ι.

Ţ

بنر

ئز

1

E.

Æ,

(E)

T.

اغتا

I II

E.

(A e Li

v o d maioribus nostris tum erat Moses,hoc nobis nunc est Christus. Ac terrena requies erat, ad quam illi properabant: nos tendimus ad requiem cœlestem. Metuamus igitur negligere uocem dei, quæ nobis quotidie lo quitur per Euangelium: ne quemadmodum ex illis coplures sua culpa fru firati funt expectatione quietis promillæ, ita contingat, ut ex nobis etiã ui

deatur aliquis esse frustratus, nec assequatur ad quod ire cœperat. Siquide nobis denun/ ciata est longe felicior requies qu'am illis, id per legatum multo certiorem qu'am illis. At illis nihil profuit accepisse promissione quietis, & hactenus audisse uocem domini, Ingrediemur propterea quod non crederent auditæ. Introibimus enim in uera requiem, quæ nelciet enim requiem ullos malorii tumultus, nos qui credidimus uoci dominicæ, quemadmodum contra ne gat ingressuros, qui non crediderint, dicens: Sicut iuraui in ira mea, si introibunt in requiem meam: cum tamen prima dei requies iam multis retro seculis præcessisset, nimi/ rum operibus illius in orbe condendo perfectis, & in huius quietis memoria Iudæi fab batismum suum celebrent. Siquidem de prima quiete loquens, quæ contigit die ab opi ficio mundi feptimo, scriptura dicit: Et requieuit dominus die septimo ab omnibus ope ribus suis. Ac rursus hoc in loco quem adduximus è psalmo, meminit secundæ quietis, quæ refocillaret Hebræos hospitio terræ Palæstinæ longo itinere defatigatos, dicens: Si introibunt in requiem meam. Ex his igitur quoniam consequitur, deum primo intro isse in suam requiem codito mundo, & in secundam paucos ingressos fuisse propter in credulitatem,& tamen uanam fore promissionem, nisi populus aliquis ingrediatur, prio cibus exclusis, quibus in umbra legis erat promissa requies, qua tamen no ingressi sunt, quibus erat promissa: rursus psalmus mysticus per os Dauid, post tot annos à possessa Palæstina præfinit alium diem, quem non septimum, sed hodiernum uocat, quemade modum sæpe iam dictum est: Hodie si uocem eius audieritis, nosite obdurare corda uç/ stra. Etenim si lesus Naue filius, quo duce quidam ingressi sunt Palæstinam, præstitisset Israhelitis requiem ueram, nequaquam deus per os Dauid alterius diei postea meminis/ set. Alioqui dicere poterat: quam nouam requie nobis proponis, cum promissam tenea mus, regnantes in terra Iudæa : Restatigitur alius quidam sabbatismus populo dei: re/ statalia requies, non in Palæstina, sed in cœlesti patria, quò properamus duce Iesu Chri sto, quod tamen non continget, nisisabbatismum Euangelicu hic pure celebrauerimus, abstinētes ab operibus hujus mundi. Quilquis enim ingressus est in hanc uerā requiem dei:iam & ipse conquieuit ab operibus suis, quemadmodum deus coquieuit à suis orbe condito. Siquidem perductus est in eam uitã, quæ nullum habet labor aut dolorum tu/ multum. Ergo dum adhuc*i*n huius uitæ delerto peregrinamur ,ne reltitemus, ne relpe/ Aemus, sed iugibus liudijs, sed ardentibus uotis properemus in uerā illam requiem, ad quam uocat lesus dux noster:nec comittamus, ut aliquis nostrum cocidat in uia quem/ admodum illi conciderunt. Nec enim erit nobis leuior pæna, si simili peccemus exem/ plo. Neguero negligendum est, quod minatur sermo dei Christus Iesus: nam uiuus est & etticax, ac penetrantior quouis gladio utring; incidente, neg folü incidens membra corporis, uerumetiam intimos affectus animi, adeo ut dissecet animã à spiritu, dissecet Adquem no/ compages omnes ac medullas mentis, discretor cogitation u arcanarum & confiliorum cordis nostri: & adeo nihil illum fallit humanæ cogitationis, ut nulla sit usqua omnino creatura, neg in cœlo, neg sub terra, que illiudo culis non sir manifesta, sed omnia nuda funt ac resupinata oculis eius, cui nobis erituitæ nostræ reddenda ratio. V t olim no tez tellit deum murmur Hebreorum, nec opus eratullo gladio ad perdendos illos, nisi iuliu divino ZZ 1

diuino: ita non fallet nunc Christum, qui professus Evangelicam uitam, furtim amatea quæ mundi sunt, nece syncero affectu properat ad promissam requie. Cum igitur habea mus Pontificem uere magnum Ielum Christum filium dei, qui peracto sacro pro nobis reconciliandis, non ingressus est adytum templi manibus structi, sed penetrauit codos nobis propiciaturus patrem: perfeueremus in professione nostra, sequentes uiam quam ille monstrauit, & properantes ad ea quæ ille promisit. Ne nos deterreat illius magnitu do, sed magis animum addat clementia. Agit ille quidem in cœlis, sed prius homo uer, satus in terris. Ne igitur imaginemur nobis esse pontificem, qui non possit tangi sensu nostræ imbecillitatis. Tentatus est ille omni genere malorum, quibus obnoxía est uita nostra: at uictor repetijt cœlos, ne nos delassemur in afflictionibus, illius ope freti, & inv fractis animis pertendamus ad requiem æternæ felicitatis, ad quam ille peruenit. Nec enim ob aliud ille afflictus eft, cælus eft, consputus eft, crucifixus eft uelut nocens, cum esset innocens, ut nos, qui uere nocentes eramus, purgaret ab omnibus peccatis. Non mutauit erga nos affectum fuum, modo ne illum alienemus nostra peruerlitate. Freti igi gratia tur illius clementia, accedamus ad thronum eius non terribilem, led placabilem, & ad iuuandum paratum, nõ ad perdendum: accedamus cum fiducia nihil hælitantes, ut con lequamur misericordiam, quæ nobis peccata nostra condonet, ut gratiam quæ nos cœ lestibus bonis instruat & opituletur, quoties res postulabit. Neque enim ab alio sunt no bis postulanda præsidia, 🕏 unde speramus præmia. CAP.

ORRO folenne est apud Iudæos, ut omnis pontifex ex hominű numero dele clus constituatur in hoc, ut in his negocijs quæ inter deum & homines agune tur, interpellet pro hominibus ceu medius quidam inter utrofo; ut si quid of fensus sit deus peccatis mortalium, is illum donarijs ac uiclimis rite oblatis re

conciliet, qui propter autoritatem pontificiæ dignitatis fic ualeat apud deum, ut tamen no sit alienus ab humana imbecillitate, quo placabilior sit ijs, qui per ignorantia errored deliquerunt, propterea quod iple fit obnoxius eidem imbecillitati, ob naturam commu nem. Facilius enim alienis malis indolefcunt, quos experientia fimilium malorum do cuit misericordiam, ac lubentius succurritaliorum erratis, qui ipse labitur nonunquam, aut certe non abest à perículo lapsus. At the hanc ob causam Mosaicus sacerdos quemad modum immolat hostiam pro peccatis populi, ita debet & prosuis immolare. Poro Christus sic habuit naturam nobiscum communem, doloribus mortice obnoxiam, ut tamen expers effet omnis peccati. Pænam expertus est, peccati nescius. Ad hæc iuxta Mosaicos ritus, nemo sibi ultro uendicat atquiurpat honorem pontificiæ functionis, fed hunc tantum fumit, qui huc iuffu numinis afcifcitur, quemadmodum afcitus est Aaz ron. Siquidem honore uidetur indignus, qui per arrogantiam ambit dignitatem:&pa/ rum idoneus est ad functionem, qui semet ingerit. Atque hac quog in parte Christus le gitimi pontificis exemplum prebuit. Nec enim ultro uindicauit fibi gloriam pontificiz dignitatis, sed approbatus est à patre, qui primum agnouit le sum uerum filium suum, cum ait: Filius meus es tu, ego hodie genui te. Mox etiam uerum ac legítimum facerdo tem constituit, cum ait: Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedec. Qui in diebus Quomodo sit ordinatus habetis, nuc quomodo sit tentatus ac probatus, accipite. Cum sarnis fue adhuc mortale corpus gestaret in terris, preces & obsecrationes obtulit Deo patri, qui poterat illum à supplicio crucis seruare, niss maluiffet morte filij mortalium saluti consu lere : obtulit auté ingenti affectu, cum ualido clamore ac profulis lachrymis, & audius est, pro charitate simul & dignitate, qua ualet apud patrem, impetrauit quod uoluit. Vo luit enim no ut supplicium crucis effugeret, sed ut sua morte nobis pararet salutem. Sen/ lit horrorem, lenlit cruciatum mortis, led uicit amor humani generis. Filius erat, & nihil non erat impetraturus à patre, li postulasset: sed ita uisum est magis congruere nostressa luti, ut omnibus malis affliclus, ad crucis ulque supplicium præberet suis perfectæ ober dientiæ formam . Rogatis quid profecerit hæc tolerantia facerdotis nostri : Sic modis omnibus spectatus ac probatus, ut nihil in eo desideraretur, non solum seruauit seiplum, fed causa fuit salutis omnibus, qui hoc obedientiæ exempl@imitantur. Impetrauit enim à patre, ut quos habuisset socios afflictionts, haberet & regni consortes. Ob hoc sacrifé cium rite peraciti cognominaus est à deo pontifex secundifordine Melchisedec. Qua **2Utetta** 

autem fuerit Melchisedec, & qua cogruentia filium dei figurauit, multa nobis effent di cenda, led omnia perdifficile fuerit enarrare uobis, eo quod aures uestre parum capaces funt huius fermonis, atqs imbecilliores, quam ut fermonem tam arduu tamqs prolixum ferre possint. Qua quidem in restudit uestrum ac profectus ardorem desiderare cogors qui cum tot annis iam litis professi Christum, ut pro temporis modo debeatis esse do ctores aliorum, rurium opus lituobis, utuos doceamus prima rudimenta, ac uelut eles menta scripturæ diuinæ, quæ ceu pueris tradi solenthis, qui per baptismum renascum tur Euangelio: quoso iam robustos ac sirmos esse decebat in Euangelica philosophia, uelut infantes teneri, infimædoctrinælacte adhuc egeatis potius, quam idonei sitis soli? do cibo sublimioris eruditionis. Adhuc hæretis, at uelut repitis in historia diuinæ scriè ptura,necdum affurgitis ad sensum abstrusiorem. Porrò qui talis est, ut sit adhuc lacte fo uendus, is rudis est, & nondum satis sirmus ad audiendum sustitiam Euangelicam, qua non in historia, sed in allegorijs inuenitur. Et ideo non est capax sermonis, qui tradit no bis perfectam iustitiam, quia adhuc in Christo est infans, nuper insitus corpori Christi, sic ut paulatim proficiatad maiora. Porrò solidus cibus sensus altioris adultorum est ac perfectorum, nempe horum, qui longa assiduaci meditatione sensus habent exercitate tosad boni malici discretione. Qui puer estac lacte alitur, uiuit quidem, at nondum usu atch ætate fibi collegit robur, ut iple fibi deligat ex omnibus quod optimum eft, nec ex pecletut alius lac, aut alioqui puerilem cibum præmanfum in os inferat.

Vapropter nos quos iam oportet delisse pueros esse in philosophia Christiana, omisso sermone, qui rudes solet primis elemêtis instituere, feramurad per fectionem, neg semper in hoc hæreamus, ut subinde sundamenti iaciamus

pœnitentiæ: Quandoquidem primus omniti gradus est ad Christianismum] uitæ superioris agere poenitentiam, & à peccatis recedere: deinde, ut doceamur à Deo sperandam elle ueram innocentiam ac falutem:mox, ut baptilmo facro purgemur à for dibus uitiorum, & innocentiæ restituamur: sub hæc per manus impositionem accipia mus spiritum sanctum: utos credamas futuram resurrectionem mortuorum, simulos iudi cium illud supremu, quod alios addicet æterne felicitati, alios æternis cruciatibus. Hæd femel didicisse latis est, semel professos esse latis est, semel credidisse latis. Absurdum att tem fuerit, fi his traditis fic deinceps agamus , ut neceffe fit fubinde nobis iterari quæ ifi hoc traduntur, ut fundamentum fint ædificio superstruendo. Vetum elementis huius modifemel acceptis, ardentibus studijs enitendum est, ut euadamus quotidianis auctiv bus pietatis grandes, ac perfecti, & à femel iacto fundamento, nobilis fiructura ex auro argento de la pidibus preciolis uirtutum ac pie factorum lurgat ad supremum usqua factorum. Nostrum est huc eniti, ut quod conamur perficiamus, li nobis conantibus affue cit prosper ac fauens deus , sine cuius præsidio nihil potest humanüstudium. Hunc cur/ fum poltea 🕏 lemel aggrelfi lumus, non elt reliltendu, non relpectandum, non ad relict# redeundum, sed semperad meliora proficiendum. Stuftissimum aut sit ad id recurrere, quod iterari nec debet, nec potest. Siquidem ne potest quidem fleri, ut qui semel refique rint tenebras uitæ prioris illuminati per doctrinam ettangelicam lamdi per baptifinum condonatis peccatis, experti fint dei gratuită liberalitatem, ac cœleste donti, quo subla tis femel ultijs omnibus largitur innocentiam, deinde per impolitionem manus facerdo calis, participes facti fuerint spiritus sancti, per quem fidere cœperunt felicibus promis? sis æternæ uitæ,iamej ceu prægustare uirtutes seculi futuri: si per incuriam relabantur in dedecora uitæ prioris, denuo renouentur per pœnitentiam id quod femel factum eff in baptilmo , in quo lemel deponitur uetus homo cum actibus luis , & exit e lauacro goua creatura. Siquidem qui postulant, ut subinde relapsi in uitam pristina denuo per baptis. inum innouentur: hi quid aliud agunt, quam ut iterum libi crucifigant filium dei, ac ue/ luti ludibrio exponant : Semel ille pro nobis est mortuus, semel cum illo mortui sumus in baptilmo. Semel ille refurrexit, nunquam iterum moriturus: & nos oportet lic in no pitatem uitæ cum illo refurgere, ut non relabamur in morte uitæ femel relictæ, hoc acrio tem prouocantes fram def, quo fuit uberior illius in nos liberalitas. Oportet enim ut dix hinzerganos benignitati nostrarespondeat industria. Semitia quadam pietatis indif ille,qu#

ille, que utadolescant nostra item cura est adhibenda. Nam terra que pluniam frequen ter in se uenientem combiberit, ac progenuerit herbam utilem his à quibus coliur, ea collaudatur à deo, quod sterilis no lit, nece lemen iactum ables fructu prematac suffocet. At quæ recepto bono femine produxerit spinas ac tribulos, reproba est & affinis exe/ crationi divina: cuius exitus huc tendit, non ut demetatur, sed ut exuratur. Atque hac exhortandi gratia loquimur charifsimi, non quod hac qua diximus de terra sterili, in uos competant. Imò de uobis meliora nobis perfuasimus, quæ falutem uestram promite tant, auxiliante deo, potius qu'am exitium: tametli limilitudinem hac produximus, quo in uobis studium Euangelicæ pietatis exacuamus, ne relanguescentes paulatim deue/ niatis ad extremum malorti. Aderituobis deus ad meliora nitentibus. Non enim ingra tus est, nec iniustus, ut obliuiscatur benefactorum uestrorum, susceptic laboris, non ob gloriam aut quæstum, sed ex amore nominis ipsius, quem ipsa re declarastis : qui & de facultatibus & officijs uestris, & olim subministrastis sanctis, per quos nomen Christi prædicatur, & adhuc etiam subministratis. Porrò ea gratia hæc diximus, quod cupio mus ut in eo quod facitis perseueretis omnes, inter quos sunt nonnulli languidiores & wellem: nec perseueretis modo, uerumetiam ut magis ac magis indies proficiatis, do nec perueneritis ad perfectionem: ut quod nunc de uobis bene spero, plane confidam, uidens nos semper in melius progredi, proculça abelle à periculo eoru, qui segnescentes paulatim relabuntur in uitam pristinam, sed eorum potius uestigijs ingredientes, qui fie dentes Christi promisis, tenaciós spe præmiorum cœlestium, perueniunt ad hæredita/ sem immortalis uitæ, quam luis promilit in regno cœlesti. Qui dissili promilsis dei, re spectabant Aegyptum relictam, non peruenerunt ad terram promissam: sed Abraham constanter filus dei promissis, etiam reclamante natura, consequutus est quod expessa. rat. Deus enfim quo certior esset sides promissionis, iusiuradum interpoluit, quod apud homines certilsimum pignus elle folet: lurauit autem per semetipsum, eo quod non haz beret maiorem le per qué iuraret. Iurauit auté hunc in modum:Per memetiplum iuraui, quia fecilti hanc rem,& no pepercilti filio tuo unigenito propter me,benedicens bene/ dică tibi, & multiplicans multiplicabo femen tuü ficut stellas cœli,& harenă quæ est in littore maris. Deus igitur perspecta constantia senis, nihil contantis etiam filium occide re, in quo uidebatur omnis spes posteritatis esse situativa in quod ante promiserat. Nam deus cum homine agens, humanum morem imitatus est. Siquidem bomines iurant per eum qui maior est, quo grauius sit iusiurandum. Atos isidem si quid dubium est, aut cotrouerlum, id soluitur finiturq, si iurisiurandi confirmatio accessent. Atque hac de causa, cum deus uellet insigniter declarare firmitatem consilij sui hætedi. bus promissionis, iuliurandum interpoluitine quis suspicari posset deum mentiturum, qui luam fidem gemino uinculo astrinxisset, primum promisso, mox iureiurando: uiq certa concepta fiducia, firmam habeamus consolationem in huius mundi procellis, qui non collocauímus felicitatem nostram in huius uitæ commodis, sed huc confugimus, ut spe proposita potiamur in futuro seculo: quam interim in his mundi tempestatibus ue lut ancoram animæ firmam ac tutam tenemus, ut quæ nobis non in rebus fluxis, sed in cœlo fixa est, nimirum porrigens sese usq ad ea quæ sunt intra uelum, ubi nullæ sunt rez rum vices, sed aterna stabiliaciomnia. Hac est illa pars interior tepli, quam nos eò prae currens uiech monstrator ingressus est Iesus Christus, pro nobis interpellaturus patrem, factus pontifex in aternum fecundum ordinem, ut dicere coperam, Melchifedec.

CAPVT VII

A M quando nos iple lermonis cursus reduxit ad mentione Melschisedec, uideamus qualis iple suerit, & qua ratione gesserit typum nostri sacerdous. Nam hic Melchisedec rex ciuitatis dicta Salem, pontifex suisse legitur dei altissimi, qui occurrit Abraha revertenti à cade triu regu, eich benedixit ob rem sortiter gesta, cui decimas etia omnibus ex rebus suis impartift Abras.

Ac Melchisedec ex ipsa statim nominis interpretatiõe dicitur rex iustitiz: deinde ex re gni titulo dictus est rex Salem, hoc est rex pacis: dictus nec patre habere, nec matre, nec genealogia, nec initi dier habens, nec uitz fine habiturus. Sed de illo dictu est, quod were competit in filium dei, quod maneat sacerdos in zternum. Et hactenus quide nini non competit

non competit in Christum pontificem nostrum, qui institiz regnum statuit, qui pacis est princeps, qui iuxta diuină natură, nec patrem habuit in terris, nec matre: cuius genealogie am nullus hominum potelt effari, qui nec elle ccepit, nec elle delinet: cuius facerdotium manet in æternum, purificans omnes ipli credentes ulegad finem seculorum. Nunc eius/ dem dignitatem contemplemur, quanto intervallo præcesserit Mosaicæ legis sacerdo. tes. Abraham tantus patriarcha, non folum dignatus est ab hoc recipere benedictionem post cædem regum peractam,uerumetiam de spolijs dedit illi decimas. Ac Mosi quidem lex hoc præferiplit, ut qui genus ducerent à Leui, fuccederêt in functionem facerdotij, & decimas acciperent, sed duntaxat à fratribus suis, hoc est Abrahe posteris, neces longius se porrigit ius ac dignitas Leuitarti. Verum Melchifedec cum alienus effet à genere Judaico, decimas accepit ab iplo gêtis totius autore Abraham, & benedixit ei, unde iuxta promile lionem dei proditura erat natio Iudæorum. Extra cõtrouerliam est autem , id quod minus est, ab eo quod maius est, benedictionem accipere. Quisquis enim benedixit, uelut autori tate lua comprobat quod geltum elt. Porrò coprobandi ius penes luperiorem elle lolet, non æqualê, aut inferiorê. Atca in genere quidem Leuitico decimas accipiebant hij, qui & ipli mortales funt quorum que morte ius transit ad alios. At de Melchisedec dictii est, quod uiuat ac maneat in eternű, perenni lacerdotio præminens. Denig cum a Leui principe ius exigendarum decimarű peruenerit ad lacerdotes, in hoc quod Abraham decimas pendic Melchiledec, uidetur et ip le Leui decimis foluendis obnozius effe factus, cum is foleat ab alijs accipere . V tigitur minoris habentur, qui Leui foluunt decimas , ita Leui quocs fuit inferior Melchisedec, cui decimas dederis. Diceraliquis, quomodo dedir decimas, qui no dum erat natus id temporis cum Melchisedec occurreret Abrahæ: Sed quoniam posterie sas quodamodo censetur esse in autore gentis, ideo dixi ad hanc ratione Leui in Abraham dedisse decimas Melchisedec. Quod si perfecta religio pedebatà sacerdotio Leutico, que admodum uidetur Iudæis, quod fub Aaron, qui tribus erat Leuiticæ, lex lata fit: quid o/ pus fuerat præteres alium exoriri facerdotem, qui iuxta pfalmum myfticum non fecun/ dum ordinem Aaron, sed secundum ordinem Melchisedec diceretur institutus: Eter mim cum legis autoritas ratiodi coniuncia lit cum ratione facerdotii, necelle est ut in ali am formam translato sacerdotio commutetur & legis forma. Nam mutata tribus satis declarat mutandữ elle facerdotij genus. Is enim de quo loquitur pfalmi uaticinium, fuerat alienus à tribu Leuitica, sed ex ea tribu, unde nullus adhuc adstiterat altari, quando palam est, quod dominus noster Iesus exortus sit è tribu Iuda . At Moses cum institueret ritum acius sacerdotij, nullam mentionem secit huius sacerdotij, quod cognationem haberet cum tribu Iuda. Porrò facerdotium de quo loquitur pfalmus, non effe eiufdem rationis cum facerdotio Mofaico, magis etiam ex illo fit perspicuum, quod euidenter addit uativ cinium, secundum ordinem Melchisedec, uidelicet sacerdotem indicans dissimilem Aav ron, ac fimilem Melchiledec,ut intelligamus non minus intereffe inter perfonam ac per/ sonam, quam inter ritum ac uim sacerdotij. Quid autem sibi uult: secundi ordinem Mel chiledect hoc eft, qui non immolet pecudes, quas præferibit craffa lex & carnalis, fed per gratiam cœlestem possit ad uitam æternam perducere. Siquidem illa lotionibus ac uarijs Instructionibus purificabat carnem, hac efficaciore uiclima purificat animos. Quemade modum enim Aaron non manet in æternum, ita facerdotium illius non eratæternum: & quemadmodữ Melchiledec dictus eft manere in æternum, ita facerdotium huius nullum eft habiturum finem . Atos hæc in Chriftum uere competere declarat Plalmus myfticus, dicens: Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedec. Temporariú sacer/ dotiu cedit eterno, & mortalis pontifex cedit immortali. V taut lacerdotiu imperfectius quidem fit concedit perfectiori, ita lex imperfecta locu dat legi euangelica perfectiori, per quam ue/ pracedentis lut abrogantur scita Mosaica ueteris testamēti, eo quod nec satis haberent roboris, nec ad ferrenturilitate qua oportuit. V oluit enim deus nos reddi perfectos, at ea lex nihil addu/ xitad perfectionem, nec in hoc erat data, nece tamen frustra est data. Nimirum in hoc da/ ta est ad tepus, ut gradus quidam esset, qui nos tandem perduceret ad spem meliorem. Si quidemilla promilit terram frugifera in qua tranquillam ulta agerent, qui legis Molaicæ præcepta servallent, Crassa erat lex, crassum erat præmium : sed ita consultum est crassis hominum ingenija, ut ex rebus lenlibilibus paulatim alluelcerent rebus animi. Præscribe

batur ne occiderent, ne furarentur, ut morticini contactum certis ritibus purgarent; promittebatur terra, in qua annos pauculos quiete degerent; nobis promittitur cœlum, in quo semper felices vivamus, & prescribitur interim, ut inímicos etíam nostros diligamus.

Illorum facerdos cum religiofissime uersabatur in sacris, interpellaturus deum pro popu lo recipiebat sele ad interiora ueli. At noster sacerdos ipsos etiam coelos penetrauit, caux fam nostram acturus apud deum patrem, cui nos admouemur per legatum nostrii Chrie Per qua pro/ stum lesum, qui est caput ecclesse: nec potest abelle corpus, ubi caput est. Atque hoc cer/ ximamus ad tior est spes nostra tali pontifice, qu'am fuerit Iudzeis per suos, quod illorum potifices abb deum que jurejurando constituti sunt, noster cum jurejurando: quod ideo deus voluit intercede re, quo nobis certior esset fiducia de promisses, si sacerdos, cuius interuentu speramus pro millam immortalitatis felicitatem, iureiurando approbetur pontifex æternus: ides à deo. qui necalioqui nouit mentiri. Sic enim loquitur in pfalmo prophetico: Iurauit dominus & non pœnitebit eum, tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedec. Quart tum igitur interest inter terram & colum, inter temporaria & aterna, inter mortales & immortales, inter humana & divina, tanto melioris teltameti sponsor factus est lesus pon tilex nofter, actanto certior, quanto certius est apud homines promissum iureiurando confirmatum, promisso simplici. Quid quod sub lege Mosaica, necesse erat plures institui sacerdotes, uel ut statis uicibus sungerentur sacerdotio, uel quod mors non sineret coldelemper permanere in functione, ut habeat nonnihil incertitudinis sponsor subine de mutatus. At hic noster unus est proomnibus, nec eget successore, sed quia manetin æternum, perpetuum habet sacerdotium. Vnde quos cæpit saluos facere, potest ad per/ fectam falutem adducere: quippe qui femper habeant paratum sacerdotem, per quem a/. deant deum. Siquidem semper vivit Christus in hoc, ut quoties opus sit, pro suis deum interpellet. Neque enim lic immolauit uiclimam, ut paucis ad breue tempus prolit, sed ut Talis enim de omnibus & in omne tempus sit essicaxad placandum deum. Ergo cum lexesset perfecta echat ut nobis ac cœlestis, decebat ut talis item esset pontifex, pius, expers doli, impollutus, longe semon esset pontifex tus à consortio peccatorum, eueclus super cœlos omnes, cui non sit necesse, ut quemade, modum faciebant sacerdotes Mosaici, quotidie offerat uiclimas pro peccatis propriis, de inde pro delictis populi. Quales em reconciliatores erantilli, quibus iplis opus erat recon ciliatione apud eum, apud quem deprecabantur pro commissis aliorum: Quale cratfacti ficium, quod pro alijs atgralijs delictis identidem erat iterandūr. Noster pontifex, qui nule lum habebat peccatum fuum, totius mundi peccata in le transtulit ac femel pro omnibus uiclimam obtulit, non pecudem, sed semetipsum. Nam Mosaica lex, ut erat imbecillis 86 imperfecta, sic potifices costituebat obnoxios infirmitati. At sermo iurisiuradi, quem mo do retulimus, qui declarat ueteri legi mellorem fuccessuram, non homine quemlibet, sed, iplum filiü dei sacerdote costituit in æternü, semper paratum at gidoneum ad interceden

nus fit idoneus atqs perfectus pro nobis deprecator.

Aeterű eorű qua tot uerbis dillerulmus, caput ac lumma est, ne posthac ad miremur pontifice Mosaicum, cum habeamus tam modis omnibus excele létempontificé, ut dexter affideat magnifico throno dei in cœlis, ut rite per agat no facra illa umbratica, que preferiplit Moles, fed facra uera coelestiads uerleturg intra tabernaculum; non illud umbraticum, quod fixerat homo-

fed in adytis ueri tabernaculi, quod fixir deus cœleftia dirimens à terrenis. Porrò cum om nis ponufex ad hoc foleat institui, ut donatia acuiclimas offerat deo: fierinon poterat, ut pontifex legitimus sit, cui non sit quod offerat. Quod si datum esset illi pontificium terre stre, que madmodum cæteris, ne sacerdos quidem esset Christus; ut qui nihil obtulerit une quam, nec offerat earum hostiarum, quæ solent iuxta legis præscriptum ab alijs sacerdoti bus immolari: quænihil aliud funt, quam umbræac typi quidā templicæleftis & fiçifia rum cœlestium. Quicquid enim Christus etiam in terris gessit, quoniam non iuxua caite nem, sed iuxta spiritum gestum est, & à coelo profectum, ad coelum tendit, merito coel leste dicitur, ad Mosaictsacerdotij crassitudinem collatum. Namid significasse widetur deus, cum illi præferibens formam 'extruendi templi', loquitur hunc in modum: Vides ut facias omnia fecundo exemplaty quodostélum est tibi in monte. Videtat en im Moles **Spiritua** 

dum pro nobis, ut quem nece mors intercipere possit, nec ulla infirmitas obstet, quo mis-

CAPVT VIII

847

fosfritualibus oculis, alfud sanctius templi genus, alfud uschimarum ac sacerdorif genus, ad quorum exemplar crassam aliquam rerum imaginem interim adumbraret, donec ue/ miret tempus, quo uisam essetumbras ueris cedere. Nuncigitur hocadest tempus, habe mus coelestem pontificem, & illo dignum facerdotium, hoc utique præstantius, quo præ Nune autem Rantius est evangelicum testamentum veteri Mosaico, quog sunt magnificentiora prometius sor melius sor missa noui, quam ueteris. Illic pecudii cruore purificabantur corpora, hic Christisangui, titus est ne purificantur animi. Illic promittitur terra, hic promittuntur pramia coelestia. Atos in, hoc testameto colesti ritu intercedit inter homines ac desi potifex noster colestis. Quod Li prius illud testamentii tale fuisset, ut in eo nibil desideraretur, queadmodum existimant ludzi haud quaqua qualitus fuillet locus fecundo. Superuacuŭ enim erat aliquid adiun gere perfectis. Nanc deus queritur prius illud inutile fuisse, & pollicetur aliud efficacius ac melius, hunc in modum loquens apud Hieremiam prophetam: Ecce dies ueniunt dicit dominus, confummabo super domum Israel, & super domum Iuda testamentum nouum non iuxta testamentum, quod feci patribus illorum, in die cum apprehenderem manum illorum, ut educerem eos ex Aegypto:quoniam ipli non perstiterunt in testamento meo, & ego uicissim neglectui habui eos, dicit dominus. Nam hoc est pactum, quod paciscar cum domo Ifrael, dicir dominus. Cum leges meas non infculpfero faxis, aut chartis, quem, admodum frustra tentarum est, sed indidero mensibus illorum, & cordibus illorum inscri plero. Et ero illis uere deus, & ipil vicissim erunt mibi vere populus, Nece tradent per ma nas alijs alij, ut cogatuz quilog docere proximti luum, & unulquilog fratrem luum, dicens; Cognosce dominum, propterea quodiam non solum pauci ludzi, sed omnes ubica cogni suri sint me, à minimo uses ad maximum, quod per filij intercessionem propinus reddar, condonatis feeleribus ac peccatis illorum, nec inique gestorum ab illis recordabor ampli us. Audiltis uerba pollicentis nouum testamentum, eo quod uetus fuisset inutile. Porrò quod nouum appellatur, id est spirituale, significat abrogandum esse uetus, id est carnale. Alioqui hoc nouum dici non posset, nisi quod præcessit antiquetur, ac ueterascat. Porrò quod antiquatur ac lenelcit, in propinquo est ut euanescat, nimirum paulatim uergens ad interitum. CAPVT 1X



Ixeritaliquis, an uana fuit igitur uetetis templi religio: Nequaquam. Olim quidem & uetus illud teplum, cuius religio successione veritatis Euagelica iam euanuit, habebatritus quolda statasck ceremonias, lotiones ac uictimas pecudu, qua observata iustificandi purificadio specie habebant, rebus qui

buldam extrarijs ac uilibilibus, typum fublimiorum ac spiritualium exhiben tes oculis hominum. Hi ritus potissimum peragebantur in ea templi parte, quam scriptura appellat sanctum seculare, siue mundanum, quod in hanc promiscue pateret adie tus omnibus, siue Iudais, siue proselytis, siue gentibus. Nam ut tabernaculi ita templi, Aructura talis erat, ut alia pars haberetur alia religioliot, donec ueniretur ad eam, quæ fanctiffima uideretur. Siquidem primo loco factum est tabernaculum, in quo seruaban/ tur non line religiosa ueneratione, lucerne, mensa, sacrica panes septe, quos propositionis appellant quod in facra menfa proponi soleant. Atog hanc templi partem appellant sans Cha tantum, quod fic abellet à profanis, ut multum ramen abellet ab ijs, quibus præcipua fanctimonia tribuebatur. Post secundum autem uelum, quod hanc templi partem à reliquis dirimit, erataliud tabernaculum, quod ob excellentiam religionis uocabatur fane elum fanctorum: id continebat facratiora quardam monumenta, thuribulum aureum, arzam quam tellamenti uocant, laminis aureis undige circumteciam, in qua inerat urna au/ rea:hac servabatur manna monumentű miraculi veteris, cű fame laborantibus Hebræis, nouum cibi genus è cœlo deplueret: & uirga Aaron, quæ inaudito prodigio , cum effet à Stirpe relecta, fronductat, ac turgentibus gemmis eruperatin flores, & floribus successe/ runtamigdale. Inerant & tabulæ, quasseftamenti uocant quod in his haberentur decem praccipta, insculpta digito dei. Supra aream erant imagines alatæ Cherubim, representan t**cs maic**ltate & glorifi divinā, que alis fuis obumbrabant propitiatoriti, quæ ofa fignifica cionem quandam habebant rerum sacratiorum, quas post prodidit Euangeliu. Sed prolie zum fit de fingulis horti quid fibi uelint differere, nobis fat erit fummam totius negocij ad Christiaeardonii conferre I trag cum templo ad huncarodum distincto, ac sacris monu mentis

mentis in fua loca digettis, in prius illud tabernaculum quotidie ingrediebantur facerdo) tes quilibet, qui sacrorum ritus peragerent, Caterum in secundum illud sacratius solus pontifex, cui prima dignitas erat inter facerdotes, femel duntaxat fingulis annis ingredie/ batur, non line languine pecudis quem illic offerebat, pro luis primum, deinde propopue li delictis, per errorem & ignorantiam comillis. Quibus rebus, ueluti per enigmata que dam significabat spiritus sanctus, id téporis nondum patuisse aditum ad ea loca, qua ue re sancia sunt, nece quicquam habent terreni contagij. Cum enim solus pontifex ingrede. retur secretius adytum ceteris exclusis, manerete adhuc prius illud tabernaculum, quod imaginem gerebat illorum temporum, in quibus homines crassis quibusdam ceremonijs, utcung continebantur in religione Iudaica, ne in deteriora prolaberentur, in eo tabernas. culo crassi quidam, ac plebei ritus peragebantur à unigaribus sacerdotibus. Offereban-Que parabo tur donaria, maclabantur pecudes, immolabantur holtiz, que sic habebant speciem alio La est tempo/ quam purificationis, ut tamen non possent eos qui his uterentur, ad plenum reddere pue ris inflantis ros iuxta conscientiam & animum, ex quo nos assimat deus; etiam li iuxta corpus & hox minum æstimationem aliquid puritatis addere uidebatur. Quicquid enim illic agebatur.

stens potifex

ad corpus potissimum pertinebat, situm in delectu ciborum ac potus, cum cibus uere nec purificet, nec inquinet animum, in uarijs ablutionibus, alijed; purgationibus carnis, quæ necin hocerant instituta, ut conferrent homini perfectam instituam: sed ut hisce rudimen tis paulatim affuefcerent ueræ religioni,& per umbras ducerentur ad ueritatem, fierentig meliorum capaces, quæ suo tempore proferret euangelica doctriza. Habetis summam totius religionis, qua libi tantopere placent ludzi. Nunc nostri perfiicis dignitatem cum his conferamus. Christus enim pontifex sponsor & autor, non purificationis corporeza neque bonorum huius leculi, quæ finem habent, sed æternorum, ac cœlestium bonorum; non per uelu manibus hominu textum, sed per aliud tabernaculum no manu factum, hog eft no huius structure, qua ut erigunt homines ita demoliri possuntied per ipsum coglum ingressus est in loca uere sancta, & ab omni mortalitatis contagio uere semota: non adfee rens secum sanguinem hircorum ac uitulorum, quo deum placaret, sed proprium sangui nem, quem in ara crucis pro nobis effuderat: quo non unum populum, sed universum hominum genus ab omnibus peccatis liberauitidque non uno anno, sed in omne tempus usque ad finem mundi, modo resipiscentes à prioribus uitæ commisses Christum agno. scant, ac pro uiribus imitentur. Quæ enim collatio mutæ pecudis ad Christum deum & hominem: Quod si sanguis taurorum & hircorum, aut cinis exustæ uitulæ aspersus inqui natis, purgat eos iuxta carnalem quandam & umbraticam sanctimoniam: quanto magis fanguis Christiqui non perignem corporalem, sed spiritum æternum, humanæ falutis sie tiétem, obtulit: non pecudem brutam, sed semetipsum hostiam puram ac incotaminatam deo patri:purificabit non corpora uestra, sed conscientiam uestram ab his operibus, qua uere mortem adferunt animæ. Mors illius nos abæterna morte liberat, & fpiritus illius Etideo noni purissimus nostrum purificat spiritum prius inquinatum. Vtrobics sanguis est, sed inges testamenti me discrimen:utrobique mors est, sed inæqualis:utrobique spiritus est, sed admodum dispar. diator inter, Siquidem quodibigestum est per umbras ac simulacra quædam, hoc Christus uere præsessitit. Quoniam enim is, qui in ueteri testamento medius intercedebat inter deum & hos mines, non adferebat perfectam innocentiam, ideo Christus successit noui testamenti no uus intercellor, uti per morte lua abolitis peccatis, qua per prius illud testamentii aboleil non poterant, que de deum alienabant à nobis, iam per euangelicam doctrinam promissio nem ac spem accipiant æternæ hæreditatis, no ludæi tantum, sed quicunq uocati fuerint ad Christi consortium. Etenim ubi testamenti uocabulum auditur, ibi mors testatoris in tercedat necesse est, alioqui testamentum non esset, aut si esset ratum non esset. Nam mors testatoris ratum facit testamentum, quod nõdum certum habet robur, quamdiu ulusebul condidit, ut cui liberum lit si uelit mutare. Vndequoniam uetus quoq illud testamentum est dictum, non est dedicatum abser sanguine & morte, sed pecudis, & alioqui perimire Nam quemadmodum legis in Exodi libro: cum Moses recitasset totam legem dei popu lo, & quid ex observata sperare præmij, quid ex neglecta metuere pœnædeberent, expo fuillet, quo ratum ellet pactum inter deum & populum, fanguine uitulorum et hircorum milcult in cratera una cu aqua, & intincia lana coccina, asca bylopo aspețiis limul ipsum

Mbrum, unde recitauerat præcepta domini, simul universum populum, dicens: Hic est san quis tellis; & confirmator eius testamenti, quod uobis præcepit deus ut observetis. Nec fioc contentus, tabernaculum insuper, & quicquid in hoc erat uasorum sacrorum, quibus utebantur in facrificiis, similiter aspergebat sanguine. Quin in cæteris ité ritibus, que cunque purificabantur iuxta præscriptum legis Mosaicæ, sanguine purificabatur. Nec ulla fiebat remissio peccatorum, nisi per effusionem sanguinis. Atque ita sane congruebat ut in terris, quæ reprælentabant imaginem & umbram rerum cœlestium, huiusmodi crassis purificationibus peragerentur. Cæterum ubi ueritas illuxit, decuit ut ipsa cœlestia sacra, & potioribus uictimis peragerentur,& ueriorem adferrent puritatem.Nam,ut dixi,cole fte est etiam totum hoc, quod Christus gessit in terris. Neque enim Christus ingressus est in lancla manibus hominum fabricata, quæ magis opinione quam re lancla lunt, quæg profanari possum: nec aliud erant, quam umbræ quædam rerum uere sanctarum. Sed in ipsum coelum ingressus est, ubi habitat deus immortalis cum æthereis mentibus, atog in huius conspectu tanquam pontifex legitimus deprecatur pro totius mundi peccatis, com mendans lele proprio languine, quem ex mera gratuitaci charitate effudit pro nobis:idci fecit holtia tam efficaci, ut non fuerit opus quotannis repetere, quemadmodum ueteris te stamenti pontifex singulis annis ingrediebatur secretius adytum. Nec mirum est hostiam illius no fuille perinde efficacem, cum & iple obnoxius effet peccatis, ac languinem offer ret & pecudis & alienum. Quod si talis fuisset pontifex Christus, cum toties ab orbe con dito recurrerent fecula & anni, necesse erat illum frequenter immolasse uictimam, quem admodum faciebant ueteris testamenti sacerdotes. Nunc autem talis fuit, ut satis fuerit se mel immolare semet ipsum, ac semel aspersione proprij sanguinis abolere peccata omniŭ feculorum ulque ad finem mundi. Ide factum elt non ab initio mundi, sed instante fine, cum omnibus constarer, omnia uitiata peccatis: necullum esse remedium, nisi a deo; ut pa Et quemadmo lam ellet,quam ellet efficax sacerdos, qui unica uiclima, tam immensum aceruum pecca, dum statutum torti expiaret, relicto parato facilici remedio, ut eadem hostia in annos innumeros satisfa est hominibus ceret omnibus,qui lele non præberent indignos. Transtulit enim in le, non folum eorum peccata, qui ante multos annos spem salutis in ipso posuerant, uerumetiam eorum, qui multis post seculis credituri essent eius euangelio. Non est igitur quod mundus expectet 'alium facerdotem, aut aliam hostiam expiandis peccatis: sed quemadmodum illud manet omnes homines, ut femel moriatur absque spe redeundi in hanc uitam, in qua & labimur -fabinde ،& expiamur: neque quicquam expectatur à morte lingulorum,nifi iudicium il و lud extremum, quod aterna pramia decernet, fiue pijs, fiue impijs: ita & Christus qui se/ mel moriens, pro omnibus oblatus est, omnium quod in ipfo fuit, peccara in fe transferes, at pro omnibus pænas lueret: nihil superesse uoluit nisi iudicium supremum, in quo rur fus conspicietur hominibus, non ut antea, uelut hostia deuota, ueluti scelerosus homo & supplicio dignus, sed ut gloriosus & ignarus omnis peccati: salutaris autem & selix con · spicietur ijs, qui nunc purificati per morte illius, perseuerant in innocentia uitæ, donec ite rum aduenerit, non immolandus, sed iudex, optabilis pijs, formidabilis impijs.



CAPVT Orro quo minus idem ualuerit potifex ueteris teltameti, in causa est, quod lexilla, eo quod non obtineret uiuam ac ueram imaginem bonorum, fed umbram modo quanda, quæ designaret potius alíquid quam efficeret, uul/ garibus pecudum hostíjs, tametsi singulis annis continenter ab illís sacerdo tibus offerrentur, nunquam poterat perfectos reddere , qui per sacerdotes

infirmos, holtijs inefficacibus accederet ad deum reconciliandum: quod fi fieri potuisset, nonne semel oblatæ desissent iterari. Atqui in istis sacrificijs quoties repetuntur, rursus fit commemoratio superiorum delictorum, quæ res arguit illos parum fidere unisacro. Quorium enim attinebat in lingulos annos reuocare lacra, li una uiclima lic purgallet ab entaibus peccatis, ut iam nulla resideret conscietia delictorum in ijs, qui semel immolas/ fentiac semel essent purgatir. Cum enim peccatu sitanimi uitium, non corporis, no potest res crassa corporeacy, qualis est sanguis taurorum & hircorum, abolere morbum mentis. Solum id potestad plenti cœlestis acspiritualis hostia Christi, que per side ac baptismum fic femel omnia superiorio ulta commissa delet, quantumuis multa, quantumuis atrocia, utin 41

ut in confcientia nihil refideat metus, aut remorfus. Tantum fi cauerimus, tie in priftina

flagitia reuoluamur. In tantum enim deus huiulmodi multiplicatis holtijs non reddeba/ tur propitius, ut offensus potius, unum aliquod efficax & perenne sacrificiti desideraret. Sicenim loquitur deo patri filius in Píalmo mystico, ueluti mundum ingressurus, ut proprii corporis hostia propitiaret illum humano generi: Sacrificium & oblationém nolui sti, sed corpus aptasti mihi, holocautoma, reliquas o hostias pro expiandis hominum pec catis offerri solitas non probasti. Tunc dixi: ecce adsum ipse (quando me designat hostiam libri caput ) ut obsequar deus uolutati tuz. In his igitur uerbis cum dicit: Sacrificium & oblationem, & holocautomata, & pro peccato noluisti, nece probasti quicqua eorum, quæ juxta legem ueterem offerri solent: Et mox adijcit: Ecce adsum, ut obsequar deus uo luntati tuz, offeramo holtiam, quz grata litanimo tuo: Tollit prius illud lacerdotium, ut ingratum deo, ut statuat posterius, quo satis fieret uoluntati divinæ. Quænam erat ista uo luntas dei, fastidientis sacra legitima ueteris testamenti, & nouum sacrificij genus flagitan tate sanstifica tis: Nimirū hæc: quod ita uisum esset gratuitæ ipsius bonitati, ut filius cœlestis, id est Chri tisumus stus indueret corpus humanum, ac moriens pro peccatis omnium, unico sacrificio semel rite peracto, purificaret omnes à peccatis luis, sic ut posthac non sit opus alijs hostijs sane guinolentis. Quilquis est ueteris testaméti sacerdos, cogitur quotidie assistere sacris, eale dem hostias identidem iterans, quæ quantõuis multiplicatæ, nunquã possunt ad plenum auferre peccata, ut utrig lit inexplicabile negocium, & offerenti, & facerdoti per quem offert. At Christus unica hostia semel oblata pro peccatis omnium qui crediderunt, crev dunt, aut credituri funt ipfius promissis, iam dexter sedet deo patri, nihil aliud expectans, nisi quod solum superest, ut colligantur omnia membra corporis in unum, fiatch tandem quod promissum est in psalmo, ut inimici ipsius, qui rebelles sunt euangelio, fiant scabel lum pedum eius. At interea nihil est opus iterum immolare le iplum pro nobis, quod uni ca oblatione abunde perfectos reddiditin perpetuum, omnes qui per fidem meruerunt fanclificari, lic ut nihil omnino priltinorum fcelerum nobis imputetur . Quod dico tella tur & iple spititus sancius, loquens per os prophetæ, ac multo ante prædicens futurum, quod nunc factum conspicimus: Hoc, inquit, est testamentum, quod condam erga illos, post dies illos, dicit dominus. Cum indidero leges meas cordibus illorum, & mêtibus eo rum illas inferipfero, necamplius recordabor peccatorum aut iniquitatum illorum, tan/ tum aberit, ut uelim ulcilci. Porrò polteaquàm femel condonata funt in æternum peccata Habetes itaq; omnía, quoríum opus est Iudæorum hostifs, que peccatis expiandis adhibebanture Cum fraires sidu igitur fratres sublata peccatorum conscientia, que nos abinterpellando deo deterrebat. data sit siducia ingrediendi in sancta, freti sanguine lesu, quem ille pronobis reconcilians dis effudit, ac uiam aditum in nobis aperuit, à uetere illa longe diversam uidelicet recetem ac nouam, uiuam & efficacem ac perpetuam, que semel aperta, postea claudino queat. quam ille nobis auspicatus est, primus omnium ingrediens per uelame, hoc est carnem fuam, qua ad tempus tegebatur apud homines illius divinitas, each sublata in coelum, par tefacla funt cœleftia: cum à habeamus facerdotem magnum à deo promiffum fecundum ordinem Melchisedech, quem præfecit toti domui suæ deus, hoc est ecclesiæ catholicæ, quam non ut minister, sed ut autor ac dominus moderatur, adeamus eode interim & nos, quò nobis uiam aperuit Christus: adeamus autem non pedibus corporis in templum sa xeum, sed in templum cœleste penetremus corde syncero, cum summa fiducia impetran di quod petimus: sed prius aspersi non iuxta corpus sanguine pecudis, sed iuxta mentem ac spiritum sanguine Ielu Christi, ac per hunc depulsa ueterum peccatorum conscientia, ad hæc per baptilmum abluti, etiam corpore, aqua pura, & omneis abstergente sordes animi, superest ut perseueremus in eo, quod semel sumus aggressi, ac spem uitæ immore talis, quam professi sumus in baptismo, teneamus firmam, nullaci ex parte uacillantem. hoc uno freti, quod deus qui promisit, certe fidei est, nec potest fallere si uelit, si modo nos in fide perstiterimus. Ad hæc quoniam facti sumus eiusdem corporis mêbra, mutur chae ritate consensus cohareamus, considerantes inuicem quantum quilque profecerit in Ex uangelica professione, non ut inuideamus ei, qui nos anteuertit, aut aspernemur eum, qui

à tergo relictus est, sed ut mutuis exemplis, ut mutuis hortatibus prouocemus ad charita/ tem ac pia opera. Id fiet, li fratris profectus nos extimulet ad ardennius studium pietavis, &

Digitized by Google

li quem

fi quem cellantem uiderimus, eum fraterna folicitudine extimulemus ad meliora, gratu/ lances pracedetibus,& fauentes annitentibus, haud quaquam comittentes, ut quilquam destitutus pereatà grege nostro, quemadmodum solent quidamà rebus bene cœptis per occasionem deficere, sed modis omnibus alios alij stimulemus & inflammemus, ut in eo quod institutum est, pergamus usq ad finem. Atqueid eo magis faciedum est, quod uide tis imminare diem domini,qui redditurus est pro fuis cuique factis premia,nec iam locum selinquet farciendi, quod parti recle gelferis, fed quicquid geltum est exacto iudicio per/ pendetur. Atoghis quidem delictis, qua per errorem aut infirmitatem humanam comis suntur, facilis erie uenia. Cæterum posteaquam per Euangelium cognouimus ueritatem, edocti quid expetendum, quid fugiendum, & quæ præmia maneant pios, quæ impios, si wolentes ac scientes revoluamurin capitalia flagitia, quæ semel suo sanguine abluit Chris flus, cum ille semel duntaxat mortuus sit, nunquam iterum moriturus, non superest relaplis in ueterem uitam holtia, quæ rurlus per baptilmum gratis condonet peccata. Quid ergo superest: Nimirum formidabilis quædam expectatio iudicij supremi, ac mox ignis Et ignis enns fæuus & infestus, qui ad uindictam contemptæbonitatis diuinæ deuoraturus est aduersa latio rios. An putatis impune fore, si quis legem Euangelicam contempserit : Quo clementior est, quo plus adfert beneficij, hocgrauiores dabit pœnas, qui eam scies ac uolens habebit Audibrio. Habet autem, qui semel ascitus in numerum filiorum dei, uolens se conficit in nu merum feruorum diaboli. Si tanta erat animaduerlio apud ludæos: ut qui non obtempe/ raffet sacerdoti proponenti legis Mosaicæ præcepta, hoc est qui iussus abstinere à carnibus fuillis, per contumaciam uesceretur: convictus duorum aut trium hominum testimo/ nio, protinus abler milericordia tolleretur è medio:quanto grauius meretur supplicium, qui non quemlibet sacerdotem, sed filium dei Iesum coculcauerit: conculcat autem cum, qui tantum illius beneficiữ afpernatur, qui non fanguinem pecudis, fed facrofanctum il/ lius fanguinem, quo dedicatum est nouum testamentum, ceu rem profanam duxeritipre/ fertim quo femel fuit purgatus ab omnibus peccatis uitæ prioris; qui spiritum, per quem Euangelicam gratiam sit alsequutus, contumelia affecerit, quod eo suis uitijs expulso, tem plum dei prodiderit diabolo. An ideo nobis promittimus impunitatem, quod non statim: animaduertitur ab hominibus in eos qui desciscunt à synceritate uitæ euangelicæ : Nouizmus eum qui dixit:meum est ulcifci,ego rependam, dicit dominus. Ac rurfum alio in lo? co: Dominus iudicabit populum suum. Ne quis sibi blandiatur nocens, si hominis ultoris manus effugit:dei manus nemo potest effugere. Sed horrendü est incidere in manus dei uluentis. Porrò quo maiore cum laude copiltis Euangelicam professionem, hoc maiore cum dedecore recidetis ad uitam priore. Quod ne fiat, reuocate uobis iplis in memoriam Rememora, tempora superiora, in quibus per Euangelicam doctrinam ac fidem illuminati, non simy mini pristiv plex afflictionum certamen fortiter fultinuistis spe future uitæ: partim dum & probris & nos dies molestijs affecti, spectaculo fuistis omnibus qui Christi doctrinam execrantur: partim dum ob Euangelicam charitatem, ultro uenistis in consortiu probrotum & afflictionum, quibus afficiebantur alii Christiani siue apostoli, qui contempto mundo, regulam Euan? gelicam fectabantur: fiquidem afflictionum probrig quod ex uinculis meis apud homis nes impios uidebatur accidere, fuiltis ultro participes, & alieno dolore doluistis, alienam contumeliam uestram esse duxistis:nec hucus tantum præstitistis uos ingenue Christia nos, uerumetiam direptionem facultatum uestrarum gaudentibus animis accepistis, niv mirum re ipfa declarantes uos scire & credere, quod habeatis potiores & meliores opes repolitas in coelo, quas nec fur clancularius, nec prædo uiolentus polític eripere. Imo crey scunt illæiactura bonorum huius mundi, quam ob Christi nomen patimur. Hec facta mer rito addebant uobis fiduciam affequendi promissa Christi. Debentur enim tam inuicia fidei lumma præmia, & haud dubie perfoluentur à deo iusto acbenigno, sed suo tempo. re. Nunc certandi tempus est, post distribuentur corone. Interim opus est uobis patientia, Nolite itas ut ubi constantibus animis obsecuti fueritis uoluntati diuing, uictores reportetis promis, amittere con fam coronam eternægloriæ. Nondum apparet ille dies, quo sublato certamine dabuntur sidentiam przemia, tamen haud procul abelt: & imperator noster, qui ascensurus in cœlum, pol/ Licitus fefe denuo ad nos rediturum, ueniet, nec diu morabitur . Interim iuftus ex tide fua ui clurus eft, quantumuis afflictus, quantumuis irrifus, quantumuis extinctus, tamen ex pectatione

peclatione promissorum sustinebit fortem animum. Quod si non perstiterit in side, side fractus desperatione subtraxerit sele ab Euangelica professione, non probabitur animo meo. Sed auertat deus, ut subducamus nos à bene cœptis in exitium ob diffidentia. Quin potius sidem professi sumus, & in ea persistemus, ut uitam ac salutem animæ sucrisaciae, mus, iuxta consisium Esaiæ dicentis: sustus ex side uiuet.

## CAPVT XI.



Vlla res æque pios commendat deo, aç certa de illo fiducia. Siquidem argumentum est animi optime de deo sentientis, nihil addubitare de dictis illius, cum nec appareant usquam humanis sensibus quæ dicuntur, nec humanara tione probari queant. Vulgus inanía somnijs is similima ducitea, quæ cum nusquam extent re, tantum animi spe concipiuntur, & stulte uera credi pur

tat, quæ non possint oculis demonstrari. Atqui hæc sides, per quam iustus uitam tuetur alis pereuntibus, non est uulgaris aliqua credulitas, sed est solida sirmacis basis earum retum, quæ nec sensibus, nec rationibus humanis deprehendi possunt, sed eas sirma spesita repræsentat animo, quasi coram cernerentur, quasi manibus tenerentur, quæcis per se uit deri no possunt, eas persuadet esse certissimas, non argumentis humanis, sed certa siducia erga deum autorē. Iudæi sidunt operibus suis, sed hæc res est una, quæ nos deo probatos charoscis reddat: neces nos solum, uerum si quis repetat ab orbe condito, reperiet maiores nostros omnes, quorum memoria celebris est ob laudem pietatis, sidei comendatione por tissimum promeruisse quod assequutisunt.

Primum quod intelligimus mundum hunc universum, cum his quæ amplectitur, conditum suisse uerbo dei, sologi iussu conditoris, nó nne sidei debemus. Quis enimalioque persuadeat ex inussibilibus gigni uisibilia: aut ex his, quæ non sunt, sieri quæ sunt: Philoso phi ratiocinationem humana secuti, mundum putant ingenitum esse, magis habuisse exordium, quam habuerit opisex ipse. Nos autem, quod nec uideri potuit, nec humanæ mentis ratiocinatione colligi potest, perinde credimus, ac si uideremus, nimirum freti libris diuinis, qui narrant mundum esse iussu dei conditum, quem scimus nihil non posse,

nec posse mentiri.

Abel primus omnium iusti cognomen promeruit, atque hoc san'e maiore cum laude, quod nullius exemplis prouocatus, innocentem ac fidentem deo se præbuit. At quæ tans dem res effecit ut hic charior effet deo, quam Cain frater? Nimirum fides, qua totus pen debat ab eo, cum Cain ceu distidens, nec contentus ijs, que sponte sundebat humus in aliv moniam innoxia uita, terram proscinderet. V teres de suis facultatibus offerebat hostias deo. Sed solius Abelis sacrificium suit acceptum deo, quod uir innocens syncero pectore fideret illius bonitati, nece circunspectaret huius mundi commoda, sed pietatis suæ merce dem expectaret in cœlis. Non igitur hostia, sed side promeruit, ut deus igne de cœlo des millo, complexus illius donaria, teftaretur eum esse iustum, atcp hoc pulcherrimo elogio nunc etiam post torannorum milia sicuersatur in ore hominum, ut mortuus etiam uiuere loquick uideatur. Occiderat fratri, cum innocens effet interfectus, at non occiderat deo, cui sanguis eius adhuc clamabat de terra. Nec obsuit Enoch pio, quod ex impio patre pro gnatus ellet, led huic diuinæliteræ teltimonium ferunt, quod cum deo uerlatus lit, etiam cum ageret in terris, uidelicet fide fectans, non ea que uidentur, fed que non uidentur, hoc est æterna cœlestíach, & ob hoc sublatus est viuus ad ea; quæ dilexerat, mortich sub/ ductus est. Sic enim uixerat, antequam tolleretur ex hominum confortio, ut in cœlis uiz deretur uluere potius; qu'am in terris, & morte videretur indignus, qui nihil commiliflet dignum morte:ut huius exemplo primum difeerent homines, per innocentiam vite perdi sidem patere usam ad immortalitatem. Ideo sublatus est, quia placuerat deo. Sed fide por tissimum placuit, sine qua nemo illi placet, quantumpis abundet alioqui factis. Quisquis. enim illi uelit else commendatus, primum oportet credere deum else, qui possitomnia; quich uelit optima. Deinde hunc agere curam rerum humanarum: perch hunc necpios, qui neglectis uilibilibus huius mundi bonis deum inuilibile inquirunt, fraudari fuis prase mijs, quantuuis aifligantur in hac uita: nec impijs defutura fupplicia, etiamfi in hoc fecule uideatur secudis uentis uti. Fidei igitur debet hoc seu gloriz, seu felicitatis, quod sublatus ex homing contubernio uiuit cum deo. Sed inlignius etiam hoc exemplum fiduciz erga

teum præbuit Noe, qui cum esset oraculo admonitus, futurum ut inundatio deserci uni uerlum animantiu genus in terris, necapparerent argumenta, quibus colligi posset quod prædicebat oraculum, eo quod cœlum esset serenum, homines securi conquantes, & ma trimonium celebrantes, ridebant oraculi minas; ipfe tamen indubitatum habens, euentu rum quod deus euenturum prædixerat, apparauit arcam, qua simul & servauit suam fai miliam, & reliquos homínes condemnauít, adeo diffidentes fermoní divino, ut adornan tem fabricam in futurum diluuium, uelut infanum irriderent. Necp folum feruatus est à diluuio, uerumetiam successit in laudem maiorum suorum Abel & Enoch, qui celebres funt ob iustitiam, quæ per ueram fidem commendat hominem deo.

Iam Abraham quoties insignis erga deum fiduciæ dedit documentum: Primum cum nihil sit homini dulcius natali solo, tamen cum'a deo iuberetur relicia patria & affectiv bus suis commigrare in terram ignotam, nihil contatus obediuit uoci diuinæ, nullius ex emplo prouocatus, nullis probabilibus argumētis spem facientibus fore, ut relictis agris paternis, terram nescio quam hæreditate possideret, cuius neque nomen, neque situm ad huc nouerat. Adeo certa erat illi fiducia, fore quicquid deus esset pollicitus. Eiusdem fie duciæ fuit, quod cum deuenisset in terram à deo promissam, neque succederet res ex animi sententia, nec ipsi, nec filio Isaac, nec nepoti Iacob, cum tamen non Abrahætantum, sed posteris etiam illius esset promissa terræhuius hæreditas, sed ipse subinde conflictari cogeretur cum hostibus, & Isaac moleste negocium exhiberent Philistæi, & Iacob per Esau fratrem profligatus esset in Mesopotamiam, unde reuersus tandem coacius est pau lulum emere locelli, ubi figeret tabernaculum : tamen nihil omnibus hisce rebus commo tus est Abraham, ut diffideret deo pollicito terram, neque questus est, se exulem esse non hæredem, neque flexit animum ad ea, quæ uidentur in terris, sed ad cælestia, quæ non cer nuntur, nisioculis fidei. Sensit enim non hanc esse terram, de qua sensisse promissio diui na, quam adeo no magnifecit, ut nec ædificium ullum, aut oppidum in ea putaret extrue endum, sed uelut hospes mox aliò migraturus, in tabernaculis sese contineret cum suis. Quid igitur expectabat, cum cerneret hæc non apparere promissa e nimirum expectabat aliam ciuitatem, stabilem ac perpetuam, unde nunquam esset depellendus, longe dissi milem his, quas & condunt & demoliuntur homines, cuius opifex & coditor esset deus.

Quin & huius uxor Sara, cum & maritum haberet uetulum, & eo processisset ætatis; ut matrici natiua uis deesset ad semen uirile attrahendum, ac retinendum, tamen cõcepit & peperit Ilaac, diffila quidem naturæ uiribus, led cofila deo, qui per angelum illi fœtum masculum promiserat in annum proximum; non audiebat reclamatem naturam, tantum habebat persuasum, deum mentiri non posse.

Promiserat deus Abrahæ posteritatem parem stellarum numero, parem harenæ lite torali,nec ullam spem prolis dabat natura. Nihil tame ille distisus est. Atque ob id ex uno fene iam annis effœto, prognati funt posteri, tanto numero, quanto sunt stellæ cœli, quan to harena quæ est in littore maris. Siquide ille filios ac nepotes expectabat, non iuxta san guinis cognationem, sed iuxta fidei imitationem, quo nomine nos omnes posteri sumus Abrahæ, qui fidimus promissis Euangelicis. Ergo non Abrahætantum, sed & postero/ rum illius germanorum tam constans fuit siducia, ut illis necmors eam ademerit. More eui enim funt omnes hi, cum nondum tenerent promissa, sed procul ea fide uiderent, crederentch, præch desiderio consalutarent, adeo non fidentes huic terræ, in qua nemini diu uiuere licet, ut sele confiterentur hospites ac peregrinos esse, non sola in Palestina, sed in eoto mundo. Frequenter etilm uitam hanc peregrinationem uocant & incolatum, & in Psalmo mystico Dauid profitetur se peregrinum in terra, quemadmodum suissent o annes patres iplius. Et tamen is regnabat etiam in Palestina, & ciuitatem condiderat. At que hæc sane regio finibus admodum angustis circunscribebatur, & magna ex parte non cessit Hebræis Abrahæ posteris, eo quod pristinos possesson possent loco depelle re: nec hanc tamen ingressus est Moles, sed procul è monte conspectam salutauit moritui rus, neque desperauit tamen de promissis. Itaque quum se fateantur esse peregrinos, satis declarant sese desiderare patriam. Quam autem patriam inquirunt, quibus hic mundus totus exilium est? Chaldaam patriam reliquerant, cuius desideriu si illos cruciasset, non adeo proculaberat, quin possenteo commode redire. Non igitur illam patriam deside/

rabant, sed aliam hac meliorem, in qua liceret æternum uiuere, prorsus exemptos ab om ni dolorum molestia. Hæc erat illa patria cœlestis in quam illos euocarat deus, & cuius amore uolebat eos sic in hoc mundo uiuere, quasi in mundo non essent. Atque hac de causa deus cum sit conditor ac princeps omniū, tamen peculiariter se uocat deum Abraham, Isaac, & Iacob. Siquidem illorum proprie deus est, qui siduciam omnem, & omnia felicitatis præsidia in ipso collocarunt. Actalibus parauit ciuitate non terrenam, sed cœlestem, in qua semper selices regnant cum deo, cuius amore contempserunt omnia.

An non & illudinsigne fuit fidei documentum in Abraham, quod cum deus explorans, quàm exanimo sibi fideret, iussisset ut immolaret filiù suum Isac, cum is & unicus esset, & cuius nomine promissa fuerat posteritas (siquidem hicerat sermo promittentis: In Isac uocabitur tibi semen) nihil tamen contatus aggressus est facere quod iussus est, nihil interim secu disputas, unde mihi posteritas si hunc occido, in quo uno spes est posteritatis; Sed illudin animo perpedebat, de qui promiserat mteiri no posse, & si sibeat, uel à mortuis excitare posse filium extinctum generis propagatorem: & quia credidit resurrectionem mortuorum, idcirco datum est illi, ut filium quod in ipso erat extinctum, domum ueluti uitæ redditum reduceret, iam tunc imagine quadam adumbrantem suturam resurrectionem sesu Christi.

Iam & illud erat euidens animi bene fidentis deo documentü, quod lsaac moriturus, cum ipse nondum accepisset promissam à deo felicitatem, tamen ausus est eam polliceri filips suis lacob & Esau, cum utrica benediceret, prævidēs utrius quitam, ac diversum utri us præmium. Adeo res est occulta fides, ut ea quog cernat veluti præsentia, quæ pro

cul femota funt à fenfibus corporeis.

Confimilis fiduciæ fuit, quod Iacob moriens, fingulis filijs Iofeph benedixit non igna rus futuri, qui transuersis brachijs dextram imposuit Effrem, qui sinister aderat: læuam Manasse, qui dexter: nihil addubitans, quin futurum esset, quod diuinus spiritus illi sign**i** ficarat euenturum. Sed longius etiam prospiciebat senis fides, cum exosculans summam uirgam filij Ioleph, ueneraretur in eo Christum omnibus imperaturum, cuius ille delatus ac proditus à fratribus imaginem gesserat. Ne loseph quidé degenerauit à fide maiorum suorum. Siquidem moriturus in Aegypto, præuidit futurum ope divina, quod tamen id temporis non uidebatur probabile, ut Israhelite demigrarent ex Aegypto, peruenturi ad terram promissam à deo:adeog non dubitauit de hac re,ut simul de ossibus suis eò trans ferendis mandauerit. Quin Mosi recens nato, parentum fides saluti suit, Cum enim rex edixisset, ut quicquid ex Hebræis nasceretur sexus masculini, statim interimeretur: paren tes huius ut cospexere puerum, ipsa statim indole uultus magnum quiddam præse feren tem, interpretantes deo gratum esse, ut infans bono publico populi servaretur, neglexe/ runt regis edicium, ac puerum apud se tribus mensibus occultarunt: deinde scriniolo ine clulum exponunt in ripa fluminis, non dubitantes, quin deus seruaturus esset puerum, cui tantam gratiam offuderat: magisci metuerunt offendere deum, quam tyrannum, niv mirum intelligentes eos qui pietatem colunt, utcung res hominum cadunt, non posse destitui præmio suo.

Sed hec laus debebatur parentibus Mosi, uerum illa suit huius propria, quod posteav quam adoleuisset, & adoptatus esset à filia Pharaonis, respuit honorem regiæ cognatiois, maluité, palam professus Hebræum esse se, communibus malis affligi cum populo dei, quam ex impia simulatione capere commoda huius uitæ, feliciores diuitias esse iudicans, iam tum pro servando populo ferre probra malorum in typum Christi, qui olim erat gra uiora passurus pro salute gentis suæ, quam universos Aegyptiorum thesauros. Contempsit quod erat in manibus, & sidei oculos vertebat in ea, quæ procul aberant à sensibus, deo fretus, qui non patitur hominum pietatem fraudari meritis præmijs.

Idem dei præsidio fretus, ausus est his etiam maiora. Non dubitauit moliri sugam ex Aegypto, secumos populum educere, nihil ueritus tyranni serocis iram. Contempsis regem, quem oculis cernebat: neglexit minas tanti principis, quem armatum uidebat im minere ceruicibus suæ gentis: nec aliter animo infracto silus est inuisibilibus præsidijs in

uisibilis dei, ac si eum coram oculis suis conspexisset.

Eiuldem fiduciæ fuit, quod cü intellexisset fore, ut angelus ultor obambulaturus esset

per univerlam Aegyptum, & occilurus quiequid effet primogenitorum, luis Hebrais ni hilomnino metuerit, quibus id temporis lub exitum inflituit folennem ritum edendi par schalem agnum, è cuius sanguine conspergebant limen ac superliminare, simules postem utrug domus. Att hoc signo freti, nihil sibi metuebant in media cæde Aegyptiorum.

Mox simili fiducia cum mare rubrum obstaret sugientibus, ato; id ichu uirgæ Mosaice diduxisset sele, sic uia relicia in medio, ut tanquam per siccum iter euaderêt Hebræi, totus populus deo fretus incolumis essugit. Cæterum Aegyptis cum ira præcipites sele credio dissent estem mari, mox coeuntibus undis dimersi sunt. Quæ res aut essect, ut olim moze nia Hiericho septimo die septies ambita, subito corruerint, nullis impulsa machinis, sed ad sonitum sacerdotalium tubaru, populici clamorem, sic, ut Hebræis urbem cingentibus, qua quisco steterat ingressus daretur, nonne sides solue ducis ac populi: Persuaserat sibi nihil non posse deum, & haud dubie suturum, quod ille sacturum se promiserat.

Quin & illud fidei non leue documenti fuit, quod Rhaab meretrix, quæ prius missos exploratores exceperat hospitio, cum intellexisse eum populum esse deo charu, maluit illis cum suæ uitæ periculo consulere, quam apud ciues impsos inire gratiam. Ac fidei suæ mercedem tulit, quod una omnium cum sua familia servata est, ne periret cum ijs, qui suiribus freti, non crediderant deum, ubi vellet, eversur civitatem. Sed cum inter tot prodigiosa facinora maiorum nostroru nihil omnino gestum sit insigniter absorbis fidei præsidio, quorsum attinet singula comemorando persequi: Tempus enim citius nos, quam exempla desicient, si pergam referre de duce Gedeone, qui fretus dei præsidijs, ausus est cum trecentis viris adoriri Madianitarum copias, & viris, & armis, reliquo de belli apparatu instructissimas. Et immensam multitudinem sudit, sugavit de clangore tubarum, crez pitud sagenarum, & sucernarum miraculo, sic, ut Hebræss non stringentibus gladium, ipsi se hostes mutua cæde conficerent.

De Baracha, qui fretus uaticinio Delboræmulieris, congressus est cum instructissima acie Cyzaræducis, & ad internicionem concidit omnes, rege labin in fugam acto, qui mox manu sœminea consossus est.

De Sampsone, qui sultus ope diuina, multa prodigiis simillima gessit aduersus Philipstanos pro gente, quæ nec'à plurimis simul iunclis, nec ullo robore humani corporis gent poterant.

De lephthe, qui cum esset nothus & abiecta fortuna apud suos, tamen fretus auxilio del pulcherrimam uictoriam retulit ab Ammonitis hostibus populi sui.

De Dauid, qui præter tot uistorias auxilio diuino partas, præter tot uitata pericula, feruatore deo, non dubitauit adolescens cogredi Goliadarmato, inermis ipse, quem istu

fundæprostrauit, ut uictoriægloria penes deum esset, non penes hominem. De Samuele, qui nullo fatellitio munitus, per multos annos moderatus est populum I fraheliticum, gratis administrans iudicis ac principis officium, uidelicet certus à deo rediturum præmium, li quis quid recle gesferit. Tempus, inquam, me defecerit, si pergam huiulmodi exempla omnia percenfere, ut fileam interim tot eximios prophetas, qui deo freti,tyranorum minas pro nihilo ducebant, tot religione celebres uiros, qui non opibus humanis, led prælidio dei, in quo totam fiduciã collocarant, prodigiola patrarunt, & egre gijs factis sui memoriam posteritati reliquerunt. Etenim, ut omissis uocabulis autorum, rerum fumma attingam capita, fidei illorum tribuendum est, quod cæteris omnibus re/ bus impares, auxiliante deo expugnatunt opulentifima regna, nec ullis terroribus potu erunt abduci ab obleruatione traditælegis, præmium expectantes à deo.& quoniam nul la dilatio promilforū minult illorum fiduciā, tandem & compotes facti funt eorum, quæ maioribus deus promilerat. Impetrarüt à deo uotis fidêtibus, quod iuxta naturæ curlum fieri non poterati erepti funt'e fummis periculis, feruatore deoileones in alios inuiciæ læ uitiæ, aut uicerunt, aut len lerunt innoxios, uelut occlulo ore, aut alligatis unguibus læ dere no postent, quos deus uolebat este innocuos: in mediü incediü coiecti, sic illest perdu rarunt,quali luis corporibus natiuã ignis ulm extinguerent : è medijs enlibus holtium in le districtis, incolumes effugerunt, protectore deo. Atcp eode animu instaurante, à summa rerum desperatione, summifanimi robur collegerunt, adeò, ut paulò ante pro mortuis ha biti, subito forțiter se gesserint in bello, & hostium incursiones strenue repulerint. Quin

Tom.7.

e ithud etiam meruit mulierum fiducia, ut matres liberos defuncios ad uitam reuocari con foicerent. Alij distenti in eculeis, uarijsch tormentorum generibus examinati, maluerunt in his exhalare animam, qu'am oblequentes impijs principum iuslis, eximi à tormentis, in genti fiducia uitam impendentes deo, quam scirent le cum fœnore recepturos in resurre Clione mortuorum, multock satius esse iudicantes, breuis huius uitæiaciura depacisci im mortalitatem, qu'àm ob lucellum exigui temporis perdere uitam æternam. Alfi rurlus ob ueritatis ac iusticia pertinax studium, sudibrio fuerunt hominibus, derisi, traductici uelut amentes ac scelerosi:negs probris tantum affecti sunt ob fiducia, quam habebant erga de um, uerumetiam flagris explorata est illorum synceritas, insuper & uinculis & carcere: la pidati funt, dissecti funt, horrendo supplicio corporis mebris in diuersa distractis: denique quo genere malorum non sunt tentati. Casi gladijs occubuertit, persuali nec morte pios à deo diuelli posse. Porrò quibus non contigit morte finire cruciatus, ijs ulta nihil aliud contulit, quam ut longo martyrio cruciarentur. Exulabant ab ædibus suis, eiecti oppidis, ferarum ritu oberrabant per folitudines, utcunq techi pellibus ouillis & caprinis, laboran tes inopia rerum necessariarum, imminente undique persequutoru sæuitia pressivarijs e huius uitæ incomodis affecti, ufqueadeo non digni malis huiulmodi, ut uiris tam fanctis mundus ipfe potius effet indignus, ut deus uel ob hoc uideri posset illos semouisseab hor mínum confortio, ne puri casticá inter pollutos & inquinatos uita agerent. Itaq uagaban/ tur incertis sedibus per auios montes, pro techis speluncis utentes, ac terræ cauernis. Atg omnes hij cum nondum affequuti fint promissam pietatis mercedem, quæ continget in refurrectione corporum, tamen ob fiduciæ constantiam, æternam laudem meruerüt. Die Churus est aliquis, quur non statim à morte singulis redduntur sua præmia : Nimirū ita ui fum est deo, ut universum Christi corpus simul accipiat gloriam immortalitatis. Omnes enim eiuldem corporis membra lumus , & qui nos præcesferunt , libenter expectant , ut toti cum corporibus focijs,ac toto fratrum fodalitio pariter ueniant in hæreditatemæter/ nægloriæ, suock capiti simul copulentur. CAPVT

Vm igitur tanta turba ac ueluti nube sepiamur eorum, qui ferendis huitife modi malis testati sunt, se toto pectore fidere promissis dei, eti a in ueteri testa mento, nimirum horum exemplis animati, curemus & ipsi, ut abiecto one resarcinaci rerum corporalium & cupiditatum, quæ remorantur onustum curis animum ab expetedis coelestibus, excusso peccato, quod nos undicas

coplectebatur, rerum coelectium spe inflamati, strenue curramus in hoc nobis proposito certamine, nec ullis afflictionib. aut auocamentis retardemur ab inftituto curfu, nufquam oculos dimouentes à Ielu Christo: qui ut nobis autor est huius de deo conceptæfiduciæ, ita quod cœpit in nobis confummabit. Cõfideremus qua uia fit ingreffus ille, & quò per/ uenerit, cum innocenti liceret effugere mortem, & tam abelle ab omni cruciatu, quam ab/ erat ab omni peccato: tamen cotemptis huius uitægaudijs, lubijt mortem, & quo malum ellet grauius accellione ignominia, lubijt mortem crucis. Nam gloriolam mortem facilie us perferunt homines. Quâ sit ingressus uidetis, nunc quò tandem peruenit: Contemptu uitæ huius affequutus eft immortalitatem:contemptu ignominie apud homines,affequu tus est æternam gloriam in cœlis, ubi nunc affidet dexter magnifico throno dei patris. Ad huius gloriæ colortium, cum per ignomitiam uarias dolor afflictiones properetis, ne quando defatigemini fractis animis à curlu propolito, reputate uobilcum, quod dux ue/ ster nescius omnis peccati, tamé ut nobis ostenderet exemplar ueræ tolerantiæ, tantű pro brorum, tantum ignominia, tantum ig criminationum perpellus elt, ut ad crucis ulos lup plicium adigi fefe paffus fit. Ne uos abijciatis animum, qui no immunes ab omnibus pec catis leuiora patimini. Præstat millies mori, quàm in pristinam uitam relabi. At uos leuio ribus adhuc malis affecti, nondum usq ad sanguinis effusionem restitistis peccato, quod uos acriter impetit rebellates, & statim arbitrabimini uos esse destitutos à deo, nec uenit in mentem, quid uobis tanquam filijs propitius pater loquatur in mylticis prouerbijs, con/ folans uos, & ad animi magnitudinem blande extimulans : Filimi, inquit, noli negligere correptionem domini, neque despondeas animum, quoties ab eo argueris. Quem enim diligit dominus, eum huius uitæ malis corripit, & flagellat omnem filium quem recipit. Quod li caltigationem huiulmodi patienter fertis, agnolcit luos filios deus, leckuicillim

Nondu enim usq: adsangui nem restitistis

Digitized by Google

illis offert, ut patré propitium & amantem, nec excludit ab hæreditate uite cœlestis. An ideo uos putatis inuifos ac neglectos deo, quod affligimini malis huius mữdir. Imo hoc iplum argumento elle debet, uos elle deltinatos hæreditati paternæ. Quis elt enim par ter, qui non corripiat aliquando filium fuum, quem ut germanum agnoscit. Porrò cum omnes pij, qui deo chari funt, aut fuerunt, afflictionibus temporarijs eruditi fint ad ue/ ram pietatem, si uos immunes estis ab huiusmodi castigatione paterna, nimirum argue mentum est uos nothos esse, non germanos filios. Quod si parentes nostros, ex quibus fecundum corpus tantum fumus progeniti, non modo palsi, led etiam reueriti fumus, dum nos conuicijs ac uirgis erudirent ad institutionem uitæ communis, nihil illorum autoritati reluctantes, fed fic interpretates, quali quibulcung modis tractarent nos, ami co animo faceret: an no multo magis subificiemus ac permittemus nos patri cœlesti, qui non corporum tantum, sed & spiritui est autor: hoc semel nobis habentes persuasum, quibulcung malis ille nos patitur affligi, tamen paterno animo nostræ faluti confulere. Quemadmodum pater corporalis non ita fæuit in filium ut occidat, fed ut feruet, melio remérreddattita deus in hoc castigat nos in hoc mundo, ut uiuamus in æternum. Atque illi quidem parentes pro fuo arbitratu nos inflituebant , nonnunquam abutentes autori tate sua, & instituebat ad breue tempus in rebus fluxis, mox & perituris, nimirum in his, quæ ad rem familiarem parandam ac tuendam pertinent, nonnunquam & fuis commo dis confulentes, ut obsequio nostro iuuarentur. At hic nostri non egens, perpetuo con/ fulit noitris commodis, nec his fane uulgaribus. Nec enim hoc agit, ut terrenis opibus ditefcamus, nec ut in aliquot iugerum hæreditatem fuccedamus, fed ut füa coelestia bo/ na nobis impartiat; hoc est fanctimoniam in hoc mundo, in futuro seculo felicitatem æ/ ternam. Hunc fructum tam eximium, qui suo cum animo reputabit, facile patietur tem/ Omnis autem porariam huius uitæmolestiam . Etenim cum cæteri parentes corripíum liberos suos, disciplina in habet ea castigatio non uoluptatem, sed molestiam in præsenti quidem : cæterű ubi iam presenti grandiores facti, lentire coepertit, quanto bono libi fuerit ille cruciatus, magnopere gau quidem dent le fuisse casos, & obiurgatos, & cum risu gratias agunt his, quos ante lachryman, tes terebant. Sic huius mundi calamitas grauis quidem interim est sensibus nostris dum imminet atca premit hæc mortalia corpora. Cæterum hic dolor, ille tumultus, quo tur/ bantur & animi nostri ob corporis comercium, tranquillum ac suauem iustitie fructum reddit suo tempore. Afflictio docet pietate: pietas adfert gaudium bonæ mentis: bona mens parit immortalitate. Proinde ne que in hoc pulcherrimo certamine destituat ani/ mus. Sudor est ingens, sed eximia præmia, sed fidus agonotheta. Imitemini fortes athe letas,& strenuos cursores, manus lassescentes excitate, genua soluta labantia da surrigite, recto curlu properate ad metam propolitam, nece pes huc aut illuc deflectens aberret à recla uía. Imo fi quid aberratum est, si quid cessatum est, id alacritate noua sartiatur. Necp Pacem sequis uero satis uobis, ut quiso sibi certet securus aliorum, imò pax & concordía uos omnes minicum ita iungat & conglutinet, ut communi studio alij pro alijs soliciti sint, curentes ne quis omnibus in communi curlu decidat à gratia dei: ne quis alienus à fanclimonia, quæ decet mem/ bra Christi, & sine qua nemo uidebit deum , grauis sit corpori , & indignus qui braueo propolito potiatur: ne properantibus ad cœlestia, radix aliqua amarulentiæ suppullu/ lans ac fruticans, obturbet aliorum pijs studijs, each latius serpens, complures inquinet fuo cotagio. Ne quis lit inter uos lcortator, aut alioqui profanus, gulæ uentrick deditus. Siquidem huiulmodi cupiditates remorantur curlum ueltrum, ac deflectunt à recto tras mite, fitch ut dum ad huiulmodi fucata bona respicitis, summüillud & æternü braueum amittatis. Sic nimirū euenit Elau, qui famelicus ob unius edulijuoluptatē uendidit ius primogeniti, breui uoluptatula, perpetua emens pœnitudinem. Nam illud meminisse debetis, quo uobis sit exemplo, quod postea cum conaretur benedictione patris sibi re/ stitui ius primogeniti, reiectus est, nec profuit illi sera pœnitetia, tametsi lachrymis pro fusis testaretur sibi dolere quod secerat. Amarulentia quæ nascitur ex odio, liuore, & ar rogantia, uitiat fraternā concordiam: libido, luxus, cætereck rerū fordidarū cupiditates, uitiant puritatem,& fanctimoniam uitæ. Atqui duas hafce res oportet interuos elle fal/ tras,nec altera fine altera costat. Nec enim est inter impuros grata deo cocordia, nec illic elle potelt uera morum integritas, ubi regnat discordia. Cauendum est igitur & nobis,

ne cœlestem hæreditaté cum huius mundi delectamentis stultissime comutemus. Cœle stia sunt ad que properamus, puri accedamus oportet, in Euangelica luce uersemur, tam sanctà professioni uità sanctimonia respondeamus oportet. Pontifici uestro atog huius Non enim de, legi respondere necesse est. Non enim accessistis quemadmodum olim maiores uestri, essissis ad tra cum Moses legem ferret, ad montem Sina, qui corpore cotingi potest, & ad ignem in Stabilem censum, qui sensibus humanis percipitur, ac turbinem & caliginem, procellamis ac tur bæ fonitti,quæ auribus atg; oculis percipititur: nec ad uocem uerborum, quæ licet aere pullo sentiri poterant auribus humanis, ac tenuem modo imaginem habebant uocisue rædiuinæ, tamen non carebant maiestate sua, adeo, ut populus qui audiebat expane factus horrore uocis, deprecaretur, ne pergeret loqui deus, sed ipse Moses sua uoce pronunciaret, quæ mandassetille. Alioqui terribilior eratilla uox, quam ut humanarum au rium imbecillitas ferre posset. Tantum autem habebant religionis ac formidinis, quæ per typum tantum Euangelicæ legis gerebantur: ut à contactu montis procul arceretur populus, & edicto publicaretur, ut bestia quæ tetigillet montem, lapidaretur, aut iaculo configeretur. Nam usqueadeo terrifica species erat rerum, quæsensibus corporalibus

exhibebantur, ut iple Moles expauerit ac tremuerit horrore spectaculi.

Ad huiulmodi igitur lenlibile spectaculum uos non accessiftis, quod umbras ac ty pum habebat rerum longe melioru, sed accessistis ad res hoc ueriores, quod animo, non fensibus corporis percipiuntur: ad spiritualem monte Sion, qui spiritu contingitur, non manibus:ad ciuitatem dei uiuentis Hierusalem coelestem, ubi pax est æterna:ad innume rabilium angelorum coetum, qui funt huius ciuitatis proceres & indigena: ad concior nem filiorum dei, qui cum Elau non perdiderunt ius primogeniti, sed Christo adharen tes, conscribi meruerunt in cœlis, facti ciues eiusdem civitatistad iudicem universorum deum, eius reipublicæ principem, ac spiritus iustorum hominum, quos perfecta pietas cœlesti contubernio copulauit, ac iudicis assessores reddidit: ad noui testamenti ponti ficem lefum, qui non perdit, fed reconciliat: & ad huius fanguiners, cuius afperfu pur gantur animæ, quick multo meliora loquitur, qu'am sanguis Abelis. Siquidem ille flagitabat ultionem, hic impetrat remissionem. Quo clementius & amantius sanguis eius lo quitur pro nobis, hoc magis cauendum est, ne aspernemur Christi sic nobis loquêtem. Etenim si pœnas non essugerunt cotempu sermonis, qui Mosen homine in terra loquen tem auerlabantur, multo grauiores pœnas dabimus nos, si Christum è cœlo nobis lo, quentem auerlemur: cuius uox tum coculsit terram, ut lenlibiliterrore deterreret à pece cando. At nunc quid è cœlis comminatur se facturum per Aggaum propheta: Adhue semel, inquit, & ego mouebo non modo terram, uerumetia cœlum, ut expauescant non folum homines terreni, uerumetiam cœlestia. Porrò illud quod dicittadhuc semel, signi ficat eorum quæ cocutiuntur translationem: utpote quæ facta funt hominum manibus, quod genus funt templum & ciuitas Hierofolymorum, ut maneantea, que hominti ma nibus facta non funt, & ideo concuti non pollunt, cum fint æterna. Gloriantur suo tem? plo Iudzi, gloriantur fancta ciuitate, fed hæc aliquando non erunt. Expectant regnum, uidemus aliò translatum. Quapropter nos qui cœpimus eniti ad regnum cœleste, quod labefactari non polsit, ido beneficio spiritus divini, perseveremus in beneficio dei. Ita/ que uersemur in hoc templo cœlesti, sic deum cum reuerêtia ac religione colentes, ut pu ritate mentis illi placeamus, qui no requirit posthac aliud sacrificij genus. Si religio erat olim in peragendis facris quicquam admittere, quod offenderet oculos hominii, quan/ to magis nobis obleruandu in holtijs spiritualibus, ne quid offendat oculos deir Si olim periculum erat, non rite adeunti loca religiosa, quanto plus erit periculi, si parum puris mentibus adeamus ipium deum: qui non ignis est corporeus, qui ut accenditur, ita re/ stingui potest: sed ignis est efficax, ad nihilum etiam redigens quæ uulæ

enfetis loquen

CAPVT XIII

Erleueret apud uos fraterna charitas, cum litis eiuldê corporis membra, necs folum eos amore coplectamini, qui uobifcum afsidue uiuunt, uerum e etiam eos qui hospites ad uos diuertunt. Nece enim mediocris laus est ho spitalitatis apud deu. Per hanc enim Abraham meruit, ut angelos inscies exciperet hospitio, cum se crederet hoc officifi in homines conferre, Por

Digitized by

ltu lat

Rulat & hoc Christiana charitas, ut eorū qui in uinculis sunt ob Christi professionē, cae lamitas uos æque moueat, ac si ipsi essetis in uinculis: & cruciatus eoru qui alioqui uarijs malis affligutur, sic uos afficiat, ut appareat uos meminisse, quod corpus habetis is dem obnoxium malis, nec alienos esse à sensu dolort, quos patitur eiusdem corporis meme bra. Coniugiu, quod rite seruatum etia apud ethnicos, suu habet honorem: sit apud uos item honorabile, neg cubile ullo stupri genere contaminetur. Cæterum scortatores & adulteros iudicabit deus. Vestri mores absint ab auaritia, sic ut contenti sitis rebus præ sentibus, uelut in diem uiuetes ableg solicitudine futuri. Sic enim deus ipse pollicitus est Tofue, & in hoc omnibus ipfifidentibus. Non te defero neg derelinquo: ut hoc freti, fix dentes dicamus, quod in psalmo mystico dicit propheta: Dominus mihiauxiliator est, nec timebo quid faciat mihi homo. Rationem habete eoru qui præsunt uobis, à quibus accepistis no humana doctrinam, sed uerba domini, curateco ne quid illis desit rerum ne zeflariarum. Horũ uerbis quemadmodum initio credidistis, ita uitam illorum ueluti sco pum intueamini, ac fidem imitemini, confiderantes qua constantia perseuerent in euan gelica professione uses ad uitæ finem . Euangeliüsemel recte traditum, semper est con/ stantissime tenendum. Vt enim Iesus Christus & heri fuit, & hodie est, & semper futu/ Iesus Christus rus in omne tempus, nec unquam mutabitur, ita semper manebit illius doctrina. In hac beri er bodie ligitur perfiftite, stabiles ac firmi, necs ceu nullo certo fundamento nixi, circumferamini doctrinis subinde nouis ac uarijs. Non aliud docuit lex Mosaica, & docet euangesium, fed aliter. Stultum est aut umbris inhærere, cum illuxerit ueritas. Et tamen non desunt qui ueterem Iudailmum iam antiquatữ renouent , in elcis ciboch corporis pietatem con stituentes, in quarum rerum observatione qui superstitiose versati sunt, nullum inde fru chum iustitiæ retulerunt. Qui solidam ac ueram pietatem assequi uelit, quæ non tantum umbram habeat iustitiæ, sed animum ipsum bona conscientia confirmet apud deum, in gratia fidecp confiltat, huic fundamento quod iecit Chriftus innitatur,& non uacillabit Iudaicis fuperstitionibus . Sit illis religiosum à certis abstinere cibis, etiã ab immolatis. Habemus & nos altare multo facratius, de quo non est fas edere ijs, qui adhuc addicti le galibus ceremonijs, nesciunt gratiā Euangelicam ueræ salutis largitricem. Siquidem itt xta legis præscriptum, animantium, quorum sanguis offerri solet pro peccato per pone tificem in tabernaculis, quæ dicuntur sancta, cadauera cremari iubentur extra castra: perinde quali sanguis habeat aliquid sacri, cum corpora ceu polluta deferantur foras, in profanis locis exurenda, atca ob id ab his uelut ab impuris abstinent cibis. V mbram habent ifti, sed nos amplectimur id quod umbra fignificault. Illi nihilo sanctiorem men tem habebant, posteaquam suerat aspersi sanguine; nec puriores erant, quod ab esu cor/ porum abstinerent, cum animi uitijs maderent. Nos Iesum uictimam nostram ac pontifi cem amplectimur, qui uelut alludens ad legis imaginem, ut proprio fanguine purgaret populum suum, extra portam Hierosolymitanæ ciuitatis uoluit crucifigi. Cuius exem/ plum oportet nos non luperftitiofe , fed religiofe imitari : id faciemus, fi & ipfi, fublata cruce nostra, sequamur illum exeuntem è contubernio hominum, ueluti scelerosum. Egrediamur & nos à commercio mundi huius, nobisce dulcius sit subite probrum pro Christo, quam mundi gloria frui. Valeat nobis hæc ciuitas terrena, qui non habemus hic manentem ciuitatem, sed futuram ac cœlestem æternamck desideramus. Exitautem ciuitatem, quisquis affectus abijcit carnis, toto de studio coelestia meditatur. Intra moenia non immolatur hostia nostra, cæterum egressi cum pontifice nostro Christo, semper of ferimus & ípli quandam hostíam per ípsum gratã deo, non pecudem aliquã, non fruges agrorum, sed fructū labiorū: labiorū, inquam, no tam corporis, cp animi, quibus agnosci mus dei beneficium erga nos, & commemorantes Christi crucem, pro condonatis pec Beneficëtie catis, pro tot dotibus, gratias agimus. Huius altaris non funt participes Iudæi, qui ma/ aute er com nentes intra muros, nihil amant nisi carnale. Iam accipite & aliud sacrifici genus dir municationis num Euangelio , quo litare oportet affidue deo . Beneficio iuuandus eft proximus, ac si egeat facultatum subsidio subleuandus. Talibus enim hostijs conciliatur deus citius, quam ludaicis observativiculis neglecto fratre. Parete præfectis vestris, cocedentes his, etiam simalisint, modo ne pertrahant ad impietate. Etenim cum suo funguntur officio, uigilant pro animabus uestris, saluti uestræ consulentes; atque id faciunt suo perículo,

st

5 M

die

2000

mi

1015

QII

Z,A

do

تلوكا

jow

Œ,Ç

i.Si

IJ,©



nimirum reddituri rationem deo, à quo proficiscitur omnis potestas. Hora onus aliqua ex parte leuabitis, si uos & morigeros & obtemperates præbueritis, ut quod faciun, fa ciant cum alacritate & gaudio, potius quam gemetes. Nam id quemadmodum illisest molestum, ita uobis est inutile. Illis tædio est labor sine fructu susceptus, uobis non expe dit iram dei prouocare in uos inobedientia. Fratres, & nos precibus uestris deo comen date, siquidem uideor annumerandus inter eos, qui uobis bene præsunt. An omnibus prober nescio, certe confidimus, quod syncere nos gessimus cum bona coscientia apud omnes, qui cupitt ad Euangelica regula uiuere. Quod ut faciatis, eo precorimpenlius, quo celerius polsim uobis restitui, ut deus pacis autor, qui reuocauit à mortuis summit illum ouium pastore dominum nostru Iesum Christum, qui rediviuus per sanguinem fuum ingressus est cœlum, pro nobis interpellaturus patrem, quo sanguine consecravit nouum & zternum testamentum, perficiatuos & consummet in omni operebono, ut idonei sitis, qui satisfaciatis uoluntati ipsius, atquidem efficiat, ut quod agitis, acceptum sit in conspectu ipsius: ides per lesum Christum, qui semper adest commendans sacrific cia nostra, cui debetur omnis gloria, non solum in hac uita, sed in omne tempus, Amen. Nihil est quod nobis ex benefactis arrogemus, iplius don est, quicquid facimus tale, ut placeat oculis dei. Hæc exhortandi gratia scripsiuobis, id boni consuletis, quod ano bis bono animo facti est. Scripli paucis, ut iple uos breui uilurus. Scire uosuolo, quod

Timotheus in præsentia mihi non adest, sed aliò dimissus est: is si celerius redierit, hoc comite uos inuisam. Salutate meis uerbis omnes qui præsunt uobis, sed & cum his omnem sanctorum gregem. Salutant uos Itali. Gratia fauoros dei semper adsit uobis omnibus, Amen.

PARAPHRASEOS IN EPISTOLAM AD HEBRAEOS, PER ERASMVM ROTERODAMVM THEOLOGIAE PROFESSOREM, FINIS.

Basileæ in officina Frobeniana, per Hieronymum Frobenium & Nicolaum Episcopium. M. D. XL.

INDEX CHARTARVM.
abcdefghiklmnopqrstuxyz. ABCDEFGHIKLMN
OPQRSTVXYZ&. aabbccddeeffgghhiikkllmmnnoo
ppqqmffttuuxxyyzzAA Omnesternionesexcepto&quaternione.



