

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







34/7 23/3

Mardoning Leave)

# JOANNIS HARDUINI OPERA VARIA



# JOANNIS HARDUINI



E SOCIETATE JESU

# OPERA

VARIA.



Cum Indicibus & Tabulis æneis.



AMSTELODAMI,
Apud HENRICUM DU SAUZET,

& HAGE COMITUM,
Apud PETRUM DE HONDT.

M. DCC. XXXIII.

The Man Market of the Market of the Market

TO THE STATE OF TH

# ATHEI DETECTI

Præfatio.

Criptorum hujus ætatis haud paucorum sane, ex his qui in hae nostra Gallia de rebus ad Religionem spectantibus disseruerunt, impietatem quæ Deum tollit, in his Collectaneis, ipso Deo haud dubie adspirante, proferimus in apertam lucem. Ecquod enimvero dig-

nius esse argumentum potest, in que vir Ghristianus & Catholicus Theologus stilum exerceat? Aut ecquis potest error esse, quem magis legentes, siquidem vere Christiani sunt, detestentur, ac refelli velint? Atqui tot sunt sama ceteroquin & ingenio nihilo minus quam numero insignes, qui ab annis centum hanc impietatem scriptis suis produnt apertissime; ut & mirari subeat a nemine hoc malum adhuc suisse patesactum; & causa sit justissima metuendi, ne ut serpere illud in dies, magisque ac magis crescere cernimus, totam demum, ni Deus hanc pes-

tem avertat, religionem penitus subruat ac pessumdet.

Paganismi, ut vulgus appellat, qui vero Numini ab omni avo bellum indixit, reliquias merito suo scriptores istos appellaveris: qui quantumvis metu rogi vel carceris Catholicis plerumque verbis utantur in multis Christiana sidei capitibus exponendis, in nullo tamen eorum cum Catholicis plane consentiunt; quoniam quod est omnium Christianorum dogmatum sundamentum, verum Numen, quod Christiani colimus, negant exsistere, etiam dum adstruere Dei exsistentiam scriptis videntur. Excogitavit enim, ac demum adinvenit secta impia; (nam quis sectam ibi sactionemque vereatur agnoscere; ubi eosdem omnium sensus, unam eamdemque & aque impiam omnium de divinitate orationem deprehendit?) Adinvenit, inquam, impietas, qua demum ratione de Dei exsistentia & natura docere homines videretur, etiam cum verum interim Deum abnueret, evelleretque scriptis suis ex hominum mentibus.

Nam quid illi tamdem pro Deo venditant? Ens præcise, Ens omnis entis, Ens quod hullum genus entis excludit, ac proinde Ens infinitum vel indefinitum & Indeterminatum; Essentiam in genere, Essentiam omnium essentiarum; Veritatem universalem, seu Verum in genere; Bonitatem universalem, seu Bonum in genere, indefinitum, indeterminatum, Bonum omnis boni: Pulcritudinem in genere, seu Pulcrum omnis pulcri rum corporei tum spiritalis; Formam intelligibilem unitatis ac realitatis, qua constant omnia quæ sunt: Formam intelligibilem veri, boni, pulcri, recti, secundum quam tum vera formaliter & bona & pulcra & recta sunt omnia, tum nos de singularum essentiarum ac naturarum veritate, bonitate, pulcritudine, ac rectitudine, judicamus ac pronunciamus; proptereaque Ratio universalis, aliisque nominibus, -ab iisdem nuncupatur. Nam cum sermonem habent isti de Deo, nune illud ut Realitatem, nune ut Ens præcise, nunc ut Verum, ut Bonum, ut Pulcium, ut Rectum in genere, ut Essentiam omnium essentiarum ac veritatum, ut Issud quod decet, vel Quod necesse est esse, considerant. Itaque non unum illi, sed-plura Deo inesse nomina docent. Tametsi cum de exsistentia Dei-disputatur, quonism oportet pries statui quid sit illud de quo quæritur utrum exsistar, & unum quæstionis subjectum adsignari necesse est; corum aliqui nomen unum esse adhibendum censuerunt, quod hæc omnia complecteretur, Infinitum, vel Ens infinite perfectum. Id vero si pro Deo habendum est, quis est nunc Afer aut Americanus, quis aliquando suit aut suturus homo est, qui Deum verum non noverit, & sæpe amarit? Quorsum contra A-1 " T" 1 K

# ATHEIDETEGTI

theos stilum-exserimus, cum nulli omnino sint aut esse possint, id si Deus est, aut

si nullus præter istud est?

Atqui sic docent conceptis verbis scriptores, ut diximus, qui vulgo habentur haud ignobiles. Quorum e numero tantum undecim selegimus, quoniam terte suere nobis constituendi sines scribendi. In his nullum e Calvini aut Lutheri grege scriptorem adducimus, præter unum obiter, qui Cartesii in Anglia interpres suit; tum quod nemo in Gallia hanc hæresim alterutram prositetur; tum quod utramque eodem impietatis principio niti ex his ipsis Collectaneis prudentes intelligent. Colligent autem ex eo iidem, verum Deum a solis Christianis Catholicis agnosci & coli; solam proinde Catholicam Religionem veram esse. Eorum igitur scriptorum nomina hæc sunt:

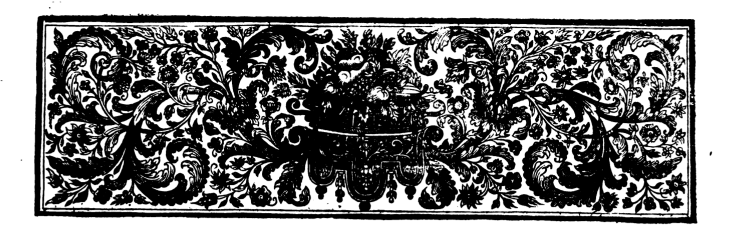
| I. CORNELIUS JANSENIUS.          |             |               | <b>.</b>                              | pag. I |
|----------------------------------|-------------|---------------|---------------------------------------|--------|
| II. AMBROSIUS VICTOR, qui & ANDR | LEAS MARTIN |               |                                       | 6      |
| III, LUDOVICUS THOMASSINUS       | Ę           | ä <u>.</u>    |                                       | 11     |
| IV. FRANCISCUS MALEBRANCHIUS     |             | _             |                                       | 43     |
| V. PASCHASIUS QUESNEL. •         |             | ٠             |                                       | 104    |
| VI. ANTONIUS ARNALDUS            |             | <b>.</b>      | , <b>-</b>                            | 160    |
| VII. PETRUS NICOLLE.             |             | <u>.</u> . 55 | _                                     | 162    |
| VIII. BLASIUS PASCAL.            | _           | -             |                                       | 198    |
| IX. RENATUS CARTESIUS.           | 2           | -             | -                                     | 200    |
| X. ANTONIUS LE GRAND             | <b>.</b> .  | - 11<br>      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ibid.  |
| XI. SILVANUS REGIS.              | • <u>\$</u> | •             | •                                     | ibid-  |

Collectaneis deinde, quæ ex istorum scriptis decerpimus, subjungemus Indicem, quod summarium erit perniciosorum dogmatum, totiusque doctrinæ pestiseræ. In qua quidem quod eorum aliqui docent aperte, soc ipsum censendi sunt ceteri prositeri; siquidem impietatem quæ Deum tollit, ex qua eadem manare consectaria necesse est, ex æquo omnes desendunt. Sed ea consectaria describere ex singulis supersedimus; sive quod de iis nonnulli eorum nihil prodiderunt; sive quod satis habuimus de soka divinitate quid sentirent excerpere. Nemo certe ex illis unus quidpiam in libris suis habet, quod cum aliquo pugnet impiorum fassorumque dogmatum, quæ in his Collectaneis & in Indice repræsentamus. His porro dogmatibus quæ placita opponat Christiana sides auxiliante Deo exponemus; & simul quomodo connexa sint cum atheismo (ut Græca voce utamur, ubi Latina desicit:) quomodo ex atheismo, inquam, dogmata oriantur ac pendeant omnia, quæ hac ætase pertinacissime desendit Janseniana hæresis & Philosophia Cartesiana, Deo similiter donante indicabimus, & aperiemus.

### OPERUM QUAE HOC VOLUMINE CONTINENTUR SERIES.

| Athei Detecti           | _ :             | - =            | <b>.</b>  | 2 :      | -     | _ ` '    | Pag I. |
|-------------------------|-----------------|----------------|-----------|----------|-------|----------|--------|
| Reflexions Importantes  |                 |                |           | · · · •  |       | • -      | 259    |
| Platon Expliqué, ou Co  |                 |                |           | FRAGU    | IER.  | <u>.</u> | 273    |
| Pseudo-Virgilius sive O | bservationes in | <b>Eneiden</b> |           | •        | • _ ~ | · .      | 280    |
| Pseudo-Horatius, sive   |                 | es criticæ     | in Horati | i Opera. | . , • |          | 328    |
| Numismata Seculi Theo   | •               | -              |           | •        |       | •        | 363    |
| Numismata Seculi Just   |                 |                |           | •        | - ; - |          | - 461  |
| 'Antiqua Numismata Re   | gum krancoru    | m.             | -         | •        |       | ~ ~      | 549    |

ATHEI



# ATHEI DETECTI.

# CORNELIUS JANSENIUS,

# EPISCOPUS IPRENSIS.



Uit hoc Ecclesiæ sæculo XVII. unus ex præcipuis istius εθεότητος instauratoribus, scriptor famosus, Cornelius Jansenius Iprensis Episcopus. Is enim Deum aliud nihil esse, præter Veritatem, quam in sua quisque mente

affulgere videt; quam consulit, sibique respondentem audit, dum secum perpendit quid de re quaque sit statuendum; quam unusquisque sequitur, dum de qualibet re vere ac recte judicat; secundum quam denique veluti regulam pronunciare quisque de omni re cogitur, si quis ipsum sententiam roget, ni mentiri velit; quod in omni re decet, quod delectat; quod est ita bene, aliter non bene, tum in physicis rebus, tum in moralibus, tum in arte factis: denique quod non potest aut debet aliter esse; id quod Veritas rei cujusque nuncupatur : Ratio universalis, ordo intelligibilis, sapientia universalis & æterna: non alium, inquam, Deum esse pertendit Iprensis Episcopus prolixa disputatione: ex qua excerpta quædam ipsiusmet verbis hic repræsentamus: descriptis summa fide capitibus quatuor ferme integris e libro 1. de statu puræ naturæ; quarto, septimo, octavo, & nono: ut minime falsum ei crimen a nobis impingi Catholici viri, dum legent, oculis ipsis suis credant.

### I. EXCERPTA EX CAPITE IV.

Radit hoc apertissime Augustinus . . . . adversus Manichæos. . . . Nam cum eos » pedetentim eo ducere vellet, ut faterentur & ESSE , Deum, & hominem esse posse sapientem, hoc ,, est, bonum ac beatum; nihîl aliud profert, quam , ESSE QUASDAM REGULAS VERITATIS; ,, ut, studendum esse sapientiæ; juste esse vivendum: Deteriora melioribus esse subdenda: Paria paribus ,, comparanda: Propria suis quibusque tribuenda: A ,, corruptione animum avertendum : & hujusmodi; , quas quilibet non nimium vitiis cœcatus ac depra-" vatus, tanquam regulas & lumina virtutum, su-99 FRA MENTEM SUAM IMMUTABILITER " FULGERE cernit, & ad sapientiam bonitatemque ,, animi pertinere non dubitat. Illæ autem regulæ , æternæ & incommutabiles, IN IPSA SEMPI-" TERNA VERITATE, QUÆ DEUS EST, lus) cent, VEL IPSA POTIUS ETERNA VERI-

,, TAS SUNT; quæ mentibus vitio non obcœcatis ,, desuper splendet, & omnibus velut publicum lu-, men præsto est, & omnibus naturæ dignitate ex-, cellentior supereminet. Agit Hoc MAGNO ,, CONATU AUGUSTINUS, non exigua parte li-,, bri secundi de Libero Arbitrio: (cap. 12.) Quaprop-,, ter , inquit, nullo modo negaverim effe incommu-,, tabilem Veritatem, hæc omnia quæ incommutabili-,, ter vera sunt continentem; quam non possis dicere ,, tuam, vel meam, vel cujusquam hominis; sed omni-" bus incommutabilia vera cernentibus, tanquam mi-,, ris modis secretum & publicum lumen præsto esse, ,, ac se præbere communiter. Et paulo post: Hanc ,, ergo Veritatem, de qua jamdiu loquimur, & IN ,, QUA UNA TAM MULTA CONSPICIMUS, ex-,, cellentiorem sutas esse, quam mens nostra est, an ,, æqualem mentibus nostris, anetiam inferiorem? Eu ,, cum invicte probavisset esse superiorem, eo quod , SECUNDUM IPSIUS VERITATIS IMMUTA, BILES REGULAS, QUAS COMMUNITER
, CERNIMUS, judicemus, de ipsis vero nullomo, do quis judicet; tamquam re confecta, concludit: " Quare si nec inferior, nec æqualis est; restat ut sit " superior atque excellentier: ET PROINDE VE-RITAS ILLA INCOMMUTABILIS VERUS "Deus est. De quo invento trium-" PHANS, (cap. 13.) Ecce tibi eft, inquit, IPSA VERITAS, mente scilicet sublimior: amplettere ,, illam, si potes, & fruere illa, & DELECTARD " in Domino, & dabit tibi petitiones cordis tui. " Quid enim petis amplius, quam ut beatus fis? Et " quid beatius eo, qui fruitur inconcussa, & IN-COMMUTABILI, & EXCELLENTISSIMA ,, VERITATE! Et paulo inferius: Et nos IN LUCE ,, VERITATIS beatam vitam collocare metuimus? ,, Immo vero, quoniam IN VERITATE cognoscitur ,, & TENETUR Summum bonum, EAque VERI-,, TAS SAPIENTIA EST: cernamus in ea teneamusque summum bonum, eoque perfruamur. Beatus quippe est, qui fruitur summo bono. HEC enim > VERITAS OSTENDIT OMNIA BONA QUÆ ,, VERA SUNT; quæ sibi pro suo captu intelligentes " homines vel singula vel plura eligunt quibus fruan-" tur. Et rurium: (cap. 14.) Hac est libertas nos-, tra , cum isti subdimur veritati: et , ipse est Deus noster. Et infra: si ali-

, QUID EST EXCELLENTIUS IPSA VERI-TATE, ille potius Deus est: si autem non est, IP-, sa jam veritas Deus est. Cujus dif-, curius veritatem atque soliditatem, , QUEM MULTIS ALIIS IN LOCIS AUGUS-, TINUS FACIT, ET DE QUO INVENTO SIBI », MAGNOPERE GRATULATUR, admiratus E-,, vodius, quicum disputat, tanquam DE INVEN-, TO DEO TAM PROPINQUO MENTIBUS NOSTRIS, in cujus sempiternæ Veritatis communi-, bus regulis SE CERNERE SENTIEBAT QUID-,, QUID VERUM de virtutibus cerneret; Ego ve-,, ro, inquit, (cap. 15.) incredibili omnino, & quam ,, tibi verbis explicare non possum, lætitia perfusus, ,, accipio ifta, & CLAMO ESSE CERTISSIMA. Clamo autem voce interiore, qua exaudiri cupio ab ipsa VERITATE, & illi inherere, dilectione scilicet, quod non solum bonum, sed etiam summum ,, bonum & beatificum effe concedo.

"Et hactenus quidem vidimus, Augustinum LUCULENTISSIME PROBANTEM ESSE ,, Deum, ex ipsis incommutabilibus regulis Veri-, tatis; seu Ex IPSA, quæ in illis virtutum re-,, gulis ac luminibus incommutabiliter fulget, v E-"RITATE, qua mens cujuslibet eam cernentis, " raptim velut ictu coruscationis attingitur. Qu A M , DOCTRINAM SI QUIS ABJECTIORIBUS "ARISTOTELICÆ PHILOSOPHIÆ CONCEP-, TIBUS ASSUETUS fortaffis MINUS CAPIT; , SCIAT ILLE IN AUGUSTINO ESSE SO-, LEMNISSIMAM, CREBERRIMAM, CELE-,, BERRIMAM, CERTISSIMAMQUE: QUÆ NE-, QUE NEGARI, NEQUE TURBARI POTEST, >> NISI POTISSIMAS BASES DOCTRINÆ IPs 1 u s, quam de Deo sexcentis locis in suis operibus tradit, labefactatas velit. Qua de re si locus flagitaret, vel necessitas posceret, non mihi difficile esset integrum volumen ex ejus DOCTRINA TEXERE, SICUT JAMDIU MI-HI ANIMUS FUIT. Sed rem pulcherrimam, gravissimam, divinissimamque, maturiori adhuc ætati servo, ac tempori magis vacuo ab occupationibus, tum urgentibus dedivina gratia, tum Episcopalibus, quæ me suo quotidiano recursu ac mole premunt.

" (Et paulo post:) Quæsane doctrina non solum Augustini auctoritate, sed ipso quoque naturali lumine rationis, ex quo totius ille discursus est haustus & pendet, videtur esse certa ac perspicua. Quid enim amplius flagites, ut animus rectus sit, ut justus, ut fortis, ut temperans, quam ut Veritatem incommutabiliter SINGULARUM VIR-TUTUM PRÆSCRIPTA DICTANTEM, fincerissime, castissime, ardentissimeque diligat, & præter ipsam NIHIL DILIGAT? Quis animus rectior, & erectior, & ab omni terrena fæce incorruptior cogitari; quis Deo similior fingi potest? IPSE ENIM EST VERITAS INCOMMUTA-BILIS; sicut ipsa incarnata Veritas dicit? Ego sum Veritas. Et IPSA VERITAS EST SAPIEN-TIA, ut Augustinus subinde dicit. Diligendo ,, ergo fincere solam IPSAM REGULARUM , ISTARUM VERITATEM MENTE SUA PRÆS-"TANTIOREM, NIHIL ALIUD SANE ,, QUAM DEUM INCOMMUTABILEM DILI-,, GIT: UTPOTE QUI NIHIL EST ALIUD, " NISI ILLA VERITAS, QUAM VIDENDO ENTE CONTINGIT, SICUT AUGUSTINUS ,, tum isto loco, tum aliis plurimis ex professo do-,, cet. Unde & in libro ad Honoratum: (libro de ,, utilitate credendi, cap. 15.) Cum sapiens sit Deo ,, ita mente conjunctus, ut nihil interponatur quod se-, paret; DEUS EST ENIM VERITAS NEC " ULLO PACTO SAPIENS QUISQUAM EST SI

, NON VERITATEM MENTE CONTINGAT: s, negare non possumus, inter stultitiam hominis, 日 3 fincerissimam Dei Veritatem medium quiddam inter-,, positam esse bominis sapientiam: cui scilicet cre-,, dendo paulatim ad VIDENDAM quoque IPSAM », VERITATEM illam incommutabilem, quam sa-,, piens VIDET ac diligit, manu quasi ducatur. . . Et ista quoque ratio est, cur Augustinus tam ,, solemniter definiat, peccatum non esse aliud, quam ,, dictum, factum, vel concupitum contra æternam ,, legem. Lex enim æterna nihil est ,, NISI IPSA VERITAS DEI: seu, ut expressius ,, dicam, veritas Deus: juxta illud Augusti-, ni; Lex tua Veritas, & VERITAS TU. Cujus " veritatis tamquam æternæ legis lucem sibi fulgen-,, tem & facienda dictantem, cum VIDET, & sua ,, voluntate deserit, necessario voluntate pervertitur, distorquetur, fit pravus & perversus, & peccat, , in quocumque naturæ statu homo esse fingatur.

### II. EXCERPTA EX CAPITE VII.

Uapropter sicut Veritas, quæ diligenda præfcribitur ab Augustino, non significat illam consonantiam signi creati cum re significata; fedillam INCOMMUTABILEM ÆTERNAMQUE ,, VERITATEM, quæ cernitur ab iis qui legis æ-", ternæ præscriptum vident; ita justitia, castitas, æ-,, quitas, rectitudo, bonitas, &c. quas diligendas præcipit, & in visceribus per Testamentum novum scribendas docet Augustinus, quarum dilectioni timorem opponit; & fine quarum dilectione nihil omnino boni fieri posse constantissime tradit; significat apud ipsum, non affectus aliquos per modum accidentium animo inhærentes, ut Stoici & Peripatetici folent accipere; fed INCOMMUTABILEM illam , FORMAM JUSTITIÆ, & castitatis, & rectitudinis, & bonitatis, &c. quam videt & sequitur, quisquis quid sit justum, & æquum, & rectum, videt & sequitur. Hæc forma justitiæ ,, semper stabilis & immutata in quacum-,, que hominis justi mutatione permanet. Nam sive proficiat in justitia, AD ILLAM magis magisque. tendit, ut INDE FORMETUR: sive deficiat, ab illa recedit; sive poeniteat, ad illam redit. Nisi enim aliqua forma justitiæ , STABILIS IN ÆTERNUM PERMANERET. ,, QUAM MENTIS OCULIS CERNEREMUS: non effet unde vel justum AB INJUSTO DIS-CERNERE, vel profectum defectumque hominis , in justitia metiri possemus. Nam quo magis affectu ,, animi seu dilectione similes ei sumus, eo sumus , utique justiores: quo magis dissimiles, eo injustiores. HÆC autem FORMA NON EST A-LIUD NISI VERITAS INCOMMUTABILIS, in qua justum, rectum, & castum esse videt, cum aliquid ut tale vel non tale probat aut improbat. Sed Augustinum de justitia audiamus: A. PUD QUEMISTA DOCTRINA NIHIL FA-MILIARIUS ATQUE CERTIUS EST. (libro 8. de Trinit. cap. 6.).... Homo erzo qui creditur ,, justus, ex ea forma & veritate dili-, gitur, QUAM CERNIT & INTELLIGIT A-PUD SE ille qui diligit: IPSA vero FORMA & ,, VERITAS non est quomodo aliunde diligatur. Neque ,, enim invenimus aliquid tale præter ipsam .... quoniam ,, sola ipsa talis est, qualis ipsa est. Et infra in fine ejustem libri, cum proposuisset exemplum justi ,, viri Apostolum Paulum diligentis, eum tamen ex " illa ÆTERNA JUSTITIÆ FORMA QUAM " CONSPICIMUS, a nobis diligi, sic declarat: Quid ,, eft quod accendimur in dilectionem Pauli Apoftoli. " cum ifta legimus, nist quod credimus eum ita vixisle? " Vivendum tamen sic esse Dei ministris, non de ali-

, quibus auditum credimus, sed INTUS APUD NOS, 29 VEL POTIUS SUPRA NOS IN IPSA VERI-, TATE CONSPICIMUS..... Et nist HANC , FORMAM, QUAM semper STABILEM atque , INCOMMUTABILEM CERNIMUS, præcipue ,, diligeremus, non ideo diligeremus illum, quia ejus ,, vitam, cum in carne viveret, HUIC FORM & , coaptatam & congruentem fuisse fide retinemus. Et paulo post: Ita & ipsorum vitam facit a nobis diligi FORM Æ illius dilectio; secundum quam vixisse creduntur.... quia in Deo concipimus incommutabilem FORMAM justitiæ, secundum quam bominem vivere oportere judicamus ..... Et in Tractatibus in Joannem: (Tract. 35.) Intelligit quis in Oriente justitiam: intelligit alius in Occidente justitiam: numquid alia est justitia, quam ille intelligit; alia, quam iste? Separati sunt corpore, & in uno habent aciem mentium istarum. Quam video justitiam bic constitutus, si justitia est, ipsam videt justus nescio quot mansionibus a me carne se-" junctus, & IN illius Justitiæ Luce conjun-

Cujusmodi profecto testimonia, quæ in Augustino tam frequentia sunt, ut non sit dubium ea ex perspectissima fundatissimaque Veritate proficisci; liquidissime demonstrant, justitiam, veritatem, castitatem, & similia, quæ diligenda præscribit, longe aliter esse cogitanda, quam illos affectus animæ, quibus nos justi esse dicimur..... Cernitur enim justitia, tamquam REGULA quædam IMMUTABILITER FULGENS SUPRA MENTIS APICEM, quæ neque accedentium copia augeatur, neque recedentium minuatur, neque ullorum affectuum varietate varietur..... Quidquid secundum illam justitia fit, hoc rectum, hoc justum, hoc laudabile est: quidquid ab illa recedit, hoc pravum, injustum, damnabile est. Est ENIM PRIMA ILLA & PROFUNDA & IM-MUTABILIS REGULA JUSTITIÆ, JUXTA quam sive justi sive injusti, recte facta laudamus, & perversa prohibemus, reprehendimus, & punimus. Idcirco enim justa laudamus, quia ILLAM JUSTITIÆ REGULAM IN EIS LUCENTEM CERNIMUS: & injusta culpamus, quia eam ibidem non cernimus.

## III. EXCERPTA EX CAPITE VIII.

Cui titulus eft: Justitia Illa Deus est, sicut veritas, et bonitas, et lex Aterna.

UID EST IGITUR ILLA JUSTITIA OMNIBUS AD INTUENDUM EXPOSI-TA, fine cujus dilectione impossibile est voluntatis opus esse justum aut bonum; & cujus dilectio in cordibus nostris nonnisi diffusa per SPIRITUM SANCTUM CARITATE diffunditur? Respondetur, non esse aliud nisi LEGIS ÆTERNÆ VERITATEM, JUSTITIAM, AC RECTITUDINEM; seu (quod idem est) 198AM ÆTERNAM LEGEM SEMPITERNA SUA VERITATE præscribentem creaturæ rationali QUIDQUID in rebus agendis verum & justum & rectum est. HEC AUTEM LEX JUSTITIE NON EST ALIUD NISI DEUS: NEQUE DEUS ALIUD QUAM VERITAS ET JUSTI-TIA & RECTITUDO SEMPITERNA: ILLA , VIDELICET, QUAM IN HACVITA ex ope-, ribus obscure CERNIMUS, non solum fide, sed mentis rationalis intuitu: Ex QUO FIDEN-, TISSIME PRONUNCIAMUS, HOC DEBET , FIERI, ISTUD NON DEBET: HOC VERUM, , HOC JUSTUM, HOC RECTUM EST: ISTUD

PERVERSUM atque DISTORTUM. Illa quip-,, pe justitia, quam hoc dicendo contuemur, & Ex , cujus luce nobis RADIANTE de singulis ,, operibus ita decernimus, INCOMMUTABILIS ,, atque ÆTERNA est ideoque supra mentes , NOSTRAS TAMQUAM MUTABILES PRÆSI-DET, QUOD SANE NEMINI COMPETIT NISI SOLI DEO, QUEMADMODUM SÆPIUS AUGUSTINUS TRADIT. Hincenim illud in Quæstionibus-super Exodum. (Quast. 67.) Lex Dei sempiterna est, QUAM consulunt omnes piæ mentes, ut quod in ea invenerint, vel faciant, vel jubeant, vel vetent, secundum quod illa incommutabili veritate perceperint. Numquid enim Moyses, quamvis cum illo Deus loqueretur, per singula credenaum est quod consulere soleret Deum, si quid es-,, set in disceptationibus tantæmultitudinis, quæ illum ,, in hoc judicandi negotio a mane usque ad vesperam " detinebat? Et tamen nisi suæ menti præ-,, sidentem Dominum consuleret, ,, LEGEMque ejus æternam sapienter attenderet, quid ,, justissimum judicare inter disceptantes posset, non. inveniret..... Et in libris Confessionum: (libro 3. cap. VII.) Et non noveram justitiam , veram interiorem, non ex consuetudine, judicantem, sed ex lege rectissima omnipotentis Dei, ,, qua formarentur mores regionum & dierum, pro regionibus & diebus: CUM IPSA UBIQUE AC , SEMPER ESSET, NON ALIBI ALIA, NEC ,, ALIAS ALITER: secundum quam justi essent , Abraham, Isaac, &c. Et infra: Non intucbar JUSTITIAM, CUI SERVIRENT boni & Sancti , homines, longe excellentius atque sublimius habere " simul omnia quæ præcipit Deus, & nulla ex parte " variari, &c. Ecce ex qua regula justitiæ, justa & injusta discernunt. Nempe EX ÆTERNA VERITATE, ex lege Dei sempiterna MENTI-, BUS HOMINUM PRÆSIDENTE, ex illa justi-" tia ex qua promulgantur leges hominum: QUAM ,, QUISQUIS CONSULIT, DOMINUM CON-,, sulit: quia videlicet, ut scriptum dicit, Lex " tua Veritas: & SICUT AUGUSTINUS EX SCRIPTURA ADJICIT, VERITAS TU. Unde & ipfa æterna illa Veritatis lex non aliter ab Augustino definitur, quam Ratio divina, vel vo-,, luntas Dei ordinem naturalem conservari jubens, per-, turbari vetans. Quid autem ratio di-,, vina, & voluntas Dei, nisi Deus? , UT PROINDE QUI LEGEM ÆTERNAM CONSULIT, NONNISI DEUM CONSULAT ,, menti suæ præsidentem, & suæ legis , æternæ Veritate loquentem, non adhuc per speciem ficuti est, sed in ænigmate. ,, Sed ipsum Augustinum audiamus, disertissimis ,, verbis explicantem, quid intelligat per illam justi-,, tiam, quam in operibus bonis diligendam esse præ-" scribit, ut opus possit haberi & esse bonum. Sic " ergo nebulas omnis ambiguitatis abstergit, in illo " iplo Sermone xv11. de verbis Apostoli; in quo ,, magnopere satagit ut peccata caveantur, non timore poenæ, sed amore justitiæ. Constituamus ante ocu-los, propter boc quod dixi, exemplum certaminis. " Interrogo utrum ames justitiam. Respondebis: A-" mo. Quod non responderes veraciter, nisi te aliqua-,, tenus delectaret. Non enim amatur, nist quod de-,, lectat. Delectare in Domino, scriptura dicit. Do-99 MINUS AUTEM JUSTITIA EST. Non enim , tibi fingere debes Deum quasi idolum. Invisibilibus ,, similis est Deus : & ea IN NOBIS sunt meliara, " quæ sunt invisibilia. Ecce apertissime , ASSERTUM, JUSTITIAM ILLAM QUAM , VULT ESSE DILIGENDAM, ESSE DEUM. " Ipse est enim sicut Veritas, ita & Justitia incom-, mutabilis, & omnis æquitatis regula imperturbabi,, lis: QUAM NISI CERNAMUS, NIHIL AUT
, JUSTUM AUT INJUSTUM SAPIENTER IN, TELLIGI AUT INTELLIGENTER DICI
, POTEST. Hujus regulæ dilectio, JUSTITIÆ,
, HOC EST, DEI DILECTIO EST, per quam
, divinæ justitiæ participes efficieur. Illi quippe
, diligendo adhæremus, conjungimur, agglutina, mur: & sicut ipse rectus & justus est, ita & nos
, recti & justi reddimur; tantoque rectiores atque
, justiores, quanto tenacius illi regulæ justitiæ dile, ctione cohæremus.

,, Agit hoc luculente Augustinus alio in loco: Quapropter si animæ non possunt (Epift. 222.) nisi etiam in seipsis utcumque vivere, quia ex eis vi-, vunt & corpora, a quibus deserta moriuntur; QU A N-TO MAGIS VERA JUSTITIA ETIAM IN , SEIPSA VIVERE INTELLIGENDA EST, ,, QUA SIC VIVUNT ANIMÆ, ut bac amissa " mortue nuncupentur, quamvis quantulacumque vita " non definant vivere? EA PORRO JUSTITIA QUÆ VIVIT IN SEIPSA, PROCUL DUBIO , Deus est, & incommutabiliter vi-,, VIT. Sicut autem bæc, cum sit in seipsa vita, ,, etiam nobis fit vita, cum ejus efficimur utcumque par-,, ticipes, scilicet dilectione: Îta cum in seipsa sit ju-,, stitia, etiam nobis sit justitia, cum ei cobærendo ,, vivimus: & tanto magis minusve justi sumus, quanss to magis illi minusve cobæremus.

"Et paulo post: Est plane ille summus Deus vera
"justitia, vel Ille verus Deus summa
"Justitia, vel Ille verus Deus summa
"Justitia; Quam profecto esurire Ssitire, hoc
"est ardenter diligere, ea nostra est in bac peregrinatione
"justitia; Es qua postea saturari, ea nostra est in
"atermitate plena justitia. Non ergo Deum nostra ju"stitia similem cogitemus: sed cogitemus nos potius
"tanto similiores Deo, quanto esse poterimus esus
"participatione justiores. Si ergo cavendum est, ne
"justitia nostra similem putemus Deum; quoniam
"Lumen Quod Illuminatur; quanto magis
"caveri oportet, ne aliquid inferius, Es quodammodo
"decoloratius eum esse credamus, quam est nostra jussitia?

" Et in libro de catechizandis rudibus, (cap. ult.) in quo Christianismi candidatos de principiis Christianæ fidei & modo diligendi Deum instruit, rudiores monet ut colant & diligant Deum gratis. Ne vero in colendi ac diligendi Dei modo aberrantes, velut idolum visibile pro Deo colerent; sed amandus est, inquit, non sicut aliquid quod videtur oculis, sed SICUT AMATUR SAPIENTIA, & VERITAS, & SANCTITAS, & JUSTITIA, & CARITAS, & si quid aliud tale dicitur: non quemadmodum sunt ista in bominibus, sed quemadmodum sunt in ipso fonte incorruptibilis & incommutabilis sapientiæ. Vides hic in utroque loco apertissime distinctam Justitiam Deum, a nostra justitia: & hanc esse nostram justitiam, si DEUM JUSTITIAM, HOC EST, ILLAM IN-COMMUTABILEM SEMPERQUE VIVENTEM AC VIGENTEM JUSTITIAM, tamquam inflexibilem Veritatem, ideoque stabilem justitiæ regulam diligamus: & ei illa cilectione coaptemur, hæreamus, & efficiamur hærendo participes. Hanc alibi vocat invisibilem pulchritudi-NEM, cujus amore tamquam justitize dilectione bona facienda & mala vitanda funt.

", Sed quid multis opus, ut probemus, ILLAM ", JUSTITIAM, quam ubique in operibus bonis di-", ligendam præcipit, non aliud esse nisi ", regulam illam justitiæ inflexibi-", lem, quæ est verus Deus, menti-", bus humanis in oriente & occiden-", te præsidentem? Illa ipfa loca, quæ præ-", cedenti capite protulimus, ut eam non esse animi

" creati qualitatem probaremus, hoc omni alia Au-, gustini testificatione luculentius clamant. NAM QUID ALIUD EST AUT ESSE POTEST, NI-,, si verus Deus, illa justitia, de qua , ibi dixit, quod fit veritas interior ", PRÆSENS ANIMO, quam homines VIDENT? ,, Quod fit forma quam intuentur, cui , INHÆRENT UT INDE FORMENTUR: For-, ma, quam videmus ac diligimus, quando homi-,, nem justum diligimus, cum homo justus nonnis Ex "ILLA FORMA & veritate diligatur, QUAM , CERNIT APUD SE ille qui diligit : Quod fit , FORMA, QUAM SEMPER STABILEM atque ,, incommutabilem CERNIMUS..... Quod sit REGULA JUSTITIE, QUE CORUSCAT MENTI: cujus comparatione reprehenditur pravum, tamquam non conveniens rectitudini regu-,, læ: Regula, quæ bomine recedente non deficit, ac-, cedente non crescit: Quod sit justitia, Qua VIDETUR A CONSTITUTIS IN ORIENTE & occidente: Quævelut Lux præsens EST UBIQUE omnibus omnique cogitanti..... Justitia, quæ mullo loco & ubique est: Justitia, quam videmus, cum juste vivendum IN IFSA VERITATE CONSPICIMUS: Denique, ut , omnis tergiversatio auferatur, INCOMMUTABI-" LIS FORMA JUSTITIÆ, QUAM IN DEO ,, CONSPICIMUS, secundum quam hominem vivere, ,, oportere judicamus. Justitia præcipiens, comminans, , judicans, pumens. Hæc & hujusmodi, QUIBUS , PLENUS EST AUGUSTINUS, certissime demonstrant, non aliam justitiam ab eo diligendam commendari, cum toties de justitize dilectione sa-,, tagit, quam illam INCOMMUTABILEM JUS-TITIÆ FORMAM, QUÆ SUPRA MENTES ,, HOMINUM FULGET, VELUT ÆTERNA, OMNIS JUSTITIÆ LEX, UNUS VIDELICET ET VERUS DEUS: qui non instar idoli huma-, no phantasmate cogitandus est: sed tamquam sempiterna justitia, & veritas, & bonitas, & sapientia: Quam nisi quis intus in Animo SUO taliter qualiter CONSULENDO VIDEAT, NEMO JUSTUM AB INJUSTO, RECTUM A PRAVO, BONUM OPUS A MALO DISCER-, NERE POTEST: quemadmodum supra sæ-PIUS AUGUSTINUS, ut vidimus declaravit. Hinc est, quod ut luculente sensum suum aperiret, dilectionem Dei & justitiæ subinde con-,, jungit, ut UNUM ESSET ALTERIUS EX-PLICATIO.

(In epist. ad Gal.) Nondum justitiam PROPTER "Deum, & PROPTER IPSAM JUSTITIAM ,, diligit; sed eam sibi vult. ad conquirendum terrena ,, servire. Et adhuc expressius alio in loco: (Tratt. 100. in Joan.) Si se quisquam justum singat, & non sit: sed totum quidquid coram hominibus laudabiliter agere videtur, non agat PROPTER DEUM, HOC EST, PROPTER VERAM JUSTITIAM. "Et Quia Christus Dominus est il-» LA VERA & SEMPITERNA REGULA JUS-" TITIE; hinc dilectionem Christi, & dilectio-» nem justitiæ pro iisdem accipit. Nam cum dilelectionem justitiæ plurimum duobus locis extu-,, lisset, uno ait: (Serm. 15. de verbis Apost. cap. » vii.) Amor deerat, amor justitiæ, amor cari-» tatis Christi. Altero vero; (Epist. CXLIV.) ita >> conclusit Apostolus, ut eamdem diceret caritatem quam dixerat Christi. Et QUII " CARITATE CHRISTI separari, NISI A , CARITATE JUSTITIE? Cui consonat ad un-,, guem discipulus Augustini sanctus Prosper, quan-, do in Psalmum exvIII. scribit: (litt. Ain, in ,, fine:) Id agit gratia, ut mandata Dei dilectione " impleantur, quæ impleri timore non poterant. Dis, liguntur autem super aurum & topazion; id est, su", per ea quæ pretiosa habentur in terra, quando in ob,, servantia mandatorum non aliquod temporale præ,, mium quæritur, sed ipsa justitia: Quia
,, nihil est melius eo bono, quo ipse
,, homo fit bonus. Quæ est manifes,, ta periphrasis summi et veri
,, Dei.

,, Quæ sane ratio est, quod quemadmodum illam " justitiæ incommutabilis formam diligi ac cerni tra-» dit, quandocunque aliquis justum ac rectum ali-,, quid faciendum esse decernit; ita & BONITATEM , ipsam præcipit esse diligendam, cujus notio ,, IN NOBIS LUCET, cum aliud alio melius esse ,, judicamus. Hoc enim impossibile est fieri, nisi regula aliqua stabilis & æterna bonitatis affulgeat, cui magis minusve consonet, quidquid pejus aut melius esse dicimus. HEC AUTEM BONITAS, PERINDE UTI JUSTITIA & VERITAS, DEUS EST. Unde Augustinus cum varia creata recensuisset, (Lib. 8. de Trin. cap. 111. Tolle, inquit, boc & illud; & VIDE IPSUM BONUM si potes; ITA DEUM VIDEBIS, non alio bono bonum, sed bonum omnis boni. Neque enim in bis omnibus, vel quæ commemoravi, vel quæ alia cernuntur, sive cogitantur, diceremus aliud alio melius, cum vere judicamus, nist esset nobis impressa notitia IPSIUS BONI, secundum quod & probaremus aliquid, & aliud alii præponeremus, sic amandus est Deus; non boc & illud bonum, sed IPSUM BO-NUM. Quærendum enim bonum animæ, non cui su-" pervolitet judicando, sed cui bæreat amando. Et

QUI HOC NISI DEUS? Inde quoque est, quod bonitatem non solum illam, ex cujus dilectione animus justus & bonus fit; sed etiam illam, juxta quam animus; quatenus animus, bonus dicitur, & rebus corporeis præponendus; non aliud esse doceat, quam 1 P S A M VERITATEM, VELUT ARTEM, in qua ani-» mam velut magnam creaturam & inferioribus præponendam approbamus. (Libro VIII. de Trin. cap. 111.) Illud etiam, inquit, quod animus, tantum quia est animus, etiam nondum eo modo bonus, quo se convertit ad incommutabile bonum; sed (ut dixi) tantum animus, cum ita nobis placet, ut eum omni etiam luci corporeæ, cum bene intelligimus, præferamus, non in seipso nobis placet, sed in ILLA AR-TE QUA factus est. Inde enim approbatur factus, ubi videtur fuisse faciendus. HEC EST VERI-TAS & SIMPLEX BONUM. Non enim est aliud aliquid quam 1PSUM BONUM; AC PER HOC ETIAM SUMMUM BONUM. Non enim minui vel augeri bonum potest, nisi quod ex alio bono bonum est. An Hoc se igitur animus convertit ut ,, bonus sit, à que habet ut animus sit.

### IV. EXCERPTA EX CAPITE IX.

Hac autem bonitas & justitia non est illa quam Peripatetici imaginantur, operis huma-" ni moralis dignitas, splendor, honestas, aut quocumque alio nomine voces. Non talem operis " quantumcumque honesti voluntatem Augustinus ex professo, & res ipsa, velut superbam, & non in creatore, sed creatura gloriantem voluntatem improbat, sicut supra fusius explicuimus. Sed est illa incommutabilis justitia atque bonitas, hoc est, æ-,, terna veritas, & lex omnipotentis Dei, quam in ænigmate cernimus, cum aliquid ex ejus regula », conspecta, velut consonum aut dissonum probamus 99 autimprobamus. HÆC AUTEM JUSTITIA, HÆC , BONITAS, HEC VERITAS, tamquam incom-,, mutabilis lex omnis bonitatis, aut justitiæ, aut ve-,, ritatis, quam videmus in creaturis, NON EST 29 ALIA NISI IPSE DEUS: qui non instar idoli, , ut ipse loquitur, aliquo phantasmate cujuscumque

,, creaturæ; sed ut veritas, ut justitia, , ut bonitas, ut sapientia, cogitandus ,, & amandus est.

, Hinc etiam apparebit, cur divinitus dissus Spiritus sancti caritate opus sit, ut animus in quos cumque tamdem opere à peccato liber sit: vel ut opus quodcumque bonum, aut justum, aut rectum sine peccato operetur. Nimirum, quia illa puritas justitize & veritatis, QUE NON EST ALIA NISI DEUS, non potest ullo modo à creatura diligi, nisi ejus dilectio divinitus inspiretur: juxta... regulam... illam Augustini: (Libro de corrept. Es grat. cap. XI.) Liberum arbitrium ad majum sufficit: ad bonum vero nibil est, nisi adjuvetur, A B omnipotenti BONO: quat in omnibus ejus operibus decantata est.

Itaque ista vera ratio est, cur cum in libro de spiritu & littera sexcenties istum amorem justitie, ,, qui in omnibus operibus bonis, tamquam genui-,, nus caritatis fructus, emicare deberet, commenda-, re & inculcare statuisset; statim initio libri, (cap. 111.) objectum istius amoris explicans; Nos dicimus, inquit, bumanam voluntatem sic divinitus ad-,, juvari ad faciendam justitiam, ut accipiat Spiritum " sanctum, quo fiat in animo ejus delectatio, dilectioque SUMMI ILLIUS ATQUE INCOMMUTABI-LIS BONI, QUOD DEUS EST. Cujus causam statim reddens, exponit per delectari & amari id quod agendum & quo nitendum est. Et in decursu cum sexcenties inculcasset dilectionem justitiæ per Spiritum fanctum in animo fieri debere, hoc etiam ibidem, (cap. 25.) UT BONUM DEI QUOD DILIGUNT, SIT DEUS IPSE QUEM DILI-, GUNT: quia ISTA FORMA sempiterna bonitatis & justitiæ, quæ diligitur, non aliud est , QUAM SUMMUM atque INCOMMUTABILE " BONUM, AC DEUS IPSE QUEM DILI-

, Hinc denique intelligitur.., quando toties dicit Augustinus, quod per Spiritum sanctum lex Dei, ,, adeoque justitia in cordibus scribatur quam culpa deleverat, (libro de spir. & litt. cap. 27.) nullo mo-,, do hæc intelligenda esse de justitia, qua homo for-,, maliter justus esse dicitur, hoc est, de habitu caritatis; sed de justitia illa exemplari, quæ est æ-,, terna LEX DEI, & IPSE DEUS..... Ita-,, que juxta fanctum Augustinum non ipsa caritas ,, tamquam hominis justitia in corde scribitur; sed , 1PSA æterna & incommutabilis JUSTITIA, QUA EST DEUS NOSTER; & unde habet lex omnis temporalis quidquid justi continet; significatur scribenda, in visceribus per caritatem. Et hæc justitia sic scripta, est istud mentis bonum, intelligibile bonum, quod commemorat, ut BONUM DEI QUOD DILIGUNT, SIT DEUS IPSE QUEM

DILIGUNT. ,, Caritas igitur vinculum glutinosum est, quasi ", unio ipsa, qua Deus justitia sempiter-" NA cordi conjungitur & inscribitur; ut anima " mortua per ipsam substantiam Dei ", caritate fibi conjunctam VIVIFICETUR, & ,, fanctificetur, & PARTICEPS FIAT DEI, co " magis ac magis, quo arctius & profundius ei per " caritatis incrementum copulatur. Unde Augustinus ,, in Joannem scribens, cum præmissiset pietatem, ,, pulchritudinem, castitatem, veritatem, esse immu-,, tabilem; mutabiles autem esse pulchros, castos, veraces; adjicit: (Tract. 39. in Joan.) Deus igitur " immutabilis est, anima mutabilis: . . . . . Si est ,, verax anima, est veritas apud Deum, cujus est par-, ticeps anima: cujus particeps si non fuerit anima, omnis homo mendax. Et in alio tractatu participa-,, tionem istam declarat fieri, quatenus PER IPSAM , substantiam Del anima vivifica-39 TUR, SICUT CORPUS PER IPSAM SUBS-

TANTIAM ANIM E. (Tract. XXIII. in Joan.) " Insinuavit nobis Dominus JESUS animam ,, bumanam, & mentem rationalem quæ inest ho-,, mini, non inest pecori, non vegetari, non beatisi-,, cari, NON ILLUMINARI, NISI AB IPSA SUBSTANTIA DEI. Et quamvis leniri & of-" fendi possit etiam per corporis sensus; beatitudinem ,, tamen ejus, qua fit beata ipsa anima, non fieri nisi , participatione ILLIUS VITÆ, SEMPER VIVÆ, INCOMMUTABILIS, ÆTERNÆQUE SUBS-TANTIE, QUE DEUS EST: UT QUOMO-DO ANIMA, quæ inferior Deo est, id quod ipsa " inferius est, boc est, CORPUS FACIT VIVE-, RE; SIC eamdem animam non facit beate vivere, 39 nist quod ipsa anima est superius, &c.... Quæ autem beatitudinis, eadem plane & vivificationis & sanctificationis ratio est; prout ipse etiam in eodem tractatu tangit : Nec possunt vivere animæ, NISI EARUM VITA SIT DEUS, SICUT IPSÆ SUNT VITA CORPORUM,

, Hanc doctrinam de justitiæ dilectione, HUC
, USQUE AB AUGUSTINO TRADITAM, A
, PERIPATETICIS REMOTISSIMAM, si quis
, corum non intelligat, oret Deum ut intelligat.
, QUOD SI QUIS RIDEAT ME ISTA DICEN, TEM, inquit quodam loco, (libro x. Confess. cap.
 XII.) ET EGO DOLEAM RIDENTEM ME.
, QUOD SI IN AUGUSTINO INTELLGEN, DO ME FALLI PUTET, videat ne forsan ipse
, fallatur. TESTIMONIA ENIM TAM EVI, DENTIA SUNT, totiusque doctrinæ tam accu-

, rata consonantia, ut non possit in alios sensus sine apertissima absurditate torqueri. Ad me quod attinet, hoc ingenue prositeor, dissicile me reperire posse in Augustino doctrinam CREBRIUS, CLA-, RIUS, & INCULCATIUS traditam, quam eam de qua loquimur. Ut nisi lectoris tædió parcere voluissem, non operosum suisset, (absit dicto arrogantia,) justum opus de hac sola difficultate elaporare; & quemlibet Peripateticum contradictorem, qui eam ab Augustini auctoritate remotam, vellet, testimoniorum copia & claritate, totiusque, doctrinæ sancti Augustini mole & consonantia opprimere.

Ex Jansenii scriptis hæc nunc excerpsisse sufficiat: in quibus qui Atheismum non videt, cœcum hunc & hebetem esse nihil veremur assirmare: qui videt autem, is simul intelligit, caute admodum & considerate dixisse Innocentium X. in Constitutione adversus quinque Jansenii opiniones, se non intendere tamen per hanc declarationem & definitionem super prædictis quinque propositionibus factam, approbare ullatenus alias opiniones, que continentur in prædicto libro. Cornelii Jansenii. Denique idem agnoscet esse Janse. nianum hominem, non modo, ut quidam festive dicebat, Calvinianum qui Missam audit vel celebrat; sed etiam plane Atheum. Neque enim de gratia solum irrefistibili cum Calvino facit; sed in reliquis omnibus fere erroribus convenit reipsa inter eos, solis vocibus dissident: in Atheismo certe prædicando Jansenianus audacior est: id quod sequentium scriptorum Excerpta aperte, ni fallimur, fuadebunt.

# II. AMBROSIUS VICTOR.



Ffert se forte nobis secundo loco, qui occultato suo nomine, metu fortassis publicæ animadversionis, AMBROSIUM VICTOREM se voluit nuncupari, P. ANDREAS MARTIN è Congregatione Oratorii in Gallia,

Edidit ille *Philosophiam* (ut appellat) *Christianam*, falsa profecto appellatione, si sumus nos Christiani. Volumini secundo secit hunc titulum: *Sanstus Augustinus de exsistentia & veritate Dei*. Non alium autem ab eo Deum agnosci, præter Veritatem, quæ omnibus animis ratione utentibus illucescit, innataque ipsis est, & necessario cogit eosdem ad rectum de re qualibet judicium serendum; ex uno capitum illius libri Indice qualem ipse contexuit, deprehendere statim nemo non possit, qui non sit prorsus hebes. Indicem illum igitur summa side ipsius verbis hic representamus.

Cap. 1. Christum Dominum non solum ad credendum nos hortatum esse, verum etiam ad id quod crederemus intelligendum. Eo spectant isti prædicatores Philosophiæ Christianæ, ut suadeant, non ad alia nos credenda cogi, quam quæ possint animo atque humana ratiocinatione intelligi: ut certe necesse est, si Deus docens ca mortales, quæ credi velit ab ipsis, non alius est (ut isti ponunt) quam ipsamet innata animis ratione utentibus lux veritatis. Ex Augustino probat iste hoc placitum, ex libro 2. de libero arb. cap. 2.

fimpliciter immutabilis, æterna, increata, per se verissima, insinita, & creatura qualibet intellectuali præstantior. Est hujus capitis argumentum, ut ille affirmat, ex libro 2. de libero arbitrio. cap. 111. & v1. & cx libro de vera Religione, cap. xxx1. Eo spectat

iste, ut doceat, (quod & mox patebit, & factitatum à Jansenio vidimus;) cum animus cernat in seipso æternum aliquid & immutabile, scilicet lucem Veritatis; seque illa Veritatis luce esse inferiorem intelligat, siquidem ab ipsa dirigitur ut bene agat; illam oportere ut animus Deum suum esse fateatur. Interim abutuntur isti egregie nomine Natura, cum naturam dicunt Veritatis & Justitiæ. Metuunt scilicet visus hominum de se, nisi dicant Deum suum alicujus esse naturæ.

Cap. 111. VERITATEM, QUAM IMMEDIA-TE CONSPICIMUS, cum regulas æternæ veritatis intuemur, esse incommutabilem: idque tum ex ratione numerorum, tum ex sapientiæ regulis demonstrari. Ex libro 2. de libero arb. cap. VIII. & x. libro de immortalitate animæ, cap. IV. & aliis locis. Esse bina quatuor, inquit, omnes conspiciunt: & hanc numerorum rationem esse immutabilem vident. Nec si omnis iste mundus concidat, poterit ista ratio non esse. Sic suum unicuique tribuendum esse, animum à corruptione avertendum esse, justum esse ut omnia fint ordinatissima, verissimum est & immutabile. Efficere enim nulla ratione possis, ut justum id non sit. Similem huic gemino titulo idem in tertio volumine, quod inscriptum est, Sanctus Augustinus, De Deo, capiti XIII. titulum istum posuit : Deum, cum illud sit, quo nibil est superius, non solum esse quid nostra mente præstantius, sed æternum quidpiam & immutabile: ID EST, IPSAM VERITATEM, quæ & mente nostra superior, & omnino incommutabilis esse reperitur. Ex libro 2. de lib. arb. cap. v1.

flantior. Est hujus capitis argumentum, ut ille affirmat, ex libro 2. de libero arbitrio. cap. 111. & vi. & ex libro de vera Religione, cap. xxxi. Eo spectat cap. xvi. libro de immortal. anima, cap. v. Quid enim

tam aternum quam circuli ratio, vel si quid est aliud simile in artibus? Et hæc etiam descripsit in præsatione sua quadam P. Malebranchius, qui de Dei exsistentia & natura in suis omnibus libris paria sentiens, magistro se usum esse in ea re sæpe gloriatur, isto ipso Ambrosio Victore.

Cap. V. INCREATAM ESSE VERITATEM: cum sequentes rationes IPSAM NEC AB HOMINIBUS, nec ab ullo alio sastam esse convincant. Ex libro 2. de Dostr. Christ. cap. xxxII. xxxvIII. & aliis locis. Institutæ certe non sunt ab hominibus, exempli gratia, leges numerorum, sed indagatæ potius atque inventæ. Nam quis possit essicere, ut ter terna aut non sint novem, aut non possint essicere quadratam siguram? Nec Philosophi sapientiæ disciplinam tripartitam esse voluerunt; sed tripartitam esse animadvertere potuerunt; Physicam, Logicam, Ethicam. Ergo, inquie, Veritas est increata.

Cap. VI. Veritatem non sieri cum discitur, sed in seipsa jam exsistentem inveniri præsentem animo. Ex libro de immortal. animæ, cap. IV. libro xIV. de Trin. cap. VII. libro de vera Religione, cap. xxxIX.

Cap. VII. Scientiam, non quidem Platonis, sed alio quodam sensu ideo reminiscentiam esse, quia ver ITAS, etiam antequam discatur, jam menti præsto est, ut cogitatione possit intelligi. Ex libro 2. Solilog. cap. xx. Libro x. Confess. cap. xi. Libro xII. de Trin. cap. xv. Libro 1. Retract. cap. vIII.

Cap. VIII. Veritatem, licet animo semper præsentem, in memoria tamen proprie non esse, nisi postquam eam didicimus: IPSA Mque DE NOVO IN DISCIPLINAM TRAJICI, quatenus memoriæ commendatur; non per aliquas sui species, quas mullas babet; sed per intellectionum præteritarum vestigia quædam, quibus & nos intellexisse, & modi quo intelleximus veritatem, recordamur, ut ad eam facile liceat recurrere. Ex libro x. Confess. cap. xvII. xvIII. xIX. xx. &c.

Cap. IX. IMMENSAM esse Veritatem, quam INCREATAM esse jam ostendimus. Ex libro 2. de libero arb. cap. VII. IX. X. XII. &c. Nam quis hoc immensum neget, inquit, quod communiter omnibus ratiocinantibus atque intelligentibus præsto est? Est autem una sapientia præsto communiter omnibus: cujus quanto magis quisque sit particeps, tanto est sapientior. Ubique Veritas præsidet omnibus consulentibus se; & simul respondet omnibus etiam diversa consulentibus. Ubique est Veritas, ubique est sapientia. Intelligit quis in Oriente justitiam: intelligit alius in Occidente justitiam: numquid alius aliam? Ergo eamdem quæ ubique est; foris admonens, intus docens.

Cap. x. Veritatem esse infinitam, ut patet ex veritate numerorum. Ex libro x11. de Civit. Dei, cap. xv111. Numeros enim esse infinitos certissimum est: quorum ratio sive proportio suam habet a Verirate necessaria immutabilitatem: quemadmodum & quidquid est umquam vel uspiam verum. Ergo est infinita: siquidem quidquid est verum aut esse potest, infinitum est.

Cap XI. Veritatem per se sic veram esse, ut verius nihil habeat, quod imitetur ut vera sit. Ex libro 2. Soliloq. cap. XVIII. & XIX. Libro 2. de Ordine, cap. XV. & XVI. & aliis locis.

Cap XII. Veritatem esse BONUM IPSUM sine par-Eicipatione bonum. Ex libro VIII. de Trinit. cap. 111. Non est, inquit, Veritas, bonum hoc vel bonum illud, sed bonum omnis boni: id propter quod amantur omnia quæ amantur. Græci dicunt τὸ ἀντὸ ἀγαθόν.

Cap. XIII. Veritatem esse creatura qualibet intellectualiprastantiorem: idque probatur: 1. Quia immutabilis ess Veritas. 2. Quia creatura qualibet intellectualis

fecundum ipsam judicat. Ex libro 2. de libero arb. cap. vi. xii. & xiv. Libro de vera Religione, cap. xxix. Libro ix. de Trin. cap. vi. & vii. Libro viii. cap. ix. & aliis locis. Mens nostra, inquit, est mutabilis; quandoquidem nunc perita, nunc imperita invenitur. Veritas autem semper est eadem. Conspicimus, exempli gratia, incommutabilem formam justitiæ, secundum quam hominem vivere oportere judicamus. Nullus de illa judicat, nullus sine illa judicat bene. Ergo præstantior ipsa est animo intellectuali qui judicat, nec umquam recte, nisi ea prius consulta, & secundum ipsam.

Cap XIIII. Probatur tertio, Veritatem esse qualibet intellectuali creatura præstantiorem, quia ipsam persicit secundum intellectum, QUEM INCREATA SUA LUCE FORMALITER ILLUSTRAT. EXTRACT.

1. in Joan. aliisque locis. Cum cogitat, inquit, & ratiocinatur animus, quidquid in ea ratiocinatione verum est, non ei tribuendum est; sed LUMINI VERITATIS, à quo pro sui capacitate vel tenuiter illustratur, ut verum is aliquando in ratiocinatione sentiat; ut possit justum AB INJUSTO SECERNERE. Nulla enim ratiocinatio est, nisi cum mentem persundit lumen verum, quod illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. Lumen autem illud est ipsa Veritas, quæ menti cuilibet dicit

falsunive est.

Cap. XV. Veritatem, & quidem solam, docere nos, ex dictis ostenditur, cum psa st, & sola quidem, quam intus mens nostra consulit, cum apud semetipsam, utrum verum sit aliquid, an falsum, attente considerat. Homines autem esse tantum monitores. Ex libro de Magistro, cap. XI. & sequentibus.

intus, Hoc justum, hoc verum; injustum istud,

Cap. xvi. Probatur quarto, Veritatem esse creatura qualibet intellectuali præstantiorem, quia ipsam persicit secundum voluntatem: cum creatura intellectualis bona, justa, sapiens, ac beata non siat, nisi veritatibus increatis inhærendo, quæ in æterna veritate fulgent. Ex libro de Moribus Eccl. Cath. cap. iv. v. vi. Libro 2. de libero arb. cap. xiii. & xix. Libro 1. Soliloq. cap. xv. Libro de vera Re-

ligione, cap. Lv. aliisque locis.

Cap. xv11. Veritatem esse qualibet intellectuali creatura præstantiorem, quia creatura quælibet intellectualis fit pulchra, summam & perfectam pulchritudinem diligen-do, quæ in ipsa conspicitur, & ex cujus amore movemur ad homines, quos justos esse credimus, diligendos, licet plerumque corpore sint deformes. Ex libro vi. de Musica, cap. x. xiii. & xiv. aliisque locis. Habes enim duos servos, inquit; unum deformem corpore, alium pulcherrimum: sed illum deformem sidelem alterum infidelem. Dic mihi quem plus diligas. Et video te amare invisibilia; fidem nimirum, quæ est pulchritudo certe. Sic amas & justitiam, quæ & ipsa est animi pulchritudo. Ubi sunt autem istæ regulæ scriptæ, ubi quid sit justum & injustus agnoscit, ubi cernit habendum quod ipse non habet? Ubi ergo scriptze sunt, nisi in Libro Lucis illius, quæ VERITAS dicitur, unde omnis lex justa describitur? Ea ipía Pulchritudo dicitur; & per illam pulchritudinem pulchra funt omnia quæ oculis vel animo placent. Et nos pulchri sumus, amando justitiam, quæ semper pulchra est. Catholici vero prorsus negant, tum pulchritudinem, sive formam pulchritudinis intelligibilem Deum esse: contrarium profiteri aïunt Atheorum esse: tum Deum negant in hac vita, ut pulcher est, diligi: tantum amari dicunt hic oportere, non ut bonum in genere, sed ut

bonus est.

Cap. xvIII. Ejusdem argumenti continuatio. Ex eodem libro vI. de Musica, cap. xIII. Tract. xxXII. & xl. in Joan, Libro vIII. de Trin. cap. vI. & IX. Libro IX. cap. vI. Libro xIV. cap. xv. aliisque locis.

Cap. XIX. EX DICTIS DEUM EXSISTERE COLLIGITUR, ET IPSUM A VERITATE NON DISTINGUI: QUAM QUIDEM NON ESSE NI-HIL, SED VERE AC SUMME ESSE DEMONS-TRATUR. Ex libro 2. de libero arb. cap. vIII. & xv. Tract. 1. in Joan. Libro vii Confess. cap. x. Libro XI. cap. XVIII. Libro de duabus animabus, cap. 1, 2, 3. Libro de Moribus Manich. cap. 1. & aliis multis socis. Est enim, inquit, illa hactenus explicata Veritas, SUBSTANTIA (accepto scilicet abusive ab ca secta substantia vocabulo;) viva, perpetua, omnipotens, infinita, ubique præsens, ubique tota, nusquam inclusa: Deus igitur. Numquid ni-HIL EST VERITAS, pergit idem, quoniam neque per finita, neque per infinita locorum spatia diffula est? SI NON ESSET, non amaretur, nec merito laudaretur. Si non esset, videri non posset. VERITATEM autem VIDEMUS ambo fingulis mentibus. Jure isti profecto metuunt, ne Deus suus, Veritas illa nempe quam prædicant, nihil esse existimetur: at de Deo vero, quem Christiani colunt, eccui tamdem etiam infanienti talis potest suspi-cio suboriri? Non ille Deus igitur Christianorum eft.

Idem in volumine tertio operis sui, cui titulum fecit, Sanctus Augustinus de Deo, exsistentiam Dei probat eodem argumento; quod licet omnium clarissimum, brevissimum, ac solidissimum videntia, à Philosophis tamen (Catholicis scilicet vel co nomine) aut omnino prætermutitur, aut non ea saltem diligentia, quam sublimis illius dignitas exigit, illustratur. Atque hujus deinde argumenti summam hoc syllogismo repræsentat: Natura simpliciter absolute immutabilis, Deus est: Datur autem natura simpliciter absolute immutabilis: cum veritatia illarum regularum, quæ vulgo dici solent æternæ veritatis, simpliciter absolute immutabilem essen pateat. Ergo datur Deus.

Mox addit ille, quod & Jansenium fecisse superius vidimus, improbari quidem hanc ratiocinationem cum suis consectariis, ab his qui PERIPATETICÆ scholæ principiis plus satis addicti sunt : sed esse primum præjudicia deponenda; tunc vero deinde quemlibet agniturum esse vim argumentationis. Quisenim, inquit, negandum istud arbitretur, naturam simpliciter & absolute immutabilem esse Deum: cum excellentem adeo naturam à nullo pendere, ideoque non ab alio, sed A SEIPSA NECESSARIO EXSISTERE constet? Quis etiam simpliciter & absolute immutabilem esse non videat VERITATEM ILLAM QUAM INTUS MENTIS ASPECTU CERNIMUS, cum æterna temporalibus, incorruptibilia corruptibilibus esse meliora, justum esse ut omnia sint ordinatissima, esse prorsus impossibile ut idem sit simul & non sit, aliaque plura ejusmodi vera, clare conspicimus? Huic argumentationi, pergit ille, quis dare manus jure dubitet, cum SANCTUS AUGUTINUS, VIR SCILICET A-CUTISSIMI ET SOLIDISSIMI, SI QUOD UM-QUAM EXSTITERIT, INGENII, HOC DIS-CURSU PLANE CONVICTUS SIT? Itaque peculiare volumen impendit ratiocinationi huic dilatandæ ex verbis Augustini, ut quidem dicit, (neque enim istud nunc vacat excutere;) magno, ut ipse quidem pronunciat, rei Philosophicæ ac Theologicæ emolumento. Nam supremi alicujus Numinis exsistentiam, inquit, tanta tum perspicuitate, tum soliaitate demonstrat, ut à nemine prorsus negari possit, nist veritatem primorum & maxime immutabilium principiorum, quale istud est, Idem esse simul & non esse penitus impossibile est, aliter habere se posse concesserit. Sed illo nunc omisso volumine, reliqua solius secundi voluminis capita, five capitum argumenta, nunc exhibenda funt.

Cap.xx. Refellitur responsio, qua forte responderi posses; veritatem, de qua loquimur,

NON ESSE NATURAM PER SE SUBSISTEN-TEM: (ita quidem Catholici respondent:) sed sensibilium dumtaxat imagines per sensus attractas in animam. Ex libro 2. de libero arb. cap. viii. Libro iv. de Gen. ad litt. cap. 1.2. & vii. Libro 2. Soliloq. cap. xx. & aliis locis. At de quo certe Numine venire potest in mentem alicui vel dubitare num sit istud aliquid subsistens aut vivens, is omnino verus Deus non est: non nisi Atheorum is Deus est. Sed ludibrio homines habet iste, cum sui similibus, dum axiomata vera quælibet, aut veritatem qua sunt vera formaliter, Naturam per se subsistentem vocat: id quod eo sensu dicunt, quoniam ex hominum arbitrio non pendet ut vera sint ea; quippe cum sint ea nemine cogitante æternæ veritatis; & quamvis quis ea neget, vera perstant: & ut Galli dicunt, La verité subsiste toujours. At Naturæ per se subsistentis nomine aliud longe intelligunt Catholicorum Philosophicæ ac Theologicæ scholæ; nempe vel corpus vel spiritum; & hunc five finitum & creatum, five increatum & infini-

Cap. XXI. Is tantum, qui simpliciter incommutabilis nature quanta sit majestas, non attendunt, VILIO-REM VIDERI VERITATEM, QUAM UT INCREATA SAPIENTIA, HOC EST, IPSE DEUS ESSE CREDATUR. Ex libro XII. de Trin cap. XII. Libro 2. de libero arb. cap. XI. At ex corum me certe numero esse, qui non modo vilius quiddam esse illam quam tantopere jactitant naturam Veritatis, sed enim nonnisi impie obtrudi eamdem pro Deo, quanta possum contenta voce prædico; deque eo sensu mihi ipse vehementer cum Christianis Catholicis gratulor.

Cap. xx11. Eorum objectio refellitur, (Catholicorum scilicet omnium,) qui justitiam, hoc est, justitia seu veritatis ac sapientiæ regulas immutabiles NON ESSE VIVENTES, IDEOQUE NEC ESSE DEUM OBJICIUNT. Ex epist. ccxxII. ad Consentium. Quod vero dicis, inquit, VIDERI TIBI NIHIL VIVUM SECUNDUM SUBSTANTIAM INESSE JUSTITIÆ, ideoque te non posse adhuc Deum, id est, viventem naturam, justitiæ similem cogitare; quia justitia, sicut dicis, non in se, sed in nobis vivit: immo nos potius secundum illam vivimus, ipsa vero per se justitia nequaquam vivit : Ad hoc ut tibi ipse respondeas, illud intuere utrum recte dici possit, Vitam ipsam non præcipue vivere, qua sit ut vivat quidquid vere vivit. Cum sit igitur in seipsa vita, etiam nobis fit vira, cum ejus efficimur participes. Ita ficut absurdum est dicere, candidum non esse candorem; sic absurdum est dicere, sapientem non esse sapientiam, cujus participatione anima fit sapiens; & quæ, tametsi desipiat anima, manet tamen in se sapientia. Atqui non metuunt certe atholici, ne quis 11b1 objiciat, non videri Deum, cujus exsistentiam probant in scriptis suis, esse quid vivum secundum substantiam. Metuunt id illi soli, quibus id pro Deo est, cui nonnisi metaphorica vita, metaphorica natura sive substantia, & subsistentia metaphorica convenit; cujusmodi Athei isti sunt, quibus Deus non est nisi Veritas rerum, qua verum ac pulchrum est formaliter, quidquid est verum ac pulchrum.

Cap. XXIII. Illam seu sapientiam seu Veritatem, QUAM IMMUTABILEM ESSE CONSPICIMUS, esse quidem à Dea, sed ita ut aqualis ipsi genita sit. Ex libro de beata vita, sub finem: & ex libro de vera Religione, cap. XXXVI. Qui Veritatem pro Dei Filio obtendunt, iidem pro Deo seu Patre, quem oportet esse ejusdem natura cum Filio, habent Unitatem; vel Ens pracise; cui aqualem similemve ab ipsa gigni vel creari Veritatem aiunt; generatione, ut apparet, aque ac creatione tantum metaphorica; in qua etiam explicanda, quo pacto dici generatio possit, ut Catholice saltem loqui videantur, valde laborant. Veritatem interim Filium Dei vocant id-

tirco, quoniam verum quidquid est, id etiam est unum: & idem idcirco verum, quia unum & Ens. Ergo Unitas, inquiunt, est causa Veritatis; & est Veritas simillima Unitati, ad quam tendit semper & adspirat: quod est esse Filium Patri simillimum.

Cap. XXIV. Ista SAPIENTIÆ CUM SUO PRINCIPIO ex Scripturis Sacris demonstratur Æ-QUALITAS; & omnibus aliis rebus ipsa præfertur: QUONIAM LUX EJUS CLARISSIMA, QUÆ MENTIBUS NOSTRIS, UT VIDEATUR, EST INTIME PRÆSENS, inexstinguibilis, seu prorsus immutabilis est. Ex libro de Moribus Eccl. Cath. cap. xv1. & xv11. Atqui non æqualitatem Divinæ sapientiæ cum suo principio, sed identitatem cum esientia, & realem nihilominus distinctionem Filii a Patre defendunt Catholici: qua de distinctione verbum nullum faciunt aut facere poslunt Athei isti, quibus fola Veritas, seu vera realitas omnium entium pro Deo est. Solam æqualitatem Veritatis cum Unitate, quam & consubstantialitatem qualemcumque nuncupant, jactare possunt, jactantque assidue, ad offundendam legentium imperitorum mentibus cali-

Cap. XXV. Falsum esse, quod velut indubitatum vulgo supponitur: in hoc scilicet viæ statu nihil nisi corporeum & per corporum similitudines intelligi: ideoque NEC INCREATAM VERITATEM, nec aliam quamlibet naturam intelligibilem, IN SE PERCIPI. Ex libro de vera Religione, cap. 111. Ex Epitt. olim LXXXV. nunc ccxXII. in editione Lovan. aliisque locis plurimis. At Deum in se percipi in hoc viæ statu, certe Catholici, ac veri Numinis assertores, vere ac juste negant.

Cap. XXVI. Explicatur ille scripturæ locus, Non videbit me homo, & vivet. Ex Epist. CXII. cap. XIII. ex libro IX. Confess cap. X. & aliis locis. Nam IPSA, inquit, DEI SUBSTANTIA videri in hac vita potest ab his, qui abstrahunt ab hac vita mentem, qui mentem ab omni carnis sensu sevocant.

Cap. XXVII. Alius iste Scripturæ locus exponitur, Deum nemo vidit umquam. Ex eadem Epist. ex libro contra Epist. Fundamenti, cap. xv. & aliis locis. Occurrendum enim fuit his sacrarum litterarum testimoniis, quibus negatur aperte id quod affirmat iste cum Malebranchio, Dei substantiam immediate conspici in hac vita; eamque veritatis lucem illam esse, in qua omnia vera conspicimus.

Cap. XXVIII. Nullam veritatem immutabilem solis naturæ viribus posse intelligi: sicque ex dictis non posse colligi, quod naturaliter ESSENTIA DIVINA videatur. Ex epist. CXII. & Tract. XL. in Joan. Neque enim qui extrinsecus, inquit, verba facit, hic docet; sed quæ interius menti loquitur Veritas. Veritas autem Deus est. Non ergo solis naturæ viribus Veritatem homo discit, ne quidem bis bina esse quatuor; sed solius Dei beneficio; ipsa scilicct sola Veritate magistra, quæ Dei Verbum propterea, Dei lux, Dei sapientia nuncupatur.

Cap. XXIX. Deo, non autem menti nostræ tribuendum esse verum omne quod loquimur. Ex Comment. in Psal. cii. Libro I. de Doctr. Christ. in Prol. & Tract. xiv. in Joan. Quoniam si verum loquitur, non hoc a se mens habet, sed a luce Veritatis, qua illustratur; quæ Deus, inquit, ipse est. Quamobrem nihil habet de se mens humana, nisi mendacium. Quid enim habere mens possit absque Veritate, præter privationem Veritatis; quæ privatio ipsummet mendacium est?

Cap. XXX. Magistrum nostrum esse Deum solum, non hominem. Ex libro de Magistro, Tract. 3. in Epist. Joan. aliisque locis.

Cap. xxx1. Quod a Deo veri cognitio ridicule peteretur, si solis natura viribus eam assequi posset intellectus. Ex libro II. de peccat. meritis & remiss. cap. x1x. aliisque locis.

Cap. XXXII. Peccatum superbiæ, propter quod in desideria cordis gentiles Philosophi traditi sunt, in eo suisse positum, quod Dei cognitionem se suisse naturaliter assecutos arbitrarentur. Ex Tract. XIV. in Joan. alisque locis. Gentilium igitur Philosophorum crimen hoc suit; quod cum Veritatem quidem omnibus communem agnoverint, non hanc illi tamen cognitionem Veritati ipsimet adscripserint, sed naturæ suæ rationali: neque hanc Veritatem Deum esse ipsum intellexerint.

Cap. XXXIII. Aliis Philosophis Platonici præferuntur: quod ad intelligendam Veritatem intellectum nostrum divinitus adjuvandum esse docuerunt. Ex libro VIII. de Civit Dei, cap. VIII. IX. X. Idem in volumine tertio, titulum hunc fecit capiti xv. Eadem ratione & methodo Platonicos Philosophos Deum invenisse, ceteris omnibus idcirco longe præferendos.

Cap. XXXIV. Auxilium illud divinum ac SUPER-NATURALE, quo nostra mens AD IMMUTABI-LEM ALIQUAM VERITATEM indiget, effe Lu-CEM VERITATIS IPSIUS INCREATAM, QUA FORMALITER ILLUSTRARI DEBET, UT IPSAM CONSPICIAT. Quot hic errorum portenta, Deus immortalis! quamquam ex impietate quis mirctur innumeros fimiles exoriri? Gratiam fupernaturalem appellat, lumen quo verum aliquid effe agnoscimus, in Geometricis etiam disciplinis: quoniam ad naturam præcise consideratam illud adjicitur: nec habet quidquam ista hypothesis, quod vere possit supernaturale dicere. Lucem vero Veritatis, qua illustratur humana mens, ut verum aliquid esse pronunciet, esse increatam, ut isti assidue occinunt, quis nisi ejusdem impietatis conscius istis concedat? Quis ipsamet divinitate formaliter illustrari mentes hominum etiam in altera vita, nedum in ista: in ista autem quis divinitatem conspici fateatur? Et hæc iste tamen placita dicit ab Augustino tradi, libro II. de libero arb. cap. x11. In Pfalm. 1V. XL1. XLV1. &c. Serm. vIII. de verbis Domini, aliisque multis locis: quibus alii adjiciunt etiam quæst. L1. e libro LXXXIII. quæft.

Cap. XXXV. Veritatem immutabilem, ut intellecta conspiciatur, non solum per modum lucis, sed etiam PER MODUM SPECIEI DEBERE MENTIBUS NOSTRIS IMMEDIATE SEIPSA IMPRIMI. Ex libro de Immortal. animæ, cap. x. Libro viii. de Trin. cap. vii. viii. Libro de utilitate credendi, cap. xv. Libro de vera Religione, cap. Lv. &c.

Cap. XXXVI. Ipsam Veritatis æternæ lucem, licet omnibus ubique præsentem, a pluribus tamen non percipi; seu quia mente cæci sunt, seu quoniam intentionem animi convertunt ad alia. Ex Tract. I. XIII. & XXXV. in Joan. aliisque locis.

Cap. XXXVII. Veritatis lucem in nobis proprie non crescere; sed ea mentem nostram magis ac magis illustrari, cum in ejus cognitione prosicimus: ipsumque Deum, quamvis ubique totum, magis tam & minus a creaturis capi posse. Ex Tract. XIV. in Joan. Epist.
LVII. &c.

Cap. XXXVIII. Quantumcumque Veritatem incommutabilem conspiciamus in hac vita, nos tamen beatos hinc non effici: quoniam ex parte tantum, non autem plene veritatem conspicimus: ideoque per speculum in ænigmate videre dicimur; quia MAGIS PER FIDEM ambulamus, quam PER SPECIEM: CUM LONGE PAUCIORA SINT, quæ de Deo jam intelligimus, quam ea quæ credimus tantum. Ex libro I. Retract. cap. XIV. & libro II. de Doctr. Christ. cap. VII. At non secundum magis & minus, sed toto genere discrepare Catholici docent visionem beatam a cognitione qualibet hujus vitæ, sive sit sides, sive sit scientia.

(

Cap. XXXIX. Divinam Trinitatem a nobis nondum conspici, licet NATURAM VERITATIS incommutabilem, seu bonum incommutabile, VIDEAMUS: sicque in Deo esse quod INTELLIGENDO CONSPICIMUS: esse etiam quod non conspectum credamus. Ex libro xv. de Trinit. cap. vI. vII. & sequentibus. Conspicimus, inquit, & intelligimus Veritatem, quod est Verbum Dei: Trinitatem autem ipsam integram credimus potius quam videmus; quoniam nihil est in rebus creatis, quod sit Trinitatis persecta imago.

Cap. XL. Nec ipsam Veritatis incommutabilis naturam a nobis hic degentibus ita cerni, ut omnem veritatem in hac vita possimus cognoscere. Ex Tract. xcvi.

& xcv11. in Joan. aliisque locis.

Cap. XLI. Licet intellectu conspiciamus incommutabilem substantiam; creaturas tamen, ideoque contextum sæculorum ordinem, a nobis in ea non videri, sicut in ipsa cernuntur a beatis. Ex libro XI. de Civit. Dei, cap. XXIX. Libro IV. de Trin. cap. XV. aliisque locis. Quemadmodum naturæ, ut vidimus, sic etiam substantiæ nomine abutuntur, cum substantiam incommutabilem Veritatis & Sapientiæ dicunt; ne nullius substantiæ Deum arguantur agnoscere.

Cap. XLII. Hujus vitæ VISIONEM esse tantum inchoatam, &c. Ex libro II. Soliloq. cap. xx.

& aliis locis.

Cap. XLIII. Quantulumcumque illud, quod bic de Deo cernimus, perstrictim tantum & raptim perspici, cum patriæ visio æterna persistat. Ex Comment. in

Pfal. xLI. &c.

Cap. XLIV. In bac vita non videri nisi dissicillime Veritatem: UNDE aliud intelligitur discrimen, quo VISIONEM NOSTRAM a visione patriæ licet distinguere. Ex libro XI. de Civit. Dei, cap. 2. Libro IV. de Gen. ad litt. cap. XXXII. & aliis locis.

Cap. XLV. Istam VIDENDÆ Veritatis difficultatem ex peccato tantum proficisci. Ex libro de vera re-

ligione, cap. xx1. aliisque locis.

Cap. XLVI. Profundam & borrendam illam ignorantiam, qua fit, ut infantium mentes, nec seipsas, NEC VERITATEM, HOCEST, IPSUM DEUM, cogno/cere possint, non esse bomini naturalem; sed pænam originalis peccati justissimam. Ex libro I. de peccatorum meritis & remiss. cap. xxxvi. & sequentibus. Si homo non peccasset, hoc est, ut aïunt, si corruptibile bonum non amaret, nec ipse corruptibilis esset, sed qualis creatus est permaneret, Veritati semper mente conjunctus, & similes sui procrearet.

Cap. XLVII. Creaturas intellectuales ab omni labe peceati puras VIDISSE DEUM: idque ostenditur primo de Angelis: qui statim atque creati sunt, & DIVINAM ESSENTIAM, ET CREATURAS IN VERBO, priusquam in seipsis extra Verbum sunt intuiti. Ex libro XI. de Civit. Dei, cap. IX. & XI. & XII. Libro II. de Gen. ad litt. cap. VI. & VIII. Libro IV. cap. XXIII. XXIII. XXIV. Libro de corrept. & grat. cap. X. aliisque locis. Negant Catholici dici posse, nisi ab his qui & æternos esse Angelos credant, nec Verbum aliud agnoscant, præter lumen Veritatis quod omnibus animis assulget, Angelos statim atque creati sunt, aut divinam essentiam aut in Verbo creaturas vidisse. Visionem Dei intuitivam aïunt suisse præmium servatæ Deo sidei.

Cap. XLVIII. Primos etiam parentes fuisse CREATOS IN STATU BEATITUDINIS, IN QUO DEUM IMMEDIATE CONSPICERENT: quo-

niam alias miseri, stulti, tenebrosi, informes, & vitiosi ante peccatum exstitissent. Ex libro x1. de Civit. Dei, cap. x11. aliisque locis. Si Deus utique non est nisi lux Veritatis, quæ animos dirigit ut vere judicent & recte agant; eum certe qui ea luce sit destitutus, necesse est in tenebris esse, atque adeo in tenebris susse susse susse susse sus sus parentes necesse est, nisi Deum immediate conspexerint.

Cap. XLIX. Humanam, sicut & Angelicam, intellectualem creaturam in primo creationis statu per boc fuisse formatam, quod rationes rerum æternas in VERBO conspexerit. Ex libro III. de Gen. ad litt. cap.

ХX.

Cap. L. Primos parentes IN IPSA DEI ESSEN-TIA cognovisse præcepta non tantum naturalis, sed fortassis etiam positivi juris: quale illud est, quo primitus Adamo præceptum suit, ne ipse de ligno scientiæ boni & mali comederet. Ex libro VIII. de Gen. ad litt. cap. XXVIII. & libro XI. cap. XXXIII.

Cap. LI. Hominem ex illa beatitudine lapsum esse per peccatum, & A PRIMA DEI VISIONE per sensibilium rerum cupiditatem suisse impeditum. Ex libro III. de libero arb. cap. XXIV. & aliis locis.

Cap. LII. Adhuc tamen AD IPSAM DEI VI-SIONEM hominem post lapsum assurgere posse per creaturas, a quibus admonetur sive excitatur AD IN-TUENDUM DEUM: & in quarum consideratione mentis oculum prius exercet, ut inde sanior factus atque vegetior, INCREATAM LUCEM postea facilius possit intueri: buncque verborum istorum esse sensum: Invisibilia Dei, per ea quæ facta tunt intellecta conspiciuntur. Ex libro II. de libero arb. cap. xvI. Libro de vera Relig. cap. LII. &c.

Cap. LIII. Ad invisibilia Dei mente conspicienda per creaturas veluti per gradus ipsos etiam gentiles Philosophos ascendisse. Ex libro VIII. de Civit. Dei, cap.

VI. & Serm. Lv. de verbis Dom. cap. 1.

Cap. LIV. Mirum videri non debere, quod immutabilis ac æterna Dei Veritas, sicut animabus prava cupiditate cæcatis, ita etiam ipsis dæmonibus seipsam MANIFESTANDO loquatur. Ex libro II. de Sermone Domini in monte, cap. IX. Dæmon ipse igitur essentiam divinam subinde VIDET immediate.

Cap. Lv. Deum nonnisi difficillime, & a paucis tantum, in quibus natura nimium depravata est, ignorari posse: quamvis tamen animo, cum Deum cogitat, verba desint, quibus illud ineffabile, QUOD INTUETUR, proprie pessit exprimere. Ex libro vIII. de Trin. cap. 111. aliisque locis.

Cap. LVI. Mentem humanam ad conspiciendum Deum purgandam esse per sidem: quæ licet re seu dignitate sit inferior, ordine tamen temporis prior est quam ratio. Ex libro contra Epist. Manichæi, cap. xLII.

& aliis locis.

Gratulatur denique sibi in fine libri, ipsis Augustini verbis, e libro v1. Confess. cap. v11. de cognita,

sero licet, Veritate.

Hoc summarium est secundi voluminis Philosophiæ Christianæ, ut appellat iste: cujus in quinque voluminibus similis plane surfuris, tres nihilominus e sacra Facultate Parisiensi Theologi Doctores jurati testantur, nonnis Augustini placita ex diversis e-jusdem libris passim dispersa sideliter & accurate excerpta & collecta se deprehendisse: opus proinde illud esse utilissimum, quo brevis & ad manum baberetur universæ propemodum tanti Ecclesiæ Magistri doctrinæ elucidatio. Parisiis, anno 1667.

III. LUDO-

# III. LUDOVICUS THOMASSINUS,

# E Congregatione Oratorii in Gallia.



Adem autem omnino, & aliquanto etiam apertius explicata, Ludovici Thomassini in Theologicis Dogmatibus de Deo uno trinoque sententia est: cujus e vegrandibus voluminibus pauca quædam dumtaxat delibare animus

est; cum si quis velit omnia quæ sunt ab eo impie de eo argumento scripta repræsentare, tria ipsa quæ edidit Theologicorum Dogmatum volumina sint exscribenda.

Itaque libro I. cap. V. num. 2. Omnes, inquit, maturaliter & ANTE OMNIA SENSUUM TYROCINIA, appetunt BONUM, SAPIENTIAM, VERITATEM: ergo anticipatam babent quamdam borum notitiam. AT HEC OMNIA NON ALIUD SUNT QUAM DEUS IPSE. Nam BONUM appetitur non boc aut illud, sed plane OMNE ET SUMMUM. In boc autem vel illud particulare bonum mens rapitur, consuetudinis vitiose & sensuum prastigiis excantata. Quocirca quasi se sibi reddens, illud ut impar protinus fastidit, altius suspirat: & ad sensibilia bona retorqueatur, amplitudinem suæ sitis numquam obliviscitur, ad altiora anhelat, nec conquiescit umquam. Mens ergo Deum esurit same inexstintita. &c. Et mox post descriptum Augustini locum e lib. II. de lib. arb. cap. 1x. ita concludit: Et Boni ergo, & sapientie et veritatis, sicut & beatitatis, Qué omnia Deus est, ut appetitio, ita & prænotio naturaliter insita

Ibidem, num. 3. Amor etiam quidam Justi-TI & insidet naturaliter pectoribus injustorum. Injusti enim plerumque justos amant & admirantur: non amant autem justos homines, nist qua justos: id est, propter formam justitie, quam in eorum mo-ribus fulgescentem conspicantur. Ergo ipsam ju-STITIÆ FORMAM NATURALITER & intelligunt & diligunt. Neque enim justos propter justitiæ formam naturaliter diligerent, nist naturaliter intelligerent. AT ILLA JUSTITIÆ FORMA, quam admirantur & osculantur, & propter quam justos homines amplexantur etiam injusti, NON ALIUD QUAM DEUS EST. NEQUE ENIM INANE ANIMI SOMNIUM EST, NEC NIHILUM EST, NEC CREATURA ULLA EST, ut omnibus perspicuum est. . . . Hoc argumentum late persequitur Augustinus, nempe libro viti. de Trin. cap. vii. & ultimo, unde quædam ibi exscribit. Exponenti mihi interdum amicis hanc impiam hypothesim, aientique ex Jansenii, Thomassini, similium-que sententia, Deum nihil aliud esse, nisi Veritatem quæ menti præfulget, ut de re quaque sanum feratur judicium; opponunt amici Veritatem eam nihil esse vivum ac subsistens, nec proinde Deum esse posse. At ecce hoc ipsum sibi Jansenius ipse, Thomassinus, similesque opponunt, quoniam id opponi a Catholicis posse sentiunt. Quod igitur amicis expono, hoc ipsum est quod Jansenius, Thomassinus, Ambrosius Victor, Malebranchius, aliique docent; neque ego quidquam ipsis impingo falsi criminis.

Cap. v1. num. 1. docet Dei exsistentiam declarasse Patres, ex judicio quo naturaliter JUSTA ab INJUSTIS, meliora a deterioribus discriminant omnes, &

incommutabiles quasdam sapientiæ & JUSTITIÆRE-GULAS in ore passim habent, & ob oculos men-TIS POSITAS SIC VIDENT, ut de iis dubitare nullatenus possint. Ac primo bona a malis, justa ab injustis discernere omnes possunt, nec sensuum aut magistrorum beneficio id postunt. At id non possent, nist FORMAM ALIQUAM BONI ET JUSTI mente obversantem vel inbærentem haberent. Sanctus Remigius, & Ecclesia Lugdunensis: Lux lucet in tenebris, &c. Nempe ex libro de tribus Epist. cap. xxvII. Cui loco Thomassinus hæc statim subjicit: Quo nibil planius dici potest. Hinc enim palam sit, E LUCEM ILLAM, QUA JUSTA AB INJUSTIS DISPESCUNTUR, DEUM IPSUM ESSE: & illam naturaliter in infidelium cordibus radiare: & ab ipsis tamen terga illi obverti, ut per ipsam magis quam illam videant : eamque lucem SUE MENTIS esse, NON DEI credant: &c. Ego vero ex illo-rum esse me numero profiteor; qui hanc lucem ne-que Deum neque Dei esse formaliter, sed mentis humanæ dotem agnoscunt, tametsi ex vero Deo est velut efficiente causa. Notio est convenientiæ vel repugnantiæ inter se terminorum, qui considerantur & comparantur.

Cap. vIII. Ubi rursum ex Patribus multa congessit in eamdem sententiam, demum num. vi. 11lustravit hac omnia, inquit, & emergentihus inde scrupulis obviavit Marsilius Ficinus: nempe Theologiæ Platonicæ libro x11. cap. v11. cui titulus est: Tertia confirmatio per mentem, secundum Augustinum. Nam Augustinum iste sequitur ac describit, ut Ambrosius Victor, cui præivit. Hoc igitur Marsilii caput vii. Thomassinus describit & approbat : cum nihil reipsa dici possit ea Marsilii oratione magis abeov. Est enim ejusmodi: Decent boc (Deum esse scilicet) communes quoque BONITATIS VERITATISque ipsius intelligentiæ, quas in superioribus probavimus inesse mentibus omnium, ex eo quod vera & bona assidue comparant. Quod si veritas ipsa et BONITAS DEUS EST, sequitur ut DEUS TO-TIES HOMINUM MENTIBUS ILLUCESCAT, QUOTIES PER DEUM TAMQUAM NORMAM VERA ET BONA DIJUDICABIMUS. Doset idem etiam 1 PS I US ESSE notio omnibus infita. Nam omnes homines judicant illud quidem nullo modo esse; istud vero esse, sed impersecto modo: boc, esse modo persectiori. Talis autem in essendo gradatio neque sit, neque cognoscitur, nisi per accessum AD ESSE SUMMUM, QUI DEUS EST, atque inde recessum. Accessum vero ad ipsum, vel recessum ab ipso, videre non potest, nist QUI IPSUM VIDET: &c. (Quæ hic omittit Thomassinus, hæc sunt apud Ficinum: VIDENT autem IPSUM viri peritiores alio insuper pacto: quando videlicet omnia rerum genera subalterna ad generalissima, & illa usque ad ipsum quod dicitur ENS SIM-PLEX absolutumque resolvant. Tale ens aut sigmentum falsum est, aut est Deus. Non potest autem ens IPSUM falso ess, si modo aliquid IN REBUS EST VERE. Si comparatio illa de rerum gradibus, atque bæc resolutio non fit nisi per summi & absoluti ESSE virtutem, UTIQUE FIT PER DEUM, QUO FORMATUS intellectus & comparat & resolvit. Plura si quis ex Ficino volet paris impietatis, legat librum 11. Theologiæ Platonicæ, cap. 111. ut & caput quintum; ubi inter cetera hæc sunt digna notatu de

Deo: Nemo vero dubitare debet Deum semper esse; quando Deus est i psum semper: immo sempertentas i psa est i pse deus. Sed ad Thomassinum, unde digressa est oratio, revertamur.

Pergit ille igitur Ficinum exscribens : Accedit ad bæc, quod IPSUM ESSE usque adeo perspicue fulget, ut NEQUEAT COGITARI NON ESSE. Sicut enim ipsum quod dicitur nibil, occurrit nobis expers omnino non essendi; &c. Hac ratione Esse occurrit nobis evidentissime; & recte animadvertentibus nobis occurrit UT DEUS. Quod duabus præterea rationibus confirmatur. Prima, quia EssE usque adeo manifestum est, ut singulis que cognoscuntur, SEMPER COG-NOSCATUR & IPSUM. Qui enim vocat bominem & album, EssE in hominis specie ait & albi. Secunda, quia PER IPSUM ESSE cetera cognoscuntur. Ipsum vero per semetipsum &c. IPSUM ERGO ESSE ABSOLUTUM, QUI DEUS EST, primum est, quod mentibus miro quodam pacto se offert, quod illabitur, QUOD EFFULGET, QUOD CETERA OMNIA PATEFACIT: CUIUS FORMAM & notionem quamvis perpetuam in nobis quodammodo possideamus, perque il'am, & IN IL LA reliqua cognoscamus, non tamen istud animadvertimus: sicut neque oculus considerat videre solis lumen continue, &c. Quid, amabo, αθεον est, si hic Marsilii locus non est? Bonitas & veritas universalis, norma per quam judicamus de singulis rebus, Deus est. Ipsum esse, Deus est. Nimirum illud quod non potest cogitari non esse, quod in fingulis quæ nominantur occurrit, quod se primum mentibus offert, quod cetera maniscestat, in quo cetera cognoscimus, etsi non animadvertimus. Nam de homine vel equo albo cogitare non potes, quin de Deo cogites: hæc enim cogitas habere Esse, quod ipsum Deus ipse est. Ens, inquam, simplex, absolutum, & summum, ad quod pervenitur demum per genera subalterna, aut Deus est aut nihil. Non est autem nihil. Ergo Deus est. Vah abeotyta. Et hunc tamen Marsilium Ficinum deosculantur hodie describuntque Platonicæ, hoc est, illius quæ veri Numinis expers est, Theologiæ sectatores, tum alii, tum quos hic appellamus.

Cap. XXII. num. 2. exfistentiam Dei ex Augustini verbis demonstrat, libro 1x. Confess. cap. x. quorum istud summarium exhibet: Hac est prorsus, inquit, structura graduum, quibus ad Deum conscenditur. Clamat natura corporea se non esse Deum, cum mutabilia, & sensus ac sapientiæ inania... sint corpora omnia. Hinc ergo ascenditur ad naturam animarum & mentium. Sed ipsa exerte vociseratur se non esse Deum, cum dipsa mutabilis sit, possique sapientiæ & justitiæ ut consors, ita exsors esse. Ad ipsa mergo sapientiæ ut consors, ita exsors esse. Ad ipsa mergo sapientiæ for verita promovendus est, quæ nulli obnoxia mutationi est, nec potest umquam sui ipsius vacua autimanis singi. Nec enim vel singendo in mentem venire potest, qued aut sapientia desipiat, aut mentiatur Veritas, aut Justita

injuste quid sanciat. Num. 3. describit Augustinum, libro ver. Confess. cap. x. confitentem se rursum ea progressione ad Dei veri intelligentiam primum venisse, atque ita emersisse tandem ex Manichæorum deliramentis. Ejus ratiocinationis hanc deinde fummam verbis suis exhibet. Liquet a natura corporum mutabili, inanimi, bruta, ad naturam animarum rationalium scandendum esse, si ad fummam perfectissimamque SUBSTANTIAM molimur iter. Liquet naturam animarum rationalium suæ sibi mutabilitatis consciam & ipsam esse, sive accessu ad incommutabilem sapientiam proficiat, sive desicial recessu. Liquet SUPRA NATURAM animarum rationalium effe naturam summam & incommutabi-LEM SAPIENTIÆ ET VERITATIS. NEC ENIM NIHIL EST VERITAS ET SAPIEN-TIA; CUM ANIMARUM FORMA, VITA, perfectio, & beatitas ipsa sit. Incommutabilis est sapientia & veritas; cum nec sapientia desipere, nec veritas

mentiri possit. Supra mentes & animas omnes est sapientia & veritas, cum tota mentium & animarum mutabilitas ad incommutabilem sapientiam & veritatem assequendam enitatur. Annon ille deinde merito asseverat, cap. iv. num. 9. cum Augustino in Psal. XIII. & LII. rarum esse admodum genus hominum, quos Atheos appellamus; cum vix quisquam homo sit, etiam injustissimus, qui Justitiam non intelligat & agnoscat?

Cap. XXIII. titulus est: Exsistentia Dei demonstratur ex immutabilibus sapientiæ, numerorum, sigurarumque regulis, animæ rationali semper conspicuis, & jugiter obversantibus. Primum ex Augustino. Nempe ex libro vi. de Musica, cap. iv. vi. vii. ix. x. xii. XIII. Libro II. de Ordine, cap. xix. Libro II. de libero arb. cap. viii. aliisque locis; ex quibus concludit in tit. num. 12. Æterna & incommutabilis est, tum regula, tum Lux, qua certum ab incerto secentimus. Divinum er go Lu-

MENEST.

Libro II. capitis tertii titulus est: Quod Deus sit ipsa unitas, ex sanctis Patribus ostenditur: &c. Et num. XII. ex Latinis Patribus: Prodibit ante alios Augustinus: qui ut omnibus insit unitas; ut omnium natura, salus, & incolumitas, sit sua unitas, unitatis omnium conditricis & conservatricis vessigium; breviter; sed luculenter exprimit, libro I. Confess. cap. ult. Meam incolumitatem, vestigium secretissima unitatis ex qua eram, cura babebam. Thomassino igitur aliisque, Deus sive Pater illa archetypa unitas est, cujus vestigium unitas singulorum entium & incolumitas eorundem est. Hic plane Lucilii Vanini, athei samosissimi, Deus est. Nam & is unitatem docuit causam rerum omnium essectricem, materialem, formalem, ac sinalem esse.

effectricem, materialem, formalem, ac finalem esse. Libro III. capitis sexti titulus est: De Veritate: Quod sola sit vera intelligentium magistra: Magistri autem qui dicuntur, MONITORES sint. Quod eam suis mentibus præsidentem omnes consulant pro intelligendis veris, pro dirimendis litibus, pro moribus regendis, pro componenda vita. Num. 1. Vera intelligentes sola intus docet sempiterna Veritas. Num. IV. Prasidentem intus menti nostræ Veritatem æternam consulimus, & audimus docentem ... Num. v. ITA MENTIUM SO-LUS VERUS MAGISTER Christus, veritas & sapientia sempiterna. Num. vi. Etiam ad mores regendos consulitur intus SUMMA VERITAS, cum se se intra se recipiunt, morum regulas serio expensuri. Multis evincitur, NON HUMANÆ MENTIS LUCEM TUNC CONSULI, SED PRÆSIDENTEM MEN-TIBUS VERITATEM INCOMMUTABILEM. Num. IX. Ne fabrilium quidem ARTIUM magistri sua perpolire possunt opera,nisisum m a m intus veri-TATEM fubinde confulant, audiant, & sequantur. Fabriipsi, si nescis, quisquis hæc legis, Christum consulunt, Christum magistrum habent : Ipseenim est Veritas universalis & sempiterna.Num. xv.Non Regul & Le-GESque JUSTITIÆ inscriptæ penetralibus animi nostri, TAM VERE CONSULUNTUR, QUAM SEMPI-TERNA IPSA VERITAS ET JUSTITIA, quæ eas inscripsit. Atque hæc ille omnia, ut Ambrosius Victor, Augustini testimoniis confirmat, ex libro præsertim De Magistro.

Libro IV. capiti tertio præfixit hunc titulum: Rursus ex sanctis Patribus demonstratur Deum incorporeum esse, ex eo... quod solus omnino INCORPOREUS SIT DEUS. Denique ex eo quod VERITAS, sapientia & justitia sit. Hoc est dicere, ut superius vidimus, Deum non esse nisi veritatem illam & sapientiam, quam ratione utentes animæ consulunt, per quam veluti normam vera a falsis secernimus. Itaque qui Deum aliter concipiunt, ait ille cap. XII. num. I. Manichæos esse carnales, qui Deum imaginantur, ut corpus æternum, immensum, lucidissimum, potentissimum, immortale, immutabile. Nittur iste

Catholicos abominando etiam Manichæorum nomine infamare. Sed dum incorporeum nihil admittit præter Deum solum, incorporei nomine nihil aliud intelligit, quam quod sit mere intelligibile, ut Veritas, Justitia, & Sapientia, uti supra vidimus: cetera omnia corpora esse pertendit: nec ullam agnoscit substantiam mere spiritalem, cujusmodi ex sententia Catholicorum tum verum Numen, tum alterius generis & Angelus & anima rationalis est.

Libro vi. (nam multa prætermittimus, ne tædio fit tam prolixa feries;) de visione Dei hæc habet in primis capitum argumenta, iis plane consentanea,

quæ ex Ambrosio Victore descripsimus.

Cap. 2. Visio seu potius contemplatio æternæ veritatis mentibus creatis & animabus rationalibus quasi connaturale profecto est menti rationali lumen internum, quod consulat & sequatur. Hoc vero qui pro Deo habent, negant consentance possibilem esse statum puræ naturæ, in quo scilicet non sit homo conditus ad Deum intuitive conspiciendum.

Cap. VI. De vissone Dei seu intelligentia, juxta sanctos Patres Angelo hominique in ipso eorum conditu indulta & QUASI CONGENITA. Quia nempe habuere lumen incommutabile, omnibus commune men-

tibus, quæ ratione utuntur.

Num. 1. Angeli bominesque dum conderentur, donati fuere contemplatione & præsentia Dei tam clara tamque perspicua, ut visio, fruitio, beatitudo, a sanctis Patribus vocata sit. Id enim conceptis verbis affirmat Augustinus, in Psal. Lxx. & libro xiv. de Civit. cap. xxvi. Id deinde Thomassinus cap. vii. multis probat argumentis: exempli gratia, quod alioqui misera, stulta, informis, vitiosa suisset a Deo creata Angelica & humana mens: quod imago Dei germana & intaminata non esset, nisi de i ver Bum contemplaretur sibi præsentissimum intimumque. Recte, si quidem Verbum Dei non aliud sit, ut iste ponit, præter incommutabilem illam Veritatem, quæ rationali menti affulget; secundum quam veluti normam verum a falso, pravum a recto secernimus. Secus, si verus præterea Deus agnoscatur, ut Catholici faciunt, cujus visio intuitiva nulli prosecto creaturæ connaturalis est; sed ex gratuita Dei munisicentia ut sit alterius vitæ præmium reservatur.

Cap. VIII. in eodem argumento hærens, num. 1.

Perspicua illa, inquit, divinorum intelligentia, seu
contemplatio, debebatur cognationi, intimæque præsentiæ VERITATIS incommutabilis & mentis creatæ...

Mens ergo Angeli hominisque ad IMAGINEM & similitudinem VERITATIS cum sit, necesse est, illi
proxima & conjunctissima sit. Qui igitur siet, ut lux
oculo, id est, VERITAS MENTI ADSIT & 1N-

SIT, nec utrumque videatur? &c.

Cap. 1x. num 1x. Illa prior Dei visio, seu potius intelligentia, tamet si quodammodo naturalis, erat tamen donum gratiæ. Donum gratiæ isti vocant, quidquid est ipsi substantiæ præcise consideratæ super additum. Immo vero quidquid exsistit, atque adeo ab Ente summo est, qui Deus ipsorum est. Nam & ipsa natura, inquit ille, cujus conspicua illa Dei contemplatio summum decus & honestamentum erat, donum Dei singulare, & GRATIA est GRATIARUM omnium maxima. Quid enim magis gratis & immerenti datum, quam ipsum esse ?

Cap. x. De VISIONE DEI, juxta sanctos Patres mortalibus post peccatum hominibus, vel instar crepusculi ex priori die residua, vel instar diluculi-ex suturo anticipata. Num. IV. id probat ex inspectione veritatis æternæ numerorum & FIGURARUM, allato in eam rem Augustini testimonio, e libro II. de libero arb. cap. VIII. cujus hæc clausula est: His & talibus multis documentis coguntur fateri, quibus disputantibus Deus donavit ingenium, & pertinacia caliginem non obducit, rationem veritatemque NUMERO

RUM & ad sensus corporis non pertinere, & invertibilem sinceramque consistere, & omnibus ratiocinantibus ad vivendum esse communem. Quibus hac statim subjungit Thomassinus: VERITAS ERGO ISTA, cum intelligibilis, invertibilis, aterna sit, DEUS EST: & tamen sola ratione & mente videtur tam conspicue, UTNIHIL CLARIUS VIDERIPOSSIT. Et post allata Augustini verba de numeris, e libro I. de Musica, cap. 2. Vides, inquit, numeros, qui tam conspicue videntur, incommutabiles videri, & IN DEO, QUI INCOMMUTABILIS VERITAS EST, VIDERI. Ut Malebranchius, sic iste, omnia vidit in Deo, præterquam se absisen.

Cap. XIII. num. I. Omnem Dei perspicuam VISIONEM, sive intelligentiam... qua carptim & raro etiam nunc gaudemus, non aliter tamen obtingere,
quam CITRA ULLIUS SPECIEI CREATE INFUSIONEM, IPSO IMMEDIATE VERBO DIVINO sistente se & ostendente, & mentem miro quodam & inexplicabili modo INFORMANTE. Ut Veritas utique mentem informat immediate. Quantum
vero Ecclesia Catholica abhorreat ab istis placitis,
quid necesse est a nobis hoc loco dici, cum res aperta
sit? Hoc si verbum divinum est, stulti Judzi &
Mahumetani sunt, qui nobis objiciunt Trinitatem,
quam ipsi zeque ac nos vident & intelligunt.

Cap. XVI. num. 1. Videri Deum a beatis non alia specie intelligibili, quam VERBO IPSO MENTEM INFORMANTE. Num. X. Et bic in exsilio, & ibi in patria, nec Pater nist per Filium, nec Filius nist per Spiritum sanctum percipitur: aut verius, non intelligitur Pater nist per Filium in Spiritu sancto: id est, nist spiritu sancto semetipsum commiscente & contemperante, ut eo roborati seramus & suscipiamus Verbum, seu speciem in qua & per quam Deus videtur. Nempe Spiritus sancti nomine motum intelligit: quo mens excitatur ad lumen Veritatis contemplandum, & in ea luce ac per ipsam quodnam sit Ens vere unum ac exsistens.

Cap. xx1. num. 1. & xv. Angelos & primum hominem in beatitudine supernaturali Deique visione conditos primum esse: simul Angelos viatores suisse & comprehensores creatos: quo in statu nihilominus mereri potuerint & peccare: quemadmodum nos possumus, quibus ea visio subinde raptim contingit.

Num. VI. Nam & ab exfulantibus, inquit, in hac adhuc mortalitate, immo & a peccatoribus, intelligendi scilicet acuta vi præditis, & sapientibus, certum est clare et dilucide Deum videritum est clare et dilucide Deum videritum est cintellisi, saltem ad quædam momenta: quamquam ea visio irruentibus mox phantasmatibus

interturbari consuevit. Num. xI. Dæmones ipsi DEUM CLARE VI-DENT, saltem subinde. Vident enim perspicacius quam nos, ut sunt eximia intelligendi sacultate a natura præditi, regularum Ethicæ, connexionum Logicæ, principiorum cujusque scientiæ, veritatem æternam, incommutabilem, infinitam, ubique se præbentem: neque ullo phantasmate obnubilantur, quippe expertes corporis. Quod dæmonibus autem conceditur, damnatis quoque denegari non potest; nisi DEMENTATI omnes ii dicantur esse, qui sunt in inferno inferiori; hoc est, absque ulla commemoratione Veritatis, absque ratiocinatione, absque lumine naturali, cum quo omnes nascimur: quo propterea ne Deum videant, destitui illos dicit Augustinus, libro de vera Relig. cap. LII. Quæ omnia novæ Theologiæ placita apparet ex eo derivari, quod Deus & Verbum ei non sit, nisi Veritas & Lumen naturale: quo proinde destitui necesse sit, quisquis a Deo sejunctus in æternum dicitur.

Libro VII. qui est de scientia & voluntate Dei, cap. 1.
num. 3. conceptis verbis negat VERE DE DEO DIR 2

CI SCIENTIAM. Certe si Deus non est nisi rò ov, ut isti ponunt, non aliter dici potest Deus sciens, quam quia scientes facit. Est enim secundum istos 70' o'v causa omnis entis. Est autem scientia aliquod ens. Est ergo, inquit, in Deo scientia, id est, fons & principium totius scientiæ. Est Deus sapientia, boc est, auctor largitorque sapientia. Nec enim qualis in nobis est, vel a nobis intelligitur scientia & sapientia, istiusmodi Deo adscribenda est, nisi in modum principii & causæ; ut qui totius sapientiæ & intelligentiæ dator dispensatorque sit. Et eo fortassis pertinet illud Pauli: O altitudo divitiarum sapientiæ & scientiæ Dei. Ea sane Augustini sententia est, qui scientiam, uti et poenitentiam Deo in scripturis tribui ait, miro & ineffabili modo, sed longe diversissimo ab eo, quo bæc eadem nobis congruunt: nempe libro ad simplic. quæst. 2. At Catholici Doctores aliter inesse Deo scientiam & sapientiam statuunt, aliter poenitentiam. Hanc ei avθεωποπαθώς tantum adscribunt, hoc est, improprie dumtaxat & metaphorice, quoniam Deus humano more & affectu tunc loquens inducitur. At sciens & sapiens vere, proprie, ac formaliter est, ut & intellectivus; nec tantum causaliter. Est enim ea perfectio simpliciter simplex, veri Numinis, hoc est veri spiritus & infinite intelligentis index.

Num. VIII. Hac est prorsus majestas Veritatis, ut qua prima causa, qua IPSUM ESSE, OMNIA SCIAT, QUIA OMNIA EST, omnia continet, omnia in seipsa videt. Veritas, inquit, causa rerum est; ipsum esse verum est: est enim quodcumque est, quia verum ens est: Ergo Veritas ut est ens entium, causa formalis & efficiens entium, novit omnia entia:

nisi quis dicat nescire Deum quid faciat.

Num. x. Illud in primis observandum, Unitatis sue simplicissimo apice omnia a Deo & NOSCI & CREARI. Ut enim cum esse ejus unum, & IPSUM UNUM sit, eo tamen omnia parturit & profundit ex se entia; ita unitatis sue contemplatione & intelligentia, rerum prorsus omnium scientiam babet. Hoc est dicere, Veritas ut Unitas est, principium est rerum omnium: ergo sunt in Veritate & Unitate omnia. Quid enim est quod non unum verumque sit? Ergo Unitas Veritasque omnia novit, quatenus omnia facit & creat. Sic Deus, inquit, qui Unitas & Veritas entium est, novit omnia.

Sed sim profecto infinitus, si singula prosequar: cum totius operis ne versus quidem unus expers sit illius doctrinæ pestiferæ, quæ Deum verum e mundo tollit; pro Deo Unitatem ac Veritatem entium; Unum, Ens, Bonum simplex, indeterminatum & ab-

folutum obtrudit.

Hinc illa capitis x111. & sequentium doctrina, non peccare homines, nisi quia deseruntur a Deo: quod sane necesse est consequi ex eo quod Deus non sit nisi 70° 80. Nam ubi aliquid boni est, ab Ente certe, ut loquuntur, istud ibi esse necesse est: atque hoc illud est quod dicunt adjuvari hominem invictissima, omnipotenti, irresistibili gratia. Nam quodcumque est, cum est, non potest non esse. Ex quo vicissim sequitur, cum bonum homini deest, id pariter necesse esse, quo deest; quod est ab Ente & Bono & Vero destitui; ac proinde a Deo (ut volunt) deseri: ita ut non possit homo sic derelictus non desicere & peccare. Hæc origo & radix quinque Jansenii propositionum est.

Hinc illa toto libro viii. & ix. obstinata desensio prædestinationis ante prævisa merita. Ex eodem enim principio sequitur, prædestinationem reipsa nullam esse, præter ipsam suturitionem salutis; quæ est in ea hypothesi idcirco præcise sutura, quia sutura est, non ob merita hominum libera prævisa. Nec potest, inquit, prædestinationem aliter desendere, qui gratiam Augustinianam desenderit. Nam ex istiusmodi gratia consectarium illud esse certum ac

necessarium Catholici omnes confitentur, inter quos & Jansenius Iprensis, inquit ille, cap. v11. num. xv1.

Hinc illa denique, libro decimo, qui prolixissimus est, gratie invictissime efficacis, nec effectu umquam suo frustrabilis defensio: quam ille sic suscipit, ut a Jansenio nihil omnino discedat. Quid enim interest, utrum commemores, sæpissime voluntatem a Deo excitari, priusquam ad opus omnino consentiat; ac veluti fatigatam tot repetitis ictibus, tamdem ictui motuive ultimo, invictissimo, irresistibili, nec frustrabili, obtemperare voluntatem; quæ Thomassini hypothesis est: an illis omissis prioribus gratiæ motibus, qui suum quidem habuere, sed non ultimum effectum, neque enim potuere; illum folummodo commemorare, veluti præcipuum, positumque maxime in controversia, qui ineluctabiliter & irresistibiliter producit imperatum lege divina opus: quæ hypothesis Jansenii est. Præsertim cum illi etiam a Thomassino tantopere jactati priores gratiæ motus, ab ipso etiam Jansenio commemorentur in prima e quinque propositionibus, ubi volitiones conatusque nuncupantur.

De Trinitate autem, de qua tractatum unum scripsit tomo tertio, quis non animadvertit, etiam nobis tacentibus, sane & Catholice sentire vel scribere non posse eum, cui lumen menti rationali congenitum, vel to so so sonitasque necessario rebus omnibus insita, pro Deo sit? Itaque de Dei natura quid iste sentiat potissimum in præsenti quærimus: ex his quæ prodidit de Trinitate pauca admodum descri-

bemus.

Capitis quinti titulus est, Deum esse un 1 TA-TEM 1PSAM summe fecundam, nec imparis sibi prolis fecundam. Catholici Deum esse Unitatem ipsam plane negant: nec fecunditatem Unitatis agnoscunt, nisi metaphoricam: nec Deum prolis fecundum, sed Patrem dicunt.

Capitis sexti titulus: De eodem ex Patribus Latinis, Deum esse ipsum unum (hocest, 70 %) cujus nec unitati fecunditas, nec fecunditati unitas officit.

Cap. VII. De natura mentis, rationis, sapientiæ, Veritatis, que una est & Deus est: tum sapientia generans in Patre, tum sapientia geneta in Filio tum spiritus sapientie & veritatis in Spiritu sancto. Hi quoque tres unum sunt, ob unam naturam sa-PIENTIÆ & VERITATIS, in tres illas hypostases dilatatam, etsi una eademque sit. Ut ut est de sapientia genita, quæ locutio Theologis accuratioribus displicet; certe Spiritus sanctus, ut est tertia sanctissimæ Trinitatis persona, non est spiritus sapientiæ & veritatis. Sic loquiamant ii quidem, quibus Veritas pro Numine est. Catholici eo verbo aliud quam donum creatum vetant intelligi, quod per appropriationem Verbo tribuitur, quemadmodum spiritus caritatis Spiritui sancto. Nec Spiritum sanctum aliter definiri sinunt, quam Terminum subsistentem Amoris, five Amorem subsistentem, quo se Pater & Filius diligunt.

Capitis XVII. titulus est: Ita unum natura, trinum personis esse Deum, ut numero ibi nec unum sit, nec tria. Quid TRIA dicantur. Cur non plura. Catholici e diverso dicunt aperte omnino, & Deum esse unum numero, & in Deo esse numero tres personas, cum ordine prioris & posterioris secundum originem. Dicunt, quod iste negat, esse in Trinitate reapse & proprie numerum: nec Trinitatem aïunt esse summitatem unitatemque supra omnes numeros eminentissimam; nam id de Ente dumtaxat & uno absoluto & indeterminato recte assirmatur; in quo tres conceptus metaphysici pro totidem personis impie obtruduntur. Denique nec TRIA dicunt; quæ vox res inanimas potius, quam viventes personas, denotat; sed TRES prositentur.

qui gratiam Augustinianam defenderit. Nam ex istiusmodi gratia consectarium illud esse certum ac de Trinit. cap. 1X. TRES PERSONAS DICI IN

DEO, NON UT ILLUD DICERETUR NE OMNINO TACERETUR. Ubi certe Trinitas non est, nisi qualem iste agnoscit; hoc est, nisi Unitas, Veritas, & Nexus amborum, ibi personæ aut hypostases nonnisi improprie & insigniabusu vocum, assignari possunt: quemadmodum nec substantia ibi proprie est, vel essentia, vel natura: sed valde improprie; quo isti sensu substantiam & naturam Ve-

ritatis incommutabilem jactitant.

Cap. xx1. Verbum Dei Filium Dei docet ex Augustino, tum libro de vera Religione, cap. XXXVI. tum libro de Gen. ad litt. imperf. esse Veritatem, quæ similitudo Unitatis est: hoc ratiocinio, quod ex allatis hoc capite Augustini verbis sic Thomassinus efficit. Ex eo autem, quem ille Deum, quem Filium Dei agnoscat, Theologi Catholici facile vel me tacente intelligent. Unum, inquit, declarat ille, Augustinus scilicet, esse primum omnium principium, scilicet ipsum unum; ex quo fit, ut que ab eo oriuntut omnia, ad unum quoque conten-DANT, UNITATEM fuam servent, tamquam summæ UNITATIS VESTIGIUM. Quam non possint autem corpora UNITATEM PRIMI PRINCIPII propius imitari, ipsa eorum natura docet, quæ tota in minutissimas partes secabilis est. Utcumque tamen illam affectant & sequentur; & ne essent quidem, nist quodam-modo UNUM essent. Propius accedunt ad UNUM Spiritales, rationales, & intellectuales substantia, & ad illud tota virium intentione sese recolligunt: tantoque proximiores ei fiunt, quanto aliæ aliis meliores & recentiores & superiores sint. Cum ergo omnia, insima. media, summa, ad summi Principii UNITATEM & SIMILITUDINEM conspirent & connitantur, ut quam possunt perfectissimam consequantur; necesse est baud dubio, ut illam tamdem affequatur, quod innascibili principio proximum est. Eo non ANHELARENT OMNIA, si eo perveniri non posset. Est baud dubie SUMMA ILLA SIMILITUDO, AD QUAM SUS-PIRANT OMNIA, and quam pro fuo quaque modo assurgent. Summa ILLA SIMILITUDO jam VERITAS EST. Si qua enim ex parte a Veritate abluderet, summa & perfectissima similitudo non esset, si Veritas autem est, ipsamet ergo est substantia primi rincivii, qua sola sui similis est, sola talis ac tanta, qualis & quanta ipsa est. Et paulo post: Non anbelarent tanto ardore, tanta conspiratione, ad imitationem, ad similitudinem, ad imaginem primi Principii, qua ab eo exoriuntur OMNIA, si imaginaria, si temeraria, si impossibilis esset ea imago & similitudo per varios gradus proficiens, & tamdem perfectissima. Denique concludit: Vides quam necessario, quam evidenter credi & dici debuerit Verbum Dei, Filius Dei, similitudo ejus perfectissima, similitudo ipsa, imago ipsa, totam implens essentiam & perfectionem imaginis & similitudinis, VERITAS, FOR-MA OMNIUM FORMARUM, character substantia Dei. Egregia scilicet demonstratio existentiæ Verbi seu Filii Dei hæc est; sed quæ solis placeat Atheis. Deus est, inquit, 70 er, UNUM, sive IPSA formaliter UNITAS. Ab Unitate fiunt omnia, vel fingula potius, unum: & tendunt omnia ad Unitatem, tum spiritus, tum etiam corpora: unde causa etiam finalis omnium Unitas est: Tamdiu enim singula funt incolumia, quamdiu servant suam Unitatem: funt enim singula entia unum aliquid: & sic habent in se vestigium summæ Unitatis, quæ Pater appellatur a Christianis. Quod si tendunt ad Unitatem, quæ Pater est; etiam equus & mulus, pomum & pirum; nec assequi eam possunt, sed imitari tantum, eique similia esse; ergo est etiam quædam persecta similitudo Unitatis, quæ Veritas appellatur, a Christianis etiam Filius Dei & Imago Patris; quoniam simillima profecto est Unitati similitudo ipsa Unitatis, imago Unitatis. Ergo præter Unitatem, quæ Pater est & primum rerum principium, quam repræsentant l

fuo modulo, & ad quam anhelant suspirantque ingenti ardore summa, media, infima, quæcumque funt in se quid unum; est etiam Veritas, sive similitudo Unitatis, quam imitantur & repræsentant quæcumque optant esse similia Unitati per suarum inter se partium convenientiam. Ergo est Imago Unitatis Veritas, ac proinde Filius Patris. Eadem forma formarum omnium; quoniam non est formatum aliquid, nisi habeat a Veritate ut sit verum ens, ac propterea unum. Non hæc, amabo, sub verbis interdum Catholicis mera áleótus est? Non huic doctrinæ omnes ultro subscripserint, quos Atheos vere appellamus? Trinitatem certe esse Unitatem, Veritatem, Pacem, & similia non legimus in facris libris: neque ita adolescentes in Catechesibus instituimus: nec Verbum Dei esse similitudinem Unitatis Apostoli docuerunt.

Cap. xxv. num. 111. cum Augustino, libro I. de Dostr. Christ. cap. v. Trinitatem ait esse unam quamdam summam rem, SI TAMEN REM, & non rerum omnium causam, SI TAMEN CAUSAM! nec enim facile inveniri quid de eo dicatur, nist quod ex eo, per eum, & in eo sint omnia. Hoc est dicere, Deum qui in tribus personis subsistit, nec rem esse, nec causam proprie: id quod certe de Ente vel Uno præcise vere pronunciatur: at de Deo vero dici nisi impie non posse videtur.

Num. v11. & x1. non aliam se deitatem agnoscere, Trinitatemve, profitetur, præter eam naturam, quæ fola superior esse potest natura rationali : nempe naturam sapientiæ, veritatis, & caritatis; cujus æternis & incommutabilibus legibus non potest non esse essentialiter obnoxia natura quæcumque intellectualis: & supra quam certe qui negant esse quidquam,

Deum verum ii negant exsistere.

Tomus de Verbi Dei incarnatione, totus est Atheus; a capite ad calcem. Incidi fortuito librum aperiens sub finem, in pag. 844. & titulum istum capitis xL. libri x1. quo veri Dei exsistentia, & Christi divinitas, & sanctorum cultus, aperte impugnatur. Est enim hujusmodi: In sanstis colitur G amatur Veritas, Sapientia, Justitia, quod totum Deus est, quod totum Christus est. Non tam ipsis ergo, quam Deo in ipsis tribuitur cultus, amor, invocatio.

Infinita sunt, eodemque abeotato nixa principio, quæ colligi possunt ex Theologicis Dogmatibus Thomassini: sed ea in præsenti omittimus, properantes ad clariora. Nam inscriptis ab eodem Galsica lingua voluminibus quanto seges est, Deus immortalis, errorum uberior; Et ea tamen est proponenda hoc loco, quoniam vernaculo sermone sensus ille suos magis perspicue subinde patesecit. Libros igitur ex illis quos edidit aliquot seligemus; unde loca infigniora quæ excerpsimus, ut se offerent, hic describentur.

> Ex libro cui titulum fecit; La Méthode d'étudier & d'enseigner Chrétiennement & solidement la Philosophie par rapport à la Religion Chrétienne & aux Ecritures. A Paris, 1685. avec Approbation.

Libro I. cap. 1. Non potest, inquit, animus seipsum nosse, quin simul Veritatem æternam & incommutabilem noverit, cujus est recipiendæ capax, cui intimius quam secum ipse cohæret. Pag. 11. Il en est de mesme de la nature des Anges & de la suprême divinité. Notre ame en est comme un miroir & une brillante image. Dès qu'elle se sera familiarisée avec elle-mesme. par de frequens retours /ur elle, elle n'aura nulle peine à concevoir une multitude innombrable de natures raisonnables & intellectuelles comme elle, & plus parfaites qu'elle Elle n'aura pas besoin mesme de faire de fort grands efforts pour découvrir la VE- RITE' ETERNELLE: tant parce qu'elle est plus presente & plus intime à l'ame, que l'ame à elle-mesme: que parce que L'AMENEPEUT SE CONNOISTRE SANS CONNOISTRE EN MESMETEMS & AVEC LA MESME PROPORTION LA VERITE' ETERNELLE & IMMUABLE, dont elle est une pure capacité. Car l'ame raisonnable, la raison & l'intelligence, n'est qu'une faculté avide & capable de la VERITE'. Ainsi elle ne peut se connoistre elle-mesme sans reconnoistre la Vérité, qui est son objet, & la fin de tous ses desirs. De mesme qu'on ne peut connoistre la nature de l'œil corporel, sans avoir quelque connoissance de la lumiere.

Cap. 11. Veritatem illam æternam, inquit, qui videt, Deum videt. Nam hæc & æterna sapientiaest, & Verbum Dei. Itaque Deum videbat Adamus in statu innocentiæ; neque quidquam ei deerat ad perfectam felicitatem, præter illius visionis perpetuitatem. Neque enim aut per fidem Deum cognovit; quoniam hæc sub genere, inquit, opinionisett: nec, quoniam recentioribus Theologis ita loqui placet, per visionem intuitivam, quia deerat perseverantia perpetuitasque visionis; sed per claram evidentiam Verbum vidit. Pag. 17. Nous comprenons fort bien que la sa-gesse éternelle est elle-mesme LE VERBE ou LA PA-ROLE de Dieu; & qu'elle n'est son Verbe, que parce qu'elle est sa sagesse. C'est par elle que le Pere des lumieres forma & éclaira le premier homme, lui apprenant à penser sazement, afin qu'il pust ensuite sazement parler. C'est-à-dire, que Dieu écrivit la sagesse dans son esprit, asin que sa langue en pust estre interprete. Pag. 19. C'est la doctine, je ne dirai pas seulement des anciens Philosophes, mais des Peres de l'Eglise, & des Ecritures mesme, que c'est le peché seul, qui a mis un mur de separation entre Dieu & nous: & qui a jetté un voile entre LA VERITE' ETERNELLE & l'ame raisonnable: qu'enfin il n'y a qu'à purifier son cœur, & l'ail de l'entendement, pour voir Dieu. Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt. Aussi Moyse nous representant l'état de l'homme avant sa désobeissance, nous fait comprendre fort clairement, qu'il jouissoit de la presence de Dieu, & entendoit sa parole. Et S. Augustin a repeté en cent rencontres, que l'homme innocent jouissoit de DIEU, qu'IL VOIOIT DIEU, & QU'IL NE MANQUOIT RIEN à sa felicité, que de perseverer dans ce haut degré de contemplation, où il avoit esté créé: & estre assuré qu'il ne s'en priveroit jamais lui mesme. S. Gregoire Pape & les autres Peres de l'Eglise, ont suivi S. Augustin en ce point. Et si depuis quelques siecles l'Ecole de Theologie a changé de langage, ça été plusost en effet un changement de langage que de sentiment: puisqu'on n'a pu nier que les Anges & l'homme dans leur prémier état, avant leur chute, ou leur confirmation en grace, n'ayent eu l'intelligence des choses divines, que nous n'Apprenons que par la foi.... Entre la foi & la visson claire & intuitive, il y a un milieu. C'est l'intelligence, qui est cette connoissance claire, certaine, & incontestable, dont nous connoissons les premiers principes de toutes les sciences, qui sont si clairs & si certains, qu'on ne peut les démonstrer, c'est-à dire; les rendre plus évidens & plus constans par d'autres preuves. C'est dans cette sorte d'évidence qui est au dessous de la vue bienheureuse & au dessus de la foi & de l'opinion, que le premier homme voioit les verités divines DE LA SAGESSE ETER-NELLE. Et c'est pour cela que les Theologiens de l'Ecole se sont abstenus de lui attribuer la vision de Dieu Sunt in hac certe oratione effata saltem tria, quæ nemo Catholicus non statim agnoscat ortum habere ex Atheïsmo; hoc est, ex ea hæresi vel impietate potius, cui pro Verbo Dei lux est Veritatis communis omnibus animis ratione utentibus, secundum quam de re qualibet sapienter pronunciat. Ista nimirum: Angelos in statu viæ, & Adamum in statu innocentiæ vidisse clare & perspicue Deum & Verbum Dei. Fidem sub genere opinionis esse; Intelligentiam pri morum principiorum, quæ vera esse in Verbo videmus, ut aïunt, esse side longe potiorem.

Pag. 26. tam formaliter lucem animorum nostrorum docet esse sapientiam æternam, quam lux solis lux est oculorum. On sçait, ou on doitsçavoir, que l'intelligence créée ne peut découvrir ni appercevoir aucune verité, qu'elle ne soit eclaire<sup>2</sup> de la sagesse eternelle: comme l'œil de nostre corps ne peut rien voir qu'à la lumiere du soleil.

Regulæipsæartium, inquit, pulchritudinis, convenientiæ, unitatis, cum sint semper eædem, atque adeo ÆTERNÆ, & eædem ubique, ac proinde 1 MMENSÆ, non possunt nisi in Verbo Dei subsistere, in Veritate, in qua fundantur, & vivunt, & ex qua oriuntur. Itaque si artifices opisicesque contemplando pertingant usque ad considerationem Veritatis, quæ has leges regulasque præscribit, etiam ipsi sapientes & Philosophi, hoc est, ut iste intelligit, Theologi sunt. Nam ubi Deus non est nisi Veritas omnibus naturaliter communiterque se manisestans, & sapientia dirigens ad recte judicandum, Theologia non nisi Philosophiæ genus est; nec Theologi aliud quam Philosophi sunt.

Pag. 28. Nous avons donné cet avertissement plus d'une fois, en traitant de la lecture des Poètes, que les Arts qui travailloient exterieurement sur une matiere sensible, étoient reglés par des lumieres & des regles invisibles, intelligibles & ETERNELLES, DE JUSTESSE & DE PROPORTION, DECONVENANCE & D'UNITE'; sur lesquelles l'artisan avoit les yeux de son esprit arrestés, pendant que ses mains en faisoient l'execution sur la matiere. Or toutes ces regles de proportion, de convenance, & d'unité, étant toujours les mesmes, & toujours presentes à tous les esprits par toute la terre, & pendant la durée de tous les siecles, elles ne peuvent subsister que dans le VERBE divin, & dans la SAGESSE ETER-NELLE, comme dans leur sour CE ORIGINALE. C'est pour cela qu'on peut memre les sçavans & babiles artisans au nombre des sages & des PHILOSOPHES, s'ils élevent leurs esprits jusqu'à CETTE DIVINE LUMIERE QUILES ECLAIRE continuellement du plus haut des Cieux. Et cap. xx111. num. x1v. C'est ce que l'Ecriture nous a si souvent inculqué, que pour LES ARTS mesme Dieu donne aux hommes son esprit de sagesse & d'intelligence. Et c'est aussi ce que nous avons déja si souvent repeté APRES S. AUGUSTIN, que quand les ARTISANS travaillent à leurs ouvrages, ils arrestent leurs mains & les yeux de leur corps sur la matiere: mais que les yeux de leur esprit sont en mesme tems élevés a la contempla-TION DES REGLES ETERNELLES de BEAU-TE', de PROPORTION, de CONVENANCE, & D'UNITE', QUI LUISENT AU DESSUS DE LEURS TESTES, toujours exposées aux yeux des sçavans & des Artisans, & toujours les mesmes EN TOUS LIEUX & EN TOUT TEMS, sans que la fantaisse des hommes y puisse rien changer: leur esprit & leur jugement étant forcé de se conformer à elles, & dejuger de tous les ouvrages de l'art, SANS ENTREPREN-DRE JAMAIS DE JUGER D'ELLES. Ainsi S. Augustin conclut que toutes les beautés visibles descendent de la BEAUTE' INVISIBLE & INCOR-RUPTIBLE DE DIEU, QUI EST AU DESSUS DES AMES RAISONNABLES, SE MONTRE A ELLES, & descend par elles jusques dans leurs mains, & de leurs mains dans la matiere qui leur est proposée. est ainsi que tous les Arts se réduisent à la Philosophie, émanent d'elle, & doivent estre gouvernés par elle. Car comme LES ARTISANS APPRENNENT DE LA VERITE' & DE LA SAGESSE DE DIEU les regles qu'ils suivent en faisant leurs ouvrages, en les approuvant ou les desapprouvant; aussi doivent-ils apprendre d'elle les regles de vien user de toutes ces beautés sensibles, & de les rapporter à leur divine

origine: parce que ces autres regles ne sont pas moins ETERNELLES & IMMUABLES, COMME VIVANTES DANS LA VERITE ETERNELLE DE DIEU, visibles & presque palpables à tous ceux qui tournent les yeux de leur ame verselles., At ego, peus meus, etiam hinc tibi dico hymnum; quoniam PULCHRATRAIECTA per animas in manusartificiosas ABILLA PULCHRITUDINE ve, niunt, QUE SUPER ANIMAS EST, cui suspinor rat anima mea die ac nocte, libro x. Confess.

Sic idem libro II. cap. viii. num. 9. Or pour faire voir que ceux mesmes, dont l'esprit affaisse sous le poids de la matiere & des nécessités de la vie, ne s'éleve jamais jusqu'à confiderer les raions du soleil de la VERITE', ne laissent pas de juzer & d'agir à la faveur de sa lumiere; il ne faut que rappeller le Jouvenir de ce que S. Augustin nous a déja dit plusieurs fois des Peintres, des Architectes, des Sculpteurs, & des autres semblables. Car tout, ce qu'ils donnent de SYMMETRIE & de BEAUTE' à leur ouvrage, descend de la source de toutes les beautes, QUI EST LEVERBE.... si les ouvrages mesmes des Arts ne reussissent, & ne meritent d'estre estimés beaux, que lorsque l'artisan a consulté autant de fois LAVERI-TE' ETERNELLE, qu'il leur a donné de couleurs & de traits: Que peut-il y avoir en toute nostre vie, dans nos mœurs, dans nos affections, nos pensées, nos desseins, nos occupations sérieuses, nos études, nos divertissemens, en quoi nous ne devions la consulter & l'entendre, pour suivre sa lumiere & ses divines regles; & pour faire qu'en tout & à tous momens ce ne soit pas nostre raison en chef qui nous conduise; mais LA SAGESSE ETERNELLE qui guide & qui entraîne nostre raison. Mais il ne faut pas douter, que ce ne soit DANS LES SCIENCES & DANS LES ETUDES PRINCI-PALEMENT, qu'il faut avoir l'oreille de l'esprit attentive Aux Paroles de la Verite', Qui PRESIDE & BRILLE SUR NOUS....

Proh! Deus immortalis! (neque enim finit illata Deo injuria diutius gemitum continere, ne erumpat:) quæ ista hominum, qui se Christianos dicunt, vel cœcitas, vel audacia est! Nos Deo revelante didicimus esse Deum verum, & tres in Deo personas, Patrem, Verbum, & Spiritum sanctum: ut nomine Patris divina mens agnoscatur seipsam & omnia intelligens; nomine Verbi aut Filii, terminus subsistens hujus intellectionis, a Patre productus: nomine Spiritus sancti, amor subsistens Patris & Filii, exutroque procedens. Audax impietas, cui hæc Trinitas, cui divinitas ipsa vera displicet, ut hanc (si fieri potest) ex animis hominum deleat, hæc quæ solummodo Deus voluit de se prædicari, & fidelibus credenda proponi, pæne omnino filentio prætermittit; quoniam hac in fua Trinitate quemadmodum in proprio ac nativo verborum sensu reperiat aut exponat, invenire non potest. Diversa ab his deinde excogitat supponitque nomina, quibus alia longe Trinitas, quam quæ colitur a Christianis, alius omnino inducatur Deus. Pro Patre ponunt Unitatem, cujus vestigium est in rebus singulis: nam quælibet earum est una certe. Pro Filio ponunt Veritatem, Pulchritudinem, Sapientiam, cujus vestigium est in rebus omnibus! siquidem vel vera certe sunt in sua quæque specie entia, vel pulchra, vel sapienter facta. Pro Spiritu sancto denique, Unitatis illius Veritatisque seu Pulchritudinis nexum; qualem res singulæ creatæ in seipsis exhibent. Annon est istud non oblique modo, sed aperte Deo bellum indicere? non se Atheis ipsis adjungere, quorum nemo certe est, qui non Unitatem summam in rebus, summamque & universalem Veritatem Pulchritudinemve ultro agnoscat? Dicant, qui de hoc argumento scribunt, si Christiani haberi volunt, Patrem, Verbum, & Spi-

ritum sanctum: nec aliis utantur nominibus; cum sint hæc aperta satis, nec alia sint nobis a Christo & Apostolis tradita: & cadem sint idonea certe ad ideam veri Numinis in animis ingenerandam & conservandam: alia quæcumque non modo non similiter convenientia sint veræ divinitati ac Trinitati, sed impietati potius suffragentur, ac veri Numinis ideam ex mortalium animis penitus eliminent.

Cap. IV. Sapientiam dicit, cujus est mentio in libro Job, naturam divinam personamque esse, quæ sit & increata, quoniam non sit ab hominibus; & immutabilis ac fimul immensa, hoc est, eadem ubique locorum ac gentium. Audet itaque pro Verbo Dei Sapientiam illam, quam quisque consulit sequiturque cum sapienter agit, obtrudere: hanc Veritatem æternam, hanc æternam increatamque Sapientiamappellare, hanc a Jobo dicere habitam fuisse naturam personamque divinam. Pag. 45. Voici une partie des paroles de Job sur ce sujet, chap. 28., Habet argen-, tum venarum suarum principia, & auro locus est , ubi conflatur. Sapientia vero ubi invenitur.... Pag. 46. Mais le plus important est d'observer, que l'on commence dés le tems de Moyse, quatre ou cinquens ans agrés Abraham, & autant avant Salomon, à parler de la SAGESSE ETERNELLE, COMME D'UNE NATURE & D'UNE PERSONNE DI-VINE, qui est en Dieu, & qui nous vient de Dieuz qui a produit le monde, & qui le gouvernez ou par qui Dieu l'a produit une fois, & le gouverne toujours: qui s'applique particulierement aux hommes pour leur inspirer l'intelligence & la sainteté.... De là vient que comme l'or par exemple est le mesme par tout le monde & dans tous les siecles, parce que les bommes le trouvent tout fait, & ne le font pas: car s'ils le faisoient, ils en feroient de cent manieres differentes & bisarres, comme il paroist dans tous les ouvrages de l'art: Aussi les maximes & les verités de la sagesse sont toujours & PAR Tout les mesmes, parce que les hommes ne les inventent pas, mais qu'ils les découvrent & les VOIENT BRIL-LER AU DESSUS DE LEURS TESTES, DANS LE SEIN DE LA VERITE ETERNELLE 🕏 IMMUABLE: au lieu que les conjectures & les opinions dont les hommes sont les auteurs, changent avec les tems & les lieux, & sont aussi inconstantes que les hommes mesmes. Tout ce raisonnement est certainement compris dans les paroles de Job que j'ay rapportées: & l'importance m'en a paru si grande, que j'ay cru en devoir remarquer l'Epoque. Certe postulat eorum hypothesis, qui Verbum Dei, secundam Trinitatis personam, non aliam norunt, præter Veritatem, quam quisque consulit ut recte judicet; postulat hæc, inquam, eorum hypothesis, ut omnibus temporibus & apud omnes gentes viris præsertim acutis Verbum Dei cognitum fuisse ostendant; atque adeo totam ipsam Trinitatem. Eam ob rem, ubicumque mentio occurrit Sapientiæ, sive quæ mentes consulentes se dirigit, sive quæ in orbe universo apparet, (eadem enim ubique sapientia est:) ibi statim secundam Trinitatis personam commemorari hypothesis istius defensores clamant.

Capite eodem, Verbum Dei ponit nihil aliud esse præter Veritatem, quæ mortales docet, primum quidem per rerum creatarum universitatem, qua se convestivit: nam quæ pars est universi, in qua non eluceat Sapientia? Deinde per legem, quam similiter ininduit: est enim certe in lege Veritas: denique per carnem, quam cum assumpsit, quodammodo pariter induit: ut sint hæ tres veluti formæ, quas per vices induerit eo sine ut per has loqueretur, & nos earum contemplatione erudiret. Quod si verum est, tergeminam habemus hypostaticam Verbi unionem, aut verius nullam. Pag. 49. Si nous avons asses et se se d'esprit pour concevoir, que c'est la mesme sa gess e

ETERNELLE, qui pour se proportionner à nous, & POUR SE FAIRE VOIR SOUS DES VOILES sensibles, & ceux qui n'eussent pu souffrir l'éclat de sa majesté, se couvrit premierement de tout ce monde sensible, & se sit admirer dans le lustre de toutes ces beautés exterieures; SE REVESTIT après cela D'UNE LOI GROSSIERE, mais telle qu'il la falloit à des bommes alors grossiers & charnels: s'EN-VELOPPA enfin de NOSTRE CHAIR, & publia son Evangile, qui n'est que sa propre vie dans la chair, reduite en preceptes: COMME sa vie, ne fut que son Evangile mis en pratique & executé par des actions & des souffrances proportionnées. Or cette DIVINE 8 A-GESSE, QUI A PRIS TOUTES CES FORMES DI-VERSES POUR NOUS PARLER, pour nous instruire, & pour nous sanctifier comme par degrés, PAR LE LIVRE DE LA NATURE, par les tables de la loi Mosaïque, enfin PAR LA CHAIR, PAR L'EVANGILE & la vie de Jesus-Christ, est UNE MESME SAGESSE, QUI FAIT SON SE'-JOUR dans le cœur de tous ceux qui l'aiment, & sur les lévres de tous ceux qui en parlent ou qui la louent.

Eone igitur Verbi unio hypostatica cum humanitate recidit, aut in eo posita est, quod in homine illo sane sapiente, qui Christus dicitur, elucet Sapientia illa ipsa, qua et nos sapientes sumus, erudiens nos, quomodo sint mores componendi; quemadmodum elucet in hac universitate Sapientia eadem, sive Pulchritudo, quæ omnia admirabili modo sacta esse clamat? Quid atheum est, si istud non est?

Capite sexto tergeminam prodit Verbi divini nativitatem esse: primam inessabilem in sinu Patris, alteram, ad mundum hunc constituendum: postremam ad communem vitæ cum hominibus confuetudinem ineundam. Quæ quidem si Verbum Dei nihil est aliud, quam Veritas per effecta subinde diverfa docens mortales, fatis fane commode dicuntur & intelliguntur: de Verbo Dei autem, quod Catholici colimus, nec dici possunt, nec intelligi. Nosci enim hominibus, hoc est, apparere eis, toties Veritas dici potest, quoties se manifestat. Itaque & in conditione mundi, & in affumptione carnis, cum per ista certe Veritas mortales multa scitu digna edoceat, cum prima illa apparuere, tunc hominibus quodammodo nasci Veritas dici potuit. Et priusquam illam orbis molitionem aggrederetur, cogitari animo quidem Unitas prior sua similitudine potest, per quam cuncta efficit unitati similia & vera: at ista prioritas qualiscumque, cum ineffabilis ab istis GENERA-Tio appellatur, nos isti rident luduntque; cum sit reipsa imaginaria, vana, nulla. Verbi divini, quæ secunda sanctissimæ Trinitatis persona est, non nativitatem Catholici, sed generationem unicam & æternam perpetuamve credunt & confitentur: natum idem ad universi fabricationem dicere iidem perhorrescunt. Sic autem Thomassinus, pag. 71., Dominus pos-s, sedit me in initio viarum suarum, antequam quidquam faceret a principio.... C'est manifestement la description D'UNE PERSONNE QUI EST LA SAGESSE MESME, qui est plus ancienne que le monde & les tems, qui a creé & ordonné le monde avec le Createur, enfin QUI EST LA MESME SAGES-'SE QUI S'E PLAIST A SE COMMUNIQUER aux hommes.... Ces conversations de la sagesse avec les hommes étoient des présages & comme des PRE'LUDES DE SON INCARNATION. (Scilicet ante hominem fapientissimum, præmitti decuit minus sapientes, per quos eadem Sapientia ceteros erudiret.)... Salomon parla plus d'une fois de cette NAISSANCE INCONCEVABLE DE LA SA-GESSE DANS LE SEIN DE SON PERE, où elle reside éternellement: & Hors du sein de son PERE POUR VENIR CRE'ER LE MONDE; & POUR ENTRER en un commerce encore Plus PARTICULIER AVEC L'HOMME. Quibus pro

Patre Unitas est, pro Verbo seu Filio Veritas, hoc est, sorma unitatis & veritatis, quæ in singulis entibus creatis apparet, quoniam est unumquodque eorum unum ac verum; hi generationem Verbi inesfabilem & inenarrabilem esse sexcenties prædicant; quoniam dici prosecto non potest, quo demum genere actionis gignat Unitas Veritatem. At Catholici facile explicant quo modo gignatur a Patre Verbum; cum nemo sit qui non animo comprehendat, Mentem intelligentem, dum actu intelligit, producere quamdam imaginem speciemve, in quam veluti intueatur. Tantum in Deo terminum hunc intellectionis esse substitutionis personam distinctam realiter ab intelligente seu producente, non intelligunt Catholici Christiani, sed Deo revelanti credunt.

Capite sexto eodem, num. 8. notitiam Verbi divini Philosophiæ genus esse docet, & hoc a Salomone

fuisse transmissum ad Græcos.

Pag. 27. Il faut observer en ceia le progrés que le genre bumain FAISOIT DE SIECLE EN SIECLE dans la connoissance de la divinité & DES PERSON-NES DIVINES dans l'unité très simple de Dieu. Il falloit une longue suite de stecles pour rendre les hommes capables DE CETTE PHILOSOPHIE. Salomon no communiqua pas seulement aux hommes de plus grandes lumieres: mais il les fit aussi passer dans les provinces éloignées, soit par ses ouvrages qui y furent portés, soit par le concours des étrangers qui venoient de tous costés pour voir couler de sa bouche les terrens d'une science toute divine. Aussi on ne tarda que-RES APRE'S LUI DE CONNOISTRE LE VER-BE ETERNEL DANS LA GRECE, & d'enfaire des descriptions fort ressemblantes à celles que Salomon en avoit faites, comme nous le dirons dans la suite. Ergo huic scriptori si credimus, cognitio Trinitatis, res est paulatim ab hominibus acquisita, persectaque studio ac disciplina, non statim ac semel a Christo tradita: res Philosophiæ, hoc est, Metaphysicæ, non fidei solius: quæ personas assignat qualescumque duntaxat & metaphoricas, quas habere Ens fingitur ab acutis & perspicacibus ingeniis; non quæ distinctionem realem confitetur personarum proprie dictarum, quam fideles credunt: non res novi dumtaxat Testamenti propria, sed veteris etiam, & gentilismi similiter: quamquam a Judæis disseminata dicitur, ut populo Dei aliquid privatæ laudis tribuatur. At ista certe vera esse non possunt, præterquam in ca hypothesi, quæ pro Trinitate assignat Unitatem Veritatemque entium, & nexum utriusque.

Eodem libro I. cap. v11. num. 7. Veritatem quam Zorobabel, ex egregiis Philosophis unus, summe commendavit, (libro 111. Esdræ, cap. 111. nam & apocryphorum testimonio librorum utitur, quos factio pariter scelerata confinxit:) ipsummet esse Verbum Dei dicit: siquidem est ipsa æterna, inquit, invicta, immutabilis, lex incorrupta, vita, Dei denique omnipotentia. Zorobabel parla... pour LA V E-RITE'.... Il fit voir que c'ETOIT ELLE QUI AVOIT PRODUIT CET UNIVERS, & qui le gouvernoit: qui étoit l'objet de l'admiration, du culte & de l'amour du genre humain: qui étoit ETERNEL-LE, INVINCIBLE, & IMMUABLE, qui étoit la LOY incorruptible de justice: ENFIN QUI ETOIT LA VIE, & la TOUTE FUISSANCE DE DIEU MESME, ,, Nonne magnificus est qui hæc fecit, " & VERITAS magna, & fortior præ omnibus? Omnis terra VERITATEM invocat. & infam. ,, benedicit. Et Veritas manet. & invalescit in æter-" num, & vivit & obtinet in sæcula sæculorum. Et ,, non est in judicio ejus iniquum: sed fortitudo & ,, regnum & potestas & majestas omnium ævorum. " Benedictus Deus Veritatis.... Zorobabel, qui étoit UN VRAI PHILOSOPHE, éclairé & passionné de la sagesse éternelle, ayant ouvert le discours de la Verité:.... Cap. XII. num. 16. Veritatem, quam particulatim ac veluti membratim Philosophi docuerunt, ipsum Dei Verbum esse ait, particulatim consideratum. Pag. 29. Il est sans doute que par ce nom de
Barbares, saint clement d'Alexandrie entend
principalement les Hebreux, ou leurs ancestres les Chaldéens en remontant jusqu'à Noë. Aussi veut-il que la
Verite ait esté le partage de toutes les sectes des
Philosophes, & qu'elles en ayent toutes enlevé une
Portion: comme si elles avoient divisé entre elles
La sagesse du verbe eternel., Lib.I.
, strom. pag. 218. Sic ergo & Græca & Barbara
, Philosophia, Æternæ veritatis avulsam
, quamdam particulam, non ex Bacchi mytholo, gia, sed ex verbi quod semper est
, Theologia decerpsit.

Capite eodem, num. 19. exsistentiam Dei naturaliter homini notam esse hoc argumento docet; quod animus corporibus antecellit: animos igitur multo plures esse oportere quam corpora: colligari autem animos omnes summa quadam & omnipotente lege sapientiæ, quæ in ossicio omnes contineat: hanc autem Deum esse. Pag. 132. L'ame est naturellement persuadée, qu'elle est elle mesme une nature intelligente ou raisonnable: que par cet avantage elle excelle sur tous les corps; qu'il est juste & necessaire pour la beauté de l'Univers, qu'il y ait encore plus d'intelligences que de corps: & qu'il y ait une supre eme & toute puis ante Loi de sagesse & de justice, qui contienne toutes ces intelligences dans le devoir.

Capite eodem, num. 23. Ægyptios, teite Jamblicho, natura duce Deum supremumagnovisse, Unitatem scilicet, quæ est principium essendi, hocest, Verbi divini: quod ab Unitate idcirco processit ut daret esse huic universo. Pag. 133. Pour la Theologie, Jamblic assure, que LE DIEU souverain dans la doctrine des Egyptiens, étoit l'UNITE', au dessus de PEtre & de l'Intelligence: qu'aprés lui ils mettoient la Sagesse & l'Intellizence Eternelle, qui met toutes les creatures au jour. ,, Primus Deus est Principium, Unitas, superenter Ens, IPSUM UNUM, super ens, fuper intelligibile totum. Nam opifex intellectus, qui & Veritatis Dominus est, atque sapien-, tia, quaterius, in generationem progrediens, oc-, cultam latentium rationum potentiam traducit in " lucem; Amum Ægyptiaca lingua vocatur. C'EST PARLER ASSEZ CLAIREMENT DE L'UNI-TE' DE DIEU LE PERE, & DE SA SAGES-SE ETERNELLE. Plutarque assure que dans le Temple de Minerve en Egypte on lisoit cette Inscription. QUI CONTENOIT L'ELOGE DU VERBE E-TERNEL, QUI EST L'ESTRE MESME., Ego , fum omne quod exsistit, est, & erit. , meumque peplum nemo adhuc mortalium detexit. C'étoit manifestement faire allusion à cette obscurité tenebreuse & lumineuse tout ensemble, où Dieu se sit voir à Moyse, aprés lui avoir dit qu'il étoit l'ESTRE mesme: Ego sum qui sum. Plutarque nous découvre encore fort clairement comment les Egyptiens AVOIENT UNE CONNOISSANCE ASSEZ EXACTE DU VERBE DIVIN, quand il raisonne avec eux de cette sorte:,, Quod Mens & Verbum Dei, cum esset per , fe in invisibili & in abdito, processit motu ad creationem.... Ces veritez sont imprime'es au FOND DE NOSTRE AME FAR LEDOIGT DE LA NATURE. La superstition des païens les détournoit, & ne pouvoit pas néanmoins les effacer ou les corrompre entiérèment.

Capite xvi. num. 23. Didicisse Augustinum ex Platonicis Dei naturam & exsistentiam. Ab his enim ipsum edoctum animadvertisse, ferre se judicium de rebus omnibus, de earum pulchritudine ac deformitate, per quasdam regulas æternas & immutabiles, & immensas, omnibus ratione utentibus animis dominantes, iisdemque longe excelsiores ac superiores, quibus verum a salso secences: quæ

proinde a summa & immutabili Veritate, quæ dicit, Hoc ita esse debet, illud non ita, velut a fonte profluerent, hoc est, a Verbo Dei. Platonicis projnde Verbum Dei fuisse percognitum: siquidem Verbum Dei illa Veritas est, quæ dicit in omni re. Hoc ita debet effe, illud non ita. Pag. 192. Ce Pere (S. Au-GUSTIN) témoigne dans ses Confessions, que ce sut par la lecture des cuvrages des Platoniciens, qu'il commença à concevoir une substance intellectuelle sans corps... Il apprit de ces Philosophes, que quand il portoit jugement des natures mesme corporelles, & de soutes leurs beautez, il le faisoit par DES REGLES INCORPO-RELLES, ETERNELLES, & IMMUABLES, par lesquelles il distinguoit le vrai du FAUX, le certain de l'incertain, le bien du mal, le beau du difforme, le plus beau du moins beau, le juste de l'injuste, & le plus juste du moins juste: & il jugeoit de ces choses par des regles, Qu'il E' TOIT FORCE' DE SUIVRE, & de juger par elles, & non d'elles, parce qu'elles sont IMMUABLES, toujours les mesmes, EN TOUS LIEUX & EN TOUT TEMS, également DOMINANTES sur les esprits, de toutes les natures intelligentes, AU DESSUS DESQUEL-LES par consequent elles s'élevent, comme LAVERI-TE' IMMUABLE & ETERNELLE EST ELE-VE'E AU DESSUS des INTELLIGENCES CRE-E'ES, qui ne sont par consequent ni éternelles ni immuables. (August. lib. vii. Conf. cap. ix. Num. 17.) ,, Quærens enim unde approbarem pulchritudinem ,, corporum, & quid mihi præsto esset integre de , mutabilibus judicanti, & dicenti: HOCITA ESSE , DEBET, ILLUD NON ITA: inveneram incom-, mutabilem & veram veritatis æterni-,, TATEM, SUPRA MENTEM mcam communbilem.... Enfin parlant à Dieu, il lui confesse que c'étoit lui qui lui avoit procuré quelques livres des Platoniciens, ou il avoit trouve' ce que L'EVANGILE NOUS ENSEIGNE DE LA DI-VINITE' DU VERBE. ", Procurafti mihi quos-" dam Platonicorum libros, & ibi legi non quidem , his verbis, fed HOC IDEM OMNINO multis & , multiplicibus suaderi rationibus, quod in principio ,, erat Verbum, & Verbum erat apud Deum, & , Deus erat Verbum.

Cap. xvIII. num. 9. Zenonem de Verbo Dei, per quod omnia facta sunt, ca ipsa prodidisse, quæ sacris litteris continentur Fag. 212. De là vient que selon Diogene Laërce, Zenon mettoit deux principes, la matiere ou le Chaos; & la cause efficiente, qui est le Verbe divin. ,, Videtur illis duo esse rerum omnium ,, principia, efficiens videlicet, & patiens. Quod igi-,, tur patitur, esse substantiam materialem, qualitate " haud vestitam: efficiens autem esse verbum , DEUM, QUOD IN IPSA EXSISTAT. TO SE », σοιεν, τον εν αυτή Λόγον τον Θεον. C'EST CON-VENIR AVEC L'ECRITURE, que le monde a esté fait du chaos, qui en a été la matiere; & PAR LE VER-BE, qui est LA PAROLE & la sagesse divine, & Dieu mesme. Num. 10. Delà vient peut-estre qu'ils faisoient Dieu l'AME DU MONDE, comme Platon, parce qu'il le remplit, le meut, le soutient, & L'ANIME EN QUELQUE MANIERE, le remplissant de VIE, de mouvement, de sentiment, & d'intelligence, non comme une cause informante, mais comme une ame mouvante & assistente. Quod primum igitur de Dec norunt Philosophi, Verbum Deus est: qui ex materia mundum fecerit; quoniam videlicet fine ea Veritate, quæ dicit, Hoc ita debet esse, ut proxime antea dictum est, in universo factum est nihil; omnia per ipsam facta sunt.

Cap. xx11. num. 13. A Tullio Cicerone pariter scriptum quemdam librum esse, quo se inflammatum senserit ad amorem sapientiæ æternæ, quæ Deus est. Pag. 261. Mais on en peut encore mieux juger par le livre qu'il composa de l'Exhortation à la sagesse, Est.

qu'il nomma Hortensius. Car S. Augustin confesse, que dés le moment qu'il eust lu ce livre, étant encore fort jeune, il sut embrasé de l'amour de la sagesse; son cœur sut changé, & se tourna vers DIEU: tout le monde commença à lui déplaire, & il n'eut plus de passion que pour la beauté incorruptible de la Sagesse..... Voila à quoi doit se terminer l'amour & l'étude de la Philosophie, A L'AMOUR DE LA SAGESSE ETERNELLE, QUI EST DIEU MESME. Amor Dei, qui Christianos facit, Philosophia vere ipsaest, ut quidem iste ponit: sapientia, cujus amorem instillat animis lectio Hortensii a Gicerone scripti, Deus ipse est.

Cap. XXIII. num. 3. Ingenitam nobis esse ab ortu istam sapientiam æternam. Voila à peu prés ce que nous dit la SAGESSE ETERNEL LE dans nos Ecritures: que c'est elle qui nous reçoit au sortir du sein de nos mères, qui nous éclaire, qui prend soin de nous

elever....

Libro II. capiti 1. titulum hune, fecit: De la connoissance du vrai Dieu, IMPRIME'E par la nature mesme dans nos ames, comme du PREMIER PRINCIPE DE TOUS les estres, de LA LOI ETERNELLE, & DE LA REGLE DES ESPRITS, resonnue par les Philosophes. Cognitio Dei, inquit, insita est a natura hominum animis: ita ut a puero noscant omnes & Patrem, hoc est, Ens, esse primum omnium Entium principium: (quid enim prius in omni re, quam quod ens sit?) deinde & Filium, hoc est, Veritatem, quæ de singulis ita pronunciat: Hoc debet ita esse, islud non debet: quæ Veritas prælucet mentibus nostris, easque in judicando dirigit. Sic Patris & Filii cognitio apud Philosophos res est

pervulgata.

Cap. 1. exfistentiam Dei copiose ac fuse docet primum ratiocinandi principium esse, ab ortu natis ingenitum, & idem adeo evidens, ut illud demonstrari opus non sit: sine qua nulla fieri omnino ratiocinatio possit, nec ulla haberi certa cognitio. Exquo sit ut hanc negare non possit, nisi qui ratiocinandi vim omnino amiserit. Est enim lux ad ratiocinandum necessaria, Deus ipse. An enim certam aliquis habere cognitionem rei cujusquam potest, quin norit rem ita esse, nec posse aliter se habere? Minime certe. Atqui invenisse Veritatem, quæ dicit, Hoc ita debet esse, sive necessitatem sic & non aliter exsistendi, est Deum invenisse: Lex, sive lux, sive regula, sive evidentia, quæ adhibetur ad discernendum verum a falso, hoc ipsum est quod Deus verus vocatur. Ergo certam habere cujusquam rei notitiam nemo potest, quin Deum invenerit: & primum cujusvis scientiæ principium, exfistentia Dei est: quandoquidem primum omnis scientize principium est, Verum omne exsistere, quod per scientiam inquiritur & indagatur. Num. 2. Pour l'existence de Dieu, c'est-à-dire, d'u-.ne intelligence supréme, éternelle, infinie, très-parfaite, dans la dépendance de laquelle sont toutes les autres natures, soit intelligentes, ou purement corporelles; la pluspart des anciens Philosophes sont convenus, que tous les bommes en estoient naturellement PERSUADE'S PAR UNE CONNOISSANCE SE-CRETE, DONT ILS SONT PRE'VENUS EN ENTRANT AU MONDE : parce que LA NATU-RE DE SA DIVINE MAIN A ECRIT dans le fond de leur ame, & y fait retentir continuellement cette importante verité. Ciceron sera un digne interprete du consentement de tous les Philosophes, & de toutes les nations du monde sur ce point; Et il nous apprendra, que cette proposition, que DIEU EST, SE TROUVE ENTRE CES PRE-MIERS PRINCIPES DES SCIENCES & des connoissances bumaines, TRES-EVIDENS & TRES-CLAIRS, SANS LESQUELS ON NE POUR-ROIT EN FAÇON QUELCONQUE RAISON-NER, NI EXAMINER, NI CONNOISTRE AU-

CUNE CHOSE. Cicero lib. I. de Nat. Deor. Et Num. 4. C'est cela mesme qui nous servira à éclaircir l'une des deux difficultez, qui ont pu se presenter à l'esprit sur ce discours de Ciceron: sçavoir, comment L.A. PERSUASION DE L'EXISTENCE de DIEU. EST UN DE CES PREMIERS PRINCIPES SI CLAIRS, QU'IL N'EST PAS NECESSAIRE DE LES DE'MONTRER, & PAR LESQUELS ON DE'MONTRE TOUT LE RESTE; enfin SANS L'AIDE DESQUELS ON NE PEUT JAMAIS BIEN RAISONNER. Car il faut bien que cela soit, puisque les mesmes bommes & les mesmes nations; qui perdent la connoissance de Dieu, perdent aussi la raison, & tombent dans l'aveuglement & dans la brutalité, s'ils n'y étoient déja auparavant tombés, Dieu est le soleil intelligible de la Verité: & comme celui qui ne voit pas le soleil est aveugle; aussi l'esprit qui ne voit pas l'invisible soleil de sagesse, est dans un aveuglement bien plus déplorable, que celui du corps... Et num. 5. Enfin ce ne seroit pas voir les objets sensibles d'ignorer que c'est la lumiere du soleil qui éclaire l'air, qui éclaire les objets & les yeux... Aust ne peut-on dire qu'on AIT RAISONNE' SUR QUELQUE CHOSE, on qu'on l'ait entendue, si on a ignoré que la lumiere d'un soleil întelligible étoit aussi répanduë sur l'entendement, qui raisonne sur l'objet sur lequel on raisonne, & sur les maximes de la Logique naturelle, suivant lesquelles necessairement on raisonne, si on veut bien raisonner. Pourquoi le monde corporel, pourquoi les animaux déraisonnables auroient-ils leur soleil; & que le monde intellectuel, & les natufes intelligentes & raisonnables, n'auroient pas le leur? Pourquoi le soleil visible seroit-il si necessaire, qu'on ne pourroit rien voir sans sa lumiere: & que le soleil intelligible seroit inutile POUR L'INTELLIGENCE DE LA VERITE'? Enfin peut-on dire avec exactitude AVOIR RAI-SONNE' & COMPRIS UNE VERITE', fi on n'a compris que LA CHOSE NE PEUT PAS ESTRE AUTREMENT; & que c'est une necessi-TE' IMMUABLE QUE LA CHOSE SOIT AINSI. E qu'on en raisonne ainsi? Or De's Qu'on A TROUVE UNE NECESSITE & UNE VERITE IMMUABLE, & par consequent ETERNELLE, N'A T'ON PAS TROUVE' DIEU! Quis continere hic se possit quin exclamet: O cælum! o terra! Hiccine Deus est? Veritas, sive Necessitatem magis placet appellare, quæ dicit animis nostris, in qualibet ratiocinatione, Hoc ita debet esse, aliter esse non potest; cogitque nos ita confiteri, hæc, inquam, Veritas Necessitasve exsistendi in rebus ipsis, & de iis ita ratiocinandi, Deus est? hic Christianorum Deus est? Hoc Galli, hoc Presbyteri, nullo contradicente palam scribunt? Pergit tamen iste id inculcare. Et cette lumiere mesme, qui nous fair DISTINGUER les RAISONNEMENS CER-TAINS DES INCERTAINS, LES VRAIS DES FAUX, & les necessaires des probables; aussi bien que les regles constantes & éternelles, qui conduisent nostre raison pour la faire bien raisonner: ne sont-ce pas autant de convictions secretes que nous avons DELALU-MIERE & DE LA VERITE' IMMUABLE & ETERNELLE, TOUTES LES FOISQUE NOUS RAISONNONS JUSTE? Car nous formmes inte-RIEUREMENT CONVAINCUS, quoi que nous n'y fassions pas réflexion, Qu'il y a une lumie-RE, UNE LOI, UNE REGLE, QUI DOIT ESTRE INDISPENSABLEMENT SUIVIE POUR ATTEINDRE LA VERITE'. OR C'EST CE QUON APPELLE DIEU. Car LA MEIL-LEURE IDE'E que nous puissions nous former de luio ou celle plutost qu'il a formée lui mesme, est celle qui le fait regarder, comme LA LOI, le maistre & 4 souverain dominateur de toutes les natures intelligentes, QUI NE PEUVENT AGIR, C'est-à-dire, RAIsonner que par de'pendance de lui, &

SELON LES REGLES QU'IL LEUR PRESCRIT. Num. 6. Quam Deum porro exsistere, inquit, certum esse & evidens cuilibet homini ratione utenti vidimus, tam necesse est eidem constare de unitate Dei. Lucem enim illam, legemve aut regulam, qua certo quis aliquid novit, quia necesse est rem sic esse nec aliter esse posse; qua verum quisque secernit a falso; in qua denique vera cuncta cernimus; necesse est unam esse & communem omnibus, arque ipfammet esse Unitatem. Atqui hanc esse deitatem illam, inquit, quæ animis ratione utentibus dominatur, Philosophi omnes confitentur. Necesse est igitur deitatem esse unam, ipsamque esse Unitatem. Or ce n'est pas dans quelque multitude que ce soit, qu'on peut rencontrer la Divinité veritable, mais dans l'umilé..... Car fila Divinite' dont nous AVONS UNE CONNOISSANCE AUSSI AN-CIENNE & AUSSI INTIME QUE NOTRE A-ME, EST LA LOI & LA REGLE DE TOU-TES LES NATURES INTELLIGENTES, & de tous leurs raisonnemens: SI C'EST SELON LES PHILOSOPHES MESMES LA LUMIERE DE LA SAGESSE ET DE LA VERITE, DANS LA-QUELLE NOUS VOIONS TOUT CE QUE NOUS VOIONS DE VRAI ET DE CERTAIN, LE DIS-TINGUANT DU FAUX & DU PROBABLE; il est visible que cette divinité ne peut être qu'une; &

PUNITE' MESME. Num. 2. Si credimus Augustino, inquit, evidentius multo unicuique constat Deum esse, quam se vivere. Nam si quidem ratiocinatur, videt ille perspicue, necessarium esse aliquod principium apte ratiocinandi, recte ac concinne ædificandi, certo distinguendi verum a falso: ita ut possit quis dicere, Rem ita necesse est esse. Atqui lux illa, illa Necessitzs sic vel sic exsistendi in rebus, ut bene quæque sit; illa quæ sic nobis loquitur intus Veritas, quæ ratiocinationes nostras componit, norma ipsa divina est. Deus ipse est. Ergo quamvis certo sciat quisque se vivere, videt evidentius Deum exsistere semper oportere. S. Augustin a dit de mesme, qu'il douteroit plutôt de sa propre vie, que de l'EXISTEN-CE DE LA VERITE' ETERNELLE, qui se rend visible & palpable par tant de belles & admirables creatures. Libro VII. Confess. cap. 10. " Faci-" liusque dubitarem vivere me, quam non esse » VERITATEM, quæ per ea quæ facta sunt, intellecta conspicitur. Nous sommes certains de notre Die; mais nous ne voions pas qu'il soit absolument necessaire que nous ayons une vie, & que le contraire ne puisse jamais arriver. Mais nous voions clairement, qu'il est absolument necessaire, qu'un aust beau & aust admirable Palais que ce monde, soit Pouvrage des mains d'un sage & puissant ouvrier : qu'il est impossible qu'il se soit fait lus mesme, ou qu'il se gouverne si puissamment & st sagement, sans une puissance & une sagesse fupréme qui y domine. Nous voions mesme dans PEVIDENCE DE LA VERITE, la certitude de ce raisonnement. Et nous ne pouvons douter, quand nous y faisons réflexion, qu'il n'y ait une Lumiere di-VINE QUI REGLE NOS RAISONNEMENS, & nous fait distinguer le certain du douteux, & le vraidu faux, & le bien du mal: COMME il y en a une corparelle, qui éclaire nos pas, & nous empesche de nous égarer. Certo videmus, inquit, nullam esse hujus, universi partem, de qua non vere pronunciemus. Hoc ita bene est, hoc ita necesse est esse. Atqui necessitas illa sic exsistendi, quæ mentes nostras ipsas convenit, cogitque eas ita confiteri, dum pulchritudinem Universi considerat, Veritas est, Deus est. Omnia ergo Deum auctorem habent, ut fint: nec universum hoc fine Deo effectore & conservatore con-Itat: & Deum ista docentem intus agnoscit; hac in Deo, hoc est, in ca Veritate, intuetur, quisquis utitur ratione.

Eamdem Augustini sententiam exponit iterum cap. VIII. num. 4. Il dit en un autre ondroit, qu'A-PR'ES AVOIR TROUVE' QUE DIEU ESTOIT, G Qu'il estoit la verite', il en avoit soujours conservé le souvenir. IL VEUT DIRE apparemment, ce que les Platoniciens ont quelquefois dit. qu'on ne peut jamais oublier les veritez claires & necessaires, qu'on a une fois connues. On peut n'avoir jamais pensé; ni par consequent connu que le tout est plus grand que la partie, que la ligne droite est la blus courte entre deux points donnés: que trois & quatre font sept: qu'une mesme chose ne peut pas estre & n'estre point : que la vertu est préferable au vice : qu'il faut rendre à un chacun ce qui lui est du : on peut, dis-je, n'avoir jamais pense à ces veritez & autres semblables, qui font les premiers principes des sciences. Mais après qu'on les a connues, il est impossible de les oublier. . . . OR S. AUGUSTIN attefte qu'il avoit connu que Dieu existoit, & QU'IL ESTOIT LA VERITE' MESME, AVEC LA MESME EVI2 DENCE, QUE NOUS VOIONS CES VERITEZ INCONTESTABLES des premiers principes, & QUE NOUS SOMMES ASSUREZ D'ESTRE EN VIE. Car qui peut avoir oublié qu'il est en vie?

Et num. 5. Voila une autre raison pourquoi ce saint homme n'avoit garde d'oublier Dieu, & n'avoit pas mesme besoin de penser souvent à l'évidence avec laquelle il Pavoit connu plus certainement mesme QUE SA PROPRE VIE: PARCE QU'IL NE PEUT PAS ESTRE VRAI QUE NOUS VIVIONS, QU'IL N'Y AIT UNE VERITE QUI NOUS MONSTRE DANS SA LUMIERE CLAIRE 🕏 IMMUABLE, QUE CE QU'ON VOIT SI CLAI-REMENT, EST CERTAIN: & que quand on dormiroit, & qu'on songeroit, on vivroit: & QUB st CES VERITEZ SONT EVIDENTES & IM-MUABLES, il n'est pas moins constant Qu'IL Y A UNE LUMIERE EVIDENTE & IMMUABLE DE VERITE' qui nous les fait voît. (Lux ista & Veritas, hæc nimirum est : Necesse est vivere, quisquis se sentit vivere. Necessitas sic ratiocinandi; inquit; Veritas, quæ cogit id agnoscere, Deus est.) Pergit deinde: C'est ce qu'il dit encore plus au long un peu plus bas : qu'il avoit trouvé la VERITE' en en elle mesme AU DESSUS DE LUI, PARCE QU'ELLE PRE'SIDE A TOUTES LES IN-TELLIGENCS & à toutes les ames raisonnables. toujours preste à répondre à leurs consultations, quelles qu'elles puissent estre....

Ejusdem libri secundi capite 1. num. 13. pag. 287. insitam ab ortu animæ rationali notitiam Dei, hoc est, ut volunt, Veritatis, eamdemque omnibus animis adstruit! Veritatis sontem inexhaustum ait esse; ex quo singulæ hauriant animæ; unde his ingenitim sit in verum propendere, sive pulchrum, sive quod ut deceat ac delectet, necesse est sic esse, ita debet esse. Sic enim ille! Et autant qu'il nous est manifeste, que nous empruntons notre corps des elemens torporels de ce monde; autant sommes-nous secretement persua-des's, qu'il y a aussi dans ce monde une source inepuisàble de vie; de raison, d'intelligence, de de sa-gesse, d'ou notre ame sort, d'ou el-le retourne. Præcipuum hujus capitis argumentum est, ostendere multo plures in sac rerum universitate substantias intellectuales esse, quam corporeas.

Cap. 2. Aliam iste viam proponit, qua Deum exsistere demonstretur. Sunt animi, inquit; virtutis capaces, & Sapientiæ, & Justitiæ; & Veritatis! Veritas autem ipsa & Justitia, & Sapientia; & Virtus ipsi non sunt; siquidem ea carere possunt. Ergo exsistit necessario aliqua Justitia, Sapientia, Veritas; Virtus, cujus sunt illi participes. Hæc autem essentia & natura sapientiæ ac veritatis, justitiæ & virtutis, quæ est semper eadem, immutabilis, & æterna, Deus est: ens sapiens, justum, pulchrum: quo fiunt & intelliguntur pulchra omnia. Ergo. Num. 1. Nous aurons mesme de la peine à trouver les ames belles, quand elles seront sans science & sans vertu, sans sazesse & sans modestie. Elles nous paroistront au contraire difformes, parce qu'elles seront couvertes de tenebres & de vices, si elles sont sans science & sans vertu.... Car la nature des substances intelligentes, ou des ames raifonnables ne les rend pas sçavantes ou vertueuses, sages ou moderées. Il y en a d'ignorantes & de maiignes, de folles & de vicieuses. Leur nature est donc capable de tenebres & de lumiere, de mensonge & de verité, de vice & de vertu. D'OU LEUR VIENT DONC LA SAGESSE & la vertu? Si ce n'est d'une source primitive, & d'un abisme de lumiere & de sagesse, de verité & de beauté, de vertu & de justice, QUI EST AU DESSUS DE TOUTES LES NATURES INTELLIGEN-TES, & qui se communique à elles selon son bon plaisir, Es selon leur merite? Car puisque la nature intelligente n'est universellement en elle mesme qu'une CAPACI-TE' susceptible du mensonge & de la verité, du vice ou de la vertu: Et si tantost elle s'approche de la sagesse, & tantost elle s'en éloigne; il faut bien QU'IL Y AIT AU DESSUS DE TOUTES LES INTELLIGEN-CES UNE ESSENCE & UNE NATURE DE SA-GESSE & DE VERITE', de justice & de sainteté, qui soit toujours la mesme, qui soit toujours elle mesme, IMMUABLE & ETERNELLE; de laquelle s'approchent ou s'éloignent les intelligences, selon qu'elles sont sages ou ignorantes, justes ou injustes. Car si toute sagesse toute justice étoit corruptible, comme celle de la nature intelligente, elle pourroit se perdre & manquer, aprés quoi il n'y auroit plus de ressource, ni pour elle, ni pour toutes les intellizences: ce qui ne peut pas mesme tomber dans la pensée. S'il y a donc dans le monde un tresor de chaleur & de lumiere, d'air & d'eau, de vie vegetante & SENSITIVE, POUR EN FOURNIR ETERNELLEMENT, Jans que ce tresor puisse jamais estre épuisé: à plus forte raison y a t'il un Ocean inépuisable de sagesse & de verité, de vertu & de justice, pour en distribuer pendant toute l'éternité à toutes les natures intellectuelles. Car quelque belles & quelque sages qu'elles soient, elles ne sont pas lanature de la beauté & de la sagesse : d'où vient qu'elles en peuvent estre destituées.... Or LE MOIEN QUE LA VERITE', QUE LA BEAUTE', & QUE LA JUSTICE NE FUST PAS? Que deviendroient les intelligences sans verité, les volontés sans justice, le monde sans intelligences, sans verité & sans justice? Ce monde ne seroit qu'une masse lourde de corps, & comme un entassement de pierres les unes sur les autres. Les corps mesme n'ont rien de BEAU, SI l'on n'y remarque DE LA JUSTESSE, de l'EGALITE', & comme une ESPECE DE JUS-TICE entre leurs parties. IL EST DONC IMPOS-SIBLE QUE LES ESTRES particuliers SUBSIS-TENT SANS UN. ESTRE SOUVERAINEMENT SAGE, JUSTE, & BEAU, qui donne l'ordre & de l'ARRANGEMENT AUX CORPS, qui leur commette des intelligences pour les mouvoir & les gouverner sagement.... Qui e'CLAIRE CES NATURES INTELLIGENTES & raisonnables, leur propose des loix inviolables de sagesse & d'équité, les leur fasse eraindre & aimer...

Capite tertio, volumine justæ molis opus esse affirmat, si quis ea congerere velit, quæ de hoc argumento habet Augustinus, quem se ducem sequi gloriatur. Excerpenda interim a se pauca, ex libris Confessionum, quos ipsi adolescentes præ manibus habent. In his enim vero libris aperte docetur, inquit, lumen seu veritatem primorum principiorum,

illam veritatem immutabilem, quæ dicit nobis intus rem quamlibet ita bene esse, aliter bene non esse, certissime ipsammet divinitatem esse: siquidem & immutabilis & æterna & increata & ubique est, & Angelis, & hominibus, dæmonibusque dominatur. Num. 1. Ce seroit la matiere d'un livre entier, si on vouloit rapporter tout ce que SAINT AUGUSTIN a dit de beau sur ce sujet. Je choistrai quelques endroits seulement de ses Confessions, qui sont entre LES MAINS DE LA JEUNESSE MESME, pour y faire remarquer la conformité des sentimens & des raisonnemens des Philosophes, que nous avons cités, avec la doctrine de ce Pere, qu'onsçait estre LE MAIS-TRE DE TOUS LES THEOLOGIENS DE L'E-GLISE. Num. 2. VOICI COMMENTIL CHER-CHOIT DES PREUVES CONVAINCANTES ET DE'MONSTRATIVES DE L'EXISTENCE DE L A DIVINITE'. Il étoit déja convaincu, que l'incorruptibilité étoit incomparablement préferable à la corruptibilité. D'où il concluoit que Dieu étoit incorruptible; puisque Dieu est ce que nous pouvons concevoir de plus parfait.... C'ETOIT DONC DANS CET-TE MESME EVIDENCE des premiers principes d'intelligence, qui nous font clairement voir, que l'incorruptible doit cstre préferé au corruptible; c'étoit, dis-je, DANS CETTE MESME EVIDENCE qu'il devoit chercher toutes les veritez qu'il vouloit sçavoir de la ,, divinité. , Sic enim nitebar... unde sit malum, &c. Libro vII. Confess. cap. IV.

Num. 3. OR C'EST CETTE LUMIERE MES-ME DES PREMIERS PRINCIPES, ET CETTE VERITE' E'TERNELLE & IMMUABLE, QUI LES COMPREND TOUS, QUI EST LADIVI-NITE'. CAR CETTE LUMIERE & CETTE VERITE' EST IMMUABLE & ETERNELLE, LA MESME DANS TOUS LES SIECLES & DANS TOUTES LES CONTRE'ES DU MONDE, DOMINANT SUR TOUTES LES SUBSTANCES INTELLECTUELLES, SUR LES ANGES, SUR LES DE'MONS, & SUR LES HOMMES; LES FORÇANT TOUS DE SE SOUMETTRE A EL-LE, DE NE JUGER & DE NE RAISONNER QUE SELON ELLE: de ne vivre & DE NE PENSER, de ne vouloir & de n'agir que SELON SES LOIX, A MOINS DE TOMBER DANS LES TENEBRES & DANS L'IGNORANCE. OR LA VERITE' QUI EST TOUJOURS IMMUA-BLE & TOUJOURS LA MESME, & à laquelle sont essentiellement sujettes toutes les natures intellectuelles, est certainement Dieu mesme. C'EST AUSSI DE CETTE MANIERE QUE S. Augustin pre'tendit au tems de sa Converfion Avoir Acquis une connoissance CERTAINE & DEMONSTRATIVE DE L'EXI-STENCE DE DIEU. Lib. VII. Confess. cap. x. Et. inde admonitus...

Num. 4. Quand S. Augustin dit qu'il a vu. AU DESSUS DE SON ESPRIT sujet a beaucoup de changemens, UNE LUMIERE E'TERNELLE & IMMUABLE, il parle, DE LA LUMIERE DE LA VERITE': foit de la VERITE' DES PRE-MIERS PRINCIPES de toutes les sciences, dont il nous paroist évidemment qu'ils ne peuvent jamais changer: soit de la VERITE' LUMINEUSE, qui nous fait voir la certitude constante & invariable de cette connoissance bien differente des autres, qui n'étant que probables, sont chancelantes, & quelquefois trompeuses. LA LUMIERE INTIME & SECRETE, qui fait voir à l'esprit la difference de ces connoissances, & le degré de créance qu'il faut donner à chacune d'elles, N'EST PAS UNE VERITE' CREE'E, PUISQUE C'EST UNE VERITE' PLUS ANCIENNE QUE LES TEMS, toujours la mesme & immuable; enfin SUPERIEURE & DOMINANTE SUR TOUS 1. ES ESPRITS CREE'S. Ainst c'est une lumiere & une VERITE' INCREE'E, qui a creé nos esprits, & leur prescrit des loix immuables, pour BIEN RAISONNER & BIEN JUGER DE TOUT. Creatrix spirituum ab hominibus Veritas appellatur, quoniam spiritus nec sunt nec esse possunt, nissi sunt quomodo Veritas dicit eos esse oportere, ut veri spiritus sint. Atque eadem ratio cor-

porum est.

Et cap. viii. num. i. Ce seroit la matiere d'un juste volume, si nous entreprenions de faire connoistre TOUT CE QUE S. AUGUSTIN A DIT SUR LE SUJET DE CECHAPITRE. Je me renfermerai donc dans ses seules confessions; parce que c'est un ouvrage qui est ou QUI DOIT ESTRE ENTRE LES MAINS DE TOUTE LA JEUNESSE qui s'addonne à la Philosophie & à la piété. Les personnes plus agées en tireront aussi un grand avantage, si elles veulent pratiquer ces conseils de sagesse, que va leur donner LE PLUS SAGE & LE PLUS E-CLAIRE DE TOUS LES PERES de l'Eglife. Num. 2. S. Augustin nous enseigne, que toutes les creatures, Etoutes les instructions qui nous viennent du debors, doivent estre comme des avertissemens qui nous fassent entrer en nous mesmes, où LA VERITE' DI-VINE nous ramene, où elle nous fortifie & nous soutient, & où elle se montre a nous. Et inde admonitus. . . . Lib. vii. Confess. cap. x. Voila comme tout ce qui se fait & se dit au dehors de nous, nous fert d'AVERTISSEMENT pour nous faire rentrer en nous, & Y VOIR AU DESSUS DE NOUS UNE LUMIERE DE VERITE' ETERNELLE & IMMUABLE, QUI EST DIEU MESME, QUI SE MONSTRE A NOUS, se fait connoistre à nous, E nous fait connoistre toutes les choses, dont les connoissances sont certaines & evidentes. O æterna Veritas.... Ces paroles & ces CRIS DE LA VERI-TE' QUI PARLE A L'AME, NE SONT AUTRE CHOSE QUE L'EVIDENCE & LA CERTITU-DE DES CHOSES QU'ELLE fait voir au dedans & AU DESSUS DE NOUS.

Eodem libro secundo, capite tertio, num. 8. ait allatas hactenus demonstrationes de exsistentia Dei adeo non superare captum sive hominum e vulgo, five adolescentum, qui dant studiis Theologicis operam; ut ipsomet Augustino teste, in ipsarum etiam muliercularum intelligentiam cadant. J'aurois apprehendé que ces raisonnemens sur la Divinité, & sur la maniere d'élever les esprits jusqu'à elle, ne parussent trop forts ou trop élévés au dessus de la portée des jeunes Etudians & du commun des hommes; si je n'avois appris du mesme S. Augustin, que sa mere sainte Nonique étoit parfaitement instruite de cette Theologie. Car il raconte lui mesme, comme peu de tems avant la mort de cette sainte, il s'entretenoit avec elle de la gloire & de la joie des bienheureux après cette vie: & comme PAR DEGREZ ils monterent des corps aux ames, & des ames capables de tant de changemens A LA VERITE' IMMUABLE, dont la lumiere immuable & éternelle est la vie & la nourriture, la guide & la maitresse, LA LOI & LA REGLE DES AMES & de toutes les intelligences, incapable d'aucun changement, parce que la Verité aussi bien que la Beauté est toujours immuablement ce qu'elle est..... Lib. 1x. Confess. cap. x. Quærebamus inter

Capite quarto, Philosophos ait jure gloriatos, Deum se reperisse: siquidem veritas necessitasque primorum principiorum numquam se animis offert nisi ut quiddam divinum, atternum; immutabile. Dictum esse idcirco rectissime a Zenone; Deum esse legem atternam: a Tullio, legem veritatemque summam, cujus derivatio quadam sit quidquid sapientiae, justitiae, & virtutis in mundo cernitur. Num. 1. Aprés avoir montré que la majesté de Dieu resplendissoit dans

la beauté de toutes les creatures, qui ne sont que les vestiges & les ombres de la sienne; & encore plus dans les ames ralsonnables qui en sont les images: & ENCORE PLUS DANS LES VERTUS & DANS LES SCIENCES, qui sont les plus beaux traits & les raions les plus éclatans des natures intelligentes: & enfin ENCORE DAVANTAGE DANS LA VERI-TE' DESPREMIERS PRINCIPES DES SCIEN-CES, & DES REGLES GENERALES DES VERTUS; qui sont des lumieres encore plus vives & plus brillantes, d'où émanent les sciences & les vertus: après cela, dis-je, CE N'EST PAS SANS RAISON QUE LES PHILOSOPHES PRE'TENDENT Avoir trouve' Dieu: puisque la veri-TE' de ces premiers PRINCIPES, & LA LUMIE-RE QUI LES FAIT VOIR, NE SE PRESEN-TE JAMAIS A NOUS QUE COMME QUEL-QUE CHOSE DE DIVIN, ETERNEL, & D'IM-MUABLE, SUPERIEUR  $\sigma$  DOMINANT  $\int ur$ toutes les creatures intellectuelles.

Num. 6. Delà il paroist, que ZENON N'AVOIT RAS TORT de DIRE, QUE DIEU ETOIT LA LOI NATURELLE & ETERNELLE. Carcette vie de raison & d'intelligence convient admirablement avec l'idée de la loi & de la Verité: & c'est la supreme intelligence de l'Univers, qui doit faire la loi à soutes les aux natures corpotes

rellcs.

Num. 7. C'est ce que Ciceron dit un peu plus bas: que les Dieux, v'est-à-dire, les intelligences uperieures doivent vivre dans une societé sainte & pacifique, regis & dominés aussi bien que les bommes par UNE LOI, PAR UNE RAISON, PAR UNE SAGES-SE, & une VERITE' SOUVERAINE. Doù il faut ensuite conclure, que l'intelligence, la raison, la loi, o la sagesse à été communiquée aux kommes par les Dieux. Car si les hommes ont de la sagesse, de la science, de la probité, de la justice, comment le monde en seroit-il dépourveu? Comment les intelligences celestes en servient elles dépourveues? Comment n'aurions-nous pas emprunté tous ces grands avantages d'UN TRE-SOR COMMUN & INEPUISABLE DE SAGES-SE, de justice & de verité, qui soit dans le monde, comme nous avons emprunté nostre zorps de celui du monde?

Num. 8. Paganos ipsos ait verum Deum coluisse: quomodo enim, quas certe colebant, Justitia, Pietas, Fides, Pudicitia, Virtus, Concordia, Pax, Clementia, iis placuissent, nisi has esse diligendas cernerent in suprema lege Veritatis; in qua unum funt, hoc est, in Deo? Veritas enim est, quæ dicebat illis intus: Hoc justum, hoc pium est. Veritas autem, inquit idem alibi, ut vidimus, & vox Veritatis, Verbum Dei est. Nous avons assés fait connoistre ailleurs, que les temples & les autels, que les Payens consacroient à la Justice, à la Pieté, à la Fidelité, à la Pudicité, à la Vertu, à la Concorde, à la Paix, à la Clemence, étoient des PREUVES CONSTANTES DE LA CONVICTION PUBLI-QUE DU GENRE HUMAIN, QUE DIEU EST LA LOI ETERNELLE de verité & de justice, en qui toutes ces perfections conviennent & n'en font qu'um, QUI EST LA VERITE' & LA JUSTICE

Num. 9. Nemini porro mirum esse debere dicit, si quid Veritas sit, au lex æterna Justitiæ, non plane perspectum statim exploratumque habeat. Præmonuise enim jamdudum Augustinum, eamdem Veritatis quæ Deus est, rationem esse ac Temporis. Utrumque, cum nomen profertur; & illud statim intelligimus exsistere, & quid sit ex parte novimus. Diligentius autem deinde utriussibet naturam servurari volentibus; rem omnino explicatu dissicilem videri. Il est dissicile de nous sigurer une idée plus claire & plus nette, que celle que neus avens natural est est est explicatural.

de la Justice & de la Verité, pourveu que nous y fasfions un peu de réflexion, & que nous n'y en fassions pas trop. Car dés qu'on prononce le nom de la Justice & de la Verité, nous entendons ce que c'est avec un peu d'attention. Mais si nous taschons de nous arrester & d'examiner plus à loisir ce que c'est, il se presente d'abord une infinité de phantosmes corporels, qui obscurciffent toute la clarté dont nous avions joui pour un moment. C'est ce que S. Augustin en dit, & ce qu'il explique par l'exemple DU TEMS. Car tien n'est plus intelligible que le TEMS, quand on ne s'opiniastre pas à en approfondir la nature: & rien de moins intelligible, quand on veut passer un peu avant. IL EN EST DE MESME DE LA DIVINITE', DE LA LOI, DE LA VERITE', & DE LA JUSTICE ETERNELLE: RIEN DE PLUS CLAIR, & RIEN DE PLUS OBSCUR. L'existence en est toujours très-claire & très certaine: Pessence en partie en est très-claire pour un moment: un moment après ce ne sont Que tenebres. At veri Numinis alia longe natura & conditio est. Quanto enim profecto magis illud assidue contemplamur, tanto plus ipsum, eodem mentes nostras illustrante,

& conatus adjuvante, cognoscimus. Capite quinto, verissime pronunciatum a Platone ait, Deum esse Ens totum. Hanc enim notionem mentibus nostris a Deo inseri, cum nos rationis compotes facit: quandoquidem nemo nostrum non in se reperit ideam infiniti, æterni, immensi: Hoc autem Deus est, omnium rerum causa, ut recte Proclusasserit: Ratio enim ipsa docet, ens particulare ab universali profluere, finitum partem esse, seu portionem, ac limitationem seu modificationem infiniti. Ens autem universale ab Unitate oritur, quæ quiddam simplicius est quam ipsum Ens. Pater igitur Unitas esto: 70 or. Quam vocem Græcam Latina vox nulla satis apte exprimit. Veritas autem, sive lex & ratio, secundum quam unumquodque ita & non aliter esse debet, ut sit, & ut unum & recte sit, etto Ens universale, ex Patre emanans.' Nihil est enim quod sub ea lege non contineatur: Hoc ita & non aliter debet esse, ut recte sit. Ergo lex ista Ens & immensum, æternum, immutabile, infinitum. Num. 2. Ce n'est pas sans raison que S. Augustin remarque dans les paroles de l'Apostre, que les PLUS ILLUSTREST CONNOISSANCES QUE NOUS Ayons de Dieu, sont au dedans de NOUS: & que c'est dans cette Ecole que Platon pouvoit avoir appris cette grande Verité, que DIEU EST TOUT L'ESTRE. Manifestum est in illis. Et QUE C'EST UNE LEÇON QUE DIEU NOUS FAIT EN NOUS CREANT RAISONNABLES. Deus enim illis manifestavit. Car l'ame raisonnable TROU-VE DANS SON PROPRE SEIN L'IDE'E D'UN ESTRE INFINI, ETERNEL, IMMENSE, IM-MUABLE, TOUT PUISSANT, Sans fin & Sans limites en toutes sortes de perfections.... Num. 12. C'est de cet ESTRE VERITABLE & UNIVER-SEL, que Proclus a dit, qu'il étoit LE PERE & LA CAUSE de toutes les vies, des ames, des intelligences, enfin de tous les estres qui sont sujets au tems & au changement. CAR LA RAISON MONTRE CLAIREMENT, QUE L'ESTRE PARTICU-LIER DOIT NAISTRE DE L'UNIVERSEL. LE FINI DE L'INFINI, le muable de l'immuable.... Mais PESTRE UNIVERSEL semble EMA-NER DE l'UNITE, quiest LE PREMIER PRIN-CIPE, comme PLUS SIMPLE QUE L'ESTRE MESME: de quoi il sera parléplus bas. Num. 16. Seneque après avoir prouvé par Ciceron & par Quintilien, qu'on peut user du terme Latin, Essentia, pour exprimer le Grec soia, confesse que pour le mot Grec To ov il ne peut l'exprimer en Latin: parce que de dire

Quod est, ce n'est pa, proprement dire la mesme chose.

proprie, exhibeat, præter simplicem gradum Entis. Neque est Qui est proprie, neque Quod est; sed simpliciter ac præcise Ens, to ov, l'Estre tout court: sed eatenus tamen infinitum & infinite perfectum dicitur, quia indeterminatum, & quia nihil est quod non faciat esse. Quam dispar autem istius est Christianorum Deus! Num. 17. Les Stoiciens, entre lesquels on compte Seneque, ne doutoient pas que le premier Principe ne fust cet Estre, qui est TOUT L'ES-TRE, TO OV.

Capite fexto, docet fola ingenii bonitate Philofophos, atque in primis Platonem, de sacrosancta Trinitate ea fere litteris prodidisse, quæ credit Ecclesia: tantum Patris & Filii & Spiritus Sancti nominibus ulum non esse: geminum ab eo assignatum esse Filium Dei, sive geminam lucem, illam nimirum Solis aspectabilem, corporibus aptam illustrandis, & alteram intelligibilem, Veritatem nimirum, quæ sit lux animorum, & Verbum Dei; quoniam, ut sæpe diximus, loquitur nobis intus; Hoc ita esse debet, istud non debet. Denique de Spiritu sancto pauciora a Platone, Pythagora, & Zenone fuisse tradita, quam de Veritate, hoc est, de Verbo Dei: quoniam Mosi etiam ipsi & Salomoni minus cognita Spiritus fancti, quam Verbi persona seu Veritatis suit. Quasi qui Verbum Dei subsistens noverit, quale a Christo edocti veneramur, non eumdem necesse sit, siquidem ratione utitur, & Spiritum quoque fanctum, five Amorem divinum subsistentem agnoscere. Num. 3. Il faut venir aux Philosophes, qui pouvoient avoir eu quelque communication des livres de Salomon, où la divinité de la sagesse, & sa distinction de la PERSONNE DE DIEU SON PERE, est plus que suffisamment expliquée pour des Philosophes. (Atqui merito negant Catholici Interpretes capite illo Prov. VIII. Verbum esse Dei subsistens, quæ ibi Sapientia appellatur.) Mais s'ils n'ont point emprunté ces lumieres des Hebreux, soit par leurs livres, soit de vive voix, IL NE LEUR FUT peut-estre PAS IMPOS-SIBLE d'user si bien DE LA LUMIERE NATU-RELLE, qu'ils arrivassent non pas à une connoissance exacte & parfaite du plus ineffable de nos mysteres: mais A UNE DOCTRINE QUI EN APPROCHE CERTAINEMENT BEAUCOUP. Num. 4. Ce fut le sentiment de Platon, que LE SOUVERAIN BIEN (c'est le nom qu'il donne A LA PREMIERE PERSONNE DE LA DIVINITE'. ) ENGEN-DROIT UN FILS QUI LUI E'TOIT TRES-SEMBLABLE. (Ergo Plato omoisoiares.) . . . Comme le Soleil est le pere de la lumiere qui nous fait tout voir: ainsi Dieu est le pere de la LUMIERE DE LA VERITE' QUI NOUS FAIT TOUT ENTENDRE, & de la premiere intelligence qui voit & entend tout. (Intelligentiam appellant Veritatem, quia facit nos intelligere: ergo ipía magis, inquiunt, appellanda intelligentia est.) . . . Le premier Principe a donc produit DEUX FILS, le Soleil intelligible, & le Soleil visible: dont le visible n'est que l'image de l'intelligible. C'est le Soleil intelligible, LA VERITE' & l'ESTRE, qui répand la lumiere SUR LES OBJETS, DONT NOUS DEvons avoir l'intelligence, & qui PRODUIT Pintelligence mesme des ames raisonnables. Au reste d'estre le Soleil des natures intelligentes, c'est quelque chose de très-grand & de très-parfait. Mais nous DEVONS ATTRIBUER QUELQUE CHO-SE DE PLUS GRAND ET DE PLUS PAR-FAIT, SIL SE PEUT, AU PREMIER P CIPE, & AU PERE DU VERBE, QUI EST CETTE LUMIERE QU'IL REPAND SUR LES NATURES INTELLIGENTES, & Sur les Veritez intelligibles.

Num. 8. Ce Philosophe Avoit Parle' As-SE'S CLAIREMENT DU VERBE: il vient du Adeo tenuis illa divinitas est, ut nihil perfectionis | mot S. Esprit, dont LA PERSONNE A ESTE'

MOINS CONNUE, au moins a t'elle esté moins expliquée par Moyse, par Salomon, & par les autres Auteurs des Livres Canoniques de l'Ancien Testament. Comme si la charité avoit esté encore plus particulierement reservée aux enfans du Nouveau Testament, que LA VERITE'. Dans un autre ouvrage Platon dit beaucoup de choses DE L'AMOUR, QUI SONT FORT APPROCHANTES DU LANGAGE DE L'EGLISE SUR LE S. ESPRIT. In Symposio, pag. 317. 325. Quasi vero qui tres personas realiter distinctas, Patrem, Filium, & Spiritum sanctum dixerit, non totum dixerit; aut qui hoc non aperte professius sit, dixisse aliquid veritati Catholicæ proximum censendus sit ab hominibus Christianam sidem edoctis.

Num. 9. SAINT CLEMENT D'ALEXANDRIE (fanctum enim scriptorem istum invita Roma Janseniani præsertim hac ætate appellant:) a expliqué Platon de la mesme maniere que nous: & a estimé que les paroles que nous venons d'en citer, contenoient une confession de la mesme Trinite' sainte, que l'Eglise croit & revere. Libro V. Strom. p. 436.

Num. 10. Pythagore, Zenon, & Platon, furent les premiers qui PARLERENT ASSE'S CLAIRE-MENT DU VERBE: mais ils garderent PRES-QUE LE SILENCE SUR LE S. ESPRIT, parce que les Livres de l'Ancien Testament en avoient usé de mesme. Nous allons voir, que les Philosophes Plato-niciens, qui fleurirent après la publication de l'Evangile, parlerent avec plus de clarté & plus de certitude de la Consubstantialite' du verbe A-VEC SON PERE, & de la procession du S. Esprit; parce qu'ils profitoient du rejaillissement des lumieres de l'Evangile, qui se répandoient par le monde. Enfin ils s'expliquerent beaucoup davantage sur ce qui regardoit le Verbe, que sur le S. Esprit, PARCE QUE L'E-GLISE EN USA AUSSI TOUJOURS DE MESME. Qua igitur ætate non dixit Ecclesia aperte, In nomine Patris & Filii & Spiritus sancti? Isti vero, qui Unitatem suam a Veritate distingui solo conceptu norunt, fucum faciunt imperitis, dum opososos sæpe crepant; de distinctione reali personarum, quam oderunt, tametsi pars ea mysterii potissima est, penitus conticescunt.

Num. 11. Plotinum ac Porphyrium vi ratiocinandi naturali de Trinitate recte sensisse; tametsi Porphyrius paulo est accuratius locutus: quoniam Ecclesia quoque pares congressus faceret, & ætate Porphyrii enucleatius de Spiritu fancto loqueretur: cum tamen Plotinus sub annum 260. Porphyrius sub annum 290. soleat collocari. Patrem interim quod uterque dixit esse invisibilem, Verbo superiorem, sive Ente universali, vel Essentia ipsa, ut superius exposuimus, eo nomine a Thomassino laudatur. S. Augustin témoigne que Porphyre, & avant lui Plotin son maistre, avoient parlé du Pere, du Verbe son Fils., & du S. Esprit; mais avec cette difference, que Plotin avoit fait le S. Esprit Pame du monde, & Pavoit mise après le Verbe : au lieu que Porphyre avoit placé le S. Esprit entre le Fils & le Pere, comme le SACRE' LIEN DES DEUX. Sic in Hymno Apostolorum ad Matutinum, in bis Paterna gloria. In his voluntas Spiritus, In his exsultat Filius; medium Spiritum sanctum posuerant: id quod emendari sapienter jussit. Urbanus VIII. Lib. x. de Civit. cap. XXIII. Ainsi Porphyre a parlé plus exactement que Plotin de la personne. Divine du S. Esprit, PAR-CE QU'EN SON TEMS L'EGLISE S'ETOIT AUSSI UN PEU PLUS EXPLIQUE'E QU'AU TEMS DE PLOTIN. Cognitionem personarum in Trinitate rem esse ingenii paulatim in Metaphysicis contemplationibus proficientis, non fidei totum simul ac semel mysterium proponentis, credi volunt, qui verum Numen quod Catholici colunt, veram

Trinitatem conantur ex animis fidelium, fi possunt, delere. Pergit iste: L'un & l'autre parla aussi encore plus nettement que Platon de la divinité du Verbe: faisant voir que le Verbe étoit la sagesse & L'IN-TELLIGENCE SUPREME, & L'ESSENCE MESME, OU L'ESTRE UNIVERSEL: LE PE-RE DEMEURANT DANS SON SECRET IM-PENETRABLE, ABSOLUMENT INCOMPRE-HENSIBLE, AU DESSUS DE L'ESSENCE DE L'ESTRE, AU DESSUS DE L'INTELLI-GENCE & DE LA SAGESSE. Aust avons - nous cy-dessus expliqué Platon selon le sens de ces deux illustres disciples. Quis Theologus Catholicus ad singula pæne verba hic non perhorrescat? Dic Verbum Verbum esse; ideoque esse ac dici, quia terminus est intellectionis divinæ subsistens. Hoc unum dic, quia hoc unum ex fide scimus. In appellanda explicandave Trinitate utere terminis relativis. Intelligentiam summam, sive mentem, essentiam ipsam, ens universale, omnino si dixeris, aut certe si veluti Verbi seu Filii proprietates hæc dixeris, erras, blasphemas. Patrem prorsus incomprehensibilem esse; superiorem essentia, ente, intelligentia, sive mente, & sapientia, quæ se conspiciendam animis præbet, hoc est, Verbo ipso, ut volunt, quis similiter non blasphemum putet? quæ ne in ipsa quidem Trinitate Atheorum dici in proprio ac nativo verborum, sensu possunt, sed tantum metaphorice.

Num. 14. Lucem ait divinarum veritatum, & idearum Verbi, offerre se mentibus hominum, qui paulisper ab usu sensuum se revocant, ut de re aliqua integre incorrupteque judicent; ascenduntque usque ad veritatem primorum principiorum, Verbumque divinum, in quo hæc evidentissima videntur, atque immutabilia apparent: ac proinde Verbum Dei lumen ipsum esse omnium mortalium, nemine uno excepto: quamvis huic Verbo, cujus vi & ope ratiocinantur, attentius contemplando pauci dent operam: nihil certe crebrius ab Augustino inculcari. Que s'il est dit ensuite, Et vita erat lux hominum; que CETTE LUMIERE E'CLAIRE TOUTES LES AMES RAISONNABLES, SANS EN EX-CEPTER AUCUNE: c'est selon les Platoniciens, parce que la lumiere des veritez divines & DES 1-DE'ES DU VERBE SE MONTRE AUX HOM-MES QUI SE SEPARENT UN PEU DES SENS & élevent leurs yeux au dessus d'eux mesmes, pour vivre au moins quelques momens de la vie intellectuelle, remontant jusqu'A LA VERITE' DES PRE-MIERS PRINCIPES des sciences & de l'intelligence, & Jusqu'A LA LUMIERE DU VERBE QUI NOUS LES MONTRE, & nous en decouvre l'évidence & la certitude immuable, bien differente de la probabilité des opinions. Mais la pluspart des bommes vivent dans de si profondes tenebres, qu'encore que CES LUMIERES DU VERBE LUISENT SUR EUX, & QU'ILS RAISONNENT & AGIS-SENT SOUVENT SUR CES VERITEZ IM-MUABLES QUE LE VERBE DIVIN NOUS FAIT VOIR; ils n'arrestent jamais leur veue sur cette céleste lumiere qui les éclaire; comme si un insensé voioit & faisoit toutes choses à la faveur de la lumiere du Soleil, sans jamais refléchir sur cette lumiere. Es encore moins sur le Soleil.

Et cap. VIII. num. 6. A entendre parler S. AuGUSTIN, on diroit qu'il n'y a rien de si commun que
de CONSULTER LA VERITE ETERNELLE
SUR TOUTES LES AFFAIRES QU'ON A SUR
LES BRAS, & SUR TOUS LES DIVERS OBJETS qui frappent les sens. Cependant il semble que
cette pratique soit reservée à un petit nombre de personnes spirituelles & éclairées. Ce sont deux veritez qu'it
faut accorder: & il n'y a pour cela qu'à les bien entendre, & à considerer qu'il y a deux manieres de reconrir
à la lumiere du Soleil, pour y bien examiner les choses
D

dont on veut s'éclaireir. Les uns tournent le dos au Soleil, & sans penser seulement à lui, considerent les objets à la lumiere qu'il verse par tout l'Univers. Les autres tournent le visage & les yeux au Soleil, & jouissent respectueusement & plus abondamment du bienfait de sa lumiere, dans le jugement & le choix qu'ils font des choses. Il en est de mesme du Soleil intelli-GIBLE de la Verité. S. Augustin a dit ailleurs, que plusieurs l'ayant toujours à dos, considerent les objets qu'il éclaire sans se tourner vers lui, & SANS FAIRE REFLEXION QUE LE JOUR & LA LUMIERE DE L'INTELLIGENCE VIENT DE LUI. Les autres ont toujours les yeux de leur esprit élevés vers le Soleil de la versté, & apprennent de lui quel jugement & quelle estime il faut suire de tout ce qui se presente à nous. Le nombre de ces derniers est petit. Celui des premiers n'est presque pas moindre que celui des hommes.

Num. 7. S. Augustin étoit certainement du petit nombre: & il me semble que Dieu nous l'ait particulierement donne' pour nous apprendre cette methode de consulter l'oracle divin de la verite, dont le trosne est au milieu de nos cœurs.

Num. 8. C'est donc une verité constante, que toutes les fois que nous recueillant en nous MESMES, NOUS CROIONS NE CONSULTER QUE NOSTRE RAISON, NOSTRE LUMIERE NATURELLE, & LE BON SENS: C'EST LA LOI & LA VERITE DIVINE QUE NOUS consultons, & dont nous entendons LES RE'PONSES, QUAND NOUS EN RECEvons de claires & de certaines. Et ce n'est pas une moindre erreur d'avoir d'autres pensées, que si quand on s'approche de la lumiere du Soleil pour mieux voir quelque objet sensible, on croioit n'estre redevable qu'aux yeux du corps, qu'on croit avoir bons & clairvoians. L'ail bien sain voit, & l'objet est visible: Mais il faut que le Soleil éclaire l'un & l'autre. Or LA VERITE' DIVINE est ce divin Soleil, ELE-VE' SUR TOUTES LES INTELLIGENCES CREE'ES, & LES ECLAIRANT continuellement. Tu es Veritas super omnia præsidens.

Ejusdem capitis sexti, num. 15. Augustino teste, ac Cyrillo Alexandrino, Porphyrium & Plotinum de Verbi consubstantialitate cum Patre verius multo sensisse, quam multos Episcopos populosque, qui fuere Ariana labe infecti, fæculo quarto & confequentibus. Mais le plus étonnant est, que S. Au-GUSTIN dans la suite du mesme discours (libro VII. Confess. cap. 1x.) atteste qu'il avoit lu dans les livres de ces mesmes Philosophes la consubstantialité du Verbe avec Dieu son Pere: dont il faudroit conclure, que ces Philosophes auroient eu une connoissance du Verbe plus parfaite, que tant de peuples & tant d'Evesques Ariens dans le quatriéme siecle & les suivans. Si quemadmodum vult iste credi, Unitas forma omnium unitatum Pater est, Veritas forma omnium formarum est Filius; mera fuit de nomine controversia cum Arianis. Nam cum essentia & veritate nonnisi improprie & metaphorice dicatur; ut cum naturam sapientiæ & justitiæ dicimus, nempe pro notione & conceptu; dic essentiam naturamque di-versam Patris & Filii, recte dixeris: dic similem, nihilo minus recte: quod si factio numerosior jubeat dici eamdem, quoniam Veritas reipsa identificatur Unitati, nullum erit nifi in fermone discrimen. At in vera ac fanctissima Trinitate delirum esse oportet qui non ομούσιον & ταυτύσιον agnoverit. Catholicus tamen propterea non est, qui istud agnoverit, nisi distinctionem præterea personarum realem agnoscat; de qua scilicet iste; quoniam inter Unitatem ac Veritatem locus ei distinctioni certe non est.

Num. 16. eadem quæ superius num. 11. Porphyrio & Plotino tribuit, nunc ipsimet Platoni adscribit. Il est certain néanmoins, que selon Platon, le PREMIER PRINCIPE, DUQUEL LE VERBE PROCEDE, étoit L'UNITE' PREMIERE, & LE SOUVERAIN BIEN. Ipsum Unum, ipsum Bonum: & Qu'il E'TOIT AU DESSUS DE L'ES-SENCE OU DE L'ESTRE, AU DESSUS DE L'INTELLIGENCE, supra essentiam, supra mentem: enfin qu'il E'TOIT AU DESSUS DE LA VE-RITE', comme en étant le Pere & le principe. Veritatem Intelligentiam dicit, quia facit res veras intelligi. Sed quis dici ferat, ut antea monuimus, Essentiam, aut Ens, aut Intelligentiam sive Mentem, aut ipfammet Veritatem, tamquam proprietates Filii in sanctissima Trinitaté? Sed neque Deum, neque Patrem, appellari video uspiam in sacris libris Unitatem: Nova hæc Theologia est, non Aposto-

Num. 21. (multa enim fastidii vitandi causa, tametsi æque impia, prætermittimus:) Trinitatem ille Platone & Macrobio ducibus fic exponit: In quolibet ente creato spectanda primum est realitas: est igitur imago Realitatis summæ præcise & Unitatis, quæ est simplicitatis tentæ, ut nulla possit intelligentia comprehendi; & ipía præcise divinitas est. Ab illa simplicitate descendit Unitas ad Verbum, quod & similitudo Unitatis, & Idea sive Exemplar appellatur, & Creator: quæ habere nomina non potest sine respectu ad multiplicitatem & convenientiam partium, per quam unumquodque ens fit tale ens, & simile Unitati. Hic autem respectus, inquit, Verbo tamquam personalis proprietas convenit; ad hunc demittit se quodammodo ut Verbum est, admirabili quadam indulgentia, quam condescensionem vocant, & συγκατόβασιν. Macrobe dit selon les maximes de Platon, que chaque perfection & chaque degré d'estre est comme un raion & comme une image qui DES-CEND DU PREMIER PRINCIPE, PAR LE VERBE, & PAR L'AME DU MONDE, jusques dans la lie de la matiere, ce qui nous fait comprendre, que chaque degré d'estre subsiste originairement dans le premier principe avec une unité & une simplicité inconcevable; n'étant encore autre chose que DIEU MES-ME, & en la maniere que tout doit estre en Dieu. Qu'il passe dela au verbe, & prend le nom d'Idée ou d'exemplaire, avec relation à la nature qui doit estre produite hors de Dieu: CE QUI NE SE PEUT SANS S'E'LOIGNER DE L'UNITE' TRES-SIMPLE DE DIEU EN LUI MESME. AINSI LA MESME PERFECTION DANS L'I-DE'E DU VERBE, commençant à S'ACCOMMO-DER & A SE PROPORTIONNER à la Creature, N'EST PLUS AUSSI UNE NI AUSSI SIM-PLE QU'ELLE E'TOIT DANS LE PREMIER PRINCIPE. Car il est necessaire, que l'idée d'un ouvrage ait proportion à l'ouvrage mesme, & s'ELOI-GNE autant qu'il faut pour cela de la simplicité & de l'unite' du principe en lui mesme. Voilà au fond la raison qui portoit les Platoniciens à distinguer le CREATEUR, LA PREMIERE INTELLIGEN-CE, la source des Idées, & LE PREMIER EXEM-PLAIRE de tous les Estres creés, d'avec le premier principe sans principe, QUI DEMEURE DANS LE FAISTE INACCESSIBLE DE LA DIVI-NITE' EN ELLE MESME; SANS EN AVOIR BESOIN DE SACCOMMODER, & DE S'AB-AISSER VERS sonnement avoit quelque chose de fort specieux: & neanmoins les raisons qui attribuent au CREATEUR, les perfections qui ne peuvent convenir qu'à la Divinité SUPREME, l'emporterent sur plusieurs, & leur sirent CONFONDRE LA FERSONNE DU CRE-ATEUR AVEC CELLE DU PERE. Jusqu'à ce

que la Religion Chrétienne demessa cet embarras, & enseigna que le Verbe n'est qu'un mesme Dieu avec le Pere, quoi qu'il soit UNE PERSONNE DIFFE-RENTE. Le qui suffit pour faire qu'il puisse estre l'exemplaire & le Createur de toutes les natures, PAR UNE CONDESCENDANCE DE SAGESSE & de BONTE', qui fait QU'IL SE RA-BAISSE en quelque maniere JUSQU'A ELLES EN-TANT QUE VERBE & dans fa PROPRIETE' PERSONNELLE. Quod si Deus sive Pater Unitas est, ac Realitas, præcise; simplicitasque Dei proinde metaphysica est; Verbum certe, quod est in ea hypothesi Veritas sive similitudo Unitatis, Lex & regula Unitatis quæ in rebus creatis ex apta partium atque unitatum convenientia coalescit, necesse est ab Unitate seu Patre desicere, & quadam, tametsi metaphorica, condescensione uti, ut similitudinem unitatis, quæ est in apta partium convenientia, essiciat ac repræsentet: quam ob causam Creator dicitur: Unitate five Realitate semper in sua simplicitate manente ut est, nempe forma unitatis sive realitatis, absque illa condescensione; quoniam multiplicitatem partium, quæ est in rebus creatis, per se non attingit: id quod Veritas facit; idque ut faciat, vi suæ proprietatis personalis, quia Idea & Exemplar est, demittit se a Paterna simplicitate: nimirum ut dicat, Hoc vel istud ita & non aliter debet esse. Hoc enim dicere Veritas non potest, nisi demittendo se ad multiplicitatem partium quasi contemplandam, aptamque earum symmetriam statuendam. Quamobrem nec Pater five Unitas illa Intelligentia est, quoniam nihil facit intelligi quale esse oporteat: sola Veritas Intelligentia est; quæ quale quidque esse oporteat deceatve facit intelligi & indicari. At quam discrepans ab istis nugis & impietate ista Gatholicorum Theologia est? Verbum Dei enimvero negant esse illam Similitudinem Unitatis; quamvis ut terminus subsistens paternæ intellectionis, in se exhibeat res omnes creatas atque creabiles: neque a Patris ullo modo fimplicitate deficit: neque Creator aut Intelligentia vi suæ proprietatis personalis est: immo solus per appropriationem Pater Creator est: Intelligentia autem non proprietatis personalis, sed communis essentiae nomen est: nec denique quando cum Patre & Spiritu sancto quidquam creat, demittere se ulla ratione existimandum est.

Capiti septimo, Platonem rursum laudat & Senecam, qui Aóyor sive Rationem mundi conditricem agnoverint, a simplicitate Patris deficientem: siquidem Pater proprietate sua personali Unitas, Simplicitas, centrumque sit: in Verbo autem sive similitudine Unitatis necesse sit esse multitudinem numerorum ac proportionum. Num. 1. Platon ne mettoit les idées que dans l'intelligence DU DIEU CREA-TEUR, & non debors. Aussi les faisoit-il IMMUA-BLES & ETERNELLES, ET PARTANT DIEU MESME. Il est vrai qu'il les mettoit dans le VERBE, A CAUSE DE LA MULTITUDE DE NOMBRES & DE PROPORTIONS que le nom d'Idée semble demander; & qui ne semble pas si bien convenir à la personne du Pere, QUI EST UNE PERSONNE DONT LE CARACTERE EST D'ESTRE L'UNITE', LA SIMPLICITE', & LE CENTRE. Enfin Seneque demeure d'accord que felon Platon, LE VERBE OU LARAISON, Aoyo, qui a formé toutes choses, est DIEU mesme : RATIO FACIENS, ID EST, DEUS.

Et num. 12. de Clemente Alexandrino: Ce Pete passe plus avant dans la Philosophie Platonicienne, pour en faire l'Alliance avec nostre theologie: Et il dit, que le verbe n'est pas proprement l'unite', parce que c'est l'appropriation du pere duquel il emane; & Qu'il enferme la multitude des ide'es particulieres de toutes

choses: mais qu'il est toutes choses dans l'unit es parce qu'il réunit toutes les idées & toutes les perfections à la simplicité très-une de la Nature divine. Non est Verbum seu Veritas, inquit, Unitas: sed est omnia in Unitate; qui a jubet unumquodque sic esse ut unum sit, sive resert ac revocat omnia ad Unitatem. Nam quodeumque facit, facit esse unum. Catholici nec Patrem nec Verbum aïunt Unitatem esse aut Veritatem ex proprietate personali: divinitatem ipsam dicunt esse unam; Unitatem esse, non dicunt.

Num. 5. Quod apposite de rebus omnibus respondeamus, id docet non ex eo fieri, quod in altera vita ante istam acta didicerimus ea, quorum recordatio in hac vita refricetur; neque quod in ortu nostro rerum omnium species fuerint animis nostris impressæ: sed quod quæcumque veritas cognoscibilis est, continctur in Veritate primorum principiorum, quæ & Verbum Dei est, & tam facile ab animis ratione utentibus percipitur, cum se colligunt, quam lux solis ab oculis corporis: atque hanc omnino mentem Augustini esse, ut & Platonis. Car il y a trois hypotheses, qui sont toutes trois possibles, pour expliquer comment, si on nous interroge à propos sur les questions des nombres, de la Geometrie, de la Morale, & sur les premiers principes des sciences, nous répondons fort juste & fort veritablement, comme si toutes ces veritez nous etoient connues depuis long-tems; quoi qu'aucun de nos sens corporels ne nous en eust jamais rien appris, & que nous n'y eussions peut-estre jamais pensé. Car on peut imaginer qu'avant cette vie nous en avons mené une autre, où nous avons connu toutes ces veritez, dont la memoire dissipée par la chute de nos ames dans ce corps, se rétablit par des interrogations faites de suite avec adresse. Ou les images en ont esté empreintes dans nostre ame par l'Auteur de la Nature en mesme tems qu'il la lioit à ce corps. Ou bien CES VERITEZ SUBSIS-TENT ETERNELLEMENT DANS LE VER-BE DIVIN, & Sont CONTINUELLEMENT PRESENTES à toutes les natures intellectuelles, quand elles veulent s'y appliquer: comme la lumiere du soleil visible est toujours presente aux yeux de nostre corps, qui lui sont aussi proportionnés, que ceux de nostre entendement à la lumiere intelligible du Verbe.

Num. 6. Ces trois hypotheses sont Possibles. Platon a choist la premiere: ce qu'il n'a peut-estre fait; que sur les BRUITS REPANDUS PAR LE MONDE, de la feli ité du Paradis terrestre, où Dieu avoit créé les premiers hommes. La seconde est celle. qu'on suit p'us ordinairement; & je ne sçai si les fondemens en sont bien fermes. S. Augustin a Juivi la troisième: & il semble que la seconde s'y peut réduire; E que l'lation y est lui mesme revenu. Car nous avons peu de preuves qui puissent nous persuader, que les enfans qui ne font que de naistre, ayent déja l'esprit rempli de toutes les idees des nombres, des figures, des premiers principes de toutes les sciences, & de toutes les choses dont ils répondront un jour fort à propos, quand on les en interrogera par ordre & de suite. Mais il est certain que quand ces questions leur sont formées, ils RENTRENT en eux mesmes, & y rencontrent LA LUMIERE NATURELLE, comme un oracle secret, qui leur découvre toutes ces veritez. Platon semble aussi tomber dans la mesme pensée. Car il dit qu'à la rencontre de tous les beaux objets nous rapportons les images qui s'en impriment dans nos sens, A L'IDE'E DE LA BEAUTE' MESME, QUI EST AUSSI L'ES-SENCE DE LA BEAUTE, auprès de laquelle nous avons le mesme accès, que si elle étoit à nous & en nous des auparavant..... Aussi Platon ajoute; ne peut non plus douter de l'éxistence de la BONTE' & de la BEAUTE' SUPREME & IMMUABLE, que LA LUMIERE INTERIEURE & intelligible nous manifeste; que des objets sensibles les plus éclatans, qui nous sont montrés par la lumiere du soleil.

Et cap. xvIII. num. 2. S. Augustin a Don-

NE' UN AUTRE TOUR à cette dostrine: mais au fond c'est la mesme chose. Car il dit, que si répondant à des demandes faites de suite & avec liaison, on répond juste, & on découvre la Verité; ce n'est pas qu'on renouvelle le souvenir de ce qu'on avoit oublié; mais c'est qu'on rentre en soi mesme, on consulte la lumiere interieure, & par sa faveur on De'-Couvre dans la verite et et en le qui s'et en le ces veritez qui y brillent éternellement, & qui se montrent à ceux qui tournent les yeux vers elle. Lib. I. Retratt. cap. iv. Lib. xii. de Irin. cap. xiv. & xv.

Ex tribus allatis hypothesibus Theologi Catholici primam esse hæreticam dicunt: alteram, stultam & falsam: tertiam denique, impiam, quatenus Veritatis lucem, quam quisque consulit, Verbum Dei Deum ponit esse. Tantum tres illas iste hypotheses commemorat; ut priore rejecta, quæ est absurda, cogamur alterutram adsciscere e duabus postremis. At vera Philosophia docet, primas imagines rerum quæ animo imprimuntur, esse corporeas, & per sensus in animum trajici: intellectum autem rationalem vi percipiendi & comparandi fibi indita proportiones rerum & idearum contemplari, ideas inde sibi universales& ubique easdem effingere, Boni, entis, infiniti, recti pravique similesque alias. Non sunt ergo hæ ideæ aut harum Veritas Deus; nec sunt illæ animis naturaliter insitæ vel æternæ; nec proinde regula bene judicandi ipsum Verbum Dei est, aut in eo videmus omnia quæ clare perspicimus, ut stulte isti & impie

ponunt.

Eodem cap. vii. num. xi. docet Patrem demonstrari non posse: Verbum cognosci, aspici, ac demonstrari posse: propensionem vero ingenitam animorum esse in Deum ut Veritas est; ac proinde per Filium ad Patrem pertingi, per Verbum ad Deum; quemadmodum nec immediate nobis Deus innotescit, qui est quidam Dei ad nos descensus, sed per Verbum. Le plus important est ce que le mesme SAINT CLEMENT ajoute incontinent après du PEREETER-NEL; dont il dit qu'on ne peut AVOIR NI DE-MONSTRATION NI SCIENCE, parce qu'il est invisible & INCOMPREHENSIBLE A TOUS LES ESPRITS CREE'S: MAIS QUE LE FILS E'-TANT LA VERITE', la science & la sagesse, il PEUT ESTRE CONNU ET DEMONSTRE', & qu'il fait connoistre son Pere à toutes les natures intellectuelles, parce qu'il est sa splendeur & sonimage vivante.... C'est-à-dire, que toutes les natures intellectuelles on Tune Pente & une Facul-TE' NATURELLE pour s'ATTACHER A DIEU, COMME A LA VERITE', A LA SAGESSE, A LA LUMIERE, A LA JUSTICE, qui sont les perfections appropriées au Fils; & par ce moien s'unir autant qu'il leur est possible à la majesté invisible, inessa-ble, inconcevable, & INCOMPREHENSIBLE de Dieu; ce qui fait les perfections appropriées au Pere. ET AINSI ON VA AU PERE PAR LE FILS, A DIEU PAR SON VERBE; comme il ne vient pas lui-mesme IMMEDIATEMENT A NOUS, MAIS PAR SON VERBE. Qua in oratione tria funt in primis impie dicta: Primum quidem, demonstrari sola vi rationis Verbum magis quam Patrem posse. Alterum, propensionem animorum rationalium magis esse ad Verbum quam ad Patrem; quoniam animus ratione utens per se propendet eo potissimum, ut in re qualibet quid verum sit intelligat. Postremum, per Verbum iter esse ad Deum; perinde quasi Patris proprium nomen Deus sit: id quod dici sane necesse est, si Unitas & Veritas & Nexus utriusque pro Deo est. Enim vero ne triplex ille conceptus absolutus tres deos efficiat, quos nemo Christianus ausit confiteri, necesse est soli primo id nomen attribui proprie, ceteris autem idcirco quia oriuntur a primo, & ad eum referuntur. Hoc illud est quod præter alios bene multos ex illis veteribus, subtiliter

Plotinus docuir, quem statim iste allegat, Num. 12. C'est ce que Plotin le plus celebre des Platoniciens a dit si souvent, qu'il falloit distinguer LESTROISPRIN-CIPES: DIEU, LE VERBE, & L'AME DU MONDE. PARCE QUE DIEU LE PERE EST L'UNITE DANS LE PLUS HAUT COMBLE DE SA SIMPLICITE'. LE VERBE EST L'U-NITE' REPANDUE SUR TOUTES LES NATU-RES CREE'ES: & L'AME DU MONDE est toutes les choses reduites à l'unité., Unum ante om-, nia, Unum Omnia, Omnia unum. Ens enim unum ante omnia, ipsa est Unitas præcise, quæ concipitur, priusquam quale quidquam sit intelligatur. Unum omnium, Veritas quæ de omnibus pronunciat, Hoc its esse debet, istud non debet, ut unum sit. Denique omnia unum, nexus Unitatis ac Veritatis est, per quem vel in quo unumquodque ens verum est. Ecquis autem Verbum Dei, quod Christiani colunt, agnoscat, hoc est, secundam sanctissimæ Trinitatis personam, cum audierit, esse Unitatem aspersam ommbus rebus creatis? aut quis etiam infidelis non statim exclamet, non esse istud Verbum Dei quod Christiani colunt?

Num. 15. Verbum Dei non gigni modo dicit, sed & seipsum quodammodo gignere, siquidem exita Patre, ut splendor ab igne, ut vita de vita. Nam Verbi proprietas, ac veluti instinctus & impetus eo ipsum impellit, ut se manifestet ac proferat. Sane si Verbum non est nisi Veritas omnium entium, tam ipsa se gignit quam gignitur; cum ibi sint hæc no-mina, hoc est, in egressu Veritatis ab Unitate, prorsus metaphorica; & Veritatis proprietas sit ut se manifestet. Ces dernieres paroles (de Clement Alexandrin (présupposent que le Verbe est engendré du Pere, mais qu'il s'ENGENDRE AUSSI en quelque maniere Lui mesme, entant qu'il sort du sein de Dieu COMME UN ECLAT de lumiere, comme une vie très agissante, comme une vie qui sort de la vie qui la produit. Comme si l'on disoit que ce n'est pas seulement la mere qui enfante son fils, mais aussi que le fils plein de vie & de vigueur, sort & se jette lui mesme hors de la prison du ventre de sa mere: ou que la lumiere & la chaleur sortent & se jettent elles mesmes hors de la substance du feu pour se répandre par tout. Ce sont les explications des Platoniciens, que nous ne devons peut-estre pas adopter; aussi ne faut-il pas les ignorer, NI PEUT-ESTRE MESME LES REJETTER, PAR-CE QU'ILS N'ONT RIEN QUI BLESSE NOS-TRE THEOLOGIE. Au contraire ce PERE s'en sert pour faire connoistre que la PROPRIETE' DU verbe, & s'il est permis de parler ainsi, son ins-TINCT, & SON IMPETUOSITE' EST DE SB MONTRER, DE SE PRODUIRE, DE SE RE'PANDRE, de se faire connoistre, & en mesme tems
faire connoistre son Pere. Ce qu'il n'a jamais fait avec
tant de gloire, que quand il s'est fait bomme. Immo vero ille Verbi quasi impetus, quo gignere seipsum quodammodo ac diffindere usquequoque dicitur, Theologiæ Catholicæ adversatur, siquidem actionem Verbi productivam in Patre nullam supponit. Et ille similiter instinctus, ille ardor manifestandi sui, necessariam esse creationem mundi, præter alia, adstruit; id quod dictu blasphemum & impium est.

Capiti octavi hic titulus est: On justifie par S. Augustin ce qui a esté dit des ide'es divi-Nes, Qui ne sont Autre Chose Que LA Verite'eternelle: & de l'obligation des vrais Philosophes à les consulter dans tous leurs raisonnemens & dans toute leur conduite.

Num. xI. De rebus fidei ratiocinari ut intelligantur, nihil aliud est, inquit, nisi easdem ad divinam ipsam Veritatem referre, de iis eamdem consulere, ut clare in ipsius Veritatis seu Verbi luce perspiciamus ea quæ sides obscure docuit. Hoc est sidei dogmata ad rationis examen revocare: quam enim iste æter-

nam ac divinam increatamque Veritatem appellat, ipsum lumen est rationis naturalis. Jesus-Christ le Verbe divin & la sagesse incarnée a parlé dans son Evangile: mais il a voulu que la foi des fidelles ayant receu ses paroles les rapportast à la VERITE' ETER-NELLE & à la sagesse incre e'e, qui est LUI MESME, POUR EN APPRENDRE L'IN-TELLIGENCE. Lib. XI. Confess. cap. VIII. ,, Sic , in Evangelio per carnem air, & hoc insonuit foris " auribus hominum, ut crederetur, & intus , QUERERETUR, & INVENIRETUR IN , ETERNA VERITATE, ubi omnes discipulos ,, solus & bonus magister docet. Ce n'est pas soumettre A LA RAISON DE L'HOMME les paroles & les actions de la Verité incarnée, que d'en RAISON-NER POUR LES COMPRENDRE: PARCE QU'EN RAISONNER N'EST AUTRE CHOSE QUE DE LES RAPPORTER A LA MESME VERITE' INCREE'E, & attendre Qu'ELLE NOUS FASSE VOIR DANS LA LUMIERE DE L'INTELLIGENCE, CE QU'ELLE NOUS A-VOIT FAIT DE'JA toucher dans l'obscurité de la FOI. Vox enim Christi, inquit, gignere sidem vel opinionem potest: at cum illud ipsum Christi dictum evidenter mens percipere quærit, ac reipsa percipit, id uni Verbo interius loquenti debet. Num. 12. C'est ainsi que Jesus-Christ est le principe qui nous parle: Principium qui & loquor vobis, dit-il lui mesme dans l'Evangile de S. Jean: parce que c'est proprement LE SEUL VERBE ETERNEL QUI PAR-LE, non à nos oreilles exterieures, mais au fond de nostre ame; & Qui nous y fait voir en EVIDENCE les veritez, dont toutes les creatures ensemble, & la Chair mesme du Verbe, ne pourroient nous donner que des AVERTISSEMENS, DE LA FOI, DES OPINIONS, mais non l'intelligence.

Num. 15. Cum igitur in Veritate quæ est communis omnium hominum aliquid veri detegimus, non est iste ingenii nostri partus: sed lumen ipsum Verbi est, antiquioris mundo & homine (nam per leges quas dictat Veritas, seu Ratio Aiyos, factus uterque est:) lumen æternæ Veritatis; cui oppositos tantum a peccato obices depulimus labore nostro, ut per se coruscaret. De ce mesme principe il faut encore conclure, que puisque LA VERITE' EST UN TRESOR PUBLIC, EXPOSE' INDIFFEREM-MENT A TOUS, sans pouvoir estre affecté ou AP-PROPRIE' A AUCUN EN PARTICULIER: mous ne devons jamais cacher ou taire des veritez qui sont des richesses publiques & communes à tout le monde.... Quelque effort que nous ayons donc fait pour découvrir une verité, c'est toujours un bien public que nous avons zrouvé, & nous ne pouvons sans injus-TICE NI NOUS L'APPROPRIER NI EN PRI-VER NOS FRERES. Car enfin cette VERITE' N'EST PAS UNE PRODUCTION DE NOSTRE ESPRIT; mais une lumiere plus ancien-NE QUE NOUS ET LE MONDE. Nostre travail n'a servi qu'à oster les obstacles que nostre peché avoit mis entre la Verité & nous. Cette Lumiere est ESSENTIELLEMENT UN TRESOR COMMUN à toutes les natures intelligentes, dont on ne peut vouloir priver les autres, Jans vouloir s'en priver soi mesme. Ex impietate quis credat consectarium esse caput severioris ethicæ? Si quid in luce Veritatis deteximus veri, id nisi impertiamur ceteris, fures sumus, sacrilegi sumus. Quid ita? quia rem divinam, quæ communem se optat omnibus esse; velut propriam vindicamus.

Num. 16. Cum eamdem unam veritatem homines duo vident, non hanc alter certe in alterius animo videt; sed ambo in illa ÆTERNA VERITATE, quæ est omnibus intelligentiis superior, & ipsis intima. Hæc enim est quæ tot mentes, tot gentes diversas, intervallis locorum ae temporum disjunctissi-

mas, in unam cogit convenire sententiam de rebus propemodum infinitis: argumento certissimo has ab ipsis veritates percipi in luce suprema, communi, æterna, infinita, & eadem evidentissima. Aussi quand deux personnes connoissent la mesme Verité, ni l'un ni l'autre ne la voit dans l'esprit de son frere; mais l'un & l'autre la voit DANS LA VERITE ETER-NELLE, QUI EST AU DESSUS DE TOUTES LES INTELLIGENCES, & en mesme tems AU DEDANS & AU MILIEU D'ELLES. Lib. XII. Confess. cap. 25., Si ambo videmus verum esse ", quod dico, ubi quæso id videmus? Nec ego uti-,, que in te, nec tu in me, sed ambo IN IPSA , QUÆ SUPRA MENTES NOSTRAS EST. IN-,, COMMUTABILI VERITATE. C'est aussi une merveille que nous ne sçaurions asses considerer, que tant de differens esprits, de tant de diverses nations, en des TEMS & DES LIEUX si éloignés, soient néanmoins forcés de faire le mesme jugement d'une infinité de choses, sans qu'il soit en leur pouvoir de RAISON-NER autrement. C'EST UNE PREUVE CON-STANTE, QUE CE N'EST PAS DANS EUX MESMES qu'ils DE'COUVRENT CES VERITEZ: MAIS DANS UNE LUMIERE SUPERIEURE, COMMUNE, ETERNELLE, INFINIE, & St EVIDENTE, qu'il leur est impossible de ne lui point acquiescer.

Et Num. 17. Tous les hommes étant devenus naturellement menteurs depuis leur premiere revolte contre la VERITE'; d'où leur viendroient tant de veritez, sans lesquelles LEUR COMMERCE NATUREL ne pourroit subsister un seul moment: si ce n'est de cette LUMIERE DU SOLEIL INTELLIGIBLE, U-NIVERSELLEMENT RE'PANDUE par tout le monde INTELLECTUEL, qui renferme les natures intellectuelles, & les ames raisonnables? Libro xIII. Confess. cap. xxv. ,, Neque enim alio præter te in-, ipirante, credo me verum dicere, cum tu sis Ve-,, ritas, omnis autem homo mendax. Et ideo qui " loquitur mendacium, de suo loquitur. Ergo ut ,, verum loquar, de te loquar. Tant de menteurs ne diroient pas tant de veritez, fi LA BEAUTE' & LA LUMIERE d'une VERITE' SUPREME ne PRE'-DOMINOIT, ne les forçoit de l'aimer encore un peu, de confesser qu'ils ne peuvent se passer d'elle, & de ceder

à la violence de sa clarté?

Capite 10. Quantumvis a seipso interdum dissidere Plato videatur, egregie tamen ab eo pronunciatum, fuisse, Philosophum eum & scientiæ capacem unum esse, qui Verbo divino immediate adhæserit, & per illud se Patri conjunxerit, qui est Unitas & Bonitas suprema. Solum quippe Verbum inter Patrem & homines fungi Mediatoris officio, nec Mediatore alio opus esse, aut locum ei esse posse, ut Augustinus sapientissime monuit. Num. 5. Mais voici d'autres erreurs. . . . . Platon dit que Dieu ne se messe point avec l'homme, & que ce sont les démons, qui en sont les Mediateurs, & qui lient quelque commerce entre des natures si disproportionnées. Platon avoit donc alors oublié le plus beau de tous ses principes: Que le Contemplateur, le PHILOSOPHE, le SEUL CAPABLE DE SCIENCE, est celui QUI S'ATTACHE IMMEDIATEMENT AU VERBE DIVIN; & PAR LUI A SON PERE, QUI EST L'UNITE' & LA BONTE' SUPREME. C'EST DONC LE SEUL VERBE QUI EST LE MEDIA-TEUR ENTRE LA NATURE INTELLIGEN-TE & LE PERE, SANS QU'IL SOIT BESOIN D'AUCUNE AUTRE MEDIATION. His illeverbis, præter impietatem toto sparsam opere, quæ Verbum appellat Veritatem supremam, sive Necessitatem ita essendi & non aliter, ut bene sit; sanctorum quoque & Angelorum, immo etiam Christi ipsius ut homo est, quæ longe est superioris ordinis, inter Deum & homines mediationem aufert. Quorsum enim, ut idem deinde subjicit, aut qua tamdem ratione inter Mentem humanam & Lucem Veritatis, decundum quam mens humana pronunciat, mentis alterius opera intercedat, si Deus ipsa est, nec alius præter ipsam Deus est? Num. 6. En effet QUEL MEDIATEUR PEUT-ON IMAGINER, QUIIN-TERVIENNE ENTRE L'INTELLIGENCE & LA VERITE'. Ce ne sera plus une intelligence, si Pentendement cree n'atteint IMMEDIATEMENT LA VERITE'. Il est mesme impossible qu'il y AIT UN MILIEU ENTRE LA RAISON & LA VERITE', entre L'ENTENDEMENT & LE VERBE. Les demons ne sont au plus que des intelligences: & ils auroient aussi besoin d'entremetteurs entre leur entendement & la verite'. S. AUGUSTIN A DONC TRES-SOLIDEMENT REMARQUE', QU'ENTRE DIEU QUI EST LA SAGESSE & la VERITE, & entre nos ames qui sont raisonnables, IL NE PEUT Y AVOIR DE MILIEU: & que la sainte Ecriture nous enseigne avec beaucoup de sagesse, que ce sont nos seuls pechez qui séparent nos ames de Dieu; & qu'il n'y a qu'à se purifier, pour s'unir très-étroitement à lui. Llaton en demeuroit d'accord, quand il disoit, ce que tous les Platoniciens ont dit aprés lui, que comme l'ail pur & sain s'unit au raion très-pur du soleil; en sorte que c'est nuire à cette union, de vouloir interposer quelque chose: aussi l'œil de l'intelligence par sa pureté s'unit à la pureté du verbe & de ses ide'es divines. Et num. 8. Si le PHILOSOPHE, si le CONTEMPLATEUR, s'unit a Dieu, & aux divins exem-PLAIRES DE SON VERBE sans mediation quelconque; pourquoi le Prestre, le Sacrificateur, & le Prophete ne le feront ils pas?

Capite XI. FATI nomen non esse omnino rejiciendum dicit, siquidem aptissime convenit omnipotenti voluntati Dei. Num. 5. Plutarque expliquant les sentimens de Platon, distingue trois sortes de Providence: La premiere & la plus haute est celle de Dieu. La seconde, celle des Anges superieurs. La troisième, celle des Genies, qui veillent sur la vie & sur les actions des hommes.... ON PEUT DONNER LE NOM DE DESTIN à ces trois Providences: mais en sorte que la première, qui est la volonté toute puissante de Dieu, soit la Maitresse de Tout autre de Dieu, soit la Maitresse de Tout autre de Destin. Quibus enimvero Deus non est, nisi Lex æterna quæ dicit, Hoc ita debet esse, istud non debet: hi certe sato sieri omnia debent consiteri.

Quoniam vero hæc hypothesis, quæ verum Deum non habet, cogitur Angelos effectores corporum, extra elementa, statuere: idcirco primum innumerabiles iste in ipso aëre Angelos ponit, coldemque antiquiores corporibus; nec ipios tantummodo, sed & substantiam illam intelligentem, ex qua rationales animas decerpi putat. Cap. x1. num. 8. C'étoit la tradition la plus ancienne des Philosophes, puisée apparemment dans nos Ecritures; puisque Pythagore le pere des Philosophes Grecs en étoit persuadé, au rapport de Diogene Laerce, qui lui fait dire; " TOTUM AE-, REM PLENUM ESSE ANIMIS, cosque dæmo-,, nes & heroas existimari; atque ab his, hominibus , immitti somnia, & signa, atque morbos..... Item cap. x11. num. 4. La seconde remarque est, que le raisonnement des peuples & des Philosophes ne s'éloignoit pas tout à fait de la verité; puisque l'ECRITURE & LARAISON sont d'intelligence, pour nous faire croire, QUE TOUT CE MONDE EST REMPLI DE SUBSTANCES INTELLECTUELLES OU ANGELIQUES, QUI EN SONT COMME L'A-ME: mais une ame d'autant plus belle, plus sage, & plus puissante, qu'elle est plus attachée à Dieu, & PLUS DEGAGE'E DE LA MATIERE, sur qui elle domine d'autant plus puissamment, qu'elle est plus intimement elle mesme ANIME' E & DOMINE' E PAR

LA SAGESSE ETERNELLE, QUI GOUVERNE TOUT CE MONDE PAR LEUR MINISTERE. Et num. v. Nous avons fait vir dans les chapitres précédens, que les Philosophes admettoient volontiers cette multitude innombrable d'ESPRITS ANGELIQUES RE'PANDUS PAR TOUT LE MONDE.

Et cap. XIII. num 2. Ainsi ce que Platon appelle ici l'AME (du monde, semble estre toute LA NATU-RE INTELLECTUELLE, foit dans les Anges, soit dans les hommes, toujours superieure A Tous LES CORPS; & qu'on ne peut concevoir sans un souverain moderateur, QUI PRESIDE A CETTEINFINIE MULTITUDE D'ESPRITS, les reunisse & les contienne sous l'empire des loix d'une justice su-PREME & ETERNELLE. Or cette nature ainsi conceue selon Platon, pour regir tous les corps selon LES REGLES d'une SAGESSE & d'une BEAU-TE' vraiment divine, est EN UN SENS TRES-VERITABLE L'AME DU MONDE CORPOREL, PLUS ANCIENNE QUE CE MONDE, & IM-MORTBLLE. Car en ne peut se former une idée plus juste de l'ame qui doit former, regir, G EMBELLIR TOUT LE MONDE CORPO-REL, qu'en concevant une intelli-GENCE, PLEINE DE LUMIERE & DE SA-GESSE, QUI CONDUISE CE GRAND UNI-VERS, SELON LES LOIX & les regles DE LA SAGESSE ETERNELLE & IMMUABLE, qu'elle contemple en Dieu; afin de faire DE CE MONDE MATERIEL UNE IMAGE PARFAITE DU monde intelligible of divin. (Hoc eft, lecundum istos, ut sit mundus iste ita ut esse oportet. Nam esse ut oportet, est esse divine, est lex divina, est ipse Deus.) Cette AME DOIT ESTRE IMMORTELLE, PUISQUE SA PROPRIETE' NATURELLE EST DE SE NOURRIR DES veritez eternelles de Dieu, & d'en TRACER UNE IMAGE SUR CE MONDE MA-TERIEL. Enfin ELLE EST PLUS ANCIEN-NE QUE LES CORPS; puisque la nature de l'intelligence, est celle qui étant la plus proche & la plus approchante de la nature divine, doit aussi en estre émanée la premiere. C'est aussi ce que S. Augustin, a remarqué, que Dieu commença par former la lumiere, avant que de tirer du cabos tous les autres corps. C'est ensin ce que dit l'Ecriture en plusieurs endroits; où nous lisons que la sagesse a été formée avant toutes les creatures, & que Dieu l'a répanduë ensuite dans tout PUnivers. Car quoi que cela SE DOIVE premierement entendre, de la SAGESSE ETERNEL-LE, QUI EST LE VERBE DIVIN; il est néanmoins juste de l'étendre aussi à la nature Angelique, ou intelligente. Parce que comme Dieu orne, embellit, & gouverne tout ce monde par sa sagesse éternelle; aussi la SAGESSE ETERNELLE u/e t'elle pour cela du ministere de la sagesse Angelique.

Et num. 3. Je vois bien qu'on peut nous opposer l'exemple de l'AME RAISONNABLE, QUI SEMBLE ESTRE PLUS JEUNE QUE SON CORPS. Mais Platon fait une reponse qui semble resoudre cette dissipation de maniere très-spirituelle. Car il dit que la nature la plus excellente & la plus divine, EST TOUJOURS LA PLUS ANCIENNE: que le conducteur est avant celui qu'il conduit; & un Prince avant son sujet: D'où il s'ensuit que l'AME EST A-VANT LES CORPS.

Denique num. 4. Il y a bien pius de necessité pour la beauté & la perfection du monde, qu'il y ait DES VIES, & DES AMES, & des intelligences, que des corps. AINSI LES AMES ETANT PLUS NECESSAIRES, SONT AUSSI PLUS ANCIENNES. Les mouvemens des Astres sont toujours les mesmes & uniformes: & LE VULGAIRE GROSSIER en infere quelques ois que ce ne sont que des corps sans am2. Or il faut en conclure tout le contraire.

Car la NATURE DES CORPS est d'elle mesme indifferente pour des mouvemens differens, & facile à changer de l'un à l'autre : au lieu qu'il n'y a point de constance, d'uniformité, & d'IMMORTALITE' mesme, qui approche de celle d'une ame, ou d'une intelligence, qui est fortement attachée à la contemplation, à l'amour & à l'imitation des LOIX FERMES & des BEAUTEZ TOUJOURS LES MESMES DE LA VERITE' IMMUABLE. Ce sont les Intelligences immuablement attachées à la sagesse immuable de Dieu, qui donnent l'ordre, la beauté, & la stabilité aux corps E aux mouvemens toujours uniformes de toute la nature. Intelligentias immutabiliter Sapientiæ, quæ Deus est, adhærentes, Angelos vocat, qui semper vident, & in administratione mundi, vel effectione operum mirabilium necessario sequuntur; Quod oportet, & quod decet esse. Quæ lex, vel Sapientia, & Pulchritudo, ut volunt, Deus ipse est.

Eodem num. 4. Immutabilitatem Angelorum animarumque beatarum, ipsam esse formaliter Dei immutabilitatem docet; hoc est, legis æternæ, quæ dicit, Hoc ita debet esse, istud non debet; cui legi sic adhærescunt, ut ab ea nec distrahi possint nec divelli. On ne peut rien imaginer, pour relever la dignité & l'excellence de l'AME RAISONNABLE & intelligente. Car comme LA NATURE DE LA VERI-TE' & de la SAGESSE, de la sainteté & de la justice, est toujours la mesme & immuable; parce que c'est LA NATURE de l'IMMUTABILITE MESME; aussi une intelligence absorbée dans la contemplation & dans l'amour de LA VERITE' & de la Justice immuable, devient elle-mesme im-muable en sa maniere: de sorte qu'il est impossible de trouver en toute la nature des choses creées une constance ou une fermeté qui approche de la sienne: puisque la sienne est la premiere essusion de celle de Dieu, ou PLUSTOST CELLE DE DIEU MESME, A LA-QUELLE CETTE AME EST INSEPARABLE. MENT ATTACHE'E. Unde concludit num. 7. L'ordre & la beauté du monde corporel demandoit donc avant toutes choses CES AMES, & ces intelligences, qui lui communicassent la stabilité & l'uniformité éternelle, qu'elles EMPRUNTENT IMMEDIATE-MENT DE DIEU. Et par ce raisonnement de Platon il est érident, que s'il a donné une ame au MONDE, g'a été une ame raisonnable & intelligente. Car c'est dans l'intelligence abismée dans la contemplation de Dieu qu'est cette stabilité uniforme, qui se répand sur les corps & sur les mouvemens de ce monde materiel. Dum Angeli mundi gubernatores semper sequentur το δέον κ το πείπον, quod oportet & quod decet, stabili & constanti ratione mundi partes omnes

administrantur. Quod si Deus etiam non est nisi Lux & lex illa. quæ dicit nobis intus, Hoc ita esse debet, illud non ita; Hoc decet, illud non decet; quæ & Veritas appellatur, secundum quam mens quælibet ratiocinatur; ratio autem vita est cujuslibet rationalis esse Deum ipsum formaliter; ejusdemque animi immortalitatem aliud nihil esse, quam cum ea Luce Veritatis, hoc est, cum Deo conjunctionem ejusmodi, quæ dissolvi non possit. Eo spectat iste iterum cap. XIV. cui titulum facit, Autres preuves de PIM-MORTALITE' DE L'AME selon Platon, Socrate, & Ariflote. Nam num. 1. sic ait : Platon fait passer Socrate à des raisons un peu plus serieuses; quand il lui fait considerer les IDE ES ETERNELLES DE LA JUSTICE, DE LA VERITE', DE LA BON-TE', & CES REGLES IMMUABLES DE TOUS LES JUSTES RAISONNEMENS; d'où il s'ensuit, que L'AMERAISONNABLE DOIT ESTRE D'U-NE NATURE EXCELLENTE & DIVINE, PUISQU'IL LUI EST NATUREL DE VOIR & D'ECOUTER, de CONTEMPLER & de GOUS-TER DES LUMIERES & DES VERITEZ E-

TERNELLES, QUI SONT DIEU MESME. Plato, in Phædone, p. 384.

Capite xv. mire æstuat ille, ubi de anima belluarum fermonem habet. Nam cum pudeat ipfum adeo cum Cartesio delirare, ut asserat brutas animantes meras esse machinas; malitque ex Philosophia vulgari cujus auctor ipse Deus est, Gen. I, 30. agnoscere brutas animantes ex prævia cognitione agere; cum pro Deo ipsi sit illa Lex sive Lux quæ secreto dicit substantiæ cogitanti, Hoc ita debet esse; secundum quam legem pariter belluæ interdum agunt, non potest expedire, quomodo non & ipsæ sint immortales: siquidem ingenitam eis, ut homini & Angelo, necesse est hanc lucem esse; cum si ex disciplina accepisse eam dicantur, ruet demonstratio exsistentiæ Dei, quam affert impia hypothesis; petita ab exsistentia Veritatis infinitæ ingenitæ animæ rationali. Num. 3. Entre les quatre élemens, & entre les corps mesmes en general, il n'y en a point dont on puisse former un mouvement perpetuel & VITAL, TEL QU'EST L'AME: mais encore moins dont on puisse former DES PEN-SE'ES, DE LA PRE'VOYANCE, de la docilité, de l'éloquence, de la subtilité à inventer, de la memoire, de la haine ou de Pamour, du desir ou de la crainte, de la joie ou de la tristesse: Ce sont là les caracteres de l'ame, dont on ne scauroit trouver la moindre trace, soit dans les quatre élemens, soit dans la Nature corporelle, quelque étendue qu'elle puisse avoir : toutes les qualitez & toutes les proprietez des corps en estant înfiniment éloignées. Num. 4. Il est vrai que ces MESMES FACULTEZ conviennent au/fi Aux A-MES DES BESTES; DE L'IMMORTALITE' DESQUELLES NOUS NE DEVONS PAS NOUS INQUIETER.... Il y a bien plus de sujet de dire, que s'il y a des preuves si fortes, pour empescher LA DISSOLUTION DES AMES DES BESTES, DANS LESQUELLES NOUS DE'COUVRONS AUSSI DE LA MEMOIRE, DE LA PRE'VO-YANCE, & TOUTES SORTES DE PASSIONS; il faut croire qu'il y en a de bien plus invincibles pour l'ame raisonnable. Num. 5. Laisson's LES A-MES DES BESTES, DONT IL N'A PAS PLU A DIEU DE NOUS DONNER beaucoup DE CONNOISSANCE, & dont nous avons déja ait ce qui nous sembloit le plus probable & le plus conforme à l'Ecriture; (nempe libro II. cap. XII. num. 6. his verbis: L'eau & la terre, il enfaut dire autant de Pair qui les environne, contiennent une infinité de VIES & d'AMES, dont tous les animaux privez de raison sont animez, & où elles retournent aprés leur mort. . . . Les ames des poissons, des oiseaux, & des animaux terrestres étoient donc dans les Elemens, puisqu'elles en sortirent: & elles ne pouvoient y estre, suns que Dieu les y eust creées en creant les elemens dans le CAHOS.) Ce que nous soumettons néanmoins au jugement & à la censure de tous ceux qui ont ou de la doctrine, ou le rang d'autorité pour décider dans l'Eglise. LAISSONS, dis-je, cette matiere, où il ne seroit pas difficile de mettre d'accord ce que nous en avons dit, avec ce que Ciceron vient de dire: puisque de faire rentrer CES AMES DANS LE SEIN MESME DES ELEMENS, COMME DANS LES MESMES RESERVOIRS DE LA NATURE, OU ELLES AVOIENT ESTE' CREE'ES, & dont elles étoient sorties pour venir ANIMER LEURS CORPS; ce n'est nullement les dissiper ou les perdre. C'est au contraire empescher qu'on ne les croie dissipées ou resolues en atomes. C'est d'ailleurs lever la difficulté, que font ceux qui demandent, comment LES A-MES DES BESTES ne sont point CREE'ES à leur naissance, ou comment elles NE SONT POINT A-NEANTIES à leur mort, s'il n'en est rien après leur mort, & s'il n'en preéxissoit rien avant leur naissance. Num. 6. Laissons, dis je encore une fois, ces questions SUR l'AME DES ANIMAUX privés de raison, pour revenir à l'ame raisonnable; & pour dire qu'il y a pour elle des raisons toutes particulieres, qui ne peuvent avoir lieu dans les autres....

Num. 13. Veritatem, de qua toties hactenus sermonem habuit, ipsum certissime Deum esse asseverat. J'ay dit que c'étoit un digne exercice de l'esprit humain: parce que LA NATURE DE LA VERITE' EST GRANDE, si éminente, si charmante, si divi-BT SI CERTAINEMENT DIEU MESME, que c'est quelque chose de grand, d'éminent, de charmant, de divin, & digne d'un Dieu en terre, non seulement de la posseder, mais de l'ENTREVOIR, de la connoistre à demi, de la rechercher avec une suif

ardente, & un empressement extrême.

Et libro III. cap. 1. num. 9. C'est ce Dieu, CETTE JUSTICE, CETTE BEAUTE', à laquelle nous devons nous rapporter nous mesmes, & tout ce qui émane de nous, en affections, en desirs, en actions. Et ejusdem libri tertii cap. viii. num. 15. Macrobe avoit admirablement bien compris la doctrine de Platon, & celle de son imitateur ou de son interprete Ciceron, dans l'abbregé qu'il nous en a donné. Car il réduit tous les préceptes & toutes les loix de la Republique de Platon à deux points: dont le premier est, que la fin & le but de tout le gouvernement politique, est de rendre tous les citoiens amateurs de la veritable justice, ce qui fait l'essence de la veritable religion. CAR CETTE JUSTICE VERITABLE C'EST DIEU MESME.

Libro II. prius laudato, cap xvIII. num. xI. humani corporis formationem, Dei esse opus eatenus thatuit, quatenus sapientiæ suit, cujus ex legibus ac regulis Angeli humanum corpus effecerint. Ilest vrai QUE LES ANGES ONT AIDE' A LA FORMA-TION DES HOMMES, PUISQUE C'EST L'EX-PLICATION QUE QUELQUES-UNS DONNENT AUX PAROLES DE LA GENESE, où Dieu semble appeller des aides à la creation de l'homme : ,, Fa-,, ciamus hominem ad imaginem & fimilitudinem nos-,, tram. Mais ce ministere des Anges n'empeschoit pas que Dieu & ici & ailleurs NE FUST LE CREA-TEUR IMMEDIAT DE TOUTES CHOSES. Confer Aug. libro ix. de Gen. ad litt. cap. xv. & xvi. & lib. vII. de Civit. Dei, cap. xXIV.

Capite eodem xvIII. num. 12. mundum hunc aït, ut absoluta esset imago Verbi divini, diversi generis animantibus fuisse a Deo refertum. Dieu pour donner la derniere perfection au monde, & POUR EN FAI-ME une IMAGE ACHEVE'E DE SON VERBE, lui a donné toutes sortes d'animaux.... Verbum divinum aliud nihil est quam Veritas, qua vera sunt quæcumque sunt vera, ut isti loquuntur, & ut dicitur in epist. Leoni ix. attributa ad Michaëlem Cerularium, cap. vii. consectarium profecto est absolutam persectamque esse Verbi divini imaginem,

rerum creatarum universitatem.

Capite xix. nihilo minus ineptum infulfumque dicit esse, de immensitate sive de virtuali extensione Dei disputare, quam de immensitate sive extensione Veritatis, Unitatis, Bonitatis, cujus thronum circumeunt Angeli. Num. 8. Les mouvemens rapides & orbiculaires (des Cieux) sont une representation symbolique & une suite du mouvement éternel & de la rapidité de ces Intelligences bienheureuses A L'ENTOUR DU TROSNE DE LA SUPREME UNITE', DE LA BONTE', DE LA BEAUTE' DE DIEU, se mouvant toujours en lui, sans se separer ou s'éloigner jamais de lui. Et num. 10. DIEU EST LA VE-RITE', L'UNITE', la BONTE', la JOYE: EN CELAIL N'Y A POINT D'EXTENSION, point D'ETENDUE. La Nature intellectuelle est dans un mouvement continuel de contemplation & d'amour, vers l'unite', la verite', & la bonte' divine: elle tend à YARRIVER, & y étant arrivée elle tend à la penetrer toujours, & à s'y plonger davantage.

Capite xx. quod Naturam appellamus, hoc ipsummet Deum esse: Veritatem nimirum & sapientiam, quæ per res singulas scipsam mortalibus manifestat. Num. 5. C'est la sagesse, la beauté, & la bonté de Dieu, qu'on ENVISAGE DANS TOUTES LES PLUSTOST NATURES PARTICULIERS, QU'ELLES MESMES: & on ne voit en elles que des TRACES ANIME'ES DE LA DIVINITE'. Ce Qu'on appelle la nature, est Dieu MESME: PARCE QUE C'EST LA RAISON, LA VERITE', & la sagesse éternelle, qui s'exprime elle mesme avec une éloquence incomparable, & fait de tout ce monde un livre vivant, & comme un Prédicateur qui s'explique par autant de bouches qu'il y a de creatures. Et num. 7. Ce Philosophe (Seneque) leur apprend. . . . . que c'est Dieu mesme qui EST LA NATURE, c'est-à-dire, une sagsse, une

bonté, & une liberalité incomprehensible. Ibidem, num. 5. catenus tantum propter hominem factam hanc esse rerum universitatem ait, quatenus folus homo, ex omnibus quæ Natura condi-dit, potest hic uti, & per illa agnoscere Veritates intelligibiles. Neque enim qui verum Deum non habet, id potest profiteri quod fides Christiana docet; Deum condidisse hunc mundum aspectabilem propter hominem; non quia cum res omnes crearet, de homine etiam cogitabat; sed quia hunc unum haberet in creandis rebus aliis omnibus propositum sibi finem, nihil ut nisi in usum, vel oblectationem, vel institutionem, atque emendationem hominum faceret. At iste aliter de eo argumento & callide: Aussi Seneque dit plus bas, qu'il ne faut pas se laisser persuader, que nous en soions moins obligés à l'Auteur de la Nature, PARCE QUE C'EST SA NATURE, & QUE QUAND L'HOMME NE SEROIT PAS, TOUT IROIT DE MESME. Il y a autant de puerilité que d'ingratifude dans cette pensee. Parce que les Cieux. les Astres de jous les autres membres de ce monde sont conduits de soutenus par DES VIES & DES IN-TELLIGENCES BIENFAISANTES A NOSTRE E'GARD. (At non hoc quæritur, utrum dæmones, ut vocant, sive Angeli, erga homines benefici fint; siquidem & species iplas animantium tueri dicuntur; sed utrum, qui hoc universum condidit Deus, illud propter hominem unice condiderit.) Nous sommes nous-mesmes une partie du monde, & COMME LES PARTIES SONTPOUR LE TOUT, LE TOUT EST AUSSI POUR LES PARTIES. (Non ergo magis universum propter hominem, quam est homo propter universum.) LANATURE, avant que de nous faire, a pensé à nous; & en faisant tout ce qui sert à nos besoins, ou à nos divertissemens, elle le faisoit pour nous. . . L'HOMME SEUL CON-NOIT DIEU & SES ANGES, les Cieux & la terre : LA NATURE n'a rien de plus grand: au moins elle n'a personne à qui elle prenne plus de peine & plus de plaisir à étaler ses grandeurs. . . . . Num. 6. Il est aussi fort difficile de croire que cette beauté se rapporte au plaisir ou à l'utilité des saints Anges. Car N'AYANT POINT DE CORPS QU'ILS ANI-MENT VERITABLEMENT; n'ayant ni les yeux du corps, ni l'ouie de l'ame sensitive, COMMENT POURROIENT-ILS SÉOREFERER A EUX-MESMES des beautez & des barmonies corporelles , soit dans les corps mesmes. soit dans les mouvemens de ces corps? Tout cela ne peut donc proprement estre rapporté qu'à l'homme, qui a des sens exterieurs pour prositer des beautez sensibles, & pour s'élever au dessus d'elles par sa raison, qui y découvre les veritez intelligibles, qu'on veut d'enhaut lui insinuer par elles. En ce SENS TRES-VERITABLE & TRES-IMPOR-TANT, il est certain que tout le monde corporel a esté fait pour l'homme, puisqu'il étoit propre & necessaire à l'homme seul, pour lui servir de degré, afin de s'élever

Libro denique tertio, in quo de moribus disputat, primum statuit nullum esse opus bonum posse, nisi ex amore Dei casto siat. Severioris sive austerioris disciplinæ moralis Magistri semper videri student Athei. Quid ita? Quoniam pro Deo ipsis est ipsamet Justitia, ipsa Veritas quæ dictat officium; pulchritudo quæ mentes delectat rationales, to meimor. Atqui amare Deum propter aliquid aliud, certe peccatum est. Hoc est enim diligere aliquid plus quam Deum. Amare igitur Justitiam, non propter ipsam, peccatum est: siquidem istud est secundum istos amare aliquid plusquam Deum. Quod non fit igitur ex solo Dei amore, peccatum est. Sic illi impietatis defenfores, pii volunt existimari. Cap. 1. num. 1. Le fondement & la maxime la plus importante de toute la Morale & de la Politique des Hommes, est que Dieu en doit estre le premier PRINCIPE & la derniere fin. C'est une verité que LA NATURE MESME nous enseigne, & dont la Philosophie ancienne est demeurée d'accord. Platon mous a déja dit, que nos esprits ayant parcouru toutes les autres beautez comme par degrez, parviennent enfin A UNE SUPREME BEAUTE', l'amour de laquelle a esté la fin de tous nos travaux précédens. Car CETTE BEAUTE' PREMIERE, eft ETERNELLE, U-NIVERSELLE, PURE, TRES-SIMPLE, d'ellemesme, en elle-mesme, toujours la mesme: dont toutes les autres BEAUTEZ sont PARTICIPANTES.... Cette BEAUTE' SUPREME EST AUSSILA VE-RITE', LA SAGESSE, & l'HONNESTETE': parce qu'en tout cela nous ne concevons qu'UNE BEAU-TE' INTELLIGIBLE & divine, (scilicet το mador vontor) pour laquelle toutes les natures intellectuel-Jes ne peuvent pas s'empecher d'avoir du respect, de l'estime, de l'admiration, & de l'A-

Et num. 8. Les vertus morales ont donc auffi leur lustre & leur prix: mais il n'y a que ces vertus puisées dans LA CONTEMPLATION DE LA BEAU-TE', DE LA VERITE', & DE LA JUSTICE SUPRE'ME, qui soient parfaites & divines, & DIG-NES D'UN PHILOSOPHE PASSIONNE' POUR LA SAGESSE. DIEU EN EST LE COMMEN-CEMENT, DIEU EN EST LA FIN, PARCE Qu'il est cette justice eternelle, & CETTE LOI INCORRUPTIBLE DE VERI-TE', dont les vraies vertus sont des ruisseaux, qui reprennent leurs cours vers la source d'où ils sont partis. Et num. 9. C'est ce Dieu, cette justi-CE, CETTE BEAUTE', à laquelle nous devons nous rapporter nous-mesmes, & tout ce qui émane de nous, en affections, en desseins, en actions. Et num. 8. cap. vii. C'est le point plus important

B le plus essentiel de la morale, que CEQUE NOUS APPELLONS L'HONNESTETE', L'EQUITE', la justice, la charité, la vertu, DOIT ESTRE AI-ME', cultivé, & suivi pour soi-mesme, & PAR LE MOTIF DE SA PROPRE BEAUTE': & QU'A MOINS DE CELA IL N'Y A PLUS NI VERTU, ni justice, ni charité, ni honnesteté. Or d'où vient cette persuasion; & d'où vient que presque tous les Philosophes en sont demeurez d'accord; & que tous ceux qui ont passe pour sages & pour vertueux ont esté dans ce mesme sentiment? Ou est, & quelle est CETTE BEAUTE', qui l'emporte tellement sur toutes les autres, qu'elles lui sont necessairement toutes referées, & qu'elle ne se rapporte qu'à elle-mesme? Cela ne se peut expliquer qu'en reconnoissant que cette TU, de la charité, & de la sagesse, est celle DE LA LOI ETERNELLE, & DU VERBE DIVIN, BEAUTE DE LA JUSTICE 🧭 DE LA VER-QUE NOUS VOIONS; quoi que nous ne la voyions que de loin; & quoi que nous ne soions pas encore capables de la voir dans la splendeur de sa gloire.

Eodem cap. 1. num. 2. Quod homines bona etiam

peritura sæpe diligant, id fieri ait ex INGENITA sibi propensione erga bonum seu pulchrum universale, æternum, infinitum, ac Deum proinde: quæ propensio omnibus animi motibus præcipue dominatur. Ce qui nous apprend, que si Toutes Les NATUE RES RAISONNABLES courent avec ardeur après la beauté; & si elles s'attachent souvent à des brautez particulieres, finies, temporelles, passageres, & changeantes; c'est PARCE Qu'ELLES ONT UNE CONNOISSANCE NATURELLE d'UNE BEAU. TE' INFINIE & ETERNELLE, UN INS-TINCT, ou plutost comme une impetuosité vers elle. CEQUIFAIT QU'ELLES TENDENT A ELLE EN TOUTES CHOSES, COMME A LEUR PRIN-CIPE & A LEUR FIN. Ad Deum in omnibus spectamus ac tendimus, quoniam το καλον, inquit, quod delectat, quod pulchrum est, quodam naturæ instinctu quærimus ac diligimus.

Capite tertio, locum Dei negat esse ullum, præter animum viri sapientis, auctorem Senecam secutus; & facras ipfas, ut credi volunt, etiam litteras. Num. 3., Quis sit summi Bont Locus, ,, quæris? Animus. Hic nist purus & sanctus est, Deum non cupit. " C EST CE QUE DIT L'E-, CRITURE, ANIMA JUSTI SEDES SA2 ,, PIENTIÆ. At ficta hæc scriptura est: Vera dicit, Cælum sedes mea, Isai. Lxv. 1. Dominus in cælo sedes ejus, Psal. x. ubi cælum, si Veritas ac Justitia pro Deo est, non nisi metaphorice potest accipi, nempe pro anima justi, aut virtute ejus, quemadmodum a Thomassino accipitur, tomo III. de poetis Christiane ediscendis, pag. 558. Lucain fait prononcer des oracles à Caton, qui confirment cette verité: Que nos ames sont immediatement dépendantes de Dieu & ATTACHE'ES A LUI.... instruites de ses veritez PAR LUI MESME DANS LEPLUS PROFOND DE SON ESSENCE: enfin qu'elles sont le TROSNE DE DIEU, qui reside PLUS PARTI-CULIEREMENT DANS LES AMES IMMOR-TELLES, & dans la Vertu, qui est l'Ame des AMES, comme DANS UN CIEL QUI LUI EST PROPRE.

> Est ne Dei sedes, nisi terra, & pontus, & aër, Et Cælum, & Virtus? Lucan. lib. v11. versit

Capite quarto, minime mirum videri debere ait, fi Philosophi veteres doctrinam de excolendismoribus Evangelio simillimam scriptis tradiderint: siquidem ex ejuidem Veritatis fonte, inquit, & lex naturalis & lex Evangelica prodeunt; & in Verbo ipso divinò primam illi virtutum originem perspexerunt. Num. 7. Ces raisonnemens sont également judicieux & solides: 👉 on auroit peut esire de la peine à croire, que la PHILOSOPHIE eust pu arriver à une MORALE si sublime & si semblable à celle de l'Evangile ; si NOUS N'AVIONS PRIS SOIN D'INCULQUER CETTE verité, QUE C'EST LA MESME SAGESSE E'-TERNELLE, QUI A DICTE' LA LOI EVAN-GELIQUE, & qui avoit écrit la loi naturelle dans le fond des ames raisonnables. Or le premier PRINCIPE de LA LUMIERE DE LA RAISON & de la loi naturelle, aussi bien que de celle de l'Evangile, est que sur toutes les natures in-TELLIGENTES ou raisonnables REGNE UNE LOI DE VERITE' & de justice, & une sages-SE TOUTE PUISSANTE, de qui elles relevent, & a qui elles sont essentiellement soumises. Et cap. vii. num. 1. Tout ce qui a esté dit à la fin du chapitre précedent, nous a déja fait appercevoir, que LES AN-CIENS PHILOSOPHES avoient découvert la premiere origine des vertus DANSLASAGESSEETER-NELLE, OU DANS LE VERBE DIVIN, OU SUBSISTENT étérnellement LES IDE'ES & les

exemplaires primitifs de toutes les natures creées, & de toutes les perfections creées, & par consequent des vertus, selon le raisonnement de Macrobe après les Platoniciens.

Eodem capite septimo, animum hominis ait tam esse naturaliter pium, religiosum, Christianum, quam est naturaliter rationalis: unde nemo homo est, cui non aliqua insit Dei cognitio, ut Justitia est; multo vero magis Deum & Verbum Dei ipsum norunt, qui Rempublicam probe administrant: hos enim, & eos qui quidlibet esse potius perpetiendum apud se statuunt, quam justitiam deserendam, legem hujusmodi in Verbo Dei constanter intueri. Num. 4. CES REGLES & CES MAXIMES, qu'il faut tout faire & tout souffrir, plutost que de violer les loix de la religion, de la charité, & de la justice: ces regles, dis-je, & ces maximes ne subsistent nulle part fur la terre: Et néanmoins tous les hommes qui y font un peu de réflexion, LES VOIENT, les admirent, les estiment; & ou ils les suivent, ou ils réverent ceux qui les suivent: ils les VOIENT, COMME ILS VOIENT LEURS PENSE'ES & leurs ames, comme ils voient les pensées des autres hommes: enfin ils les voient si nettement & si clairement, qu'ils ne doutent pas, que pour ne pas s'éloigner d'elles, il ne faille tout sacrifier & tout perdre. Il faut donc croire qu'on voit ces veritez & ces regles, ces maximes & CES BEAUTEZ INTELLIGIBLES, DANS LA LOI ETERNELLE, que NOUS CON-NOISSONS TOUS en partie DANS LA VERITE' IMMUABLE & DANS LE VERBE DIVIN.

Et num. 17. C'est Dieu mesme qui renferme toutes les loix dans LA LOI SUPREME, QUI EST SA PROPRE ESSENCE. Ainsi DIEU, les Anges, & les hommes, c'est a dire, la loi & la SAGESSE ETERNELLE, avec toutes les natures intelligentes & raisonnables, font une societé, unétat, O un empire divin.... Ainst L'HOMME EST UN ANIMAL NATURELLEMENT RELIGIEUX, LIE' DE COMMERCE & DE SOCIETE AVEC DIEU, COMME AVEC LA LOI ETERNELLE DE JUSTICE: & cela est Aussi evident & AUSSI NECESSAIRE, QU'IL EST EVIDENT & NECESSAIRE QUE LA RAISON AGISSE RAI-SONNABLEMENT selon la loi de la verité & de la justice. . . . De là vient que ni de tous les animaux il n'y en a aucun qui connoisse Dieu excepté l'homme: ni de tous les bommes IL N'Y EN A AUCUN QUI N'AIT QUELQUE CONNOISSANCE DE DIEU.

Et cap. VIII. num. II. Cest ce qu'il dit (Platon) encore un peu plus bas, concluant de là que le fondement de toute police louable est la Religion, la connoissance & l'amour de Dieu; parce que LA NATURE RAISONNABLE A UNE CONNEXION ESSENTIELLE AVEC LA RAISONOU AVEC LA LOI INCORRUPTIBLE & ETERNELLE, QUI N'EST AUTRE QUE LE VERBE DIVIN. Ainsi il faut que ceux qui gouvernent les Etats, soient Philosophes, sages, contemplateurs & amateurs de la sagesse de la Loi éternelle, & qu'ils se regardent simplement comme des peintres, qui font sur la terre une copie d'un original celeste.

En quam multa ex uno volumine describimus, & quanto plura tamen præterimus? Quæ quidem Doctores Theologos etiam cum elogio approbasse, quis demum Catholicus non obstupescat? cum co in primis & spectent & collineent universa, ut veri Numinis ideam ex animis legentium deleant.

## Ex opere cui titulum fecit Idem THOMASSINUS,

La Méthode d'étudier & d'enseigner Chrétiennement & solidement les Poëtes. A Paris, 1681. & 1682.

Veniamus ad opus ejuschem alterum, tomos tres omnino complexum, de modo studendi poëris, eosdemque Christiane & cum fructu docendi, approbante Parisiensi Doctore Theologo, D. Pirot.

In præfatione, præter alia prave dicta, num. xxix. legem naturalem & æternam ait Deum ipsum esse. Il faut considerer cette loi naturelle, comme LA LOI ETERNELLE, QUI EST DIEU MESME, qui nous parle par la bouche des hommes, lorsque quelque méchans qu'ils soient, ils nous donnent des préceptes de vertu.

At tomo I. libro I. cap. x1. (nam plurima nunc omittimus, ut ea præsertim exhibeamus, quæ ad Dei exfistentiam essentiamque pertinent, qualem iste vult esse credi: ) legem æternam & immutabilem justitiæ & æquitatis, cui omnes homines obtemperandum esse necessario intelligunt, esse ipsum Deum docet. Enfin il faut observer que les vainqueurs & les vaincus, les beureux & les malheureux, Paris, Helene, les Grecs O les Troïens, prétendent tous avoir le droit & LA JUSTICE dans leur parti, quoi que leurs résolutions G leur démarches soient entierement opposées. TANT IL EST VRAI, QU'IL Y A UNE LOI ETER-NELLE & IMMUABLE DE JUSTICE & d'E-QUITE', A LAQUELLE TOUS LES HOMMES SONT INDIFFEREMMENT ASSERVIS: ET CETTE LOI d'EQUITE' N'EST AUTRE QUE DIEU, de l'aveu mesme des Poëtes, que nous citerons ailleurs. Et cap. xv1. num. 3. pag. 211. Ces trois Legislateurs avoient dessein de faire comprendre, que toutes les loix bumaines, qui sont justes & raisonnables, font comme DES ECOULEMENS & DES RUISSEAUX EMANEZ de la loi divine & immuoble, qui est LA SOUVERAINB RAISON, la sageffe, la verite, & LA justice eternet-LE. Et tomo II. libro II. cap. 1. num. 1. pag. 152. Nostre nature après le peché étant demeurée & RAI-SONNABLE d'un costé, & de l'autre ESCLAVE DES SENS: elle N'A PU se dipouiller de LA CREANCE d'un PREMIER PRINCIPE, & d'u-MESUPREME LOI DE VERITE O DE JUSTI-CE, PARCE QU'ELLE EST DEMEURE'S RAL SONNABLE: *ni se dégager si bien de* LA SERVI-TUDE DES SENS, qu'elle s'attachast à ce souverain Maistre de l'Univers, sans mélange d'aucune image corporelle. Quasi vero quod pendet animus a phantasmatis quæ per sensus accipit; id adscribendum Adami peccato sit. Sed, quod, caput est, nemo homo, inquit, non ratiocinando ponit esse aliquam legem veritatis & æquitatis: Atqui hæc Deusest: ergo nemo homo non credit Deum esse.

Libro II. cap. 1x. num. 12. pag. 428. artifices ait, ut in priore opere dixit, opus suum efficere ex legibus incorruptis aptæ partium compositionis, & condecentiæ, æqualitatis, pulchritudinis, convenientiæ, & proportionis; ex quibus ipsi quidem judicant, de quibus tamen ipsi non judicant, quoniam sunt & supra ipsos positæ, & mundo ipso vetustiores. Gift une intelligence vraiment digne d'admiration, & une sagesse émanée sans doute de la sagesse éternelle, de sçavoir arranger, polir, figurer, & embellir une maticre corruptible, SUR DES LUMIERES & DES LOIX INCORRUPTIBLES DE JUSTESSE, D'EGALI-TE', DE BEAUTE' DE CONVENANCE, & DE PROPORTION, DONT TOUS LES HABILES ARTISANS CONVIENNENT, QU'ILS SUI-VENT, SELON LESQUELLES ILS JUGENT DES OUVRAGES, MAIS DESQUELLES ILS N'ENTREPRENNENT PAS DE JUGER, PAR-CE QU'ELLES SONT AU DESSUS D'EUX. PLUS ANCIENNES QU'EUX, & PLUS AN-CIENNES QUE LE MONDE. Cum fit το καλον vonto, idea pulchri, five lex pulchritudinis, quæ Deus & Verbum est, ut iste vult, immutabilis, ac proinde æterna; ideireo antiquior mundo Deus &

Verbum ab eo dicitur, quoniam totam pulchri ideam in se ad amussim mundus exhibet; pulcherrimus enim est, tametsi mutabilis. Est enim mutabili prius

quod immutabile est.

Tomo II. libro II. cap. 2. num. 10. pag. 176. Aspectabilem hanc rerum universitatem ait a permeante divinitate veluti animari: partes quaslibet idcirco sanctitate quadam præditas, velut opera ac templa divinitatis habendas in summo honore esse: (Certe si Deus non est nisi pulchritudo, τὸ καλὸν, templum Dei etiam sol erit; cum sit pulcherrimus.) Addit repletam eamdem universitatem esse animis, geniis, spiritibus, Angelis, qui sic uni parcant internæ & æternæ legi, concordesque sint inter se in administratione universi, ut unum omnes efficere spiritum videri possint, qui ANIMA MUNDI sit: parum propterea interesse, an Angeli vox in facris litteris, an Dei, dicatur; cum per Angelos agat omnia & loquatur ipsa divinitas: neque sit omnino aliquid quod vires Angelicas superet. Il est aisé à ceux qui lisent, ou qui expliquent les Poëtes, de s'étendre sur les beautez qui restent dans cette doctrine: qui mettent éternellement devant les yeux les veritez suivantes: Que tout ce monde est penetre' de Dieu: Qu'il en est com-ME L'AME: Que SA PRESENCE & son impression donne à toutes choses, non seulement l'estre & l'action, mais une dignité & UNE ESPECE de SAINTETE, qui doit nous les faire reverer, non comme des Dieux, mais comme les ouvrages & LES TEMPLES DU VRAI DIEU: Que tous ces ouvrages de Dieu sont SI BEAUX & si achevez, qu'on a pu les PRENDRE pour des DIEUX: que tout est conduit dans ce monde avec tant d'ordre & tant de sagesse, que quelques-uns ont cru TOUTES CHOSES ANIME'ES d'un esprit eternel de sagesse: Que Jour ce monde est rempli d'une infi-NITE' D'AMES, de GENIES, d'ESPRITS, d'ANGES: Que tout se meut & tout se fait par leur ministere: Que ce n'est point par UNE NECESSITE' VIOLENTE, ou par un enchaisnement de causes privées de sentiment, ou par un arrangement de machine, que toutes choses se font dans le monde; mais PAR UNE VIE, UNE IN-TELLIGENCE UNE SAGESSE, qui est par tout & qui fait tout: & PAR UNE INNOMBRABLE MULTITUDE d'INTELLIGENCES, qui sous les ordres de cette sagesse éternelle meuvent, reglent, & conduisent toutes choses: Que toutes ces intelligences par leur parfaite concorde, & par leur entiere subordination à la supréme intelligence, NE FONT EN QUEL-QUE MANIERE QU'UNE INTELLIGENCE & COMME UNE AME, QUI AGITE & qui regle toutes les parties de ce grand monde : Que dans les E-. critures mesmes les paroles & les personnes des Anges sont quelquesois si peu distinguées de celles de la SUPRE-ME DIVINITE', qu'il est difficile de les bien démesler; & qu'il est mesme souvent peu neces-SAIRE de les distinguer; parce que c'est toujours Dieu qui parle & qui agit par ses Anges. Et tomo III. libro I. cap. v. pag. 69. num. 14. Euripide laudato in eam rem, subjicit: On ne peut rien dire, ni de plus précis, ni de plus clair, pour faire comprendre, que LA PUISSANCE DE DIEU & DE SES ANGES, N'A POINT DE BORNES, & dispose de toutes choses sans y jamais trouver d'obstacle, qui puisse en empescher l'effet. Atqui nova hæc & ab atheis conficta religio est; qui quod certe litteræ non dicunt, Angelis omnia plena esse fingunt, ut habeant nimirum causam ompium rerum viventem'aliquam ac subsistentem, qui Angelos omnipotenti virtute agendi pæne Deo ipsi æquant: qui ex omnibus aïunt ob incredibilem inter se consensum fierivelut A NIMAM MUNDIUNAM, per quam hæc regatur universitas :qui denique ut &

ipse Deus hunc mundum regere quoquo modo dicatur, hunc aiunt ab Angelis gubernari ex insita animo lege veritatis & pulchritudinis, quæ Deus est. Nihil horum certe habent sacræ litteræ. Sed est istud prosecto pro uno vero Numine quod nusquam agnoscunt, infinitam deorum multitudinem inducere, quibus & æternitatem & omnipotentiam coguntur asserere.

Eodem tomo II. libro II. cap. xx. num. 9. pag. 410. cum templa dicari Justitiæ, Virtuti, Pietati, prisci voluere; non illas intellexere, inquit, virtutes imperfectas, quæ in hominibus infunt, quæ regulæ seu normæ instar esse non possunt ceteris hominibus; sed eam Justitiam ac Veritatem, quæ omnibus animis dominatur, qualis in seipsa subsistit & consideratur. Or il y a beaucoup de vraisemblance, que quand Ciceron vouloit qu'on consacrast des temples à la Sagesse, à la Vertu, & à la Pieté, il n'entendost rien moins que ces vertus, telles qu'elles sont dans les hommes, où elles ne sont que fort imparfaites, sans fermeté & sans in-FLUENCE SUR LES AUTRES HOMMES. Mais il se proposoit & vouloit qu'on proposast au culte public des vertus parfaites, inebranlables, efficaces, enfinaccompagnées d'une puissance & d'une secondité divine, pour sanctifier tous les hommes: TELLES QUE SONT LES VERTUS VRAIMENT EXEMPLAIRES QUI SONT EN DIEU, & QUI SONT DIEU MESME. Num. 10. C'est ce que de l'aveu de Lactance mesme les Philosophes, & les Poëtes, qui étoient plus anciens que les Philosophes, ont connu que la Vertu & la Justice qu'on bonoroit, n'étoit pas celle qui fait la plus belle qualité des bommes : mais CELLE QUI DOMINE SUR TOUS LES JUSTES: qui les rend justes PAR SES INFLUENCES; qui est la source primitive de la Justice, dont ils ne sont que des ruisseaux;& qui abandonna la terre& se retira dans le Ciel, quand l'impieté eust couvert toute la face de l'Univers. Cette Justice Qui Quitta LA TERRE, & seretira au Ciel, n'étoit pas cette QUALITE' louable des Justes, qui embellit leur ame. C'ETOIT DONC LA JUSTICE SUBSISTENTE EN ELLE MES-ME. Quo sensu dicant isti viventem subsistentemque in seipsa Justitiam, superius vidimus, pag. 4.8.27. &c.

At tomo III. multo plures congerit iste plenas adestrato ratiocinationes. Nam statim libro I. cap. 1. num. 1. veram divinitatem dicit esse rationem, legem, sapientiam, veritatem, justitiam æternam & immutabilem, quæ animis omnibus ratione utentibus conspiciendam se præbet, quam nemo potest ignorare, quam omnes coguntur in omni vitæ suæ ratione sequi. Hanc ita fuisse cognitam veteribus poetis, testibus Chrysippo, Cicerone, & Platone. Hanc vero legem, Deum ipsum esse, quem nemo ratione utens possit nescire, Lactantio ita narrante Ciceronem & Platonem vere prodidisse. L'article de LA CREAN-CE D'UN SEUL DIEU SUPRE'ME, moderateur de cet Univers, est sans doute le point le plus essentiel, & comme le fondement de toute nostre Religion. Num. 3. Nous ne pouvons pas dans la vie presente nous former une idée plus grande ou plus noble de la VERI-TABLE DIVINITE', que de concevoir, qu'ELLE EST LA RAISON, LA LOI, LA SAGESSE, LA verite', la justice eternelle & im-MUABLE, A LAQUELLE TOUTES LES NA-TURES RAISONNABLES & intelligentes sont efsentiellement sujettes; & A LAQUELLE ELLES DOIVENT SE CONFORMER & Se Soumettre dans l'autorité & la superiorité qu'elles ont sur la nature corporelle. Cependant c'est cette mesme idee de la aivinité, que Chrysippe découvroit dans les Poetes Grecs les plus anciens. . . . . . Mais Ciceron s'explique nettement Es plus décissivement dans un autre endroit, où marchant Jur les brillans vestiges de Platon, il déclare, que LA LOI ETERNELLE & LA RAISON SUPRE'-

ME, à qui toutes les natures obeissent, EST DANS L'INTELLIGENCE, ou EST L'INTELLIGEN-CE MESME de Juppiter.... Nous pouvons donc dire avec verité, que non seulement Chrysippe, mais que Ciceron aussi, & Platon mesme a esté dans ce sentiment; que les anciens Poètes ont conceu & dépeint Juppiter, comme une intelligence éternelle, qui estoit elle-mesme LA VERITE, LA LOI, & la sagesse éter-nelle & immuable; à l'AUTORITE & A LA PUISSANCE de laquelle les NATURES INTELLI-GENTES pouvoient encore moins se soustraire, que les natures corporelles à l'autorité & à la puissance des natures intelligentes. CAR.... il est absolument impossible de vous figurer une nature raisonnable ou intelligente, qui ne soit pas indispensablement obligée dans toute sa conduite de SE CONFORMER OU DE SE SOUMETTRE AUX REGLES IMMUABLES de la sagesse, de la justice, & de la veri-TE' E'TERNELLE. Nulla, inquit, creatura, quæ quidem ratione utatur, fingi potest, quæ non lequi cogatur in omni vitæ suæ ratione regulas sapientiæ, veritatis, & justitiæ, quas animo conspicit, ac menti suæ quasi dominantes. Nulla ergo fingi potest, quæ non sequi cogatur Deum in omni vitæ suæ ratione. Propositio minor hujus enthymematis ista maniseste subintelligitur: sunt enim hæ regulæ, aut harum Veritas regularum, Deus ipse.

Sic num. 4. C'est cette LOI UNIVERSELLE & LA MESME PAR TOUTE LA TERRE & DANS TOUS LES SIECLES, dont le mesme Ciceron a fait une admirable peinture au rapport de Lactance, dont voici les paroles: " Suscipienda igitur DEI , LEX est, illa sancta, illa calestis, quam M. Tul-,, lius in libro de Republica tertio pæne divina voce de-,, pinxit: cujus ego, ne plura dicerem, verba subjeci. ,, Est quidem vera Lex, RECTA RATIO , DIFFUSA IN OMNES, CONSTANS, SEM-, PITERNA, &c. NEC ERIT ALIA LEX , ROMÆ, ALIA ATHENIS; ALIA NUNC, A-,, LIA POSTHAC; sed & omnes gentes, omni tem-, TABILIS continebit: UNUSque erit COMMUNIS , QUASI MAGISTER & IMPERATOR OM-,, NIUM Deus: ille legis bujus inventor, disceptator, ,, lator. Ces paroles de Ciceron, ou de Platon qu'il a traduit, font voir, que LA LOI éternelle, IM-MUABLE, UNIVERSELLE, EST LE MESME Dieu, qu'on en peut dire aussi le LEGISLATEUR, ENTANT QU'IL SE MON-TRE A TOUTES LES NATURES INTELLEC-TUELLES, & leur fait voir en mesme tems ses volontez, qui sont les regles invariables & éternelles DE LA VERITE' & DE LA JUSTICE, QUE NUL-LE CREATURE RAISONNABLE NE PEUT IGNORER. Num. 5. Sophocle a fait un excellent tableau DE CETTE LOI, QUI EST DIEU MES-ME, que les Poëtes nomment Juppiter. Num. 6. Euripide emploia moins de termes, mais il exprima la mesme doctrine, quand il parla en cette sorte.... CETTE LOI DE JUSTICE & DE VERITE RESIDE DANS LA CONSCIENCE MESME DE L'AME RAISONNABLE, y fait briller ses raïons, E y fait entendre ses oracles. D'où vient que le mesme poëte a fait dire à Theonoé, qu'elle a un SANCTU-AIRE au milieu de son cœur, ou LA LOI DE JUS-TICE rend ses oracles. ,, Magnum enim sacellum 3) justitiæ mibi inest in natura.

Denique num. 9. La nature mesme nous persuade & nous fait sentir dans le fond du cœur, qu'il n'appartient point aux intelligences particulieres d'imposer une inévitable nécessité à une ame raisonnable, libre, & intelligente comme elles: mais que ce pouvoir est reservé à la supreme & unique DIVINITE, QUI EST LA SAGESSE, LA JUSTICE, & la BONTE MESME; à laquelle, comme A LA LOI ETERNELLE

toutes les natures intelligentes & libres sont ASSUJETTIES PAR la condition de LEUR NAture, & par leur propre essence. Carrien N'EST PLUS PALPABLE, RIEN N'EST PLUS EVIDENT, que cette verité, que les NATURES INTELLECTUELLES & libres DOIVENT OBEIR à la JUSTICE & à l'équité. Summa hæc est istorum testimoniorum. Quid est Deus? Lex interna, quæ in conscientia residet naturæ rationalis. Quid est illa lex? Recta ratio, inquam, diffusa in omnes. Quis legislator? Ipsa lex dici legislator potest; quatenus se mentibus nostris manisestat, & eas docet quid sit agendum. Ergo legislator tantum, quia magister est? Sane: nam eatenus etiam est Imperator quatenus magister: nam mentibus ea lex imperat, ut evidenter novit, quilquis rationem suam ac mentem novit. Sic evidentissimum est, inquit, Deum exhistere. Nam id ipso pæne sensu palpamus. Hiccine Deus Christianorum aut etiam Judæorum est?

Num 7. pag. 7. Animam naturaliter esse Christianam, ut in priore istius opere vidimus, libro III. cap. vii. siquidem Deum quisque passim invocat ultorem injuriæ; quo Dei nomine vel æquitatem ipsam intelligit, vel qui sunt æquitatis administratores, Angelos testes illatæ injuriæ, quibus (ut eum antea dicentem audivimus, ) plena funt omnia. N'est-ce pas une preuve de ce que dit Tertullien, que l'ame est NATURELLEMENT CHRE'TIENNE: & que dans les calamités extrêmes elle ne peut s'empescher de RECOURIR à un Dieu seul & suprême, QUI voir tout, qui peut tout; & qui estant la justice mesme, ne peut ne point faire justice à ceux qui sont dans l'oppression? C'est ce Dieu à qui Sophocle donne le nom de Juppiter. Lors donc que ce mesme poete fait dire à Oedipe, que LES DIEUX VOIENT TOUT, E que les méchans ni les bons ne peuvent ne point estre ou punis ou protegez d'eux, selon leur merite: "Exi-,, stimate deos respicere pios homines, & impios quoque ,, videre, neque adbuc quemquam impiorum divinam " effugisse pænam. Ces dieux ne sont Au-TRES QUE JUPPITER MESME, exprimé par bonneur au nombre pluriel, comme il arrive souvent dans les divines Ecritures: OU LES ANGES MI-NISTRES DE LA SUPRE'ME PROVIDENCE. Et num. 8. pag. 8. Soit donc que les Poëtes attri-buent LA PROVIDENCE & le geuvernement du monde, la sagesse, la puissance, & la justice, QUI PROTEGE LES BONS, & vange les méchans, ou A DIEU SEUL Maistre de PUmvers, ou A JUPPITER revestu de la mesme qualité, ou aux DIEUX COMME A SES MINISTRES, CE SONT DIVERSES EXPRESSIONS, QUI CONTIEN-NENT LA MESME DOCTRINE. Dic, inquit, providentiam, sive æquitatem, sapientiam, Justitiam; vel dic Jovem; vel dic Angelos æquitate illa afflatos, nihil interest. Unde capiti quarto titulum hunc præfixit: Que les Poëtes ont cru que tous les biens & tous les maux partoient de la providence & de la main de Dieu PAR LE MINISTERE DES AN-GES ou des démons. Et num. 3. Rien n'est p'us conforme aux Ecritures, où les Anges & les démons sont aussi les executeurs de la vengeance divine sur les villes Gur les hommes. Et num. 6. pag. 84. Lucain s'est expliqué lui-mesine en d'autres endroits, pour nous faire comprendre, que quand il parle de CETTE PROVI-DENCE TOUTE PUISSANTE & UNIVERSEL-LE, QUI SÇAIT & qui PEUT TOUT, QUI FAIT OU QUI PERMET TOUT, SOIT QU'IL NE NOMME QUE DIEU, IL N'EN SEPARE PAS SA SUITE ET SES MINISTRES: SOIT QU'IL NOMME LES DIEUX, IL NE LES SE-PARE PAS DE LEUR CHEF OU DE LEUR MONARQUE. Omnia providentiæ etiam ultricis effecta, dum Angelis adscribit plenis sapientia, quam

pro Deo habet, & quos ipsa regit in omnibus consiliis & factis suis, alio se iste præterea Deo carere facile posse existimat. An igitur Christianus est?

Capite quinto, Num. 10. p. 63. Solo rationis lumine peccatum originale cognitum poëtis esle potuisse, ex ærumnis, quibus obnoxia est humana natura. Les Poëtes n'ont pu deviner l'histoire veritable du peché d'Adam, nostre peché originel EN LA PERSONNE D'ADAM, & nostre condamnation à tant de travaux Et à tant d'amertumes ensuite de ce peché. Mais ils ont jugé, ou par la doctrine de la tradi-TION & DES BRUITS qui en avoient esté semés dans le monde, ou par les restes de la LUMIERE NATURELLE, que les afflictions & les malbeurs, qui sont inévitables pendant la vie prefente, NE POUVOIENT ESTRE QUE LES EF-FETS DE QUELQUE CRIME de la part des bommes, & de la juste vengeance que Dieu en tiroit. Et comme nos miseres préviennent l'usage de nostre liberté, ILS ONT MESME JUGE' QU'IL E'TOIT NE-CESSAIRE QUE CE FUST LE PECHE' DE QUELQU'UN DE NOS ANCESTRES, dont Dieu poursuit la vengeauce jusques sur ses descendans. Voila en quel sens LE MAL s'est glissé dans l'empire DE CE GRAND DIEU, QUI EST LE SOUVERAIN BIEN. De quelle maniere ce n'est pas Dieu, mais l'homme, & le peché de l'homme, qui ont donné commencement AU MAL: enfin de quelle sorte Dieu est auss l'auteur de tous les maux; parce qu'il a permis le crime, & parce qu'il l'a ensuite chastié par toutes ces afflictions. C'est là le vrai sens des Poëtes que nous venons d'exposer. Hesiode &c. Si Deus nimirum non est nisi vo en entium, ipsa rectitudo, secundum quam res quæque est ut esse debet, unde Malum? Cur quod omnium animalium perfectifimum esse oporteret & statim beatum, ærumnis obruitur? Cur quod est spiritale, mortale, divinum, cum corpore corruptibili, & carnalia vetitaque concupiscente in omni homine jungitur, eique subjicitur? Ut huic questioni occurreretur, fingi oportuit, id quod fi fingeretur, posset videri minus cautis favere Catholicæ fidei; fingi, inquam, oportuit, vel solo lumine rationis cognosci posse peccatum originale, peccatum hominis quod posterorum omnium pœna lueretur. Fieri enimvero non posse, ut Deus (quod est summum bonum & to ever rerum omnium) hominem condat ærumnis istis obnoxium, nec proinde cum ærumnarum istarum causa concupiscentia, quæ in singulis hominibus libertatem & omne peccatum voluntarium antecedit. Hoc est dicere. Statum naturæ pura quoad viam esse impossibilem. Qua harresis ex hoc ratiocinio intelligitur trahere originem ex Atheismo. De hoc argumento disputat iste rursum eodem stilo atque ingenio, cap. x11. pag. 172.

Capite sexto uberius ac fusius probat, Poëtas, Justitiæ, Pacis, Concordiæ, Clementiæ, similibusque nominibus cum uterentur, nec aliud intellexisse, preter supremam, veram, unicamque divinitatem, nec intelligere aliud potuisse. Interesse enimvero plurimi dicit, nosse hanc supremam naturam, quæ'natura ipsa est Justitize & Veritatis, Pacis & Concordize, lex æterna & immutabilis, semper exposita animis & manifesta; qua demum perspicuum est superiorem alteram nullamesse posse naturam: perspicuum, inquam, cuilibet ratione utenti; cum ne ratione quidem uti quisquam possit, quin hanc naturam agnoscat in mentes imperium exercere. Ex quo efficitur, absque notitia divinitatis ne ratione quidem uti quemquam posse. Quod quidem dictum pronunciari non posse Catholicus quisque, opinor, fatebitur, nisi ab eo, qui non aliud Numen agnoscat præter Necessitatem ac Veritatem primorum principiorum, absque qua constare nulla ratiocinatio possit. Num. 1. Quoique, cette matiere ait esté touchée dans les chapitres présedens, & qu'elle y ait mesme quelquefois esté traitée a-

vec assez d'étendue; elle m'a paru neanmoins si riche & si importante, que je n'ay pu lui refuser ce chapitre, dans lequel je tascherai d'étaler une partie de ce que les Poëtes ont dit de plus beau, sur ce point QUI EST LE FONDEMENT DE TOUTE LA RELIGION. Car rien n'importe d'avantage que de bien connoistre CET-TE SUPRE'ME NATURE, QUI EST LA NATU-RE MESME DE LA JUSTICE & de LA VERI-TE', de LA PAIX & de LA CONCORDE, de la Clemence & de la Misericorde; ensin QUI EST LA LOI ETERNELLE, IMMUABLE, & TOU-JOURS TRES-MANIFESTE. JE DIS TOU-JOURS TRES-MANIFESTE & TRES-EVI-DENTE; parce qu'il nous est très-evident, que toute nature intellectuelle, raisonnable, & libre, est essentiellement sujette aux loix de la justice & de la verité: ET IL NOUS EST EN MESME TEMS TRES-E-VIDENT, QU'IL EST IMPOSSIBLE QU'IL Y AIT ENCORE UNE AUTRE NATURE QUI SOIT SUPERIEURE A LA LOI DE JUSTICE O DE VERITE'. Il est impossible DE CONCE-VOIR une nature raisonnable & libre, qu'on ne soit en mesme tems convaincu, qu'elle est obligée de se soumettre elle & toute sa conduite aux loix de la verité & de la justice; & qu'elle sera autant heureuse, si elle s'y soumet avec promptitude, que malheureuse; si elle s'en éloigne. Il est impossible de ne pas concevoir, que cette loi de justice & de verité PRE'CEDE & DOMINE TOUTES LES NATURES INTELLIGENTES, ne dépendant nullement d'elles, mais les faisant au contraire dépendre d'elle: ne s'accommodant nullement à leurs sinclinations capables de divers changemens; mais au contraire les obligeant de se conformer à Elle, & à suivre uniformement ses regles & ses commandemens. Ensin 1 L EST IMPOSSIBLE DE CONCEVOIR AUCUNE NATURE QUI SOIT AU DESSUS DE LA JUS-TICE & DE LA VERITE', QUI DOMINE LA JUSTICE & LA VERITE', & qui l'oblige à suivre d'autres regles, ou d'autres impressions, que les im-pressions de la Justice & de la Verité. Impossibile est, inquit, animo concipere mentem ratione utentem, & propterea Veritate nitentem primorum principiorum, quin concipias Deum: Nempe si hæc Veritas, Deus ipse est. Est autem hæc Veritas Deus ipse; si quidem impossibile est animo concipere superiorem naturam aliquam natura illius Veritatis: sive quæ mutare possit hanc Veritatem, aut alias ei leges imponere.

Sic Num. 2. Lors donc que les Poëtes donnent le rang de la divinité à la Justice & à la Verité, à la Paix & à la Concorde, ils ne font que suivre l'instinct de la nature & la lumiere de la Raison, qui ne peut jamais ignorer ces Regles immuables de Justice & de Verité, sans lesquelles nous ne pourrions pas MESME RAISONNER, NI FAIRE QUOI QUE CE SOIT. Car que peut-on traiter entre les hommes, *fi l'on n'est guidé par* ces regles immuables: QU'IL FAUT RENDRE A UN CHACUN CE QUILUIEST DU: QU'IL NE FAUT PAS FAIRE CE QU'ON NE VOUDROIT PAS SOUFFRIR: & une infinité d'autres loix, sans lesquelles nous ne serions pas raisonnables, & nous degenererions dans la condition des bestes? Et quel raisonnement peut-on faire, si Fon ne suit les REGLES ETERNELLES DU RAI-SONNEMENT, sans lesquelles tout ce qu'on pense & tout ce qu'on dit porte à faux! Ces regles de raisonnement & de conduite sont plus anciennes QUE LES HOMMES, ELLES SONT AU DESsus des hommes, les hommes en dépendent, & elles ne dépendent aucunement d'eux; elles sont IM-MUABLES; elles SONT LES MESMES EN TOUS LES TEMS; & EN QUELQUELIEU que se trouvent les hommes, ils découvrent ces regles & ces loix de Justice & de Verité, tohjours les mesmes, & toujours semblables à elles-mesmes.

Num. 3. Reclamantibus adversus hæc ratiocinia E 3 Catho-

Catholicis, aïentibusque Veritatem illam, quæ tantopere prædicatur, nihil reipsa solidum aut substantiale esse; nec proinde verum Deum esse; respondet id objici nonnisi a pusillis ingeniis omnino non posse: Quomodo enim, inquit, quod omnibus animis dominatur, quo reguntur, erudiuntur, castigantur, id nihil sit? Vix aliqua, inquit, animi intentione opus est, ut in pronunciando de re qualibet legem justitiæ videas & sequaris. Aut legem autem ipsam justitiæ Deum esse oportet, aut eidem esse Deum obnoxium. Il nous tombe quelque fois DANS L'ESPRIT, QUE CES LOIX OU NE SONT RIEN, OU NE SONT AUTRE CHOSE QUE NOSTRE PENSE'E. Mais cette foiblesse est la mesme que celle qui nous fait quelquefois penser que nostre ame n'est rien, ou n'est que le mouvement de quelque corps subtil. Ces pensées se forment comme des éclairs, & se dissipent aussi-tost que nous commençons à faire reflexion, que nostre ame qui a des pensées & des volontez, de la sagesse & de l'empire sur nostre corps, ne peut pas ni estre rien, ni estre un corps. Car quelque étendue ou quelque mouvement qu'on donne à un corps, on ne concevra jamais qu'il pensera, qu'il raisonnera, qu'il voudra, ou ne voudra pas, qu'il aimera ou qu'il haira. Nous concevons au contraire, que la nature de l'ame, qui a toutes ces proprietez, est propre à commander les corps, & a un rang & une superiorité toute visible sur eux. Il n'est pas moins visible, quand on y fait reflexion, que toutes les natures raisonnables & libres, pouvant bien & mal raisonner, estre justes ou injustes, LAREGLE DE VERITE' & de JUSTICE, qui éclaire leurs raisonnemens & leurs actions, qui les conduit, qui les affermit, quand elles la fuivent; LES PUNIT PAR LEURS PROPRES EGAREMENS & PAR LES REPROCHES DE LEUR CONSCIENCE, quand elles l'abandonnent; enfin qui les contraint de se condamner & de se punir elles-mesmes, lorsqu'elles l'ont abandonnée; & les tient dans des inquietudes perpetuelles, jusqu'à ce qu'elles soient rentrées dans leur devoir; il est visible, dis-je, que cette LOI IMPERIEUSE & DOMINATRICE EST, & EST AU DESSUS DES NATURES intelligentes, DANS UNE EMINENCE INCONCEVABLE D'ESTRE & D'AUTORITE'. Car si elle n'e' toit QUE DANS NOS PENSE'ES, NOUS EN SE-RIONS LES MAITRES, NOUS EN FERIONS CE QU'IL NOUS PLAIROIT: nous lui donnerions tous les bizarres changemens que nous donnons à nos pen-Jées: ENFIN IL Y AUROIT AUTANT DE LOIX DE VERITE', qu'il y a d'hommes ou d'Anges.

Et num. 4. Toute ce que je viens de dire, ne demande qu'un peu d'attention, pour estre vu dans une extréme évidence. Ou pour parler plus juste, il n'est PAS MESME BESOIN D'ATTENTION; il ne faut que laisser nostre esprit suivre son instinct & sa pente naturelle, il RAISONNERA & JUGERA SELON LES REGLES: il distinguera clairement les raisonnemens & les jugemens sains & veritables, d'avec ceux qui sont faux: & il en jugera de la sorte PAR UNE LUMIERE & UNE EVIDENCE, PAR U-NE LOI DE JUSTESSE & de VERITE', QU'IL voir. (Hoc est dicere, videri Deum etiam ab eo, qui ne quidem de Deo cogitando cogitat.) Il en est COMME DE LA LUMIERE du soleil, qui nous fait voir que nous voions, mais que nous voions souvent sans penser à elle, parce que nostre pensée s'occupe toute entiere des objets que nous voions par elle. Denique num. 5. Un Dieu ne peut estre Dieu, s'IL N'EST LUI MESME LA LOI DE JUSTICE, ou s'il ne lui est fujet. Quod a Catholicis objici sibi posse sensit iste hoc loco, hoc ipsum ita expressit etiam Jansenianus Du Bois, in Gallica interpretatione libri, quem Augustinus inscripsit. De vera religione, cap. 111. CET-TE BEAUTE ETERNELLE, qui est néanmoins SI PEU CONNUE DES HOMMES, QU'ILS

CROIENT MESME QUE CE N'EST RIEN, quoi qu'il n'y ait qu'elle qui existe veritablement & souverainement. Num quid est aliud quodcumque exsistit, τὸ ωῶν, præter rectum ordinem verum, immutabilem rerum formam, to ev elvas? Hoc & vere exfistit; inquiunt, quod exsistere omnia facit. Vide Ambrofium Victorem, cap. xix. xx. & xxi. superius indicatis. Conscia nequitiæ suæ veretur impia gens, ne quem Deum obtrudere hominibus molitur, nihil este re ipsa, ut est, homines animadvertant. Atqui de Deo, cujus exsistentiam Theologi Catholici, ipsique etiam Judæi demonstrant, nemo adeo insaniat, ut veniat ei in mentem dicere, quod pro Deo adfignant, id aut nihil esse, aut pæne nihil, aut certe nihil esle subsistens. Nam Dei nomine singularem quemdam eumdemque æternum atque omnipotentem spiritum, mentem infinitæ intelligentiæ, sapientiæ, ac potentiæ, a Catholicis Judæisque confitentur omnes agnosci.

Num. 8. sapientiam, & Fidem, quas inter numina Romani collocarunt, ipsam esse Verbi divinitatem, in qua virtutum omnium persectissimæ ideæ continentur. Pag. 38. Il en faut dire autant de la sagesse: car c'est comme je traduiral Le terme latin, mens. On lui consa-

cra un temple lors des Guerres Puniques:

Mens quoque numen babet. Menti delubra videmus:

Vota metu belli, perside Pæne, tui.

Ovid. libro v1. Fastor. versu 240. Ce temple ne pouvoit estre voué qu'à une intelligence, qui fust non seu-LEMENT PARTICIPANTE DE LA SAGES-SE, MAIS LA SAGESSE MESME. Car celle qui n'a qu'une participation ou une portion de la sagesse, peut la perdre & tomber dans les desordres qui suivent la privation de la sagesse. Il est donc certain, que sans faire beaucoup de réflexion, le bon sens qui se porte à vouer un temple à l'Intelligence, se propose une intelligence d'une sagesse consommée, & LA SAGESSE, TELLE QUE NOUS LA CONCEVONS, autant qu'il nous est possible, DANS LE VERBE ETER-NEL. . . . La Fidelité & la Vertu, si elles sont mises au nombre des divinitez, ne peuvent estre que CES VERTUS EXEMPLAIRES, QUI SONT L'ESSENCE DE DIEU MESME. Pag. 84. Silius Italicus regarde aussi la Foi ou la Fidelité, comme une divinité autrefois fort reverée. Ce Poëte represente ensuite, comme cette divinité s'insinua dans le cœur des citoiens de Sagunte. . . . Invadit mentes &c. Cette description est trop belle, pour convenir à d'autres, QU'A LA DIVINITE' DU VERBE, QUI EST LA JUSTICE, la Paix, la sagesse, la Fidelité, & L'ESSENCE DE TOUTES LES VERTUS.... Lorsqu'on eust reconnu à Rome, qu'une fille avoit nourri de son lait sa mere prisonniere, non seulement on donna la liberté & la vie au pere, en consideration de la pieté de la fille: mais on fit de cette prison un temple, qu'on consacra à la Pieté. , Locus dicatus suo Numini, Pietatis sacellum suit. . . . . Gette idée de la Pieté, à laquelle on dédioit une chapelle, n'avoit pour objet ni le pere, ni la fille, ni l'action, mais LA PIE-TE' EN GENERAL, QUI N'EST AUTRE QUE LA LOI ETERNELLE, QUI SE MONTRE AUX YEUX DE NOSTRE AME, & qui nous fait VOIR ENELLE SEULE la beauté de toutes les vertus. Num. 9. dictum egregie fuisse a Lucano aït,

Virtutem substantiam Dei ipsammet esse: siquidem virtute sunt Angeli hominesque præditi, nec sunt illi tamen ipsa Virtutis aut Justitiæ aut sapientiæ aut Concordiæ natura. Hæc igitur illis superne advenit, a suprema divinitate scilicet, quæ ipsamet essentia Justitiæ & Veritatis, Sapientiæ & Concordiæ sit. Pag. 86. Il étoit bien difficile que Lucain n'eust en anse

vue set amour et ce lien eternel, qui est Dieu, tres-un en lui-mesme, & unissant toutes choses entre elles, & à lui; quand il composoit ees vers: lib. iv. vers. 190.

> O tetum missique salus concordia mundi Et sacer orbis amor.

Ge Podle (Stace, liv. 10. Thebaid. versu 630.) propose le doute, se la déesse qu'on nomme LA VERTU, est un don de Dieu, ou si elle se donne elle-mesme. Et il semble dire qu'elle se donne elle-mesme, ce qui est une suite de ce qu'elle est une déesse. D'ailleurs il est visible que c'est Dieu qui la donne : car nous sommes naturellement prévenus de ce sentiment, que c'est Dieu qui donne la vertu. Car le plus encellent de tous ces dons, ne pent vemir que de Dieu; à qui ce seroit indubitablement faire injure, que de se per/uader qu'on ne tient de lus que les moindres choses, les plus excellentes nous vemant d'ailleurs. Puis donc que cette déesse se donne ellemesme, & que c'est Dieu qui la donne, C'EST AU-TANT QUE SI L'ON DISOIT, QU'ELLE N'EST AUTRE CHOSE QUE LA SUBSTANCE MESME DE LA SOUVERAINE DIVINITE', QUI EST LA VERTU, & la sainteté, & la justice es-SENTELLE, O qui appelle les natures intelligentes à sa participation en la maniere & selon la mesure qu'il lui plaist.

Et num. 11. pag. 90. On ne peut sortir de cet embarras, qu'en confessant que toutes les sois qu'on conçoit une multitude d'Esprits, d'Anges, ou d'Intelligences, qui ne sont pas la NATURE MESME de la Justice & de la Verité, de la Sagesse & de la Concorde, mais qui en sont seulement capables, étant par consequent aussi capables du contraire: On doit aussi consesser que ces divins avantages leur viennent d'une source superieure, & d'une supre me de la Justice & de la Verité, de la Sagesse & de la Concorde. Ainsi ce n'est pas seulement des bommes, mais des Anges aussi; ou des Dieux, qu'il faut dire que la Justice & la Verité, la Raison & la Sagesse, la Paix & la Concorde, leur vient d'en-Haut, puisqu'ils ne l'ont pas dans leur nature.

Capite septimo, Fatum & Fortunam ait ipsium Deum esse. Titulus est: De la Fortune & du Destin. Que c'est la mesme chose, & que c'est Diev MESME. Pag. 95. Il s'ensuit de là, que la première cause est en mesme tems & la Fortune & le Destin; parce qu'elle est également la maistresse de tout se qui nous paroist ou fortuit ou inévitable; faisant tout entrer dans l'ordre de sa sagesse qui prévoit tout, & de sa toute puissance, qui fait & qui permet tout. Voila le vrai sens de Virgile, qui peut recevoir quelque jour du stile de S. Paul; qui dit que les Elus sont appellez par sort. Sorte votati. Car rien n'est plus negessaire OU PLUS IRREVOCABLE QUE L'ELECTION OU LA PREDESTINATION dont parle PApostre: F néanmoins c'est par sort en quelque maniere que se fait la prédestination, PARCE QUE LES ELUS n'y contribuent rien: & il n'y a rien DE LEUR PART QUI LES DISTINGUE, POUR LES PAIRE PREFERER AUX AU-TRES. Num. 9. pag. 105. Ce Destin de la superstition que Ciceron rejette, est celui des Trois Sœurs. LE VRAI DESTIN EST LA VERITE' ETER-NELLE, & la cause premiere & dominante de tous les Estres. Denique num. 13. pag. 107. Seneque le Philosophe.... disoit que les Poètes ont recommu que le Drai Jupplier ... étoit ... cette Intelligence éternelle, qui fait & qui gouverne le monde: qu'ON PEUT AP-PELLER LE DESTIN, la Providence, LA NATU-RE, & LE MONDE EXEMPLAIRE, parce qu'il est l'estre infini, & la cause premiere & universelle de toutes choses. Si Deus nimirum non est atiquis verus, neque allud affignatur pro Deo præter

recti formam, secundum quam recta sunt omnia; quæ & Veritas appellatur, quoniam & in animis nostris, cum ad eam attendunt, eamque consulunt, de lingulis rebus pronunciar; Hoc ita oportet esse, istud non ita: ita bene, aliter non bene: & secundum quod pronunciat, easdem effici a Veritate animo fingere fas est, quoniam ita vere sunt omnia ut oportet ea esse: Unde ista etiam Veritas reipsa Fatum est, sive exigentia causarum sic vel sic positarum. Ita quidem Cicero, lib. I. de Divin. num. 125. Fieri igitur omnia fato, inquit, ratio cogit fateri. FATUM autem id appello, quod Graci sipagisono, id est, ORDINEM SERIEMQUE CAUSARUM, cum causa causa nexa rem ex se gignat. Ea est enim ex omni æternitate sluens VERITAS SEMPITERNA. In hac, inquam, hypothefi impia; certe quemadmodum res nunc fic exfistunt, quia sic oportet eas esse; ita tunc sic erunt, quia sic oportebit eas esse; Ergo quemadmodum merita justorum nunc ponuntur, quia nunc ea poni oportet; sic & salus corum postea sequetur, quia oportebit cam sequi. Hæc enim necessitas essendi quemadmodum oportet omnibus perpensis causis ac circumstantiis, quæ ctiam το καλον, το δέον, το πρέπον vocatur, ad infinita entia pertinet, & est causa omnium prima atque universalis. Ergo quemadinodum funt ideireo justi ac boni, qui boni ac justi fiunt, quia oportet cos fic esse, non quia meruerunt sic esse: (quod est secundum istos a gratia per se efficace eosdem justos esse:) sic salvi sient, qui salvabuntur, quia tune oportebit sic eos esse, non qua meruerint: quod est esse prædestinatos sive salvandos ante prævisa merita, nullo merentium intuitu: sed eventu eo futuro præcise quia suturus est: Fato faciente quoddecet, το πείπον, το δέον, το necessario απόλυθον. Et hæc necessaria inquit Thomassinus, atque irrevocabilis prædestinatio est, qua nulla magis necessaria res est. At nulla certe etiam doctrina magis & veræ divinitati & libertati & rationi meriti adversatur.

Capite octavo inculcat iterum id quod alibi statuit, Angelis plena esse omnia; idque Poëtarum auctoritate confirmat: nimirum ut habeat per quos quæ Catholici Deo effectori tribuunt, sapienter effici asseveret. Itaque ex chao prodiisse spiritus innumeros æque atque innumera corpora, cum Hefiodo confitetur. Titulus cst: La multitude infinie des Anges, des démons, & des Genies, répandus dans l'Univers, connue par les Philosophes, & par les Poëtes anciens. Cette connuissance leur pouvoit venir de la lumiere naturelle, qui leur apprenoit, que ce monde n'avoit rien de beau, si ce n'étoit qu'un entassement de corps sans vie, sans connoissance, sans raison, sans spectateurs, sans admirateurs. Et num. 3. Il est donc necessairement arrive, que ce grand & beau monde, qui nous environne en debors, nous forçant de l'admirer; & le dedans de nostre ame & de nostre raison ne nous permettant pas de croire, qu'il y ait rien qui doive nous paroistre vraiment admirable, s'IL N'EST ANIME' & RAISON-NABLE; tous les hommes ont concla de là, que la beauté universelle du monde demandoit UNE MULTIPLI-CATION COMME INFINITE DE VIES & d'IN-TELLIGENCES, QUI RE'PONDIST A LA MULTITUDE PRESQUE INFINIE DES CORPS. Et num. 6. pag. 113. Nous avons fait voir, que les Poëtes Grecs & Latins FAISOIENT SORTIR EN MESME TEMS DU CHAOS, LES CORPS qui composent le monde; & LES DIEUX. Ces Dieux étant disbingués des corps, sont sans doute des Intelligences. Poilà comme les hommes, sans faire beaucoup de réslexion, & par la seule impetuosité de la nature, n'ont pu concevoir un seul moment où il y eust des corps en ce monde sans les esprits. , Ut primum nati sunt , dii, hominesque mortales, dit Hesiode. Num. 7. Mais à ces premiers Dieux, qui sortirent du chaos, & qui sont apparemment les Intelligences qui meuvent & qui gouvernent les Astres & les Cieux; Hesiode en ajoute d'autres, qui sont comme des gemes, ou des démons,

ou des demi-dieux de diverses especes.

Capite vicesimo, (nam plurima præterimus tædio describendi:) peccatorum nostrorum expiationem Christi morte faciendam fuisse idcirco dicit; quoniam ut perfecta reparatio esset humani generis, essicienda ea esset morte hominis longe purioris, quam qui sunt homines tantum. Mox addit mortuum eumdem esse, ut vera omni humano generi bona procuraret sapientiam, pietatem, virtutesque ceteras. At hoc est oblique & occulte docere, primum quidem; Christum idcirco tantum Deum fuisse, quia totus sapientia fuit, & fine peccato; ac proinde purior quam nos, qui fine peccato, hoc est, ut isti intelligunt, saltem fine concupiscentia non sumus. Neque enim purior dicitur quis, nisi quia magis impuritatis expers. Deinde expiationem peccatorum intelligi oportere folam peccati abolitionem, quæ fit per mutationem morum a vitiis ad virtutem; quam Christus pro justitia moriendo docuerit: & hanc propterea reparationis nomine appellari quoniam morum renovatio sit, quales in statu innocentiæ fuerunt. Ex quo sequitur, solo nobis exemplo Christum profuisse; non autem satisfaciendo pro nobis divinæ justitiæ; aut debita nostra solvendo Deo irato: id quod sieri certe non potest, nisi ab eo qui verus sit Deus: ab homine puro non potest, etiam si purus ab omni peccato & concupiscentia sit. Sacrificium autem illud ideirco dici, quod ad docendam justitiam corpussiuum Christus ultro immolandum objecerit, nec vitæ fuæ pepercerit, impellente eum ad tam egregium facinus naturæ ipsius instinctu: non ut uni genti tantum prodesset, quemadmodum qui apud ethnicos se devovebant; sed ut toti mortalium generi salutem afferret, ut dictum est. Persectam denique non esse reparationem potuisse, nisi Christus resurgeret: cum perfecta morum reparatio spe sola immortalitatis nitatur, quam fola, inquiunt, refurrectio Christi docet. Ut resurgeret autem tam cito, ac proinde ut persecte peccata tolleret, & perfecte nos repararet, oportuit illum esse puriorem ceteris hominibus, hoc est, carere concupiscentia & corporis corruptibilitate: alioqui cum ceteris hominibus tantum resurgeret. Hæc istorum Theologia de Christo est, occulte his quæ subjicimus locis indicata. Pag. 296. L'EXPIATION PARFAITE des crimes du genre humain, devoit se faire par LE SACRIFICE D'UN HOMME PLUS PUR que ne peuvent estre ceux qui sont seulement hommes . . . Pag. 297. Noftre REPARATION devoit se faire par la charité de quelqu'un, qui fust la vi lime universelle pour le salut de tous les bommes, & qui fust tellement sacrifié, Qu'IL EN RECHA-PAST NEANMOINS. Et capite xxi. num. 1. pag. 304. La REPARATION du genre bumain par la mort du Fils de Dieu incarné, étoit fondée sur cette maxime: Qu'il étoit à propos qu'il y en eust un qui mou-rust pour toute la nation, & qui affranchist les autres hommes de la mort, en mourant lui-mesme pour eux. " Expedit ut moriatur unus homo pro populo, & ,, non tota gens pereat. . . . . . Ce Pontife parloit SELON L'INSTINCT DE LA NATURE, & felon ce préjugé commun à tous les hommes, Qu'il est juste qu'un particulier expose sa vie pour le salut & pour la conservation de sa patrie. Il est donc vrai en un sens, que LA NATURE mesme a appris à tous les bommes une verité, & leur a imprimé un instinct, qui est comme un présage de la mort d'un COMMUN REPARA-TEUR, pour garentir tous les autres hommes de la mort. C'est de ce fonds que sont partis tous ces sentimens nobles, & tous ces efforts genereux, de tant de particuliers, qui sont allez au devant de la mort, ou qui se sont précipitez dans de profonds abysmes pour la rencontrer . . Num. 2. Il y a deux remarques à faire fur ces vers: (Lucan. lib. II.) La premiere est, que de se sacrister & s'immoler soy-mesme pour le salut de la patrie,

c'est suivre la voix & l'instinct de LANATURE.

Naturamque sequi, patriæque impendere vitam.

Ainsi RIEN N'EST PLUS CONFORME A LA NATURE, à la raison, & au bon sens redresse que de croire la croix & la mort de Jesus-Christ pour tout le monde. La seconde remarque est, que l'instinct de la nature & de la raison nous apprennent que nous sommes nez non pour nous, mais pour tout le monde:

" Non fibi, sed toti natum se credere mundo.

Ce n'est donc pas seulement pour la patrie, qu'on doit estre prest de verser son sang; mais pour tout le genre humain, répandu par tout le monde. Car c'est LE MONDE QUI EST NOSTRE VRAIE PATRIE. Or cette confideration est d'une extréme consequence, & elle donnera lieu à une troisséme remarque. Car les paiens, qui se partialisolent chacun pour sa patrie, n'avoient pour but qu'une gloire vaine, une victoire sanglante, une étenduë d'empire utile aux uns, pernicieuse aux autres. . . . Les victoires, les grands Etats, les grandes richesses , ne peuvent jamais estre le bien de . tout le genre humain; parce que ce sont des biens particuliers, que les uns ne peuvent posséder, qu'en les enlevant aux autres. Les BIENS COMMUNS au genre humain, sont ceux qui se possedent sans partage & sans diminution. . . . LA SAGESSE, LA PIETE', LA VERTU, la justice, la paix, la concorde, la mo-deration, la charité, & la douceur, sont des biens de cette nature, communs à tout le genre bumain, dont ils font la sainteté tout ensemble & la felicité. Ce sont là les biens que doit procurer au genre bumain, celui qui se sent estre né pour le genre humain, & qui pense à se sacrifier pour lui. Ce sont là les biens que Jesus-Christ nous a procurés par sa mort. Aussi est-ille vrai Liberateur du genre bumain.

Libro II. capite tertio, dictum egregie fuisse a Statio ait, donari virtutem hominibus vel a Deo, vel ab ipsa; siquidem ipsa Verbum Dei, Filius Dei, persona denique ipsa sapientiæ est. Num. 4. pag. 379. Nous avons déja rapporté en une autre rencontre ces vers admirables de Stace, où il dit que la clemence, la misericorde, & ensin la vertu est donnée DE DIEU aux bommes, ou Qu'ELLE SE DONNE BLLE MESME A SES FAVORIS. Lib. x. Theb. vers. 632.

Diva Jovis solio juxta comes, unde per orbem Rara dari, terrisque solet contingere virtus. Seu Pater omnipotens tribuit, sive ipsa capaces Elegit penetrare viros.

C'est-à dire que la Sagesse & la Justice est donnée par le Pere des Lumieres aux hommes, ou Qu'elle se Donne elle mesme a eux, parce Qu'elle est le verbe divin, le fils de Dieu, & la personne mesme de la sagesse.

Num. 10. Quod artes singulas alicui Numini pagani dicarunt, id factum fuisse ex eo dicit, quod regulas & proportiones unitatis atque æqualitatis, quibus ars quæque constat, subsistere intelligerent in æterna Veritate, quæ de re unaquaque ita pronunciat, Hoc ita debet esse, istud non debet: eadem etiam Verbum Dei, & Ars Dei est, ut ab Augustino vocatur. Pag. 388. Aussi les païens avoient consacré tous les arts à quelque divinité particuliere; protestant par là que c'est Dieu qui nous éclai e pour apprendre les arts, qui nous y regle, nous y fortifie, & conduit nos esprits & nos mains, pour nous faire suivre LES REGLES & LES PROPORTIONS D'UNITE', & D'EGALITE', QUE NOUS VOIONS AU DEDANS & AU DES-SUS DE NOUS, & QUI SUBSISTENT DANS LA VERITE' ETERNELLE & DANS LE

VERBE DIVIN, que S. Augustin appelle l'Art de

Dieu Tout-puissant.

Capite nono, sapientiam ait ubique esse, ubique semper eamdem; quoniam sapientia Deus ipse est: idque ipsi notum Horatio poëtæ olim fuisse. Num. 9. pag. 470. Ces expressions, dis-je, (d'Horace) ont beaucoup de convenance avec un grand nombre d'endroits de l'Ecriture, où l'on demande en quel endroit du monde se trouve la sagesse; si c'est dans le Ciel, ou dans les abismes de la mer, ou aux extrémitez de la terre, & quel chemin il faut tenir pour la rencontrer. Et enfin la conclusion de l'Ecriture est, QUE LA SA-GESSE EST PAR TOUT, PARCE QUE DIEU EST LA SAGESSE MESME, ET IL EST PAR TOUT: Et LA CRAINTE OU L'AMOUR DE Dieu est la sagesse des hommes; & ELLE SE TROUVE PAR TOUT OU DIEU SE TROUVE. Pag. 471. Il est merveilleux qu'Horace ait pu si fort approcher de ces pensées & de ces expressions de l'Ecriture, qui contiennent de si subst-mes veritez. Car qu'y a t'il de plus substime ou de plus important au salut, que de sçavoir que l'homme ne peut se passer de LA SAGESSE, non plus que de la felicité, qu'il a de la passion pour elle, qu'il la cherche, mais qu'il la cherche mal, lorsqu'il la cherche en courant les mers & les terres, en un tems plutost qu'en un autre: QUE LA SAGESSE EST DIEU MESME, QU'ELLE EST ETERNELLE & INFINIE, LA MESME EN TOUS LES TEMS & EN TOUS LES LIEUX. . . . . enfin qu'elle se trouve toujours dans un cœur tranquille, moderé dans ses desirs, & reglé dans ses passions. Itaque ab eodem vate recte pronunciatum fuisse subdit, sapientem uno minorem Deo esse, quoniam supra se habeat neminem, præter sapientiam: cap. xvi. num. 3. pag. 558. Que si ce Poete (Horace) dit que le sage n'a que Dieu au dessus de lui, Uno minor est Jove; il le dit avec verité, non seulement parce qu'en general la nature intelligente n'a AU DESSUS D'ELLE, que LA SAGESSE & LA VERITE' ETERNELLE de Dieu, mais aussi pour des raisons toutes particulieres.

Capite xxiii. spem ait esse maximam, fore ut orbis universus fiat Christianus: id vero tunc futurum esse, cum vere homines homines fuerint. Nihil enim aliud religionem Christianam esse, quam ingenitæ a natura virtutis usum: hanc vero majora in dies incrementa capere. Partem enim illam doctrinæ quæ mores excolit, a Philosophis & Poetis delineatam solummodo & adumbratam videri: a Christo autem fuisse delatam in terras integram veritatem; opemque ab eo præsto esse, qua suscipiatur. Pag. 657. C'est ce qui nous fait justement esperer, que tout le monde sera un jour Chrétien, & que cela sera, quand les Chrètiens avec le secours du Ciel auront fait, que LES HOMMES SOIENT VERITABLEMENT HOM-MES; c'est-à-dire, qu'ils leur auront fait voir ce qu'ils portent tous dans le fond de leur ame. Car la Religion Chrétienne. . . . . est fondée sur une histoire qui s'est passée il y a environ dix-sept siecles, au milieu de la terre, elle s'est étendue depuis par tout le monde, & elle s'y établit tous les jours plus fortement; parce qu'elle a le principe; & la source de toutes les idées & de toutes les inclinations nobles de pureté, de pieté, de generosité, de magnanimité, de charité, d'humanité, de clemence, & de cent autres verius; dont nostre ame est dans le fond de sa nature passionnément amoureuse. Et cap. xxxiv. pag. 790. Il est sans doute que LA PLUS PURE MORALE, soit des Philosophes, soit des Poetes paiens; ne peut estre à l'épreuve de la Cenjure des Peres de l'Eglise, ou des Ibeologiens Chrétiens. Jesus-Christ est le feul, qui ait apporté sur la terre la VERITE ENTIE-RE, & la doctrine parfaite des bonnes mœurs, aussi bien que la grace necessaire pour l'accomplir. ,, Gratia & veritas per Jesum Christum data est. Mais les Peres de l'Eglise n'ent pas laisse d'admirer quelquesois les é-

bauches que les Payens avoient faites de la bonne morale, n'étant encore éclairez que de CETTE LUMIE-RE UNIVERSELLE, qui éclaire tous les hommes qui viennent au monde. De qua luce nimirum dixerat cap. xvII. num. 10. pag. 577. LA LUMIERE E-TERNELLE DE LA VERITE' DIVINE éclaire tous les hommes qui viennent au monde, & elle les éclaire dés le moment Qu'ILS Y VIENNENT, en leur communiquant ce que nous appellons la LUMIERE NATURELLE. Christianæ religio-nis præcipuum caput illud esse videtur statuere, ut recte mores instituantur. Quod quidem caput ut expetendum est votis omnibus, & ad salutem necessarium, hanc esse tamen præcipuam Christianæ religionis notam aut partem qui affirmant, aut funt ipsimet Athei, aut ex Atheismo profectum illud esse essatum ignorant. Nam si Deus verus non est nisi Ratio illa universalis, quæ animis omnibus ratione utentibus ubique effulget, non præcipua modo pars, sed summa totius religionis in Ethica solummodo posita est; ac præsertim in caritate, magnanimitate, ceterisque virtutibus, quas hoc loco Thomassinus enumerat. Socinianum istud placitum est, de Dei natura cujusmodi sit satagendum non esse; in mores optime componendos potissimum esse incumbendum. Janseniani hac ipsa collapsæ disciplinæ restitutione, quam solam crepant in colloquiis & concionibus, librisque scriptis, apud imperitum vulgus se commendant. E Catholicis etiam ipsis plerique divini verbi præcones, qui vel abripi se consuetudine patiuntur, vel placere multitudini student, neglecta explanatione mysteriorum Christi, & sacramentorum, nonnifi de moribus facram orationem ad populum habent. At Christiana religio mores certe hominum recte componi præcipit; quis negat aut nescit? sed conjungenda cum his de Deo notitia est. qualem haberi de se ipse voluit, de Christo Deo & homine, de spe collocanda in meritis ipsius infinitis, de vi & efficientia sacramentorum, de laboribus ultro suscipiendis perpetiendisque ærumnis quibuslibet ex amore Dei & Christi, qui prior dilexit nos. Hæc & similia sunt, quæ Christianum hominem efficiunt: absque his, mores probe instituti, Philosophum tantum, nec deflectentem a recta ratione hominem exhibent, non Christianum.

## Ex Opere, cui titulum fecit Thomassinus

La Methode d'étudier & d'enseigner Chrétiennement & solidement les Historiens Profanes, par rapport à la Religion Chrétienne & aux Ecritures. Parisis, 1693. tomis duobus.

Paucissima ex hoc postremo opere repræsentabimus;

tantæ prolixitatis ipfi pertæfi.

Libro I. capite tertio, sapientiam æternam, internamque, quæ continuo animis hominum effulget, ipsummet ait esse Verbum Dei. Pag. 73. On en peut dire autant des Auteurs & des Historious de la Gentilité. Ou ils nous apprennent quelque chose d'utile pour nous faire connoistre & détester le regne de la cupidité terrestre, & pour nous faire aimer celui de la charité du Ciel: Ou ils ne nous apprennent rien de bon, & en cela mesme ils nous donnent l'occasion & le loisir de gemir de l'inutilité de la pluspart des choses & des occupations du monde; & de soupirer après LE LIVRE DE LA SAGESSE ETERNELLE. EL-LE N'EST AUTRE QUE LE VERBE DIVIN O CETTE LUMIERE CELÉSTE, QUI ECLAI-RE CONTINUELLEMENT TOUS LES HOM-MES, & leur fait voir dans le fond de leur cœur ce qu'ils ne voient pas toujours dans les livres: Qu'il faut mépriser ce monde, qui n'est que vanité & inutilité; & ne s'occuper que de l'éternité.

Libro secundo, capite tertio, num. 1. Cum tem-

pla Romani arasque dicarent, ut jam dictum est in Opere de Poëtis ediscendis, Virtuti, Sapientiæ, Menti, Fidei, Pudicitiæ, Paci, Concordiæ; non aliam, inquit, intelligere naturam illi potuerunt, præter veram divinitatem, quæ lex illa est immutabilis, universalis, æterna, omnibus ubique hominibus imperans; absque qua ne concipi quidem rationalis natura possit.

Pag. 345. Nous avons montré, que LES PERSONNES QUI N'AVOIENT PAS PERDU LA RAISON, ne pouvoient sous le nom de DESTIN & de FORTU-NE entendre autre chose, que ce qu'elles entendoient sous le nom de la divinité, comme UNE PUISSAN-CE & UNE SAGESSE SUPERIEURE A CEL-LE DES HOMMES: DONT ils ont besoin d'estre E-CLAIREZ & d'estre FORTIFIEZ, quelques sages E quelques forts qu'ils puissent estre. Il faut maintenant faire connoi re que les Historiens nous ont aussi appris, que si les Etats & les Villes ont fait consister la probité des hommes à observer les loix; & si on a basti des autels & des temples à la Vertu, à la Sagesse, à l'Intelligence, à la Foi, à la Pudicité, à la Paix, & à la Concorde; ON N'A PU sous ces noms specieux ENTENDRE UNE AUTRE NATURE QUE LA VERITABLE DIVINITE'. CAR C'EST DIEU QUI EST LE LEGISLATEUR UNIVERSEL, & CETTE LOI COMMUNE & IMMUABLE, A LAQUELLE TOUS LES HOMMES & tous les Etats sont également soumis; toutes les autres loix étant souvent abolies par des loix contraires. Xenophon le dit clairement par la bouche de Socrate; & il le prouve; parce que nul homme n'a pu étendre son autorité & ses leix par toute la terre. C'EST DONG DIEU MESME QUI EST LE LEGISLATEUR, OU CETTE LOI MESME QUI BRILLE, & qui REGNE SUR TOUS LES HOMMES de l'Univers, DANS TOUTE LA DURE'E DES SIECLES, & sur toutes les natures intelli-GENTES; QUE NOUS NE POUVQNS MESME CONCEVOIR SANS QUELQUE SUJETTION A UNE SUPREME LOI DE VERITE' & DE JUSTICE, QUI REGLE TOUTE LEUR CON-DUITE.

Num. 2. Cum Romani igitur virtutibus aras collocarent, virtutesque colerent; non poterant non simul agnoscere divinitatem, quæ est ipsa necessitas colendæ virtutis: sed hac divinitate confusetantum cognita, ac fere neglecta, virtutem solummodo ex ea manantem coluerunt. Ainsi nous tenons de la Nature CETTE IDE'E GENERALE DE DIEU, COM-ME DU LEGISLATEUR ET DE LA LOI UNI-VERSELLE, IMMUABLE, & ETERNELLE. Cette idée renferme celles de la Vertu, de la Paix, de la Foi, de la Concorde, de la Fidelité, & de toutes les autres vertus à qui on dressa des Autels, & on bastit des Temples; non comme à des vertus de l'ame raisonnable; mais comme à des divinitez, C'EST A D1-RE, A DES LOIX DIVINES, qui nous obligent à toutes ces vertus, & qui nous les impriment. Car lors qu'on dressoit un temple à la Vertu, comme à une divinité, on concevoit la loi divine, & la sainteté mesme divine, qui nous oblige à la vertu. Tous les Païens n'eussent pas pu demesser cette verité: mais leur instinct & la lumiere naturelle de la raison, LES PORTOIT CONFUSEMENT A ADORER Dieu, A Honorer LA VERTU, SANS TROP DISTINGUER L'IDE'E DE LA VER-TU DE CELLE DE DIEU: considerant simplement LA NECESSITE' & LA LOI IMMUABLE, qui nous assujettit aux regles de la vertu.

Eodem num. 2. & 3. nihil interesse, sive Menti dicerent ethnici se templum aramve dicare, sive Sapientiæ, sive Veritati: quam dearum potissimam Polybius, quoniam invicta ea sit, appellabat: quandoquidem tot diversis appellationibus res una & ea-

lus qui bastit un temple à la Vertu: que Scaurus autems de la guerre des Cimbres en dédia un à l'Intelligence, Menti: qu'il n'y avoit point encore de temple à Rome de la Sagesse, de la Temperance, de la Pasience, & de la Magnanimité. Mais on peut dire que le temple de l'Intelligence étoit en mesme tems celui de la sagesse: & que celui de la vertu embrasse toutes les vertus particulieres. Num. 3. Polybereconnoist que LA VERITE' est la plus grande déesse que la Nature ait fait reconnoistre aux bommes. (Lib. XIII. hist.) . . . . . La raison de Polybe est, que LA VERITE' DEMEURE TOUJOURS INVINCI-BLE, quelques attaques qu'on lui donne. . . L'idée de la Verité revient assez à l'idée de la Vertu, & de l'INTELLIGENCE. On pourroit donc croire, que le Temple consacré à la Vertu & à l'Intelligence, Virtuti, Menti, étoit aussi le temple DE LA VERITE & DE LA SAGESSE.

Num. 4. eamdem ait Fidei, Pudicitise, Honoris & Virtutis rationem esse: non potuisse enimyero Romanos hæc appellare numina, quin de vero Numine cogitarent; quæ pulchritudo quædam est & lex virtutis ac justitiæ semper eadem, immutabilis & æterna, locis omnibus fæculique fublistens. Pag. 348. Numa consacra une feste à la Foi ou à la Fidelité. . . . . . Numa . . . n'ayant point donné à Rome de statues ou a'images de la divinité, parce qu'il vouloit qu'on la crust estre un ESPRIT PUR, il est aisé de conclure, quelle pouvoit estre sa pensee & son intention, quand il proposoit la Fidelité à adorer; & s'il pouvoit penser, ou porter la pensée des hommes à autre chose, qu'à LA LOI ETERNELLE DE DIEU, QUI EST LA FIDELITE' MESME, & qui nous commande d'estre fidelles. C'est comme il faut raisonner de la chapelle 🗗 de l'autel de la Pudicité des dames nobles, & de celle des dames du commun du peuple, Pudicitiæ patriciæ, Pudicitiæ plebeiæ. Il ne pouvoit pas tomber dans l'esprit, qu'en voulust offrir des sacrifices à la Pudicité, qui est une vertu des femmes, qui pour estre chastes & faut donc croire que leur esprit se portoit à bonorer par leurs sacrifices & par leur Pudicité propre, UNE LOI DIVINE, SUPREME, & ETERNELLE; qui oblige les dames de l'un & de l'autre ordre à estre chastes, & les soutient de son secours, si elles s'y résolvent. Je ne dis pas que cette idée fust aussi claire, aussi distincte que je la propose, dans l'esprit des dames Romaines: mais on ne doit pas douter, qu'elle n'y fust dans le mesme degré de lumiere ou d'obscutité, que les Gentils & les Idolâtres avoient une secrete connoissance DE L'UNIQUE & SUPREME DIVINITE, par l'instinct & la lumiere mesme de la Nature. Car cette idée obscure de LA VRAIE DIVINITE' leur faisbit conceveir une loi supreme & eter-NELLE DE JUSTICE, de Fidelité, DE SAGESse, & de Pudicité: en sorte que les transgresseurs de cette LOI étoient à l'instant mesme PUNIS par les re-

mords secrets de leur conscience. Et num. 4. pag. 349. Marcellus avoit voué un temple à l'Honneur & à la Vertu, dans la Guerre qu'il fit aux Gaulois. Honori & Virtuti. Les Pontifes ne voulurent pas enfermer deux divinitez dans une seule chapelle. Il faliut donc en bastir deux. Il faut encore dans cet exemple démesser ce que l'instinct & la lumiere naturelle faisoit confusement connoistre à Marcellus, & ce que la supersition y versoit de tenebres. Il y avoit de l'erreur à séparer LES PERFECTIONS DIVINES, & en faire comme autant de divinitez differentes, ausquelles on dédiast des autels. Mais LA NATURE enseignoit à Marcellus, que LA VERTU, & la sustice qui rend bonneur à la Vertu, E'TOIT QUELQUE CHOSE DE DIVIN , E'LEVE' AU DESSUS DE TOUS LES HOMMES, COMME UNE BEAUTE & une loi de vertu & de justice dem significatur. Plutarque dit, que ce fut Marcel- l Toujours LA MESME, IMMUABLE & E-

TERNELLE, CETTE BEAUTE' E'CLATANT, & CETTE LOI SUBSISTANT DANS TOUTE LA TERRE & DANS TOUS LES SIECLES, soit que les hommes s'y attachent; ou qu'ils s'en éloignent. Toutes ces veritez étoient dans le cœur de Marcellus : & si on l'eust interrogé distinctement & de suite sur tous ces points, il eust répondu comme en étant convaincu par la lumiere naturelle; Voila le principe de ces vœux, de ces temples & de ces sacrifices. Verum Numen, inquit, Marcellus agnovit; legem illam scilicet ac lucem internam æternamque, quæ cogit omnes ubique animos omne virtutis genus magni facere & amplecti. Error hic unus Marcelli fuit; quod pro lege illa virtutes coleret ex ea lege manantes. Quamquam si de ea lege quid sentiret interrogaretur, statim Naturæ admonitu colendam eam esse ante omnia prædicaret, & ex polytheira fieret Christianus.

De Christo servatore Deo & homine pauca dixit ifte in hoc opere: fed qualem ipfum agnofcat Deum, hæc quamvis pauca manifeste produnt. Nempe cum ille Virtutem pro divinitate habeat, Christum idcirco Deum haud ægre a gentibus agnitum fuisse dicit, quod erant assuetze divinitatem, hoc est, virtutem vestitam intueri humana carne, vita, anima, rebusque gestis sapientum virorum. Quod est satis aperte profiteri, eatenus in Christo divinitatem esse, seu Christum Deum esse, quod sit sapientia longe majore, quam ceteri mortalium, indutus ac præditus. Cap. 1v. num. 9. pag. 366. Et pour ce qui concerne la religion & les mysteres de Jesus Christ; les hommes se trouvoient Tout Accoutumez a croire

& A INVOQUER LA DIVINITE, REVES TUE DE LA NATURE, DE L'AME, DE LA CHAIR, DE LA VIE, & DE TOUTES LES ACTIONS VERTUEUSES d'un HOMME. AIN-SI ILS NE POUVOIENT AVOIR DELOIGNE-MENT JUSTE DE CROIRE UN HOMME DIEU. La difficulté venoit de sa Croix ou de sa Morale, qui tend à crucifier les passions déreglées de l'homme. Mais la nature & l'instinct de la raison venoient encore au secours. Car les plus sublimes vertus, qui tendent à détruire les vices de la maniere la plus parfaite, sont certainement d'intelligence avec la lumiere naturelle de la raison qui les autorise, & nous force de les admirer & de les louer toutes. Quis vero Catholicus, aut quis etiam infidelis ignorat, quamlibet instructus virtute homo concipiatur animo, immensum quantum nihilominus interesse, ut idem homo Deus esse intelligatur, qualem esse Christum Catholici prosi-

Sed erit profecto apud legentes justa excusatio & venia, quod plura ex scriptore isto describere supersedemus; cum nulla multitudo similium locorum factura satis cuiquam sir, cui ista non sufficiant, ad άθεότητα comprobandam. Neque enim hic atheum appellamus, ut vulgus imperitum solet, qui quoniam verum Deum negat ullum esse, omni se slagitiorum genere propterea commaculat : sed cos hoc nomine tantum comprehendimus, qui verum Numen nullum agnoscunt, & iidem nihilominus componere se vitam moresque profitentur ad normam virtutis lei

gisque naturalis, quam pro Deo habent.

## IV. FRANCISCUS NICOLAUS MALEBRANCHIUS,

## E Congregatione Oratorii, Parisiis.



Uarto loco prodit ex eodem sodalitio scriptor in Gallia famosus, Ambrosii Victoris, ut sæpe ipse gloriatur, discipulus, P. Franciscus Nicolaus Malebranchius. Is certe impiam hypothesim apertissime omnium atque audacissime pro-

tulit in publicam lucem, ac defendit, & Gallici sermonis clegantia perpolivit. Huic pro Deo est Ens seu Verum præcise, Ens seu Verum sine ullo sine ac limite, a quo & per quod est vere quidquid est in rerum natura. Et quod est in illo Ente Bonum indeterminatum; τὸ ἀγαθὸν, τοὶ πρέπον, τοὶ θέον, Rectitudo entium, Ordo rerum, Ordo sapientize immutabilis, sapientia qua quidque formaliter est ut esse illud oportet, quas etiam leges sapientiæ immutabiles & simplicissimas vocat; quales sunt leges motus & mechanicarum artium! Lex æterna, Necessitas, fic & non aliter exhiltendi, eademque Veritas, quoniam est forma universalis omnis veri rectique in omnibus quæ sunt vel esse possunt; ac propterea Ratio hominum quoque & Angelorum quotquot funt mentibus infita, co it eas de requacumque recte nunciare; Hoc ita debet esse, istud non debet: Unde & Lux animorum vocatur & est; secundum quam de rebus Physicis, Geometricis, Ethicisque, & aliis, judicamus. Denique ob eam & ipsam causam Verbum Dei etiam jure nuncupatur, & Ratio universalis, & Magister noster. Quamobrem in Verbo Dei Deoque videre se omnia gloriatur: tamersi novit sa occasione hunc versiculum in se fuisse jactitatum, & a plebe ipsa decantatum;

Lui qui voit toat en Dieu, n'y voit pas qu'il est

Hujus αθεότητος documenta corradere & congerere hoc loco ex libris ab eo scriptis, tametsi sunt numero multi, deliberatum est; neque omnia certe, nam esset istud infinitum, sed insigniora dumtaxat. Id quod molestum esse nemini debet, si considerarit, gravissimam impietatis accusationem esse: quæ ne temere proinde jacta videatur, multis eget stabiliri argumentis. Ordiamur ab eo volumine, quod cetera ejusdem scriptoris opera & tempore fere antecedit, & mole certe ac diligentia vincit; & quo se plurimum ille jactat hodieque post annos triginta quam primo lucem aspexit: adeo ut in ceteris fere omnibus cum titulo jungat istius primi operis ac sui commendationem: Par PAuteur de la Recherche de la Verité: Auctore eodem, inquit, ac libri qui inscribitur. Disquistio Veritatis.

Ex libro inscripto, Recherche de la Verité, edito Parisiis, anno 1678. in 4°.

PAg. 5. Voluntatem definit, naturalem motum? quo ferimur in bonum indeterminatum & in genere: hoc vero indeterminatum ac generale bonum, ipsum ait Deum esse. Par ce mot de volonté, je prétens ici désigner l'impression ou le mouvement NATU-REL, qui nous porte vers LE BIEN INDETER-MINE' & EN GENERAL. Et par celui de liberté, je n'entends autre chose que LA FORCE QU'A L'Es-PRIT de détourner cette impression vers les objets qui nous plaisent; & faire ainsi que nos inclinations naturelles soient terminées à quelque objet particulier; lesquelles étoient auparavant vagues & indeterminées vers LE BIEN EN GENERAL OU UNIVERSEL; C'EST A DIRE, VERS DIEU QUI EST SEUL LE BIEN EN GENERAL; parce qu'il est le seul, qui renferme en soi tous les biens. Atqui Christianorum Deus non est bonum in genere five indeterminatum; nec voluntas creata aut cum illud prosequitur, diligit Deum: aut cum verum Deum diligit, indeterminata & vaga est; sed Deo tamquam objecto determinato ac speciali adjungit & applicat se; tametsi non est mens nescia omne genus bonorum in Deo contineri. Bonum indeterminatum, atheorum dumtaxat Deus est; quem dum magnopere prædicant, atheismum callide & occulte serunt. Consulit iste caute hypothesi suæ, cum brutas animantes omni cognitione exuit, omnique appetitu. Nam id facere quidem itáque statuere cum Cartesio videtur, ut postea dicemus, ne Deum suum, Bonum scilicet indeterminatum, nosse ac desiderare belluæ quoque dicantur. Nec denique sentit Catholice de Libertate, cum hac illam definitione circumscribit; Vim qua mens pollet transferendi se abamore Boni in genere ad amorem boni particularis.

Pag. 201. triumphanti similis, negat illustriore, sublimiore, aut solidiore argumento probari posse Dei exhistentiam, quam eo quod petitur ex idea infiniti. Quoniam nimirum quod mens cogitat, ut passim dicunt, certe est Ens: & est illud illimitatum & infinitum, quemadmodum & Bonum & Verum quod continetur in Ente: & facit ens verum ac bonum. Verum enim ac bonum universale complectitur in se quidquid est verum ac bonum aut esse potest. Ergo est infinitum. Ergo est etiam increatum. Creatum enim esse non potest, quod est illimitatum & infinitum. Ergo ens quod mens omnis creata necessario cogitat, cui ab ortu conjungitur, cujus idea est ei innata, a quo mens nulla potest sejungi, Deus ipse est. Nec potest pulchrior haberi de Dei exsistentia demonstratio, quam est ista, quæ petitur ex idea Entis illimitati & indeterminati, ac propterea infiniti & infinite perfecti. Et arridet, proh superi! hæc ratiocinatio Christianis! in qua pro Deo nihil nisi to or, hoc est, ens formale seu veritas formalis omnium entium obtruditur, qua mens ipsa cogitans formatur ut vere sit & vere cogitet. Quis porro atheus non hunc ultro amplexetur Deum? Verba hæc sunt Malebranchii: Enfin LA PREUVE DE L'EXISTENCE DE DIEU LA PLUS BELLE, LA PLUS RELE-VE'E, LA PLUS SOLIDE, & LA PREMIERE, ou celle qui suppose le moins de choses, C'EST L'I-DE'E QUE NOUS AVONS DE L'INFINI. Car il est constant que l'esprit apperçoit l'insini, quoi qu'il ne le comprenne pas: & qu'il A UNE IDE'E TRES-DISTINCTE DE DIEU, QU'IL NE PEUT A-VOIR QUE PAR L'UNION QU'IL A AVEC LUI: PUISQU'ON NE PEUT PAS CONCEVOIR QUE L'IDE'E D'UN ESTRE INFINIMENT PARFAIT, QUI EST CELLE QUE NOUS Avons de Dieu soit quel que chose de CREE'. Stare hac ratiocinatio non potest, nisi & 70  $\pi \tilde{\alpha} v$ , hoc est, universum ponatur esse æternum', prius quidem in chao, deinde sub ea forma qua nunc est; & substantia animæ cogitantis de Ente & vero infinito sive terminato corporeæ substantiæ pariter coæ-

Addit Malebranchius deinde ibidem, non modo

semper obversari animo ideam entis infiniti; verum etiam finiti entis nihil a nobis nifi in infinito percipi; nisi prius percipiatur ipsum ens infinitum; ex quo ente infinito deinde quiddam mens detrahit, ut in infinito finitum intelligat. Unde consequitur, neque quidquam a nobis reipla videri, aut omnino videri posse nisi in Ente infinito, qui Deus est; neque quidquam diligi, nisi amore Dei, quem indesinenter diligimus, hoc est, boni infiniti seu indeterminati. Mais non, seulement Pesprit a L'IDE'E DE L'INFINI, il l'a mesme avant celle du fini. Car nous conce-VONS L'ESTRE INFINI, DE CELA SEUL QUE NOUS CONCEVONS L'ESTRE, SANS PENSER SIL EST FINI OU INFINI. Mais afin que nous concevions un estre sini, il faut necessairement retrancher quelque chose de CETTE NOTION GENERALE DE L'ESTRE, laquelle par consequent DOIT PRECEDER. De sorte que l'on peut dire, que si nous ne voyions Dieu en quelque mamiere, NOUS NE VERRIONS AUCUNE CHOSE: DE MESME QUE SI NOUS N'AIMIONS DIEU, je veux dite, si Dieu n'imprimoit sans CESSE EN NOUS L'AMOUR DU BIEN EN GE-NERAL, NOUS N'AIMERIONS AUCUNE CHOse. Car cet amour étant nostre volonté, nous ne pouvons rien aimer, ni rien vouloir sans lui: puisque nous ne pouvons aimer des biens particuliers, qu'en déterminant vers ces biens le mouvement d'amour que Dieu nous donne pour lui. Ainsi comme nous n'Aimons AUCUNE CHOSE, QUE PAR L'AMOUR NE-CESSAIRE QUE NOUS AVONS POUR DIEU; NOUS NE VOIONS AUCUNE CHOSE QUE PAR LA CONNOISSANCE NATURELLE QUE nous avons de Dieu. Et toutes les idées particulieres que nous avons des creatures, ne sont QUE DES LIMITATIONS DE L'IDE'E DU CREATEUR; comme tous les mouvemens de la volonté pour les creatures, ne sont que des déterminations du mouvement pour le Createur.

Et pag. 538. Si nous n'avions point en nous mesme L'IDE DE L'INFINI, & SI NOUS NE VOYIONS PAS TOUTES CHOSES PAR L'U-NION NATURELLE DE NOSTRE ESPRIT A-VEC LA RAISON UNIVERSELLE, & INFI-NIE, il me paroist évident que nous n'aurions pas la liberté de penser à toutes choses. Car l'esprit ne peut vouloir s'appliquer qu'aux choses dont il a quelque idée: Et il n'est en son pouvoir de penser actuellement qu'aux choses ausquelles il peut vouloir s'appliquer. Ainsi on oste à l'homme la liberté de penser à tout, si on se? PARE SON ESPRIT DE CELUI QUI REN-FERME TOUT. De plus. NE POUVANT AI-MER QUE CE QUE NOUS VOIONS, si Dieu nous donne seulement des idées particulieres, il est evident qu'il détermineroit de telle maniere tous les mouvemens de nostre volonté, qu'il seroit necessaire que nous n'aimassions que des Estres particuliers. Car enfin si NOUS N'AVIONS PAS D'IDE'E de L'INFINI, nous ne pourrions pas l'aimer. Et fi ceux qui assurent positivement qu'ils n'ont point d'idée de Dieu, disoient les choses comme elles sont, je ne craindrois point de dire qu'ils n'ont jamais aimé Dieu. Car il me paroist très-certain, qu'on ne peut aimer que ce qu'on voit. Ens, inquit, hoc ipso quod est Ens illimitatum, necessarium est. Stultum est enim dicere, Ens posse non exhistere. Huic mens nostra naturaliter ac necessario conjungitur: neque enim potest animus non iemper cogitare Ens: alioqui nullum ens lingulare posset ille animo cogitare cum vellet; nisi videlicet semper sibi conjunctum & objectum menti haberet Ens seu verum infinitum, in quo tamquam in universali omnia entia ac vera continentur. Nam quomodo posset cogitare ens boc, nisi frius cogitet ens, deinde boc! Ens autem illud necollarium est ratio formalis cur sint quacumque sunt. Nam ideireo ea sunt, quia necesse

nunc est ca esse, & ca sic esse. Et ad omne genus entium lex ista pertinet. Propterea Ens quod mens anto omnia cogitat, non modo Ens infinitum & necessarium; sed etiam ut est animo ratione utenti regula judicandi, Ratio infinita ac necessaria, Ratio Universalis appellatur a Malebranchio, aliisque; a qui-

bus etiam pro Deo habetur.

Denique pag. 543. Delà on peut juger QUE C'EST EN DIEU OU DANS UNE NATURE IMMUABLE, QUE L'ON VOIT TOUT CE QUE L'ON CONNOIST PAR LUMIERE OU IDE'E CLAIRE: non seulement parce qu'on ne voit par lumiere, que les nombres, l'etendue, & LES ESSENCES DES ESTRES, lesquelles ne dépendent point d'un acte libre de Dieu, ainsi que j'ai déja dit: mais encore parce qu'on connoist ces choses d'une maniere très-parfaite . . . . Quiquid, inquit, clare percipimus, id verum, id necesse est sic esse; quia illud in illa ipsa veritate sive essendi necessitate percipimus, quæ semper animo obversatur, & eadem est Ens necessarium atque immutabilis naturæ, ac Deus proinde. Ejusmodi sunt leges numerorum, bis bina funt quatuor, fimilesque: corporum actualis extensio: & rerum essentiae sive notiones universales. Hæc autem omnia sunt infinita. Ergo ens necessarium, five necessitas sic & non aliter exsistendi, in qua mens rationalis clare videt ista, est etiam ens infinitum: ergo Deus. Quod autem in Deo videmus, certe non potest aliter esse: alioqui nos Deus ipse falleret, quod est dictu absurdum: & quod est necesse sic esse, posset aliter esse, quæ sunt duo pugnantia.

Hæret in eodem argumento pag. 202. adjicitque, Augustino teste, inquit, etiam ab impiis quibusque Deum diligi eo amore, quo bonum amant indeterminatum. In Deo certe ab iisdem videri veritates immutabiles & æternas, in luce Veritatis quæ communis est omnibus mortalibus, quam omnes in rebus omnibus investigant, in Veritate proinde quæ Deus est. Non quod veritates illæ sint Deus ipse, ut forte censuit Augustinus, inquit iste; sed quod idez, ex quibus veritates ista pendent, hoc est, necessitas sic & non aliter exsistendi quæ singulis inest, in Deo, vel Deus etiam iple, sit: quæ fortassis ipsa, inquit, mens est Augustini. Increata siquidem, immutabilis, immensa, æterna, supra res omnes constituta Veritas, ea Necessitas est: quæ sunt omnes divinæ dotes. Malebranchium audiamus. Je ne crois pas QU'IL Y AIT DES THEOLOGIENS QUI NE TOMBENT D'ACCORD, QUE LES IMPIES AI-MENT DIEU de cet amour naturel dont je parle. Et S. AUGUSTIN & QUELQUES AUTRES PE-RES assurent comme une chose indubitable, que LES IMPIES VOIENT DANS DIEU LES REGLES DES MŒURS & LES VERITEZ ETERNEL-LES. DE SORTE QUE L'OPINION QUE J'EXPLIQUE, ne doit faire peine à personne. Veici comme parle S. Augustin: lib. xIV. de Trin. cap. III. Ab " illa incommutabili LUCE VERITATIS, ETIAM " IMPIUS, dum ab ea avertitur, quodammodo tan-" gitur. Hinc est quod etiam impli cogitant æterni-" tatem, & multa recte reprehendunt, recteque laudant in hominum moribus. Quibus ea tamdem re-" gulis judicant, NISI IN QUIBUS VIDENT, QUEMADMODUM QUISQUE VIVERE DE-" BEAT, etiamsi nec ipsi eodem modo vivant? UBI " AUTEM EAS VIDENT? Neque enim in sua na-, tura. Nam cum procul dubio mente ista videantur, eorumque mentes constet esse mutabiles, has ,, veto REGULAS IMMUTABILES, videat quis-,, quis in eis & hoc videre potuerit..... UBINAM " ergo sunt ista Regula scripta, nisi in Li-, BRO LUCIS ILLIUS, QUE VERITAS dici-" tur, unde lex omnis justa describitur.... in qua videt quid operandum sit etiam qui operatur injustitiam: & ipse est qui ab illa suce avertitur, a qua

" tamen tangitur.

IL Y A DANS S. AUGUSTIN UNE INFI-NITE' DE PASSAGES SEMBLABLES à celui-ci; par lesquels il prouve que nous voions Dieu des cette vie, par la connoissance que nous avons des veritez éternelles. La verite est incre e'e, IMMUABLE, IMMENSE, ETERNELLE, AU DESSUS DE TOUTES CHOSES. Elle est vraie par elle-mesme. Elle ne tient sa perfection d'aucune chose. Elle rend les creatures plus parfaites; & TOUS LES ESPRITS CHERCHENT NATURELLE-MENT A LA CONNOISTRE. IL N'Y A RIEN QUI PUISSE AVOIR TOUTES CES PERFEC-TIONS QUE DIEU. DONC LA VERITE' EST Dieu. Nous voions de ces veritez immuables & éternelles. Dong nous voions Dieu. Ce sont LA LES RAISONS DE S. AUGUSTIN. Les noftres en sont un peu differentes: & nous ne voulons point nous servir injustement de l'autorité d'un si grand bom-

me pour appuier nostre sentiment.

Nous pensons donc que les veritez, mesme celles qui sont éternelles, comme que deux sois deux sont quatre, ne sont pas seulement des estres absolus; tant s'en faut que nous croions qu'elles soient Dieu. Car il est visible, que cette verité ne consiste que dans un rapport d'égalité qui est entre deux fois deux, & quatre. Ainsi nous ne disons pas que nous voyions Dieu en voiant les veritez, COMME LE DIT S. AUGUSTIN: mais en VOIANT LES IDE'ES DE CES VERITE'S. Car les idées sont réelles: mais l'égalité entre les idées, qui est la verité, n'est rien de réel. Quand par exemple on dit que du drap que l'on mesure a trois aunes, le drap & les aunes sont réelles. Mais l'égalité entre trois aunes & le drap n'est point un estre réel. Ce n'est qu'un rapport, qui se trouve entre les trois aunes & le drap. Lors qu'on dit que deux fois deux sont quatre, les idées des nombres sont réelles: mais l'égalité qui est entre eux, n'est qu'un rapport. Ainsi selon nostre sentiment nous voions Dieu, lorsque nous voions des veritez éternelles: NON QUE CES VERITEZ SOIENT DIEU, mais parce que les idées dont ces veritez dépendent, sont en Dieu. Peut-estre mesme que S. Augustin l'aentendu ainsi. Homo vanus subtilis ingenii samam quarit, qui norit distinguere inter veritatem numerorum. & Veritatem quam Deum esse pertendit. Nam illa, inquit, veritas, Bis bina sunt quatuor, ne quidem est ens absolutum, nedum est ipsa Deus. Est siquidem mera relatio æqualitatis inter bis bina & quatuor. At non illa certe relatio Deus est. Sed idea objectiva, inquit, hujus veritatis & fimilium, in Nocessitate sic exsistendi, sive in Veritate universali, hoc est, in Deo est & in Deo videtur. Num propterea Malebranchius, dum subtilis est, atheus non

Et pag. 390. Les bommes ne peuvent aimer, que parce que Dieu les pousse sans cesse vers le bien EN GENERAL, C'EST A DIRE, VERS LUI. Car Dieu ne les a creés que pour lui; il ne les conserve jamais sans les tourner & sans les pousser vers lui. Ce ne sont pas eux qui se meuvent vers le bien en GENERAL; c'est Dieu qui les meut. Ils sui-VENT SEULEMENT PAR UN CHOIX entierement libre cette impression selon la loi de Dieu; ou ils la déterminent vers de faux biens, selon la loi de la chair..... Atqui ab impiis certe Deum ullo modo amari nemo Theologus fatebitur, nisi qui sit Atheologus; hocest, nisi qui pro Deo habeat Bonum indeterminatum, Bonum in genere, Bonum quod omnia, etiam equi porcique, appetunt; si quidem vivunt, ac sentiunt. Ab impiisetiam piisve hominibus videri quidquam in Deo dum hic sumus, nemo nisi ex impio grege fatebitur: cui nempe pro Deo est Ens necessarium, sive Necesfixes entium; hoc est, que rei cuilibet inest sic & non aliter exsistendi, ut bene sit. Denique veritates æternas & immutabiles, quas animo percipimus, aut Deum ipsum esse, aut in Deo videri qui dixerit; aut Veritatem, cujus est cognoscendæ cupida mens omnis, qui pro Deo habuerit, neque hunc ego verear Atheum dicere; nec Catholicus quisquam certe dissentiet.

Pag. 205. Per ideam, speciemve impressam, siquidem omnis idea est singularis, ac proinde limitata, negat posse repræsentari animo Ens sine limite, Ens immensum, Ens universale & infinitum: illud ergo immediate animo conspici; neque umquam vel momento uno excidere ex animo Entis ideam: atque adeo neminem esse, qui non momentis singulis Dei meminerit. Ecquis enimvero non semper Esse se saltem confuse cogitat? ac proinde quis non de Ente cogitat, quod est omnibus principium exsistendi? On ne peut concevoir, inquit Malebranchius, que quelque chose de cree puisse representer l'infini: QUE L'ESTRE SANS RESTRICTION, PEstre immense, PESTRE UNI-VERSEL puisse estre apperçeu par une idée, c'est-àdire, par un estre particulier, PAR UN ESTRE DIFFERENT DE L'ESTRE UNIVERSEL & INFINI. Et pag. 280. Cette PRESENCE CLAI-RE, INTIME, NECESSAIRE DE DIEU, JE VEUX DIRE, DE L'ESTRE SANS RESTRIC-TION PARTICULIERE de PEstre INFINI, DE L'ESTRE EN GENERAL, A L'ESPRIT de l'homme, agit sur lui plus fortement que la presence de tous les objets finis. IL EST IMPOSSIBLE QU'IL SE DE'FASSE entierement de CETTE IDE'E GE-NERALE DE L'ESTRE, parce qu'il ne peut subsister hors de Dieu . . . On peut bien estre quelque tems sans pense à soi mesme; mais on ne squuroit ce me semble, subsister un moment sans penser A L'ES-TRE: & dans le tems mesme qu'on croit ne penser à rien, on est necessairement plein de L'IDE'E VAGUE & GENERALE de L'ESTRE. Rident Catholici, sed cum stomacho, hæc audientes cum probe noverint, Ens illud quod infinitum ac fine limitatione & universale & Ens in genere vocat iste; Ens illud, cujus idea nulla forinsecus advenit; ipsum esse formale ens, quo ens unumquodque est quod est; quodque necessario percipitur diligiturque ab animali, hoc ipfo quod vivit: cum sit illa proprietas atque natura potentiæ vitalis, ut sentiat ametque se vivere, ac proinde esse: seque semper esse, ut & vivere, cogitet & amet: ac propterea esse in genere semper cogitet optetque. At istud Esse, de quo sustinere cogitationem aut abstrahere mentem homo non potest, Deum verum esse, ne dæmones quidem ipsi credunt. Alium certe pertimescunt Deum.

Pag. 274. refellit cos, quibus non placet allata ab apso ratiocinatio, qua utitur ad demonstrandam Dei exfistentiam. Aiunt enim ex eis nonnulli, sed minus astuti, ex idea Entis infiniti colligi ejus exsistentiam, ex hypothesi tantum quod exsistat. Quemadmodum ex idea corporis infinite perfecti ejusdem exsistentia colligitur, si modo exsistat nimirum, quoniam, nisi exsisteret, infinite persectum, quale esse ponitur, non esset. Merum itaque sophisma contineri ea ratiocinatione aiunt. Quibus Malebranchius reponit, aliam Entis infiniti, aliam corporis infiniti conditionem esse. In isto enim conjungi duo secum invicem pugnantia, nempe cum corpore infinitionem. At Ens si concipitur, necessairio exsistit actu: siquidem objectum iplum perceptionis five cognitionis est. Fieri enimvero posse, ut corpus tale non sit; ut autem Ens non sit, fieri omnino aut cogitari non posse. Etiamsi nihil singulare exsisteret, nihilominus tamen Ens exstiturum esse, quia per se est, nec cogitari clare potest Ens non esse. Qui Deum esse non vident, non Deum illos ut est, sive ut est Ens præcise considerare; sed ut Ens tale, atque adeo aliud quam quod est ipsum. Posse quidem essentiam rei creatæ in Deo, hoc est, in Ente necessario, sive in Necessitate sic & non aliter exfistendi ut bene sit, perspicue videri absque exsistentia actuali; quoniam exsistere eam necesse non est ex-

tra Deum; tametsi quæsit essentiæillius necessitas, in Deo videtur: Deum autem, sive Ens, non posse nisi in seipso videri; ac proinde necessario exsistere, si concipiatur. Prolixa quidem ratiocinatio hæc est: sed digna lectu, cum vix alia tam perspicue prodat hominis αθεότητα. Nam ecquod ens pro Deo objicit, quam quod est formaliter in omni ente? Verba hæc sunt ipsius. Il y en a d'autres enfin, qui prétendent, que ceste preuve de l'existence de Dieu est un sophisme: & que l'argument ne conclut, que suppos qu'il soit vrai que Dieu existe; comme si on ne le PROUVOIT PAS. VOICI NOSTRE PREUVE. (Cartesii argumentationem suam quoque esse profitetur.) On doit attribuer à une chose ce que l'on conçoit clairement estre renfermé dans l'idée qui la represente. C'est là le principe general de toutes les sciences. L'EXIS-TENCE NECESSAIRE est renfermée dans l'idée qui represente un ESTRE INFINIMENT PAR-FAIT. Ils l'accordent. Et par consequent on doit dire, que L'ESTRE INFINIMENT PARFAIT EXISTE. Oui, disent-il, supposé qu'il existe... J'avouë que si je faisois un tel argument: On doit attribuer à une chose ce que l'on conçoit clairement estre renfermé dans l'idée qui la represente. On conçoit clairement l'existence necessaire renfermée dans l'idée d'un corps infiniment parfait. Donc un corps infiniment parfait existe. Il est vrai, dis-je, que si je faisois un tel argument, on auroit raison de me répondre, qu'il ne conclustoit pas l'existence actuelle d'un corps infiniment parfast: mais seulement que supposé qu'il y eust un tel corps, il auroit par lui-mesme son existence. La raison enest, que l'idée de corps infiniment parfait est une siction de l'esprit, ou une idée composée; & qui par consequent peut estre fausse ou contradictoire; comme elle l'est en effet. Car on ne peut concevoir clairement de corps infiniment parfait. Un estre particulier & sini, tel que le corps, ne pouvant pas estre conceu universel & infini Mais L'IDE'E DE DIEU OU DE L'ESTRE EN GENERAL, de L'ESTRE SANS RESTRIC-TION, de l'ESTRE INFINI, n'est point une fiction de l'esprit. Ce n'est point une IDE'E COMPOSE'E, qui renferme quelque contradiction. Il n'y arien de plus simple, quoi qu'elle comprenne tout ce qui est, & TOUT CE QUI PEUT ESTRE. Or cette idée simple & naturelle DE L'ESTRE OU DE L'INFINI, renferme L'EXISTENCE NECESSAIRE. Car il est évident que l'Estre (je ne dis pas un tel estre) a son existence par lui-mesme: & que L'ESTRE NE PEUT N'ESTRE PAS ACTUELLEMENT: étant impossible & contradictoire que le veritable Estre soit sans existence. Il se peut faire que les corps ne soient pas, parce que les corps sont de tels estres, qui participent de l'Estre, & qui en dépendent Mais L'ESTRE SANS RESTRICTION EST NECESSAIRE, il est indépendant, il ne tient ce qu'il est que de lui-mesme. Yout ce qui est, vient de lui. Mais QUAND IL N'Y AUROIT AUCUNE CHOSE EN BARTI-CULIER, IL SEROIT: PARCE QU'IL SEROIT PAR LUI MESME, & QU'ON NE PEUT LE CONCEVOIR CLAIREMENT COMME N'E'-TANT POINT; si ce n'est qu'on le represente comme UN ESTRE EN PARTICULIER, ou comme UN TEL ESTRE; & que l'on considere ainsi toute autre idée que la sienne. Car ceux qui NE VOIENT PAS QUE DIEU SOIT, ordinairement ils ne considerent point L'ESTRE, mais UN TEL ESTRE, & PAR CONSEQUENT UN ESTRE QUI PEUT ESTRE

On peut voir l'essence de cette creature, sans en voir l'existence: on peut voir en Dieu ce qui la represente sans qu'elle existe. C'est pour cela que l'existence necessaire n'est point rensermée dans l'idée qui la represente, n'e' tant point necessaire qu'elle soit afin qu'on la voie. Mais il n'en est pas de mesme de l'Estre insiniment parfait: On ne

LE PEUT VOIR QUE DANS LUI MESME: Car IL N'Y A RIEN DE FINI QUI PUISSE RE-PRESENTER L'INFINI. L'ON NE PEUT DONC VOIR DIEU QU'IL N'EXISTE. On ne peut voir l'essistence: ON NE LE PEUT VOIR SIMPLE-MENT COMME UN ESTRE POSSIBLE. Rien ne le comprend. Et si on y pense, il faut Qu'IL soit.

Quot hic fere voces, quot certe sententiæ, tot fallaciæ funt, tot sophismata, ad fallendos homines, ad Atheismum inducendum ingeniose consista. Ad hoc fere effatum universæ referuntur. Exsistentia necessaria continetur in idea Entis infinite perfecti. Quæ propositio sic est distinguenda: In idea Entis infinite perfecti, quod sit reapse distinctum ab Universo, & causa illius efficiens extrinseca tantum; in hac, inquam, idea quæ quidem minime est clara, sed aliunde tamen certo vera est continetur exsistentia necessaria, concedo: in idea Entis infinite perfecti, quod sit realiter indistinctum ab Universo, & causa illius, non efficiens proprie; sed in mente quidem exemplar rerum solummodo, etiam possibilium, & modus illarum verus ac necessarius; extra mentem autem, formale ens omnium entium; subdistinguo: in illius idea continetur exfiftentia necessaria absolute, nego: necessaria ex hypothesi mundi jam a Deo conditi, iterum subdistinguo: & illa idea non est veri Numinis idea, sed Veri tantum, seu Veritatis, du Vrai, concedo: & est illa idea veri Dei, nego. Atqui prioris dumtaxat istius generis est Ens, cujus Malebranchius ideam nobis esse innatam contendit, cum aliis, quorum dicta in hac lucubratione exhibemus, quodque ea factio pro Deo proponit. Necessitas enim est sic & non aliter exsistendi, ut res quæque bene sit: Quæ cum animo obversatur, tamquam regula judicandi, Veritas & Verum ab istis, & Justitia, & Sapientia, & Ratio Universalis appellatur; & quoniam fine ea lege nihil est in rerum natura, idcirco & Ens univerfale, & Ens seu Verum infinitum, & Causa rerum omnium dicitur. Non est autem certe illius Entis (nam & Ens præcise vocatur, l'Estre tout court;) non est illius, inquam, Entis exsistentia extra mentern necessaria, nisi ex hypothesi conditi a Deo universi. Ergo exsistentia Dei recte probatur ex idea entis infinite perfecti, quam habemus innatam; nego consequentiam. Sit enim sane, quod tamen falsum putamus, sed sit illius etiam Entis seu Veri ingenita homini ab ortu idea, non hanc ipse sibi animus confingat usu & consideratione rerum: exsistere ea probat folummodo ens verum & bonum, to ov & to ahoc tantum. At quantum ab isto Vero & Ente di-Hat verum Numen? Nec denique recte Ens illud dicitur infinite perfectum in se & extra mentem, quandoquidem sic majus universo non est: sed in mente dumtaxat, ut est ibi regula judicandi etiam de possibilibus, quæ sic & non aliter debent esse ex hypothesi quod exfiftant: ac ne fic quidem est infinite perfectum realiter, sed repræsentative tantum.

Pag. 472. & 477. Necessitatem illam sic & non aliter exsistendi ut res quæque sit, quæ animis hominum ratione utentium se ultro objicit, quam Ens verum necessario in se comprehendit, Veritatem ut sexcenties, appellat intimam, quæ sit assidue consulenda a nobis; quippe cum vere unus magister noster Christus ipsa sit. Pag. 472. Il y en a plusieurs, qui RENTRANT EN EUX MESMES, CONSULTENT LA VERITE INTERIEURE, SELON LA QULLE on doit juger de toutes choses. Et pag. 477. J'abandonne donc mon droit aux Lesteurs attentiss, qui sont les juges naturels des livres; & je les conjure de se souvenir de la priere que je leur ay déja faite dans la Présace de la Recherche de la Verité, & ailleurs; De ne juger de mes sentimens, que selon les réponses

CLAIRES & DISTINCTES qu'ils recevront de l'UNIQUE MAISTRE DE TOUS LES HOMMES, après qu'ils l'auront interroge' par une attention serieuse. At nos Catholici non dicimus interrogari Christum attendendo ad ea de quibus pronunciandum sit; sed ipsum, ubi opus est, rogamus attente. Et ut de rebus ad religionem quoquomodo pertinentibus judicium seramus, non illa solum responsa consulimus, quæ Veritas sive Ratio Entium suggerit, ut sunt ea in statu naturali; quod unum vult iste, dum ideas jactat distinctas & claras; sed etiam quæ Deus dictat per revelationem.

Pag. 480. Deum nihil aliud esse nisi Bonum in genere; fecisse nos Deum ad se, quoniam appetitum nobis indidit BONI in genere. Dieu nous pousse sans cesse vers le bien en general. Car Dieu nous a faits & nous conserve POUR LUI: il veut que Fon aime tout ce qui est bon: Il est le premier ou plutost l'unique moteur. Et pag. 482. Apparemment Dieu nous pousse toujours d'une égale force vers lui. CAR IL NOUS POUSSE VERS LE BIEN EN GENE-RAL autant que nous en sommes capables. Et nous en sommes en sout tems également capables: parce que nostre volonté ou nostre capacité naturelle de vouloir est toujours ézale à elle mesme. Hæc vero, ut infra dicemus, propensio voluntatis humanæ ad bonum in genere, ac proinde ad Deum, ut iste vult, & a Deo, siquidem est a Natura; hæc, inquam, gratia universalis secundum Malebranchium est, data ex voluntate Dei generali falvandi omnes homines. Eatenus enim dumtaxat, inquit, vult Deus omnes homines salvos fieri, quatenus ex æquo omnibus indidit amorem Boni in genere.

Pag. 488. Summæ rationi, quæ Deus est, hominis animum esse conjunctissimum: intentionem animi ad dignoscendum verum, orationem ad Deum esse, quam ille semper exaudiat. Voici donc tout le mystere. L'homme participe A LA SOUVERAINE RAISON, & LUI EST UNI: & la Verité se découvre à lui à proportion qu'il s'applique à elle, & qu'il la prie. Or le desir de l'ame est une PRIERE NATUREL-LE, qui est toujours exaucée.... Dieu seul est l'auteur de nos connoissances: & nos volontez en sont les causes occasionnelles.

Pag. 489. Personæ nomen, ex Augustino, lib. vii. de Trin. cap. iv. & lib. v. cap. ix. excogitatum a Theologis suisse dicit: non ut quid esset Pater & Filius & Spiritus sanctus exponerent, sed ne nihil omnino dicerent. Quod est aperte prositeri, metaphoricam atque impropriam vocis illius in Trinitate acceptionem esse. Le mot de PERSONNE, selon S. Augustin, a esté dit du Pere, du Fils, & du S. Fsprit, NON tant pour expriner netiement ce qu'ils sont, que pour ne se pas taire sur un mystere dont on est obligé de parler.

Pag. 493. Deum omnia prorsus agere, sed cum ratione: hujus autem rationis participes esse omnes animas ratione utentes. Quo dicto intelligit, fieri omnia ex hac lege necessaria, Hoc ita debet esse, istud non debet. Hic enim illi Deus; hæc Ratio summa & universalis est, cuivis etiam homini nota. Que pense, par exemple, le commun des bonimes, lors... qu'on leur demonstre l'existence de Dieu . . . . qu'il n'y a qu'un Dieu ou une cause veritable, QUI FAIT TOUT EN TOUTES CHOSES: qu'il n'y a qu'une raison souveraine, à laquelle toutes les Intelligences participent . . . ? Ils pensent qu'on prononce des paroles vuides de sens. &c. At cum de Deo quem Catholici colunt, sermonem ipsi habent, nemo ita desipit, ut dari sibi putet verba senfus expertia. Non igitur Ratio illa universalis, Deus ille est quem Catholici prædicant, & colunt, ac me-

Pag. 494. Certiores homines ob hanc causam esse de exsistentia Dei, quam de suorum exsistentia corporum rum r

rum; quod conjungitur mens humana immediate cum ipsa Dei substantia, quæ ipsa formaliter Lux animi est, ut norunt ii, Augustino teste, qui se colligere norunt. Les hommes sont PLUS CERTAINS DE L'EXISTENCE DE DIEU, que de celle des corps: & lors qu'ils RENTRENT DANS EUX MESMES, ils découvrent plus clairement certaines volontez de Dieu, selon lesquelles il produit & conserve tous les Estres, que celles de leurs meilleurs amis, ou de ceux qu'ils ont étudié toute leur vie. Car l'union de Leur es-PRIT AVEC DIEU, & celle de leur volonté avec la sienne, JE VEUX DIRE, AVEC LA LOI ETER-NELLE, ou AVEC l'ORDRE IMMUABLE, est UNE UNION IMMEDIATE, directe, & NECES-SAIRE . . . . . . C'est cette UNION IMMEDIA-TE & directe, qui n'est connuë, dit S. Augustin, que de ceux dont l'esprit est purifié, laquelle nous éclaire dans le plus secret de nostre raison, & nous exhorte & zous émeut dans le plus intime de nostre cœur.

Et pag. 501. Au reste, j'ay fait cette remarque, principalement asin que l'on fasse une sérieuse réstexion sur ces veritez: Que les corps ne peuvent agir sur les esprits, ni se faire voir à eux; & que ceux qu'on regarde en ouvrant les yeux, sont bien differens des idées qui les representent & qui nous affectent. Que nostre ame NE TROUVÈ SA LUMIERE, SA VIE, & SA NOURRITURE QU'EN DIEU: qu'elle ne peut avoir de rapport immediat & direct qu'a lui: & que le rapport qu'elle a avec son corps & ceux qui l'environnent, dépend nécessairement de celui qu'elle a AVEC LA SUBSTANCE EFFICACE & LUMINEUSE DE LA DIVINITE'. SUBSTANCE qui nous découvre les creatures comme possibles, ou comme existentes, ou comme nous appartenantes, selon les diverses manieres dont elle nous affecte, ENTANT QU'ELLE EST REPRESENTATIVE. Docet his verbis, ut priores, rationalem omnem animum, cum se colligit, in Ente universali, hoc est, in Ordine illo immutabili, in illa Lege æterna, quæ dicit', Hoc ita debet esse, istud non debet; videre clare & perspicue quomodo quidque esse oporteat, ut bene sit. Hanc vero legem æternam & immutabilem, qua constant rerum essentiæ, esse Deum: hanc immediate menti esse conjunctam, & præsentem ei semper adesse: Deum proinde per suam ipsius substantiam immediate esse rationali menti conjunctum; Deum vitam illius ac lucem; & proprium ipsius, quo uno libenter pascitur, cibum esse. Nec possibilia tantum, inquit, sive rerum essentias exhibet menti Deus: sed & si quid exfistere animadvertimus, si quid sentimus, id exsistere, id nos sentire, Deus ipse, non circumstantia corpora admonent. Quod dum dicit, homo vaser tamen & impius nihil aliud intelligit, quam nos id reipsa & vere cognoscere vel sentire. Sed cum Deum non agnoscat alium quam Quod reipsa ac vere exsistit, sive Esse rerum omnium, Deo velut unicæ rerum omnium causæ effectrici tribuere cogitur ex hypothesi sua impia, quidquid reipsa fit & est.

Pag. 509. In Deo ipso immediate, in sapientia illa ipsa secundum quam Deus vult & efficit quidquid vult & facit, five in immutabili illo ordine, in immutabili natura, videri a nobis atque intelligi, quidquid perspicue intelligimus. Denique Ordinem il-Ium immutabilem, Verbum Dei, Filium Dei esse; quo formaliter rationales sumus. L'Ordre, LA VERITE', LA SAGESSE ETERNELLE, est l'exemplaire de tous les ouvrages de Dieu: & cette sagesse n'est point faite. Dieu qui fait tout, ne la fit jamais, quoi qu'il l'engendre toujours PAR LA NECESSITE' DE SON ESTRE. . . . Dieu peut bien ne rien produire au debors: mais s'il veut agir, il ne le peut que SELON L'ORDRE IMMUABLE DE LA SAGESSE QU'IL AIME NECESSAIRE-MENT. Car la Religion & LA RAISON m'apprennent qu'il ne fait rien sans son Fils, sans son ver be. sans sa sagesse. . . . Cette sagesse, selon laquelle Dieu veut tout ce qu'il veut, ME FAIT CLAIREMENT CONNOISTRB que cela est contre l'Ordre. Et JE LE VOIS CLAIREMENT DANS CETTE MES-ME SAGESSE, PARCE QU'ELLE EST LA RAISON SOUVERAINE & UNIVERSELLE, à laquelle tous les esprits participent, pour laquelle toutes les intelligences sont creées, PAR LAQUELLE TOUS LES HOMMES SONT RAISONNABLES. CAR NUL HOMME N'EST A SOI MESME SA RAI-SON, SA SAGESSE; si ce n'est peut-estre lorsque sa raison est une raison particuliere, sa lumiere une fausse

lueur, sa sagesse une folie.

Comme la plu part des bommes ne sçavent pas distinctement, qu'il N'Y A QUE LA SAGESSE ETER-NELLE QUI LES E'CLAIRE, & que LES I-DE'ES INTELLIGIBLES QUI SONT L'OBJET IMMEDIAT DE LEUR ESPRIT NE SONT POINT CREE'ES: ils s'imaginent que les LOIX ETERNELLES & les VERITEZ IMMUABLES SONT ETABLIES TELLES par une volonté libre de Dieu. Et c'est ce qui a fait dire à M. Descartes. que Dieu a pu faire que deux fois quatre ne fussent pas buit: & que les trois angles d'un triangle ne fussent pas agaux à deux droits: parce qu'il n'y a point d'ordre, dit-il, point de loi, point de raison de bonté & de verité, qui ne dépende de Dieu: & que c'est lui qui de toute éternité a ordonné & établi comme Souverain, legissateur les veritez éternelles. Ce sçavant homme ne prenoit pas garde, qu'il y a un ordre, UNE L'OI, UNE RAISON SOUVERAINE, que Dieu aime necessairement, Qui Lui est coeternelle, & SELON LAQUELLE IL EST NECESSAIRE Qu'IL AGISSE, supposé qu'il veuille agir. Car Dieu est indifferent dans ce qu'il fait au dehors: mais IL N'EST PAS INDIFFERENT, QUOIQUE PARFAITEMENT LIBRE, dans la maniere dont il le fuit: il agit toujours de la maniere la plus sage, 🕃 la plus parfaite qui se puisse: IL SUIT TOUJOURS L'ORDRE IMMUABLE & NECESSAIRE: Inter Cartesium & Malebranchium dissensio est verbo tenus, quam iste tamen valde exaggerat. Utrique pro Deo est Ens necessarium, ac proinde infinitum, quantum esse infinitum potest, Ens formaleomnium entium, quæ sunt, quæ suerunt, quæque sutura funt. Jam vero rationem ac legem, secundum quam nunc sunt omnia in rerum natura ordinatissima, ab Ente manasse libere ab æterno dicit Cartesius; quoniam Ens spectatum metaphysice, hoc est, Natura, abstrahit ab illo vel illo rerum Ordine; ac potuit proinde, si vellet, alias leges condere; tametsi nunc cogitur quas ab æterno instituit sequi. Malebranchius e diverso legem ac rationem, secundum quam sunt omnia nunc ordinatissima, Enti ipsi formali rerum omnium contendit esse coæternam; ipsam esse Verbum ac Filium Dei, lucem animorum rationalium increatam, nec factam; in qua vident, Hoc decet, istud non decet; a qua discedere aut dessectere ne Deo quidem ipsi fas est. Itaque hunc Ordinem immutabilem uterque esse Enti formali rerum omnium consubstantialem confitetur: sed alter factum, genitum inenarrabili ratione contendit alter, ut magis Catholice sapere existimetur; tametsi nihilominus, quami ille, atheus est. Nam quod adjicit, Deum semper agere sapientissimo ac perfectissimo modo, immutabilemque & necessarium Ordinem semper sequi, nihilaliud significat, quam fieri & exsistere omnia semper quam ordinatissime, secundum leges motuum necessarias atque immutabiles: Quod quid aliud est, quant pro Deo Fatum inducere; hoc est, ut Cicero definit, ordinem seriemque causarum quarum una alteri nexa rem gignit. Ab ea amentia longissime abhorrent Catholici Theologi, qui Deum facere semper optimum docent. Nam neque adstrictum esse Deum dicunt legibus motuum; cum sæpe numero, quoties nimirum edit miracula, has leges negligat: Neque cum sapientiam suam consulere Deus dicitur, aut leges illas intelligunt, quas unice spectant athei, quippe qui nihil extra corpora in mundo agnoscant; aut quod sit optimum Deo, quippe cum nihil boni ex ullare Deo accedat; nam ipse certe plenus est & sufficitsibi: aut quod sit optimum in se, cum sejuncto sine propter quem aliquid fit, nihil melius altero fit: sed quod sit optimum homini, propter quem Deus omnia facit; omnia, inquam, tum quæ naturæ opera, tum quæ gratiæ vel supernaturalia appellantur. Spectat igitur Deus & semper facit quod est optimum homini, ut fanctificetur serviens Deo suo, & ut glorificet optime Deum. Quo sensu nihilominus vere dicitur, Prov. XVI. 4. Universa propter semetipsum operatus est Domimus; quoniam ipla hominis sanctificatio in Dei laudem ultimo redundat. Sed proxime propter hominem universa fecit & quidem optime. Hoc enim illud est quod subinde dixit Moses de insomet opere dierum: Et vidit Deus quod esset bonum, hoc est, homini optimum, ut in Chronologia Veteris Testamenti explicuimus. Quidquid ergo facit, facit propter hominem Deus, & optimum homini facit, & liberrime facit, non ex necessitate, sed ex gratuita liberalitate, & ex desiderio ut ipsi homini bene & optime sit. Quem si in statu purze naturze creasset, semper nihilominus quod esset optimum homini in eo statu faceret, tametsi non fecisset hominem optimum in se. Neque enim (ut diximus) facit Deus semper optimum in se; alioquin hominem neque in statu naturze purze, neque in statu naturze elevatze, sed in statu ipso beatitudinis statim condidisset; sed tantum facit semper optimum homini, qualem creare voluit. Quantum autem ab hac doctrina distent athei, quis non videt: cum negent ipsi Deum suum aut propter aliquem finem, aut certe propter hominem mundum hunc condidisse, aut gubernare, aut miracula proprie dicta facere, cum lubet; ut Index horum Collectaneorum multis locis indicabit?

Pag. 534. Quemadmodum Jansenium vidimus supra agnolcentem se risui fore cum similia proferret; sic iste sentit se fore ludibrio Catholicis talia effutientem deliria. At hæc ille nihilominus vera esse pertendit, quamvis exfibilandum se præsentiat; nimirum divina ipsa luce atque essentia collustrari mentes eorum, qui verum vident: quoniam videlicet certum deliberatumque est ei, nihil ea Veritate, quæ dicit, Hoc decet, istud non decet, divinius agnoscere. Je PRE'VOIS bien que tout ce que je pourrai dire sur ce sujet, n'entrera jamais dans l'esprit de certaines gens. Mais ce principe, qu'il n'y a que Dieu Qui NOUS ECLAIRE, & qu'il ne nous eclaire, QUE PAR LA MANIFESTATION D'UNE RAISON OU D'UNE SAGESSE IMMUABLE  ${\cal E}$ NECESSAIRE, me paroift si conforme à la Religion: que dis-je? si absolument necessaire, Pour Donner A QUELQUE VERITE que ce puisse estre un FONDEMENT CERTAIN & INEBRANLA-BLE, que je me crois indispensablement obligé de l'expliquer & de le soutenir autant qu'il me sera possible. Taime mieux qu'on m'appelle VISIONNAIRE, qu'on me traite d'ILLUMINE', que de demeurer d'accord, que les corps soient capables de m'éclairer : que je sois à moi-mesme Mon Maistre, Ma Raison, Ma LUMIERE, & que pour m'instruire solidement de toutes choses, il suffise que je me consulte moi-mesme, ou des bommes, qui peut-estre peuvent faire grand bruit à mes oreilles, mais certainement la lumiere dans mon esprit. Nisi sapientia ipsa divina, inquit, quæ Verbum Dei est, menti meæ immediate affulserit, (nempe lux illa intima, quæ dicit, Hoc ita debet esse, istud non debet; nec aliter potest esse, ut bene ac vere sit: (nulla veri cognitio, nulla rei cujusquam haberi certa demonstratio potest. Id a Thomassino quoque sæpe dictum superius vidimus.

Pag. 535. cum a Philosophis homo definitur. As nimal rationis particeps, Rationem illam universalem designari dicit, idemque Verbum Dei, quod & in Deo & Deus ipse est: & conjunctione necessaria cum hac Ratione, contineri differentiam hominis essentialem. Et Rationem illam quidem esse infinitam, cum exhauriri non possit, siquidem est ad respondendum de omni quæsito in quocumque homine & apud gen-tes quasiibet paratissima. Eamdem immutabilem esse & necessariam; Rationem Dei proinde ipsam esse; neque creatam dici posse, siquidem infinita & necessaria sit: Deo quoque ipso, hoc est, Ente formali rerum omnium, si fas est ita loqui, superiorem esse tenetur; nec potest eas non consulere semper & sequi. Non esse igitur a Deo, hoc est, ab Enteinfinito distinctam hanc Rationem, consubstantialem ei & coæternam esse: nec vero aliam omnino esse posse; siquidem unica, non multiplex sapientia potestesse. Hanc quisquis audit, moderatore non egere, cujus regatur confiliis: hanc enim Dominam ac Deum esse. Sic ille: Il n'y a personne qui ne convienne, que tous les bommes sont capables de connoistre la Verité: & les Philosophes mesme les moins éclairez, demeurent d'accord que l'homme PARTICIPE A UNE CERTAINE RAISON QU'ILS NE DETERMINENT PAS. C'est pourquoi ils le désinissent, ANIMAL RATIO NIS PARTICEPS. Car il n'y a personne qui ne sache du moins confusement, que LA DIFFERENCE ESSENTIELLE DE L'HOMME consiste dans l'u-NION NECESSAIRE QU'IL A AVEC LARAI-SON UNIVERSELLE: quoi qu'on ne sache pas ordinairement quel est celui qui renferme cette raison, & qu'on se mette fort peu en peine de le découvrir. Je vois par exemple, que deux fois deux font quatre; & qu'il faut préserer son ami à son chien; & je suis certain qu'il n'y a point d'homme qui ne le puisse voir aussi bien que moi. Or je ne vois point ces veritez dans l'esprit des autres, comme les autres ne le voient point dans le mien. Il est donc necessaire qu'il y AIT UNE RAISON UNIVERSELLE, QUI M'E'CLAIRE, & TOUT CE QU'IL Y A D'IN-TELLIGENCES. Car si la Raison que je consulte n'étoit pas la mesme qui répond aux Chinois, il est évident que je ne pourrois estre aussi assuré que je le suis, que les Chinois voient les mesmes veritez que je vois. Ainsi La Raison Que nous consultons. QUAND NOUS RENTRONS DANS NOUS-MES-MES, EST UNE RAISON UNIVERSELLE. Je dis, quand nous rentrons dans nous-mesmes; car je ne parle pas ici de la raison que suit un bomme passion-

Ibid. Je suis certain que les idées des choses sont immuables, & que les veritez & les loix éternelles sont necessaires. Il est impossible qu'elles ne soient pas telles qu'elles sont. Or je ne vois rien en moi d'immuable ni de necessaire: Je puis n'estre point, ou n'estre pas telque je suis: Il peut y avoir des esprits qui ne me ressemblent pas. Et cependant je suis certain qu'il ne peut y avoir d'esprits qui voient des veritez & des loix differentes de celles que je vois. Car tout esprit voit necessairement que deux sois deux sont quatre; & qu'il faut préferer son ami à son chien. It saut donc conclure, que la Raison que Tous les esprits consulterent ent, est une raison immuable & ne-cessaire.

Ibid. De plus il est évident, que CETTE MES-ME RAISON EST INFINIE. L'esprit de l'homme conçoit clairement qu'il y a ou qu'il peut y avoir un nombre insini de triangles, de tetragones, de pentagones intelligibles, & d'autres semblables sigures...... Pag. 536. Je pourrois apporter beaucoup de semblables exemples; dont on peut conclure, non seulement que l'esprit de l'homme est borné, mais que LA RAISON QU'IL CONSULTE EST INFINIE. Car ensin l'esprit yoit clairement l'infini dans G Cette Souveraine Raison, quoi qu'il ne le comprenne pas. En un mot, il faut bien que LA RAISON QUE L'HOMME CONSULTE SOIT INFINIE, puisqu'on ne LA PEUT EPUISER, & qu'elle a toujours quelque chose à répondre sur quoi que ce soit qu'on

l'interroge.

Pag. 536. Mais s'il est wai que la raison, a laquelle tous les hommes participent est universelle; s'il est wrai qu'elle est immuable & necessaire; il est certain qu'elle n'est point differente de celle de Dieu mesme: Car il n'y a que l'estre universel & infini, qui renferme en soi-mesme une raison universelle & infinie. Toutes les creatures sont des estres particuliers: la raison universelle n'est donc point cree'e. Toutes les creatures ne sont point infinies: la raison infinie n'est point une creature.

Ibid. Mais la RAISON QUE NOUS CONSUL-TONS, n'est pas seulement universelle & infinie, ELLE EST ENCORE NECESSAIRE & INDEPEN-DANTE, & nous la concevons en un sens plus independante que Dieu mesme. Car Dieu ne peut agir que selon cette Raison: il dépend d'elle en un sens : il faut qu'il la consulte & qu'il la suive. Or Dieu ne consulte que lui-mesme; il ne dépend de rien. CETTERAI-SON N'EST DONC PAS DISTINGUE'E DE LUI-MESME: ELLE LUI EST DONC COETER-NELLE & CONSUBSTANTIELLE. Nous voions clairement que Dieu ne peut punir un innocent; qu'il ne peut assujettir les esprits aux corps, qu'il est obligé de suivre Pordre. Nous voions donc LA RE-GLE, L'ORDRE, LA RAISON DE DIEU. Car QUELLE AUTRE SAGESSE que celle de Dieu pourrions-nous voir, lor/que nous ne craig-NONS POINT DE DIRE, QUE DIEU EST 0-BLIGE' DE LA SUIVRE? Mais après tout, peuton concevoir une sagesse, qui ne soit pas la sagesse de Dieu? Salomon, qui parle si bien de la sagesse, EN DISTINGUE t'IL DE DEUX SORTES? Ne nous apprend-il pas, que celle qui est coëternelle à Dieu mesme, & par laquelle il a établi l'ordre que nous voions dans se ouvrages, est celle-la mesme qui préside à tous les esprits, & que consultent les Legislateurs pour faire les loix justes & raisonnables. Il suffit de lire se 8. chapitre des Proverbes, pour estre persuadé de cette verité. Nescit iste, aut simulat se nescire, isto Proverbiorum capite octavo, nec sapientiam, qualis est in Deo, increatam, nec Verbum Dei subfiftens; nec sapientiam denique ipsam creatam, qualis est reipsa in hominibus, induci loquentem per prosopoeiam; sed sapientiam abstractam & in genere consideratam per mentem, ut Deo hominibusque

Denique pag. 539. Un Philosophe a dit, que c'est une foiblesse, que d'avoir de la bonte & de la pudeur pour des actions infames. . . . . Mais pourquoi condamnera-t'on ces sentimens, s'il n'y a un ORDRB, UNE REGLE, UNE RAISON UNIVERSELLE & NECESSAIRE, QUI SE PRESENTE TOUJOURS à ceux qui sçavent RENTRER DANS EUX MESMES? Nous ne craignons point de juger les autres, ou de nous juger nous-mesmes en bien des rencontres. Mais par quelle autorité le faisons-nous, si LA RAISON QUI JUGE EN NOUS, lorsqu'il nous semble que nous prononçons des jugemens contre nous-mesmes & contre les autres, n'est nostre souveraine, & CELLE DE TOUS LES HOMMES?

Neque subtilioribus tantum ingeniis notam esse dicit Dei exsistentiam; sed unicuique homini, qui sibi inesse animadvertat ideam infiniti, Entis universalissimi, Entis in genere: hoc enim Deus est: quod Ens cogitari omnino non potest, quin reipsa exsiste-

re fimul intelligatur, ut jam dictum est. At hac ratiocinatio Deum ponit alium non esse, nisi Ens formale omnium entium, quale vel ex quo suum esse sentit anima cogitans; & legem immutabilem, se-cundum quam Ens aut Verum universale velutidividitur in singularia infinita, quæ in ipso & in ea lege continentur. Pag. 540. S'il est donc vrai que DIEU QUI EST L'ESTRE UNIVERSEL, renferme en luimesme tous les Estres d'une maniere intelligible. . . . Pag. 542. C'est par lumiere & par une IDE'E CLAIRE que l'esprit voit les essences des choses, les nombres, & Pétenduë. C'est par une idée confuse & par sentiment, qu'il juge de l'exsistence des creatures, & qu'il connoit la senne propre. Pag. 543. J'excepte Pexistence de Dieu. Car on la RECONNOIST PAR IDE'E PURE, ou sans sentiment: son existence ne dépendant point d'une cause, & étant renfermée dans l'IDE'E DE L'ESTRE NE-CESSAIRE & INFINI. Car comme je l'ay prouvé ailleurs, si L'on y Pense, il faut qu'il SOIT. Et j'excepte aussi l'existence de nostre ame; parce que nous sçavons par sentiment interieur, que nous pensons, que nous voulons, que nous sentons, & que nous n'avens point d'idée claire de nostre ame. Pag. 545. DIEU EST L'ESTRE SANS RESTRICTION, L'ESTRE UNIVERSEL, L'ESTRE INFINI.

Pag. 549. Negat videri proprie propterea essentiam Dei, hoc est, Entis in genere, sive Entis infiniti, quoniam rerum essentias in ipso videmus, hoc est, in Lege immutabili, quæ dicit, Hoc ita debet esse, istud non debet. Quanquam Deum ipsum non diffitendum est saltem impersecte percipi, cum id Patres prodant, Augustinus in primis: cujus de toto hoc argumento qui testimonia voluerit, is ea pererudite collecta reperiet, inquit, ab Ambrosio Victore, in secundo volumine Philosophiæ Christianæ. Ce n'est pas proprement vois Dieu, que de voir en lui les creatures. Ce n'est pas voir son essence, que de voir les essences des creatures dans sa substance: comme ce n'est pas voir un miroir, que d'y voir seulement les objets qu'il represente. Ce n'est pas qu'on ne puisse dire avec S. Paul, S. Augustin, S. Gregoire, & plusieurs autres Peres de l'Eglise, qu'on voit Dieu de's CETTE VIE, QUOIQUE D'UNE MANIERE FORT IMPARFAITE. Voici les paroles de S. Gregoire son sidelle disciple. . . . C'est pour cela que ce saint Docteur croit mesme, que celui qui a la charité connoit mieux Dieu qu'il ne connoit son frere. . . . Je n'apporte pas d'autres preuves du sentiment de S. Augustin. Si l'on en soubaite, l'on en trouvera de toutes fortes dans la sCAVANTE COLLECTION qu'en a faite Ambroise victor, dans le second volume de la Philosophie Chrétienne.

Pag. 550. Objection. S. Paul écrivant à Timothée. dit que Dieu babite une lumiere inaccessible, que personne ne le peut voir. Si la lumiere de Dieu est inaccessible, on ne peut voir en elle toutes choses. Réponse. S. Paul ne peut estre contraire à S. Jean, qui nous assure que Jesus-Christ est la vraie lumiere qui ECLAIRE TOUS LES HOMMES qui viennent en ce monde. Car l'esprit de l'homme, que plusieurs Peres appellent lumiere illuminée ou éclairée, lumen illuminatum, n'est éclairée que de la lumiere de la SAGESSE ETERNELLE, QUE LES MESMES PERES appellent pour cela lumiere qui éclaire, lumen illuminans. David nous exborte de nous approcher de Dieu pour en estre éclairez: Accedite ad eum, & IL-AINI. Mais comment ne pouvons-nous estre éclairez, si nous ne pouvons pas voir la lumiere par laquelle nous devons estre éclairez? Ainsi, quand S. Paul dit, que cette lumiere est inaccessible, il entend à l'homme charnel, QUI NE RENTRE POINT EN LUI-MESME pour la contempler. Inaccessibilem dixit, sed omni homini humana fapienti. Scriptura quippe facra omnes carnalium sectatores humanitatis nomine

notare

notare solet. S. Greg. in cap. 28. Job. cap. 28. Oa s'il parle de tous les hommes, c'est qu'il n'y en a point qui ne soit détourné de la contemplation parfaite de la VERITE', à cause que nostre corps trouble sans cesse Pattention de nostre esprit. Hic Catholici dicunt, Christum ut hominem a Joanne dici lucem veram, quæ illuminabat doctrinæ fuæ lumine omnem hominem degentem in mundo Judaico: Ad ipíum ut Deusest, & ad Deum quisquis accedit, ut David adhortatur, dono cælestis sapientiæ illustrari: Lumen vero naturale, scu Veritatem, quam quisque consulit, quæque dicit, Hoc debet ita esse, istud non debet, divinitatem ipsam arbitrari, lucemque divinam, aut Verbum Dei, sapientiamve increatam, impium esse: denique in Deo aut Verbo propterea videri quæ vera sunt pronunciare, pariter biasphemum esse.

Hoc illud tamen oft, quod ifte frequenter inculcat, ut jam vidimus; Christum secundum divinitatem, lucem nostram esse, & magistrum nostrum. Nam Christum ille scilicet, seu Christi divinitatem, lumen illud ipsum appellat, quod quemadmodum nos ipli facimus, sic etiam ipse in omni vitæ suæ ratione consuleret. Pag. 545. Jesus-Christ ne s'est pas con-tente de nous instruire d'une maniere intelligible PAR SA DIVINITE'; il a voulu encore nous instruire d'une maniere sensible par son humanité. Il a voulu nous apprendre qu'il est nostre Maistre en toutes manieres. Et parce que nous ne pouvons sans peine RENTRER EN NOUS-MESMES, POUR LE CONSULTER COM-ME VERITE' E'TERNELLE, ORDRE IMMU-ABLE, LUMIERE INTELLIGIBLE; il a rendu la verité sensible par ses paroles, l'ordre aimable par ses exemples, la lumiere visible par un corps qui l'accommode à nostre foiblesse. Et pag. 565. Je l'ay dit, & je le redis encore, IL N'Y A QUE LA SOUVERAINE RAISON QUI NOUS RENDE RAISONNA-BLES: IL N'Y A QUE DIEU QUI NOUS PARLE CLAIREMENT, & qui sçache nous in-Struire. Nous n'Avons qu'un veritable MAISTRE Jesus-Christ nostre Seigneur, la sagesse éternelle, le VERBE DU PERE. . . . . Li c'est une impieté que de dire, que CETTE RAISON UNI-.VERSELLE, A LAQUELLE TOUS LES HOM-MES PARTICIPENT, & PAR LAQUELLE SEULE ILS SONT RAISONNABLES, Soit Sujette à l'erreur, & capable de nous tromper. . . . Cela étant ainsi, je dis qu'il est inutile de con-SULTER LES DIRECTEURS, lorsqu'il est certain que la verite' nous parle: & il est CERTAIN QUE LA VERITE' NOUS PARLE, LORSQUE L'EVIDENCE SE RENCONTRE dans les réponses qui se font à nos demandes, ou A l'ATTENTION DE NOSTRE ESPRIT. Je dis l'évidence, qu'on y prenne garde, l'évidence que la lumiere produit: & non cette fausse évidence que proauit en nous l'imagination ou la passion. Denique pag. 568. Il est toujours utile de RENTRER EN SOI-MESME, & de consulter l'Evangile; d'écouter Jesus-Christ, soit qu'il parle IMMEDIATEMENT à nostre esprit, ou à nostre caur; soit qu'il parle par la foi a NOS OREILLES OU A NOS YEUX.

Pag. 566. Aberrare eos ait, gravissimeque falli, qui existiment illam Veritatem, secundum quam vera & recta funt omnia a Deo, hoc est, ab Ente condita, creatum quiddam esse; primam quidem rerum omnium creatarum, sed tamen creatam, neque ex ipsamet esse Dei substantia. Nam error iste, inquit, divinitatem Christi subvertit, legesque morum subruit, quas esse oportet immutabiles; siquidem ex ca Veritate manant, eaque nituntur. Il y a des gens qui pensent qu'il n'y a foint d'ordre immua-BLE & NECESSAIRE par sa nature: & que L'ordre ou la sagesse de Dieu, se-LON LAQUELLE IL A FAIT TOUTES CHO-SES, QUOI QUE LA PREMIERE DES CREA-

TURES, EST ELLE-MESME UNE CREATU-RE, faite par une volonté libre de Dieu, & Non POINT ENGENDRE'E DE SA SUBSTANCE PAR LA NECESSITE' DE SON ESTRE. Mais ce sentiment qui ébranle tous les fondemens de la Morale, enostant à l'Ordre & aux LOIX ETERNELLES qui en dépendent, leur IMMUTABILITE'; & qui renverse tout l'édifice de la Religion Chrétienne, en dépoüillant Jesus-Christ ou le verbe de Dieu DE SA DIVINITE, ne repand point encore assez de tenebres dans l'esprit, pour lui cacher cette verité, que Dieu veut l'Ordre. Atqui nos Catholici, Dei beneficio, nos Ariani illi fumus, qui ordinem illum ipfum nunc immutabilem, secundum quem omnia facta sunt, quiddam creatum esse contendimus, neque ex Dei substantia genitum, aut Verbum Dei esse: sed ab ipsis rebus creatis, ab ipso Ente formali rerum omnium esse realiter indistinctum. Potuisse siquidem Deum, tametsi hic rerum ordo est optimus, alium ac diverium in creatione universi sequi. In moribus autem quod leges sunt immutabiles, non id ex eo oriri, quod ipia Dei substantia aut ex ipsa sunt; sed quod rerum creaturum sic natura poscat, & Dei voluntas; pluris amicum, exempli gratia, apud nos, quam canem, esse.

Augustinum ubique, ut jam subinde vidimus, jactat se ducem sequi; in eo præsertim capite pestiferæ suæ doctrinæ, quo Veritatem jam sæpius decantatam ponit esse imaginem Dei consubstantialem, humanæ menti immediate conjunctam; ad cujus imaginem, & ob quam contemplandam conditus hominis animus sit. Est hoc dicere, præter alia falsa & impia, non hominem, sed hominis animum tantummodo, non ad imaginem Dei, sed ad imaginem imaginis, & fallæ quidem, neque quam nascendo a Deo acceperit, sed propter quam comparandam bene vivendo politus lit, elle creatum. In Præfatione, pag. 1. Mais je suis surpris que des Philosophes Chrétiens, qui doivent préferer l'esprit de Dieu à l'esprit humain, Moise à Aristote, S. Augustin à quelque miserable commentateur d'un Philosophe païen, regardent plutost l'ame comme la forme du corps, que comme faite à l'image B POUR PIMAGE DE DIEU, c'est-à-dire, se-LON S. AUGUSTIN, POUR LA VERITE', A LAQUELLE SEULE ELLE EST IMMEDIA-

TEMENT UNIE.

Ab Augustino ne discedere videatur, locutum eum esse non ex veritateaut ex sententia sua contendit, sed ex more vulgi, dum belluas esse animatas concedit. Pag. 590. Il est certain, par exemple, que S. Au-GUSTIN a toujours parlé des bestes, comme si elles avoient une ame: (je ne dis pas une ame corporelle; car ce saint Docteur sçavoit trop bien distinguer l'ame d'avec le corps, pour penser qu'il pust y avoir des ames corporelles:) je dis une ame spirituelle; car la matiere est incapable de sentiment. Cependant je crois qu'il est plus raisonnable de se servir de l'autorité de S. Augustin, POUR PROUVER QUE LES BESTES N'ONT POINT D'AME, que pour prouver qu'elles en ont. Car des principes qu'il a soigneusement examinés & fortement établis, il suit manifestement qu'elles n'en ont point: ainsi que le fait voir AMBROISE VICTOR dans son sixième volume de la Philosophie Chrétienne. ( Quelques-uns de ces principes de S. Augustin sont : Que ce qui n'a jamais peché, ne peut point souffrir de mal. Or selon lui-mesme la douleur est le p'us grand des maux; Eles bestes en souffrent. Que le plus noble ne peut avoir pour sa fin le moins noble. Or selon lui l'ame des bestes est spirituelle, & plus noble que les corps: & neammoins elles n'ont point d'autre fin que les corps. Que ce qui est spirituel, est immortel; & l'ame des bestes quoi que spirituelle est sujette à la mort. Il y a bien d'autres semblables principes dans les ouvrages de S. Augustin; dont on peut conclure, que les bestes n'ont point d'ame spirituelle telle qu'il l'admet en elles.) Mais le sentiment que les bestes ont une ame, ou qu'elles sentent de la douleur lors qu'on les frappe, estant conforme aux préjugez, car il n'y a point d'enfant qui ne le croie, on a toujours droit de penser, que S. Augustin a parlé fur cela selon l'opinion commune; qu'il n'a point examiné serieusement cette question: & que s'il eust commencé d'en douter & d'y faire reflexion, il n'auroit point dit une chose qui est si contraire à ses principes. Quibus nempe pro Deo non est nisi Bonum in genere, hi in duas dispertiuntur sectas atque sententias de anima belluarum. Nam alii quidem cum Thomassino percipi Deum a belluis etiam ipsis sub ratione Boni in genere non inficiantur; tantum attingi ab iis posse negant sub ratione Justitiæ, Veritatis, Sapientiæ. Idcirco animatas esse belluas non negant. Audaciæ certe infignis est id negare, quod Deus ipse affirmavit, antequam homo exsisteret, Gen. 1, 30. Alii, ne Deum cognoscere & appetere ulla ratione belluæ dicantur, inanimas eas esse, merasque machinas, cum Cartesio, Malebranchio, aliisque contendunt. Unde iste iterum, pag. 431. Il est vrai que S. Augustin, supposant selon le préjugé commun à tous les hommes, que les bestes ont une ame, (au moins n'ai-je point lu qu'il l'ait jamais examiné serieusement dans ses ouvrages, ni qu'il l'ait revoqué en doute:) & s'appercevant bien qu'il y a de la contradiction de dire, qu'une ame ou U-NE SUBSTANCE QUI PENSE, qui sent, QUI DESIRE, &c. soit materielle; il a cru que l'ame des bestes étoit effectivement spirituelle & indivisible. Liv. 4. de anima & ejus origine, chap. 23. liv. de quantitate animæ, & ailleurs. Il a prouvé par des raisons très-evidentes, que toute ame, c'est-à-dire, tout ce qui sent, qui imagine, qui craint, qui desire &c. EST NECESSAIREMENT SPIRITUEL: mais je n'ay point remarqué qu'il ait eu quelque raison d'assurer que les bestes ont des ames. Il ne se met pus en peine de le prouver parce qu'il y a bien de l'apparence que personne n'en doutoit de son tems. Presentement qu'il y a des gens qui taschent de se delivrer entierement de leurs prejugez, & qui révoquent en doute toutes les opinions qui ne sont point appuiées sur des raisonnemens clairs & demonstratifs: on commence à douter si les animaux ont une ame capable des mesmes sentimens, & des mesmes passions que les nostres. Mais il se trouve toujours plusieurs défenseurs des préjugés, qui prétendent prouver que les bestes sentent, veulent, pensent, & RAISON-NENT mesme comme nous, quoi que d'une maniere beaucoup plus imparfaite.

Majoris est momenti placitum illud impium, quod in codem isto volumine magno conatu adstruit: nempe causas secundas causas non esse efficientes proprie: sed tam unicam rerum omnium atque essectuum causam esse, quam Deum unicum. Pag. 389. Il est nécessaire d'établir clairement les veritez qui sont opposées aux erreurs des anciens Philosophes, & de prouver en peu de mots, qu'il n'y a qu'une vraie cause, parce qu'il n'y a qu'une vraie cause, parce qu'il n'y a qu'une vraie cause, parce qu'il n'y a qu'une vraie causes, parce que la nature ou la force de chaque chose n'est que la volonté de Dieu: que toutes les causes naturelles ne sont point de verites naturelles. Mais seulement des causes occasionnelles: & quelques autres veritez, qui seront des suites de celles-ci.

Il est évident que tous les corps grands & petits, n'ont point la force de se remuer. Une montagne, une maison, une pierre, un grain de sable, ensin le plus petit ou le plus grand des corps que l'on puisse concevoir, n'a point la force de se remuer. Nous n'avons que deux sortes d'idées: idées d'esprits, idées de corps: Et ne Devant dires d'uses devons raisonner que suivant ces deux idées. Ainsi puisque Pidée que nous avons de tous les corps, nous fait connoistre qu'ils ne se peuvent remuer, il faut conclure que ce sont les esprits qui les rémuent. Mais quand on examine l'idée que l'on a de tous les es-

prits finis, on ne voit point de llaison necessaire entre leur volonté & le mouvement de quelque corps que ce soit: on voit au contraire qu'il n'y en a point, & qu'il n'y en peut avoir. On doit donc aussi conclure, si on veut raisonner selon ses lumieres, qu'il n'y a aucun esprit creé qui puisse remuer quelque corps que ce soit, COMME CAUSE VERITABLE OU PRINCIPA-LE, de mesme que l'on a dit qu'aucun corps ne se pouvoit remuër soy-mesme. Moveri brachium homine volente non negat: sed a Deo moveri affirmat, hoc est, reipsa ac vere moveri. Nam si Deus non est nisi Veritas ac Realitas entium, ut iste vult, dicendum necessario est Deum omnis motus causam esse: quod nihil aliud est dicere, nisi rem ex re, alteram ex altera consequi: volitionem autem movendi, causam esse motus occasionalem tantum, sive occasionem cur brachium moveatur; non causam effectricem. Nam si a corpore vel spiritu realitatem tollas, quæ est activa, ac Deus ipse; quid superest nisi modificatio ac limitatio, cui nihil inesse potest virtutis activa? Deus igitur unica omnium causa efficiens est. Pergit

Mais lors qu'on pense à l'idée de Dieu, c'est-à-dire, d'un estre infiniment parfait, & par consequent TOUT-PUISSANT, on connoit qu'il y a une telle LIAISON ENTRE SA VOLONTE O LE MOUVEMENT de tous les corps, qu'il est impossible de concevoir qu'il veuille qu'un corps soit mu, que ce corps ne le soit pas. Nous devons donc dire, qu'il n'y a que sa volonté qui puisse remuër les corps, si nous voulons dire les choses comme nous les concevons, & non pas comme nous les sentons. La force mouvante des corps n'est donc point dans les corps qui se remuënt; puisque cette force mouvante N'EST AUTRE CHOSE QUE LA VOLONTE' DE DIEU. Ains les corps n'ont aucune action: Et lors qu'une BOULE qui se remuë, en rencontre & en meut une autre, elle ne lui communique rien qu'elle ait : car elle n'a pas mesme l'impression qu'elle lui communique. Cependant une boule est une cause naturelle du mouvement qu'elle communique. Une cause naturelle n'est donc point une cause réelle & veritable, mais seulement une cause occasionnelle, & qui détermine l'Auteur de la na-ture à agir de telle & telle maniere, en telle & en telle

Pag. 390. Toutes les forces de la nature ne sont donc que la volonté de Dieu. Dieu a creé le monde, parce qu'il l'a voulu: Dixit, & facta funt, & il remue toutes choses, & produit AINSI tous les effets que nous voions arriver: parce qu'il a voulu aussi certaines LOIX, SELON LESQUELLES les mouvemens se communiquent à la rencontre des corps: & PARCE QUE CES LOIX SONT EFFICACES, elles agissent; & les corps ne peuvent agir. Il n'y a donc point de forces, de PUISSANCES, DE CAUSES VE-RITABLES dans le monde materiel & sensible: & il n'y faut point admettre de FORMES, de FACUL-TEZ, & de QUALITEZ RE'ELLES, pour produire des effets que des corps ne produisent point, & pour partager avec Dieu la force & la puissance qui lui sont essentielles.

Mais non seulement les corps ne peuvent estre causes veritables de quoi que ce soit; les esprits les plus nobles sont dans une semblable impuissance. Ils ne peuvent rien connoistre, si Dieu ne les éclaire. Ils ne peuvent rien sentir, si Dieu ne les modifie. Ils ne sont capables de rien vouloir, si Dieu ne les agite vers lui. . . . Les hommas ne peuvent aimer, que parce que Dieu les pousse sans cesse vers le bien en general, c'est-à-dire, vers le bien en general, c'est-à-dire, vers lui . . . . Ce ne sont pas eux qui se meuvent vers le bien en generalement par un choix entierement libre cette impression selon la loi de Dieu; ou ils la déterminent vers de faux biens, selon la loi de la chair. . . .

Pag.

Pag. 391. Mais non seulement les bommes ne sont point les veritables causes des mouvemens qu'ils produi-Jent dans leur corps; il semble mesme qu'il y ait contradistion qu'ils puissent l'esire. Gause veritable & une cause, entre laquelle & son effet L'ESPRIT APPER-ÇOIT UNE LIAISON NECESSAIRE . . . . Or il n'y a que l'Estre infiniment parfait, entre la volonté duquel & les effets l'esprit apperçoit une LIAISON NECESSAIRE. IL N'Y A DONC QUE DIEU QUI SOIT VERITABLE CAUSE, & qui ait veritablement la puissance de mouvoir les corps. Je dis de plus, qu'il n'est pas concevable, que Dieu puisse communiquer aux hommes ou aux Anges la puissance qu'il a de remuër les corps: & que ceux qui prétendent, que le pouvoir que nous avons DEREMUER NOS BRAS, est une veritable puissance, doivent avouër que Dieu peut aussi donner aux esprits LA PUISSANCE DE CREER, d'aneantir, de faire toutes les choses possibles, en un mot, qu'il peut les rendre tout-puissans.... Il n'y a donc qu'un seul Dieu, & qu'une seule cause, qui soit veritablement cause. Nempe si Deus non est nisi Lex universi, ut Malebranchio placet, Ordo rerum immutabilis, Necessitas exigens ut hoc sit ita, istud ita non sit; certe voluntate Dei omnia siunt; siquidem ex ea lege & necessitate fiunt omnia. Si brachium moves, id fit ob legem necessariam unionis animæ cum corpore: Lex illa autem Deus est: ergo fit motus ille, quia Deus ipsum fieri vult; non quia tu vis, nisi occasionaliter. Ita quæ vis & facultas unicuique rei inesse creditur, voluntas ipsa Dei est. Ergo ex hypothesi illa, quæ Deum ponit esse Ordinem rerum immutabilem, & Legem necessariam, secundum quam Hoc oportet sic fieri, istud non ita; omnia immediate a Deo solo fiunt: & inter voluntatem Dei atque effectum necessaria certe connexio est. siquidem Dei voluntas alia non est, nisi necessarius ordo rerum, five quod leges motuum immutabiles exigunt. Jam si bonum diligimus, motum sequimur naturalem atque ingenitum a Deo ac necessarium ad Bonum in genere, & ad Rectum, quod Deus, inquit, ipse est. Si malum diligimus ab illo motu bono ac necessario deslectimus ad bonum sensibile & particulare. Hæc egregia Malebranchii Theologia est: quam callide Catholicis, quantum ingenio valet, verbis involvit. Nititur autem eo principio: Lex immutabilis ac necessaria, secundum quam unumquodque ens est quod esse debet, Deus est, Eadem norma & regula recti fanique judicii est, ac proinde lux animorum: Ergo & animorum lux Deus ipse est; & motuum in corporibus causa unica Deus est. Sic omnia Deus in animis & in corporibus facit. Φεν της άθεότητος.

Pag. 405. De creatione mundi ita Cartesio favet, ut necessariam æternamque in Chao suisse universi quasi materiam concedere ei videatur: mundum inde, qualis nunc est, formatum verius quam creatum: formatum vero ex motu materize ordinato; quem cum a Deo dicit esse, cum Dei nomine aliud nihil intelligat, ut ex antedictis perspicuum est, quam Rectum ac pulchrum rerum ordinem, cumque immutabilem; five necessariam juxta certas leges molis agitationem ex calore, vel substantiæ cogitantis impetu in ea pariter mole inclusæ, aliove casu exortam; quid nisi atheismum hoc etiam loco infinuat? Quis factum a Deo mundum dixerit, quia leges motuum immutabiles hunc fecere, nisi cui hæ leges pro Deo sunt? Nam quod increatam negat materiam dici oportere cum paganis, tamen non discedit ab impletate, cum a Deo factam dicit; si Deus ubique ei nihil nisi Necessaria rerum pulchritudo est. Necesse est enim certe præexsistere formæ materiam formabilem: & est ea formabilitas pulchritudo materiæ quædam prærequisita. Est autem in hac hypothesi impia to kador Deus. Ergo & materia ex Deo dicenda est esse, & Deum suo quoque modo participare. Sic porro Malebranchius: Il

est ridicule de dire, QUE M. DESCARTES A CRU Q'UE LE MONDE SE SOIT PU FORMER DE LUI-MESME: PUISQU'IL A RECONNU, COM-ME TOUS CEUX QUI SUIVENT LES LUMIE-RES DE LA RAISON, QU'AUCUN CORPS NE PEUT MESME SE REMUER PAR SES PRO-PRES FORCES & que TOUTES LES LOIX IM-MUABLES de la communication des mouvemens NE SONT QUE DES SUITES DES VOLONTEZ IM-MUABLES DE DIEU, qui agit sans cesse d'une mesme maniere. Ayant prouvé qu'il n'y a que Dieu qui donne le mouvement à la matiere; & que LE MOUVEMENT PRODUIT DANS TOUS LES CORPS TOUTES LES DIFFERENTES FOR-MES DONT ILS SONT REVE'TUS; c'en ESTOIT ASSEZ pour oster aux Libertins tout prétexte de tirer aucun avantage de son système. Au contraire si les Athées faisoient quelque réflexion sur les principes de ce Philosophe, ils se trouveroient bien-tost contraints de reconnoistre leurs erreurs. Car s'ils PEUVENT SOU-TENIR comme les Païens, QUE LA MATIERE SOIT INCREE'E, ils ne peuvent, pas de mesme soutenir, qu'elle ait jamais esté capable de se mouvoir par ses propres forces. Ainsi les Athées seroient du moins obligez de reconnoistre le viritable MOTEUR, s'ils ne vouloient pas reconnoistre le veritable Createur.

Pag. 601. 602. Cum Deus secundum Malebranchium non sit nisi Ratio Universalis, Bonum in genere, Lex immutabilis veri ac recti universim spectati; primaria & præcipua ejus efficientia tota universalis est: quamvis omnia solus efficiat, singulare tamen nihil facit, nisi occasionaliter; hoc est, ita exigente causarum secundarum serie. Hinc Dei voluntas, qua vult omnes homines salvos fieri, innata illa ac necessaria propensione animorum erga Rectum ac Verum, quam Deus illis indidit, tota continetur. Singularia nulla nifi occasionaliter confert auxilia; nec ulla quidem efficacia ex speciali affectu, sed ex necessaria tantum exigentia concurrentium causarum. Hæc via, inquit, simplicissima est, qua Deus vult omnes homines falvos fieri. Constituant ipsi sibi certa tempora, quibus quæ sua sint officia considerent, fient bonæ cogitationes, quas Deus illis immiserit, fubinde occasionaliter efficaces: nec deerunt aliæ occasiones quibus auxilia piarum cogitationum efficacia reddantur. Quod quid est aliud dicere oblique, quam Fato omnia reapse contingere, & pro causarum occurrentium ratione ex illis necessario essecta consequi? Hæc ille pag. 601. Le son de l'horloge suffira pour me faire souvenir de mon devoir, SANS QU'IL SOIT BESOIN QUE DIEU AIT UNE VOLONTE PARTICULIERE DE M'INSPIRER LA PENse'e de prier. Les loix generales de l'union de l'ame avec le corps me feront penser à mon devoir, lorsque le tems que j'aurai choisi se fera remarquer par quelque chose de sensible. Or comme il est necessaire de rentrer en soi-mesme & de prier; & qu'on ne peut prier sans en avoir au moins la pensée; & qu'onné peut en avoir la pensée, si Dieu ne la donne; c'est déja quelque chose pour le salut, que d'avoir cette pensée, SANS 0-BLIGER DIEU A NOUS LA DONNER PAR DES VOLONTEZ PARTICULIERES, OU DES ESPE-CES DE MIRACLES. C'est peut-estre mesme ce défaut de premiere pensée de prier, & de considerer ses obligations en la presence de Dieu, qui est la source de l'aveuglement de bien des gens, & par consequent de leur damnation éternelle. Car DIEU AGISSANT TOUJOURS PAR LES VOIES LES PLUS SIMPLES, N'A PAS DU LEUR DONNER PAR DES VOLON-TEZ PARTICULIERES DES PENSE'ES QU'ILS AUROIENT OBTENUES EN VERTU DE SES VOLONTEZ GENERALES, s'ils avoient une fois pris la coutume de prier regulierement en certains tems. Jinst COMME DIEU VEUT SAUVER LES HOMMES PAR LES VOIES LES PLUS SIM-

PLES; il est évident qu'il faut autant qu'on le peut, faire servir l'Ordre de la nature a ce-Lui de la grace, & accorder pour ainsi dire les volontez de Dieu entr'elles, en se réglant un tems QUI NOUS DONNE DU MOINS LA PENSE'E DE PRIER.

Apparemment c'est pour ces raisons que Dieu ordonna autrefois aux Juifs d'écrire ses commandemens sur la porte de leurs maisons, & d'avoir toujours quelques marques sensibles, qui les en sissent ressouvenir: CELA E'PARGNANT A DIEU UNE VOLONTE' PAR-TICULIERE, s'il est permis de parler ainsi, DE LEUR INSPIRER CES PENSE'ES. CAR LES MIRACLES DE LA GRACE étoient extrémement rares parmi les Juifs: le tems n'étant point encore venu, auquel Dieu devoit graver sa loi, & répandre son esprit & sa charité dans le cœur des hommes. . . . Les Chrétiens se servent souvent des Croix & des Images par curiosité, par hypocrisse, ou par quelque autre raison d'amour propre. Cependant ces choses pouvant faire penser à Dieu, il est très utile de s'en servir: CAR IL FAUT AUTANT QU'ON LE PEUT FAIRE SERVIR LA NATURE A LA GRACE, AFIN QUE DIEU PUISSE NOUS SAUVER PAR LES VOIES LES PLUS SIMPLES. Car, encore qu'on ne puisse naturellement se disposer à la grace, on PEUT SOUVENT CONTRIBUER A LA RENDRE EF-FICACE: parce qu'on PEUT DIMINUER l'effort d'une passion, en s'. loignant des objets qui la causent, ou en se representant des raisons contraires à ce qu'elle inspire. Ceux qui veillent avec plus de soin que les autres à la pureté de leur imagination, ou qui ne la laissent pas tant corrompre par l'usage continuel des plaisirs Jensibles & par le commerce du monde, RENDENT LA GRACE EFFICACE; en ce que la grace trouve MOINS DE RESISTANCE en eux que dans les autres. En ce sens une maladie mesme, UNE PLU-IE, UN AUTRE ACCIDENT qui nous retient chez nous peut rendre LA GRACE EFFICACE. Car TEL DEGRE' DE GRACE, qui auroit esté trop foible pour nous faire resister à l'impression sensible de la presence d'un objet agreable, est assez forte pour nous faire rejetter avec horreur la pensée ou l'imagination sale de ce mesme objet.

Il n'en faut pas davantage four faire voir clairement, que les conseils de l'Evangile sont necessaires, afin que Dieu nous sauve PAR LES VOIES LES PLUS SIMPLES. Car il est utile de les suivre, non seulement parce que lors qu'on les suit par le mouvement de l'esprit de Dieu, ils le determinent en VERTU DES LOIX GENERALES DE L'OR-DRE DE LA GRACE, d'augmenter en nous son a mour: mais encore parce que la pratique de ces conseils peut souvent RENDRE LA GRACE EFFICACE, QUOI QU'ON NE LES PRATIQUE QUE PAR AMOUR PROPRE, ce qu'on peut faire en bien des rencontres. Quia Deus scilicet in hac impia hypothesi nihil est aliud quam Bonum in genere, Lex & Ratio universalis id exigens fieri quod decet; dicitur idcirco velle homines salvos fieri per vias simplicissimas; quia nimirum cogitari non potest Deus istiusmodi aliud velle per se ac directe, quam bene esse in genere unicuique homini; impresso videlicet animis naturali motu in Bonum ac Rectum in genere, qui vocetur Gratia universalis. Adjicitur deinde, si quid homo naturaliter faciat, etiam ex amore proprio, hypocrisi, aut alio simili vitio, Deum occasionaliter in eo bonum motum augere; gratiamque ea occasio ne, aliave limili etiam externa, læpe fieri efficacem, natura tunc subserviente gratiæ: nimirum necessario ac naturali infitoque ab initio motu ad Bonum & Rectum in genere progressus tunc faciente, vel alia cogitatione implendi officii occasionaliter subnascente; quoniam ita exigunt leges generales gratiæ dispenfandæ. Sed quid tanto verborum ambitu opus? Quin statim & aperte dicit, quod ista orationis ambages occultant? Nempe omnia vel casu, vel natura necessitate, vel serie causarum occurentium sic exigente, ita sieri ut siunt, absque Deo, quem nullum verum appositi.

rum agnoscit!

Huc pertinent & illud quod fibi a Catholicis objici posse ipse persensit: nempe in ca hypothesi nullum esse discrimen naturalis doni a supernaturali: immo nullum vere dici posse supernaturale: quandoquidem est omne a Natura, hoc est, a Lege necessaria fic fieri exigente, quam pro Deo habet. Huic objectioni, quæ est sane gravissima, respondet Malebranchius, 1°. ex miserabili Aristotelis Philosophia distinctionem illam ortam esse. 2°. supernaturales eftectus dici posse cos, qui sint minus frequentes, neque ex communibus naturæ legibus. 30. supernanaturale dici posse, quod est in arcanis Dei consiliis præcipuum, quod ad alteram vitam refertur, quod ex intuitu Christi meritorum datur, quæ quis considerat. At hæc supernaturale quiddam indicant in modo tantum, ut schola loquitur, non in entitate & ratione principii; cujus generis supernaturalitatem hypothesis impia nullam agnoscit. Malebranchii oratio super ea re, hæc est, pag. 582. Si les corps n'avoient une certaine nature ou force pour agir, & SI DIEU FAISOIT TOUTES CHOSES, il n'y auroit rien QUE DE SURNATUREL dans les effets mesme les plus ordinaires. LA DISTINC-TION DE NATUREL & DE SURNATUREL, qui est si bien receue dans le monde, & qui est établie par le consentement universel des Sçavans, seroit chimerique & extravagante. Réponse. Je répons que cette distinction est extravagante dans la bouche d'Aristote. Car la NATURE que ce Philosophe a établie est une pure chimere: (Quia nimirum Malebranchius inter chimæras reponit, dici causas aliquas esse naturaliter efficaces.) Je dis que cette distinction n'est point claire dans la bouche du commun des hommes, qui jugent des choses par l'impression qu'elles font sur leurs sens. Car ils ne sçavent point précisément ce qu'ils veulent dire, lorsqu'ils assurent que le feu brusle PAR SA NA-TURE. Je dis que cette distinction SE PEUT SOUFFRIR dans la bouche des Theologiens, s'ils entendent que les effets naturels, sont ceux, qui sont des suites des loix generales, que Dieu a établies pour la production & la conservation de toutes chos: & que les effets surnaturels sont ceux qui ne dépendent point de ces loix. Cette distinction est veritable en ce sens. Mais la Philosophie d' Aristote jointe à l'impression des sens, la rend, ce me semble, dangereuse: parce que cette distinction peut détourner de Dieu ceux qui ont trop de respect pour les opinions de ce MISERABLE & PITOYABLE Philosophe; ou qui consultent leurs sens, au lieu de REN-TRER EN EUX-MESMES POUR Y CONSUL-TER LA VERITE'. Ainsi on ne devroit point se servir de cette distinction sans l'expliquer. . . . Si la Nature de la Philosophie païenne est une chimere, si cette Nature n'est rien, il faut en avertir. Car il y a bien des gens qui s'y trompent. Il y en a plus qu'on ne pense, qui lui attribuent inconsiderément les ouvrages de Dieu. . . . Ils veulent bien que Dieu soit auteur des miracles & de certains effets extraordinaires, qui en un sens sont peu dignes de sa grandeur & de sa sagesse: Et ils rapportent à la puissance de leur Nature imaginaire ces effets constans & reglez que les sages seuls scavent admirer. (Atqui non est commenia vis causarum secundarum, etiam inanimarum quam sacræ ipsæ litteræ adstruunt, & vox ipsius Dei: Gen. 1. Germinet terra herbam virentem: Producant aquæ reptile animæ viventis: Producat terra animam. Marc. IV. 28. Ultro enim terra fructificat primum berbam, deinde spicam, deinde plenum frumentum in spica. Et Sap. xvi. 23. de igne: Etiam SUÆ VIRTUTIS oblitus est.) At etiam

miracula & extraordinaria quædam effecta parum digna Deo esse quodam sensu ait. Quo? Quoniam causam universalem, cujusmodi est Sapientia universalis, Bonum in genere, Ensuniversale, non decet quidquam nisi universale efficere per se, cujusmodi sunt essentiæ rerum, leges numerorum, morum, & artium: particulare nihil per se potest facere, sed tantummodo occasionaliter, cum occultæ causæ suis temporibus erumpentia quædam & extraordinaria effecta parturiunt. Pergit Malebran-Chius: On put encore diftinguer L'ORDRESURNA-TUREL du naturel en plusieurs manieres. Car on PEUT DIRE que le surnaturel A RAPPORT aux biens futurs : qu'il est établi en veue des merites de Jefus-Christ: qu'il est le premier & le principal dans les desseins de Dieu: & d'autres choses supfisantes POUR CONSERVER UNE DISTINCTION, DONT L'ON APPREHENDE PEUT-ESTRE SANS SUJET LA DESTRUCTION. Malebranchio hac in parte, ut in reliquo systemate aleothros adstipulari famosum e Janseniano grege scriptorem

Nicolium, suo loco ostensuri sumus.

Peccatum originale quid fit & quomodo transmittatur ad posteros, egregie ex placitis impiæ hypotheseos explicat, quæ Deum verum nullum habet; sed pro Deo adfignat Bonum & Rectum in genere. Sic ergo stamit: 1. Post Adæ & Evæ peccatum, sed Evæ in primis, a cerebro matrum ad cerebrum infantium eosdem transmitti motus, eadem imprimi in utroque motuum vestigia. Statim ergo ut ex legibus universalibus semel ab initio positis, necesse est animam infundi corpori, eadem propensione fertur ad corpora diligenda jam tum infans, qua mater ipsa. Hæc vero propensio peccatum est; siquidem contra rectum ordinem est, demittere se sponte spiritalem animum ad corporea amplectenda. 2. Tamen subinde ad Deum, hoc est, ad Bonum in genere convertitur, inquit, infantis voluntas, five actuali amore ac libero, sive habituali potius, quales sunt in nobis habi-tus ex actibus relicti. Fieri certe vix potest, ut aquæ tepidæ admonitu qua abluuntur, aliasque fæpissime, non occasionaliter excitetur infantum voluntas ad amandum Bonum in genere, & ad spem quamdam illius semper fruendi. At in hoc ratiocinio quot & quæ contineantur hæreses, quid attinet a me commemorari, cum statim incurrant in oculos? Hæ nimirum, quæ sunt quidem intellectu faciles, si cum Malebranchio Deus ponatur esse aliud nihil nisi Bonum & Rectum in genere: sed absurdæ eædem & ab omni intelligentia sensuque disjunctæ, si Deus esse aliquis verus creditur, ut Catholici credunt. 1. Per primam feminam potius quam per primum hominem peccatum intrasse in mundum. 2. Peccatum origina-le esse pronitatem animi, qualis est etiam infantibus, ad bonum corporeum & sensibile, majorem quam ad Bonum & Recrum in genere, ac proinde quam ad Bonum spiritale. 3. In baptismo deleri peccatum illud vel non imputari, sive ob actum amoris Dei vel unum vel plures, quos infans tunc elicit; sive ob habitualem amorem Boni & Recti in genere. 4. Habitus caritatis, aliosque, esse mere naturales, sive relictos ex actibus, five in ortu infitos, cum nemo homo sit, cui non sit ingenitum amore prosequi Bonum in genere. Hec l'unt quæ Malebranchius prolixe defendit verbis sequentibus.

Pag. 503. Dieu fait & conserve l'esprit de l'homme Esin qu'il s'occupe de lui, qu'il le connoisse, & qu'il l'aime: car Dieu est la sin de ses ouvrages. L'Ordre le demande ainsi. Dieu ne peut pas vouloir qu'on aime ce qui n'est point aimable; ou que ce qui est le moins asmable soit le plus aimé. Ainsi il est évident que LA NATURE EST CORROMPUE & dans le désordre; puisque Pesprit est NATURELLEMENT porté à aimer les corps qui ne sont point aimables, ou n'ont nuile assince pour agir en lui, & qu'il les aime sonvent plus

que Dieu mesme. Le peche' originel ou le déreglement de la nature n'a donc pas besoin de preuve. Car chacun sent assez en soi mesme une loi qui le captive & qui le déregle; & une loi qui n'est point établie de Dien, puisqu'elle est contraire a l'ordre qui regle se volenté. (Itaque impossibilis ost status pure nature, si fieri non potest ut concu-

piscentia a Deo in homine sit.)

Pag. 505. Supposant donc qu'Adam & Eve ayent peché, & qu'ensuite de leur peché ils aient sonti en euxmesmes des mouvemens involentaires & rebelles: Je dis que leurs enfans devoient naistre pecheurs, & sujets comme eun aux mouvemens de la concupiscence. Veici mes raisons. J'ay prouvé fort au long. . . . qu'il y a une telle communication entre le serveau de la mere, G celui de son enfant, que tous les mouvemens & toutes les traçes qui se font dans le cerveau de la mere. s'excitent dans celui de l'enfant. Ainsi comme l'ame de l'enfant est unie à son corps, dans le mesme moment qu'elle est creée; à cause que c'est LA CONFORMA-TION DU CORPS QUI OBLIGE DIEU, EN CONSEQUENCE DE SES VOLONTEZ GENE-RALES, à lui donner une ame pour l'informer; il est évident que dans le mesme instant que cette ame est creée, ELLE A DESINCLINATIONS CORROMPUES, & qu'elle est tourne e vers les corps: puisqu'elle a de's ce moment les inclina-TIONS qui répondent aux mouvemens, qui sont actuellement dans le cerveau auquel elle est unie.

Pag. 507. Supposant donc que les enfans naissent avec la Concupiscence, il est évident qu'ils sons veritablement pecheurs; puisque LEUR COEUR EST TOURNE' VERS LES CORPS autant qu'il en est capable. Il n'y a encore dans leur volonté que l'amour naturel, & cet amour oft déreglé. Ainfi il n'y a rien en eux que Dieu puisse aimer, puisque Dieu ne peut aimer le desordre. Mais lors qu'ils ont esté regenerez en fesus-Christ; c'est-à-dire, lors que leur COEUR A ESTE' TOURNE' VERS DIEU OU PAR UN MOUVEMENT ACTUEL D'AMOUR OU PLUTOST PAR UNE HABITUDE, ou une disposition interieure semblable à celle qui demeure après un acte parfait d'amour de Dieu. Alers la concupiscence n'est plus peché en eux: CAR ELLE N'ESTPLUS SEULE DANS LEUR COEUR, elle n'y domine plus. L'amour habituel, qui reste en eux par la grace du Baptesme en Jesus-Christ, est plus libre OU PLUS FORT que celui qui est en eux par la con-cupiscence qu'ils ont d'Adam. Ils sont semblables aux Justes qui suivent pendant le sommeil les mouvemens de la concupiscence: ils ne perdent point la grace de leur baptesme; car ils ne consentent point librement à ces

nouvemens.

Et l'on ne doit pas trouver fort étrange, si je dis qu'il se peut mesme faire que les en-FANS DANS LE TEMS QU'ON LES BAPTISE, AIMENT DIEU D'UN AMOUR LIBRE. Car puisque le-second Adam est contraine au promier, pourquoi dans le tems de la regeneration ne delivrera-t-il pas les enfans de la servitude de leur corps, à laquelle ils ne sont sujets qu'à cause du premier : asin qu'E'TANT ECLAIREZ & EXCITEZ PAR UNE GRACE vive & efficace a aimer Dieu, ile Paiment tous d'un amour libre & Raisonna-BLE. (Liberum vocat iste quod non est concrum.) Il ne faut qu'un instant pour faire cet acte d'amour. Et comme cet acte PEUT se sormer dans l'ame sans qu'il s'en fasse de TRACES dans le cerveau, il ne faut pas non plus s'étonner, si les adultes mesmes qu'on baptise ne s'en souviennent pas toujours: car on n'a point de memoire des choses dont le cerveau ne garde point de traces. . . . . N'est-ce point qu'alers nous sommes délivrez de l'effort que le corps fait sur l'esprit, & que la concupiscence est com-ME MORTE EN CE MOMENT? Il est trai qu'elle revit: mais ayant ESTE' DE'TRUITE, & ayant laissé les enfans en état d'aimer Dieu, elle ne peut plus leur faire de mal, quoi qu'elle revive en eux.

Pag. 508. Le second Adam faisant Pour un MOMENT dans l'esprit de l'enfant que l'on baptise, le contraire de ce que le premier y produisoit auparavant, il suffit pour le regenerer, que Dieu agisse en lui PAR LES VOIES ORDINAIRES, selon lesquelles il sanctifie les adultes. Car l'enfant n'ayant point EN CE MOMENT de sentimens ni de mouvemens qui partagent la capacité qu'il a de penser & de vouloir, RIEN NE L'EMPESCHE DE CONNOISTRE & D'AIMER SON VRAI BIEN. Je n'en dis pas davantage, parce qu'il n'est pas necessaire de sçavoir précisément, comment se fait la regeneration des enfans; pourvu qu'on admette en eux une veritable regeneration, ou une justification interieure & réelle, CAUSE'E, SI L'ON VEUT, PAR LES ACTES, QUI ACCOMPA-GNENT LE SACREMENT, ou plutost par les babitudes de la foi, de l'esperance, & de la charité, infuses dans Pame sans actes precedens.

Pag. 519. Or cette indignité, qui consiste, comme je Pay fait voir, en ce que LES INCLINATIONS DES ENBANS SONT ACTUELLEMENT CORROMPUES, que leur cœur est tourné vers les corps, & qu'ils les aiment, est réellement en eux: ce n'est point l'imputation du peché de leur pere: ils sont Effectivement dans le desordre.

Pag. 522. David assure que sa mere l'a conceu dans l'iniquité: & l'Ecclesiastique dit que le peché vient DE LA FEMME; & que c'est par elle que nous sommes tous sujets à la mort: Eccles: xxv, 23. L'un & l'autre ne parle point de l'homme. S. Paul au contraire dit que c'est par l'homme que le peché est entré dans le monde; il ne parle point de la semme. Comment accorder ces témoignages? . . . . Il est certain que c'est l'homme qui rend la semme seconde, & par consequent c'est lui qui est cause de la communication qui se trouve entre le corps de la mere & celui de son enfant.

Pag. 523. On dira peut-estre que quand mesme l'homme n'auroit point peché, la semme auroit eu des enfans pecheurs: car ayant elle-mesme peché, elle avoit perdu le pouvoir que Dieu lui avoit donné sur son corps: Et ainsi quoi que l'homme sust demeuré juste, elle auroit corrompu le cerveau, & par consequent l'esprit de son ensant, à cause de la communication qu'elle avoit avec lui. Certainement cela ne paroist pas vraisemblable. Car l'homme juste, seachant ce qu'il fait, ne peut pas donner à une semme cette miserable secondité d'enfanter des ensans pecheurs. . . . .

Pag. 528. Les préjugez des hommes à l'égard des enfans sont tels, qu'on s'imagine ordinairement qu'ils ne PENSENT POINT dans le sein de leur mere, & dans leurs premieres années, & mesme qu'ils sont absolument incapables de penser. On croit qu'ils n'ont POINT ENCORE EN EUX-MESMES LES .I-DE'ES DES CHOSES: que ce sont les maistres qui les leur inspirent dans le discours: & que s'ils ont quelques inclinations, elles ne sont point de mesme nature que les nostres, & qu'elles ne peuvent les por-TER JUSQU'AU SOUVERAIN BIEN. La pluspart des hommes ne comprennent point distinctement, que L'AME DES ENFANS est comme celle des personnes avancées en âge: qu'elle ne se fortisse & ne se perfection-ne pas comme le corps: & que si elle étoit délivrée pour un moment de l'impression que le corps fait sur elle, & muë par la delectation de la grace, elle seroit EN CE OMENT plus éclairée & plus pure que celle des plus grands saints, qui ressent toujours dans leur esprits E dans leur cœur quelques effets de la concupiscence (Bonum in genere, ut percipi potest, perciperent& gustarent cum voluptate. In eo acquiescerent.)

Ibid. On regarde communément la concupiscence, comme si elle étoit naturelle: on ne pense pas toujours qu'elle est une suite du peché.

Sed ex primo Malebranchii volumine hactenus excerptorum fatis, & plus fortasse quam satis est ad patesaciendam hominis absornea. Hoc enim unum in præsenti quærimus; in hoc uno argumento hæremus: de ceteris ejusdem erroribus nunc parum solliciti; tum quod infiniti istud laboris esset; tum quod indicasse quo ex capite ac sonte illi oriantur, eosdem apud Catholicos scriptores prosligasse est. Veniamus ad alterum.

Ex libro quem inscripsit, De la Nature & de la Grace, edito Roterodami, anno 1684.

PAg. 3. Verbum, inquit, debuit incarnari: non alia Trinitatis ipersona: cur? Quia reformandus erat homo, qui Rationem sive Sapientiam amiserat: ergo ut rationalis fieret, debuit per Verbum reparari, quod est Ratio Universalis, Lex æterna quæ homines dirigit ut rationales sint. Hoc est oblique dicere, reparationem hominis sola Christi doctrina constare; Christum exemplo & docendo tantum hominibus profuisse; quoniam docuit ille quid Rectum sit, & quæ certa sit ad immortalitatem via. Hæc iste callide paucis his verbis: LE VERBE EST LA RAI-SON UNIVERSELLE. C'est DONC LUI QUI DE-VOIT VENIR E'CLAIRER LES HOMMES QUI NE PEUVENT ESTRE RAISONNABLES QUE PAR LA RAISON. C'est sur lui & par lui que nous, sommes formez: c'est donc & par lui & sur lui que nous devions estre ou Perfectionnez ou RE'FORMEZ. Quosdam adventu Christi, inquit, reformari, alios perfici tantum oportuit.

Pag. 6. Non ad imaginem Dei, ut scriptura docet, sed ad imaginem Verbi, hoc est, ut intelligit, ad imaginem Rectæ rationis, conditum suisse hommes ont esté formez dans les desseins de Dieu. Car le verbe est la raison universelle, & Pordre immuable. Et Dieu nous a faits pour nous conformer a la raison & à l'ordre.

Pag. 23. docet in primis, Verbum Dei, Sapientiam Dei esse, per quam formaliter rationales sumus. Rationem spiritibus communem esse, consubstantia-

Rationem spiritibus communem esse, consubstantialem Deo, quam consulit quisque cum vult; itaque hanc quidem esse de ea mentem Augustini. Si je n'étois persuade que tous les hommes ne sont RAISONNABLES, que PARCE Qu'ILS SONT E'CLAIREZ DE LA SAGESSE ETERNELLE; je serois sans doute bien temeraire de parler des desseins de Dieu, & de vouloir découvrir quelques-unes de ses voies dans la production de son ouvrage. Mais comme IL EST CERTAIN, QUE LE VERBE ETER-NEL EST LA RAISON UNIVERSELLE DES ESPRITS, & que par la lumiere qu'il répand en nous Jans cesse, nous pouvons tous avoir quelque commerce avec Dieu; on ne doit point trouver à redire, que  ${\tt JE}$ CONSULTE CETTE RAISON, LAQUELLE QUOIQUE CONSUBSTANTIELLE A DIEU MESME, ne laisse pas de répondre à tous ceux qui sçavent l'interroger par une ATTENTION serieuse. Addition. Ce que je dis ici, que c'est la Sagesse Eternelle qui nous éclaire, & le reste, EST TOUT PRIS DE S. AUGUSTIN. Je l'ay prouvé suffisamment, Pré-face de la Recherche, Chap. de la nature des idées, & Eclaircissement sur ce mesme chapitre. Ratio universalis, qua formaliter, si quidem eam audimus, rationales fumus; quæ omnibus spiritibus communis est; quam quisque tunc consulit, cum attendit serio consideratque secum quæ sint partes officii sui, lex quæ dicit, Hoc decet, istud non decet; hæc Verbum Dei, inquit, Deo consubstantiale est. Atqui lex ista, Veritas ista intus hominibus loquens, ne quidem proprie substantia reipsa est. Nec Deus ipse igitur, quem Malebranchius prædicat, substantia est aut res subsistens.

Pag.

Pag. 25. Quoniam Deum non habet præter Veritatem illam, quæ intus unicuique se colligenti loquitur, Hoc ita oportet esse, istud non ita; idcirco nec aliud genus orationis, præter attentionem, ut responsum quisque audiat Veritatis. Le commun des hommes se lasse bien-tost dans LA PRIERE NATURELLE, QUE L'ESPRIT PAR SON ATTENTION doit faire à li verite interieure, asin qu'il en reçoive

la lumiere & l'intelligence.

Pag. 26. Deum ait non eum esse, quem homines plerique cogitant; sed Ens infinitum: de quo proinde qui velit accurate loqui, nemo Theologus ea dixerit, quæ Deo in facris ipsis litteris tribuuntur. Lors qu'on prétend parler de Dieu avec quelque exactitude il ne faut pas se consulter soi-mesme, ni parler comme le commun des hommes. Il faut s'élever en esprit Au DESSUS DE TOUTES LES CREATURES, & CONSULTER avec beaucoup d'attention & de respect L'IDE'E VASTE & IMMENSE de l'ESTRE IN-FINIMENT PARFAIT. Et comme cette idée nous represente LE VRAI DIEU; BIEN DIFFERENT DE CELUI QUE SE FIGURENT la pluspart des bommes: ON NE DOIT POINT EN PARLER Jelon le langage populaire. IL EST PERMIS à tout le monde de dire avec l'Ecriture, que Dieu s'est repenti d'avoir creé l'homme; qu'il s'est mis EN COLERE contre son peuple; qu'il a délivré Israel de captivité par la force de son bras. Mais ces expressions ou de semblables, ne sont point PERMISES aux Theologiens, lors qu'ils doivent parler exactement. Catholicos hoc loco ipsasque sacras litteras carpit; quarum locutiones tamen funt accuratissimæ, & emphasim habent: quoniam vult dictis istiusmodi Spiritus sanctus intelligi, quidquid perfectionis exhibent, demptis imperfectionibus, id Deo convenire. Itaque vere Deum irasci dicunt, sed absque perturbatione: & sic de ceteris. Id quod de Ente vel ordine Male-branchii infinito dici non potest. Nam Ens infinitum vocat, Rectitudinem quæ est in omni ente, vel esse debet. Est enim illa Ens, inquit, neque enim nihil: & est infinita: nullam enim cujusquam entis perfectionem excludit, nullam non includit. At ea Rectitudo entium omnium certe nescit irasci; nec timeri potest. Si autem ego sum Dominus, ubi est timor meus? Malach. 1, 6.

Pag. 38. Quam proxime dixi Rectitudinem, sive Rectum Ordinem, quem servari decet oportetve in rebus omnibus, hunc Verbum Dei, hunc Deum vocat. Dieu n'a que deux loix: L'ORDRE, qui est sa loi inviolable, sa loi naturelle, son verbe, ou sa sagesse, qu'il aime invinciblement: & les decrets divins, loix arbitraires, desquelles il se dispense quelquesois; mais il ne s'en dispense jamais, que l'Or-

dre ne le demande.

Pag. 40. Quoniam Malebranchio Deus non est Mens singularis una infinitæ virtutis, sed Ratio umversalis, Rectitudo in genere, Causa universalis tantum, negat idcirco Deum hoc universum efficere potuisse nisi statuendo leges universales motuum, secundum quas mundus iste subsisteret, qualis nunc est. Ex ea certe lege universali, necessaria, infinita, æterna, quam pro Deo habet, Oportet omnia esse ordinatissima, prodire non possunt primo ac directe nisi leges, subalternæ quidem, sed tamen universales. Entia singularia per se ac directe velle non potest; sed tantum ex suis illis universalibus primisque legibus consequi, si sequantur, post semel impressum materiæ motum. Et hanc iste simplicissimam agendi rationem ac dignam Deo vocat. Catholici e diverso negant quidquam factum esse in universo, quod Deus peculiari volitione non effecerit; negant quidquam fieri, quod non ipse efficiat peculiari volitione aut peculiari pariter permissione non sinat fieri. At Malebranchius: S'il est donc vrai que LA CAUSE GENE-PLALE NE DOIT POINT PRODUIRE SON OU-

VRAGE PAR DES VOLONTEZ PARTICULÍE RES, & que Dien A DU ETABLIR certaines loix de communication de mouvemens constantes & invariables, par l'efficace desquelles il a préveu que le monde pouvoit subsister tel que nous le voions: on peut dire en un sens très-veritable, que Dieu souhaite que toutes ses creatures soient parfaites, qu'il ne veut point que les enfans perissent dans le sein de leurs meres; qu'il n'aime point les monstres; qu'il n'a pas fait les loix de la Nature pour les engenarer: & que s'il avoir PU PAR DES VOIES AUSSI SIMPLES, faire & construer un monde plus parfait, il n'auroit point établi des loix, dont un si grand nombre de monstres sont des suites necessaires: mais qu'il auroit esté in-DIGNE DE SA SAGESSE DE MULTIPLIER SES VOLONTEZ pour empescher certains desordres, qui font mesme dans l'Univers une spece de beauté.

Jam Rectitudo universalis, sive Lex exigens ut sint omnia ordinatissima, si pro Deo habetur, & mundum hunc dicitur administrare; id efficere debet per leges necessarias, universales, ac semper casdem & immutabiles: nihil velle potest peculiari affectu: causalitatem enim causæ universalis universalem esse oportet: Neminem ergo plus alio diligit; sed facit omnia prout leges necessariæ exigunt, quæ ex illa u-niversali Ratione ac Lege profluunt. Itaque Deus a Malebranchio dicitur velle quidem omnes homines salvos fieri, quia secit omnes rationis capaces: atque eatenus esse Bonus. Sapiens autem idem, quamvis non omnes salventur; quia fieri non potest ut per leges illas univerfales, quibus administratur mundus, salventur omnes. Quid tum autem? cum plus ille debeat Sapientiam fibi consubstantialem, hoc est, seipfum ac fuas leges diligere, quam opus quodcumque; etiam plus quam hominum salutem. Itaque percant licet innumeri mortales, sapientia Dei vetat ne ad salvandum quemlibet alias leges adhibeat, quam universales & immutabiles. Nec peculiari dilectione aut singulari affectu vult Deus salvos sieri eos qui sunt falvandi: Quamquam plus debere Deo iidem dici poffunt, quatenus leges universales ante eorum prævisa merita instituit, per quas erant salutem consecuturi. Quid est hocautem aliud, quam pro Deo Fatum obtrudere, & omnia necessitate fieri ineluctabili, vel juxta necessariam occurrentium causarum exigentiam, confiteri? Cur ad fallendos homines Deum vocat, quod aliud nihil nifi Fatum & inevitabilis necessitas est? Hæc tamen placita prolixe Malebranchius adstruit. Pag. 45. Sur tout prenons garde, que c'est la mesme Sagesse, & la mesme volonté, en un mot, le mesme Dieu, qui a établi l'un & l'autre de ses ordres; c'est à-dire, celui de la Grace & celui de la Nature. Cela est de la derniere corsequence. Car Dieu ne peut pas se démentir soi-mesme, ou ne pas suivre sa sagesse dans l'établissement de l'ordre de la Grace. Il est donc necessaire, afin que la conduite de Dieu porte le caractere des attributs divins, que ses voies soient simples, uni-formes, generales, & constantes. Ainsi on peut déja juger, qu'il ne sera pis impossible de justifier la s'agesse Es la lo té de Dieu, quos que souvent la grace tombe inutilement, Es qu'il y ait plus de gens qui se damnent, que de ceux qui se sauvent. Dieu sera sage, quoi que la grace ne soit pas toujous PROPORTIONNE'E A NOSTRE FOIBLESSE. (Gratiam hic nullam dari agnoscit ex peculiari voluntate hominem adjuvandi; aut faciendi cum tentatione proventum, ut possit sustineri: sed tantum qualem dari vel esse sinit præsens dispositio humanæ voluntatis.) Il sera bon, il aimera les hommes, quoi que tous ne soient pas sauvez, parce qu'on ne peut trouver mauvais que DIEU AIME DAVANTAGÈ SA SAGESSE QUI LUI EST CONSUBSTANTIELLE, que son ouvrage, qui n'est qu'une image fort imparfaite de SA SUBSTANCE.

Pag. 60. L'Ecriture sainte nous apprend d'un costé H

que Dieu veut que tous les bommes soient sauvez, & qu'ils viennent à la connoissance de la Verité; & de l'autre, qu'il fait tout ce qu'il veut. Et néanmoins la foi n'est pas donnée à tout le monde: Et le nombre de ceux qui périssent est mesme plus grand que celui des prédestinez. Comment accorder cela avec sa puissance? C'EST QUE SA SAGESSE LE REND IMPUIS-SANT. Car COMME ELLE L'OBLIGE D'AGIR PAR DES VOIES LES PLUS SIMPLES, 1L N'EST PAS POSSIBLE QUE TOUS LES HOM-MES SOIENT SAUVEZ, A CAUSE DE LA SIM-PLICITE' DE SES VOIES. Dieu a préveu de toute éternité le peché originel, & le nombre infini de personnes que ce peché devoit entrainer dans les enfers. Cependant il a cree le premier homme dans un état d'où il sçavoit qu'il devoit tomber; & mesme il a mis entre cet homme & sa posterité des rapports qui de-VOIENT LEUR COMMUNIQUER SON PECHE', E les rendre tous dignes de son aversion & de sa colere. Comment accorder cela avec sa bonté? C'est que DIEU AIME DAVANTAGE SA SAGESSE QUE SON OUVRAGE. Car comme sa Sagesse lui prescrit les voies qui portent le plus le caractere de ses attributs, & que ces voies demandent qu'Adam POUVANT D'AIL-LEURS PERSEVERER, NE RECEVST POINT DE GRACES PREVENANTES, & le reste; IL FAL-LOIF QUE CE QUI EST ARRIVE', ARRI-VAST. Pag. 62. C'est que Dieu ne devant point sanctifier les hommes par des VOLONTEZ PARTICU-LIERES, il ne donne point la grace à tel dans telle occasion, asin qu'elle sasse un certain effet, & rien davantage. C'est ainsi qu'agissent les intelligences BOR-NE'ES. Pag. 65. Il est vrai que Dieu pourroit remedier à ces suites fascheuses par un nombre infini de volontez PARTICULIERES: mais sa sagesse, qu'il aime plus que son ouvrage, L'ORDRE IMMUABLE & NECESSAIRE, QUI EST LA REGLE DE SES VOLONTEZ, ne le permet pas. L'effet qui arriveroit de chacune de ces volontez, ne vaudroit pas l'action qui le produiroit. Catholici e contrario, qui Deum verum colunt, infinitas in Deo volitiones agnoscunt, quibus media five auxilia ad hæc vel illa præcepta implenda & ad falutem comparandam idonea affidue subministrat, quæ benevole largitur ut sint essicacia, cujusmodi ea prævidit conditionate futura; & bene putat emi tali affectu suo singulari bonum opus salutemque nostram.

Pag. 66. Ainsi, comme l'on n'a pas droit de se fascher de ce que la pluie tombe dans la mer où elle est inutile, & de ce qu'elle ne tombe pas sur les terres ensemencées où elle est necessaire; PARCE QUE LES LOIX DE LA COMMUNICATION DES MOU-VEMENS sont très-simples, très-fecondes, & parfaitement dignes de la sagesse de leur Auteur; & que selon CES LOIX, IL N'EST PAS POSSIBLE QUE LA PLUYE se répande plutost sur les terres que sur les mers: on ne doit pas aussi se plaindre de l'irregularité apparente, selon laquelle la Grace est donnée aux hommes. C'est la regularité avec laquelle Dieu agit, c'est la simplicité des loix qu'il observe, c'est la sagesse Es l'uniformité de sa conduite qui est cause de cette irregularité apparente. Il est necessaire, selon les loix de la Grace, que Dieu a établies en faveur de ses Elus, & pour la construction de son Eglise, que cette celeste pluie se répande quelquefois sur des cœurs endurcis, aussi bien que sur des ames préparées. Si donc la Grace tombe inutilement, ce n'est point que DIEU A-GISSE SANS DESSEIN. C'est encore moins que Dieu agisse dans le dessein de rendre les hommes plus coupables par l'abus de ses faveurs. C'est que la SIM-PLICITE' DES LOIX GENERALES NE PER-MET PAS QUE CETTE GRACE, inefficace à l'égard de ce cœur corrompu, TOMBE DANS UN AU-TRE Cœur ou elle seroit efficace. Gratiæ auxilia, inquit, ibi adfunt, ubi leges mo-

tuum immutabiles ac necessariæ, ob intercurrentes causas occasionales, adesse ea postulant: ex iis solum legibus dantur, nulla speciali voluntate Dei qua velit illa suum habere effectum. Quemadmodum pluvia non ibi tantum decidit, ubi fati funt agri; fed fæpe in mare, quoniam ita poscunt leges motuum in nubibus. Dic aperte, Malebranchi, omnia casu aut fato ac necessitate evenire. Nam quid aliud Fatum est, quam leges immutabiles ac necessariæ, & semper eædem, quas Deus ipse sequi semper cogatur; hoc est, ut vis, ex quibus sequi reipsa convenientem illis legibus effectum necesse sit? Nam tibi pro Deo Ens universale omnium entium ac fingulorum est; sive Id quod est in omni causa & effectu. Catholici dicunt cum Paulo, facere Deum cum tentatione proventum: dicunt, nullum a Deo auxilium gratiæ dari, nisi ex sincero & singulari sive peculiari adjuvandi desiderio ad præceptum implendum; quia Deum verum agnoscunt, vere cupidum humanæ salutis; & perinde de fingulis hominibus cogitantem, & in fingulis actibus, in quibus peccatum vitandum est, perinde speciali affectu adjuvantem, ac si nihil aliud in mundo ageret, five ut causa universalis, sive ut particularis. Deum negant esse agens necessarium, ut est ignis & equus; hoc est, certis & semper iisdem, atque uniusmodi adstrictum legibus motuum. a quibus si discedat, minus sapienter agere existimandus sit; quas plus diligere proinde debeat quam falutem nostram: sed ita liberum in agendo prædicant, ut quas velit gratias cuique impertiat, fingulari semper ac benevolo affectu; nunc sufficientes, nunc uberiores, & quas prævidit efficaces fore per consensum voluntatis conditionate futurum.

Pag. 71. Comme Jesus-Christ a pour nous une charité immense, & qu'il veut nous sauver tous, autant que le peut permettre la simplicité des loix generales de la Nature & de la Grace; il n'a rien oublié pour nous faire entrer dans les voies qui conduisent au Ciel. . . . . . sa vie n'a-t'elle pas esté pour nous un exemple continuel d'bumilité & de penitence? Comment est-il né, comment est-il mort, comment a t'il conversé parmi les bommes? Tout le monde le sçais. Prosuit igitur exemplo Christus: hoc tantum.

Pag. 77. Mais quoi que je ne pense pas que Dieu ait sur chacun de ses Elus une infinité de desseins particuliers, en sorte qu'il leur donne chaque jour un très-grand nombre de bonnes pensées & de bons mouvemens par des volontez particulieres: je ne nie pas cependant, qu'ils ne soient tous predestinez par une bonne volonté de Dieu, à leur égard, pour laquelle ils doivent avoir une reconnoissance eternelle. . . . Ils ont tous une obligation infinie à Dieu, qui sans considerer leur merite, A E'-TABLI LES LOIX GENERALES DE LA GRA-CE, lesquelles doivent sanctifier les Elus, & les conduire à la gloire qu'ils possederont éternellement. Gratulari sibi scilicet sanctos oportebit, quod ex legibus motuum universalibus ac necessariis, interdum & per peccata sua intervenientia, & gratiæ efficaces factæ sint in ipsis, & denique salus eis obtigerit. Pag. 73. Que les pecheurs. ... ne se préparent ils à recevoir la pluie du Ciel? Ils ne peuvent la meriter, mais ILS PEUVENT EN AUGMENTER L'EF-FICACE A LEUR E'GARD. Ne peuvent-ils pas PAR AMOUR PROPRE, OU PAR LA CRAIN-TE DE L'ENFER, éviter beaucoup d'occasions de peché . . . . . . Ils peuvent ainsi ofter quelques empeschemens à l'efficace de la Grace, &c. Alia præterea hic iterum inculcat, quæ ex priore ipsius opere superius descripsimus. Sed ne longius a proposito abeamus, circumscribendi sunt nobis deinceps certi fines, extra quos fere non evagemur. Sola nempe ea describemus loca, nec omnia quidem, quæ divinitatem falsam pro vera exhibent.

Pag. 113. 114. Si Verbum non est nisi Ordo rerum immutabilis & rectus, Lex æterna, eademque prop-

propterea lux mentium rationalium, & norma recte judicandi; Verbum dici non debet toti per se humanitati Christi unitum, sed animæ soli: & unio animæ cum Verbo cum sit in illa hypothesi unio Rationis universalis cum anima, ratio formalis est cur Christus veritates necessarias cognoscat, quemadmodum & nos casdem in Verbo cognoscimus, quoniam Verbo, hoc est, Rationi Universali pariter conjungimur; sed nos transeunter & strictim, ipse con-stanter ac permanenter. Ex quo sequitur scientiam in Christo unicam esse ac divinam. Or PAME de Jesus-Christ est unie personnellement au Verhe; & le Verbe entant que Verbe renferme tous les estres possibles & tous leurs rapports: il renferme toutes les veritez immuables, necessaires, éternelles. Jesus-Christ comme homme ne veut pas plutost penser à certaines veritez, qu'aussi-tost elles se découvrent à son esprit. Jesus-Christ sçait donc toutes les sciences: il CONNOIT TOUTES LES CHOSES POSSIBLES, PUIS-QU'IL PEUT VOIR sans faire aucun effort d'esprit, TOUT CE QUE RENFERME LE VERBE EN-TANT QUE VERBE. Catholici, qui Verbum Dei verum agnoscunt, toti humanitati Christidicunt Verbum unitum fuisse: nec unionem illam dicunt esse in Christo rationem formalem cognoscendi omnia, nedum in nobis. Scientiam in Christo geminam saltem confitentur; divinam, quæ Verbi propria est; prætereaque infusam & creatam.

Pag. 122. Negat scientiam mediam. Je veux que Jesus-Christ comme homme connoisse toutes les determinations sutures de nos volontez, de mesme que je connois que deux sois deux sont quatre. (Ob necessariam utique concurrentium causarum efficientiam.) Mais je doute qu'il y pense toujours actuellement. Et je ne crois pas qu'il veuille toujours y penser, pour regler sur cette connoissance la distribution de ses graces.

Pag. 156. 157. Providentiam omnem destruit, ac Deum proinde verum abnegat, dum peculiares ac distinctas Deo adimit volitiones effectuum, quos fortuitos vulgo vocamus. Les LOIR DE LA NA-TURE sont toujours très-simples & très-generales. Car Dieu n'Agit Point Par des volontez PARTICULIERES, si ce n'est que l'Ordre demande un miracle. . . . . Ainst lors qu'une pierre tombe fur la teste d'un homme de bien & le prive de la vie, elle tombe EN CONSEQUENCE DESLOIX DES MOU-VEMENS. CE N'EST POINT A CAUSE QUE CET HOMME EST JUSTE, & que DIEU PAR UNE VOLONTE' PARTICULIERE LE VEUT ACTUELLEMENT RECOMPENSER. (Spiritu sancto contra testante, Sap. IV., Raptus est ne mali-" tia mutaret intellectum ejus. PLACITA enim " ERAT Deo anima illius. PROPTER HOC "PROPERAVIT EDUCERE ILLUM de medio " iniquitatum. Lorsqu'un accident pareil écrase un pecheur, ce n'est point PAR CE QUE DIEU LE VEUT ACTUELLEMENT PUNIR. (Quotics, Deus immortalis, & quam vehementer contrarium facræ litteræ docent!) Car Dieu veut au contraire sauver tous les hommes. Mais IL NE DOIT PAS CHANGER LA SIMPLICITE' DE SES LOIX, pour suspendre la punition d'un criminel. DE MES-ME lorsque la lumiere se répand dans nostre esprit, C'EST QUE NOUS AVONS LES DESIRS QUI EN SONT LES CAUSES OCCASIONNELLES ou naturelles. C'est que nous ecoutons quelque personne éclairée; & que nostre cerveau est DISPOSE' à recevoir les impressions de celui qui nous parle. CE N'EST POINT QUE DIEU AIT A NOSTRE E'GARD DE VOLONTE' PARTICU-LIERE, mais c'est qu'il suit les loix generales de la Nature qu'il s'est imposses. Pias ergo cogitationes non magis peculiari cura aut affectu producit in nobis Deus, quam appetitum feni in equis. Quid est autem providentiam circa hominum falutem e mundo tollere, si istud non est?

Pag. 165. Deum libere mundum condidisse dicit, non quoniam absque eo esse, sed quod absque eo possit Deus cogitari: nempe Rectus ordo potest per se solus concipi absque ullo singulari ente. Ni Pincarnation du Verbe, ni à plus forte raison la creation du monde, ne sont point des émanations necessaires de sa nature. Dieu se suffit pleinement a lui mesme. Car l'estre infiniment parfait se peut concevoir seul, & sans rasport necessaire a aucune des creatures.

Pag. 179. Spirituum creatorum naturam ait Verbo Dei ipso, sive naturali unione cum Verbo Dei, hoc est, cum Veritate seu Ratione Universali, formaliter rationalem effici: siquidem Verbum Dei Ratio ipsa est. Nec spiritum esse vel dici proprie, aut intelligentem esse, absque ea unione: luce Dei ipsa perfundi animum intelligentem: unione fimiliter voluntatis cum amore Dei substantiali (personalem ille amorem vult fimul intelligi) a nobis fummum bonum diligi. Il n'y a rien de plus INFORME que la *Jubstance des esprits* si on la se'pare de Dieu. CAR QU'EST-CE QU'UN ESPRIT SANS IN-TELLIGENCE & SANS RAISON, SANS MOU-VEMENT, & SANS AMOUR? Cependant C'EST LE VERBE & la sagesse de Dieu, qui est la RAISON UNIVERSELLE DES ESPRITS. Et c'est L'AMOUR par lequel Dieu s'aime, qui donne à l'ame tout le mouvement qu'elle a VERS LE BIEN. L'esprit ne peut connoistre la Verité, QUE PAR L'U-NION NATURELLE & NECESSAIRE AVEC LA VERITE MESME. IL NE PEUT ESTRE RAISONNABLE QUE PAR LA RAISON. Enfin il ne peut en un sens estre esprit & intelligence, que parce que sa propre substance est ECLAIRE'E, PE-NETRE'E, perfectionnée PAR LA LUMIERE DE DIEU MESME. J'ay expliqué ailleurs ces veritez. De mesme la substance de l'ame n'est CAPABLE d'aimer le bien, que par L'UNION NATURELLE 🚼 NECESSAIRE AVEC L'AMOUR E'TERNEL SUBSTANTIEL du souverain bien. Substantiam cogitantem appetentemque Bonum universale, ex qua decerpuntur animæ, iste esse æternam oblique hic indicat.

Pag. 181. Deum esse dicit Bonum in genere, quod Græci dicunt το αγαθον, bonum indeterminatum; quod mens omnis necessitate suæ naturæ diligit, etiam cum peccat, ab eoque peccando avertitur. Or ce mouvement NATUREL & CONTINUEL de l'ame vers le bien en general, vers le BIEN INDETERMINE', VERS DIEU, c'est ce que j'appelle ici volonté..... Ce mouvement NA-TUREL de l'ame vers LE BIEN EN GENERAL, est invincible: car il ne dépend pas de nous de vouloir estre beureux.... Tous les esprits aiment Dieu par la necessite de leur n'a-TURE: & s'ils aiment autre chose que Dieu par le choix libre de leur volonté, ce n'est pas qu'ils ne cherchent Dieu ou LA CAUSE de leur bonbeur: mais c'est qu'ils se trompent: c'est que sentant confusement, que les corps qui les environnent, les rendent beureux, ils les regardent comme des biens.... Et pag. 186. L'ame peut par le mouvement que Dieu imprime sans cesse en elle Pour LA Porter VERS LE BIEN EN GENERAL, VERS LE SOUVERAIN BIEN, C'EST A DIRE, VERS LUI, s'arrester dans sa course vers quelque bien que

Pag. 215. 216. Jesus-Christ n'est autre chose que le Verbe, ou la raison incarne'e..... La souveraine raison soutenoit la raison cree'e. Ratio universalis, sapientia increata, sustentabat, inquit, sive regebat mentem creatam, & informabat.

Ĥ2

Pag.

Pag. 228. Gratiam habitualem, caritatem esse dicit, quæ Amor Dei, hoc est, Amor Ordinis Rectitudinisque sit. Outre la grace EFFICACE PAR ELLE-MESME, & la Grace dont l'esse dépend ENTIEREMENT des bonnes dispositions de l'esprit; outre la grace de sentiment & la grace de lumiere; les justes ont encore la grace babituelle. . . Gette grace est la Charité, L'AMOUR DE DIEU, OU L'AMOUR DE L'ORDRE. Et pag. 264. CAR AIMER L'ORDRE, C'EST AIMER DIEU, c'est aimer ce que Dieu veut, c'est estre juste, sage, reglé dans son amour: At Catholici, quibus præter illum Ordinem Rectitudinemque eam verum Numen est, caritatem aiunt esse & amorem dei per se, & rectiejusdem atque honesti amore propter Deum.

Pag. 237. Negat a se tolli Providentiam, siquidem rerum omnium atque effectuum causam esse unicam Deum pertendit. Perinde quasi quoniam consitetur omnia omnino effecta secundum certas & immutabiles necessariasque leges motuum fieri, hoc sit aut Deum omnino, aut circa res humanas Providentiam ejuschem agnoscerc. Selon ces definitions, on voit que BIEN LOIN DE NIER LA PROVIDENCE, (cujus nempe blasphemiæ conscius sibi erat se posse argui: ) je suppose au contraire que d'est Dieu Qui FAIT TOUT EN TOUTES CHOSES: Que LA NATURE des Philosophes Paiens est une chimere: (immo vero vis est agendi causis secundis a Deo indita:) & qu'à proprement parler, ce qu'on appelle N A-TURE, n'est rien autre chose, que les loix generales que Dieu a établies, pour construire ou conserver son

ouvrage par des voies très-simples.

Pag. 240. Negat plane quidquam a Deo fieri peculiari volitione, ac ne miracula quidem ipsa. Sane si Deus non est nisi Bonum in genere, Bonum universale, Ratio vel Rectitudo universalis; & velle quodcumque fit Deus iste censetur, voluntate nempe metaphorica tantum; univerfali tantummodo voluntate vult quod decet, quod oportet, atque ex sola exigentia naturalium causarum, sive secundum leges motuum initio ac semel præstitutas. Annon est autem Fatum pro Deo profiteri, cum effectus omnes ad necessarias motuum leges referentur, ex quibus hoc post hoc sequi necesse est? Pag. 240. Lorsqu'on voit qu'un esset est produit immediatement après l'action d'une cause occasionnelle, on doit juger que cet effet est produit par l'efficace d'une cause generale. Un corps se meut immédiatement après avoir esté choqué: le choc des corps est l'action de la cause occasionnelle: donc ce corps se meut par une volonté generale. Une pierre tombe sur la teste d'un homme, & le tuë: & cette pierre tombe comme toutes les autres. . . . . . Je dis qu'elle se meut par l'efficace d'une cause generale, ou selon les loix des communications des mouvemens, ainsi qu'il est facile de le démontrer. Lorsqu'on voit qu'un effet se produit, & que la cause occasionnelle qui nous est connuë, n'y a point de part, on a raison de penser que cet effet s'est produit par une volonté particuliere. Par exemple, lorsqu'un corps se meut sans avoir esté choqué par un autre, il y a bien de l'apparence que ce corps a esté remué par une volonté particuliere. Neanmoins l'on n'en est point entierement assuré. Car supposé qu'il y ait une LOI GENERALE, que les corps se meuvent selon les diverses volontez des Anges, ou quelque autre semblable, il est visible que ce corps pourra recevoir du mouvement sans estre choqué; la volonté particuliere de quelque pouvant, selon cette supposition, déterminer la volonte de la cause generale à le mouvoir. Ainsi l'on peut souvent s'assurer, que Dieu agit par des volontez generales, mais l'on ne peut pas de mesme s'assurer qu'il agisse par des volontez particulieres, DANS LES MIRA-CLES MESMES LES PLUS AVEREZ. Et pag. 320. Les MIRACLES frequens de l'ancienne loi ne marquent nullement que Dieu agisse souvent par des vo-

démontrer par l'autorité de l'Ecriture sainte, que les Anges ont receu de Dieu puissance sur le monde present; qu'ainsi Dieu execute Leurs volontez, & par elles ses propres desseins, selon certaines loix Generales: de sorte que tout ce qu'on voit de miraculeux dans l'ancien Testament, ne prouve nullement que Dieu agisse souvent par des volontez particulieres. Atqui aliter certe visum est Davidi, cum de Deo caneret, l'al. cxxxv, 4. Qui facit mirabilia magna solus. Deus e contra Malebranchianus, hoc est, Quod decet, vel Quod oportet, Bonum universale, Bonum in genere, efficere nihil solus potest, hoc est, nihil nisi alieno admonitu, occasionaliter.

Ex libro quem inscripsit, Réponse au livre de Mr. Arg naud, des vraies & des fausses idées.

PAg. 24. in Deo ipsomet, in Christo ut Deus est, sive in Verbo Dei, videri aït ab humana mente omnia, quæ vera esse clare intelligit: hoc est, in Veritate quæ dicit, Hoc ita oportet esse, istud non ita: Hanc esse naturam immutabilem, substantiam intelligibilem, extra quam nihil potest verum intelligi; Rationem Universalem, mentibus omnibus superiorem, ac Deum proinde: Hanc demum esse super ea re sententiam Augustini.

Pag. 24. J'ay prouvé dans la Recherche de la Verité, que nous voions en Dieu toutes choses dont nous avons des idées claires: c'est-à-dire, DANS UNE NATURE immuable, dans LA SAGESSE éternelle, dans LA RAISON UNIVERSELLE.

Pag. 101. Dites selon Pordre que vous en donne S. Augustin, que vous n'estes pas vostre lumiere à vousmesme. Noftre lumiere ce sont nos ide'es, c'est LA RAISON UNIVERSELLE, CEST LA SUBSTANCE INTELLIGIBLE QUILES REN-FERME. Les veritez que nous connoissons, ne sont que les rapports qui sont entre ces idées. Car il est visible, que LE RAPPORT D'EGALITE' qui est entre deux & deux & quatre, EST UNE VERITE' IMMUABLE & NECESSAIRE. De forte que soutenant que les modalitez de vostre ame sont essentiellement representatives, vous dites que vous estes à vous-mesme vostre LUMIERE, vostre sagesse, vostre MAISTRE INTERIEUR. . . . . Vous ne rendez pas l'honneur qui est dû à sa sagesse, (de Dieu) en soutenant que vos modalitez sont essentiellement representatives de la Verité, en soutenant qu'elles sont réellement & formellement la lumiere qui vous éclaire. Vous vous attribuez ce qui appartient uniquement à LA RAISON UNIVERSELLE, QUI VOUS INSTRUIT, vous, Monsieur, & tout ce qu'il y a d'intelligences, qui ne voient la Verité, que PARCE QU'ILS CONTEMPLENT LA SUBSTANCE INTELLIGIBLE, qui tenferme LA RAISON POUR LAQUELLE ILS SONT FAITS, & HORS LAQUELLE RIEN N'EST INTELLI-GIBLE. Ecoutez; s'il vous plaist, S. AUGUSTIN. Vous faites gloire de soutenir ses sentimens. . . . . Voici donc le passage de S. Augustin. De verbis Dom. serm. viii. ,, Dic quia tu tibi lumen non es. ,, Ut multum oculus es, sumen non es. Quid pro-" dest patens & sanus oculus, si lumen desit? Ergo " dic a te tibi lumen non esse; & clama quod scrip-" tum est; Tu illuminabis lucernam meam, Domi-" ne. Lumine Tuo, Domine, illuminabis tenebras meas. A ME ENIM NIHIL NISI TE-" NEBRÆ. Tu autem lumen fugans tenebras, " illuminans me: non a me mihi lumen exsistens, " sed lumen non participans, NISIIN TE.

Ce passage est assez clair: mais en voici d'autres.

marquent nullement que Dieu agisse souvent par des volontez particulieres. Et pag. 324. Or je prétens pouvoir, modo negaveris esse incommutabiliter veritatem, , hæc omnia quæ incommutabiliter vera sunt conti, nentem: quam non possis dicere tuam, vel meam,
, vel cujusvis hominis: sed omnibus in commu, tabilia vera cernentibus tamquam
, miris modis secretum & publicum lu, men præsto esse ac se præbere communiter. Omne autem quod communiter omnibus ra, tiocinantibus præsto est, ad ul, lius eorum proprie naturam per, tinere quis dixerit? Que Mr. Arnaud
se rende ou à la raison de S. Augustin, ou à son autorité?

,, Quid ergo, dit le mesme saint dans le chap. 10. anbo , fingulis mentibus, nonne utrique nostrum com-" mune est? Et il fait répondre à Evode: MANI-, FESTISSIME. Il est trés-clair, dit Evode, que cette UNIQUE VERITE' que NOUS VOIONS TOUS DEUX chacun par nostre esprit, nous est commune à l'un & à l'autre. Mais les modalitez des es-prits leur sont particulieres. Il faut donc que les idées, ou les veritez, qui ne sont que LES RAPPORTS QUI SONT ENTRE LES IDE'ES, soient autre chose que nos propres modalitez. IL FAUT UNE NATURE IMMUABLE & UNIVERSELLE, QUI SE COMMUNIQUE A TOUS LES ES-PRITS sans se partager entr'eux: qui soit, comme dit S. Augustin, " miris modis SECRETUM & PU-, BLICUM LUMEN. Voici quelques autres passages, afin que Mr. Arnaud ne croie pas que S. Augustin ait condamné sans réstexion son sentiment. Et j'en rapporterai encore d'autres dans d'autres chapitres. , Ibid cap. vIII. E quibus unum commemorari satis , est, quod ratio & veritas NUMERI omnibus ratiocinantibus præsto est, ut omnis eam computa-,, tor sua quisque ratione & intelligentia conetur ap-» prehendere. Et alius id facilius, alius difficilius, , alius omnino non possit; cum tamen ipsa ÆQUA-.. LITER OMNIBUS se præbeat valentibus eam ca->> pere. . . . Car c'est, par exemple, une verité éternelle, que le nombre deux mesure tous les nombres

Mais qui est cette verite' immuable, QUI COMPREND TOUTES LES VERITEZ, 6 qui nourrit les esprits de sa subs-TANCE? SERA-CE DIEU MESME? OUY CERTAINEMENT, SELON S. AUGUSTIN. Rm'y a pas de doute, que Toute NATURE IMMU-ABLE, QUI EST AU DESSUS DE L'ESPRIT HUMAIN, NE SOIT DIEU MESME. "Nec 39 illud ambigendum est, incommutabilem naturam, quæ supra animam rationalem sit, esse Deum. De vera Relig. cap. xxxi. C'est DIEU MESME, PUISQUE Jesus-Christ EST DIEU. Aug. de Magistro, cap. x1., De universis ,, autem QUE INTELLIGIMUS, non loquentem , qui personat verbis, sed intus IPSI MENTI >> PRÆSIDENTEM CONSULIMUS VERITA-, TEM, verbis fortasse ut consulamus admoniti. Ille 39 autem qui consulitur, docet; qui in interiori homine habitare dictus est CHRISTUS, ID EST, , INCOMMUTABILIS Deivirtus atque Sa-, PIENTIA. C'est LA SAGESSE DE DIEU, C'EST LA RAISON UNIVERSELLE DES IN-TELLIGENCES, qui se manifeste à l'esprit, lors QU'ON RAISONNE, & qu'un découvre la verité; on non pas des modalitez, qui ne sont representatives que d'elles-mesmes. . Dissimulare dicit Arnaldum, quippe cui tam sit exploratum, quam sibi, genuirum hunc esse Augustini sensum, nec tamen id in opere adversus Malebranchium scripto aperte fateatur. Je rapporterois bien d'autres endroits de S. Augustin, s'il étoit necessaire pour persuader à Mr. Arnaud, que ses propres modalitez ne peuvent Péclairer. Car S. Augustin détruit en cent endroits

cette opinion de l'orgueil humain. Mais je pense qu'il le sçait aussi bien que moi, QUOI QU'IL LE DISSIMULE DANS SON OU-VRAGE. Sed non omnino Arnaldus dissimulat, ut mox videbimus. Nec de præcipuo doctrinæ impiæ capite inter se disceptant. Veritatem enim seu Rationem universalem habent ambo pro Deo, pro Christo, pro lumine increato, æterno, infinito, in quo mens intuetur veritates, quascumque clare percipit & intelligit. Sed ideas rerum materialium a nobis esle contendit Arnaldus cum Cartesianis: modalitates eas esse animæ nostræ, ut vocant; quas mens quælibet pro virtute sibi indita singit, cum de re quapiam cogitare libet; & eas esse objectiorum repræsentativas; nec veritates alias in Deo percipi pronunciat Arnaldus, quam quæ ad mores pertinent. Malebranchius ipfas rerum materialium ideas dicit a Deo produci; objectorum eas esse qualitercumque repræsentativas; at non veritatis: omnes & solas ideas quæ clare videntur, quæ intelliguntur; ut sunt essentiæ rerum quarumcumque, rationes numerorum, & extensio intelligibilis infinita, in Veritate, quæ Deus est, videri: in extensione intelligibili infinita essentiam & naturam corporum ac figurarum; at non exsistentiam, quæ solo sensu percipitur. Itaque de re nihili lis est inter ipsos; de præcipuo capite sectae illius, hoc est, de Atheismo, sive de Veritate, quæ Deus sit, summa consensio.

Pag. 128. Rursum ironica concessione deceptum fe fuisse fingit ab Augustino, qui docuerit Deum ipsum animo etiam tunc videri, cum mens de circulo cogitat, vel de ratione numerorum, de scientize denique cujuspiam veritate. Deum, in quo mens ca percipit, esse Ens infinitum docet; hoc est, Veritatem universalem, Necessitatem qua quidque sic esse debet & non aliter, ut bene sit. Cujus entis infiniti potentia iple le fatetur exsistere, sapientia formaliter illustrari, amore denique substantiali ad bonum in genere, qui Deus est, necessario diligendum pertrahi. Pag. 127. Plust à-Dieu que Mr. Arnaud fust venu du tems de S. Augustin, & lui eust appris son ancienne Philosophie des modalitez effentiellement representatives; bien differentes de ces VERITEZ ETERNEL-LES, immuables, necessaires, que RENFERMELA RAISON UNIVERSELLE. Ce saint Docteur ne m'auroit pas trompé, par l'attachement qu'il paroist avoir dans plusieurs de ses ouvrages pour ce sentiment, Qu'on ne peut voir qu'en Dieu les veritez des nombres, comme que deux & deux font quaire. & celles de Geometrie. . . . . Car j'avouë que c'est principalement son autorité, qui m'a donné l'envie de pousser la nouvelle Philosophie des idées. Mais puis que S. Augustin m'a trompé, que Mr. Arnaud lui reproche à lui, ,, de dire qu'on voit Dieu, lorsqu'on pense ,, à un cercle, ou qu'on connoit que deux fois deux font quatre. Qu'il l'accuse de spiritualiser & ,, de diviniser les sciences humaines, & d'en donner ,, trop d'estime : que son sentiment bien loin d'unir " à Dieu les esprits, les unit à de l'étenduë & à des nombres. Qu'il lui dise à lui dant le mouvement qui le transporte, pag. 199. , Je, ne veux point de cette union. J'y renonce de bon " cœur. Je ne connois point pour mon Dieu, ni " les nombres, ni l'étendue intelligible, dans la-,, quelle on peut distinguer diverses parties, quoi ,, que toutes de mesme nature. Ce n'est point le " Dieu que j'adore: Et qu'il me laisse en repos. Car je n'adore point d'autre Dieu, que l'estre infi-NIMENT PARFAIT, dont la puissance seule me donne l'estre, dont la sagesse seule m'E-Claire l'esprit: & dont l'amour, amour seul substantiel & necessaire, me donne tout le mouvement que j'ay pour le bien. Ne-cessitatem exsistendi sic & non aliter, ut aliquid bene sit, causam esse dicit rerum omnium omnipo-H 3

tentem: camdem ut est in mentibus insita pro regula judicandi de singulis rerum essentiis ac naturis, sapientiam qua formaliter collustramur : denique quietem ac pacem, qua res quæque fruitur dum lic est, ut esse debet, innatamque animis propensionem ad 70 esse bene, Amorem summi boni vocat, quo ipsam fummum Bonum & universale vult semper esse. At numeros certe iplos, aut extensionem quæ dividi in partes possit, Malebranchius pro Deo non agnoscit; nec Malebranchium videtur Arnaldus intellexisse de hoc saltem argumento disserentem.

Pag. 175. & 176. Immediate cerni dicit a mente qualibet substantiam intelligibilem, immutabilem, æternam, necessariam Rationis, sapientiam omnibus communem spiritibus, Deoque ipsi consubstantialem. Pag. 75. Le sujet peut-estre le plus abstrait de la Metaphysique, est celui de la nature desidées. La pluspart des Philosophes ne se mettent point en peine de s'éclaircir sur cette matiere: Et quoi qu'ils désinissent l'homme, ANIMAL RATIONIS PARTICEPS, il y enapeu qui sachent que cette RAISON UNIVERSELLE, A LAQUELLE TOUS LES HOMMES PARTI-CIPENT, CEST LE VERBE OU LA RAISON DE DIEU MESME, LA SAGESSE ETERNEL-LE, QUI E'CLAIRE & NOURRIT TOUS LES ESPRITS DE LA SUBSTANCE intelligible de LA VERITE' QU'IL RENFERME. Ad fuam iste hypothesim fulciendam, hominem non animal rationale definit, hoc est, ratiocinandi capax; sed animal rationis particeps: quo rationis nomine Rationem universalem & omni homini communicabilem, hoc est, Rectitudinem omni enti convenientem ut bene fit, vult intelligi.

Pag. 176. L'OBJET IMMEDIAT de nos connoissances, celui POUR LEQUEL Dieu a fait les intelligences, c'est LA SUBSTANCE intelligible, immuable, éternelle, necessaire, DE LA RAISON, SA-GESSE COMMUNE A TOUS LES ESPRITS, CONSUBSTANTIELLE A DIEU MESME. Tous les ouvrages de Dieu sont subordonnez. La fin de l'esprit c'est LA VEUE DE LA VERITE'. Il faut donc que cette Verité intelligible ne se trouve point dans les corps, substances inferieures, ni dans des modalitez essentiellement representatives; (car Pame n'est point à elle-mesme sa lumiere & SARAISON: elle ne voit que tenebres, ou sentiment confus, ense contemplant:) mais dans celui Hors Duquel L'ESPRIT NE PEUT VIVRE; parce que hors de lui Rien n'est INTELLIGIBLE; rien n'est capable de l'éclairer, rien n'est capable de le penetrer & de le nourrir.

Pag. 165. Cum Deus, hoc est, Realitas necessaria entium, efficiat omnia in omnibus: (est enim Realitas universalis & necessaria, causa omnis realitatis singularis:) dicendum est, quando ideam corporis gignit in mente, Deum tunc loqui; atque adeo per revelationem, quæ Dei locutio est, ac proinde per fidem, nos scire corpus aliquod exsistere, cujus ideam percipimus. Je prétens donc que le sentiment de couleur, dont Dieu me frappe à la presence d'une sphere, & en consequence des LOIX GENERALES DE L'UNION DE L'AME & DU CORPS, dent l'efficace est déterminée par le mouvement des petits corps qui ébranlent mon cerveau, je prétens, dis-je, que ce sentiment est une espece de revelation na-TURELLE, par laquelle Dieu m'apprend qu'il y a devant moi un tel corps.

Pag. 186. Sphæram quoque ligneam cerni a nobis in Deo, sive per id quod in Deo sphæram exhibet; hoc est, per ideam exemplarem extensionis omnium corporum: quæ idea in Natura ipsa Verbi immutabili, necessaria, æternaque continetur; hoc est, in eo Quod oportet sic esse, & non aliter. Car rien n'est plus clair, que voir une boule par ce qu'il y a en Dieu qui la represente, c'est la voir par l'idée, de l'étenduë archetype de tous les corps, NATURE IM-

MUABLE, NECESSAIRE, ETERNELLE, QUE RENFERME LE VERBE.

Pag. 198. Extensionem illam intelligibilem infinitam, ipium Deum esse; non quatenus corpora repræsentat; circulos, triangulos, similesque formas; sed secundum substantiam suam; hoc est, secundum quod ipsa etiam est Ens verum. Id quod necesse est sic esse & non aliter. Mais Dieu est-il cette étendue intelligible? Our certainement. Car tout ce qui est en Dieu, est Dieu mesme. Cette étenduë intelligible est sagesse, est puissance, est insimment parfaite; non selon qu'elle est representative des corps; non selon que nous la voions, non entant qu'idée éternelle des creatures; mais selon sa substance que nous ne voions pas en elle-mesme. Car tout ce qui est en Dieu, est Dieu tout entier pour parler ainsi. Sa substance n'est point divisible: & quoi qu'il y ait dans l'étendue intelligible des parties intelligibles, & toutes les veritez Geometriques, Dieu est un estre simple, indivisible, immuable. Dieu ne renferme qu'éminemment les corps qu'il a creez; mais il renferme dans la simplicité de sa substance infiniment infinie, LES IDE'ES DE TOUTES CHOSES reellement, substantiellement, divinement.

Pag. 214. Orare Deum ut luce divina collustretur, quisquis ad numerorum rationem exempli gra-tia advertit serio animum, ne aberret. Esse enimvero genus precationis naturalis intentionem animi. Ainsi nos desirs, nos volontez, nostre attention à la contemplation des NOMBRES & de l'étendue, sont les causes occasionnelles qui produisent la lumiere dans l'esprit. C'est, comme dit fort bien l'Auteur de la Recherche de la Verité, LAPRIERE NATURELLE, par laquelle on merite d'estre éclairé de la LUMIERE

de la VERITE'.

Pag. 229. Creatarum rerum ideas, quæ mente cernuntur, ipsum esse dicit divinum Ens, quatenus exemplar est quod ab iisdem participatur. Car certainement on voit les creatures, lorsqu'on a leurs idées presentes à l'esprit: & Leurs ide'es ne sont QUE L'ESTRE DIVIN, entant qu'il est la ressemblance ou la representation des creatures qui y participent. Nam quæ res demum creata bene est aut esse potest, quæ non sit secundum leges quas Rectitudo præscribit? Sunt igitur istæ leges, sive istæ ideæ, in ipsa Rectitudine seu Veritate, quæ Deus est.

Pag. 231. Adeo vere dici Deum videri, cum aliquid mente percipimus, ut fidenter asseverari possit, Deum solum ab animo rationali cerni; solum hunc esse substantiam intelligibilem Rationis universalis, quæ pervadere animos & collustrare possit. Je crains si peu de dire, qu'on voie Dieu en ce sens, que je soutiens au contraire, qu'IL N'Y A QUE DIEU qui soit visible, qu'il n'y a que la SUBSTANCE INTELLIGIBLE DE LA RAI-SON UNIVERSELLE, qui puisse PENETRER les esprits, & les éclairer par sa présence. Considerandum hoc loco, quam iste sæpe lumen naturale N A-TURÆ vel SUBSTANTIÆ intelligibilis nomine cohonestet; ut alii naturam & substantiam VERITATIS eodem sensu frequenter inculcant; ne Deum dicantur agnoscere, qui propemodum nihil sit. Sic pag. 234. Car je prétenas, que la capacité que nous avons de connoistre, aussi bien que celle que nous avons d'aimer, est uniquement pour Dieu, pour contempler LA SUBSTANCE INTELLIGIBLE DE LAVE-

Pag. 251. Gravi lapsum esse errore dicit Arnaldum, qui censeat veritates eas solummodo, quæ ad Ethicam seu mores informandos pertinent, in Deo videri; nec idem meminerit Augustinum censuisse rebus Geometricis æque atque de Moralibus. ,, Pag. 250. Il ne s'agit point ici proprement, dit Mr. " Arnaud, de certaines veritez de Morale, dont Dieu ,, avoit imprimé la connoissance dans le premier bom-, me, & que le peché n'a pas entierement effacées dans

" l'ame de ses enfans. Ce sont ces veritez que S. Au-" GUSTIN DIT SOUVENT QUE NOUS VOIONS " EN DIEU. Mais comme il ne s'est point expliqué ,, sur la maniere dont nous les voions, cela ne peut ser-,, vir à cet Auteur. Pag. 251. Mr. Arnaud ne sçait pas trop bien son S. Augustin. Car S. Augustin prétend, que toutes les veritez des sciences humaines, de l'Arithmetique, de la Metaphysique, se voient en Dieu, aussi bien que les veritez de Morale. Est-ce que S. Augustin ne parle que de la Morale, lorsqu'il dit generalement: " Libro de Magistro, cap. xi. De , UNIVERSIS autem QUÆ INTELLIGIMUS, , non loquentem qui personat foris, sed intus ipsi » MENTI PRÆSIDENTEM CONSULIMUS VE-RITATEM, verbis fortasse ut consulamus admoniti. Ille autem qui consulitur docet, qui in inte-,, riore homine habitare dictus est Christus, id est, incommutabilis Dei virtus, atque sempiterna sapientia. Et plus bas: Num hoc Magistri profi-" tentur, ut cogitata eorum, ac non IPSÆ DISCI-,, PLINÆ, quas loquendo se tradere putant, perci-,, piantur atque teneantur? Nam quis tam stulte cu-, riosus est, qui filium suum mittat in scholam, ut ,, quid Magister cogitet, discat? At ISTAS OM-» NES DISCIPLINAS quas se docere profitentur, ,, ipsiusque virtutis atque sapientiæ cum verbis ex-,, plicaverint; tum illi qui Discipuli vocantur, u-, trum vera dicta fint apud semetipsos considerant, 39 INTERIOREM Scilicet ILLAM VERITATEM pro viribus intuentes. Tunc ergo discunt. Est-ce une chose indigne de LA RAISON UNIVER-SELLE, d'apprendre aux hommes les sciences humaines? Les autres hommes peuvent-ils en cela estre Nos MAISTRES? S. AUGUSTIN ne le prétend pas. Car tout ce qu'il dit dans ce livre De Magistro, n'est que pour nous faire bien concevoir ce que nous croions déja par la foi, qu'il n'y a que Jesus-Christ, que LARAIson divine & incarnée qui soit nostre Maistre, qui nous éclaire par L'EVIDENCE de sa LUMIE-RE, & qui nous instruise par l'autorité de sa parole... S. Augustin ayant parlé un peu en Platonicien dans ses soliloques, fait cette retractation: Lib. I. Re-\*ract. cap. Iv. , Item quodam loco dixi, quod IN >> DISCIPLINIS LIBERALIBUS eruditi fine du-, bio in se illas oblivione obrutas eruunt discendo, », & quodammodo refodiunt. Sed hoc quoque im-, probo. Credibilius est enim propterea vera res->> pondere de quibusdam disciplinis etiam imperitos , earum, quando bene interrogantur; quia præsens , est eis, quantum id capere possunt, LUMENRA-, TIONIS ÆTERNÆ, UBI HÆC INCOMMU-, TABILIA VERA respiciunt; non quia ca nove-, rant aliquando & obliti sunt; quod Platoni & aliis ,, visum cst. Il est bors de doute, que saint Augustin prétend parler des sciences bumaines par ces termes, in disciplinis liberalibus eruditi: & que son sentiment est, qu'en ne voit ces veritez que dans la LUMIERE DE LA VERITE' E'TERNELLE, QUI NOUS EST PRESENTE, & QUE NOUS CONSULTONS PAR NOSTRE ATTENTION, ou par le desir que nous avons de connoistre la verité. Comme il soutient EN CENT ENDROITS cette opinion; principalement dans le premier volume de ses ouvrages, où sont ses grands principes de Philosophie; je ne crois pas qu'il soit necessaire de rapporter encore ici d'autres passages, pour convaincre Mr. Arnaud, que SELON S. AUGUSTIN, ON VOIT EN DIEU LES VERITEZ METAPHYSIQUES, Geometriques, &c. aussi bien que les veritez de Morale.

En troisième lieu, il n'est pas vrai que saint Augustin ne se soit point expliqué sur la maniere dont on voit les veritez. Car n'est-il pas visible, qu'il rejette les modalitez essentiellement representatives de Mr. Arnaud, lorsqu'il dit, qu'on ne voit la verite que Dans une lumiere universelle &

COMMUNE A TOUS, dans LA SAGESSE DE DIEU MESME, dans LA VERITE' IMMUABLE, éternelle, immense, QUI EST LA MESME DANS L'ORIENT & dans L'OCCIDENT, aujourd'hui & avant que le monde sust creé; dans mon esprit, & dans celui de toutes les Intelligences? Peut-on voir un passage plus formel contrece que dit Mr. Arnaud, que celui-ci du livre 2. du libre arb. chap. XII. Quapropter nullo modo negaveris, & cetera quæ superius descripsimus, pag. 60. & 61.

Pag. 255. Allucinari rursum dicit Arnaldum, qui velit, non in Deo ipio cerni numeros extensionemve intelligibilem; fed in quodam mentis nostræ figmento, quam vocamus ideam; secus haud dubie Augustino videri. Monsieur Arnaud prétend, que les veritez que l'on voit, n'existent que dans l'esprit de celui qui les voit; que l'on fait les nombres par les abstractions, & que l'idée de l'étenduë est une chimere qui n'existe que dans mon esprit. Et SAINT AUGUSTIN ne doute point que ces objets ne soient plus réels que la nature corporelle. Car il ne juge pas des choses par l'impression qu'elles font sur les sens. " Quis mente tam cœcus est, dit-il, qui non videat , istas figuras, quæ in Geometria docentur, H A BI-, TARE IN IPSA VERITATE, aut IN HIS ,, ETIAM VERITATEM? Libro 2. Soliloq. Et ,, dans ses Confessions livre 10. chap. 12. Sensi etiam ,, numeros omnibus corporis sensibus, quos numera-,, mus; sed illi alii sunt quibus numeramus; nec , imagines istorum sunt: ET IDEO VALDE ,, sunt. Rideat me ista dicentem, qui cos non vi-,, det, & ego doleam videntem me. Et dans son livre de l'immortalité de l'ame, chap. 10., Ea quæ " INTELLIGIT ANIMUS, cum se avertit a cor-,, pore, non sunt profecto corporea: ET TAMEN , SUNT MAXIME QUÆ SUNT: NAM EODEM 3, MODO SEMPER SE HABENT. NAM NIHIL , ABSURDIUS dici potest, quam ea esse quæ ocu-, lis videmus, ea non esse quæ intelligentia cerni-, mus. . . . En un mot, il faut que Mr. Arnaud, qui est si prodigue en citations, ait la memoire du monde la plus malheureuse, pour avoir avancé, que S. Au-GUSTIN n'a pas cru qu'on vist en Dieu d'Au-TRES VERITEZ QUE DE MORALE; & qu'ilne s'est point expliqué sur la maniere dont on voioit ces veritez: car il n'y a rien dont S. Augustin PARLE TANT dans ses Ouvrages de Philosophie, OU IL E'-TABLIT SES PRINCIPES. Je crois que seulement dans son second livre du libre arbitre, depuis le chapitre huitième jusques vers la fin, il condamne plus de vingt fois le sentiment de Mr. Arnaud. Chose étrange! que le chagrin de Mr. Arnaud lui ast fait oublier ce qu'il a traduit autrefois dans les Confessions de S. Augustin, & dans le livre de la veritable Religion.

Pag. 258. Locutum se fatetur paulo aliter, quam locutus sit Augustinus: ab ejus tamen sententia negat se discessisse : cum ipse ideas veritatum, Augustinus ipsas veritates conspici in Deo dixerit. J'ay toujours cru & soutenu, que S. Augustin étoit de mon opinion à l'égard de la maniere dont on voit en DIEU les veritez Geometriques & Metaphysiques, AUSSI BIEN QUE CELLES DE MORALE. Mr. Arnaud se trompe fort d'avoir cru le contraire. Mais il ne prend pas garde à ce qu'il fait, d'apporter le passage qu'il cite de la Recherche de la Verité, pour preuve que je n'ay pas sur cela le mesme sentiment que S. Augustin. Selon ce passage mesme, S. Augustin prétend que l'ON VOIT DIEU en quelque maniere, lorsqu'on voit les veritez éternelles. Et moi je dis dans ce mesme paffage, qu'on voit Dieu en quelque maniere, lors qu'on voit les idées de ces veritez. Voila la difference, qui selon ce passage de la Recherche de la Verité, est entre le sentiment de S. Augustin & le mien. N'est-il pas visible, que toute cette difference ne consiste que dans la maniere d'expliquer une mesme chose; & que nous convenons S. Augustin & moi, que l'on voit en DIEU LES VERITEZ ETERNELLES?

Pag. 287. Deum cognosci per se in hac vita, quamquam imperfecte: corpora ipsa quoque in suis ideis, hoc est, in Deo ipso cerni: quoniam ipse solus, cum sit Ensinfinitum, creata quævis entia complectitur. Ex libro inscripto, La Recherche de la Verité, cap. VII. pag. 205. Ainsi il est necessaire de dire, que l'en connoit Dieu par Lui-Mesme, quoi que la connoissance qu'on en a en cette vie soit trèsimparfaite: & que l'on connoit les Estres corporels par leurs IDE'ES, c'est-à-dire, EN DIEU, puisqu'il n'y a que Dieu qui renferme le monde intelligible, où se trou-

vent les idées de toutes choses. Pag. 289. Ex ea opinione sua consequi dicit, ut quisquis vel de Deo cogitat, hune necesse sit Dei exsistentiam clare intelligere, & Deum videre in Verbo Dei ipso, in Ratione Universali: hæc enim in se continet infinitum, seu omne verum. Ecquod enim ens vel cogitari potest, quod non subjaceat huic legi: Hoc debet ita esse, istud non debet? Atqui hæc Veritas, hæc Ratio universalis, hæc Verbum Dei est, inquiunt. · Adde quod nulla entitas finita potest infinitum repræsentare: ergo si videtur infinitum, verum in genere, verum universale, in seipso videtur: ergo si videtur, exsistit. La preuve de l'existence de Dieu est si claire dans mon sentiment, Qu'il suffit DE PENSER A DIEU AFIN QU'IL SOIT... Je veux qu'on voie l'infini; qu'on connoisse Dieu PAR UNE IDE'E. Mais CERTAINE-MENT CETTE IDE'E SERA DIEU MESME. CAR IL N'Y A POINT D'AUTRE IDE'E DE DIEU, QUE SON VERBE. Le Fils de Dieu est l'expression & la ressemblance parfaite de son Pere. Je veux bien qu'on voie Dieu ou l'infini par une idée; mais une IDE'E QUI LUISOIT CONSUBS-TANTIELLE; une idée qui renferme toute sa subs-TANCE, une idée qui ne represente point l'Estre divin entant qu'il peut estre participé imparfaitement par ses creatures. Ensin je nie qu'on puisse voir l'incres, L'INFINI, L'ESTRE UNIVERSEL, dans un estre cree, fini, particulier; en un mot, dans quelque chose qui ne le renserme pas. Je veux qu'on voie l'INFINI DANS LA RAISON UNIVERSELLE; mais non pas dans les modalitez de l'ame, ni dans aucune idée particuliere & finie. Et pag. 291. Ainsi on peut voir Pessence de cette creature, sans en voir l'existence: on peut voir en Dieu ce qui la rep esente, sans qu'elle existe. C'est à cause de cela, que l'existence necessaire n'est point renfermée dans l'idée qui la represente, n'étant point necessaire qu'elle soit, asin qu'on la voie. Mais il n'en est pas de mesme de l'Estre infiniment parfait: On ne le peut voir qu'en lui-mesme. Car il n'y a rien de fini qui puisse representer l'infini. L'on ne peut donc voir DIEU QU'IL N'EXISTE. On ne peut voir l'essence d'un estre infiniment parfait, sans en voir l'existence: ON NE LE PEUT VOIR simplement comme un estre Pos-SIBLE. Rien ne le comprend: ET SI ON Y PENSE, IL FAUT QU'IL SOIT. Descripsit hæc ibi iste ex li bro quarto, De la Recherche de la Verite, pag. 275. At quam feedum istud & homine sano vel probo indignum sophisma est! Nulla entitas finita potest infinitum repræsentare: Distingue: Infinitum metaphyficum, cujusmodi funt omnes propositiones universales, & quas Malebranchius appellat leges immutabiles, nega: Infinitum physicum, sive secundum substantiam, subdistingue: Entitas finita non potest illud repræfentare fimul totum & adæquate, concede: hoc enim esset comprehendere; non potest illud repræsentare successive & inadæquate, nega. At illa ipsa Ratio Universalis, quam pro Verbo Dei iste venditat, in qua videri dicit Ens infinitum, aliud reipfa mhil est, quam per vim ratiocinandi & ex singularibus universalia colligendi, fingendique ideas universales, a Deo humanæ menti inditam, Recti immu-

tabilisque Ordinis qui est in rebus ac numeris, concepta per mentem idea universalis, & communisomnibus ratione utentibus: quæ quoniam omnibus entibus, quæ oportet esse ordinata, convenit; idcirco infinita dicitur continere: quemadmodum in univerfalibus scilicet infinita singularia continentur. Ergone propterea nec poterit idea illa ab entitate finita, qualis est conceptus noster formalis, repræsentari: aut erit Ordo Rectus & immutabilis, το ωρέπου, το δέου, το καλον, five ut est in rebus ipsis, five ut est in mente omnium ratione utentium, Verbum Dei Deus; aut denique in Deo vel in Verbo Dei propterea dici oportebit videri omnia quæ intelligimus & veraesse percipimus? Apage absurditatem impietatemque

Pag. 297. Concoquere se negat posse eorum sententiam, qui nolunt in Verbo Dei, quæ lux nostra est, quidquam a nobis in hac vita conspici. Ce sentiment, qu'on puisse voir autrement que dans le Verbe, QUI EST NOSTRE LUMIERE, la lumiere de l'estre divin, c'est un sentiment qui me blesse & qui me

Jouleve.

Pag. 330. Adeo autem obstinate defendit, Verbum Dei Deum aliud nihilesse, præter Rationem Universalem, qua formaliter mentes hominum rationales esse dicuntur; hoc est, præter Rectitudinem illam, Ordinemque immutabilem, quem in rebus inesse oportere norunt, quotquot ratione utuntur, & secundum quem de omnibus judicant; ut inde consectarium esse fateatur, oportuisse ad pulchritudinem universi constituendam, ut Verbum Dei Deus humanitati saltem uni individuæ uniretur. Hoc enim in ea hypothesi aliud nihil est, quam oportuisse in universo esse aliquem saltem unum hominem persecte & constanter rationalem. Hoc totum sagaciter pervidisse & probe intellexisse Evam ipsam contestatur. Hoccine autem Socinianum fomnium scriptor Catholicus somniaret? Verba hæc Malebranchii sunt: Je prétens mesme, que c'est une pensée qui doit venir naturellement dans l'esprit, que les Anges ont eu cette pensée, DE LA NECESSI-TE' DE L'UNION DU VERBE A L'OUVRAGE DE DIEU pour le sanctifier: & qu'apparemment Eve n'a esté tentée que sur ce fondement, Qu'ELLE Ju-GEOIT bien que l'homme DEVOIT ESTRE SAN-TIFIE'; & rendu digne d'honorer Dieu PAR SON UNION AVEC LE VERBE, lorsqu'elle écoutale demon qui lui disoit, qu'elle deviendroit semblable à Dieu, au moment qu'elle mangeroit du fruit défendu. Car il n'y a nulle apparence, qu'elle ait cru qu'elle pust devenir semblable à Dieu d'une autre maniere.

> Ex libro quem inscripsit, Meditations Chrétiennes, edito Coloniæ, anno

Est hic ipse fere liber De Natura & Gratia, in Meditationum formam redactus. In Præfatione ipfa statim profitetur, perspicue sibi liquere, Verbum Dei æternum, Rationem animorum Universalem esse; huic mentes omnes arcte conjungi: hoc Verbo atque hac sapientia sapere quicumque sapiunt: hac Ratione ratiocinari formaliter, quicumque ratiocinantur. Comme JE SUIS CONVAINCU que le VERBE ETERNEL EST LA RAISON UNIVERSELLE DES ESPRITS, & que CE MESME VERBE fait chair, est l'Auteur & le Consommateur de nostre foi; je crois devoir le faire parler dans ces Meditations, com*e le* veritable maistre, 4M ENSEIGNE TOUS LES HOMMES par l'autorité de sa parole, & PAR L'EVIDENCE DE SES LUMIERES. . . . Je sçai que je suis homme, & que LE VERBE, AU-QUEL JE SUIS UNI comme le reste des intelligences, ME PARLE CLAIREMENT DANS LE PLUS SECRET DE MA RAISON. (Nempe Veritasilla, quæ in singulis hominibus de rebus singulis dicit,

Hoc decet, hoc oportet sic esse; istud nec decet, nec sic esse oportet.) Et in precatione deinde, quæ Præfationi subjicitur: O sagesse Eternelle: je ne suis point ma lumiere à moi-mesme; & les corps qui m'environnent ne peuvent m'éclairer : les intelligences mesmes ne contenant point dans leur estre LA RAISON QUI LES REND SAGES, ne peuvent communiquer cette Raison à mon esprit. Vous estes seul la lumiere des Anges & des hommes: Vous ESTES SEUL LA RAI-SON UNIVERSELLE DES ESPRITS: Vous estes mesme la sagesse du Pere, sagesse éternelle, immuable, necessaire, QUI RENDEZ SAGES LES CREA-TURES, & mesme le Createur, quoi que d'une maniere bien differente. . . . . Pag. 12. Mais prens garde, mon esprit. . . . . Il y a peut-estre un soleil pour les esprits, comme tu en vois un pour les corps. Il y a peut-estre une lumiere, & une sagesse éternelle, une RAISON UNIVERSELLE, immuable, necessaire, QUI ECLAIRE TOUS LES HOMMES, & QUI LES REND TOUS RAISONNABLES. Denique pag. 26. Comment se peut-il faire que tous les hommes S'entendent & conviennent entre eux, si la Raison QU'ILS CONSULTENT est une raison particuliere. Peus-tu concevoir. . . . qu'une intelligence particuliere puisse estre LA RAISON UNIVERSELLE, QUI REND RAISONNABLES TOUTES LES NATIONS DE LA TERRE.

Pag. 44. Verbum Dei, Christum (quem hic loquentem inducit) non modo Veritatem esse qua collustram r; sed etiam Ordinem quo regimur: illa peritos effici mortales; isto, ordinatis compositisque moribus. Quamvis quid Veritas, quid Ordo sit, haud promptum sit explicare verbis. Apprens donc aujourd'hui, que je ne suis pas seulement LAVERITE' ETERNELLE, mais encore L'ORDRE IMMUA-BLE & NECESSAIRE. Que COMME VERITE' j'éclaire ceux QUI ME CONSULTENT POUR DE-VENIR PLUS SÇAVANS: & que COMME OR-DR E je regle ceux qui me suivent pour devenir plus par-, faits. (Certe lux interna quæ dicit, Hoc decet, istud non. decet, & mentes illustrat, & mores dirigit.) Et pag. 48. O Jesus, vous m'avez dit que vous estes L'OR-DRE, aussi bien que LA VERITE, & je l'ay cru. Mais qu'ay-je conceu alors? VERITE', ORDRE; que conçois-je quand je pense à vous? . . . Chose étrange! Je sçai quand des pensées sont vraies, je sçai quand des actions sont justes; & je ne comprens pas ce que c'est que la Verité & l'Ordre qui regle tout. Justitia Dei ipsa, quæ Deus est, justi sumus scilicet, si Malebranchio vel Luthero credimus.

Deinde pag. 49. & 50. Docentem Christum inducit, primo quid veritas sit in propositionibus æternæ veritatis; nempe convenientia idearum five terminorum inter se: deinde hanc convenientiam in summa & universali Veritate contineri. Denique æternam ac summam Veritatem, quæ Verbum est, non essicienter lucem nostram este, quoniam hanc ipsa esticienter lucem nostram esse, quoniam hanc ipsa essiciat; sed ipsam formaliter Verbi Veritatisque s u B s-TANTIAM has vices obire: hanc Rationem esse, qua rationales sumus, uti jam dictum est. Pag. 49. Lorsque tu vois que deux fois deux sont 4. & que 2 fois 2 ne sont pas 5. tu vois des veritez: car c'est une verité que 2 fois 2 sont 4. ou que 2 fois 2 ne sont pas 5. Mais que vois-tu alors sinon un RAPPORT D'EGALITE' entre 2 fois 2 & 4. ou un RAPPORT D'INEGALI-TE' entre 2 fois 2. & J. Ainst LES VERITEZ NE SONT QUE DES RAPPORTS RE'ELS & IN-TELLIGIBLES. Pag. 50. . . . Mais comme je renferme seulement en ma substance LES IDE'ES PURE-MENT INTELLIGIBLES, il n'y a que les rapports qui sont entre ces idées, qui soient DES VERITEZ E-TERNELLES. . . . . Ainsi je suis LA VERITE' ETERNELLE, parce que je renferme en moi TOU-

Verité, parce qu'IL N'Y A RIEN D'INTELLIGIA BLE HORS DE MOI. CE N'EST POINT QUE JE REPANDE LA LUMIERE DANS LES ESPRITS, COMME UNE QUALITE' QUI LES ECLAIRE: mais c'est que JE LEUR DE'COUVRE MA SUBSTANCE, comme LA VERITE' OU LA REALITE' INTELLIGIBLE, dont ils se nourrissent. C'est que je les unis immediatement à moi-mesme, comme LARAISON QUI LES REND RAISONNABLES &c. Et pag 59. O Jesus Ordre, Verité, Lumiere, Nourriture solide des esprits... O Pasteur de nos ames, qui habitez DANS LE PLUS SECRET DE NOSTRE RAISON, & qui NOUS NOURRISSEZ SANS CESSE DE LA SUBS-TANCE INTELLIGIBLE DE LA VERITE': que tous les esprits vous adorent, & vous rendent graces de vos bienfaits. Sic pag. 138. O Verbe Eternel, VOSTRE SUBSTANCE INTELLIGIBLE est infinie: nul esprit fini ne la peut comprendre: mais tout esprit PEUT & DOIT s'en nourrir. Car j'ay app is que vous estes seul la nourriture, la vie, LARAISON DE TOUTES LES INTELLIGENCES. Vous estes MESME LE VERBE OU LA RAISON DU PE-RE, AUSSI BIEN QUE LA NOSTRE, quoi que d'une maniere fort differente.

Pag. 206. Verbum Dei, Sapientiam æternam, Rationem universalem, sua eriam substantia, non homines modo, sed ipsos quoque dæmones alere; uberius autem multo cælites. Sic certe statuendum est, si Verbum Dei Ratio Universalis est, hoc est, Ratio communis omnibus spiritibus, qui mentem habent. O sagesse divine, Verbe Eternel du Pere tout puisfant. . . . Vous estes LA RAISON UNIVERSEL-LE DES ESPRITS: & les Anges, les hommes, & LES DEMONS MESME RECOIVENT DE VOUS tout ce qu'ils ont de lumiere & de connoissa ces. e Ciel à la verité est le lieu principal de vostre demeure. & de vos faveurs: mais il ne renferme point LA SUBSTANCE INTELLIGIBLE de vostre Estre... Nous pouvons tous nous réjouir à vostre lumiere, 6 nous NOURRIR DE VOSTRE SUBSTANCE. Et pag. 290. ubi Christum loquentem inducit: LA SUBSTANCE SPIRITUELLE de ton estre ne peut se nourrir que de la substance intelligi-BLE DE LA RAISON.

Jam ut Deum verum nullum habet, & Providentiam proinde non potest ullam veram agnoscere; Deum idcirco fic se gerere in hominum gubernatione statuit, sic de eo loquitur, quomodo de Fato, qui fato sieri omnia contendunt, sive ex causarum intervenientium exigentia, serie, ac necessitate, ordinata ea tamen secundum leges immutabiles motuum, & mechanices, & viforum. Itaque negat plures posle fieri Christianos, quam quot fiunt reipsa; quia id non finit ordo rerum, legesque motuum initio præfinitæ. Quid est autem ille Ordo immutabilis, si Fatum non est? Pag. 104. Car combien de Païens, de Mahometans, & d'Heretiques dans le monde, QUI POUR-ROIENT ENTRER dans l'Eglise, SI L'ORDRE QUE JE SUIS dans la construction de mon ouvrage, ME PERMETTOIT de m'en servir? Sic Deum iste loquentem facit, ut Fatum quis posset per prosopopæiam loquens inducere. Et pag. 109. Or la Providence de Dieu consiste principalement en deux choses. La premiere, en ce qu'ayant pu d'abord déterminer les mouvemens de telle maniere qu'il y eust eu beaucoup d'irregularitez & de monstres; il a commencé EN CRE-ANT LE MONDE & tout ce qu'il renferme A MOUVOIR LA MATIERE par exemple, d'une maniere qu'il y a le moins qui se puisse de désordres dans la Nature, & DANS LA COMBINAISON DE LA NATURE AVEC LA GRACE. La seconde, en ce que Dieu remedie par des miracles AUX DESOR-DRES qui arrivent en consequence de la simplicité DES TES LES VERITEZ NECESSAIRES. Je suis la LOIX NATURELLES; pourveu néanmoins que l'Ordre le demande. Car l'ORDRE est à l'égard de Dieu UNE LOI DONT IL NE SE DISPENSE JAMAIS. . . . Pag. 110. C'est l'ORDRE éternel, immuable, necessaire, QUE JERENFERME comme PERSONNE DIVINE, & comme sagesse éternelle, qui est LA LOI que mon Pere consulte toujours.

Eam ob rem & diluvium quo submersa tellus fuit fub Noë, & incendium quo conflagrabit orbis in fine mundi, legibus motuum necessariis, sive causis naturalibus tribuit; quod est præter Fatum, seriemve causarum, Providentiam specialem nullam agnoscere. Pag. 115. O mon veritable & unique Maistre, N'EST-CE POINT UNE SUITE NECESSAIRE DES LOIX NATURELLES, QUE LES TERRES AU TEMS DU DE'LUGE se soient écroulées dans les abismes; & que LES EAUX sur lesquelles le monde est fondé, AIENT ESTE' ELEVE'ES & POUSSE'ES jusques sur les plus hautes montagnes, par la pesanteur de ces mesmes terres, lorsqu'elles s'abismoient? Car pour noyer les plus bautes montagnes de l'Armenie, il faudroit, ce me semble, quinze fois plus d'eau que vous n'en avez creé. . . . Pag. 116. Mais ce déluge de FEU, qui arrivera à la fin des siecles, lorsque la malice des hommes sera à son comble, & que vous aurez donné la derniere perfection à vostre Eglise; ce RENVERSEMENT U-NIVERSEL & irreparable, N'ARRIVERA-t'il PAS ENCORE PAR LA SAGE COMBINAISON DES LOIX DE LA NATURE AVEC CELLES DE LA GRACE? Ce feu central, cette MATIERE SUBTILE que la terre renferme & qui met en feu tous les corps ausquels elle communique son mouvement, augmente peut-estre à proportion de nos desordres; Elaterre ne pouvant plus la contensr, elle se répandra sur nos campagnes, lorsque vous ne pourrez plus souffrir la grandeut & l'énormité de nos crimes. Les nouvelles étoiles qui paroissent dans les cieux, ne sont-ce pas des Planetes qui s'allument par la matiere subtile.... & LES LOIX DE LA NATURE qui en font disparoitre quelques unes. . . . ne peuvent-elles pas estre si sagement COMBINE'ES AVEC LES LOIX DE LA GRA-CE, que cette mesme matiere subtile des étoiles obscurcies & reduites en Planetes, entre dans le tourbillon de nostre terre & la mette en seu, justement au TEMS que vous aurez donné la derniere perfection à wostre E lise? . . . Gratulantem sibi de isto invento Deum, seu verius Fatum, inducit: COURAGE, MON FILS. . . .

Sed tædet plura ex eo libro describere; cum præfertim & eadem in aliis voluminibus occurrant, nec alia fere a nobis attingi modo titulus hujus operis ferat, quam quæ ad Dei existentiam & naturam spectant.

Ex epistola, quæ sic inscribitur, Premiere Lettre touchant la défense de Mr. Arnaud, contre la Réponse au livre des vraies & fausses idées.

Pag. 5. Je fais gloire de ne parler qu'aux Meditatifs. (C'est un terme de raillerie, dont se sert Mr. Arnaud, pour rendre ridicules ceux qui CONSULTENT LA RAISON.) Je ne VEUX CONSULTER QUE LE MAITRE INTERIEUR, LE VERBE ETER-NEL, & je consens volontiers de passer en cette qualité pour un visionnaire, pour le personnage LE PLUS RI-DICULE, qui fust jamais. Sive Rationem consuli. five Verbum æternum dixeris, nihil statuit interesse.

Pag. 14. Docet, nonnisi in Veritate immutabili, & in æterna Sapientia posse videri veritates æternas. Præivisse sibi in hac sententia Augustinum; quamvis discrepare paululum ab eo, sed verbo tenus, videatur. Après avoir fait une division exacte. . . . de toutes les manieres dont nous pouvions voir les objets. . . . embarrasse extremement, & comme bors d'esperance de pouvoir me délivrer de mes doutes, je me souvins heu-

DANS SAINT AUGUSTIN, COMME PLU-SIEURS AUTRES, SANS Y AVOIR FAIT BEAUCOUP D'ATTENTION: . . . Je me souvins, dis-je, que ce saint assuroit en plusieurs endroits, Tract. xxxiv. in Joan. Enarr. 2. in Pfal. xxv. De Musica, lib. vi. cap. i. De utilitate credendi, cap. xv. De vera Religione, cap. Lv. &c.) que nous n'avons point d'Autre Maitre interieur, que la SAGESSE ETERNELLE, Jesus-Christ nostre Seigneur, Qui PRE'SIDE A TOUS LES ESPRITS, & QUI LES E'CLAIRE IMMEDIATEMENT, & sans L'entremise d'aucune creature : Et je remarquois qu'il le REPETOIT SOUVENT DANS SES DERNIERS ECRITS, AUSSI BIEN QUE DANS LES PREMIERS, parlant aux Philosophes, PARLANT A SON PEUPLE; & cela AVECUNE ASSURANCE qui ne lui est ordinaire, qu'à l'égard des veritez qui lui paroissent évidentes. Cette réflexion me donna donc du courage & de la joie : & sous L'Au-TORITE' D'UN SI GRAND HOMME, & D'UNE REPUTATION SI BIEN E'TABLIE DANS L'EGLISE; je ne craignis point de chercher le dénouëment de la plus grande difficulté que j'aie jamais trouvée dans les matieres que j'ay examinées. Mais aprés y avoir regardé de piés, je m'apperceus que ce Pere ne parloit que des veritez & des loix éternelles, des objets des sciences, telles que sont l'ARITHMETIQUE, LA GEO-METRIE, LA MORALE: & qu'il n'assuroit point que l'on vist en Dieu les choses corruptibles ou sujettes au changement, comme sont tous les objets qui nous environnent. En effet, c'est une verité bien evidente à ceux qui sçavent rentrer en eux-mesmes, qu'on NE PEUT VOIR QUE DANS UNE NATURE IMMUABLE & dans la Sagesse Eternelle toutes les veritez, qui par leur nature sont immuables & éternelles. Et il ne seroit pas difficile de prouver, comme a fait Saint Augustin, (De vera Relig. cap. xxx. & xxxi. De libero arb. lib. 2. cap. x11. De Trinit. lib. v111. cap. vi. lib. ix. cap. vi. lib. xiv. cap. xv. In Pfal. Lxi.) qu'iln'y auroit PLUS DE SCIENCES CERTAINES, DE VERITEZ DE'MONTRE'ES, de difference assuree entre le juste & l'injuste, en un mot de veritez & de loix necessaires & COMMUNES à tous les esprits, 31 CE QUE CONTEMPLENT TOUTES LES IN-TELLIGENCES, NE LEUR E'TOIT COMMUN A TOUTES, & par sa nature absolument immuable, éternel, & necessaire. (Quod mens omnis, inquit, universim consulit, hoc Ratio Universalis, sive communis, hoc Verbum Dei est.) . . . Mais pour revenir à S. Augustin, . . . . prenez la peine de lire le XXI. chapitre de ma Réponse. . . vous y verrez, dis-je, que ces figures geometriques habitent DANS LA VERITE' MESME; ce sont les termes de S. Augustin. Vous y lirez, que les nombres nom-BRANS, ou pour parler, comme ce saint Docteur, (li-bro 2. de Ord. cap. xiv.) les nombres divins, ETERNELS, INTELLIGIBLES, ont plus de rea-

lité que les nombres creés, & sujets au changement. . . Pag. 18. SAINT AUGUSTIN M'AYANT DONC OUVERT HEUREUSEMENT L'ESPRIT sur le sujet que s'examinois; & aiant appris de M. Descartes, que la couleur, la chaleur, la douleur, ne sont que des modalitez de l'ame. . . . j'ay cru. . . . . que sans m'éloigner dans le fond des principes de S. Augustin, ou plutost j'ay cru qu'en les suivant, je pouvois assurer, qu'on voioit ou qu'on connoissoit en Dieu mesme les objets materiels & corruptibles, autant qu'on est capable de les voir & de les connoistre. Car enfin ON NE LES VOIT NULLEMENT, si par les voir, on entend les voir immediatement & en eux-mesmes. Car enfin, felon S. Augustin, C'est immediatement DANS LA SAGESSE ETERNELLE QU'ON VOIT L'ETENDUE: j'entens l'étenduë intelligible, qui est l'idée ou l'archetype de Tous Les Mondes Possireusement de ce que j'Avois lu autrefois | bles: j'entens la substance divine, non

en elle-mesme, mais entant que participable par la creature corporelle: j'entens les essences des choses materielles, ou ce qui est en Dieu qui les represente éternellement comme possibles.

Pag. 24. Il n'étoit pas necessaire que j'expliquasse un terme qui de lui-mesme est fort clair. . . . un terme commun dans S. Augustin., Car intelligibiles figuræ, " intelligibiles numeri, lux intelligibilis, res intelli-, gibilis, c'est un. . . . terme dont S. Augustin se sert tres-souvent, PARLANT MESME A SON PEU-PLE, sans se mettre fort en peine de l'expliquer. . . . Mais comment éclaire cette LUMIERE INTELLI-GIBLE? Saint Augustin répondra comme moi, qu'elle éclaire intelligiblement, ,, INTELLIGIBILITER , LUCET. Que si on me demande que j'explique clairement, comment le VERBE DIVIN RENFERME les corps d'une maniere intelligible; ou comment il se peut faire que la substance divine soit representative des creatures, ou participable par les creatures, sans avoir les imperfections ou les limitations des creatures; je répondrai que c'est une propriete de l'infi-NI, qui me paroist incomprehensible: & j'en demeurerai là. Car il y a long-tems que je ne me tourmente point à méditer sur des sujets qui me passent, & qui tiennent de l'infini. Atqui istud tamen explicandum fuit, quomodo nimirum extensio intelligibilis in Deo sit, si credi voluit affirmanti sibi eamdem in Deo seu Verbo videri. Sed ne proderet atheismum, maluit inscitiam super ea re simulare ac præ se ferre. Si Deus & Verbum est, ut ponit iste; Veritas seu lux naturalis, dicens intus in animis quibuslibet, quid quidque esse oporteat, ut bene sit; certe cum hoc infinite pateat, & sit propterea (ut volunt) Ens infinitum; quoniam complectitur omne verum: ad corporum æque essentiam extensionemque pertinet, atque ad numeros, & ad veritates quæ spectant mores. Et illa Dei seu Veritatis substantia, ab omni natura certe etiam corporea participabilis est. Hoc illud est, quod quia prodit aperte Lapitque atheismum, fingit Malebranchius se ne-

Pag. 29. Extensionem intelligibilem, hocest, quam mens intelligit, ipsam iterum dicit esse DIVINAM SUBSTANTIAM, non totalem quidem, sed ut continet ac repræsentat figuras corporum. Verbum æternum igitur, substantiam Verbi cum quo conjuncta mens nostra est, lucem proprie ac vere nostram esse, in qua veritates æque Geometricas cernimus, ac ceteras quaslibet: idque multis constare testimoniis Augustini. Enfin je prétens que l'étendue intelligible est réellement & formellement en Dieu en ce sens, que la substance divine est necessairement representative des corps. Car je soutiens que ce n'est qu'en lui que je découvre les, Veritez Geometriques, aussi bien que toutes les autres. Je prétens que le Verbe Éternel EST PROPREMENT & veritablement NOSTRE LUMIERE, ou nostre Maistre interieur. ,, Neque enim, dit S. Augustin, , Christus sic dicitur lux, quomodo dicitur lapis; sed illud proprie, hocfigurate. Et ailleurs, DEUS VE-,, RITAS EST: NEC ULLO PACTO SAPIENS ,, QUISQUAM EST, SI NON VERITATEM , MENTE CONTINGAT. Je n'apporte point d'autres passages: vous en trouverez de reste DANS LE SECOND VOLUME DE LA PHILOSOPHIE CHRE'TIENNE d'AMBROISE VICTOR. Et pag. 33. Les figures Geometriques, les creatures, toutes cho-Jes sont en Dieu. . . Mais. . . . je prétens que je les vois DANS LA SUBSTANCE DU VERBE AU-EUEL JE SUIS UNI. Pag. 39. L'UNION de l'esprit AVEC LA RAISON, C'EST A DIRE, A DIEU ENTANT QUE SAGESSE. Nempe lex necessaria, secundum quam est quodlibet ens ut bene sit, eadem ut est in mente tamquam regula de singulis bene judicandi, Ratio & Sapientia vocatur; & intime certe ea atque immediate menti unitur. Pag. 86. Si vous croiez, Monsieur, que ce que j'ay dit. . . . ne prouve pas clairement que Mr. Arnaud n'est pas un sidelle interprete de S. Augustin sur la matiere des idées. . . . . vous pouvez lire le second volume de la PHILOSOPHIE CHRE'TIENNE a'AMBROISE VICTOR. Carje n'ay pas le loisir de vous copier des passages.

Iterumque pag. 90. De Augustino: Saint Augustin n'étoit pas assez stupide pour confondre les idées des choses avec les choses mesmes. . . . Et c'est pour cela qu'il n'a pas craint d'admettre en Dieu un MONDE INTELLIGIBLE, ni toutes les sigures Geometriques, lorsqu'il parle si hardiment, (Soliloq. lib. 2.), Quis, mente tam cœcus est, qui non videat istas siguras, quæ in Geometria docentur, HABITARE IN, 1PSA VERITATE? Car PAR LA VERITE, il entend la sagesse éternelle, ainsi que tout le monde sçait. Et pag. 99. L'étendue intelligible n'est point aussi une substance: car ce n'est point la substance divine en elle-mesme: ce n'est la substance divine qu'entant que participable par les creatures corporelles.

Pag. 107. Deum negat esse aliquid singulare, aut spiritum proprie. Ne voit-on pas qu'il y a cette disserence entre Dieu & l'ame de l'homme, que Dieu est l'Estre sans restriction, l'estre un il versel, l'Estre insini: & que l'ame est un genre d'Estre particulier? Pag. 111. Tout ceci, Monsieur,... doit porter à croire, que Dieu ne renserme point formellement ni l'étenduë, ni la substance des esprits, ni quelque autre substance que ce puisse estre. Je dis mesme la substance des esprits. Car Dieu est au dessus de tous les estres particuliers. Il n'est point formellement nous concevons les esprits. Dieu veut & connoit: mais il ne veut & ne connoit pas comme nous. Nempe nos proprie; Malebranchii Deus, nempe Veritas & Ratio universalis, metaphorice tantum vult & cognoscit.

Denique pag. 142. (ne describere libros integros velle videamur;) non insulse dici propterea repetit, Christum esse Doctorem ac Magistrum Philosophiæ, Matheseos, & Arithmeticæ: siquidem nullam omnino veritatem intenta studiis mens intuetur, nisi in Luce & Veritate intelligibili, quæ Christus, seu Christi divinitas est. Oui, Monsseur, Jesus-Christ est Maistre de Philosophie, de Mathematique, d'Arithmetique, en ce sens, que Lui seul en seigne aux hommes toutes les verités qu'ils découvrent en consequence de leur attention.

Ex libro quem inscripsit, Lettres du P. Malebranche touchant celles de Mr. Arnaud.

Totus hic liber altercationes continet de gratiæ efficacitate: qua in controversia de vocibus esse quæstionem inter Malebranchium & Arnaldum, facile intelligent viri Theologiæ periti, ex hoc uno loco, quem ex eo volumine exhibemus. Docet enim Arnaldus cum Jansenianis, omnem gratiam esse invincibiliter efficacem; hoc est, totum producere effectum, quem apta nata est producere. Malebranchius cum Ameloto præcursore suo magnos clamores edit adversus Jansenium; contenditque post velleitatem & conatum, quem gratia in nobis per se producit, auxilium uberius esse secuturum, nisi cupiditas interveniens & assurgens obstaret: quam potest quisque etiam naturaliter, non ex caritate quidem, sed ex timore gehennæ, vel pænæ etiam temporalis, cohibere ac minuere. Nisi autem ita obstaret, ut dixi, cupiditas, auxilium majus, quod priori superadderetur, implendi præcepti vim tribueret. Annon istud est autem id reipsa profiteri, quod in Jansenio damnavit Ecclesia, Interiori gratiæ numquam resisti? Annon ipsas velleitates, & hos conatus, qui opus antecedunt, a gratia ipsorum conatuum per se efficace distinctos in prima propositione Jansenius agnovit? Præsenti gratiæ negat umquam resisti Jansenius: ei quæ futura esset, nisi cupiditas interveniret, resisti docet Malebranchius cum Ameloto; quasi gratiæ resisti idem sit ac gratiam impediri ne superveniat: & non fimulata cum Jansenio & Arnaldo pugna Malebranchii & Ameloti est? Verba hæc Malebranchii sunt: Pag. 196. Mais, dira-t'on, ces graces ne donnent point Peffet auquel elles tendent. Ainsi c'est en vain qu'on les appelle suffisantes. Le P. Amelote (Theol. pag. 409.) répond à cette objection en ces termes: " L'effet ne manque à la grace, que supposé nostre infidelité: & parce que l'esprit de Dieu nous poussant à faire ce qu'il nous commande, nous fermons l'oreille à son inspiration, & nous nous portons malgré lui.... vers l'objet de nos desirs déreglés. Que si nous ne nous retirions pas nous-mesmes de l'operation de Dieu, & n'en interrompions pas l'ouvra-" ge, IL LE CONDUIROIT A SA FIN, EN AUGMENTANT SON SECOURS, & EN LUI " DONNANT SON DERNIER EFFET. Celui ,, qui a commencé, dit S. Paul, la bonne œuvre en nous, l'achevera: si ce n'est, dit le Concile de Trente, que nous manquions à la grace. Mr. Arnaud voudroit-il répondre en cette maniere? Selon lui arrive-t'il jamais, que par le moien de la grace suffisante on se pre'pare à la grace efficace? (Certe istud quo sensu Amelotus & Malebranchius accipit, ultro daret.) . . . selon le P. Amelote, François de Ferrare (Ord. Dominic.) dit que le libre, arbitre " pouvant suivre ou ne pas suivre le mouvement de " Dieu, quelques-uns obeissent à cette impulsion, & " SE DISPOSENT A LA GRACE, & d'autres " S'Y OPPOSENT PAR LE PECHE'. (Hoccine est resistere gratiæ, opponere cupiditatem ne gratia fubeat? Hoccine est invincibilem & efficacem per se gratiam negare?)

Verba Ameloti hæc sunt, quæ recitat Malebranchius, pag. 189. "Lors donc que (les justes) doi-" vent obeir à un précepte, ce mouvement de Dieu qui 3, excite le libre arbitre, ne leur est jamais dénié; & ce , Secours est tellement suffisant, Disent Les , DISCIPLES DE S. THOMAS, QUE NUL , AUTRE N'EST NECESSAIRE POUR POU-,, voir faire le bien, & se sauver. Alors, dit , Alvarez, LEUR PUISSANCE POUR AGIR , EST PRESTE: Potentia est proxima & expedita ,, ad agendum. Elle a son dernier accomplissement, , dit Gonzalez: Est in actu primo ulti-3, MATE COMPLETA & PROXIME EXPEDI-, TA. Quoi qu'ils ne regoivent point de SECOURS , EFFICACE, ils ont par un principe interieur & " Jurnaturel, dit Nunez, LA PUISSANCE D'As, GIR entierement accomplie, sans estre sie ni empes-,, chée. Ledesma & Jean de S. Thomas appellent ce , POUVOIR SUFFISANT EN TOUTE RI-, GUEUR. En sorte, dit Navarete, qu'il TIENT , A EUX, s'ils n'azissent pas: Taliter ut PER , Eos, quibus tribuitur tale auxilium, stet non " operari. Après que les disciples de S. Thomas ont si " bien établi la puissance du libre arbitre, . . . . , il ne faut pas s'imaginer qu'ils attribuent jamais à " Dieu le refus absolu de la GRACE DE L'AC-, TION; mais seulement supposé LA RESISTAN-», CE que l'homme y apporte. Car c'est ainsi que par-, le Cumel, qui est un des plus reservés sur ce sujet de , tous les anciens Thomistes: Quamvis homo de facto non recipiat AUXILIUM EFFICAX ut reipsa , & in exercitio pœniteat, tamen per illud auxilium , iufficiens gratiæ, quod jam in se habet & recipit, » POTEST PONITERE: QUIA SI NON RESIS-27 TAT, RECIPIET GRATIAM EFFICACEM , ad id ad quod invitabatur. Hoc est enim quod di-, ci solet, Quod si homo recte utatur prioribus auxi-» liis sufficientibus, de facto recipiet » EFFICACIA. Il ajoute des paroles encore plus

" considerables: " Si enim homo NON RESISTAT , SUFFICIENTI AUXILIO, AUT NON DEFI-, CIAT, RECIPIET MAJUS A DEO, & non ,, desertur ab eo. . . . . Il tient donc que l'hom-, me PEUT DEMEURER FERME DANS LE " MOUVEMENT de la grace suffisante: & c'est PAR " SA FOIBLESSE & par sa legereté qu'il s'en dé-" tourne, & qu'il se porte à ses plaisirs ou à son repos. , François de Ferrare dit davantage, contre le sentiment de ceux qui s'imaginent QUE TOUTES LES GRACES SUFFISANTES SONT SANS EF-,, FET: parce que le libre arbitre, dit-il, peut suivre ,, ou ne pas suivre le mouvement de Dieu. QUEL-" QUES-UNS OBEISSENT à cette impulsion, ET ,, SE DISPOSENT A LA GRACE, & d'autres s'y opposent par le peché. Lib. 3. contra Gent. cap. 159. Quia homo est liberi arbitrii, po-, test divinam motionem sequi & non sequi. Inde " est quod aliqui DIVINAM HANC MOTIONEM ,, sequentes, se ad divinam GRATIAM ,, PRÆPARANT: aliqui vero ipsam non sequen-,, tes, non se præparant ad gratiam, sed magis illi , IMPEDIMENTUM PRÆSTANT peccando.

Scd de hoc argumento hæc a nobis ex isto opere obiter ac fere præter institutum collecta sunto. De Ratione Universali hoc unum ipse strictim habet, pag. 237. Parlons plus serieusement, Monsieur. Les Capucins sont faits comme les autres hommes. Ils sont unis comme nous a la raison universe selle. Abstinere a commemoranda sua Ratione universali non potuit, etiam ubi minime id facto opus suit.

Ex libro quem inscripsit, Deux lettres du P. Malebranche, touchant le second & le troisieme volume des Réslexions Philosophiques & Theologiques de Mr. Arnaud.

Quoniam ad majora properamus, unicum fere ex co opere locum proferemus, in quo cantilenam fuam adhuc inculcat, in Verbo videri posse dumtaxat veritates necessarias atque universales: & has dumtaxat vidisse Christum ipsum in Verbo: siquidem singularia solo possunt sensu cognosci; quo mediante nimirum sui vestigia per motum in cerebro imprimunt. Sic ille pag. 155. ubi de Christi anima disputat: 7e ne crois pas qu'elle voie dans le Verbe les futurs contingens, ni l'existence des creatures, qui dépendent des volontez libres du Createur, mais seulement les VERITEZ NECESSAIRES. Car il nous apprend les veritez necessaires, EN CONSEQUENCE DES LOIX GENERALES DE L'UNION DE NOSTRE ESPRIT AVEC LA RAISON UNIVERSELLE: desquelles loix nostre attention est la CAUSE OCCASIONNELLE. Et IL NOUS FAIT VOIR ces veritez necessaires DANS CETTE MES-ME RAISON. Mais il nous apprend Pexistence des creatures en confequence des loix generales de l'union de Pame & du corps: desquelles loix les traces du cerveau sont des eauses occasionnelles: & il nous assure de l'existence de ces creatures, par des sentimens dont il nous touche à leur occasion. Vere istud quidem, si Verbum Dei non est nisi Ratio universalis, lux mentium, lumen naturale. At si Verbum Dei, secunda Trinitatis persona est, qualem Catholici confitentur; quis sani capitis dicat, ut omittam cetera, in Verbo se nunc quidquam videre?

Pag. 158. pergit iterum unionem animorum immediatam venditare, adeo ut per ipfam formaliter rationales constitui spiritus asseveret. La raison universelle informe l'esprit immediatement par elle-mesme, nulla creatura interposita, comme dit ce Pere, (S. Augustin.) nous sommes tous raisonnables en confequence des loix generales & efficases de l'union de

NOSTRE ESPRIT AVEC LE VERBE DIVIN; desquelles loix nos volontez sont les causes occasionnelles. Alia præterea multa, quæ in prioribus libris de eo argumento prodidit, iterum pro more in isto quoque alisque voluminibus ad fastidium repetit.

Ex libro quem inscripsit, Entretiens sur la Metaphysique & sur la Religion: edito Parissis, anno 1696.

At incredibile est, quam sint numero plurima & genere suo portentosa, quæ docet iste de hoc argumento in hoc opere: in quo titulus ipse Deum, quem Malebranchius colit, Ens esse Metaphysicum admonet; quod & alii hac ætate volunt, qui de Metaphysica similiter & de Religionis capitibus præcipuis simul libros cudunt. Et in Præsatione quidem iste

dedita opera, ac prolixe, his verbis:

Il est clair que Saint Augustin a cru 1° que la quefison des idées étoit de la derniere consequence, maxime consideranda atque noscenda: lib. LXXXIII. quæst. quæst. XLVI. Il n'y a point en effet de sentiment de Philosophie qu'il ait eu plus à cœur: E dont il aie tiré plus de consequences avantageuses à la Religion, que de celui qu'il a eu sur leur nature. Aussi n'y a t'il point de principe plus sécond; on le verra bien dans la suite de cet ouvrage. . . . .

2°. Selon ce saint Docteur, les idées sont éternelles & immuables: Æternæ & semper codem modo se ha-

bentes.

3°. Elles sont les exemplaires ou les archetypes des creatures: sunt idex principales formx quædam, vel rationes rerum stabiles atque incommutabiles, &c. Idex & rationes dans S. Augustin sont synonymes.

"De universis que intelligimus non loquentem qui personat foris, sed intus IPSI MENTI PRÆSIDENTEM CONSULIMUS VERITATEM, verbis fortaffe ut consulamus admoniti. Ille autem qui consulitur, Do-CET: QUI IN INTERIORE homine HABI-TARE dictus est Christus: ID EST, IMMUTA-BILIS DEI VIRTUS, ATQUE SEMPITER-NA SAPIENTIA: QUAM quidem OMNIS A-NIMA RATIONALIS CONSULIT: sed tantum cuique panditur, quantum capere propter propriam five malam five bonam voluntatem potest. Et si quando fallitur, non fit vitio CONSULTÆ VE-RITATIS, ut neque hujus quæ foris est lucis vitium est, quod corporei oculi sæpe falluntur. Augustin, de Magistro, chap. x1. Et plus bas, chap. XIII. Quis tam stulte curiosus est qui filium suum mittat in scholam, ut quid magister cogitet discat? >> At ISTAS OMNES DISCIPLINAS, quas se do->> cere profitentur, ipsiusque virtutis atque sapientia, >> cum verbis explicaverint, tum illi qui discipuli vocantur, utrum vera dicta fint apud semetipsos confiderant, INTERIOREM ILLAM VERITA-TEM pro viribus intuentes. Tunc er-GO DISCUNT: & cum vera dicta esse intus inve-

,, nerint, laudant; nescientes non se doctores potius , laudare quam doctos: si tamen & illi quod loquuntur serint. Falluntur autem homines, ut eos qui , non sunt magistros vocent. Quia plerumque , inter tempus locutionis & tempus cognitionis nulla mora interponitur; & quoniam post admonitionem sermocinantis cito intus discunt, foris se ab , eo qui admonut, didicisse arbitrantur.

Il est donc clair, que les hommes que nous appellons NOS MAISTRES, NE SONT en effet que des MO-NITEURS; que s'ils comprennent ce qu'ils nous disent, en cela ils sont doctes; mais ils ne sont pas veritablement nos docteurs: qu'enfin nous n'Avons POINT D'AUTRE MAITRE DANS LES SCIEN-CES, Philosophie, Mathematique, Qu'on EN RAIL-LE TANT QU'ON VOUDRA, (scit iste Catholicos de hoc risisse, & esse risuros, vel indignaturos potius, ob impietatem & absurditatem:) QUE LA SAGESSE ETERNELLE qui babite en nous, & QUE TOUS LES ESPRITS CONSULTENT PAR LEUR ATTENTION. . . . C'est là le dessein du livre. De Magistro. . . . . Et dans ses Retrattations, liv. 1. chap. 12. . . . . On a maintenant de la peine à comprendre ce que Saint Augustin assure que le jeune Adeodatus sçavoit A SEIZE ANS.... Confess. lib. 1x. cap. v1.

Voici encore quelques passages, pour expliquer plus en détail la doctrine de Saint Augustin: ,, Quaprop, ter nullo modo negaveris &c. De libero arbitrio, libro 2. cap. xII. quem locum jam superius descripsimus; ut & alterum ex Serm. vIII. de verbis Domini,

pag. 60.

si l'on étoit bien persuade que le Verbe qui s'est fait chair, C'EST LA VIE, LA LUMIERE COMMU-NE des inteligences, ou à loyos, CETTE RAISON QUI E'CLAIRE INTERIEUREMENT TOUS LES HOMMES, QUE DEVIENDROIT LE SO-CINIANISME? At nemo profecto Catholicus his conditionibus pacem fœdusve cum Socinianis inierit; nisi qui ejurata religione, neglectoque vero Numine, ad Atheorum castra transferit, ut Socinianos ab impia hypothesi revocatos ad pejorem aut æqualem certe impietatem transferat. Pergit Malebranchius: CAR RIEN N'EST PLUS EVIDENT, que toutes les creatures sont des estres particuliers, & que LA RAISON EST UNIVERSELLE & COMMUNE A TOUS LES ESPRITS. "Ubique VERITAS ,, præsides omnibus consulentibus te; si-,, mulque respondes omnibus etiam diversa consulen-,, tibus. Liquide tu respondes, sed non liquide om-,, nes audiunt. Omnes unde volunt consulunt; sed , non semper quod volunt audiunt. Confess. lib. x. cap. xxvi. Itane vero Ratio quam constat esse universis communem spiritibus, ipsa Verbum Dei Deus est? Si Verbum ipsa est consubstantiale Patri, quis Pater, quis demum Deus est? Hiccine est, quem Christiani colunt, quem Judæi ipsi dilexerunt olim ac

Pergit ibidem Malebranchius: Il ne faut pas s'imaginer, que S. Augustin soit le premier qui ait cru, que Jesus-Christ selon sa divinite', 6toit Nostre Lumiere, nostre maitre INTERIEUR. Entre les Peres qui l'ont precedé, il y en a plusteurs, (S. Justin mart. 2. Apolog. Clement Alex. in Pædag.) qui se sont déclarés pour ce sentiment; 🗗 je ne crois pas qu'il s'en trouve un seul qui l'ait combattu. Ils Pavoient appris ce sentiment, ou comme S. Augustin l'avouë de lui-mesme (Voiez les Confess. de S. Augustin, liv. 7. chap. 9. De Civit. Dei, liv. 8. ch. 7.) dans les livres des Platoniciens, estimés alors; ou dans ceux de Philon, & des autres Juifs: & ils s'en étoient convaincus par le VIII. chap. des Proverbes de Salomon, & sur tout par l'Evangile de S. Jean; qui dit positivement, Que le Verbe de Dieu, LA SA-GESSE ETERNELLE, LA RAISON, Stoit la vie & LA LUMIERE DES HOMMES; cette vraie lumiere QUI E'CLAIRE TOUT HOMME qui vient en ce monde. Il étoit assurément NOSTRE LUMIE-RE INTERIEURE, avant qu'il se fust fait bomme, pour estre nostre conducteur & nostre modele: Mais on peut dire, qu'alors la lumiere luisoit dans les tenebres. . . . . . N'EST-CE PAS LA RAISON UNIVERSELLE, qui est cette vraie lumiere qui éclaire sous les hommes, quoi que tous les hommes n'en soient pas également éclairez? Et lorsque les Legislateurs établissent des loix justes, peut-on dire que la so v-VERAINE RAISON n'y ait point de part? "Ego , sapientia habito in consilio, & eruditis intersum " cogitationibus. Per me leges regnant, & legum , conditores justa decernunt. Ces paroles ne sontelles pas décisives? At profecto inaniter iste triumphat; cum nec Verbum Dei a Joanne aut Veritas aut Sapientia, qualem iste intelligit, aut illa Ratio quæ est communis spiritibus, sive Ratio Universalis dicatur; sed secunda sanctissimæ Trinitatis persona, terminus subsistens intellectionis divinæ: nec Verbum lux hominum ibi dicatur ab codem, sed Christus ut homo est, ut jam diximus: nec denique sapientia quæ loquens inducitur in Proverbis, ipsummet Verbum Dei sit, sed abstracta tantum per mentem sapientia, ut pariter jam observatum est a nobis; sed in Deo & in creaturis, quamquam modo dispari: cui per ανθεωπολογίαν, ut appellant, sermo tribuitur.

Sentit Malebranchius, ut Ambrosius Victor, aliique, objici sibi posle, ex ipsius hypothesi consequi, Deum reipsa nihil esse. Nam quid tamdem solidæ rei est illa, quam veluti quiddam abstractum concipimus animo Veritatem, vel formam Recti & Æqui? aut lux illa intima, in qua acquiescimus, quando quæ vera reipsa sunt intuemur? hoc est, illa proportio & convenientia partium ac numerorum, secundum quam de qualibet re animus pronunciat? Itaque sic ante occupatille: ON CROIT ORDINAIREMENT QUE LES IDE'ES PUREMENT INTELLIGIBLES NE SONT RIEN, & que tout ce qui est dans l'esprit, y est entré par les sens. Saint Augustin n'est PAS DE CE SENTIMENT. " La quæ intel-,, LIGIT animus, cum se avertit a corpore, non ,, iunt profecto corporeæ: & tamen sunt, maxi-,, MEQUE SUNT; nam eodem modo semper se se " habent. Nam nihil absurdius dici potest, quam ,, EA ESSE quæ oculis videmus, EA NON ESSE , quie intelligentia cernimus; cum dubitare demen-,, tis sit, intelligentiam incomparabiliter oculis an-, teferri. De Immortal. animæ, chap. 10. Et dans fes Confessions, liv. 10. chap. 12. ,, Continet me-" moria numerorum dimensionumque rationes & le-,, ges innumerabiles, quarum nullam corporis sen-, sus impressit; quia nec ipsæ coloratæ sunt, aut so-,, nant, aut olent, aut gustatæ, aut contrectatæ sunt. " Audivi sonos verborum, quibus significantur cum de his disseritur: sed illi alii, istæ autem aliæ ,, funt. . . . . . Sensi etiam numeros omnibus corporis sensibus quos numeramus: sed illi alii ,, funt quibus numeramus, nec imagines istorum " funt, & ideo VALDE SUNT. RIDENT ME ISTA DICENTEM, QUI EOS NON VIDENT: & EGO DOLEAM RIDENTEM ME.

SAINT AUGUSTIN CROIT donc que C'EST EN DIEU QUE NOUS VOIONS LES NOMBRES nombrans, qu'il appelle ailleurs, éternels & divins, DIVINOS AC SEMPITERNOS: De , Ordine, lib. 2. cap. XIV. & que CES NOMBRES SONT BIEN PLUS RE'ELS que les choses nombrées. Il avoit le mesme sentiment des figures Geometriques. , Quis mente tam cœcus est, qui non vigie deat istas figuras, quæ in Geometria docentur, hapitare in ipsa veritate? Soliloq. lib. 2. Lorsque nous les découvrons ces idées, Nous ne LES FORMONS PAS de nostre substance, nous ne

LES PRODUISONS PAS: "Neque id est inve,, nire, quod facere aut gignere; alioquin æterna gi,, gneret animus inventione temporali: nam æterna
,, sæpe invenit. Quid enim tam æternum
,, Quam ratio circuli? De Immortal. ani,, mæ, cap.iv. Non enim sic fuerunt ut esse desinerent,
, aut sic futura sunt quasi non sint: sed idipes um
,, esse semper habuerunt, semper habitura sunt.
,, Manent autem non tamquam in spatiis locorum
,, sixa veluti corpora: sed in natura incorporali sic
,, ista in locis visibilia vel contrectabilia corporis sen, sibus. . . . Ad quas mentis acie pervenire pau,, corum est: & cum pervenitur, sit rei non
,, transitoriæ transitoria cogita,, tio. De Trinit. lib. xii cap. xiv.

Denique nec veritates tantummodo speculativas, ied & eas quæ ad mores pertinent, in illa LUCE, quæ Deus est, inquit, etiam injusti cernunt, teste Auguitino. Nous ne voions pas seulement en Dieules nombres, les figures, toutes les veritez speculatives; mais encore les veritez de pratique, LES LOIX ETER-NELLES, LES REGLES IMMUABLES DE LA MORALE. "IN DEO CONSPICIMUS incom-,, mutabilem formam justitie, secundum ,, quam hominem vivere judicamus. De Trinit. liv. ,, 8. chap. 9. Et plus bas, liv. 14. ch. 15. Sed ,, commemoratur ut convertatur ad Dominum, tam-,, quam ad EAM LUCEM, qua etiam cum ab illo , averteretur, quodammodo tangebatur. Nam hinc ,, est quod etiam impii cogitant æternitatem, & mul-,, ta recte reprehendunt, recteque laudant in homi-,, num moribus. Quibus ea tamdem regulis judi-,, cant, nisi in Quibus vident quemadmo-", dum quisque vivere debeat, etiamsi nec ipsi eodem , modo vivant? Ubi cas vident? Neque enim in sua ,, natura, cum procul dubio mente ista videantur. " eorumque mentes constet esse mutabiles; has vero " REGULAS IMMUTABILES videat quisquis & ,, hoc videre potuerit; nec in habitu suæ mentis. " cum illæ regulæ sint justitiæ, mentes vero eorum " constet esse injustas. Ubmam sunt istæ regulæ " scriptæ, ubi quid sit justum & injustus agnoscit; ,, ubi cernit habendum esse quod ipse non habet? " Ubi ergo scriptæ sunt, nisi in libro lucis illius, " QUÆ VERITAS DICITUR, unde omnis lex justa describitur?

Sic demum concludit: Il seroit inutile de transcrire un plus grand nombre de passages, pour prouver que
SAINT AUGUSTIN A CRU que LA SAGESSE
ETERNELLE EST LA LUMIERE DES INTELLIGENCES: & que c'est par la manifestation de sa substance, entant qu'archetype de tous les ouvrages possibles, entant qu'archetype de tous les ouvrages possibles qu'archetype de tous le

Sed ex Præfatione hujus operis hactenus satis. Jam tomo 1. pag. 27. ponit extensionis ideam, sive spatii extensi, quæ est animis hominum insita, quam clausis oculis vident, necessariam, æternam, immutabilemque esse; communem omnibus spiritibus, quæ deleri ex animo nihilo magis possit, quam idea Dei, hoc est, Entis, aut Infiniti, aut Entis indeterminati: hæc enim esse synonyma. In ea vero extensionis idea, circuli aliarumve figurarum ideas formasve conspici: hanc non esse mentis figmentum, sed (ut ejus verbo utar) realitatem habere maximam; siquidem exhauriri cogitando non potest: hanc in Deo esse, in natura immutabili & æterna, ac proinde divina, scilicet in Ratione universali, quæ Deus in Deo est, quandoquidem veritas est unitati consubstantialis. Acceptum vero id totum esse ex Augustino. Vous avez

Pidée de l'espace ou de l'ETENDUE: d'un espace, disje, qui n'a point de bornes. Cette IDE'E EST NE-CESSAIRE, ETERNELLE, IMMUABLE, COM-MUNE A TOUS LES ESPRITS, aux bommes, aux bommes, aux Anges, & à Dieu mesme. Cette idée, prenez y garde, est ineffaçable de vostre esprit, comme celle de L'ESTRE, ou de L'INFINI, de L'ESTRE INDETERMINE'. Elle lui est toujours presente. Vous ne pouvez vous en separer, ou la perdre entierement de veuë. Or c'est de cette vaste idée que se forme en nous non seulement l'idée du cercle & de toutes les figures purement intelligibles, mais aussi celles de toutes les figures sensibles. . . . . . Considerez seulement qu'il faut bien que cette idée d'une étenduë infinie AIT BEAU-COUP DE REALITE, puisque vous ne pouvez la comprendre. . . . . Et pag. 33. Toutes nos ide es claires font en Dieu, quant à leur REALITE' INTELLIGIBLE. Ce n'est qu'en lui que nous les voions. Ne vous imaginez pas que ce que je vous dis soit nouveau. C'est le sentiment DE S. AUGUSTIN. Si nos idées sont éternelles, immuables, necessaires, vous voiez bien qu'elles ne peuvent je trouver que DANS UNE NATURE IMMUA-BLE. Oui, Ariste, Dieu voit en lui-mesme l'étenduë intelligible... or encore un coup ce n'est qu'en LUI QUE NOUS LA VOIONS. Car nos esprits N'HABITENT QUE DANS LA RAISON UNI-VERSELLE, DANS CETTE SUBSTANCE IN-TELLIGIBLE, qui renferme les idées de toutes les veritez que nous découvrons. . . . Et pag. 40. LA RAISON UNIVERSELLE eft une NATURE IM-MUABLE, & elle ne se trouve qu'en Dieu.

Pag. 41. Extensionem intelligibilem esse infinitam. immutabilem, necessariam, & æternam; ac proinde realem & immensam; atque adeo Deum, vel (quod codem recidit) in Deo, hoc est, in Veritate seu Ratione universali esse: eoque argumento invictissime effici, Deum esse, in quo sit & extensio infinita, quæ mensura sit extensionum omnium, propter immensitatem suam; & Ratio seu Veritas universalis, quæ forma sit & regula omnium idearum in quolibet scientiæ genere, in qualibet orbis parte: ac proinde etiam idea extensionis. Est enim omnis homo conjunctus quam arctissime cum Ratione universali. L'e'tendue intelligible infinie n'est pas une modification de mon esprit. Elle est IMMUABLE, ETERNELLE, NECESSAIRE. Je ne puis douter de sa realite', & de son immensite'. Of TOUT CE QUI EST IMMUABLE, ETER-NEL, NECESSAIRE & SUR TOUT INFINI, N'EST POINT UNE CREATURE, & ne peut appartenir à la creature. Donc elle appartient au Createur, & ne se peut trouver qu'en Dieu. Donc il Y A UN DIEU & UNE RAISON. Un Dieu, dans lequel se trouve l'archetype que je contemple du monde creé que j'habite. Un Dieu, dans lequel se trouve LA RAISON QUI M'ECLAIRE par les idées purement intelligibles qu'elle fournit abondamment à mon esprit, & à celui de tous les hommes. Car je suis sur que Tous LES HOMMES SONT UNIS A LA MESMERAISON QUE MOI. Hæc sententia loci istius est: Cum dico, Dei sapientiam, duo dico; & Deum, & Sapientiam ejus. Deum autem cum dico, Ens dico indeterminatum. Hoc enim Deus est; Ens infinitum, vel indefinitum, siquidem omnia entia etiam possibilia complectitur. Sapientiam divinam; inquam cum dico, Regulam dico æternam, & immutabilem, fecundum quam quodlibet ens debet esse ut bene sit: Quæ mentibus creatis suggerit, Hoc ita debet esse, istud non debet. Quoniam autem hanc omnis homo in mente habet, & huic immediate conjungitur, & siquidem eam sequatur, rationalis esse censetur, idcirco Ratio appellatur; in moralibus, Sapientia. Secundum illam autem regulam omnes etiam figuræ

Geometricæ recte fiunt; & in ea regula videtur omnium figurarum rectitudo aut inæqualitas. Ergo in ea est cujuslibet Geometricæ figuræ idea, ac proinde omnis extensionis. Nam in extensione intelligibili hæ figuræ continentur, ac veluti descriptæ cernuntur. Sunt autem harum figurarum leges sive ideæ, five rationes, æternæ & immutabiles: ergo in natura immutabili & in Ratione æterna videntur: ergo in Deo: Ergo & Deus exsistit & Ratio. En quam ratiocinationem, ac demonstrationem exsistentiæ Dei, a se in Augustini libris deprehensam suisse jactat Ma-

Pag. 42. Cum extensionem intelligibilem, sive ideam spatii extensi, animus contemplatur, substantiam divinam ipsam, hoc est, Veritatem videri; cum nihil aliud possit mens clare percipere; neque tamen ipsam in se, aut qualis totaliter in se est, tunc videri; hoc est, secundum omnes veritates, quas Veritas fumma in se continet; sed solummodo ut est participabilis ab ea re creata quam ostendit in se contineri, quamque intuemur: coque sensu non incommode negari posse Deum ipsum videri. Lors que vous contemplez l'E'TENDUE intelligible, vous ne voiez encore que l'archetype du monde materiel que nous babitons, & celui d'une infinité d'autres Possibles. A la verité vous voiez alors la substance DIVINE, car IL N'Y A QU'ELLE QUI SOIT VISIBLE, OU QUI PUISSE E'CLAIRER L'ES-PRIT. Mais vous ne la voiez pas en elle-mesme, ou felon ce qu'elle eft. Vous ne LA voiez que se-LON LE RAPPORT QU'ELLE A aux creatures materielles, que selon qu'elle est participable par elles, ou qu'elle en est répresentative. Et par consequent ce n'est point DIEU, à proprement parler, que vous voiez; mais seulement la matiere qu'il peut produire.

Et pag. 43. Vous voiez certainement PAR L'ETENDUE INTELLIGIBLE INFINIE QUE DIEU EST. Car il n'y a que lui qui renferme, ce que vous voiez: pui/que RIEN DE FINI NE PEUT CONTENIR UNE REALITE' INFINIE. Mais vous ne voiez pas ce que Dieu est. Car la divinité n'a point de bornes dans ses perfections: & ce que vous voiez, quand vous pensez à des espaces immenses, est privé d'une infinité de perfections. Je dis ce que vous voiez: & non LA SUBSTANCE QUI VOUS RE-PRESENTE CE QUE VOUS VOIEZ. Car CET-TE SUBSTANCE, que vous ne voiez pas en elle-mesme, a des perfections infinies. Assurement LA SUB-STANCE qui renferme l'étendue intelligible, est TOU-TE PUISSANTE. Elle est infiniment SAGE. Elle renferme une infinité de perfections & de realitez. Elle renferme par exemple une infinité de NOMBRES intelligibles. Mais cette étenduë intelligible n'a rien de com-

mun avec toutes ces choses.

Denique pag. 44. Ainsi la substance divine dans sa simplicité, où nous ne pouvons atteindre, renferme une infinité de perfections intelligibles toutes differentes, par lesquelles Dieu nous éclaire, sans se faire voir à nous TEL QU'IL EST, OU SELON SA REALITE PARTICULIERE & absoluë: mais sa reali-TE' GENERALE & RELATIVE à des ouvrages possibles. Solus, inquit, Deus, hoc est, sola Veritas, tametsi simplicissima, continet infinitas persectiones: continet enim in se & facit extra se quidquid est verum, quidquid est vere, quidquid est ut esse debet; five in extensione, sive in essentia, sive in numeris. Ergo Veritas Deus est. Quod enim infininum est. Deus est. Ergo quidquid verum vides, cum in Veritate videas, in Deo vides: non tamen propterea Deum ipsum adæquate vides; sed tamen quod verum vides; in Deo vides. Ergo cum extensionem intelligibilem infinitam vides, cum vera sit, in Deo vides. Nam infinitum videri nisi in infinito non potest. Ergo cum extensionem intelligibilem infinitam vides in Veritate, quæ est in finita, Deum vides esse. Veritas enim extensionem illam intelligibilem dicit, & alia infinita multa: sed nunc tibi istam dicit tantummodo. Verum lepidus est Sophista Malebranchius, cum dicit Veritatem, quæ est Ens simplicissimum & indeterminatum, infinitas in se persectiones continere; quasi actu contineat eas, quemadmodum Deo eas inesse Catholici profitentur; hoc est, ut ens physicum singulare extra res creatas, non ut metaphysicum tantum, cujusmodi veritas essentiarum ac numerorum est.

Pag. 45. usque ad 48. Deum este ens præcise dicit, five Infinitum, five Ens indeterminatum Realitatem, Perfectionem indeterminate, Infinitum omni modo; Ens cujus cogitatio numquam ex animis nostris vel momento uno elabitur aut excidit; Ens absque circumscriptione aliqua; uno verbo Ens, ideam Dei esse. Quamobrem fieri non posse ut de Deo cogites, quin ipse sit; quandoquidem ut idea Entis videatur fieri non potest, nisi adsit ipsum: cum idea illa objectiva sit ipsum Ens; neque sit hoc Ens vel illud; sed Ens; ac Deus proinde. Inde sit primum, pergit ille, ut hæc propositio, Deus est, omnes ceteras propositiones claritate & perspicuitate antecellat, ac certare cum illa possit, Ego cogito, ergo sum. Nam ut ex cogitatione exfistentia, sic ex ideaseu cogitatione Entis Ens colligitur, quod cogitationi objicitur, Hoc vero Deus est, inquit. Deinde fit ut ipsa Dei essentia, pernoscatur; cum synonyma sint hæc tria nomina, Deus, Ens, Infinitum. Il n'y a que Dieu, que l'infini, que l'estre indetermine, ou que l'infini infiniment infini, qui puisse contenir la rea lité infiniment infinie, que je vois quand je pense A L'ESTRE, & non à tels & tels estres, ou à tels & tels infinis. En second lieu il est certain que l'idée de L'Es-TRE, DE LA REALITE', de LA PERFEC-TION INDETERMINE'E, ou de L'INFINI EN TOUTES MANIERES, n'est point la substance divine entant que representative de telle creature, ou participable par telle creature. Car toute creatue e est necessairement un tel estre . . . . Pag 46. L'idée de L'ESTRE SANS RESTRICTION, de L'INFINI, de LA GENERALITE', n'est point l'idée des creatures, ou l'ssence qui leur convient. . . L'ESTRE SANS RESTRICTION, en un mot L'ESTRE, C'EST L'IDE'E DE DIEU. C'est ce qui le represente à nostre esprit tel que nous le voions en cette vie.

Pag. 47. SI ON PENSE A DIEU, IL FAUT QU'IL SOIT. Tel estre, quoi que connu, peut n'exister point. On peut voir son essence sans son existence, son idée sans lui. Mais on ne peut voir l'essence de l'insimi sans son existence, L'IDE'E DE L'ESTRE SANS

L'ESTRE.

Pag. 48. Ainsi vous voiez bien que cette proposition, IL Y A UN DIEU, est par elle-mesme LA PLUS CLAIRE DE TOUTES LES PROPOSITIONS qui affi ment l'existence de quelque chose; & qu'elle est mesme aussi certaine que celle-ci, Je pense, Donc je fuis. Vous voiez de plus ce que c'est QUE DIEU, PUISQUE DIEU & L'ESTRE ou l'INFINI, NE SONT QU'UNE MESME CHOSE. Mais encore un coup, ne vous y trompez pas. Vous ne voiez que fort confusément & comme de loin, CEQUE C'EST QUE DIEU. Vous ne le voiez point tel qu'il est: parce que quoi que vous voiez l'infini, ou l'Es-TRESANS RESTRICTION, vous ne le voiez que d'une maniere fort imparfaite. Vous ne le voiez point comme un ESTRE SIMPLE. Vous voiez la MUL-TIPLICITE' DES CREATURES dans l'infinité de l'estre increé: mais vous n'y voiez pas distinctement SON UNITE'. C'est que vous ne le voiez pas tant selon sa Realite' absolue, que selonce qu'il est par rapport aux creatures possibles dont il peut augmenter le nombre à l'infini, sans qu'elles égalent jamais la realité qui les represente. C'est que vous le voiez comme RAISON UNIVERSELLE, qui éclaire les

intelligences selon la mesure de lumiere qui leur est necessaire maintenant pour se conduire, & pour découvrir ses perfections entant que participables par des estres limitez. Mais vous ne découvrez pas cette proprieté qui est essentielle à l'infini, d'estre en mesme tems un & toutes choses. Sive Veritatem in genere, five verum in genere; five verum, five ens, five Realizatem & perfectionem indeterminatam dixeris, inquit, nihil interest. Est hoc Unum ac Verum in rebus, Ratio in mente docens quid verum sit. At quid hoc est aliud, nisi pro Deo objicere realitatem indeterminatam quæ est vel esse potest in rebus, & quæ abstrahente eam intellectu a rebus, mentem dirigit ut de re quaque pronunciet, & tunc Ratio appellatur? At cum verum Numen cogitamus, determinatum ac fingularem, æternum infinitumque actu spiritum intelligimus, sine ullo respectu ad res creatas, ctiam possibiles. Nonest Deus realitas entium, non est illa intelligibilis generalitas entis. Deum prorsus negat, qui sic probat Deum exsistere.

Sic pag. 51. C'est donc en un sens LA SUBSTAN-CE MESME DE DIEU QUE NOUS VOIONS. Mais nous ne la voions en cette vie que d'une maniere si consus en la voions en cette vie que d'une maniere si consus se se se se se la cours voions plutost Qu'ELLE EST, que CE Qu'ELLE EST: que nous voions plutost qu'ELLE EST LA SOUR CE É l'exemplaire de tous les estres, que sa propre nature ou ses perfections en elles-mesmes Nec alter sane videri potest Realitas entium intelligibilis, quam si videatur vera illius idea, ac proinde in Veritate, hoc est, in Deo, ut vult Malebranchius, videatur.

Pag. 52 Je ne vous nie pas qu'on ne voie LA SUBSTANCE DE DIEU EN ELLE-MESME. On la voit en elle-mesme en ce sens, que l'on ne la voit point par quelque chose de fini qui la represente. Mais on ne la voit point en elle-mesme en ce sens, qu'on atteigne à sa simplicité, & que l'on y découvre ses perfections. Veri substantia, inquit, in se videtur, quia non per aliam speciem potest videri Veritas, quam per seipsam: non videtur autem ut in se est, hoc est, secundum omnes quas simplicitate sua complectitur veritates, aut secundum eam virtutem simplicissimam, qua verum omne complectitur.

Pag. 207. Je scay qu'il y a un Dieu o U UN ESTRE infiniment parfait. CAR SI J'Y PENSE, & certainement j'y pense, IL FAUT QU'IL SOIT; puisque rien de fini ne peut representer l'infini. Ridicule, siquidem tam conceptus entitatis sinitæ infinitum potest exhibere menti, quam singularis conceptus universale. Neque Ens quod necessario menti obversatur, Deus est; hoc est, spiritus infinitæ actu perfectionis, sed sola Realitas entium indeterminata,

hoc est, illius realitatis idea.

Sic pag. 287. Par la divinité nous entendons tous L'INFINI, L'ESTRE SANS RESTRICTION, L'ESTRE INFINIMENT PARFAIT. Or rien de fini ne peut representer l'infini. Donc il suffit De penser a Dieu pour sçavoir qu'il est. Ne soyez pas surpris, Theotime, si Ariste me passe cela; cest qu'il en est déja demeuré d'accord.

Denique pag. 313. Il est vrai que LA NOTION DE L'ESTRE insiniment parsait est prosondément gravée dans nostre esprit. Nous ne sommes JAMAIS SANS PENSER A L'ESTRE. Mais bien loin de prendre cette notion vaste & immens de L'EsTRE SANS RESTRICTION pour mesurer par elle la divinité qui se presente a nous sans cesse, nous la regardons cette notion de nostre esprit. C'est, Ariste, que l'Estre en general ne frappe point nos sens. Ecquid sane dissert Realitas intelligibilis in genere, aut Generalitas entis, ab Universali sive in rebus, sive abstracto in mente? Nihil prorsus. At ideam veri Numinis nemini sano vel sobrio venire potest in mentem, ut dicat, merum cam

Digitized by Google

mentis nostræ abstrahentis opus & figmentum esse; siquidem idea est spiritus infiniti & singularis.

Pag. 53. Sentit id sibi a Catholicis opponi posse: nempe mentis opus generalitatem illam entis esse. Ariste. Vous me convainquez, Theodore: mais il me reste encore quelque doute. C'est qu'il me semble que l'ideé que j'ay de L'ESTRE EN GENERAL, ou de l'infini, est une ide'e de ma façon. Il me semble que l'esprit PEUT SE FAIRE DES IDE'ES GENERALES de plusieurs idées particulieres. . . . . BL. Je vous soutiens que vous ne pourriez jamais penser d ces formes abstraites & de genres & d'especes, si l'idée de l'Infini, qui est inseparable de vostre esprit, ne se joignoit tout naturellement aux idées particulieres que vous appercevez. . . Mais l'esprit joint sans réflexion à ses idées finies Pidée de LA GENERALITE' qu'il trouve dans l'infini. Atqui dictum istud fictumque est gratis. Universale enim & infinitum mens percipit, porrigendo sive extendendo quam vult & potest longissime ideam quam primum hausit ex rebus singularibus ejusdem generis vel speciei.

Pag. 68. & 69. Hominem nihil omnino nosse, nisi beneficio Rationis Universalis; hoc est, Rationis omnibus communis hominibus, & de rebus omnibus pronunciantis: cujus in substantia, quæ est lucis plenissima, omnia mens contuctur: Hanc esse Verbum divinum & æternum, hanc Dei Sapientiam, quæsit causa formalis cognitionum nostrarum: hanc Veritatem immutabilem, necessariam, æternam, communem esse omnibus spiritibus, etiam damnatorum: quanto ergo magis Sinarum animis ac Tartarorum, Francorum Hispanorumque communem, siquidem vident in ea pariter universi, bis bina esse quatuor, quod tibi non vis fieri id non esse alteri faciendum, similesque veritates. Comprenez bien cette importante verité. L'homme n'est point à lui-mesme SA PRO-PRE LUMIERE. Sa substance, bien loin de l'éclairer, lui est inintelligible elle-mesme. Il ne connoit RIEN QUE PAR LA LUMIERE DE LA RAI-SON UNIVERSELLE, QUI ECLAIRE TOUS LES ESPRITS, que PAR LES IDE'ES INTELLIGI-BLES qu'elle leur découvre dans sa substance TOUTE LUMINEUSE. (Nihil certe mens humana novit nisi per lumen naturale, universale, commune omnibus hominibus; hoccine autem Verbum Dei est? Omnino, inquit Malebranchius.) Pag. 69. C'est uniquement le verbe divin qui NOUS E'CLAIRE par les IDE'ES intelligibles qu'il renferme. Car il n'y a point deux ou plusieurs Sagesses, deux ou plusieurs RAISONS UNIVERSELLES. LA VERITE' EST IMMUABLE, NECESSAI-RE, ETERNELLE, la mesme parmi nous & les étrangers, la mesme DANS LE CIEL & DANS LES ENFERS. Le VERBE ETERNEL parle à toutes les nations le mesme langage, AUX CHINOIS Es aux Tartares, comme aux François Es aux Espagnols: Et s'ils ne sont pas également E'CLAIRE's, c'est qu'ils sont inegalement attentifs. Deux fois deux sont quatre chés tous les peuples. Tous entendent LA VOIX DE LA VERITE', qui nous ordonne de ne point faire aux autres, ce que nous ne

Pag. 179. Veritatem interius docentem, quæ Verbum Dei & Ratio universalis est, & communis hominum magistra, eam esse per quam rationales essicimur, & æquales inter nos. C'est toujours la veritate interieure qui nous instruit... La Raison nostre commun maistre... La Raison nostre commun maistre... Je vous fais l'honneur de vous croire raisonnable. Cet honneur est grand. Car tout homme, par la Raison, lors qu'il la suit, devient superieure à toutes les creatures. (Junctus Deo scilicet, sit rebus omnibus superior, ut Deus ipse.) Il juge par elle, & condamne souverainement: ou plutost c'est elle qui décide

Es qui condamne par lai. Mais ne croiez pas que je me soumette à vous. Ne croiez pas non plus que je m'éleve au dessus de vous. Je ne me soumets qu'à la RAISON, qui peut me parler par vous, comme elle peut vous parler par mon entremise. Nihil iste vult credi, quod Ratio non maniscret iis qui eam consuluerint ut magistram.

Et pag. 302. L'AME NE CONNOIST QUE DANS LA SUBSTANCE INTELLIGIBLE DU VERBE DIVIN. Et pag. 321. J'ay bien de la joie, Ariste, de voir que vous estes convaincu, non seulement que la puissance de Dicu est la cause efficace de nos connoissances. . . . Mais encore que sa sagesse en EST LA CAUSE FORMELLE, QUI NOUS E-CLAIRE IMMEDIATEMENT, & sans l'entremise d'aucune creature. Je vois bien que I becdore (scipsum designat) vous a entretenu de cette matiere: je lui dois aussi ce que vous tenez de lui, & qu'il dit TENIR DE SAINT AUGUSTIN.

Pag. 319. & 320. Veritatem quamlibet cx iis quæ dicuntur æternæ, esse immutabilem, atque adeo in substantia immutabili divinitatis (hoc est, Veritatis lummæ) esse, in eaque cerni a nobis: oportere istud autem in confesso esse apud omnes. Dieu voit que deux & deux sont quatre. Vous le voiez : je le vois... Vous voiez une verité commune à tous les esprits. . . Vous voiez une verité immuable, necessaire, éternelle. Car vous estes si certain de l'immutabilité de vos idées, que vous ne craignez point de les voir demain toutes changées. Comme vous sçavez qu'elles sont avant vous, auss estes vous bien assuré qu'elles ne se dissiperont jamais. Or si ves IDE'ES sont ETERNELLES GIMMUABLES, il est évident qu'elles ne peuvent se trouver que DANS LA SUBSTANCE ETERNELle & immuable de la divinite'. Cela NE SE PEUT CONTESTER. C'EST EN DIEU SEUL QUE NOUS VOIONS LA VERITE'. C'est en lui seul que se trouve la lumiere qui l'éclaire lui & toutes les intelligences. . . . NE DISPUTONS POINT DE CES PRINCIPES: ILS SONT EVIDENS &c. At non consentiunt certe Catholici, qui & verum Numen colunt, nec innatas agnoscuntideas, insitasve homini ab exortu; sed solam vim cogitandi, informandique ideas ex confideratione rerum, vel ex auditu a magistris: nedum adeo desipiunt, ut videri nunc quidquam in Deo putent. Lucem illam, quæ communis est rationalibus animis, lumen aïunt esse naturale, a Deo ingenitum omni menti, ut de rerum essentus, principiisve vitæ moralis, similiter omnes judicent. Eam ob rem dici quidem merito Deum lucem hominum, non formaliter tamen; siquidem lux ista creata a Deo, non Deus ipse est; sed causaliter dumtaxat seu efficienter. Neque Veritatem, quam mens intelligit, patiuntur dici, ut iste passim appellat, substantiam intelligibilem & immutabilem Verbi divini; la substance intel i ible & immuable du VERBE DIVIN: neque enim aut substantiam Verbi, qui de Deo & Verbo Catholice sentiunt, sed personam dicunt: aut omnino personam Verbi vel Dei substantiam appellari, nisi ab atheis, hanc formaliter lucem communem mentium, putant posse.

Pag. 211. Invenire ctiam voluit homo ad fallendum se aliosque nimium ingeniosus, quemadmodum de Veritate diceret, id quod Catholici de vero Numine profitentur. Nempe sufficere sibi ipsi Deum, absque ullo ad res creatas respectu: quoniam ex idea Entis perfecti non consequitur necessario materiam exsistere. Quamvis enim, exempli gratia, nullæ exsisterent res numerandæ, nihilominus verum esset & erit, bis bina esse quatuor: &, Omnia oportere esse ordinatissima: quam Legem ponit iste Deum & Verbum esse, & Ens infinite perfectum. La notion de l'estre infinitement parfatt ne renserme point de rapport necessaire à aucune creature. Dieu se suffit pleinement à lui-mesme. La matiere n'esse dons

donc point UNE EMANATION NECESSAIRE de la Divinité. Du moins, ce qui me suffit presentement, IL N'EST PAS EVIDENT qu'elle en soit une émanation necessaire. . . . La volonté de créer des corps n'est point necessairement rensermée dans la notion de l'Estre infiniment parsait, de l'ESTRE QUI SE SUFFIT PLEINEMENT A LUI-MESME. Bien loin de cela, cette notion semble exclure de Dieu une telle volonté. Il n'y a donc point d'autre voie que la revelation qui puisse nous Assurer que Dieu A BIEN VOULU CRE'ER DES CORPS. Scd homo vafer hic tria dissimulat. Primum est, tametsi ex notione Entis perfecti non consequitur necessario materiam aut ullam remi creatam exsistere; tamen aut Ens illud metaphysicum est tantummodo, indistinctum physice a rebus creatis, quæ veræ sunt; quod sibi lufficiens esse prædicatur: quale illud principium generale est, Oportet esse omnia ordinatissima: aut si ens reale physicum intelligitur, certe neque est illud infinite perfectum, quod humana mens necessario cogitat; neque fine alterutro, fine corpore, inquam, aliquo indeterminato, vel spiritu, saltem confuse potest concipi; exsistere reipsa sine utroque, velalterutro saltem determinato non potest. At Deus verus & esse & concipi clare sine utroque potest; nec verus est Deus, qui aliter concipitur. Alterum est, emanationem materiæ ab eo dici, tantum necessariam negari. At emanatio materiae ab Ente dici quoquomodo metaphorice vel metaphysice potest: a vero Numine non emanare potest, sed creari. Denique quod necessariam tamen esse eam emanationem negat, non consequi eam necessario ex idea ea probat; at ex ipsomet ente non necessario sequi, si physicum ens sit, non probat: immo vero cum ens infinite perfectum secundum Malebranchium sit ens formale omnium entium, necessario aut corporeum aut spiritale, aut utrumque est. Quod autem negat constare certo posse de exsistentia corporum absque revelatione divina, abfurda nec fatis fibi constans consecutio ea est, ad quam dua cum hypothesis pertrahit. Cum enim Deum non agnoscat, præter Realitatem entium; omnia a Deo immediate fieri vel emanare cogitur confiteri; quia funt certe res omnes a Realitate, quemadmodum homines funt ab humanitate. Ergo & ideae corporum, non a corporibus, sed a Deosunt, siquidem sunt reales. Nec sunt illæ tamen propterea certæ; nam & ideæ falsæ de corporum exsistentia perinde sunt a Deo ac veræ, ut ipse alibi confitetur; hoc est, a Realitate. Deinde cum sint sensus causæ occasionales ac naturales idearum; sensus autem sint fallaces, ut plurimis experimentis manifestum est; oportet & ideas fingulares nullas effe certas. Non ergo quod Deus ostendit & revelat, (revelatio enim dicenda est ea productio idearum, cum a Deo sit:) id omne necessario certum est: sed verisimile tantum est ob multitudinem motivorum credendi. Illud vero tantummodo certum est, quod est immutabile; & quod Veritas, quæ Deus est, per se & in sua substantia immediate ostendit. Sic fides, quæ est ex auditu, in genere tantum opinionis est; tametsi ob multitudinem apparentiarum, hoc est, similium & sibi consentientium idearum non possit dici certo falsa; sed verisimillima; at verifimillima tantum; & longe infra intelligentiam rerum posita, quas in Verbo percipimus, hoc est, in Veritate necessaria. Quæ omnia quantum a pietate Christiana, a certitudine Christianæ sidei, & a bono sensu abhorreant, quid necesse est a nobis oftendi, cum res Theologis Catholicis perspicua sit? Nihil vero affingi a nobis, tum necessaria harum propositionum series & connexio demonstrat peritis Logices; tum ipsius Malebranchii confessio multis lo-Cis; praesertim vero pag. 328. Responsionis ad librum Arnaldi, De veris & fassis ideis. Je ne conclus pas que les choses soient précisément à cause de l'apparence que j'en ay. Mais je conclus, que les choses sont

par la foi, jointes aux apparences que j'ay. Ainsi j'ay autant l'apparence de l'Alcoran, que celle de la Bible. Mais la foi me fait recevoir la Bible, & rejetter l'Alcoran. Je suis donc certain qu'il y a des corps, puisque l'Ecriture me l'apprend. Or je rejette l'Alcoran, & je reçois la Bible, à cause des APPARENCES que Dieu, qui n'est point trompeur, m'a données d'Apostres, de miracles, & D'AUTRES MOTIFS DE CREDIBILITE, par rapport à la Bible: & qu'il ne m'a point donné de semblables motifs de credibilité par les apparences que j'ay eues des livres qui traitent de l'histoire de Mahomet, & par plusieurs autres raisons. Sed ad librum quem nunc expendimus, revertamur.

Pag. 311. Ne ipse atheus habeatur, atheum esse censendum dumtaxat illum assirmat, qui cum Benedicto de Spinosa Mundum pro Deo esse velit. Cet impie de nos jours, qui faisoit son Dieu de l'Univers, n'en avoit point. C'étoit un veritable athée. An vero qui pro Deo assert Ens & verum intelligibile, Ens formale sive Realitatem omnium entium, tum exsistentium, tum possibilium, ut facit Malebranchius, distat multum ab eo, qui  $\tau o \pi a v$ , hoc est, universum pro Deo habet, ut Spinosa? Nihil equidem interesse arbitror.

Pag. 321. J'ay bien de la joye, Ariste, de voir que vous estes convaincu, non seulement que la puissance de Dieu est la cause essicace de nos connoissances; car je pense que vous n'en doutez pas: mais encore que su sagesse en est la CAUSE FORMELLE, qui nous éclaire immediatement, & sans l'entremise d'aucune creature. Je voi bien que Theodore vous a entretenu sur cette matiere. Je hui dois aussi ce que vous tenez de lui, & qu'il dit tenir de S. Augustin. Theod. Nous convenons donc vous & moi, que Dieu est infiniment sage, & cela essentiellement & par lui-mesme, par la necessité de son Estre. Que les bommes ne peuvent estre sages, que par la lumiere de la sagesse divine: Que cette lumiere leur est communiquée en consequence de leur attention, qui est la CAUSE OCCASIONNELLE qui determine l'essicace des loix generales de l'union de leur esprit avec la RAISON UNIVERSELLE.

Tomo secundo eadem sæpius occinit, quæ describere jam pertædet; pauca tamen & hinc e plurimis seligenda. Pag. 131. L'esprit de l'homme est aussi uni a Dieu, a la sagesse eternelle, à la raison universelle, qui eclaire toutes les intelligences. Et il y est encore uni par des loix generales, dont nostre attention est la cause occasionnelle qui en détermine l'essicace. Les ébranlemens qui s'excitent dans mon cerveau sont la cause occasionnelle ou naturelle de mes sentimens. Mais la cause occasionnelle de la presence des idées à mon esprit, c'est mon attention. Je pense à ce

que je veux.

Pag. 257. Ideam Ordinis, quem vidimus in alio opere Verbum ipsum Dei esse ab eo appellatum, institam dicit ingenitamque omnibus hominibus esse, at-

Digitized by Google

que his verbis optime declarari: OPORTET: JUS POSTULAT: Æ QUUM EST. Hic Malebranchio Deus, hoc illi Verbum Dei est. Depuis le peché nos idées sont si confuses, & la loi naturelle est tellement éteinte, que nous avons besoin d'une loi écrite... Comme la pluspart des hommes ne rentre ent point cette voix interieure qui leur crie, lis n'entendent point cette voix interieure qui leur crie, Non concupisces... Néanmoins ils n'ont jamais pu effacer entierement l'idée de l'Ordre, cette Ide'e Generale, qui répond à ces mots, il faut, on doit, il est juste de la ces mots, il faut, on doit, il est juste de la mamelle. Gar le moindre signe réveille cette idée inessable dans les enfans mesmes qui sont encore pendus à la mamelle. Ipsi lactentes ideam habent Verbi divini, naturaliter Christiani scilicet.

Pag. 299. Docet haud obscure, non alia de causa bestiis animas a se adimi, quam ne, si cognoscere ex dicantur id quod suæ naturæ conveniens est, Verbum Dei, hoc est, ut interpretatur, Ordinem, & Quod oportet, cognoscere easdem ac diligere cogatur confiteri. Si vous donnez aux bestes une ame plus noble que leur corps, (hoc est, animam cognoscentem; qua cognoscendi dote corpus caret:) donnez leur aussi une fin flus noble que celle de jouir des corps. Si vous les supposez capables de connoistre & d'aimer, Qu'Elles SOIENT DONC CAPABLES DE CONNOISTRE LA VERITE' & d'AIMER L'ORDRE. Huic concinit Magister ipsius Ambrosius Victor, ejusdem hærescos de bestiis inanimis acerrimus propugnator, in titulo capitis xxvII. tomi sexti, quem inscripsit, De Anima Bestiarum. Ostenditur quinto, inquit, bestialem quoque, si detur, animam ETERNEVERITA-TIS LUCI CONTUENDÆ IDONEAM esse: quia nimirum est & Dei seu summæ Trinitatis imago; (quatenus nempe se esse, nosse, amare novit & amat.) Et LUX quædam spiritalis & incorporea, ejusdem proinde cum INCORPOREA VERITATIS LUCE generis; Es se vivere verbi gratia vel sentire MANIFESTA QUADAM LUCE certissima: cum humanam mentem ejusdem incorporeæ ac æternæ lucis capacem esse iisdem issis argumentis probet Augustinus.

Pag. 301. Obstinate hæret in ea hæresi Malebranchius. Ariste. Non, Theotime, vous ne me persuaderez jamais ce paradoxe, que les bestes n'ont point d'ame, & qu'elles ne sentent point de douleur, lorsqu'on les maltraite. Theotime. Je vous persuaderai donc que la chasse vous est désendue. Car le gibier est une nation paisible & innocente, qu'il ne vous est pas permis de guerroyer & de massacrer. Ariste. Raisons metaphysiques! Theotime. Il est vrai, mais démonstratives pour ceux qui les examinent avec une attention sérieuse.

Jam summa hæc Malebranchianæ demonstrationis est, Quod Christus sit Deus, & Quod Christianarcligio sola sit vera, pag. 233. & sequentibus, tomi hujus secundi. Deus, hoc est, Bonum, τὸ ἀγαθὸν, Deus, inquam, est infinitus, homo sinitus. Proportio autem infiniti ad finitum nulla est. Accedere ergo ad Deum, five Bonum, quod est Deo placere, homo finitus non potest, nisi per aliquid infinitum, cui uniatur, quod sit consubstantiale Deo. Norit ergo homo non posse hominem accedere ad Deum, nisi deificatum: sed deificari se posse credat & speret, per unionem cum Verbo Dei, hoc est, cum Ratione Universali; quandoquidem Christus ita unitus Verbo fuit, & propterea Deus fuit, & placuit Deo. Ergo adjungat se homo Christi divinitati, quæ est Ratio universalis. Hoc qui fecerit, testatur Deo se præillius adeptione universum mundum nihili pendere, quod est sacrificium Deo dignissimum. Sic accedet ad Deum; hoc est, is erit, qualem esse eum oportet. Sociniani ceci sunt, inquit, qui nesciant Rationem Universalem esse Verbum. Itaque cum Christum dicant esse purum hominem, non habent per quem accedant ad Deum. Si persuasum Socinianis esset Rationem Universalem ipsam divinitatem esse, jam illi

& Christum esse Deum agnoscerent, & satagerent (ut ille fecit) huic divinitati conjungi, ac per cam ad Deum, hoc est, ad Bonum accedere; & jam essent illi similes nobis, Catholici. Qui Christum esse Deum credunt, hoc est, Rationi Universali conjunctissimum, hi sciunt se per hanc divinitatem Christi posse ad Deum accedere, nec aliter posse. Ergo Christiana religio sola vera religio est, quippe quæsola istuddoceat; quæ sola, inquam, viam docet, qua certo quis accedat ad Deum, & conjungatur Deo, hocest, summo Bono in genere. Fac posse hominem fortiter ac juste quidpiam facere absque cognitione Christi Dei. inquit; carebit ille tamen merito fidei, si Christum neget Deum esse, seu Rationem Universalem esse perfecte conjunctam humanitati Christi: quod e contrario si agnoscat ac prædicet, simul is de Deo sentiet ut oportet; nempe nihili esse ducenda omnia quæ sunt in universo, præ cultu & amore summi Boni per Christum, hoc est, per Rationem Universalem.' Hæc præclara hominis istius Theologiaest: quæ 10. Deum verum negat esse aliquem præter Bonum in genere, quod Ens infinite perfectiim vocat. 20. Divinitatem Christi esse Rationem Universalem, cui nos æque atque ille, tametsi non constanter & arcte, ut ille, conjungimur. 30. Solo nobis exemplo prodesse Christi humanitatem. Denique, ut alia nunc omittam, Christianam religionem in sola conjunctione cum Ratione universali positam esse, atque adeo mere naturalem esse; & propterea sectam in Christiana religione quamlibet veram esse, quæ Sociniana modo non sit. Et Catholicus a Catholicis, nisi sint ignari & hebetes, Malebranchius habebitur? Verba ipfius, quæ hoc loco funt prolixa ad fastidium, & interdum perplexa, describere supersedemus: locum indicasse, & sententiarum summam integra fide exhibuisse, in præsenti sufficiat.

Pag. 361. Extensionem intelligibilem, hoc est, ideam extensionis in Deo & Deum Deique substantiam ipsam proinde docet esse: quid ita? Quia Deus est ipsa Realitas universalis. Est autem extensio intelligibilis Realitas, & in Realitate continetur. Est ergo in Deo & Deus, non absolute quidem & adæquate; sed ut est Deus, hoc est, Realitas per extensionem repræsentabilis. Ridet autem deinde Catholicos, ut solet, qui nihil esse arbitrentur extensionem istam intelligibilem, nempe nihil reale physicum extra mentem, nec Deum proinde. At ipse reale maxime quiddam esse contendit, quoniam secundum ipsum Necessitas illa ipsa est ut sint in omni corpore partes actu extra partes; hoc idea extensionis naturaliter exhibente & exigente. Hæc autem, inquit, necessitas realis est, eademque æterna & immutabilis: ergo Deus, vel in Deo certe, qui aliud nihil est secundum ipsum, quam Necessaria & intelligibilis veritas seu Realitas entium. En cur tam obstinate defendat Extensionem intelligibilem Deum esse. L'ide'e de l'etendue, ou l'etendue INTELLIGIBLE, n'est point une modification de l'ame; & ELLE NESE TROUVE QU'EN DIEU; parce que cette étenduë est infinie, & que nostre esprit est fini: qu'elle est immuable, ne-CESSAIRE, ETERNELLE, COMMUNE A TOUTES LES INTELLIGENCES: Qualitez assurement qui ne peuvent convenir aux modifications d'une creature. Or cette étenduë est EFFICACE; elle peut agir dans l'esprit. Elle peut l'éclairer, le toucher, le modifier en mille manieres. Car cette étenduë, qui est Parchetype de la matiere, N'EST QUE LA SUBS-TANCE DE DIEU, entant que representative des corps. . . . Lors qu'on pense a l'eten-DUE les yeux fermez, & le cerveau sans images, alors cette e'TENDUE INTELLIGIBLE affecte l'ame d'une pure perception. Elle Paroist tel-LE QU'ELLE EST, IMMENSE, NECESSAIRE, ETERNELLE. On ne remarque point de difference dans ses parties intelligibles, parce qu'elle touche par tout également l'esprit. Et comme cette étendue le touche legerement, ON LA REGARDE ORDINAIREMENT COMME N'AYANT POINT DE REALITE': car naturellement on juge de la realité des choses par l'impression qu'elles font en nous. Il naist de là deux erreurs tout opposées: l'une que L'IDE'E DE L'E'TENDUE N'EST RIEN: & l'autre que la matiere est éternelle & infinie, parce que telle est son idée. Cela soit dit en passant car il ne faut pas presentement nous arresses à compattre ces erreurs

rester à combattre ces erreurs. Pag. 375. Substantia Dei formaliter vegetari atque illuminari rationales animos, dicit, teste Augustino: Ex quo necesse est consequi, vivere animos formaliter ipsa Dei substantia, quæ Ratio Universalis & Lumen naturale est: quæ quoniam cibus hominis in Eucharistia est, & in cælo erit. Mortem proinde impiorum, quæ hos a Deo separat, non aliam esse, quam quæ mentem a suis ideis, quantum fieri illud potest, atque a vero suo lumine divellit ac disjungit. Car encore un coup, il n'y a que LA SUBS-TANCE DIVINE qui nourrisse l'ame & qui lui donne LA VIE, qui puisse l'éclairer & la rendre heureuse. ,, Insinuavit nobis, dit S. Augustin, (Tract. xxiii. " in Joan.) animam humanam & mentem rationalem » NON VEGETARI, NON BEATIFICARI, NON ILLUMINARI, NISI AB IPSA SUBS-TANTIA DEI. Convaincus de cette grande verité, qu'exprime SENSIBLEMENT la divine Eucharistie, &c. Et in margine, Meditations Chrétiennes, Medit. 17. n. 7. ubi legitur. Car si maintenant tu manges réellement mon corps & bois mon sang, tu ne dois pas douter que tu ne te nourrisse dans le Ciel DE MA SUBSTANCE. Je te marque donc par l' Eucharistie, que je suis réellement LA RAISON & la nourriture de Phomme. Quod est dicere; sola divinitas Christi, hoc est. Ratio Universalis cibus est hominis, quia sola ipsa est realiter cibus mentium: Ergo si nunc dum sensibiliter panem & vinum sumis, (nihil enim aliud sensus percipiunt:) realiter, hoc est, per mentem manducas corpus & fanguinem bibis Christi hominis Rationi Universali conjunctissimi; sive, quod idem est, si probe meditaris mortem & passionem Christi, & quid Ratio deinde a te poscat; quo cibo realiter sola mens pascitur; multo magis etiam in caelo Ratio eadem ipia Universalis cibus tuus erit. Nam hoc sensibiliter docet Eucharistia; hoc est, per manducationem sensibilem panis simul, & realem Verbi seu Rationis Universalis, quæ per sidem sit. Aut hæc Malebranchii ratiocinatio hoc loco est, quæ sidem evertit Eucharistiæ; aut quæ sitilla, non video. Certe folum nomen Transsubstantiationis admittere videtur velle, in libro De la Recherche de la Verité, pag. 213. On ne doit pas entreprendre de donner des explications faciles & intelligibles des choses, que les Peres & les Conciles n'ont point entierement expliquées. Et IL SUFFIT DE TENIR LE DOGME DE LA TRANSSUBSTANTIATION, SANS EN VOU-LOIR EXPLIQUER LA MANIERE. Carautrement ce servit jetter des semences nouvelles de disputes & de querelles, dont il n'y a déja que trop. Negat de Transsubstantiationis modo disputandum: id quod iis quoque solemne est dicere, quibus Transsubstantiatio mystica, quæ per fidem fit, una placet. Sed de hocalias. Interim idem pag. 367. Operis in quo nunc versamur, poenas inferni quasnam fore existimet, describit; nempe quales indicavimus. C'est la mort des impies qui est terrible: cette mort qui lessepare de Dieu: cette mort Qui SEPARE L'ESPRIT, AUTANT QU'IL LE PEUT ESTRE, DE SES IDE'ES, QUI LE PRIVE DE SA PROPRE LUMIERE, & le plonge pour l'éternité dans ces tenebres exterieures, dont Jesus-Christ parle si souvent dans l'Evangile. Cum impios dici oporteat a Deo separari, nec Deum

iste agnoscat nisi Veritatem, quæ dicit, Hoc oportet,

istud non decet; separationem hanc necesse est in eo poni a desensoribus hujus hypothesis, quod nihil veri videant impii, nullam partem verze lucis aut rationis habeant, solo sensu ad dolendum præditi.

Ex libro quem inscripsit, Réponse du P. Malebranche à Mr. Kegis.

Nonnisi priorum fere librorum plena fastidii repetitio se hic ossert, ubi eadem se prodit impietas, atque in illis. Tantum loca igitur quædam exscribemus, quorum quæ sit sententia, ex antedictis satis

perspicuum est.

Pag. 79. Je soutiens donc que cette raison universelle, qui eclaire interieurement tous les hommes, & qui a pris chair sensible pour s'accommoder à leur foiblesse, & leur parler par leurs sens, est la saccesse de Dieu mesme, en qui se trouvent toutes les idées & toutes les veritez. Hoc est dicere, Rationem universalem, nempe eam quæ communis est omnibus animis ratione utentibus, ut doceret per carnem homines, quasi condescensione quadam humanitati Christi se conjunxisse; cum reipsa eadem, non veritates illas dumtaxat, quas per Christum hominem loquitur, sed alias in se contineat numero infinitas, quas quotidie creatis mentibus manifestat.

Pag. 74. Je ne conclus pas qu'on voie LA PROPRE ESSENCE DE DIEU qui represente tous les corps. Je dis au contraire. . . . qu'on ne peut conclure que les esprits voient l'essence de Dieu, de ce qu'ils voient Toutes choses en Dieu. Car en effet, ilest faux que L'ESSENCE DE DIBU represente les corps. C'est L'IDE'E DE L'ETENDUE qui les represente. Certainement cette idée est en Dieu: mais elle n'est point son essence, dit l'estre ABSOLU, QUI NE REPRESENTE RIEN DE FINI. Car c'est LA SUBSTANCE de DIEU prise relativement aux creatures, ou entant que participable par elles, qui les represente. Hic ordo rerum, inquit, sive idearum est. 10 Deus est Quod esse oportet: est hoc Ens infinitum, quod nemo tune videt absolute ut est in secundo videt alia in ipso: Deinde in Deo est idea extensionis corporum possibilium & impenetrabilitatis partium; Est enim etiam ipsa Quod oportet esse. Hanc igitur in Deo videmus, ut est continens in se extensionem. In idea deinde illa extensionis videmus triangulos, circulos, & quasilbet figuras. Tametsi igitur hæc videntur in Deo, non propterea Deus, hoc est, Dei essentia absolute spectata videtur, sive ut est Unitas vel Realitas præcise; sed inadæquate tantum, ut dicit ordinem ad illa, ut est participabilis ab illis, ut est illorum repræsenta-

Pag. 79. La question se réduit à sçavoir si cette IDE'E de L'ETENDUE est une modalité de l'ame. Je prétens que non: parce que cette îdée est trop vaste; qu'elle est infinie. . . . & que toutes les modalitez d'une substance finie, sont necessairemens finies. C'est donc une necessite' que cette IDE'E NE SE TROUVE QU'EN DIEU, PUIS QU'IL N'Y A QUE LUI D'INFINI. Je prétens que l'IDE'E DE L'ESTRE EN GENERAL, ou de PESTRE INFINI, DANS LAQUELLE NOUS voions en general  $oldsymbol{\mathcal{G}}$  confusement TOUS LES ESTRES, comme nous voions tous les corps dans l'idée de l'étenduë: je prétens, dis-je, que cette idee de l'Estre infini ne se peut trouver qu'en Dieu. G'est en cela que consiste toute la force de mon raisonnement, contre l'opinion de Mr. Regis.

Urget adversarius Malebranchium, apud istum, pag. 100. Si Deus sit totum sive omne Ens, sive Ens universale; consectarium esse, ut & Deus sit Natura universalis, & entia singularia partes Dei vel integrantes vel subjectivæ sint. Partes integrantes dicun-

tur

tur ex, ex quibus totum aliquod componitur. Subjectivæ, quæ non sunt actu in toto universali, sed potestate tantum; ut diversæ species unius generis, homo & brutum in animali. Atqui pugnat hoc consequens cum idea Dei, quem constat esse rem maxime fingularem ac determinatam. Non est igitur Deus five totum five omne Esse, sive Ens universale, sed caula efficiens omnium entium. Mr. Regis continuë ainsi: " En effet, si Dieu étoit Tout estre ou l'Estre , universel, comme cet Auteur l'enseigne, il faudroit ,, que tous les Estres fussent des parties integrantes ou ,, des parties subjectives de Dieu. . . . Or les Estres , ne sont pas des parties integrantes de Dieu. . . Les " Estres ne sont pas non plus des parties subjectives de " Dieu: parce que s'ils l'étoient, DIEU SEROIT , UNE NATURE UNIVERSELLE, qui n'EXIS-, TEROIT que dans l'entendement de celui qui la con-3, cevroit : ce qui répugne à l'idée de Dien : laquelle le " represente comme LA CHOSE du monde la plus SIN-9, GULIERE & LA PLUS DETERMINE'E. Il 3, reste donc que Dieu n'est Tout estre ou Estre universel, 39 qu'en ce qu'il est la cause efficiente, mediate ou im-,, mediate de tous les Estres. Sane Malebranchium adverfarius aut non intellexit, aut noluit intelligere, ut dissidere ab ipso videretur. Neque emm ut Spinosa, fic Malebranchius, to mar sive Ens universum dicit Deum esse; cujus sint res creatæ integrantes aut subjectivæ; quod stultum est, inquit Malebranchius, & impium cogitare: sed esse Deum Ens universale, Ens præcise, Quod oportet, Ordinem immutabilem rerum omnium etiam possibilium; quæ substantia, sive natura, ut vocat, & essentia participabilis est a rebus creatis. Denique nihil a se proferri de hoc argumento gloriatur, in quo non fibi jamdudum præiverit Augustinus. Pag. 101. De bonne foi, Monsieur, avez-vous prétendu combattre mon sentiment, lorsque vous avez prouvé, que Dieu n'est pas PEstre universel, parce que tous les Estres ne sont pas des parties integrantes ou fubjettives de la divinité? Prenez garde, je vous prie; le monde en conclurois que vous n'entendez pas ce que vous lifez. . . . . . Et pag. 106. Donc le P. Malebranche a raisen d'assurer que Dieu est l'estre General, l'Estre univerfel, enfin L'ESTRE TOUT COURT: non que les creatures soient des parties integrantes ou subjectives de SON ESSENCE: C'est là un sentiment impie, que Mr. Regis est bien aise de combattre, apparemment pour remplir le vuide de sa Metaphysique. . . . Dieu est PESTRE UNIVERSEL, parce que son essence est pardicipable par les creatures. Si Mr. Regis fust venu DU TEMS DE S. AUGUSTIN, & qu'il lui euft proposé l'objection qu'il fait au P. Malebranche; peutestre qu'il l'eust traité de stupide : lui qui prétend, que les figures que les Geometres contemplent, HABITENT DANS LA VERITE' OU DANS LE VER-, BE. . . . . . Quis emm mente tam cecus est, ,, qui non videat istas figuras, que in Geometrica do-, centur, HABITARE IN IPSA VERITATE, ,, AUT IN HIS ETIAM VERITATEM? Solitog. lio. 2. chap. VIII. sur la fin. Pag. 110. conjunctas esse mentes ait cum Verbo

Pag. 110. conjunctas ene mentes an cum verbo Dei, hoc est, cum Ratione Universali, sive quæ communis omnibus universim est. Nous avons par les messmes ide'es quelque societé avec lui. Nous Aurons este cree's a son image & a sa ressemblance, par cette union particuliere avec la sagesse & la Raison divine. C'est ainst que Saint Augustin explique ce passage de la Genese, comme on le peut voir dans la 1. page de la Présace de mon livre.

Dissensio inter Malebranchium & Philosophum Regis appellatum, non de capite rei est; sed de una minoris momenti quæstione: qualem inter Malebranchium Arnaldumque vidinus. Utrique enim Deus est, Quod oportet, Ordo rerum immutabilis, Rea-

liras rerum omnium. Itaque ambo censent unicam esse causam efficientem rerum omnium, Deum, sive Realitatem, ut diximus. Veritates item, quæ ad mores pertinent, in Deo videri, ambo pertendunt. Tantum de idea extensionis inter eos controversia cit. Nam vult Malebranchius, in ipsa Dei sui essentia eam contineri, perindeque æternam & immutabilem esse. Regis creatam a Deo, hoc est, emanasse eam a Realitate, & occasione intervenientium corporum modificatam, dici mavult. Par nihilominus amborum impietas cst. Pag. 112. " Regis. Que si nous voions les , corps en Dieu, ce n'est pas que leurs idées soient des limi-,, tations de l'idée de Dieu : mais parce que Dieu a produit n dans l'ame l'idée de l'étendue : laquelle est ensuite di-,, versement modisiée par les corps particuliers qui agissent , diversement sur les organes. . . Il reste donc que , nous ne voions point les corps en Dieu, comme " le prétend cet Auteur: mais que nous les voions par 3, des idées qui sont en nous, & qui dépendent des corps , qu'elles representent, comme de leur cause exemplai-, re: de l'ame, qui les reçoit, comme de leur cause naterielle: de Dieu qui les produit, comme de leur ,, cause efficiente; & de l'action des corps particuliers, " comme de leur canse efficiente seconde.

Pag. 115. Negat Malebranchius, ideas, five notiones, quas æternæ veritatis appellant Philosophi, esse a Deo creatas; quantumvis creata earumdem perceptio sit: Has enim in Deo ipsummetque Deum esse; & Augustino credi oportere id ubique prædicanti: tametsi Arnaldus codem Augustino perperam intellecto arbitratus sit, Veritates solummodo quæ spectant ad mores, in ipsa Veritate quæ Deus est, cerni dixisse Augustinum. Je ne puis me persuader que LES IDE'ES DE'PENDENT DE DIEU COMME DE LEUR CAUSE EFFICIENTE. Car étant ETER-NELLES, IMMUABLES, NECESSAIRES, elles n'ent pas besoin, de cause efficiente: quoi que s'aveuë que la perception que j'ay de ces idées dépende de Dieu comme de la cause efficiente. Qualem, amabo, habet ifte Deum, qui ideas sive veritates æternas, ut vocant, Deo suo consubstantiales putat?

Et pag. 158. Je puis bien lui opposer l'autorité de S. , Augustin: Quis mente tam cœcus est, ces paroles sont bien injurieuses à Mr. Regis: mais il faut citer sidellement; il suffit que je ne les traduise pas: qui non ,, videat is as figuras, quæ in Geometrica docentur, ,, HABITARE IN IPSA VERITATE, aut in bis " etians VERITATEM? Soliloq. liv. 2. chap. VIII. ,, Quapropter nullo modo negaveris esse incom-" MUTABILEM VERITATEM, hac omnia quae ,, incommutabiliter VERA funt continentem, quam ,, non possis dicere tuam, vel meam, vel cujusvis ,, hominis; fed omnibus INCOMMUTABILIA ,, VERA cernentibus, tamquam miris modis secre-" tum ac publicum lumen præsto esse, ac se præ-" BERE COMMUNITER. Omne autem quod 3) COMMUNITER OMNIBUS RATIOCINAN-M TIBUS ACQUEINTELLIGENTIBUS PRÆSTO , EST, ad ullius corum proprie naturam pertinere ,, quis dixerit? . . . . Hanc ergo Veritatem, de , qua jamdiu loquimur, & in qua tam multa cons-,, picimus, excellentiorem putas quam mens nostra ,, est? Lib. 2. de lib. arb. cap. 12. Sapientia Dei. " VERBUM DEI, Dominus Jesus ubique przesens 77 cft: QUIA UBIQUE EST VERITAS, UBI-,, QUE EST SAPIENTIA. Intelligit quis in O-,, riente justiriam, intelligit alius in Occidente justinumquid alia est justitia, quam ille " git, alia quam ifte? Separati funt corpore, & IN UNO habem acies mentium suarum. Tract. 35. fur S. Jean. It y a cent autres passages dans S. Augustin, qui precevent que nos idées sont bien differentes de nos perceptions: QU'ELLES SONT IMMUA-BLES, ETERNELLES, & NECESSAIRES: en un mot, qu'elles font en Dieu, dans le verBE, OU LA SAGESSE DE DIEU, DANS CETTE RAISON UNIVERSELLE, QUI E'CLAIRE TOUTES LES INTELLIGENCES. Je l'ai suffifamment prouvé dans ma Réponse au Livre Des vraies & des fausses Idées, contre Mr. Arnaud, qui croioit que Saint Augustin ne l'entendoit Que des vrais Augustiniens en puissent douter; ni que personne présere l'autorité de Mr. Arnaud à celle de S. Augustin, sur un sentiment que ce saint docteur a eu toute sa vie, & qu'il suppose dans Presque tous ses ecrits.

Et pag. 180. Voici ce que l'Auteur (Mr. Regis) avoit à démontrer; Que les Idées ont esté creées: Que les Idées sont des copies, & non pas des originaux.

Denique pag. 188. Voici le texte de S. Augu-,, Quæst. 9. & 6. LXXXIII. quæst. Principales FOR-, ME rerum stabiles atque incommutabiles, quæ ,, iplæ formatæ non funt, & PER HOC ÆTER-», N Æ, atque semper eodem modo se habentes, quæ ,, in divina intelligentia continentur; & cum ipsæ , neque oriantur, neque intereant, SECUNDUM , tamen EAS FORMARI dicitur omne quod oriri , aut interire potest; & omne quod oritur & inte-, rit, singula propriis esse creata rationibus. Il me semble que ces paroles sont contradictoires au texte de Mr. Regis; & qu'elles disent non seulement que LES IDE'ES SONT DES ORIGINAUX, mais encore que Dieu voit les creatures dans les idees qui les representent; & non pas dans ses volontez arbitraires, comme se l'est faussement imaginé l'Auteur du Système: EAS-99 que RATIONES NON ESSE NISI INMENTE , CREATORIS. Et pag. 189. S. Augustin pousse encore son sentiment plus loin. Il traite de flupides ceux qui ne voient pas que les figures de Geometrie sont dans la Verité mesme. CAR PAR LA VERITE' CE PERE ENTEND LE VERBE. "Quis mon-» te tam cæcus est, qui non videat istas figuras, quæ , in Geometrica docentur, habitare IN IPSA VE-» RITATE?

Ex libro quem inscripsit, Traité de Morale: Roterodami edito, anno 1684.

Excerpemus ex hoc volumine loca infigniora quædam, & ea fere dumtaxat, quæ lucem ex antedictis abunde accipiunt.

Parte 1. pag. 1. LA RAISON DE L'HOMME EST LE VERBE, OU LA SAGESSE DE DIEU MESME. Car toute creature est un Estre particulier, & LA RAISON DE L'HOMME EST UNIVERselle. Si mon propre esprit étoit ma raison & ma lumiere; MA RAISON SEROIT LA RAISON DE TOUTES LES INTELLIGENCES. Car je fuis sur que ma Raison e'CLAIRE TOUTES LES INTELLIGENCES. . . . . . . Ainsi par le moien DE LA RAISON, j'ai ou je puis avoir quelque societé avec Dieu, & avec tout ce qu'il y a d'intelligences: puisque tous les esprits ont avec moi un bien commun, LA RAISON. Gette societé spirituelle consiste DANS UNE PARTICIPATION DE LA MESME SUBS-TANCE INTELLIGIBLE DU VERBE, de laquelle tous les esprits se peuvent nourrir. En contemplant cette DIVINE SUBSTANCE, je puis voir une partie de ce que Dieu pense: Car Dieu voit TOUTE verite', & j'en puis voir quelques-unes. Je puis aussi découvrir quelque chose de ce que Dieu veut; car rue SELON L'ORDRE: & CET OR Dieu ne veut DRE ne m'est pas entierement inconnu. . . . . . Si Deus nimirum & Verbum est Quod oportet, Quod decet, Ordo rerum immutabilis, Ratio universalis, τὸ πρέπον τὸ δέον, Deus & Verbum res est, sive lux est communis omnibus hominibus. Omnes enim vident, Quod decet, Quod oportet. Et dum hoc vident, hoc ipso formaliter rationales funt. Ut autem

multa decent, & multa sunt quæ fieri oportet, hæc in Deo vident; siquidem ipse est Quod universaliter decet, & fieri oportet sive necesse est.

Pag. 4. En contemplant LA SUBSTANCE DU VERBE, QUI SEULE ME REND RAISONNA-BLE & tout ce qu'il y a d'Intelligences; je puis voir clairement les rapports de grandeur qui sont entre les idées intellizibles qu'il renferme; & ces rapports sont les mesmes veritez éternelles que Dieu voit. Car Dieu voit aussi bien que moi, que 2 fois 2 sont quatre..... Tous les esprits contemplant la MESME SUBSTAN-CE INTELLIGIBLE, y découvrent necessairement les mesmes rapports de grandeur, ou les mesmes VERI-TEZ SPECULATIVES. Ils y découvrent aussi les mesmes veritez de pratique, les mesmes loix, le mesme Ordre, lorsqu'ils voient LES RAPPORTS de perfection qui sont entre les estres intelligibles que renferme CETTE MESME SUBSTANCE DUVERBE, QUI SEULE EST L'OBJET IMMEDIAT DE TOU-TES NOS CONNOISSANCES.

Pag. 9. Puisque LA VERITE' & L'ORDRE sont des RAPPORTS de grandeur & de perfection, RE'ELS, IMMUABLES, NECESSAIRES; RAPPORTS que renserme LA SUBSTANCE DU VERBE DIVIN; celui qui voit ces rapports, voit ce que Dieu voit: celui qui regle son amour sur ces rapports, suit une loi que Dieu aime invinciblement.

Pag. 13. Nous sommes raisonnables: Nostre vertu, nostre perfection, c'est d'aimer la Raison; ou plutost c'est d'aimer l'ordre. Car la connoissance des veritez speculatives, ou des RAPPORTS DE GRANDEUR, ne regle point nos devoirs. Pag. 17. Nous pouvons connoitre l'ORDRE, PAR L'UNION AVEC LE VERBE.

Pag. 33. Verbum five Rationem incarnatam effe eo tantum fine docet, ut effet nobis exemplo. Le verbe ne s'est rendu sensible, que pour rendre la verite' intelligible. La raison ne s'est incarne'e, que pour conduire par les sens les hommes a la raison.

Pag. 39. Ce mot Dieu est équivoque, & INFINI-MENT PLUS QU'ON NE CROIT: & tel s'imagine aimer Dieu, qui n'aime effectivement qu'UN CER-TAIN PHANTOSME IMMENSE QU'IL S'EST FORME'. Il croit aimer Dieu en vivant dans le désordre, ou sans aimer L'ordre sur toutes choses. Il se trompe. Bien loin d'aimer Dieu, il ne le connoit seulement pas. Carpit Catholicos irridetque, quibus Deus nimirum non Ordo, non Ratio est; sed Spiritus immensus, auctor Ordinis, & largitor Rationis.

Pag. 42. Quid sit caritas justificans, definit: sed naturalem tantum proponit ac Philosophicam: quoniam videlicet non aliam hypothesis impia novit: hoc est, quæ non tota pereat uno peccato, sed dominetur nihilominus post unum peccatum quod mortale dicitur, & validior sit quam concupiscentia. Je crois donc devoir dire, que LA CHARITE JUSTIFIANTE, ou la vertu qui rend veritablement justes & vertueux ceux qui la possedent, est proprement PAMOUR DOMINANT DE L'ORDRE IMMUABLE.....

**J** - J

J'ay déja dit que L'ORDRE IMMUABLE ne consifie que dans les RAPPORTS DE PERFECTION, qui sont entre les idées intelligibles QUE RENFBRME LA SUBSTANCE DU VERBE ETERNEL.

Pag. 50. Amorem Recti seu Verbi, homini esse naturaliter infitum, nec ab ipso separabilem. Il ne faut pas s'imaginer, que l'amour de l'Ordre soit semblable à ces vertus, ou plutost à ces dispositions particulieres qu'on peut perdre ou acquerir. Car L'ORDRE N'EST POINT UNE CREATURE PARTICULIERE qu'on puisse commencer ou cesser d'aimer: c'est LE VER-BE, OBJET NATUREL DE TOUS LES MOU-VEMENS DES ESPRITS. On peut commencer ou cesser d'aimer une creature; car l'homme n'est pas fait pour elles: mais on ne peut entierement renoncer A L A RAISON: on ne peut cesser d'aimer L'ORDRE: car l'homme est fait pour vivre de Raison, pour vivre selon l'Ordre.... Or Dieu n'éclaire que PAR SON VERBE: il n'azite que par l'amour qu'il se porte à luimesme. . . . Pag. 53. Apparemment les Démons mesmes ont quelque AMOUR FOUR L'ORDRE. Amant ipsi dæmones aliquo modo Verbum.

Pag. 76. L'ATTENTION de l'esprit est donc une priere naturelle, par laquelle nous obtenons que LA

RAISON nous éclaire.

Pag. 86. J'avouë que l'ordre rendu sensible & visible par les actions & les préseptes de Jesus-Christ, peut aussi nous conduire: mais c'est qu'effectivement CET ORDRE SENSIBLE éleve l'esprit à la connoissance de l'ORDRE INTELLIGIBLE. Car le Verbe fait chair n'est nostre modéle, que pour nous conformer à la RAISON, modéle indispensable de toutes les intelligences.

Si plura describere ex eo opere supersedero, parcere labori meo, parcere legentium tædio mihi videbor. Neque ex illo solummodo, sed etiam ex ceteris, præter postremum, quod hoc anno 1708. pro-

diit hoc titulo:

Entretien d'un Philosophe Chrétien & d'un Philosophe Chinois, sur l'Existence & la Nature de Dieu. Par l'Auteur de la Recherche de la Verité.

Dialogus est, in quo Sinensis Philosophus summam Veritatem, five Rectitudinem omnium entium, fecundum quam & per quam omnia constituuntur & bene sunt; quæ hominum mentibus se conspiciendam præbet: denique qualis plane a Malebranchio describitur, & quam Li vocant Sinenses, ultro agnoscit: Catholicorum Deum interim respuit, quem cum sacris scriptoribus Deum cæli vocant. Malebranchius illud ipsum Li verum Numon esse contendit; tametfi negat quale fit illud Sinenses ipsos intelligere: aberrare autem eos, qui Deum cæli veluti summum quemdam Imperatorem sibi fingant; nimirum Catholicos. Concipi, ut est, oportere, Ensinfinite perfectum, uno verbo Ens; Realitatem entium, intelligibilem, tum existentium, tum possibilium. Itaque Sinenses a Malebranchio, si ipsi credimus, hoc uno dissident, quod illi tò èv era, materiam recte sapienterque disponens secundum immutabiles æternasque motuum leges agnoscunt; nec Deum certe Christianorum id putant esse; ipse Christianus, ut credi vult, to even sive Realitatem intelligibilem rerum omnium, ens formale & intelligibile omnium entium pro vero Deo habet: ut & Rectum Ordinem, secundum quem constitutum est ens quodcumque singulare. An ergo si illi Athei, hic continuo Christianus? Magis certe candidi ingenuique Sinenses, quam Malebranchius est: qui pro ve-ro Numine id se colere jactat audacter, quod Sinenses ipsi cum Catholicis jure negant ab Universo, quod τὸ πῶν vocant, vel ab Ente metaphysico & intelligibili omnium entium, discrepare.

Quæ sint reipsa de Li Philosophorum Sinensium

placita, juvat hoc loco ex scriptis P. Longobardi & P. Cupletii, e Societate nostra virorum insignium, obiter exhibere. Ex P. Longobardi sententia, reipsa Sinenses Philosophi, quos Litteratos vocant, nomine Li intelligunt Ens primum entium, veluti Materiam primam; Rationem, hoc est, Naturam & substantiam universalem, immensam, infinitam, Primum æternumque rerum omnium principium, Primum chaos; non spiritale quidem, sed exsors tamen quarumlibet corporearum qualitatum, five earum quæ activæ funt, five quæ funt passivæ. Ex eo dicunt emanare quidquid est physicum & morale in hoc mundo quidem, quod ad virtutes quinque revocatur, Pietatem, Justitiam, Religionem, Prudentiam, Fidem. Physicum vero, aërem, ut vocant, primitivum, & chaos alterum; ex quo quinque prodeant elementa, cum qualitatibus & figuris corporeis, quæ pro ratione motus vel quietis funt diversæ. Non aliud protecto Li hac ratione descriptum, quam Realitas universalis & intelligibile Ens entium Malebranchianum est. Unde P. Longobardi, pag. 52. in vetusto Sinensium libro se legisse aït, La Li est la substance & l'entite universel-LE DE TOUTES CHOSES.

Ex P. Cupletio, in Præfatione, pag. Lv1. & Lv11. Li est forma omnium formarum, ex qua formæ ceteræ promanant; & est ea instar formæ universalis a " parte rei, (verbis utimur P. Cupletii:) exemplar " & idea rerum omnium, principio ac fine carens, ad moralia æque ac physica pertinens. Hæc ipsa æterna, infinita, immutabilis Veritas, & Ratio Univerfalis Malebranchiana est. Sed Philosophi isti Sinenses e Litteratorum secta cum suo Li nihilominus Athei funt, ut recte admonet P. Cupletius loco citato: ,, quoniam excludunt omne principium efficiens super-, naturale, hoc est, supra vires & efficientiam necessariam causarum naturalium: " & quamvis subinde " abstrahere videantur ab sensu & materia, (ut saciunt Malebranchiani certe, qui se se colligunt, Qui rentrent en eux-mesmes, & s'élevent au dessus des sens pour contempler la Verité qui est toute spirituelle:) re-,, vera tamen in materia persistunt: spiritibus certe & " effettis spirituum, QUALESCUMQUE DEMUM ,, ILLI SUNT, vim quidem tribuunt agendi subtilius ,, efficaciusque; verumtamen sic rursus, ut numquam , sphæram illam, quam Philosophi nostri activis simul " & passivis tribuunt, ipsi videantur excedere. De hoc Atheismo Sinensium Litteratorum consentit P. Cupletio P. Longobardus: Quorum judicio, & suo ipsius, quid erit Malebranchius, qui præter Li Si-

nensium, ipso sic profitente, Deum non habet? P. Longobardi, de Sinensium ritibus, pag. 18. Quand nous leurs dissons que le Xangti estoit le Createur de l'Univers EN LA MANIERE QUE NOUS LE CONCEVONS, ILS RIOIENT & nous tournoient en ridicule, estans fort ASSUREZ que selon les principes de leur secte, le Xangti est le Ciel mesme, ou la vertu & la puissance du Ciel; & que par consequent il n'a pu estre avant le Ciel, mais seulement lorsque le Ciel a esté, ou après qu'il y a eu un Ciel. Que si nous voulions pousser la dispute, & prouver A NOSTRE MANIERE, que l'Architette est avant la maison qu'il fait, ils nous interrompoient, & nous arrestoient tout court, en disant: ET BIEN, PUISQUE VOS-TRE DIEU EST NOSTRE XANGTI, VOUS N'AVEZ QUE FAIRE DE NOUS EXPLIQUER CE QUE C'EST, PARCE QUE NOUS SÇAVONS OUS CE QUE C'EST MIEUX QUE XANGTI. Enfin quelque effort que nous fassions pour leur soutenir, que les Interpretes n'ont pas donné une bonne explication au mot XANGTI, ils reviennent toujours à nous dire que nous n'entendons pas leurs livres.

Nunc igitur Malebranchium audiamus in prælaudato libello: ex quo non pauca operæ pretium fueritexscribere; quoniam mentem cujusque scriptoris,

ut ipse dicit in Præfatione libri inscripti, Entretiens sur la Metaphysique & sur la Religion, apertissime produnt ea quæ novissime edidit: C'est principalement par les dernieres productions d'un Auteur, qu'on doit s'instruire à fonds de ses sentimens. Legentes intelligent, absque ulla nostra admonitione, nihilo secius in postrema lucubratione ilta Malebranchiana, quam in prima, Atheismum proponi ac propugnari: neque Christianum Philosophum, qualem inducit in hoc dialogo, a Sinensi, hoc est, ab Atheo, nisi solo loquendi modo discrepare. Hunc ille igitur dia-

logum fic exorditur:

Pag. 1. Le Chinois. Quel est ce seigneur DU CIEL, QUE VOUS VENEZ DE SI LOIN NOUS ANNONCER? Nous ne le connoissons point; & nous ne voulons croire que ce que l'EVIDENCE nous oblige à croire. Voila pourquoi nous ne recevons que LA MATIERE & LE LI, CETTE SOUVE-RAINE VERITE', SAGESSE, JUSTICE, QUI SUBSISTE ETERNELLEMENT DANS LA MA-TIERĘ: QUI LA FORME & QUI LA RANGE DANS CE BEL ORDRE que nous voions: & QUI E'CLAIRE AUSSI cette portion de MATIERE E-PURE'E & organisée dont nous sommes composez. Car C'EST necessairement DANS CETTE SOUVERAI-NE VERITE', A LAQUELLE TOUS LES HOMMES SONT UNIS, les uns plus, les autres moins, qu'ils voient les veritez & les LOIX ETERNELLES, qui sont le lien de toutes les societez. In schola Malebranchii enutritum, aut Arnaldi certe, Sinensem istum credas; qui & Veritatem universalem iisdem plane verbis describat; & veritates saltem ad mores hominum pertinentes in Verbo sive in Veritate ea, velut ab utroque illo magistro edoctus, videre se testetur.

Le Chrétien. LE DIEU, QUE NOUS VOUS ANNONÇONS, EST CELUI LA MESME dont Pidée est gravée en vous, & dans tous les hommes. Mais faute d'y faire assez d'attention, ils ne la reconnoissent point telle qu'elle est, & ils la désigurent étrangement. Voila pourquoi Dieu, pour nous renouveller son idée, nous a déclaré par son Prophete, qu'il est CELUI QUI EST: C'EST A DIRE, L'ESTRE qui renferme dans son essence tout ce qu'il y a de realite' ou de perfection dans tous les estres, L'ESTRE INFI-NI EN TOUT SENS, en un mot l'estre. At quantum distet inter & dv, & 70 dv, quod iste pro De habet & venditat, quod est Ensintelligibile omnium entium, quod inde finitum est potius quam infinitum, quis vel Grammaticus nescit? Soli Athei Deum definiunt ens; quoniam in ea hypothesi quæ pro Deo Verum habet universalissimum ac simplicissimum, le Vrai, seu Veritatem, sive Ideam Entisac Veri, non possunt aliud hanc esse prositeri, quam Ens: non substantiam, non spiritum. Catholici e contrario saltem cautiores, non dicunt Deumesse ens, immo nec substantiam; sed ( ut leges definitionis jubent) ad proximum genus & primam differentiam progredientes, dicunt esse Deum, Spiritum infinitum. Pergit ille tamen, pag. 2.

Lorsque nous nommens seigneur du ciel, le Dieu que nous adorons, vous vous imaginez que nous le concevons SEULEMENT comme UN GRAND PUISSANT EMPEREUR. Voftre LY, voftre SOUVERAINE JUSTICE, approche infiniment plus de L'IDE'E DE NOSTRE DIEU, que celle de ce puissant Empereur. Détrompez-vous sur nostre doctrine. Je vous le repete: Nostre Dieu est celui QUI EST: C'EST L'ESTRE INFINIMENT PAR-FAIT; C'EST L'ESTRE. CE ROI DU CIEL, que vous regardez comme nostre Dieu, ne seroit Qu'un tel estre, qu'un estre parti-CULIER, QU'UN ESTRE FINI. (Qui negat Ens hoc, quale Deus noster est, esse posse ens infinitum, pro Deo non agnoscit nisi Ens universale,

quod est intelligibiliter Ens omnium entium, vel forma omnis veri: Unde pergit iste:) NOSTRE DIEU C'EST L'ESTRE fans aucune restriction ou limitation. Il renferme en lui-mesme d'une maniere incomprehensible à tout esprit sini, toutes les perfections, TOUT CE QU'IL Y A DEREALITE' VERITA-BLE DANS TOUS LES ESTRES CRE'EZ ET POSSIBLES. (Hoc, inquam, est non Deum esse creatorem entium, sed ens & verum intelligible entium omnium.) Il renferme en lui CE QU'IL Y A MESME DEREALITE' ou de perfection DANS LA MATIERE, le dernier & le plus imparfait desestres; mais sans son imperfection, sa limitation, son néant: Car il n'y a point de néant dans l'Estre, de limitation dans l'infini en tout genre...

Pag. 4. Le Chinois. Je conviens que l'idée que vous me donnez de vostre Dieu, est la plus excellente de toutes: car il n'y a rien de plus grand que l'infini en toutes manieres. Mais nous nions que cet infi-NI EXISTE. C'est une fiction, c'est une IMAGINATION SANS REALITE'. Oportet mendacem esse memorem. Negat nunc Sinensis id esse quid reale quod statim initio dialogi professus est exsistere. Sed videlicet quod opponunt Catholici, ne Deum Malebranchii pro suo agnoscant, ut quoquomodo folvat iste, immemor antedictorum, Sinensi attribuit; & sic respondet, mentiens se Christia-

Le Chrétien. Vous soutenez & avec raison, qu'il Y A UNE SOUVERAINE REGLE & une sou-VERAINE VERITE', QUI E'CLAIRE TOUS LES HOMMES, & QUI MET CE BEL ORDRE DANS L'UNIVERS. Si l'on vous disoit que cette souveraine verité n'est qu'une fiction de vostre esprit, comment en prouveriez-vous l'existence? Certainement la preuve de son existence n'est Qu'une suite de CELLE de L'ESTRE INFINIMENT PAR-

Pag. 6. Le Chinois. J'avouë que si l'objet immediat de vostre esprit étoit l'infini, quand vous y pensez, il faudroit necessairement qu'il existast. Mais alors l'objet immediat de vostre esprit n'est que vostre esprit mesme. Je veux dire, que vous n'appercevez l'infini, que parce que CETTE PORTION DE MATIERE ORGANISE'E & SUBTILISE'E, QUE VOUS APPELLEZ ESPRIT, vous le représente. Ainsi il ne s'ensuit point QUE L'INFINIEXISTE absolument & hors de nous, DE CE QUE NOUS Y PENsons. Et hæc objectio quoque Catholicorum est, excepto eo quod de animæ materiali natura dicitur. Responder Malebranchius, sub Christiani nomine: On pourroit apparemment vous faire la mesme réponse, à l'égard du LY, ou de LA SOUVERAINE VER 1-TE' que vous recevez pour LE PREMIER DE VOS PRINCIPES. Mais ce ne seroit vous répondre qu'indirectement. Prenez donc garde, je vous prie. Cette portion de matiere organise's & subtilise's, QUE VOUS APPELLEZ ESPRIT, est réellement finie. On ne peut donc en la voiant immediatement voir l'INFINI. . . L'idée que vous avez seulement de l'espace, n'est-elle pas infinie? Celle que vous avez des cieux est bien vaste: mais ne sentez-vous pas en vous-mesme, que l'idée de l'ESPACE la surpasse infiniment? Ne vous répond-elle pas, cette idée, que que lque mouvement que vous donniez à vostre esprit pour la parcourir, vous ne l'épuiserez jamais, parce qu'en effet ELLE N'A POINT DE BORNES. Mais si vostre esprit, vostre propre substance ne renferme point assez de REALITE' pour y découvrir l'INFINI EN E'TEN-DUE, UN TEL INFINI, UN INFINI PARTI-CULIER; comment y pourriez-vous voir L'INFINI EN TOUT GENRE D'ESTRE, l'Estre infiniment parfait, en un mot L'ESTRE? . . .

Pag. 10. Le Chinois. Je le veux. Mais on vous dira que c'est dans le LY que nous voions toutes

CHOSE'S. CAR C'EST LUI QUI EST NOSTRE LUMIERE, C'EST LA SOUVERAINE VERI-TE', aust bien que l'ORDRE, & LA REGLE. C'est EN LUI que je vois les Cieux, & que j'apperçois ces espaces infinis qui sont au dessus des Cieux que je vois Le Chrétien Comment dans le LY? .... On ne peut appercevoir dans le LY toutes choses, s'il ne contient eminemment tous les Estres: si le ly n'est PEstre insiniment parfait, QUI EST LE DIEU QUE NOUS ADORONS. C'est EN LUI QUE NOUS POUVONS VOIR LE CIEL & CES ES-PACES INFINIS, que nous sentons bien que nous ne pouvons épuiser, parce qu'en effet il en renferme en lui LA REALITE'. Mais rien de fini ne contenant l'infini, de cela seul que nous APPERCEVONS L'INFI-NI, IL FAUT QU'IL SOIT. . . .

Pag. 11. Je vous avoue de bonne soi, que je n'ai rien à repliquer à vostre démonstration de l'existence de l'Estre insini. Cependant je n'en suis point convaincu. H'me semble toujours QUE QUAND JE PENSE A L'INFINI, JENE PENSE A RIEN. Le Chrétien...

Pag. 13. L'idée de l'infini en étendué renferme. . . plus de realité que celle des Cieux : & l'idée de L'INFINI EN TOUT GENRES D'BSTRES, celle qui répond à ce mot L'ESTRE, à l'Estre infiniment parfait,

en contient encore infiniment davantage. Pag. 17. Le Chinois. Je suis bien convaincu, que quand je pense à PINFINI, je suis très-éloigné de penser à rien. Mais alors je ne pense point à un tel Estre, à un Estre particulier & determiné. OR LE DIEU QUE VOUS ADOREZ N'EST-CE PAS UN TEL ESTRE, UN ESTRE PARTICULIER? Catholici magna certe voce contendunt, Deum quem colunt, esse Hoc ens, spiritum certum unum determinatum, infinitæ essentiæ ac virtutis: Malebranchius Ens Hoc nihil differre statuit ab Ente limitato; Deum esse illimitatum Ens, hoc est, Ens universale intelligibile esse contendit: eatenus dumtaxat unum, & tale ens, quaternus ipsum solum est omnia: Ens complectens in se intelligibiliter realitatem omnium entium, tum exfiftentium, tum possibilium. Nam sic respondet: Le Chrétien. Le Dieu que nous adorons, n'est point un tel Estre, en ce sens, que son Essence soit bornée. Il est bien platost tout estre. Mais il est un tel estre en ce sens, qu'il est le SEUL ESTRE, qui renferme dans la simplicité de son essence, tout ce qu'il y a de REALITE' ou de perfection dans tous les Estres, qui ne sont que des participations (je ne dis pas des parties) infiniment limitées, que des imitations infiniment imparfaites de son essence. Car c'est une propriete de l'Estre infini d'estre UN, & EN UN SENS TOUTES CHOSES: c'est-à-dire, parfaitement simple, sans aucune composition de parties, de realitez, de perfections, & imitable ou imparfaitement participable en une infinité de manieres par differens estres. Sinensium Ly & Malebranchianus Deus aliud nihil est aut esse potest, præter ipsam Realitatem intelligibilem Entium sive exsistentium sive possibilium; quod ens tantummodo metaphyficum est. Catholicorum Deus, singularis simplexque physice unus spiritus est, qui eminenter tantum entia creata & creabilia in se continet, neque esse formaliter Ens entium potest. Pergit Malebranchius: C'est ce que tout esprit sim ne sçauroit clairement comprendre: mais c'est ce qu'un esprit, quoi que fini, peut clairement déduire de l'idee de l'Estre infiniment parfait. Est-ce que vous-mesme vous croiez que vostre souveraine sagesse, regle, verite', soit un composé de plusieurs réalitez differentes; de toutes les idées differentes qu'elle vous découvre. Car j'ay oui dire que la pluspart de vos Docteurs crosent, que C'EST DANS LE LY QUE VOUS VOIEZ TOUT CE QUE VOUS VOIEZ. Le Chinois. Nous trouvons dans le LY bien des choses que nous ne pouvons comprendre; entr'autres l'alliance de fa SIMPLICITE' avec SA MULTIPLICITE'.

Mais nous sommes certains qu'il y A une sages se & une regle souver aine qui nous e'claire & qui regle tout. Vous mettez apparemment en vostre Dieu cette sagesse: & nous croions qu'elle subsiste dans la matiere. Mais jusqu'à present nous n'avons point été convaincus de l'existence de vostre Dieu. Il est vrai que la preuve que vous venez de me donner de son existence est fort simple, & telle que je ne sçai maintenant qu'y repliquer. Mais el le est si abstraire, qu'elle ne me convainc pas tout à sait.

Pag. 35. Le Chinois. Il me paroist que vostre DOCTRINE RESSEMBLE FORT A CELLE DE NOSTRE SECTE: & que LE LY & LE DIEU QUE VOUS HONOREZ, ONT ENTR'EUX AS-SEZ DE RAPPORT. (Malebranchii certe quidem, at non Christianorum Deus, si modo Christiani.) Le peuple de ce païs est IDOLATRE. Il invoque la pierre & le bois, OU CERTAINS DIEUX PARTICU-LIERS qu'ils se sont imaginez es re en état de les secourir. Je croiois aussi que ce seigneur du ciel, que vous nommez vostre Dieu, étoit de mesme espece, plus excellent & plus puissant que celui du peuple; mais toujours un Dieu imaginaire. Mais je vois bien que vostre Religion merite qu'on l'examine sericusement. Fiet Sinensis in Atheo Christianus, Malebranchio prædicante, dummodo Christianismus dicatur qui sit proximus Atheismo, qualem Malebranchius esse non

Pag. 36. Le Chrétien. Comparez DONC sans prévention VOSTRE DOCTRINE AVEC LA NOS-TRE. . . . Je tasche de vous désabuser par des raisonnemens bumains: mais ne croiez pas que nostre foi en depende. Elle est appuise sur l'Autorite' Divi-NE. & PROPORTIONNE'E A LA CAPACITE' DE TOUS LES HOMMES. Immo vero, supra captum omnium hominum est Christianorum fides: maxime vero ea quæ de Deo uno in essentia simplice, & trino in personis realiter distinctis tradit. At nec Verbum Dei Malebranchianum, nec L y Sinensium, superat ipsiusmet plebis intelligentiam. Auctoritas divina etiam, in hypothesi Malebranchiana, quæ Verbum Dei aliud negat esse præter Rationem Universalem, five communem omnibus hominibus, cum ipfamet Ratio humana sit, auctoritas divina illa certe non est; cujus in obsequium Catholici captivant intellectum.

Pergit Malebranchius humanis & suis uti ratiocinationibus. Vous ditez que LE LY EST LA SOUVE-RAINE VERITE'. JE LE DIS AUSSI: mais voici comme je l'entens. . . C'est dans le vrai LY qu'est LA VIE de toutes les intelligences, LA LU-MIERE QUI LES ECLAIRE. Mais c'est ce que les hommes charnels & grossiers ne comprennent pas. Voila pourquoi je dis que LE VRAI LY EST LA souveraine verite'. C'est qu'il renferme dans son essence, entant qu'imparfaitement imitable en une infinité de manieres, LES IDE'ES ou LES AR-CHETYPES de tous les Estres; & qu'il nous LES DE'COUVRE, CES IDE'ES. Ostez les idées, vous oftez les veritez. Car il est évident, que les veritez ne sont que les rapports qui sont entre les idées. Dieu est encore la souveraine veri-TE' EN CE SENS, QU'IL NE PEUT NOUS TROMPER, MANQUER A SES, PROMESSES, &c. Mais il n'est pas necessaire de s'arrester à ces divers sens, selon lesquels on peut dire que Dieu est la souveraine Verité. Atqui Deum esse summam Veritatem, non alio sensu Catholici intelligunt, quamisto: quia verax Deus in dictis, & in promissis sidelis est. Verbum qui dicunt esse Veritatem, sive metaphysicam, hoc est, Ordinem quo formaliter constituuntur omnia ut vera sint; sive idealem, quam mens quæque intuctur, foli funt "Aroyoi & "Aleei.

Pag. 39. Le Chinois. Par le LY nous n'entendons pas SIMPLEMENT l'arrangement de la matiere; mais cette souveraine sagesse, qui RANGE dans un or-dre merveilleux les parties de la matiere. Le Chrétien. EN CELA VOSTRE DOCTRINE EST SEM-BLABLE A LA NOSTRE. (Tuæ, Malebranchi, non Christianæ.) Mais pourquoi soutenez-vous que LELYNESUBSISTE EN LUI-MESME. & qu'il ne peut consister que dans la matiere : qu'il n'est point IN-TELLIGENT, & qu'il ne sçait ni ce qu'il est, ni ce qu'il fait. Hoc ipsum est quod adversus Verbum Deumque Malebranchianum Catholici opponunt. Negant Veritatem Entium, Ordinemve illum partium cujusque, secundum quem sunt vera quæque, aut extra materiam quæ sic est apte disposita, aut extra mentem, quæ hunc videt ac miratur ordinem, vel subfistere reipsa, vel omnino posse subsistere. Respondet Malebranchius, subsistere in se Veritatem, quomodo quamvis quodpiam opus interiret, tamen idea operis permanet, quatenus immutabilis ea est, nec alia potest esse, aut idea vera non est. At siccine subfistere in se Christiani intelligunt Deum? Num ita dumtaxat subsistit, quemadmodum nunc subsistit idea Arcæ Noë, vel Turris Babylonicæ? Verba hæc funt Malebranchii: Quand vous voiez un bel ouvrage, vous dites qu'il y a là bien du L Y. Sivous voulez dire par là, que celui qui l'a compose, a été éclairé par LE LY, par la SOUVERAINE SAGESSE; vous penserez comme NOUS. Si vous voulez dire, que L'1-DE'E qu'a l'ouvrier de son ouvrage, est DANS LE LY: & que c'est cette IDE'E QUI A E'CLAIRE' L'OUVRIER; NOUS y consentirons. Mais qu'on brise l'ouvrage, L'IDE'E QUI E'CLAIRE L'OU-VRIER, SUBSISTE TOUJOURS. LELY NE SUBSISTE DONC pas dans l'arrangement des parties dont l'ouvrage est composé, ni par la mesme raison dans l'arrangement des parties du cerveau de l'ouvrier. LE LY EST UNE LUMIERE COMMUNE A TOUS LES HOMMES, & tous ces arrangemens de matiere ne sont que des modifications particulieres. Ils peuvent perit & changer, ces arrangemens. Mais LE LY EST ETERNEL & IMMUABLE. IL SUBSIS-TE DONC EN LUI-MESME, non seulement indépendamment de la matiere, mais indépendamment des intelligences les plus sublimes, qui resoivent de lui l'excellence de leur nature, & la sublimité de leurs connoiffances. Pourquoi donc rabaissez-vous LE LY, LA SOUVERAINE SAGESSE, jusqu'à soutenir; qu'el-LE NE PEUT SUBSISTER sans la matiere?

Eadem abusione vocum & simili sophismate, Deum suum, hoc est, Veritatem Universalem, sive Ly Sinenfium, esse affirmat intelligentem, res creatas omnes illustrat: iniquum proinde esse cœcum dicere eum, qui & faciat omnia perbene, & omnes faciat verum intelligere. Sic & Sapientiam ipfum quidem verius quam sapientem dici oportere; non tamen Sapientiam ipfum esle abstractam per mentem; quandoquidem ego, inquit, si Deum exempli gratia colo, etsi Sapientiam Justitiamve per mentem non abstrahas, nihilominus sapiens reipsa justusque sum: non per illam tuam, quam fingis animo Sapientiam Justitiamve abstractam. Perinde quasi quisquam adeo delirare possit, ut dicat, per Sapientiam abstractam esse quemquam sapientem: aut, quod idem valet, per abstractam humanitatem esse quemquam hominem. Non hoc Catholici dicunt, qui Malebranchianam hæresim detestantur. sed hoc unum aiunt: Sapientiam nempe, Rectumve Ordinem, quo rectum & apte sapienterque compositum, hoc est, secundum mechanices & motuum necessarias leges, ens unumquodque est, si sit in ipso ente physico, identificari ei: si in idea, sive in mente sit, ens metaphysicum esse: neutrum autem, nisi Atheorum judicio, Deum esse verum aut censeri posse. Malebranchii hoc loco ista oratio est, pag. 41.

Mais encore un coup, quels étranges paradoxes, S'IL EST VRAI QUE VOUS LES SOUTENIEZ? Vostre LY N'EST POINTINTELLIGENT? llest la souveraine sagesse; & il ne sçait ni ce qu'il est, ni ce qu'il fait. IL ECLAIRE TOUS LES HOMMES; il leur donne la sagesse & l'intelligence; & il n'est pas Sage lui-mesme? IL ARRANGE CERTAINEMENT les parties de la matiere POUR CERTAINES FINS: il place dans l'homme les yeux au haut de la teste, afin qu'il voie de plus loin; mais sans le sçavoir, ni mesme sans le vouloir. Car il n'agit que par une impetuosité aveugle de la nature bienfaisante. Voila ce que j'ay oui dire que vous pensiez de vostre Ly. Est-ce la rendre justice à celui de qui vous tenez tout ce que vous estes? (Responderet Thomassinus, corpus humanum, similiaque, ab Angelis fieri, quos sapientia dirigit. Smenles afunt casu hæc sieri, sed tamen ex necessariis certisque motuum legibus; ut muscas, apes, & si-

milia, in aere, terra, & aquis.

Pag. 42. Le Chinois. Nous disons que le LY est la souveraine sagesse & la souveraine justice: mais parrespect pour lui, nous n'oserions dire qu'il est sage, ni qu'il est juste. Car c'est la sagesse & la justice qui rendent sage & juste : & par consequent la sagesse vaut mieux que le sage, la justice que le juste. Comment pouvezvous donc dire de vostre Dieu, de l'Estre infiniment parfait, qu'il Est sage? Car la sagesse qui le rendroit sage, seroit plus parfaite que lui, puisqu'il sireroit d'elle Ja perfection. Oportet, inquam iterum, mendacem esse memorem. Dixit proxime antea Malebranchius, ex Sinensium sententia L y omni carere intelligentia, plane cœcum esse: nunc dicit eosdem observare eum ac religiose revereri: Par respect pour lui. Homo vafer distimulat opponi sibi a Catholicis, Deum verum ex essentia & attributis, cujusmodi sunt sapientia & justitia, esse metaphysice compositum. Id ut evertat, fingit istud a Sinensi objici, cui Catholicorum numen, ut ipsi, displicet; a Christiano negari: quoniam certe & LY & Veritas Universalis & intelligibilis, five Justitia, five Sapientia, & quidquid istepro Deo adfignat, quiddam metaphyfice simplicissimum cst. Le Chrétien. L'Estre insimment parfait, est sage: mais il est à lui-mesme sa sagesse : il est LA SAGESSE MESME. Il west point sage par un sagesse êtrangere & chimerique. Il est à lui-mesme sa lumiere; & la lumiere Qui ECLAIRE TOUTES LES INTELLI-GENCES. Il est jufte, & la justice essentielle & originale. Il est bon, & la bonté mesme. Il est tout ce qu'il est nécessairement & indépendamment de tout sutre Are: & tous les astres tiennent de lui tout ce qu'ils ont de realité & de perfection: car l'Estre infiniment parfait se sussit à lui-mesme: & tout ce qu'il a fait a sans cesse besoin de lui.

Le Chinois. Quoi? La souveraine sagesse seroit sage elle-mesme? Il me paroist clair que cela se contredit: car les formes & les qualitez sont differentes des sujets. (Catholici dicunt distingui essentiam divinam metaphysice ab attributis; tametsi est ipsa physice simplicissima: id quod nec Malebranchio nec Sinensi placet, quoniam neuter Deum verum novit.) Une sagesse sage? C'est la sagesse qui rend sage; mais elle n'est pas l'age elle-mesme. Le Chrétien. Je vois bien que vous veus imaginez qu'il y a des FORMES & DES QUA-LITEZ ABSTRAITES, & qui ne sont les formes & les qualitez d'aucun sujet : Qu'il y a une sagesse, une justice, une bonté abstraite, & qui n'est la sagesse d'aucun estre. Vos abstractions vous trompent... Lorsque je rends cette justice au LY de dire de lui. QU'IL EST INDEPENDANT DE LA MATIE-RE, SAGE, JUSTE, TOUT-PUISSANT, en un mot infiniment parfait; & QUE JE L'ADORE en cette qualité; pensez-vous qu'en cela je ne sois pas juste, independamment de vostre justice abstraite & imaginaire, si en cela JE RENDS AU LY L'HONNEUR QUI LUI EST DU? Encore un comp

was abstractions vous trompent. Propositæ rei disticultutem declinat & alio interrogantem avertit, ad formas nimirum per mentem abstractas, de quibus Sinensis ipse, cui quæ vult verba affingit, ne verbum quidem ullum secit. Deinde Sinensem docet, id quod Sinenses ipsi omnino falsum esse norunt, Catholici vero constanter pernegant, Ly Sinensium ipsum esse Christianorum Deum: a se eo nomine Ly per quam religiose coli & adorari. Quod quid est aliud, quam

fe Atheum palam prædicare?

cogitur ille quidem scientiam sive sapientiam Deo fuo five Ly adserere, quam Sinenses, magis candidi hac in parte, ut diximus, eidem L y denegant, Malebranchio ipso teste. Nam quis eum scilicet non derideret, aut quis adeo insanire ferret, qui palam diceret, Deum non nosse quæ faciat? Sed metaphorice & improprie scientiæ nomine abutitur, non pro actu vitali & intellectivo; sed quo pacto dicunt Philosophi Medicique, Naturam scire quæ faciat, & quæ factura sit, vel facere possit; & Naturam dictare unicuique quid faciendum sit, vulgus hominum dictitat: cum Ly reipsa nihil aliud quam & Natura, hoc est, quam causarum naturalium necessaria vis & essicientia sit, & ejusdem leges ac regulæ, quæ menti, cum easdem confulit continuo obversantur. Ejusmodi porro Veritas Malebranchiana est. Pag. 44. Mais il faut que je vous explique comment je conçois que Dieu est à lui-mesme sa sagesse; & en quel sens il Estla

Le Dieu que nous adorons c'est? Estre infiniment parfait, comme je vous l'ai déja expliqué. . . Or se connoistre soi-mesme est une perfection. Donc PEstre infiniment par fait se connois parfaitement. Et par consequent il connoist aussi toutes les manieres dont son essence infinie peut estre imparfaitement participée, ou imitée par tous les estres particuliers & finis, soit crees, soit possibles. . . . Et s'il connoist la matiere qu'il ARRAN-GE AVEC TANT D'ART PAR RAPPORT AUX FINS QU'IL SE PROPOSE, comme il paroist évi-·demment dans la construction des animaux & des plantes; il ne la connoist que parce qu'il l'a faite. Cognoscere, inquit, Enti universali comparate ad materiam idem atque efficere est. Nam quomodo aliter cognoscere materiam Realitas posset? Si quid autem reale materiæ inest, habet id procul dubio a Realitate, quæ Ens universale, & Deus Malebranchianus est.

Pergit ipse; pag. 45.

Dieu est aussi nostre sagesse, & l'auteur de nos connoissances, parce que lui seul agit immediatement dans nos esprits, & qu'il leur découvre les idées qu'il renferme des estres qu'il a creés, & qu'il peut créer. . . . . Pag. 47. Ainsi Dieu seul agit immediatement dans nos ames, Lui seul est nostre vie, nostre LUMIERE, NOSTRE SAGESSE. Mais il ne nous DE'COUVRE maintenant EN LUI que LES SCIEN-CES HUMAINES, & ce qui nous est necessaire par rapport à la societé & à la conservation de la vie presente, tantost en consequence de nostre ATTENTION, & santost en consequence des loix generales de l'union de Pame & du corps. Il s'est reservé de nous instruire de ce qui a rapport à la vie future par son Verbe, qui s'est fait homme, & qui nous a appris la Religion que nous professons. Vous voiez donc qu'on ne rabaisse point la Souveraine sagesse, LE VRAILY, EN SOUTE-NANT QU'IL EST SAGE; puisqu'il est à lui-mesme sa sagesse & sa lumiere, & la seule lumiere de nos esprits. Mais si le L y ne se connoissoit pas lui-mesme, & sçavoit ce qu'il fait; s'il n'avoit ni volonté ni liberte; s'il faisoit tout dans le monde PAR UNE IMPE-TUOSITE' AVEUGLE & NECESSAIRE; quelques excellens que fussent ses ouvrages, je ne vois pas que dans la dépendance où vous le mettez encore de la matiere, il meritast les éloges que vous lui donnez. Dicit Sinensis, subsistere Ly in materia; neque esse extra materiam physice posse. Negat Malebranchius a materia pendere LY: eo quod apta dispositio materiæ ex legibus immutabilibus ac necessariis, aut leges ipsæ motuum potius immutabiles ac necessariæ supra materiam sint; sicut qui disponit supra id est quod disponitur. Numquid propterea inter se dissident?

ponitur. Numquid propterea inter se dissident?
Pag. 48. Le Chinois Je vois bien qu'il n'y a pas de contradiction que Dieu soit sage, & aussi la sagesse mesme, de la maniere que vous l'expliquez. Mais nous concevons encore nogire LY comme L'ORDRE IMMUA-BLE, LA LOI ETERNELLE, LA REGLE & LA JUSTICE MESME. (A Sinensibus credas cdoctum Malebranchium fuisse; adeo his similia superius ipse dixit.) Comment accorder encore le Ly avec vostre Dieu? Comment sera-t-il juste, & en mesme tems la justice & la regle? Nos Docteurs mesme ne sçavent point si vostre Dieu existe; (Certe Ly suum Doctores Sinenses norunt, Deum Christianorum plane non norunt.) Mais tout le monde sçait bien qu'il Y A UNE LOI ETERNELLE, UNE REGLE IMMUABLE, UNE JUSTICE SOUVERAINE BIEN AU DESSUS DE VOSTRE DIEU, s'il est juste, suisqu'il ne peut estre juste que par elle. Nos-TRE LY EST UNE LOI SOUVERAINE, à laquelle vostre Dieu mesme est obligé de se soumettre. Catholicorum hæc fere oratio est; qui Legem æternam Deo ipso esse quodammodo superiorem confitentur, quoniam Ordinem rerum, quæ lex est æterna, velut perpetuam agendi regulam intuotur ac fervat. Sed est ordo ille, extra res creatas apte ordinatas, ens mere morale; apta videlicet convenientia rerum inter se; physicum nihil est. At Malebranchius, qui verum Deum respuit, Ordinem vero rerum istum habet pro Deo, Sinensi hunc Ordinem pro lege & regula agnoscenti, respondet, non legem modo, sed & legislatorem ipsum esse, ut jam superius secit Thomassinus, pag. 36. 42. Verba Malebranchii hæc funt, pag. 49.

Le Chrétien. Vos abstractions vous séduisent encore. Quel genre d'estre est-ce que cette Loi & cette regle? Comment subsiste-t'elle dans la matiere? Quel en est le Legislateur? Est-elle éternelle, dites-vous? Concevez donc que le Legislateur est éternel. Elle est necessaire & immuable, dites-vous encore? Dites donc aussi que le Les islateur est necessaire, & qu'il ne lui est pas libre NI DE FORMER ni de suivre ou de ne suivre pas cette LOI. Concevez que cette Loi n'est immuable & éternelle, que parce qu'elle est écrite, pour ainsi dire, en caracteres éternels dans l'ORDRE IMMUABLE des attributs ou des perfections DU LEGISLATEUR, de l'Estre éternel & nécessaire, de l'Estre infiniment parfait. Mais ne dites pas qu'elle subsiste DANS LA MATIERE. Sinensis dicit Ordinem rerum, five LY, quæ & Lex æterna Malebranchio est, non subsistere extra materiam reipsa & physice, cum sit apta ipsius materiæ dispositio: Malebranchius ait subfiftere cumdem in Ente necessario; hoc est, esse necessarium ipsum & immutabilem. Numquid, utdiximus, propterea dissident? Non potius simulata ea

dimicatio est?

Pag.'51. Comme c'est dans l'Estre infiniment parfait, OU POUR PARLER COMME VOUS, DANS LE LY, QUE NOUS VOIONS TOUTES LESVE-RITEZ, ou tous les rapports, qui sont entre les idées éternelles & immuables qu'il renferme; il est clair que nous y voions les RAPPORTS DE PERFECTION, aussi bien que les simples RAPPORTS DE GRAN-DEUR; les rapports qui reglent les jugemens de l'esprit, en mesme sems ses mouvemens au cœur; aust bien que ceux qui ne reglent que les jugemens de l'esprit. En un mot les rapports qui ont force de Loi, aussi bien que ceux qui sont purement speculatifs. Ainsi LA LOI ETERNELLE EST EN DIEU & DIEU MES-ME; puisque cette Loi ne consiste que dans l'ORDRE ETERNEL & IMMUABLE des perfections divines. Et cette Loi est notifile a tous les hom-

Digitized by Google

MES PAR L'UNION NATURELLE, quoi que mointenant fort affoiblie, Qu'ILS ONT AVEC LA SOUVERAINE RAISON, ENTANT QUE RAISONNABLES.

Pag. 53. Omnem movet lapidem ut Sincnsi suadeat, suum Ly ipsum reipsa Verbum Dei esse, Lumen rationalium animorum, Sapientiam Universalem: hebetes esse Sinenses Philosophos oportere, qui hoc non agnoscant. Examinez s'IL EST POSSIBLE que vostre LY, sans devenir le nostre, c'est-à-dire, l'Estre infiniment parfait, puisse estre LA LUMIERE, LA SA-GESSE, LA REGLE QUI E'CLAIRE TOUS LES HOMMES. Pourrions-nous voir en lui tout ce que nous y voions, s'il n'en contenoit éminemment la gealité? . . . Dites donc comme nous, que le VRAI LY QUI NOUS E'CLAIREIMME-DIATEMENT, & EN QUI nous découvrons tous les objets de nos connoissances, est insiniment parfait, & contient éminemment dans la SIMPLICITE' PAR-FAITE de son Essence, tout ce qu'il y a de vraie

realité dans tous les Estres finis.

Pag. 56. Vous croiez que c'est le LY qui arrange la matiere dans ce bel ordre que nous remarquons dans l'Univers: Que c'est lui qui donne aux animaux & aux plantes tout ce qui est necessaire pour leur conservation & la propagation de leur espece. Il est donc clair qu'il agit par rapport à certaines fins. Cependant vous soutenez qu'il n'est pas sage & intelli-GENT, & qu'il fait tout cela PAR UNE IMPE-TUOSITE' AVEUGLE DE SA NATURE BIEN-FAISANTE. Quelle preuve avez-vous d'un si étrange paradoxe? . . . . Pag. 57. Quoi? Celui qui nous a donné des yeux & les a placés au baut de la teste, n'a pas eu dessein que nous nous en servissions pour voir & pour voir de plus loin? Celui qui a donné des aisles aux oiseaux n'a ni sçu ni voulu qu'ils pussent voler dans l'air? . . . . . . Pag. 66. Le Chinois. Je vous avouë qu'il est necessaire que LE LY sache ce qu'il fait, & mesme qu'il le veuille; & je suis assez content de la réponse que vous venez de rendre à l'objection que je vous ay faite. Mais vous supposez toujours que la matiere a esté creée de rien: ce que je ne crois pas veritable pour deux raisons. La premiere, c'est qu'il y a contradiction, que de rien on puisse faire quelque chose. La deuxième, c'est que je puis affirmer d'une chose, ce que je conçois effre renfermé dans l'idée que j'en ai..... Ainsi je puis affirmer que l'étenduë ost éternelle, puisque je la conçois éternelle.

Pag. 67. Le Chrétien. Je répons à vostre premiere La toute-puissance est renfermée dans Pidée de l'Estre insimment parfait. . . . Dieu voit en hui-mesme l'Ide'e de l'etendue, il peut donc vouloir en produire. S'il le veut, & que cependant elle ne soit pas produite, il n'est pas tout-puissant, ni par consequent infiniment parsait. Niez donc Pexistence d'un Estre infiniment parfait; ou avoüez qu'il a pu créer la matiere, & mesme que lui seul l'a créée, PUISQU'IL LA MEUT, & L'ARRANGE dans Pordre que nous admirons. Car. . . . . s'il n'avoit pas fait la maisere, il ne sçauroit pas seulement les changemens qui lui arrivent, ni mesme SI ELLE EXISTE. Ab ente, five a Realitate, inquit, Veritate, Ordine, Pulchritudine, quæ Deus est, est illa materiæ pulchra dispositio, quam in unaquaque re miramur, quia reale quiddam est: ergo cum materia sit reale quiddam, est ipsa pariter a Realitate; alioqui ne quidem Realiras sive Deus seiret, an materia exsistat nec ne. Nam scire Deum aliquid exsistere, ut superius dictum est, ost illud ipsum velle & efficere. Catholici de vero Deo dicunt; si per impossibile non effecisset ipse aliquid corum quæ exfistunt, nihilominus exsistere illad, sive exstiturum esse, sciret ab æterno; quoniam est distincta virtualiter scientia ipsius infinita a poten-

Ad secundam objectionis partem Malebranchius sic

respondet, pag. 71. Le Chrétien. Oii sans doutes l'étenduë, celle que vous appercevez immediatement & directement, l'etendue intelligible, est ETERNELLE, NECESSAIRE, INFINIE. Car c'est l'idée ou l'archetype de l'étendue creée, que nous appercevons immediatement: & CETTE IDE'E EST L'ESSENCE ETERNELLE DE DIEU MESME, entant que relative à l'étendue materielle, ou entant que representative de l'étenduë dont cet Univers est composé. Cette IDE'E n'est point faite, ELLE EST ETER-NELLE. Mais l'étenduë dont il est quession, celle dont cette idée est le modelle, est creée dans le tems par la volonté du Tout-puissant. Est-ce que vous confondez encore les idées des corps avec les corps mesmes? De l'existence de l'idée qu'on apperçoit d'un Palais magnifique, en peut-on conclure l'existence de ce Palais?.. Pag. 73. Il est donc évident, que de l'existence necessaire des IDE'ES, ON N'EN PEUT POINT CONCLURE L'EXISTENCE NECESSAIRE des Estres dont ces idees sont les modelles. On peut seulement dans les idées des Estres découvrir les proprietez: parce que ces Estres ont esté faits par celui là-me/me en Qui nous voions Leurs i de'es.

Abruptus hoc loco dialogus est, ἀτελεύτητος, nec sibi quidem satisfactum esse Sinensi reponente: quod Censor libelli fortassis, quæ subjungebantur jussit expungi. Negat Malebranchius actualis extensionis æternitatem ex idea extensionis necessario colligi, quandoquidem naturam ejus solummodo, non etiam exsistentiam, idea ejus, hoc est, Realitas, ac Veritas, sive Deus ipse, ut vult Malebranchius, repræsentat: æternam propterea esse non negat. Factam dicit esse in tempore; quid eo autem verbo intelligat, non exponit. Silet denique de ejusdem extensionis infinitate.

## LELEVELIUS.

In dimicatione adversus Silvanum Regis, adlegit sibi Malebranchius adjutorem, nomine Lelevelium, inferioris notæ scriptorem; sed cui subinde tamen & sententias & verba ipsa suggessisse Malebranchius videtur, in libro quem sic inscripsit ille Gallice,

La vraie & la fausse Metaphysique, par Mr. de Lelevel, pour la défense du P. Malebranche, contre Mr. Regis.

Ex eo etiam libro quædam excerpere & exhibere loca vice coronidis placet; quib s nulla erit nostra fere animadversione opus; adeo sunt ea similia anteriobus

Pag. 21. C'est l'ame qui apperçoit; & l'objet qui l'éclaire est par lui-mesme intelligible. Il ne reste donc plus qu'à examiner quel est cet objet QUI RENFERME LES IDE'ES DE TOUS les estres corporels. C'est sans doute un objet immense, un objet increé, un objet très-simple dans sa varieté sous laquelle il se presente à nous, un objet inepuisable. Et a Qui peut convenir tout cela, sinon a CELUI QUI PAR SA NATURE EST TOUJOURS PRESENT AUX ESPRITS: qui dans la simplicité de SA SUBSTANCE renserme les perfections de tous les Estres particuliers, & qui peut se presenter comme il lui plaist, tantost selon qu'il represente telle substance, tantost selon qu'il en represente une autre?

Pag. 22. C'est saute d'avoir distingué ces deux cheses, LA PERCEPTION, & L'IDE'E; que Mr.
Regis anéantit au lieu d'établir LA DEMONSTRATION DE L'EXISTENCE d'un Estre insiminent
parfait. Car sur ce fondement que toute idée doit avoir
une cause exemplaire, (COMME SI TOUTE L'IDE'E
N'E'TOIT PAS ELLE-MESME L'ORIGINAL:)
il conclut de ce que nous avons l'idée d'un Estre insimment parfait, qu'il est nécessaire que cet Estre existe.

Et il ne voit pas qu'il y a contradiction, qu'un Estre infini en tout sens, tel qu'est l'Estre parfait, soit representé par une idée finie, telle que seroit celle qui ne seroit que la modification de min ame. Il ne voit pas que cet Estre ne sçauroit estre representé: & que si nous en avons une idée, comme certainement nous l'avons, c'est lui MESME QUI EST CETTE IDE'E, OU QUI SE DE'COUVRE à l'ame selon quelques-uns de ses attributs. Car il faut bien remarquer qu'il n'en est pas de l'Estre infini, comme des estres bornez & particuliers: On peut voir l'idée de tel estre sans que cet estre existe: parce qu'an ne vait point cet estre en lui-mesme, E qu'on le voit par une idée qui n'a point de liaison nécessaire avec lui. Mais il est clair, que L'ESTRE INFINI NE SAUROIT ESTRE RE-PRESENTE' QUE PAR SON ACTUELLE PRE-

Pag. 27. Rien n'empesche, dit Mr. Regis, qu'une idée qui est dissemblable à son objet, quant à son estre formel, ne soit semblable au mesme objet quant à son estre objectif. Mr. Regis doit savoir, qu'on ne se paie plus de mots. On demande ce que c'est que l'estre objectif d'une idée, qui est une veritable modification. On demande comment cet estre objectif peut estre insini dans une modification finie. Car enfin il faut qu'il soit infini, pour regresenter un objet infini. Enfin on demande, d'où cette idée, toujours finie en elle-mesme en qualité de modification, peut proceder pour estre infinie quant à son estre objectif. . . . . . Qu'il prouve que l'infini est la cause exemplaire d'une idée sinie, & que cette mesme idée represente PINFINI. Respondent Philosophi Catholici, objectum ideæ quoad substantiam finitæ, ab ipsa mente pro vi sibi a Deo insita fingi; esse illud objectum in suo esse reali extra mentem infinitum actu, si Deus sit; sed non istud repræsentare mentem sibi posse totum adæquate: Ens autem præcise, quod vocant l'Estre tout court, nec extra mentem esse non identificatum tam rebus creatis, quam vero Numini; & cum est illud objective in intellectu, totum ibi esse repræsentative; fingente fibi animo hanc ideam fimplicem, Quod non repugnat esse: Hanc ideam, sive hoc objectum in mente, non esse infinitum, nisi potentia; quatenus applicari potest huic & illi certæ ideæ compositæ, immo innumerabilibus ideis compositis: Stultos proinde & atheos esse, qui hanc ideam objectivam innatam homini esse, Ens esse infinite perfectum, denique Deum esse ipsum affirmant: aut aliud colligi ex ea posse, etiamsi innara homini esset, quam exsistere posse quidquid non repugnat esse.

Pag. 29. Après tout, Mr. Regis a l'idée de Dieu, de l'INFINI; & il voit bien que cette idée lui est commune avec toutes les intelligences. . . . . Pag. 30. Que Mr. Regis ne fait-il une attention entiere a l'idée qu'il a de Dieu? Il reconnoistroit que son esprit appercevant l'insini en tout sens, c'est une necessité qu'il ait une perception & un objet: Une perception sinie, puisqu'elle est la modification d'une substance sinie: Mais UN OBJET INFINI, puis qu'on voit qu'il a esté avant nous, & qu'il sera toujours APRE'S NOUS: UN OBJET QUI SE COMMUNIQUE A TOUS, puisqu'on voit que tous y peuvent découvrir les mesmes qualitez.

Pag. 31. Quoi que Mr. Huet prétende n'avoir pas l'idée de Dieu, cela n'empesche pas qu'il ne l'ait aussi bien que Mr. Regis. Il saut le sui prouver. Il pense, quand il sui plaist, à un petit cercle, à un plus grand, & à un autre encore plus grand. Comment cela? N'est-ce pas qu'il conçoit dans l'idée qu'il a de l'étendue, divers points également éloignés d'un seul, qu'on appelle le Centre; & qu'il en prosonge le diametre autant qu'il veut? Il peuse à un cercle en general, c'est-à-dire, à un cercle dont il ne détermine point la grandeur. Comment cela? Si ce n'est parce qu'il a L'IDE'E DE LA GENERALITE, qu'il répand

sans y penser, sur l'idée particulière du cercle? CETTE IDE'E DE LA GENERALITE' n'est pas lidée de TEL ESTRE: C'EST DONC L'IDE'E DE L'ESTRE. ET QU'EST-CE QUE L'IDE'E DE L'ESTRE, SI CE N'EST L'IDE'E DE L'IN-FINI, DE DIEU MESME? . . . . . Pag. 32. Or je dis que CETTE IDE'E DE L'ESTRE OU DE L'INFINI, C'EST L'ESTRE OU L'INFINI MESME. J'en ay dit la raison: qui est, que ne pou-vant y avoir plusieurs infinis, & que l'infini ne pouvant estre representé par aucune chose sinie; c'est une necessité, Puisque nous en Avons L'ide'e, QU'IL SOIT LUI-MESME SON IDE'E, ET QU'IL EXISTE. Distinguons presentement à la maniere de l'Ecole, l'idée formelle de l'idée objettive, & attachons des idées à ces termes. L'idée objective se-RA L'ESTRE, L'INFINI TOUJOURS PRESENT & UNI IMMEDIATEMENT AUX ESPRITS. Et l'idée formelle scra la perception de l'ame, la modification qu'elle reçoit à la presence de l'infini. Immo vero conceptus formalis ipla est imago objecti per intellectionem producta, species expressa, vitalis repræsentatio. Conceptus objectivus, res ipsa est quæ intellectui cognoscenda proponitur; ut sol pro ut ab intellectu cognoscitur.

Pag. 36. Où est le Cartesien, qui ne voit pas, que L'INFINI EST LA REALITE, d'où nous FOR-MONS, OU PLUTOST d'où nous ti ons NOS IDE'ES: puis qu'il n'y a que l'insimi, qui dans la simplicité de sa nature, puisse renfermer cette multiplicité d'idées, que nous voions bien que nous n'épuiserons jumais. Poenituit eum dixisse, quod ex vera l'initoiophia didicerat, formare sibi quemque suas ideas; haurire vel educere cas ex infinito postea maluit dicere.

Pag. 39. Dieu n'est point corps; & il est plus audessus des esprits, que les esprits ne sont au dessus des corps. Il est L'estre sans restriction, L'ESTRE INDETERMINE', L'ESTRE INFINI, qui renferme en soi toutes les perfections des corps & des csprits. Mais qui n'est ni corps ni es-PRIT. Il est L'ESTRE en un mot; dont l'idée nous penetre, quoique nous ne puissions le comprendre, ni ex-primer ce qu'il est. Hic se prodit iste aperte atheum; qui ideam Generalitatis, sive Realitatis universalis, Deum ipsum dicat esse; cum Realitas illa universalis aut extra mentem non sit, aut si sit, rebus etiam ipsis creatis identificetur, & sit earum ens formale, nec proinde Deus esse possit. Atheus est, qui dicit Deum esse Ens in genere; qui negat Deum esse hoc ens, etsi infinitum; qui Deum nihilo magis Spiritum dicit, quam corpus, esse: qui ideam denique objectivam infiniti, quæ statim se animis offert, ipsummet infinitum dicit esse quod Deus sit, ut diximus.

Pag. 51. Pour peu d'attention qu'il y apporte, il verra que la lumiere naturelle est UNE SUBSTANCE QUI E'CLAIRE IMMEDIA-TEMENT TOUS LES ESPRITS: que CETTE LUMIERE EST E GALEMENT PRESENTE A TOUS: mais que tous ne la contemplent pas également. D'où il arrive que tous n'en sont pas également éclairez. Il verra que la perception claire & distincte, est ure modification de l'ame tournée vers cette LUMIE-RE ETERNELLE: Que la clarté & l'évidence est CETTE LUMIERE MESME, entant qu'elle éclaire & convainc l'esprit: Et que la connoissance de la chese, tirée de la chofe mesme, est celle qui naist de la contemplation des idées, qui sont les ARCHETYPES de toutes les creatures. Pag. 53. Si Mr. Huet connoist d'au tres lumieres, que CETTE LUMIERE IMMUA-BLE & ETERNELLE, qui se répand dans nos esprits, à l'occasion de ce que nous regardons, de ce que nous lisons, de ce que nous entendons, & suivant nostre attention; il nous fera plaisir de nous en donner une notion claire & distincte. Nunc id inculcat, quod centies Malebranchius occinuit; Lumen commune animorum, quod se præbet communiter omnibus, æternum & immutabile, substantiam esse Lucis, Veritatem in genere sive universalem, quæ manifestat evidenter singulas in se veritates, & immediate cuilibet menti conjungitur; denique Lumen ipsum naturale esse. Sic Verbum Dei, secunda sanctissimæ Trinitatis persona, quæ secundum istos Lumen istud ipsum est omnibus commune, Lumen ipsum naturale est. At si Verbum istiusmodi est, num Pater, & Deus, is Deus, & Pater est, quem Christiani colunt?

Pag. 79. Le grand principe de Mr. Descartes, c'est que Dieu fait tout; & qu'il ne partage en aucune maniere la puissance réelle avec ses creatures.

Pag. 73. (Le seroit peu que les substances fussent également parfaites en elles-mesmes, il faut encore selon Mr. Regis, qu'elles soient aussi anciennes que la vo-" lonté de Dieu, parce que cette volonté est éternel-,, lement agissante. Il n'ose pourtant dire, que ces substances dont le monde est fait, soient éternelles: Elles ne sont, dit-il, que perpetuelles. Et si on lui dit, que ce n'est que changer de nom, & qu'on ne concevra jamais que des substances que la volonté de Dieu a toujours creées, ne soient pas éternelles: Il suf-,, fit, répond l'il, qu'elles soient dépendantes & ca-, pables de changement, pour ne pouvoir prétendre , au titre d'éternelles. Il ne s'agit donc que du titre, & non pas de la chose. Atqui non mundum quidem; sed materiam, certe ex qua mundus hic conditus est, ni fallor, ab ipso Malebranchio video pariter æternam adstrui. Nec adversario suo certe, Silvano Regis, litem super ea sententia movit. Quin etiam ipse in præfatione libri inscripti, Entretiens sur la Metaphysique & sur la Religion, ubi Petro Faydit respondet, qui hoc ipsum ei objicit, criminationem eam non depellit candide, sed fucum vult legentibus facere. Sic enim ille:

Le mesme Auteur m'attribuë de croire que LA MA-TIERE EST ETERNELLE. Il avoit déja avancé cette calomnie dans sa Critique des Memoires de Mr. de Tillemont. . . . . Voici comme il parle:

" On sera peut-estre surpris que sur le fait de PE-" ternité de la matiere j'aye cité le P. Malebranche, ,, qui non seulement ne la croit pas comme Mr. Regis, o, mais qui mesme la réfute: liv. 2. de la Nat. & de, la Grace nomb. LIII. & Medit. IX. nomb. 3.4.5. 55 6. (Il devoit plutost citer les nomb. 10. 11. & 3, 12.) Mais il est bon d'observer qu'il ne la réfute, que parce qu'il suppose, que ceux qui la font éternel-,, le, la font aussi increée & INDEPENDANTE de Dieu, & immobile. D'ailleurs il ne nie que l'é-,, ternité du monde tel qu'il est; c'est-à-dire, de cette " portion de LA MATIERE UNIVERSELLE, qui compose les corps enfermez dans nostre tourbillon, ,, la terre, la lune, le soleil, l'air, les étoiles, & les , planetes, que tout le monde convient avoir receu leurs " formes au jour de la creation. Mais il ne nie pas ,, que la matiere en general, ou l'étenduë subsissante " n'ait été creée de toute éternité, & ne soit une ema-" nation libre & volontaire de Dieu, & comme le pre-,, mier fruit de son action interne. C'est uniquement ", ce que vouloit dire Platon &c. Deinde sic adversario Malebranchius respondet:

Tout ce discours est faux. Il sussité de lire la Meditation ix. El l'endroit mesme du Traité de la Nature Es de la Grace, citez par l'Auteur, pour s'en convaincre. Dans le nombre l'ill. de la seconde partie du Traité, je me sais cette objection: Ou le monde est digne de Dieu, ou il en est indigne. S'il est digne de Dieu, il doit estre éternel. Et s'il en est indigne, il ne deveit point estre tiré du néant. Donc Esc., Et j'y répons ainsi: Il est mieux que le monde soit, que de n'estre pas: Mais il seroit mieux qu'il ne sus point du tout que d'estre eternel. Il faut que du tout que d'estre eternel. Il faut que la CREATURE PORTE LE CARAC-

ny TERE ESSENTIEL DE LA DEPENDANCE &c. L'Auteur ne devoit donc pas s'opiniatrer à souteny tenir, que je ne nie pas que la matiere n'ait esté
ny creée de toute éternité, puisque dans l'endroit mesme qu'il cite, non seulement je le nie, mais que j'en
rends cette raison, que la CREATURE DOIT
ny PORTER LE CARACTERE DE LA DEny PENDANCE.

At est istud aperte satis non aliam materiæ mundive æ ernitatem negare, quam quæ cum independentia a Deo esset conjuncta: quod unum etiam æternitatis genus a Malebranchio negari adversarius contendit; atque ipsemet etiam, quod mirere, Malebranchius profitetur in illa ipsa Meditatione ix. quam hic nihilominus audet pro sua defensione allegare: Sic enim ibi habet, co ipso num. 10. quem præcipue ab adversario considerari oportuisse ipse conquerenti similis admonet: L'étenduë intelligible te paroist éternelle, necessaire, infinie: crois ce que tu vois. Mais ne crois pas que LE MONDE SOIT ETERNEL, NI QUE LA MATIERE QUI LE COMPOSE, SOIT IM-MENSE, ETERNELLE, NECESSAIRE. N'attribuë pas à la creature ce qui n'appartient qu'au Createur; & ne confons pas ma substance que Dieu engen-dre par la necessité de son Estre, avec mon ouvrage, que je produis avec le Pere & le Saint Esprit par une action entierement libre. Et num. 5. Si la matière étoit INCREE'E, Dieu ne pourroit la mouvoir ni en former aucune chose. Si non esset nimirum materia a Realitate, si non quoquomodo penderet a Realitate Universali, quæ Malebranchio Deus est; nihil ex ipsa certe efficere, ac ne ipsam quidem movere Realitate posset. Repugnat enim, & quod reale sit, a Realitate non esse; & quod a Realitate non sit moveri realiter. Hoc illud est quod co dicto Malebranchius intelligit. Qui si Deum verum agnosceret, cum Catholicis fateretur, si esset, ex hypothesi impossibili, materia increata & æterna, nihilominus a Deo motum variamque formationem & compositionem esse accepturam. Neque hoc ipsi negant Sociniani, qui materiam Deo reipsa coæternam ponunt. Ergo Malebranchio curæ folum hoc loco fuit, ut legentes falleret: nec æternitatem materiæ mundove adimit, quam quæ conjuncta sit cum independentia a Deo, hoc est, ut Malebranchiani intelligunt, ab Ente indeterminato, & Realitate Universali; paremque faceret creaturam cum Patre, hoc est, cum Ente illo indeterminato; emanationemque materiæ ab Ente & Realitate, haud valde absimilem ei, qua Verbum, hoc est, Veritas Universalis, ab Unitate seu Ente manat. Quod hæreticum esse & mixtum impletate dogma, quis non videt?

Sed hactenus de Malebranchio abunde dictum esto: cum si omnia expendi oporteat, quæ sunt in ejus voluminibus detestanda, nullus sit sinis futurus. Ipsius interim sortem, quisquis Christianus est, mecum lugeat; & Deum Opt. Max. oret, ne ut vixit ab annis amplius triginta, quibus varias edidit lucubrationes, Atheus moriatur.

Exemplum enim hic commemoravimus similis exitus in uno quopiam Malebranchii discipulo; quod exemplum recitatur a quodam ejusdem disciplinæ assectatore, in libro qui inscribitur hoc titulo:

Mélanges d'histoire & de litterature, recueillis par Mr. de Vigneul-Marville. A Rouën, 1700.

Tomo 1. pag. 324. N. né à Rourdeaux, se sit Moine assez jeune: mais devenu inquiet, il apostasia, & se déguisa si bien, qu'on n'entendit plus parler de lui, que trente ans après, qu'il sut reconnu par un Religieux de son Ordre chez Mr. le Marquis de Vardes, à qui il enseignoit la Philosophie de DE'S-CARTES. . . . . C'étoit un des plus habiles Cartesiens de son tems. Il n'écrivoit rien, se contentant

de penser pour s'instruire soi-mesme, ou pour instruire deux ou trois de ses amis. Sa métode d'étudier, ou plutost de méditer sur les sciences, approchoit assez de celle du P. Malebranche, qui consiste a consulter le verbe ou la sagesse bternelle dans le silence des passions. . . . Le jour qu'il mourut, il commanda à son valet de porter une lettre à la poste. Ce valet qui le vit extraordinairement chanzé, quoi que sans maladie apparente, lui dit qu'il seroit plus à propos d'aller querir un Confesseur & le Medecin. Mais le bon homme me voulant emendre parler ni de l'un ni de l'autre, le valet partit, & à son retour el trouva la lampe éteinte, & son maistre mort: ce qui l'esfraia beaucoup.

Scriptor horum Commentariorum dicitur Cartufianus esse e Monasterio de Gaillon in diœcesi Ebroïcensi, cui nomen Bonaventura d'Argonne, una cum Abbate de Garence. Quisquis is est, ipsemet etiam Malebranchianæ sedæ addictissimum se profitetur, pag. 391. La premiere des fix loix fondamentales de l'Academie de gl'Intronati: Orare, Prier. Ce n'est pas à dire, Psalmodier comme des Chanoines, ou faire oraison comme des Camaldoli: mais contempler LES CHOSES SUPERIEURES, & CONSULTER DANS LE FONDS DE NOSTRE ESPRIT, LA SAGESSE ETERNELLE QUI Y PRE'SIDE & NOUS ECLAIRE. Les Paiens mesme ont bien conçu qu'il y a un Dieu, qu'il falloit solliciter par des prieres, asin d'estre assisté d'un certain Genie, qui fait concevoir les grands desseins, DONNE LA FORME AUX PENSE'ES, l'ornement & la grace au discours. Aussi Homere le plus excellent des Poëtes profanes, & GRAND IMITATEUR DU STILE DE MOYSE, se tourne vers DIEU, & l'invoque des l'entrée de son Poeme: ce qui a servi depuis, & sert encore aujourabui de modelle aux Poetes beroiques. Platon qui s'étoit formé sur Homere, tenoit les yeux de l'esprit at-tachés sur la Divinité, LA SOLLIGITOIT PAR

LA MEDITATION & la priere de répandre sur lui les lumieres, qui l'ont fait appeller le divin Platon... Tous nos Philosophes Chrétiens se sont attachés à la Divinité par la priere & par la contemplation: & comme l'a dit un d'entr'eux: , Il n'est pas plus vrat, que les enfans tirent leur subsistence du sein de leurs ,, meres, qu'il est vrai que les contemplatifs sirent leur ,, subsistence spirituelle du sein de Dieu. Cette veri-té a paru dans tous les siecles: Mais jamais personne ne l'a rendue plus sersible, que LE PHILOSOPHE MODERNE, qui a fait voir dans LA RECHER-,, CHE DE LA VERITE', QUE NOUS NE ,, SOMMES POINT NOSTRE LUMIERE A ", NOUS-MESME: que les corps qui nous environnent ,, ne peuvent nous éclairer; que les intelligences mesmes ,, ne contenant point dans leur estre LA RAISON ,, QUI LES REND SAGES, ne peuvent communi-,, quer cette RAISON à nostre esprit: QUE LA ,, SAGESSE ETERNELLE EST LA SEULE "LUMIERE DES ANGES & DES HOMMES, ,, & la seule lumiere universelle ,, DES ESPRITS. Ce qui établit invinciblement la necessité de la contemplation & de la priere. Quid dici Malebranchianæ impietati similius quam istud est, aut quid magis ales potest cogitari? Orare, inquit, opportet: sed quid orare est? Non est psallere, non precari atque obsecrare; sed meditari res supernas, præsidentem menti nostræ Sapientiam ac veritatem æternam consulere: quam pagani ipsi invocabant; Homerus in primis; cum diceret; Mirur des de Oed; nam  $\Theta_{\epsilon \omega}$  hic Deus ille verus est, quem Moses invocabat; Genius idem ille est, ex quo lepos orationi advenit, & sententiis venustas ac nobilitas; illa, inquam, Veritas & Sapientia, qua Spiritus aluntur, tum Angelici, tum humani: illa denique Ratio Universalis quæ Sapientes facit. Sic enim in sua Disquisitione Veritatis Philosophus Recens docet: au-

## Excerpta quædam alia ex libro

## P. MALEBRANCHII,

quem inscripsit,

Traite de la Nature & de la Grace.



Onquestus est apud me nuper Amicus, quicum hæc Excerpta communicaram, prætermissse me multa, ex libro Malebranchii De Natura & Gratia, quæ nihilominus essent animadversione digna, quam priora: præsertim vero ea, in qui-

bus Christum esse gratiæ causam occasionalem docet. Huic Amici æquissimæ expostulationi ut satisfacerem, hanc quoque partem Malebranchianæ doctrinæ visum est operæ pretium hoc loco subjicere, & præter alia nonnulla superius prætermissa diligenter expendere.

Pag. 4. Jesus-Christ, qui est le Chef de l'Eglise, est le commencement des voies du Seigneur; c'est le premier né des creatures: Es quoi qu'il naisse parmi les bommes dans la plenitude des tems, c'est lui qui Est Leur modelle dans les desseins eternels de son pere. C'est a son 1-mage que tous les hommes ont esté formés; ceur qui ont precedé sa naissance temporelle, aussi bien que

nous. . . . Pag. 5. La qualité de Chef marque nettement, que Jesus-Christ comme homme, n'est pas seulement cause meritoire de la Grace, mais encore oc-CASIONNELLE, Physique, distributive; puis qu'il repand son Esprit dans les membres qui composent son Eglise. Hoc est statim dicere, Christum ut hominem causam esse non modo meritoriam, (hoc est ut Malebranchius intelligit, dignum se Christum præstitusse, quem homines respiciant & imitentur:) sed etiam causam ideirco gratize occasionalem esse, quoniam exemplar est omnis justitiæ, quam Ratio universalis, conditrix rectrixque hominum & Angelorum, optavit inesse unicuique menti creatæ: secundum quem veluti secundum exemplar cum Ratio universalis & Sapientia conditrix & gubernatrix ratio nalium mentium velit ceteras mentes creatas formare; & ipse etiam, hoc est, Sapientia eadem incarnata desideret homines & Angelos summe Sapientes esle, tum ipse per se, tum ipsius desideria, occasio sive causa occafionalis a Malebranchio dicuntur esse omnis justitize & virtutis, quam Ratio & Sapientia univertalis ho-

minibus & Angelis physice inserit: cum reipsa nihil illa occasionalis causa & physica nisi causa quædam exemplaris sit, secundum quam oporteat prædestinatos omnes vitam componere, si spectetur Christus ut homo; sin autem simul ut Deus, sapientia sit ipsa divina formaliter efficiens homines sapientes, ut vult Malebranchius, exemplo & imitatione Christi. Id vero quoniam Veritas non efficit, hoc est, quoniam vere non fit, nisi in animis Christum hominem considederantibus; idcirco, nec aliter certe, Ghristum ut homo est dicit iste esse causam occasionalem, meritoriam, physicam, & unicuique pro suo modulo distributivam gratiæ. Pag. 9. Enfin Jesus-Christ étant LE PREMIER DES PREDESTINEZ, puisque nous ne sommes prédestinez qu'en Jesus-Christ, Dien qui n'a fait le monde que pour les prédestinez, Omnia propter electos, a du, pour ainsi dire, penser à Jesus-Christ, AVANT TOUTES CHOSES. Primum in unoquoque genere, inquit, est mensura ceterorum. Voluit Deus, hoc est, decebat, omnes homines esse perfectos: ergo Christo similes. Ergo Christus primus est in intentione naturæ: Et necessario venire Christum oportuit, & necesse fuit Adamum peccare, & reformari prædeitinatos ad exemplum Christi. Necesse est enim evenire omnia, uti eveniunt, si Deus non est nisi Veritas sive Realitas ipsa formalisentium, ut impia secta ponit. Ita certe statui Malebranchiana hypothesis de Christo causa occasionali gratiæ necesfario postulat. Quam ille hypothesim idcirco excogitavit, ut prodesse nobis Christum in aliquo genere causæ inveniret; cum prodesse reipsa Christus hominibus, nisi sola doctrina, non possit, secundum quam reformari prædestinatos oporteat, si Deus ipse non est, ut censet Malebranchius, nisi Sapientia ita in carne loquens, quemadmodum in solis & cælorum admirabili fabrica loquitur; five etiam per Symbola vel Sacramenta, & per quoscumque doctores. Quo vero in facrorum voluminum loco legit iste fecisse Deum omnia propter electos? Legimus quidem Paulum sustinuisse omnia propter electos, 2. Tim. 2, 10. at Deum omnia fecisse, aut mundum non fecisse nisi propter electos, non legimus. Omnia propter hominem fecit, ut salvi fieri possent omnes homines, si vellent. Hypothesis impia & Malebranchiana, quæ Deum non habet, præter Veritatem ac Realitatem formalem rerum omnium, non potest profiteri Deum fecisse quidpiam propter hominem: cum Deus ille, hoc est, Veritas formalis entium, finem agendi alium non habeat, nisi ut agat. Tamen Malebranchius (quod mirere,) nunc dicit mundum a Deo conditum non esse nisi propter electos, & scripturam dicti sui testem allegat; sed mendaciter. Nam neque id scriptura dicit, nec alium apud impios sensum habet, quam sapienter, hoc est, secundum regulas ac legis motuum immutabiles, condita esse omnia, ut soli Sapientes ita esse omnia intelligerent: neque enim Sapientiam rerum omnium conditricem de insipientibus curare, sed de solis Sapientibus, quibus solus bonam mentem inspirat. Id vero quis Christianus Catholicus ferat?

Pag. 9. Et Jesus-Christ mesme. . . demande à son Pere, qu'il lui donne cette gloire, qu'il a possedée en lui avant que le monde sust, c'est a dire, avant que Dieu eust pris le dessein de former le monde. Ut id obiter dicatur, creare mundum, ex Malebranchii sententia, formare est: quod & Grotius Socinizans, & æternitatis materiæ propugnator, in principium Geneseos dixit; Priusquam crearet sive formaret Deus.

Pag. 13. Il faut dire la mesme chose de l'aneantissement des substances. A ne considerer que la puissance de Dieu, il peut les aneantir. Mais si on consulte sa sagesse, on découvre qu'il n'en fera rien. Si quam substantiam Deus annihilaret, leviter is, inquit, & insipienter ageret. Sane, si Deus non est nisi Realitas

intelligibilis entium: ex qua quocumque modò emainasse materia intelligatur, immutabiliter tamen emanasse pariter intelligitur, quia emanasse tantum, & abæterno, non vere creata initio temporis suisse in ea

hypothesi intelligitur.

Pag. 16. Il est certain que les Peres & tout ce qu'il y a de Theologiens, ont tâché de rendre raison de leur foi, & qu'on doit mediter les veritez de la Religion, POUR ACQUERIR L'INTELLIGENCE DE CE QUE L'ON CROIT DE'JA. Mais afin d'ofter tout scrupule sur la conduite que j'ay tenuë, je vais faire voir que S. Augustin mesme l'approuve par son exemple & par ses raisons. Consentius avoit quelques difficultez sur la Trinité. . . . Il lui écrivit à lui mesme, comme à un homme DONT L'ESPRIT PENETROIT LES. PLUS HAUTS MYSTERES. . . . Néanmoins il lui déclare d'abord, que sa pensée est, Qu'IL NE FAUT POINT CHERCHER LES RAISONS DE NOS MYSTERES, mais s'en tenir unique-MENT A LA FOI. Epist. 221. . . . Mais voici la réponse de S. Augustin: ,, Quod autem petis, ut quæs-,, tionem Trinitatis, hoc est, de unitate divinitatis ,, & discretione personarum, caute prudenterque dis-,, cutiam. . . Hæc dixerim, ut fidem tuam ad amo-,, rem intelligentiæ cohorter; ad quam Ratio vera ,, perducit, & cui, fides animum præparat. . . . . On voit donc par cette épitre de S. Augustin, que ceux qui trouvent à redire à ma conduite, sont du sentiment de Consentius, & que S. Augustin condamne. Nihil fide credimus, inquit, Malebranchius, quod non conari debeant, qui Ratione uti norunt, intelligentia percipere; ne mysterio quidem sanctissimæ Trinitatis excepto. Sane si Religionis Christianæ placita ad Metaphysicam pertinent, ut Malebranchio cum asseclis fuis placet.

Pag. 24. J'avoue néanmoins, que la foi enseigne beaucoup de veritez, qu'on ne peut découvrir par l'union NATURELLE DE L'ESPRIT AVEC LA RAI-SON. La Verité éternelle ne répond pas à toutes nos demandes: car nous demandons quelquefois plus que nous ne pouvons recevoir. Mais il ne faut pas que cela nous serve de prétexte pour couvrir Nostre Paresse B NOSTRE INAPPLICATION. Nous demandons plus que nous ne pouvons recevoir, lorsque nous apportons PEU D'ATTENTION à des sujets trop composez, ou que nous ne raisonnons pas sur des idées claires. Le commun des hommes se lasse bientost dans la priere naturelle, que l'esprit PAR SON ATTENTION doit faire A LA VERITE' INTERIEURE, afin qu'il EN REÇOIVE LA LUMIERE & L'INTELLI-GENCE. Et fatiguez qu'ils sont de cet exercice penible, ils en parlent avec mépris, ils se découragent les uns les autres, & mettent à couvert leur foiblesse & leur ignorance sous les apparences trompeuses d'UNE FAUS-SE HUMILITE'. Comme font ceux qui sont du sen-timent de Consentius, condamné par S. Augustin. Homo vafer multa dicit per fidem tradi, quæ percipi non possint sola naturali conjunctione mentium cum Ratione. At idem callide simul adstruit, si ad naturalem illam conjunctionem Rationis cum mente, accesserit intenta animi consideratio, tunc vero Rationem, seu Veritatem æternam & intimam, hocest, Lumen naturale, de omnibus omnino respondere interrogantibus se. Ceterum falsæ ac simulatæ humilitatis sive modestiæ esse, in sola side velle acquiescere; inertium ingeniorum propriam fidem esse, quæ nolit mysteria meditando percipere; sapere eos solummodo, qui orant assidue, hoc est, ut interpretatur, qui ad percipienda quæ fide credimus, animum studiose intendunt. Nihil hic cetero profert Malebranchius, quod non ex illo impio ipsius principali essato consequatur, Deum non esse alium, præter intelligibilem Verita-

Pap. 29. Un excellent Ouvrier doit proportionner for action a son ouvrage; il ne fait point par des voies fort com-

composées ce qu'il peut executer par les plus simples : il n'agit point sans sin, & ne fait jamais d'efforts inutiles. Il faut conclure de là, que Dieu découvrant dans les tresors infinis de sa sagesse une infinité de mondes possibles, comme des suites necessaires des loix des Mouvemens Qu'il Pouvoit etablir, s'est déterminé à creer celui Qui Auroit pu se Produire & se conserver par les loix les plus simples, ou qui devoit estre le plus parfait, par rapport à la simplicité des voies necessaires à sa production, ou

à sa conservation. Pag. 30. Dieu pouvoit sans doute faire un Monde PLUS PARFAIT que celui que nous babitons. Il pouvoit par exemple, faire en sorte que la pluie, qui sert à rendre la terre féconde, tombast plus regulierement sur les terres labourées, que dans lu mer, où elle n'est pas si necessaire. Mais pour faire ce Monde plus parfait, 1L AUROIT FALLU qu'il eust changé LA SIMPLI-CITE' DE SES VOIES, & qu'il eust multiplié LES LOIX DE LA COMMUNICATION DES MOU-VEMENS, par lesquels nostre Monde subsiste. Pag. 32. En effet, je suis Persuade' que les loix du mouvement necessaires à la production, & la conservation de la terre, & de tous les astres qui sont dans les cieux, se reduisent à ces deux-ci: La premiere, que les corps mus tendent à continuer leur mouvement en ligne droite. La seconde, que lors que deux corps se rencontrent, leur mouvement se distribue dans l'un & dans l'autre à proportion de leur grosseur; en sorte qu'ils doivent ensuite se mouvoir avec une égale vitesse. Ces deux loix sont la cause de tous les mouvemens QUI CAU-SENT CETTE VARIETE' DE FORMES que nous admirons dans la Nature. J'avouë néanmoins, qu'il ne paroift pas que la seconde s'observe jamais dans les experiences qu'on peut faire sur ce sujet. Mais c'est que nous ne voions que ce qui arrive dans les corps visibles, E que nous ne pensons point aux invisibles qui les environnent, lesquels faisant par l'efficace de cette mesme. Toi le ressort des corps visibles, abligent les mesmes corps visibles à rejaillir, & à ne point observer entre eux cette mesme loi. . . . Or ces deux loix sont si simples, si naturelles, & en mesme tems si fécondes, que quand on n'auroit point d'autres raisons pour juger que ce sont celles qui s'observent dans la Nature, on auroit tout fujet de croire, qu'elles sont établies par celui qui agit toujours par les voies les plus simples. . . . & qui opere une infinité de merveilles PAR UN TRES-PETIT NOMBRE DE VOLONTEZ. Il faudroit un livre entier pour prouver ce que je dis ici de la fecondité des deux loix generales des communications des mouvemens. On jugera à peu pres que je ne parle point en l'air, si on sçait exactement les principes Physiques de Mr. Descartes. Mais cela n'est point essentiel à mon sujet. suffit que les loix de la Nature soient generales. Homines audacissimi, ut Deum e mundo tollant, fingunt quas lubet leges motuum; & has immutabiles esse statuunt, generales, ac simplicissimas, quas necesse sit observatas fuisse in conditione seu formatione mundi, quamvis fateantur ex his alteram non posse experimento comprobari. Tamen, quasi uterque confiliarius Dei fuerit, adhibitas ab eo has leges duas fuisse ponunt, vel absque eo potius observatas; quoniam persuasissimum sibi esse asseverant easdem sufficere, ut mundus hic, qualis nunc est, constitui potuisse absque veri Dei opera ulla existimetur. Cum e contrario valde incertum sit, an sint simplicissimæ ex leges, quas in condendis fingulis naturis ac formis hujus universi secutus est Deus; an non potius multiplices & occultas eas esse voluerit, aliasque in aliis; nec certe simplicissimæ rationes agendi magis verum Numen Opificem universi deceant quam compositze; quandoquidem verum Deum decet quodcumque vult. Quæ fingitur autem simplicitas immutabilitasque legum motus, quibus (ut volunt isti) hoc constat universum, quid aliud quam Fatum, sivenecessaria ex causis & earum motu essectium consecutio est, qualis utique foret, exsistente mundo, etsi Deus verus nullus exsisteret, qualem Catholici colunt? Hujusmodi sunt hypotheses atheorum, ut concipi ex nullo labore possint, solo motu materix semel impresso ab insito ei igne & calore, Deo qualem colimus nihil operx conferente. Ad has, inquam, hypotheses consingendas ac desendendas deveniunt ii, quibus cum Malebranchio Deus non est nisi intelligibilis Veritas & Rectitudo; cujus cum sit universalis & immutabilis idea, non possunt esse ejusdem volitiones aut leges nisi generales, immutabiles, ac semper uniusmodi. Hinc sit etiam, ut gratiam, qua Deus ad virtutem homines excitat, unius tantum generis possint adsignare, niunirum per se semper essi-cacem.

Pag. 46. Dieu s'aimant par la necessité de son Estre, & se voulant procurer une gloire infinie, un bonneur parfaitement digne de lui, consulte sa sagesse sur l'accomplissement de ses desirs. Lette divine sagesse remplie d'amour pour celui dont elle reçoit l'estre par une generation éternelle & ineffable, ne voiant rien dans toutes les creatures possibles, dont elle renferme les idées intelligibles, qui soit digne de la Majesté de son Pere, s'offre elle-mesme pour établir en son honneur un culte cternel, & comme Souverain Prestre lui offir une victime, qui par la dignité de sa personne soit capable de la contenter. Metaphorica apud Malebranchium & assectatores ejus hæc omnis oratio est; quæ nonnisi hunc sensum reipsa habet: Id quod in Sapientia universali divinum est, hoc est, eximium, nonnisi ab homine Sapiente coli ut oportet. Quam ob causam dicit iste, Sapientiam obtulisse se, ut in homine sacerdotem ageret, victimamque Deo dignam offerret. At stultum est & hæreticum dicere, Sapientiam æternam amore Dei Patris incensam, obtulisse se ei ut ageret sacerdotem. Partes hæ fuere Christi hominis, ut homo erat, Sapientia & caritate creata instructus; tametsi ejus sacrificio ex persona Verbi humanitati unita dignitas infinita accessit. Verbum formaliter sacerdotem dicere ii soli possunt, quibus (ut Malebranchio) pro Verbo Ratio universalis, hoc est, lumen naturale mentium, est.

Pag. 48. L'Ecriture sainte nous apprend, que c'est sejus-Christ qui doit saire toute la beauté, la sainteté, la grandeur, & la magnisicence de ce grand Ouvrage. Pag. 49. La raison nous apprend aussi ces mesmes veritez. Hoc est dicere, non potuisse a Deo mundum sapienter constitui, quam qualis nunc est; nec proinde nisi Verbum incarnaretur. Sic ex hypothesi conditionis mundi necessariam statuit incarnationem suisse. Quo iste dicto aliud nihil intelligit, nisi in universo exsistere necessario oportere hominem sapientia immutabiliter præditum: in quod intuens Natura velut in exemplar persectissimum mentes creatas ei similes redderet; quantum sinerent leges motuum immutabiles & visorum.

Pag. 50. Ainsi l Ecriture & la Raison nous apprennent, que c'est à cause de Jesus-Christ que le Monde subsiste; & que c'est par la dignité de cette Personne divine, qu'il reçoit une beauté, qui le rend agreable aux yeux de Dieu. Il s'ensuit, ce me semble, de ce principe que Jesus-Christ est le MODELLE sur lequel nous sommes faits; que nous avons esté formez à son image 🗗 à sa ressemblance; & que nous n'avons rien de beau, qu'autant que nous sommes ses expressions & ses figures. Pag. 51. Nous jugeons de la perfection d'un ouvrage, par la conformité qu'il y a entre cet ouvrage, & l'idée que la sagesse éternelle nous en donne: car il n'y arien de beau, ni rien a'aimable, que par rapport à la BEAU-TE essentielle, necessaire, & independante. Or CET-TE BEAUTE' INTELLIGIBLE S'E'TANT REN-DUE SENSIBLE, devient encore en cet état la regle de la beauté & de la perfection. Ainsi Toutes LES CREATURES CORPORELLES DOIVENT EN- CORE RECEVOIR D'ELLE leur beauté & leur éclat. Tous les esprits doivent avoir les mesmes pensées & les mesmes inclinations que l'ame de Jesus, s'ils veulent estre agreables à ceux, qui ne trouvent rien de beau, ni rien d'aimable, que ce qui est conforme à la sagesse & à la verité. Propter Christum, inquit, hic mundus subsistit: ex ipso eximium huic mundo decus accedit: ipse exemplar est, cui similes nos esse oportet, si pulchri, hoc est, si recti & justi esse cupimus. Nihil enim pulchrum in eo præsertim genere, nisi quod intelligibili Sapientiæ conforme sit; Quæ cum facta sit sensibilis in carne, quantum quidquesimile vel ipsi illi indeterminatæ pulchritudini est, vel ideæ quam de re quaque a Sapientia æterna Christus habet, sive corporeum illud sit, sive spiritale, tantum habet & pulchritudinis. At hæc Malebranchii ratiocinatio ponit primum quidem, Christum haud aliter Deum esse, quam quia est ipse Sapientia visibilis seu loquens per carnem, ut diximus: deinde ipsum, ideamque quam habet Sapientia æterna inditam de quacumque re, causam tum exemplarem tum occasionalem esse, cur ipsa etiam in mundo corpora pulchra & eximia fint.

Pag. 53. Il s'ensuit de ce principe, que pour établir cette varieté de recompenses, qui fait la beauté de la celeste Jerusalem, il falloit que les hommes sussent sujets sur la terre, non seulement aux afflictions qui les putifient, mais encore aux mouvemens de la concupiscence, qui leur font remporter tant de victoires, en leur livrant un si grand nombre de divers combats. . . . Le PECHE' DU PREMIER HOMME qui a fait entrer dans le monde les maux qui accompagnent la vie, & la MORT qui la suit, E'TOIT NECESSAIRE; afin que les hommes après avoir esté éprouvez sur la terre, fussent légitimement comblez de cette gloire, dont la varieté & l'ordre feront la beauté du Monde futur. Ut, inquit, vel mundus iste, vel futurus talis esset, qualis Sapientiam Dei decet, necesse fuit Adamum peccare. Quod est profiteri, omnia, ut sunt in mundo, necessario fuisse futura, & reliqua deinceps ita fore.

Pag. 56. Ainsi le premier homme pouvant par la force de sa charité perseverer dans la justice originelle, il ne falloit pas que Dieu l'appliquast a son devoir PAR DES PLAISIRS PRE'VENANS: N'ayant point de concupiscence à vaincre, Dieu ne devoit pas prévenir son libre arbitre PAR LA DELECTATION DE SA GRACE: Enfin ayant generalement tout ce qui lui étoit necessaire pour meriter sa recompense, Dieu qui ne fait rien d'inutile, DEVOIT LE LAISSER A LUI MESME, quoi qu'il prévit sa chute; puisqu'il vouloit le relever en Jesus-Christ, confondre Le Li-BRE ARBITRE, & faire eclater sa misericorde. Jansenianum virus hæc oratio complectitur, & omnem gratiam actualem ponit esse essicacem per se, nihil ad bonum opus arbitrio hominis conferente; cum Adamum dicit potuisse quidem, vi caritatis habitualis quam liabebat, hoc est, vi insiti sibi amoris erga Bonum in genere, perseverare in eo: sed desertum a Deo fuisse, nulla præveniente actuali inspirationeseu delectratione indeliberata incitatum ad perseverandum: quam si habuisset, reipsa perseverasset.

Pag. 58. Comme Dieu est une cause generale, dont la sagesse n'a point de bornes, il est necessaire pour les raisons que j'ay dites auparavant, que dans l'ordre de la Grace, aussi bien que dans celui de la Nature, il A-GISSE COMME CAUSE GENERALE; & qu'ayant pour sin sa gloire dans la construction de son Eglise, il ettablisse les loix les Plus simples & les plus generales, et qui ont avec leur effet une plus grande proportion de sagesse & de fecondité. Certe Ens universale, qui Deus Malebranchii est, per se leges tantum universales edicit; singulare nihil sancit aut efficit, nisi quid efficiendum sit occasionali-

ter, occasione intervenientium causarum, sive corporearum, five spiritalium; hoc est, sive volitionis aut desiderii alicujus, sive motus corporum. Tantum dicit, exempli gratia, Totum esse majus sua parte, suum cuique tribuendum, Amicum cani præferendum, & similia dat præcepta ac monita? Quantumvis autem, inquit, pauci admodum salvantur per rationes illas gubernandi simplicissimas ac generales, vetat tamen Sapientia æterna & universalis alias adhi-Vetat enim Deum aliter agere, quam ut Ens generale, si ipsum Ens generale Deus est. At si verus Deus est aliquis, reponunt Catholici, & curam ille gerit de singulorum salute, & rationes gubernandi compositas ex multis & variis sollicitandi modis per le ipse adhibet, ubi opus est, ubi priores non ex voto processerint, ad mores hominum in melius immutandos.

Pag. 69. Ainsi on peut assurer, que Dieu veut veritablement le salut de tous les hommes : qu'il fait pour eux tout ce qu'il peut faire, agissant comme il doit agir: Que s'il y avoit QUELQUE ORDRE DE GRACE AUSSI SIMPLE & plus fecond, AUSSI DIGNE DE SA SAGESSE & plus utile aux hommes, qu'il l'auroit choisi: & qu'ainsi 1L SAUVE AUTANT DE PERSONNES QU'IL EN PEUT SAUVER, agissant selon les regles adorables que sa sagesse lui prescrit. Ut sunt leges, inquit, quibus mundus administratur, non potest Deus plures salvare homines quam reipsa salvat, salva ipsius Sapientia. Dic ergo aperte, Malebranchi, fato salvari quicumque salvantur. At negant Catholici ullum esse Ordinem Gratize, qualem comminisceris, ut splendida appellatione Fatum occultes. Negant, inquam, leges fibi Deum fimplices, immutabiles, ac generales præstituisse, secundum quas hominum voluntates ad amorem recti & æqui pertraheret. Proprium illud esse Entis in genere aïunt, & Ordinis menti creatæ quidem cuilibet intelligibilis, sed Christianis Catholicis, cum pro Deo obtruditur vehementer exosi, qui Deum aiunt multo plures posse ac velle sincere ad salutem perducere. quam reipsa perducit; & alium alio prorsus modo ad bonam frugem vel adducere per seipsum vel invitare: illas denique multiplices vias occultasque quas adhibet, non modo infinita Dei Sapientia dignas esse, sed & immensa ipsius erga homines caritate. Hæc nisi cum Catholicis profiteris, non es de Ecclesia.

Pag 70. Vouloir que Dieu donne à tous momens PAR DES VOLONTEZ PARTICULIERES, des graces inutiles à ceux qui les reçoivent, à ceux qu'il prévoit devoir estre plus capables & plus criminels par le mépris qu'ils en feront; s'est vouloir qu'un Estre sage næ proportionne pas les moiens avec la fin; ou que Dieu ne veuille point de bien à ceux à qui il applique le sang de Jesus-Christ: c'est vouloir soutenir des paradoxes. Negat dari hominibus a Deo per se immediate, sive per volitionem peculiarem gratias quas prævideat inefficaces fore. Et Catholicus iste, non potius Jansenianus est? Mitto quod istud essatum oritur ex idea Entis in genere, quod pro Deo impie obtruditur, ut Nam de vero Numine Catholici prædicant, ipsum omnino bene velle his, quibus dat gratias, quas prævidet carituras effectu vitio voluntatis. creatæ: ejusmodi auxilia plane cum eo fine congruere, quem proposuit sibi Deus: Neque enim propositum Deo esse, absolute salvare homines, sed si ipsi velint: quoniam vult ipse non tamquam Dominus donum, sed tamquam agonotheta præmium dare legitime certantibus. Huic autem certe fini assequendo non funt accommodata auxilia per se efficacia; sed vel sufficientia solummodo, vel esticacia ex prævisione futuri conditionate consensus.

Pag. 71. Comme Jesus-Christ a pour nous une charité IMMENSE, & qu'il veut nous sauver tous,

SIMPLICITE' DES LOIX GENERALES DE LA NATURE DE LA GRACE. Hoc perinde est ac si dixeris, ardere aliquem incredibili desiderio ut sim ego Papa, quantum id fieri sinent leges immutabiles & generales motuum. Quid ego cuiquam referre gratiæ debeo pro tam otiosa erga me caritate, quamvis quis eam immensam vocet? Et quid votum istud ab eo differt, quo quis optaverit esse me Papam, si rerum contingentium series vel casus id afferat?

Pag. 73. Que les pecheurs n'entrent-ils dans l'Ordre de la Grace? que ne suivent-ils les conseils de Jesus-Christ? que ne se préparent-ils à recevoir la pluie du Ciel? Ils ne peuvent la meriter; mais ils peuvent EN AUG-MENTER L'EFFICACE à leur égard. Ne peuventils pas par amour propre, ou par la CRAINTE DE L'ENFER, éviter beaucoup d'occasions de pecher, se priver des plaisirs, du moins de ceux dont ils n'ont point encore gouté, & dont par consequent ils ne sont point encore esclaves? Ils peuvent ainsi oster quelques empeschemens à l'efficace de la Grace, & préparer la terre de leur cœur, en sorte qu'elle devienne féconde, lors que Dieu répandra sa pluie selon les loix generales qu'il s'est prescrit. Quid Malebranchium inter & Jansenium interest? Nihil prorsus. Quid enim refert, utrum gratiam a Deo peculiari & immediata volitione dari cum Jansenio dixeris, an occasionaliter tantum, si nullam dixeris effectu suo carere, nullam dari homini peccanti, qua possit vincere laudabiliter concupiscentiam renitentem? Nam quod dicit Malebranchius, amore proprio, veltimore pœnæ, similibusque inferioris notæ incitamentis reddi posse gratiam magis essicacem; neque hoc Jansenius negat; nam eas considerationes ex æquo ambo conjunctas esse cum peccato censent; neque propterea dicit alteruter propter vincendam cupiditatem tunc gratiam dari; aut negat eam effectueo carere propter quem datur; sed majorem tantum sive ulteriorem ejus progressum ait impediri; sive potius effectum, ad quem producendum data non est.

Pag. 75. Mais si Dieu agissoit dans l'Ordre de la Grace par des volontez PARTICULIERES, s'il faifoit EFFICACEMENT dans tous les hommes tous leurs bons mouvemens & toutes leurs bonnes œuvres AVEC UN DESSEIN PARTICULIER, je ne vois pas comment on pourroit justifier QU'IL AGIT PAR LES VOIES LES PLUS SIMPLES, lorsque je considere tous ces détours par lesquels les hommes arrivent où Dieu les conduit. Car je ne doute point, que souvent Dieu ne donne à un bomme plus de cent bonnes penses par jour. 'Je ne comprens pas non plus, comment on pourroit accorder sa sagesse & sa bonté avec TOUTES CES GRACES INEFFICACES, ausquelles la malice des bommes resiste. Car Dieu étant bon & suge, n'est-il pas évident, qu'il doit proportionner les secours aux besoins, s'IL LES DONNE DANS UN DESSEIN PARTICULIER DE SOULAGER. Dicit aperte hic duo Malebranchius, quæ Catholici palam negant esse orthodoxa. Primum est, dedecere Deum per se singulari volitione fingulos gratiæ motus homini inferere, absque interventu causæ occasionalis. Alterum, a Dei Sapientia & bonitate abhorrere, ut gratiæ auxilium ex peculiari & fincera voluntate opem homini ferendi impertiat, nisi sit illud per se essicax. Janseniana & hæretica hæc Malebranchii professio est.

Pag. 91. j'ay prouvé dans le premier Discours la necessité des causes occasionnelles dans l'ordre DE LA GRACE, aussi bien que dans CELUI DE LA NATURE. Hoc est, tam in actibus humanis, quam in reliquo universo. Nam Ordinem Gratiæ Malebranchius appellat, leges immutabiles ac generales, ex quibus pro ratione visorum, sive objectorum, & cogitationum, actus humani fiunt. Na-

turæ Ordinem vocat; leges pariter immutabiles ac generales, ex quibus pro ratione intervenientium caufarum gignuntur imbres aut ficcitates, aliaque causarum inanimarum & irrationalium esfecta. Catholici Ordinem Naturæ sic agnoscunt, ut illum & peculiari semper Dei volitione conservari regique centeant, & peculiari sæpe volitione a Deo leges a se præstitutas mutari, ut imbres vel siccitatem exempli gratia precibus sidelium concedat. Ordinem vero Gratiæ nullum agnoscunt; nullas generales immutabilesve ordinario cursu leges, quas in rerum sensu vel ratione carentium administratione tantum admittunt, ut diximus; in liberis voluntatibus gubernandis ad singulos actus attendere Deum peculiari voluntate aïunt, oblato ad singulos tum recte tum meritorie essiciendos auxilio.

Pag. 91. 92. Mais je vais faire voir, par les preuves que la foi me fournit, que Jesus-Christ est effectivement cette cause occasionnelle. . . . qui determine immanquablement l'efficace de la loi generale de la Grace. Sensit Malebranchius scilicet, opponi posse adversus ımpıam suam hypothesim, quæ Deum & Christum nullum agnoscit, præter Sapientiam & Rationem universalem, quæ in Christo homine ita videatur loqui, quemadmodum per opera Naturæ cadem Sapientia mortales docet: sensit, inquam, opponi posse a Catholicis, inde consequi, nihil nobis prodesse Christum ut homo est, nisi exemplo & doctrina: Gratiæ, quæ nobis est ad consequendam salutem necessaria, causam nullo modo Christum esse: quod certe placitum Christianorum aures aversantur. Catholicis profitentibus, esse Christum hominem Gratiæ causam, 10 meritoriam; eo quod morte sua & obedientiameritus est apud Patrem & Deum, ut gratiæ auxilia tum sufficientia ad singulos bonos actus, tum efficacia certi generis Pater hominibus impertiret. 20 Ministerialem; ipso tum ut summo Pontifice per sua Sacramenta-moraliter & infallibiter movente Patrem & Deum, ut ea suscipientibus gratiam sanctificantem & dona habitualia largiatur: tum ut Ecclesiæ capite membris fingulis ad fingulos actus imperante a Deo & Patre auxilia actualia ad bene & meritorie operandum. Horum nihil, ut postea videbimus, Malebranchium sinit profiteri impia sua hypothesis. Itaque excogitavit quo genere cause auctorem esse Gratize Christum agnosceret, salva hypothesi sua, quæ Deum negat verum ullum esse. Dixit esse Christum causam gratiæ occasionalem. Cujus dicti quæ sententia sit, ipso Christo donante, mox aperiemus.

Pag. 92. Comme il n'y a que Dieu qui agisse immediatement & par lui-mesme sur les esprits, & qui produise en eux toutes les diverses modifications dont ils sont capables; il n'y a que lui qui répande en nous sa lumiere, & nous inspire certains sentimens, qui déterminent nos diverses volontez. Ainsi il n'y a que Dieu qui puisse comme cause veritable produire la Grace dans les ames. Par cause veritable, j'entens une cause qui agit par sa propre force. Nullam esse vim vere activam causarum secundarum, ut in aliis scriptis suis, sic in isto profitetur; id quod respectu gratiæ in genere causæ efficientis physice nemo sanus negat.

Pag. 93. Mais comme tous les hommes sont enveloppez dans le peché originel. . . . il n'y a que Jesus-Christ
qui puisse estre cause meritoire de la Grace. . . Mais
nous ne cherchons ni la cause qui produit la Grace par
son efficace propre, ni celle qui la merite par son sacrisice és ses honnes œuvres. Nous cherchons celle qui règle és
qui détermine l'efficace de la cause generale; celle qu'on
PEUT APPELLER SECONDE, PARTICULIE.
RE, OCCASIONNELLE. Causam gratiæ meritoriam quo sensu Christum agnoscat, non audet uberius usquam exponere. Hoc autem loco nihil aliud
profitetur, quam Christum solummodo ob dignitatem personæ & operum sanctitatem, efficere in animis cam ut oportet considerantium, cognitionem veri

Digitized by Google

& amorem boni; hoc ipsum tum bene vivendo tum ex obcdientia moriendo esse promeritum ac consecutum. Meruisse ipsum ut homo est apud Deum & Patrem, tamquam apud justum remuneratorem pictatis, cui par gratiæ conserendæ, immo ea infinite majus persolutum sit a Christo pretium, ut gratiam sive habitualem sive actualem ei Pater infunderet, quem ipse Christus designaret, cum Catholicisprosi-

teri ubique Malebranchius refugit.

Pag. 93. Car afin que LA CAUSE GENERALE AGISSE PAR DES LOIX OU PAR DES VO-LONTEZ GENERALES, & que son action soit reglee, constante, & uniforme, il est absolument necessaire qu'il y ait quelque cause occasionnelle qui détermine l'efficace de ces loix, & qui serve à les établir. Si le choc des corps, ou quelque chose de semblable, ne déterminoit l'efficace des loix generales de la communication des mouvemens, il seroit necessaire que Dieu mût les corps par des volontez particulieres. il est donc necessaire que dans l'ORDRE DE LA GRACE, il y ait quelque cause occasionnelle QUI SERVE A EN E'TABLIR LES LOIX, & qui en détermine l'efficace : & c'est cette cause qu'il faut tascher de découvrir. Ponit ubique velut pro confesso, Deum esse Ens universale, quod est impium; & causam proinde generalem in dispertienda gratia, quod est hæreticum ex impictate ortum. Dum vero deinde adjicit, causa aliqua occasionali opus esse, cujus gratia instituantur leges generales, & cujus interventu fiant eædem efficaces; ludibrio habetiste homines, qui id cujus gratia Deus aliquid facit, causam occasionalem vocet. Quod etsi verum esset, causa occasionalis legum a Deo præstitutarum in ordine gratiæ, vel potius omnium singularium decretorum, quæ Catholici ponunt in Deo, non Christus solus, sed ipsi etiam electi forent: siquidem ubi finis est ædisicatio corporis mystici, tam membra spectantur quam caput; & caput ipsum propter membra designatur: finis enim cur designatur caput, is nimirum est ut fint membra capiti similia: est autem finis prior in intentione: ac proinde causa ipsius Christi occafionalis ipsimet censendi essent electi: aut denique ordinis Gratiæ, sive legum secundum quas Gratia dispertitur, tam essent electi certe causa occasionalis, quam Christus est. Hoc ipse Malebranchius verbis sequentibus cogitur confiteri.

Pag. 96. Il s'ensuit de là, que Dieu ayant dessein de former son Eglise par Jesus-Christ, n'a pu, selon ce dessein, chercher ailleurs que dans Jesus-Christ, ET DANS LES CREATURES UNIES PAR LA RAISON A JESUS-CHRIST, les causes occasionnelles, QUI SERVENT A E'TABLIR LES LOIX GENERALES DE LA GRACE, par lesquelles PEsprit de Jesus-Christ se répand dans ses membres, & leur communique sa vie & sa sainteté. . . . Les Anges mesmes ne sont point établis causes occasionnelles de la Grace interieure. Ils sont aussi bien que nous, membres du Corps dont Jesus-Christ seul est le chef. Ils sont ministres de Jesus-Christ envoies pour le salut des saints. Je veux qu'ils puissent produire quelques changemens dans les corps qui nous environnent, & mesme dans celui que nous animons, & qu'ainst ils puissent oster quelques empeschemens à l'efficace de la Grace. Mais certainement ils ne peuvent distribuer aux hommes un donsiprecieux: -ils n'ont point de pouvoir immediat sur des esprits, QUI PAR LEUR NATURE LEUR SONT E-GAUX. . . . Ainsi la cause occasionnelle de la Grace ne se peut rencontrer qu'en jesus-Christ, ou en l'hon me. Si Christus secundum divinitatem non est nisi Ratio Universalis, ut vult Malebranchius, tam de Christi corpore mystico Angeli certe quam homines funt; tam funt enim certe rationales, nec hominibus potiores; quippe cum eadem omnes mentes creatæ Universali Ratione rationales sint; & omnes eæ per rationem omnibus communem Christo uniuntur; &

propter ipsas institutæ sunt leges generales a Deo, ex quibus & Spiritum Christi, hoc est, Sapientiam, & salutem, si possint utrumque salvis iisdem legibus consequi, consequantur. At hæcomnia Malebranchii placita Catholici abominantur.

Pag. 97. Mais comme il est certain que la Grace n'est. pas accordée à tous ceux QUI LA SOUHAITENT, ni aussi tost qu'ils la souhaitent, & qu'elle est souvent donnée A CEUX QUI NE LA DEMANDENT PAS; il s'ensuit que mesme nos desirs ne sont point les causes occasionnelles de la Grace. Car ces sortes de causes ont toujours très-promptement leur effet, & sans elles l'effet ne se produit jamais. Quod hic iste primum dicit, gratiam non dari omnibus petentibus, ipsa prima propositio Jansenii est; contraria promissioni Christi, & liberalitati Dei injuriosa, qui dixit: Petite, & accipietis.

Pag. 99. Il nous falloît un MEDIATEUR, non feulement pour nous donner accés auprés de Dieu, mais pour estre la cause naturelle ou occasionnelle des faveurs que nous esperons de lui. Mediatorem Christum superius vidimus ab isto appellaris secundum divinitatem in primis, hoc est, ut quidem vult secundum intelligibilem Sapientiam, quæ cum facta est in carne sensibilis, admonet nos officii nostri; & cum a nobis deinde excipitur, conjungit nos Deo, hoc est, Recto

Ordini, Sapientiæ & Rationi Universali.

Pag. 100. Le zele qu'a Jesus-Christ pour la gloire de son Pere, & l'amour qu'il porte à son Eglise, lui inspirent sans cesse LE DESIR de la faire la plus ample, la plus magnifique, & la plus parfaite qui se puisse. Ainsi comme l'ame de Jesus-Christ n'a point une capacité infinie. E qu'il veut mettre dans le Corps de l'Eglise une infinité de beautez & d'ornemens; ON A TOUT SUJET DE PENSER, qu'il y a dans cette ame sainte UNE SUITE continuelle de pensées & de desirs, par rapport au Corps mystique qu'elle forme sans cesse. Or CE SONT CES DESIRS CONTINUELS DE L'AME DE Jesus, qui tendent à sanctifier son Eglise, & à la rendre digne de la majesté de son Pere, QUE DIEU A E'TABLIS CAUSES OCCASIONNEL-LES de l'efficace des LOIX GENERALES de la Grace. Car la Foi nous apprend, que Dieu a donné à son Fils une puissance absoluë sur les bommes, en l'établissant Chef de son Eglise: Et cela ne se peur CONCEVOIR, si les diverses volontez de Jesus-Christ ne sont suivies de leurs effets. . . . Jesus-Christ a merité cette souveraine puissance sur les hommes, & cette qualité de chef de l'Eglise, PAR le sacrifice qu'il a offert sur la terre: & il est entré après sa resurrection en pleine possession de ce droit.. C'est presentement QU'IL EST le souver sin Pontife des biens futurs, & que PAR SES DIVERS DESIRS IL PRIE sans cesse son Pere pour les hommes. Et comme ses de-SIRS SONT CAUSES OCCASIONNELLES, fes PRIERES sont toujours exaucées: son Pere ne lui refuse rien, comme nous l'apprend l'Ecriture. Cependant il faut qu'il prie & qu'il desire pour obtenir: parce que les causes occasionnelles, PHYSIQUES, NA-TURELLES, (car ces trois termes signifient ici la mesme chose) n'ont point par elles-mesmes la puissance de rien faire: & que toutes les creatures, Jesus-Christ mesme consideré comme homme, ne sont d'elles-mesmes que foiblesse & qu'impuissance. Catholici hic vehementer reclamant. Derident primo hoc genus causæ physicæ, quod nihil possit effi. cere; neque Christum, ut homo est, dicunt esse causam physicam gratiæ, sed moralem tantum. Christum tamen illi, etiam ut homo est, eximie potentem esse contendunt, accepta a Deo & Patre omni potestate in cælo & in terra; præsertim ut certo & infallibiliter impetret quibus nominatim velit tum auxilia gratiæ actualis, tum sanctificantem gratiam. Non potest hoc Malebranchius profiteri de Deo & Christo suo. Nam cum Deus ei non sit, nisi Sa-

pientia universalis, qua formaliter Sapientes sumus, & qua Deum esse formaliter Christum putat; nihil Christum posse definit, nisi ut Deus est. Desideria ipsa Christi circa salutem hominum, a divinitate ponit esse elicitive, hoc est, ut vult Malebranchius, a Sapientia intelligibili, quæ jure concipitur quidquid est bonum desiderare. Hinc Christus qui est Sapientia in carne, electos esse similes sui certe desiderat, hoc est, per tribulationes & passiones ad gloriam pervenire. Et est desiderium istud, inquit, tum munus sacerdotii ejus, tum causa occasionalis cur dentur electis auxilia ad salutem consequendam. Hoc enim vult Deus, quod vult Christus, hoc est, quod Sapientia & Ratio universalis desiderat per hominem qualemcumque, maxime vero per istum, qui Christus dicitur; quippe qui solus habet perpetuo pro omnibus hominibus ejufmodi desideria; cum solus post mortem vivat, & in cælum per mortem ascenderit, ubi propterea sic Pontisicem agit. Contra Malebranchium ita disserentem docet Ecclesia, 1º. Christi preces proprie dictas preces esse, non mera desideria: nec desideria ipsa a divinitate elicitive, sed a sola humanitate esse, adjuta tamen dono ardentissimæ caritatis erga Deum & homines. 20. Preces Christi pro justificandis vel adjuvandis hominibus, nihilo minus dum viveret exauditas fuisse certo & infallibiliter, quam nunc sunt. 3°. Nec causam denique gratiæ Christum esse occasionalem tantum, (quo verbo non aliud intelligit Malebranchius, nisi primum ac potissimum exemplar, cujus similitudinem Sapientia universalis velit exprimi in electis:) sed vere causam moralem; impetratoriam scilicet certo & infallibiliter gratize quam velit, five fufficientis, five efficacis in certo genere, sive demum sanctificantis.

Pag. 102. Je ne crois pas qu'on trouve de difficulté jusques ici, si ce n'est peut-estre dans ce dernier article, dans lequel je dis que Jesus-Christ PRIE SON PERE. Cat il y a des personnes QUI L'ONT TROU-VE' FORT MAUVAIS. Mais je parle comme S. Paul aux Romains, & aux Hebreux; & comme Jefus-Christ mesme; " Ego rogabo Patrem, & alium " Paraclitum dabit vobis. Mentitur Malebranchius, ut fallat legentes, & cosdem mentiendo pelliciat ad impieratem suam. Nemini Catholico displicet, dici Christum, ut homo est, vere orare: hoc est enim advocatum agere apud Patrem, & interpellare Deum pro nobis; id quod Christum facere Joannes & Paulus testantur. Sed admonere vult homo vafer, se nullas in Christo preces proprie dictas agnoscere; & scripturæ loca, in quibus preces Christi proprie dictæ maniscste adstruuntur, ipsaque illa ipsiusmet Christi aperta promissio, Ego rogabo Patrem, de desideriis solummodo accipienda esse. Enimvero quis esse potest orationi vel precibus locus, ubi verus Deus non est qui preces exaudiat? Quid aliud præter desiderium inessicax esse potest, ubi Deus non est præter constantiam ac rectitudinem legum immutabilium motuum ac visorum? Desiderare in ea hypothesi ut bene cuique ac prospere cuncta eveniant Christus ut homo potest: orare, vel obsecrare, vel deprecari, omnino non potest ipse Christus: nedum id homo alius quisquam potest. Hinc est quod Malebranchius preces semper desideria interpretatur, ut non semel proxime; Par ses DESIRS IL PRIE: IL PRIE & IL DESIRE: Et comme ses DEsirs sont causes occasionnelles, ses prieres sont toujours exaucées: ut & pag. 248. Les PRIERES ou les divers desirs de Jesus-Christ: Pag. 259. Ses desirs ou ses prieres: & sic passim alibi. Et non deinde Malebranchius deridet dentibus homines; dum Catholicum simulans, Atheisini principia & quæ sunt ex principiis consectaria docet, hemine obloquente?

Pag. 103. Dans tous ces articles je ne parle de Je-

receu toute puissance dans le Ciel & sur la terre: parce que toutes ses PRIERES OU SES DESIRS, qui certainement sont en son pouvoir, (car AUTRE-MENT IL N'AUROIT AUCUN POUVOIR:) sont executez en consequence des qualitez de Pontife sur la maison de Dieu, de Roi d'Israel, d'Architecte du Temple éternel, de Mediateur entre Dieu & les hommes, de chef de l'Eglise: ou POUR PARLER EN PHILOSOPHE, (car J'AY ECRIT CE TRAI-TE' POUR DES PHILOSOPHES:) de cause occasionnelle, NATURELLE ou distributive de la Grace; de cause qui détermine l'efficace DE LA LOI GENE-RALE, par laquelle Dieu veut sauver tous les hommes en son Fils. Magnificos quosque ideireo congerit titulos, qui Christo tribuuntur in libris sacris, ut oblique doceat, nihil his fignificari quam quod ipfe excogitavit: eatenus nimirum causam esse occasionalem Christum, quod nemini sit concessium ut sit Sapiens vel justus, nisi talis sit, quales generatim Sapientia æterna quæ in Christo est, desiderat esse homines hujus vel illius conditionis & ordinis. Huc recidit, si Malebranchio credimus, omnis illa potestas quæ data est Christo in cælo & in terra. Tolle hoc desiderium, inquit, nullius erit potestatis Chriitus. Nunc vero cum id reipsa semper eveniat, quod Christus desiderat sieri; tum quia nihil desiderat, nisi quod Ratio & Sapientia per suas leges immutabiles efficit in universo; tum quia Sapientia universalis, de se indeterminata, ab illo exemplari, qui Christus dicitur & desideriis quæ ipsa in co excitat, determinatur, ad homines reliquos similiter sanctificandos: eximie potens, inquit, ea ratione censendus est Christus. Hic nos iterum deridet dentibus Malebranchius. Quidni enim & nos fic potentes dicimur, qui omnia defideramus fieri quæ facit verum Numen? Quin nostra æque atque Christi desideria Deus spectat, cum fint æque omnia a Sapientia & Ratione universali? Recte nec semel admonet Malebranchius. se Philosophis ut Philosophum scribere, hoc est, ut ethnicum ethnicis, non ut Christianis Christianum.

Pag. 104. Jefus-Christ ayant donc successivement diverses pensées, par rapport aux diverses dispositions dont LES AMES EN GENERAL sont capables, ces diverses pensées sont accompagnées de certains DESIRS par rapport à la sanctification de ces ames. Or ces DE-SIRS étant causes occasionnelles de la Grace, elles doivent la répandre sur les personnes en particulier, dont les dispositions sont semblables à celle A LAQELLE L'AME de Jesus-Christ pense ACTUELLEMENT: & sette Grace doit estre d'autant plus sorte & plus abondante, que ces desirs de Jesus sont plus grands & plus durables. Huc ergo recidit tota ratio causa occasionalis, quam unam Malebranchius Christo concedit: nempe quod gratia id omne in uno certo hominum genere universim spectato efficit, de quo tunc Christus cogitat, quod in co desiderat gratiam efficere. Facit nimirum ex avaris liberales, ex ebriosis fobrios, ex iracundis mites; quoniam ita fieri, ut fint homines Christo similes, tum leges motuum ac visorum poscunt, tum Sapientia in homine Christo desiderat. Hæc autem Christi desideria sequitur Deus; siquidem nullum bonum affectum cuiquam ingerit Sapientia universalis, nisi ut similis Christo fiat. Nam primum in unoquoque genere est menfura ceterorum. Sic Christus, auctore Malebranchio, est causa occasionalis efficientiæ gratiæ, hoc est, primum exemplar, cui Sapientia universalis, per bonos affectus, quos emcaciter quibus vuit ingerit, vult homines esse similes. En quo, inquam, recidit tota Christi in nos efficientia; en quo Capitis Ecclesiæ & Pontificis ratio redit: en quomodo Malebranchius censet esse eum causam gratiæ occasiona-

Pag. 106. Les divers mouvemens de l'ame de Jesus sus-Christ que selon son humanité, selon laquelle il a l'étant causes occasionnelles de la Grace, on ne doit pas estre surpris, si elle est quelquefois donnée à de grands pecheurs, ou à des personnes qui n'en font aucun usage. . . . . Si dans ce moment Jesus-Christ pense actuellement AUX AYARES, par exemple; les A-VARES recepront la Grace. Ou bien Jesus-Christ ayant besoin pour la construction de son Eglise des esprits d'un certain merite, qui ne s'acquiert d'ordinaire, que par ceux qui souffrent certaines persecutions, dont les passions des hommes sont les principes naturels; en un mot, Je, us-Christ ayant besoin des esprits de certains caracteres, pour faire dans son Eglise certains effets, PEUT EN GENERAL S'APPLIQUER A EUX, & par cette application répandre en eux la Grace qui les sanctifie: de mesme que l'esprit d'un Architecte pense EN GENERAL AUX PIERRES QUARRE'ES, par exemple, lors que ces sortes de pierres sont actuel-Lement necessaires à son batiment. Eamdem occinit cantilenam. Causa occasionalis, inquit, gratiæ a Deo collatæ avaris, vel magnis ingeniis, Christi desiderium est, de his generatim cogitantis: tum quia ordo poscit nihil ut in electis fiat, nisi quod & quale Christus, sive Ratio universalis in Christo, voluerit: tum quia Sapientia universalis, quæ est de se indeterminata, determinatur a desideriis Christi, hoc est, a seipsa, ut est in Christo volens homines esse Christo similes. Ergo Christi desiderium leges generales, quibus Sapientia vellet omnes homines esse probos indeterminate, ad imitationem Christi determinat. Non quod Christus de Paulo magis quam de Joanne sanctificando cogitet, aut omnino de quoquam nominatim; sed universim de his, exempli gratia, qui ob certam indolem futuri sint Ecclesiæ utiliores; ut de quadratis lapidibus architectus, non de hoc vel isto cogitat. His ergo cum Sapientia in Christo desideret uberem gratiam dari, dabitur his quibus per leges immutabiles motuum ac visorum dari licebit. Et hoc est, inquit, esse desiderium Christi causam gratiæ occasionalem.

Pag. 107. Mais comme l'ame de Jesus-Christ n'est point une cause generale, on a raison de penser, qu'el-Le A SOUVENT DES DESIRS PARTICULIERS à l'égard de certaines PERSONNES EN PARTI-CULIER. . . . Nous avons, par exemple, sujet de croire que la vocation de Saint Paul a esté l'effet de l'efficace d'un desir particulier de Jesus-Christ. Nous devons mesme regarder les DESIRS de l'ame de Jesus, qui ont GENERA-LEMENT rapport A TOUS LES ESPRITS D'UN CERTAIN CARACTERE, COMME DES DE-SIRS PARTICULIERS, quoi qu'ils embrassent plusieurs personnes; parce que ces desirs changent à tous momens, comme ceux des causes particulieres. Hoc est dicere, paucos admodum esse, quos nominatim de-sideret Christus salvos fieri; de quibus peculiari desiderio & affectu speciali cogitet: specialem tamen affectum & peculiare desiderium in Christo recte vocari desiderium generale, quod ad unum certum quoddam genus hominum pertinet, ad avaros, exempli gratia, ad ebriosos, ad divites, ad principes, ad facerdotes. Neque enim vult Malebranchius posse Christum de singulis simul fidelibus, aut de electis singulis semper actu cogitare; nedum de singulis hominibus: sed tantum de alio subinde atque alio hominum genere & ordine. Sed jactet ille quantum libuerit, causam occasionalem; & physicam etiam vocitet, ut superius diximus; nisi causam moralem Christum appellet illius gratiæ, quæ data est Paulo, hoc est, causam quæ Deum volitione sua vel prece infallibiliter exaudienda permoverit ad gratiam phyfice producendam, Christianus Catholicus non est: neque aliud causæ occasionalis ac physicæ nomine intelligit, præter vel exemplarem, quam contemplari Deus cogitetur, cum justos homines facit: vel eam,

ipsam, ut velit communicare se hominibus eo modo. qui similes illos Christo efficiat. Nisi denique divinam voluntatem ab humana Christi voluntate proprie deprecante fuisse permotam fateatur, non est de Ecclesia.

Pag. 110. D'où vient que Jesus-Christ, qui est une cause occasionnelle intelligente, abandonne tant de pecheurs, & tant de nations? Ou pour venir à la plus grande difficulté, d'où vient que Jesus-Christ abandonne mesme les justes, les membres de son Corps, ceux qui lui sont étroitement unis par la charité? Car à l'égard des pecheurs, ou de ceux qui ne l'invoquent point, on peut dire qu'il les neglige comme indignes de ses soins. Mais d'où vient qu'il DON-NE AU JUSTE EXPOSE' A LA TENTATION, une GRACE telle, qu'il PRE'VOIT bien qu'avec son secours il ne laissera pas de succomber. Cette Grace etoit suffisante en toutes manieres: il ne dépendoit que du juste de la rendre efficace: JE LE VEUX. Mais que Jesus-Christ ne la donnoit-il un peu plus forte, puisqu'il prévoioit la chute d'un de ses bien aimes enfans? . . . . Afin d'expliquer plus nettement la maniere dont Jesus-Christ agit en qualité d'Architecte sur des materiaux qui ne font point encore partie de son Temple, & en qualité de Chef à l'égard des justes, qui sont les mem-bres de son corps, il faut que je dise ce que je PENSE de la SCIENCE de l'ame Sainte de Jesus-Christ, qui regle tous ses desirs, par rapport néanmoins à la Loi divine, L'ORDRE IMMUABLE & NECESSAIRE: car les volontez de Jesus-Christ sont conformes à celles de son Pere. . . . . Pag. 113. Je dis donc que Jesus-Christ connoit à plus forte raison les creatures possibles, que l'existence & les rapports de celles que Dieu a faites, parce qu'il connoit les premieres par le droit que donne L'UNION avec le VERBE, qui les renferme avec le Verbe, & qu'il ne connoit les autres que par une espece de revelation. . . . Je croi donc que Jesus-Christ comme bomme scait toutes choses: Mais il faut prendre garde, qu'il y a bien de la difference entre tout scavoir babituellement, & tout scavoir actuellement; entre tout sçavoir, & penser à tout : ce qu'en confond presque toujours. Il n'y a personne qui ne sache que 2 fois 2 sont 4: & il y a peu de gens qui y pensent actuellement. Un Geometre scait son Euclide: mais il est souvent bien du tems sans penser à aucune des propositions de cet Auteur. . . . Or l'ame de Jesus-Christ est unie personnellement au Verhe; & le Verbe entant que Verbe renferme tous les estres possibles & tous leurs rapports; il renferme toutes les veritez immuables, necessaires, éternelles. Jesus-Christ comme bomme ne veut pas plutost penser à certaines veritez, qu'aussi-tost elles se découvrent à son esprit.... Il connoit mesme l'existence, les modifications, les rapports des creatures, mais par une espece de revelation que son Pere lui en fait dés qu'il le souhaite. . . . . Jesus-Christ comme bomme sçait donc toutes choses. . Mais il ne pense pas actuellement à toutes: & cela est évident: car l'AME DE Jesus-Christ n'A PAS t-NE CAPACITE' D'ESPRIT INFINIE. . . . . Pag. 118. Une connoissance toujours actuelle de nos pensées & de nos besoins, & passés & futurs, lui seroit donc fort importune. Mais de plus, elle lui seroit entierement inutile, & & lui & à nous. . . . Pag. 119. Car de mesme qu'un Architecte peut former son dessein, & construire un édifice, sans se mettre en peine d'où lui viennent les materiaux qu'il emploie: AINSI Jesus-Christ, par l'union qu'il a avec le Verbe, peut former ses desseins & ses desirs, sans penser aux dis-POSITIONS ACTUELLES de tous le hommes. IL LES A AVERTIS par les conseils qu'il leur a donnés dans l'Evangile, de se mettre en tel état, que la Grace quæ occasione humanitatis, cui conjuncta Sapientia | ne leur soit point inutile. Il ne doit point regler ses Ratio universalis est, determinet Sapientiam illam | desirs, cause distributive de ses graces, sur la negline leur soit point inutile. Il ne doit point regler ses

gence ou la malice des hommes; mais sur l'état où se trouve l'Ouvrage qu'il construit, sur les desseins qu'il forme fans cesse, sur l'ide'e des beautez dont il veut embellir son Eglise. Pag. 120. Tant que Jesus-Christ agit en qualité d'Architeste, il ne regle ses desirs que sur ses desseins. Il lui est indifferent d'avoir dans son Temple, Paul ou Jean, si l'un & l'autre sont semblables à l'idée qui détermine ses desirs: comme il est indifferent à un Architecte, qui n'a besoin que d'une pierre quarrée ou d'une colomne, d'uvoir celle qui est à droite ou à gauche, si elles sont sem-biables en tout. Ainsi le desir de Jesus-Christ répandant la Grace qui donne le mouvement aux hommes pour s'Approcher de Lui & se mettre entre ses mains, les premiers venus, les vigilans sont ceux qu'il emploie à son edifice. Mais des que les hommes ont suivi le mouvement de la Grace, je crois qu'il e fûr que Jesus-Christ est averti de leurs dispositions: & que sors qu'il les a placés dans son Temple, ou qu'il les a faits parties de son Corps, il ne leur arrive aucun besoin, aucune tentation, qu'il n'en soit averti, & qu'il n'y pourvoie. Pag. 121. Jesus-Christ considere comme Chef de l'Eglise, est donc averti de tous nos besoins, avant mesme qu'il s'applique particulierement à vouloit les sçavoir. Son Pere prévient sa charité sur cela: IL ME SEMBLE que l'Ordre le veut ainsi. Peutestre mesme qu'il sçait actuellement l'effet qu'aura le setours qu'il nous donne, avant mesme qu'il nous le donne: & c'est ce qui fait la difficulté. Car Jesus-Christ aime les justes; il cherit tendrement ceux qui lui sont unis par la charité. Or il est aversi de la tentation qui presse un de ses membres, & il peut lui donner des GRACES VICTORIEUSES. S'il prévoit donc qu'avec un tel secours, quoi que le juste puisse vaincre, il sera néanmoins vaincu, pourquoi n'augmenze t'il pas ce secours? Il veut que le juste remporte la victoire; pourquoi donc ne proportionne t'il pas les moiens à la fin, s'il connoit actuellement le rapport des motens avec la fin! Pag. 122. Pour moi j'aimerois mieux croire, que Jesus Christ comme homme, ou comme cause occasionnelle de la Grace, ne sçait point actuellement la détermination future de la volonté du juste auquel il donne le secours; que de croire qu'il manque en un sens, de bonté & de charité pour ses membres. JE VEUX que Jesus-Christ comme homme connoisse toutes les déterminations futures de nos volontez, de mesme que je connois que 2 fois 2 sont 4. Mais je doute Qu'IL Y PENSE TOUJOURS ACTUEL-LEMENT; & je ne crois pas qu'il veuille toujours Y PENSER, POUR REGLER SUR CETTE CONNOISSANCE LA DISTRIBUTION DE SES GRACES. Pag. 123. L'Ordre voulant que Jesus-Christ comme homme agisse en komme, IL FAUT QUE SON ACTION NE PORTE POINT LE CARAC-TERE DE SCRUTATEUR DES CŒURS. Quot hic verba, tot funt fere hæreses, aut graves erro-Deseri a Christo justos dum statim affirmat, cum Jansenio facit; cum dari gratiam a Deo ex sincero conversionis affectu, nisi sit ea gratia per se essicax, negat. Nam ironice concedit sufficientem dici eam posse, quam Deus prævideat carituram essectu. Docet præterea in conversione hominum peccatorum, quæ ad Ecclesiæ ædificationem necessaria est, Christurn de nemine nominatim cogitare; quid alicui privatim ad id opus vel utile sit, minime dispicere: parum curæ ei esse, num Paulus an Joannes convertatur ad vitam emendatiorem: tantum in mente eum habere ideas generales rerum quæ ad decorem Ecclesiæ conferant; in voluntate generalia tantum desideria, ut secundum ideas illas Ecclesiæ ædificium construatur. Christum, ut caput Ecclesiæ est, nosse concedit, aut prænovisse potius dudum antea, quid cuique fidelium opus sit futurum: hanc enim cognitionem admonitionem idcirco ambiguo verbo appellavit, ne ad fingulos actus, fingulasve tentationes hominis

justi, hanc Christo notitiam advenire, aut potius præientem adelle animo, fateatur. Sed negat deinde nosse Christum ut homo est, quem quæque gratia in justis, cum tentantur, effectum habitura sit; nisi quo modo novit veritates necessarias. Quod est dicere, omnem gratiam esse quidem determinate efficientie ex qua proinde quid sequatur tam certo noverit, quam novimus nos ex bis binis fieri quatuor: sed non semper actu de ea efficientia cogitare. Quamvis autem Christus nosset quo se voluntas hominis justi acclinatura esset, negat tamen Christum ex illa scientia desiderare accommodata omni tentationi auxilia; quandoquidem accommodata auxilia non funt, nec digna Sapientia vel caritate Christi, inquit, nisi quæ sint efficacia per se; non illa certe, quæ quamvis præsto sint, nihilominus justus cadit. Itaque cum desiderat Christus dari homini tentato auxilia, non videt, inquit, ecquid illa fint effectura. Negat denique ulla dari a Deo & Christo auxilia efficacia ex prævisione futuri conditionate consensus; five (quod idem est) scientiam mediam prorsus abnegat. Ad hæc omnia falsa dogmata delabi necesse fuit eum, cui Deus non est, nisi Ordo intelligibilis naturæ, sive Leges immutabiles, necessariæ & æternæ, motuum ac visorum, ex quibus omnia in universo fiunt necessario. Nam hunc Ordinem ut causa physica, vel moralis immutare, aut determinare, sive quo velit convertere, nihilo magis potest Christus in cælo positus, salva illa Malebranchii hypothesi, quam Sol vel Luna, ut exemplo utar, quod ipse af-fert, pag. 95. & 96. Itaque desiderium Christi, inquit, de conversione hominum speciale eatenus dicitur, quod specialia hominum genera respicit, avaros, divites, iracundos: ad justi autem perseverantiam, si forte de aliquo cogitet, desiderat dari ei gratiam, qualem status ipsius postulat. Quod desiderium Sapientiæ quæ in Christo est, Sapientia eadem Universalis, inquit, exsequitur secundum leges suas generales & immutabiles.

Pag. 128. Les divers DESIRS de l'ame de Jesus-Christ répandant la Grace, on conçoit donc clairement, d'où vient qu'elle ne se répand pas é alement sur tous les bommes, & qu'elle se répand sur certaines personnes plus abandamment en un tems qu'en un autre. Comme l'ame de Jesus-Christ ne pense point en un mesme tems à sanctifier tous les bommes, elle n'a point en mesme tems tous les desirs dont elle est capable. Jesus-Christ N'AGIT SUR SES MEMBRES QUE PAR DES INFLUENCES SUCCESSIVES. Desideriorum Christi efficientiam, qualem defendit, ut verbis exaggeret, influxum vocat: cum reipsa totum eo recidat, ut non simul omnibus fidelibus, nedum omnibus hominibus prospiciat; sed nunc avaris, nunc iracundis, nunc aliis hominum generibus Sapientia divina in Christo aliud alio tempore gratize genus desideret, quod idoneum sit ad illorum conversionem efficiendam, nisi cupiditas vel desidia corumdem obsit.

Pag. 129. Il est vrai que tous les justes reçoivent sans cesse l'influence du Chef qui leur donne la vie; & que lors qu'ils agissent par l'Estre de Jesus-Christ, ils meritent & reçoivent de nouvelles graces, sans qu'il soit necessaire que l'ame de Jesus-Christ AIT QUELQUES DESIRS PARTICULIERS QUI EN SOIENT LES CAUSES OCCASIONNELLES. Car l'ordre, qui veut que tout merite soit recompense, n'est point en Dieu une loi arbitraire: c'est une loi necessaire, & qui ne dépend point d'aucune cause occasionnelle. Mais quoi que tel qui a fait une action meritoire, puisse en estre recompensé, SANS QUE L'AME de Jesus-Christ AIT ACTUELLEMENT quelques defirs PAR RAPPORT A LUI: cependant il est certain qu'il n'a merité la Grace, que PAR LA DIGNITE & LA SAINTETE' de l'ESPRIT que Jesus-Christ lui a communiqué. Car les hommes ne sont agreables à Dieu; ENE FONT RIEN DE BIEN, qu'autant qu'ils sont unis à son Fils par charité. Occurrit Malebranchius objectioni Catholicorum, aientium ex eo consequi, ipsos per se fideles ac justos posse novam gratiam promereri, absque ulla Christi, ut homo est, causalitate occasionali. Respondet id sane consequi, nihil tamen justum propterea promereri, nisi ex co quo præditus est Spiritu Christi. At hic ipse Spiritus, secundum Malebranchium, aliud nihil est præter Sapientiam & amorem recti, quod lumine naturali agnoscitur; cum Christum secundum Spiritum, sive secundum divinitatem, nihil esse aliud ponat, præter Rationem & Sapientiam universalem, communemque omnibus mentibus: absque qua ratione & Sapientia cum nihil boni certe fiat, docet iste cum Baïanis nihil boni fieri nisi ex caritate & Christi Spiritu posse. Sic Christo, ut homo est, minime cogitante de his nominatim qui perseverant, multi ex\_iis auxilia obtinent quibus perseverent.

Pag. 131. Il faut encore avouer, que ceux qui observent les conseils de Jesus-Christ, par l'estime qu'ils en font, & par la crainte qu'ils ont des peines futures, SOLLICITENT, pour ainsi dire, par leur obeissance, la chaité de Jesus-Christ DE PENSER A EUX, QUOI QU'ILS N'AGISSENT ENCORE QUE PAR AMOUR PROPRE. Mais TOUTES leurs actions ne sont point causes occasionnelles, ni de la Grace, puisqu'elles n'en sont point infailliblement suivies: ni mesme des mouvemens de l'ame de Jesus-Christ à leur égard, puisque ces mouvemens ne manquent jamais de la repandre. Ainsi il n'y a que les DESIRS de Jesas-Christ, qui ayent infailliblement leur effet comme cause occasionnelle. Audacter iste adjicit, ne ipsam quidem justorum obedientiam in sequendis Evangelicis consiliis Christum movere ut de ipsis cogitet. At ex eo sequitur etiam frustra rogari Christum a nobis; cum niĥilo magis profecto possiti oratio, quam observatio confiliorum Christi, ipsum admonere, ut de nobis nominatim cogitet, sollicitusque sit. Quantumvis enim preces, quæ precum natura est, sollicitare Christum videantur, ut iste dicit ad fallendos legentes, non tamen admonent reipsa, aut permovent. Itaque oratio & obedientia illa causa sufficienter, inquit, occasionalis non est. Cur? Quoniam, inquit, causam occasionalem suus semper essectus consequitur. Ergo Christus solus dicendus est causa occasionalis gratiæ: quam videlicet leges Sapientiæ universalis semper impertiunt per Christum, hoc est, juxta desideria Christi ut homo est, quæ divina ipsa ei afflavit Sapientia.

Pag. 131. Or l'on peut considerer en l'ame de Jesus-Christ des DESIRS de deux sortes: des desirs actuels, passagers, & PARTICULIERS, dont Pefficace ne dure que peu de tems: & des DESIRS STABLES O PERMANENS, qui consistent dans une disposition ferme & constante de l'ame de Jesus-Christ par rapport à certains effets, qui TENDENT A L'EXECUTION DE SON DESSEIN EN GENERAL. . . . Pag. 132. C'est par des DESIRS ACTUELS, passagers, & PARTICULIERS de l'ame de Jesus, que la Grace se répand sur des personnes qui n'y sont point préparées, & d'une maniere QUI A QUELQUE CHOSE DE SINGULIER & d'EXTRAORDINAIRE. Mais c'est par des desirs permanens qu'elle est donnée regulierement à ceux qui reçoivent les Sacremens avec les dispositions necessaires. Hoc est dicere, desideria Christi de sanctificatione hominum esse duûm generum. Alia esse transeuntia & actualia, sed extraordinaria & miraculosa; ut gratiam nimirum quidam habeant, ad eam suscipiendam minime præparati. Alia stabilia ac permanentia, ut recipiant eam, quotquot dispositi accedunt ad Sacramenta. Nonnisi gratiam actualem recipi in Sacramentis ponit ea hypothesis: nemini vero ibi ex affectu Christi speciali dari: Nec prioribus etiam illis desideriis transeuntibus & extraordinariis, cujusmodi erga Paulum Apostolum cogitari potest fuisse dicit Malebranchius, aut potest salva sua hypothesi dicere, permotum suisse Deum, sive (ut appellat) Ens universale, tamquam causa morali, hoc est, qua tamquam jubente vel deprecante effectus producitur, gratiam conversionis Paulo imperitiret.

Pag. 134. Entre les desirs actuels & passagers de l'ame de Jesus, il y en a certainement qui sont plus durables & plus frequens que les autres: & la connoissance de ces DESIRS est d'une extrême consequence POUR LA MORALE. Sans doute Jesus-Christ pense plus souvent à ceux qui observent ses conseils, qu'aux autres hommes. Les mouvemens de charité qu'il a POUR LES FIDELLES, sont plus FREQUENS o plus durables, que ceux qu'il a POUR LES LI-BERTINS & pour les impies. Et comme tous les fidelles ne sont pas également disposés à entrer dans L'E-GLISE DES PREDESTINEZ, les desirs de l'ame de Jesus ne sont pas à l'égard d'eux tous également vifs, frequens, & durables. Extra desideria illa Christi, inquit, fingularia, extraordinaria, ac perrara, de quibus dictum est proxime, alia sunt particularia sive specialia, sed frequentiora multo prioribus; nec tamen illa erga fingulos homines, five fimul, five fuccessive; sed circa diversa hominum genera universim spectata. Nam de justis sæpius libentiusque cogitat, quam de impiis impurisve: nunc de his generatim qui præceptis tantum, nunc de iis qui Evangelicis etiam consiliis obsequuntur. Hoc illud est quod iterum docet conceptis verbis, pag. 136. Comme la volonté de Jesus-Christ est entierement conforme à l'Ordre, duquel tous les hommes ont naturellement QUELQUE IDE'E; on pourroit encore découvrir par la raison, que l'ame de Jesus-Christ a plus de pensées & de DESIRS par rapport à certaines personnes, que par rapport à d'autres. Car l'Ordre demande, que Jesus-Christ répande plus de graces sur ceux, par exemple, qui sont appellez aux Ordres sacrés; ou sur ceux qui ont une vocation qui les engage par necessité dans le commerce du monde ; en un mot sur ceux qui font les principales parties dans le corps de l'Eglise militante, que sur ceux qui n'ont vuë sur personne, &c.

Pag. 137. Nous avons prouvé que les divers DE-SIRS de l'ame de Jesus sont les causes occasionnelles de la Grace . . . Voions maintenant de quelle espece de Grace ils sont causes occasionnelles. Car bien que Jesus-Christ soit cause meritoire de toutes les Graces, il n'est pas necessaire qu'il soit cause occasionnelle des graces de lumiere, & de certaines graces exterieures qui préparent à la conversion du cœur, mais qui ne peuvent l'operer. Car Jesus-Christ est toujours cause occasionnelle ou necessaire, selon l'ordre établi de Dieu, à l'égard de TOU-TES LES GRACES QUI OPERENT LE SALUT. Pag. 141. Ainsi la Grace dont Jesus-Christ est cause occasionnelle, & qu'il répand sans cesse en nous comme Chef de l'Eglise, n'est point la Grace de lumiere, quoi qu'il nous ait merite' cette grace.... C'est LA GRACE DE SENTIMENT. C'est la DELECTATION PRE'VENANTE qui produit & qui entretient la charité dans nos cœurs: Car LE PLAISIR PRODUIT & entretient naturellement l'amour des objets qui le causent, ou qui semblent le causer. C'est aussi l'horreur qui se répand quelquefois sur les objets sensibles, laquelle nous en donne de l'aversion, & nous met en état de suivre nostre lumiere dans les mouvemens de nostre amour. Pag. 143. Ainsi la lumiere est la Grace du Createur, la DELECTATION est la Grace du Reparateur. La lumiere est communiquée par Jesus-Christ comme sagesse éternelle: La delectation est donnée de Jesus-Christ comme sagesse incarnée. Quod desiderat Christus, inquit, non est ut videant Veritatem: vident enim, siquidem rationales funt: sed desiderat ut avari liberalitatis, ebriosi sobrietatis, impuri castitatis amore capiantur. Hoc de-

siderium Christi, quod ipsum, ut vult, non speciale erga fingulos generum, sed erga genera dumtaxat fingulorum est, semper exsequitur Sapientia universalis, Ordo intelligibilis, quo regitur & administratur hoc universum; qui eo spectat ut nemo justus habeatur, nisi similis Christo desideriisque ejus, hoc est, desideriis ejusdem Sapientiæ universalis incarnatæ fiat. Huc recidit, ut sæpe diximus, insluxus Christi in nos, ut homo & Caput hominum est. Huc redit causalitas ejus occasionalis, ex Malebranchio; quod exemplo ejus, & juxta desideria ejus divinæ Sapientiæ, Sapientia eadem facit se a nobis amari ac diligi, animum delectando. Quemadmodum lumen Sapientiæ universalis, inquit, facit rationales, & donum istud Creatoris est; sic delectatio in bono propter spem incorruptionis exemplo Christi obtinendæ facit Christianos & justos, & donum istud Reparatoris est, sive Sapientiæ Reparatricis. Illud a Sapientia intelligibili & æterna communicatur; ista ab eadem Sapientia incitante ad sui amorem & imitationem Christi. Nam quem non delectet spes immortalitatis potiundæ, qualem ei in Christo proponit Sapientia facta propterea sensibilis? Hoc est, Malebranchii sensu, distindi in nos gratiam per Sapientiam incarnatam; & hanc elle causam occasionalem gratiæ nobis impertitæ: Quoniam videlicet Sapientia intelligibilis, quæ Deus est, inquit, non vult esse nos Sapientes, aut Sapientiam diligere, nisi qualem Sapientia illa ipfa divina in Christo nos habere desiderat. Hæc doctrinæ illius pars, ut apparet, impia & hæretica est; sed nec minus altera, quæ statuit Christum causam non esse occasionalem (ut appellat) nisi illius gratiæ quæ salutem operatur. Ex quo sequitur, Christum non esse Caput nisi Prædestinatorum: nec gratiæ sufficientis Christum, ut homo est, causam occasionalem esse. Catholicis e diverso reclamantibus, tam a Christo, ut homo cst, velut a causa morali gratias ipsas sufficientes esse, tam ex sincero convertionis affectu, quam efficaces, quales supra

Pag. 149. Je ne vois dans l'ordre établi de la Nazure que deux causes occassonnelles, qui répandent la lumiere dans les esprits, & qui déterminent ainsi LES LOIX GENERALES DE LA GRACE DU CRE-ATEUR: l'une qui est en nous, & qui dépend en quelque sorte de nous: l'autre qui se rencontre dans le rapport que nous avons avec tout ce qui nous environne. La premiere n'est autre chose que les divers mouvemens de nos volontez. La seconde est la rencontre des objets sensibles qui agissent sur nostre esprit, en consequence des loix de l'union de nostre ame avec nostre corps. Hæc funt quæ nos visa superius appellavimus; objecta scilicet, quæ nos circumcingunt, seriuntque sensus & mentes. Leges motuum ac visorum, inquit, Veritatem seu Rationem universalem instar causæ occasionalis determinant, ut hoc vel illud verum animo exhibeat ac retegat.

Pag. 149. Le sentiment interieur que nous avons de nous-mesmes, nous apprend que nos desirs produisent ou excitent en nous la lumiere; & que l'ATTENTION DE L'ESPRIT EST LA PRIERE NATUREL-LE, PAR LAQUELLE NOUS OBTENONS QUE DIEUNOUS ECLAIRE. Car tous ceux qui S'APPLIQUENT A LA VERITE', la découvrent PROPORTION DE LEUR APPLICATION. Et si nostre priere n'étoit point interrompue, si nostre attention n'étoit point troublée, si nous avions quelque idée de ce que nous demandons, & si nous demandions avec la perseverance necessaire, nous ne manquerions jamais d'obtenir, autant que nous sommes capables de recevoir. Malebranchiana hypothesis, ut jam diximus, quippe quæ Deum nullum verum agnoscit, sed pro Deo ponit Rationem universalem, Sapientiam intelligibilem, & naturale atque commune omnibus Lumen, nul-1 deprecationis, observationis, aut deprecationis ge-

nus admittit; nullam orationem, præter intentam animi in objecto quolibet, etiam Mathematico, contemplando confiderationem.

Pag. 180. Ce mouvement naturel & continuel de l'ame vers LE BIEN EN GENERAL, vers LE BIEN indetermine', vers Dieu; c'est ce que j'ap-pelle ici volonte': parce que c'est ce mouvement qui rend la substance de l'ame capable d'aimer differens biens. Pag. 181. Ce mouvement naturel de l'ame vers LE BIEN EN GENERAL est INVINCIBLE: Caril ne dépend point de nous de vouloir estre heureux. Nous aimons necessairement ce que nous connoissons clairement. 6 ce que nous sentons vivement estre LE VRAI BIEN. TOUS LES ESPRITS AI-MENT DIEU PAR LA NECESSITE' DE LEUR NATURE: & s'ils aiment autre chose que Dieu par le choix libre de leur volonté, ce n'est pas qu'ils ne cherchent DIEU, ou la cause de leur bonheur: mais c'est, qu'ils se trompent : c'est que sentant confusément, que les corps qui les environnent, les rendent heureux, ils les regardent comme des biens, & par une suite naturelle & ordinaire ils les aiment & s'y unissent. Mais Pamour de tous ces biens particuliers n'est point NATU-RELLEMENT INVINCIBLE. L'homme, con-SIDERE' TEL QUE DIEU L'A FAIT, peuts'empescher d'aimer les biens qui ne remplissent pas toute la capacité qu'il a d'aimer. . . . Pag. 182. Or ce pouvoir d'aimer ou de ne pas aimer les biens particuliers, la NON-INVINCIBILITE' qui se rencontre dans le mouvement, qui porte les esprits à aimer ce qui ne leur paroit pas en tout sens renfermer tous les biens; ce POU-VOIR, cette NON-INVINCIBILITE' c'est ce que j'appelle LIBERTE'. Ainsi en mettant la définition en la place du défini, cette expression, Nostre volonté est libre, signifie que le mouvement naturel de l'ame vers LE BIEN EN GENERAL, n'est point invincible à l'égard du bien en particulier. Aliud, inquit, voluntas, aliud libertas est. Voluntas motus est animi naturalis ac perpetuus versus Deum, hoc est, ut interpretatur, versus Bonum in genere, Bonum indeterminatum, to ayalor, Bonum quod naturæ suæ necessitate omnis mens creata diligit, Bonum quod etiam tum quærimus, cum concupiscentiæ morem gerimus. Et est hic animi motus necessarius, invincibilis: nemo enim potest non beatum se cupere esse, ac proinde nemo potest non Deum amare. Jam superius, pag. 59. Malebranchii αθεότητα, quæ est hic luce meridiana clarior, in Dei sui describendanatura, animadvertimus. Libertas, pergit hic idem, quam Catholici definiunt, facultatem eligendi bonum quod Deus offert, vel malum quod concupiscentia appetit; verius Facultas est amandi vel non amandi bona sensibilia; ad quorum amorem, inquit, non ferimur naturali invincibilitate, ita ut per aliquam humanam saltem rationem, si divina lux & delectatio veri defit, non possimus abstinere. Atqui hanc libertatis humanæ definitionem Jansenius salva hæresi fua ultro admittit. Negat enim profecto, cum ex concupiscentia peccamus, nos naturali invincibilitate peccare, qualis est in lupis, qui naturali invincibilitate oves rapiunt & vorant; aut in equis, qui naturali semper invincibilitate hinniunt. Nam qui homo hodie est ebriosus, potest idem cras esse sobrius, saltem metu pænæ; hoc est, ut vult, leviore peccato, si motivum caritatis absit. Hoc ctiam Jansenius, inquam, contendit & clamat.

Pag. 192. 193. On s'imagine ordinairement, que la LIBERTE' EST E'GALE DANS TOUS LES HOMMES, & que c'est une faculte' ESSENTIELLE AUX ESPRITS; la nature de laquelle demeure toujours la mesme, quoi que son action varie selon les divers objets. . . On se soulage l'esprit, on le délivre de toute application, lorsqu'on donne à toutes choses une forme ABSTRAITE, dont l'essence consiste dans une espece d'indivisible. Mais on se trompe.

La Liberté n'est point une faculte' telle QU'ON SE L'IMAGINE. Il n'y a pas deux personnes également libres à l'égard des mesmes objets. . Ceux qui ont des passions violentes, & qui ne sont point accoutumez à y resister, sont moins libres que ceux qui les ont genercusement combattuës. . . . Pag. 194. Il est vrai que selon l'institution de la nature tous les hommes sont également libres : CAR Dieu ne pousse point invinciblement les esprits à aimer aucun bien particulier. Mais la concupiscence corrompt le cœur & la raison : & Phomme ayant perdu le pouvoir d'EFFACER LES TRACES DES PLAISIRS SENSIBLES, & d'arrester les mouvemens de sa concupiscence, cette liberté, égale dans tous les hommes, s'ils n'eussent point peché, est devenue inégale selon les differens degrez de leur lumiere, Es selon que la concupiscence agit diversement en eux. Libertatem nullam veram agnoscit, in indisferentia activa voluntatis positam ad consentiendum gratiæ oblatæ, vel dissentiendum, positis omnibus ad agendum prærequifitis. Catholicos aït vehementer allucinari, qui sic sentiant: qui nimirum existiment omnes homines, cum peccant, instructos esse sufficienti auxilio, quod pro modo tentationis nunc modicum, nunc abundantius sit, ut possint æque omnes proportione servata peccatum vitare; manente ex æquo in omnibus ita adjutis facultate agendi vel non agendi, positis omnibus ad agendum prærequisitis; quæ est essentia libertatis & indivisibilis notio. Qui Catholicos super hac definitione libertatis deridet, num Catholicus ipse est?

Pag 207. S'il est donc vrai, que le plaisir produise naturellement l'amour; & que ce soit comme un POIDS, QUI FAIT PANCHER L'AME VERS LE BIEN qui le cause, ou qui semble le causer; il est visible que LAGRACE DE Jesus-Christ, ou la Grace de sentiment, EST EFFICACE PAR ELLE-MES-ME. Car encore que LA DELECTATION PRE'-VENANTE, lorsqu'elle est foible, ne convertisse pas entierement le cœur de ceux qui ont des passions trop vives; néanmoins elle a toujours son effet, en ce qu'elle porte toujours vers Dieu. Elle est TOUJOURS EFFICACE EN QUELQUE MA-NIERE: mais elle ne fait pas toujours l'effet Qu'EL-LE POURROIT FAIRE, parce que la concupiscence s'y oppose. Hoc est aperte cum Jansenio profiteri, omnem gratiam interiorem, five prævenientem delectationem, esse per se essicacem; hoc est, suam semper omnem efficientiam vi sua nativa exserere, quantum potest; quandoquidem ad vincendam concupiscentiam non omnis datur: quamvis posset illa delectatio plus efficere quam facit, si nulla ei obstaret concupiscentia. Quid horum negat, quid non ultro Jansenius dat? Annon & ipse in prima propositione e quinque damnatis delectationes prævenientes efficaces agnoscit, quibus etiam tum volumus & conamur, cum præceptum tamen non implemus?

Pag. 208. Par exemple, il y a dans un bassin d'une balance un poids de dix liv es: On met dans l'autre bassin un poids de six livres seulement. Ce dernier poids PESE VERITABLEMENT: car si l'on en mettoit encore autant, ou si l'on en ostoit suffisamment de l'autre bassin, ou enfin, si l'on suspendoit la balance plus trés du bassin qui est le plus charge, ce poids de six livres emporteroit la balance. Mais quoi que ce poids pese, il est visible que son effet de'Pend toujours des POIDS QUI LUI RESISTENT, & de la maniere dont ils lui résissent. Ainsi LA GRACE DE SEN-TIMENT EST TOUTOURS EFFICACE ELLE-MESME: elle diminuë toujours l'effort de la concupiscence, parce que LE PLAISIR DONNE naturellement DE L'AMOUR pour la cause qui le produit, ou qui semble le produire. Mais quoique cette GRACE joit Toujours Efficace par elle-mes-ME, elle dépend, ou plustost son effet de'-PEND des dispositions actuelles de celui à qui elle est donnée. Le poids de la concupiscence lui resiste, &c. Hoc ipium est quod proxime superius dixit; prævenientem delectationem id semper essicere, ad quod essiciendum datur a Deo; nec umquam ei resisti ne faciat id propter quod datur, sed tantum neid essiciat; quod faceret etiam tunc cum modica est, si cupiditas nulla obsisteret. Quam ingeniosa hæresis est, ut excogitet quá possit arte religionem subruere!

Pag. 210. Et il ne faut pas s'imaginer que Dieu répande la grace PAR DES VOLONTEZ PARTICU-LIERES, dans le dessein qu'elle produisse en nous certains effets, & RIEN DAVANTAGE. Car lorsqu'on dit que la Grace PRODUIT TOUJOURS DANS LE COEUR L'EFFET POUR LEQUEL. DIEU LA DONNE, l'on se trompe, si l'on suppose que Dieu agisse comme les bommes dans des vues particulieres. Dieu REPAND SA GRACE DANS UN DESSEIN GENERAL QU'ELLE SANCTI-FIE TOUS CEUX QUI LA REÇOIVENT, ou SELON QUE LA CAUSE OCCASIONNELLE LE DETERMINE à la répandre. Il voit bien néanmoins qu'elle n'aura pas dans certaines personnes tout l'effet qu'elle AURA DANS LES AUTRES, non seulement à cause de l'inégalité de la force du costé de la Grace, mais encore de l'inégalité de la résistance du costé de la concupiscence. Discrimen hic suæ hæreseos a Janseniana Malebranchius profert. Negat nimirum a Deo dari gratiam ex peculiari voluntate ut hunc vel illum singularem producat effectum. Impertiri gratiam a Deo contendit vel generali tantum voluntate, quemadmodum causam, inquit, universalem decet, ut suscipientes sanctificet, vel pro eo ut causæ occasionales poscent, exserat vim suam: quamvis prævideat Deus in quibusdam plus quam in aliis effecturam eam esse, ob minorem concupiscentiæ resistentiam. Jansenius e diverso, omissis causis occasionalibus effecta omnia peculiari Dei voluntati adscribit; hoc est, ut etiam ipse vult, Realitati universali, ex qua dicit omnem realitatem immediate profluere, sive intervenire dicatur occasionalis causa, sive de eo genere causa sileatur, cujus mentionem facere, aut vim tantopere prædicare, Philosophum magis ethnicum, quam Theologum, sapit.

Pag. 211. Comme la concupiscence n'A PAS EN-TIEREMENT DE'TRUIT LA LIBERTE' de l'homme, la Grace de Jesus-Christ, Tout effi-CACE QU'ELLE SOIT, N'EST POINT ABSO-LUMENT INVINCIBLE. On peut vaincre un plaisir sensible, lorsqu'il est soible. On peut suspen-DRE le jugement de son amour, lorsqu'on n'est point entraisne par quelque passion trop violente; & lorsqu'on succombe à l'attrait de ce faux plaisir, on est coupable par le mauvais usage de sa liberté. De mesme LA DELECTATION DE LA GRACE N'EST POINT ORDINAIREMENT INVINCIBLE. ON PEUT ne point suivre les bons mouvemens qu'elle inspire, lesquels nous éloignent des faux biens que nous aimons. Cette Grace ne remplit pas l'ame de telle maniere, qu'elle l'entraine vers le vrai BİEN, SANS CHOIX, SANS DISCERNEMENT, SANS CONSENTEMENT LIBRE. Ainfi lorsqu'on s'abandonne à son mouvement, & qu'on avance, pour ainst dire, PLUS QU'ELLE NE NOUS POUSSE INVINCIBLEMENT; lorsqu'on sacrifie les plaisirs de la concupiscence, qui diminuoient son efficace; ou enfin Lorsqu'on Agit PAR RAISON, ou qu'on aime le vrai bien comme on doit l'aimer, ON MERITE par le bon usage qu'on fait de sa liberté. Pag. 213. On merite, en ce qu'on AVAN-CE, POUR AINSI DIRE, VERS LE BIEN, A-PRE'S QUE LE PLAISIR À DETERMINE'LE MOUVEMENT DE L'AMOUR. Negat Malebranchius aut concupiscentiam, aut gratiam, esse absolute, gratiam vero esse plerumque invincibilem. Cur? Quoniam, inquit, concupiscentia certe, cum debilis

est, vinci potest, etiam humana consideratione: Gratia autem, sive præveniens delectatio, non ita voluntatem implet, ut eam abducat & trahat versus summum bonum, absque delectu, absque judicio, absque consensu libero. At hæc libertas dumtaxat a naturali necessitate est, reponunt Catholici. Quod si progressio fiat ultra, ut ita dicam, inquit, quam nos impellit invincibiliter ea delectatio; quæ bona quidem per se, sed meritoria non est; quoniam non ex ratione est, sed ex innato ac necessario amore Boni in genere; sed si ratione summum bonum eligimus, tunc est actus meritorius; ad quem delectatio præveniens determinavit voluntatem. At neque quidquam horum Jansenius negat; neque dicit hanc delectationem esse semper fere invictam, ordinairement invincible; sed tunc tantum cum determinat voluntatem ad implendum præceptum. Nam unde multi volunt & conantur, ut Jansenius confitetur in prima propositione e quinque damnatis, nisi ex delectatione præveniente, quæ tamen non est ita invicta, ut plenum consensum necessario abripiat?

Pag. 216. 217. Enfin peut-estre qu'outre la privation de tous les plaisirs prévenans & autres, Jesus-Christ souffroit interieurement ces secheresses EFFROIABLES, que les ames remplies de chariténe PEUVENT MIEUX EXPRIMER que par L'A-BANDON DE DIEU, selon ces paroles de Jesus-Christ en croix: Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'avez-vous abandonné? Malebranchius hic quoque maniseste Calvinizat; id quod facere eum sua, ut & Calvinum, cogit impia hypothesis. Nam si Deus non est, nisi Sapientia intelligibilis, sive Ratio universalis; non est cui Christus satisfacere solvendo possit pro humano genere. Itaque satisfactio excogitanda alterius generis est, ut possit (quod Christiani Catholici postulant) Christi satisfactio prædicari. Itaque satisfecisse Christum Malebranchius & Calvinus aïunt, qui nihil amplius facere debuerit aut potuerit; qui tale tormentum sustinuerit, ut majus quantum ad substantiam, judicio sane sentientium, ferre non potuerit; nempe damnatorum pænam, quæ sit privatio gustus veri boni, sustinuisse idcirco, ut exhiberet nobis in semetipso, quanta peccato poena debeatur, atque ita fideles a peccando abstineret. Quod est profiteri reipsa, sola nobis doctrina Christum profuisse. Catholicis reclamantibus, aientibusque, neque se Christum dicere his verbis derelictum a Patre, ut ea tormenta subiret, sed ut facerent in eum adversarii quæcumque vellent: nec satisfactionem Christi prædicandam esse, sed satisfactiones infinitas, hoc est, infinitos meritorum & satisfactionum gradus, qui nobis per Sacramenta & alia media applicantur ad placandum Deum, & ad amicitiam ejus

Pag. 232. Il est visible que nul esprit sini ne peut juger avec quelque assurance, de l'effet qu'une grace particuliere doit produire en nous. Car outre que la combinaison de tout ce qui concourt à la rendre efficace, ou à produire son effet, renferme quelque chose d'infini, cette combinaison n'est pas semblable à celle DES RESSORTS & DES FORCES MOUVAN-TES, dont les effets sont toujours infaillibles & NE-CESSAIRES. Dictum istud a Malebranchio est, ne Christus ipse existimetur, ut homo est, certo nosse, quousque progressura sit in aliquo homine gratiæ efficientia; quoniam non talem, inquit, præveniens delectatio necessitatem infert voluntati, qualis deprehenditur in effectis automatorum occuitorumve organorum. Quam quidem necessitatem solam a gratiæ efficientia quisquis excludit, a Jansenio non discedit.

Pag. 249. Les causes occasionnelles ne produisent point leur effet PAR LEUR EFFICACE PROPRE; c'est par l'efficace de la CAUSE GENERA-LE. C'est aussi par l'efficace de la puissance de Dieu,

que l'ame de Jesus-Christ opere en nous; CE N'EST POINT PAR L'EFFICACE DE LA VOLONTE HUMAINE. . . . Ainsi il applique & distribuë luimesme ses dons comme cause occasionnelle: Il dispose de tout dans la Maison de Dieu, comme un fils bien aime dans la maison de son Pere. Je crois avoir démontré dans la Recherche de la Verité, qu'i L N'Y A QUE DIEU QUI SOIT CAUSE VERI-TABLE, Ou QUI AGISSE PAR SON EFFICA-CE PROPRE; & qu'il ne communique sa puissance aux creatures, qu'en les établissant causes occasionnelles pour produire quelques effets. Pai prouvé, par exemple, que les hommes n'ont la puissance de produire quelque mouvement dans leur corps, que parce que Dieu a établi leurs volontez causes occasionnelles de ces mouvemens: Que le FEU n'a la puissance DE ME FAIRE SOUFFRIR de la DOULEUR, que parce que Dieu a établi le choc des corps cause occasionnelle des communications des mouvemens; & l'ébranlement violent des fibres de ma chair, cause occasionnelle de ma douleur. . . . Pag. 251. Donc il est certain que Jesus-Christ selon son humanité est cause occasionnelle de la Grace, supposé que j'ayo bien prouvé qu'il n'y a que Diru qui a-GISSE DANS LES ESPRITS, & que LES CAU-SES SECONDES N'AYENT POINT D'EFFICA-CE PROPRE: Ce que doivent d'abord examiner ceux qui veulent entendre mes sentimens, & en porter leur jugement. Je dis de plus que personne n'est fanctifié Que par l'efficace de la puis-SANCE que Dieu a communiquée à Jesus-Christ, en l'établissant cause occasionnelle de la Grace..... Pag. 252. C'est PAR SON OPERATION INTE-RIEURE, κατ΄ ἐνέργειαν, que son Eglise se forme; & qu'ainsi il a esté établi de Dieu LA SEULE CAUSE OCCASIONNELLE, qui PAR SES DI-VERS DESIRS & ses diverses APPLICATIONS distribue les graces, que Dieu comme cause veritable repand sur les bommes. Quot & quam magnifica verba congerit iste pravo sensu, ut nihil dicat nisi quod Catholicam de Christo aliisque capitibus fidem convellat! Id sane sibi jamdudum fuisse exprobratum. cum hujusmodi placita primum publicavit, ipsemet verbis sequentibus confitetur. Pag. 253. Pour moi je ne comprens pas, comment on peut douter de ces raisons, ni sur quel fondement on peut traiter de NOUVEAU-TE' DANGEREUSE une verité TRES-EDIFIAN-TE, & aussi ancienne que la Religion de Jesus-Christ. Je veux que mes expressions soient nouvelles; mais c'est qu'elles me paroissent très-propres pour exposer distinctement une verité, que je ne puis démontrer que confusément par des termes trop generaux. Ces mots de CAUSES OCCASIONNELLES & de PIX GE-NERALES me paroissent necessaires, pour faire comprendre distinctement AUX PHILOSOPHES. POUR LESQUELS J'AY ECRIT le Traité de la Nature & de la Grace, ce que la pluspart des hommes se contentent de sçavoir confusément. Qui omnia Religionis capita Philosophice tractat, ut Malebranchius facere se subinde præ se fert ipse, is ethnicus mavult quam Christianus audire: cum fidem Christianam credi velit Philosophiam tantum & Metaphyficam esse. Qui negat causas occasionales habere vim aliquam effectivam, fallere legentes vult, dum causas appellat, quæ non dant ullum esse. Qui voluntati humanæ Christi ad producendam in nobis gratiam adimit efficientiam moralem, hæreticus est. Nec minus ille improdus eit, & fallere vult homines, qui nihilominus causalitatem occasionalem Christi évégyear & operationem interiorem appellat; cum tamen & causam occasionalem ullam neget habere vim agendi, & hanc causalitatem eo redigat, ut Sapientia universalis, qua hic mundus regitur, idcirco faciat homines Sapientes Sapientia divina sua & Christi, quia vult cos esse tales omnino, quales esse eadema N 2

ipsa Sapientia cupit in Christo. Nam qui sic eam causalitatem, ut Malebranchius, intelligit & exponit, nullam reipsa causalitatem in producenda gratia Christo, ut homo est, tribuit; sed soli Sapientia universali totam adscribit. Qui denique causis secundis negat vim aliquam inesse activam, sive liberis, sive necessariis, is pariter ethnicus Philosophus est, non Christianus; ethnicus, inquam, & atheus, qui Dei omnia efficientis nomine nihil aliud intelligat præter ipsam Realitatem entium ac Veritatem intelligibilem, Legesque immutabiles, secundum quas quidque est.

Pag. 256. Puis qu'on ne peut nier que Jesus-Christ longtems AVANT QUE DE NAISTRE OU DE MERITER, n'ait pû estre cause meritoire des graces qui ont esté données aux Anges & aux Saints de l'ancien Testament; on doit, ce me semble, demeurer d'accord, que PAR SES PRIERES il a pu estre cause occasionnelle des mesmes graces, LONGTEMS AVANT QUE DE LES AVOIR DEMANDE'ES. . . . . Pag. 257. Ainsi comme Dieu aime son Fils, & qu'il sçait que ce Fils aura de tels DESIRS à l'égard de ses ancestres, & de ceux de sa nation, & MESME A L'E'-GARD DES ANGES QUI DOIVENT ENTRER DANS L'EDIFICE SPIRITUEL DE L'EGLI-SE, & COMPOSER LE CORPS DONT IL EST LE CHEF; il semble qu'il doive accomplir les desirs de ce Fils avant qu'ils ayent esté formez: asin que les Elus qui ont précedé sa naissance, & qu'il a acquis par le merite de son sacrifice, lui appartiennent aussi particulierement que les autres, & qu'il soit leur chef aussi veritablement qu'il est le nostre. Falsa saltem sunt hæc omnino, ut graviore nunc censura abstineam. Nec fuit Christus causa meritoria proprie dicta auxiliorum gratiæ, quæ sunt impertita hominibus ante ipsum natis; nec preces ejus occasio illius impertiendæ fuerunt, antequam ex fierent. Nihil tamen aut sub Vetere Testamento Judæi, aut homines alii, acceperunt, nisi propter Christum, propter dignitatem personæ ejus, & ut membrorum ejus numerum augerent. Nam caput ipse & Rex omnium hominum futurus erat. Sic Delphino propter ipsius personæ dignitatem, antequam nascatur, aut aliquid mereatur, vel postulet, destinantur a patre ministri & aulici, qui ei serviant subjectique sint. Angelis autem propter merita Christi quidquam datum fuisse, pariter falsum est; cum neque Christus Angelorum, ut diximus, caput sit; neque sint illi de corpore Ecclesiæ. Angelorum caput Christum esse statuunt ii, qui Christum, non ut homo est creatis instructus donis, sed ut Sapientia est facta sensibilis (ut loqui amant) caput esse mentium quarumlibet Sapientiam sectantium volunt; quoniam Sapientiam Christi & nostram, ipsammet formaliter dinitatem esse cum Malebranchio & cibius ponunt. Catholici Christum, ut homo est, Caput Ecclesiæ dicunt esse, hoc est, omnium in se credentium, ejusdemque cum ipso naturæ. Nam caput & membra certe ejusdem naturæ esse necesse est. Dum causam igitur occasionalem Christum fuisse per desideria sua, priusquam desideraret, fingit Malebranchius, causam occasionalem gratize Christum vult esse, ut sæpe diximus, quatenus vult Sapientia universalis, quam is pro Deo habet, similes ei esse, & desideriis quæ ipsa in Christo excitat, quoscumque Sapientiæ suæ luce collustrat, sive Christum illi antecesserint, sive post illum sint nati.

Pag. 257. Agnoscit ipse Malebranchius suæ doctrinæ insulsitatem, cum causas occasionales consitetur debere effectum proxime antecedere, si vere occasionales sint. J'avouë qu'il servit à propos, que les causes meritoires & occasionnelles pre'cedassent leurs effets, plutost que de les suivre; & que l'ordre de mesme demande que ces causes & leurs effets existent en mesme teurs. . . . Mais comme la Grace étoit absolument necessaire aux Anges & aux Patriarches, elle ne

pouvoit estre differée. . Pag. 258. Néanmoins quand on accorderoit que Dieu n'a point établi de cause occasionnelle pour toutes les graces qui ont esté données aux Anges & aux PATRIARCHES; je ne voi pas que l'on en puisse conclure, que maintenant Jesus-Christ ne répand point dans le Corps de l'Eglise l'esprit qui lui donne Paccroissement & la vie; qu'il ne prie point pour elle; ou bien que ses desirs ou ses prieres n'ont point infailliblement leur effet: en un mot, qu'il n'est point la cause occasionnelle qui applique aux bommes les graces qu'il leur a meritées: Dieu a donné avant Jesus-Christ la Grace PAR DES VOLONTEZ PARTICULIERES: JE LE VEUX, SI ON LE SOUHAITE. La necessité de l'ordre le demandoit: La cause occasionnelle selon l'ordre ne pouvoit estre si tost établie: Les Elus étoient en tres-pe-TIT NOMBRE. Mais presentement que la pluie de la Grace est generale dans toute la terre. . . . quelle raison a t'on de croire, que Dieu fasse encore AUTANT DE MIRACLES qu'il nous donne de bons sentimens? Car enfin tout ce que Dieu fait par DES VOLONTEZ PARTICULIERES EST CER-TAINEMENT UN MIRACLE, puisqu'il n'arrive point par des loix generales qu'il ait établies, & dont l'efficace soit déterminée par des causes occasionnelles. Mais comment peut-on penser, qu'il fasse POUR SAU-VER les hommes Tous CES MIRACLES INU-TILES A LEUR SALUT; je veux dire qu'il leur donne Toutes CES GRACES AUSQUELLES ILS RESISTENT, parce qu'elles NE SONT POINT PROPORTIONNE'ES à la force actuelle de leur concupiscence? . . . Pag. 260. Gar en effet les graces qui ont précedé Jesus-Christ, ne doivent point estre comparées à celles qu'il a distribuées après sen triomphe. Si elle étoient MIRACULEUSES, on doit penser qu'elles étoient extre'mement rares. non fuit, inquit, causa gratiæ occasionalis Christus sub Vetere Testamento, oportet tunc datas suisse gratias ex peculiari volitione Dei, ac proinde miraculosas fuisse & raras. Extra Judaismum non videtur Malebranchius velle quemquam fuisse virum probum: & ex Judaïsmo paucos, raros, vix alios extra Patriarchas. Post Ascensionem Christi datam fuisse uberiorem gratiam dicit, ob desideria ejus vehementia, & ob dignitatem personæ. Quo ille dicto solummodo intelligit, Apostolos tanto gratize augmento donatos fuisse a Sapientia universali, quantam Ratio & Ordo posceret, ut similes essent Christo, & desideriis Sapientiæ ejusdem universalis quæ erat in Christo. Sed nec desideria Christi, ut homo est, dicit fuisse circa singulos Apostolos, nec Christum ipfum veris ac proprie dictis precibus interpellasse Patrem; & per eas, ut caput hominum est, infallibiliter impetrasse & impetrare quotidie singulis hominibus gratiam actualem, tum inflicientem, tum efficacem; ut est autem Minister & Pontisex Novi Testamenti, gratiam sanctificantem per Sacramenta; hoc est, per actionem suam humanam, qua moraliter Deum permovet ad producendam illam physice, in quibuscumque nominatim produci eam velit. Nihil horum dicit Malebranchius; nihil horum potest salva sua hypothesi confiteri: quæ tamen omnia sides Catholica docet. Sed præterea hic illud effatum hæreticum adjicit, quod jam superius deprehendimus; nempe auxilium gratiæ nullum esse idoneum ad concupiscentiam vincendam, nisi sit per se efficax: nec proinde Sapienter posse cogitari Deum velle sincere falutem hominum, si dicatur speciali, atque adeo (ut quidem ait) miraculosa voluntate dare gratias, quibus hominem prævideat esse restiturum. At e diverfo Catholici eas ipsas ex fincerea & speciali volitione conversionis vel sanctificationis a Deo dari asseverant; nec speciales illas volitiones inter miracula computant; aut erga solos Veteris Testamenti Patriarchas exstitisse olim eas, non etiam erga universos Judæos

ac gentiles. Veri Numinis ea dos propria est, ut de fingulis æque per se absque causa occasionali provideat, ac si quisque esset in universo solus. Dei, quem Malebranchius colit, non eadem vis ac potestas est. Nam quid Ens universale, aut Sapientia universalis, aut Universale bonum, essicere veri vel boni per se possit, nisi a materia motuque determinetur? Plane nihil. Et hanc tamen impotentiam Malebranchius divinam Sapientiam, legesque generales nuncupat, quas sibi præstituit Deus, & vias simplicissimas, quæ maxime deceant Causam generalem; similibusque verbis ubique exaggerat. Et innumeri etiam dicuntur esse, quos iste tanta impietate aspersit, quos dementavit? O Sancta sides! O Spretum Nu-

men! judica causam tuam.

Pag. 261. Car il étoit nécessaire que Jesus-Christ penetrast les Cieux, reçut la gloire & la puissance de cause occasionnelle des vrais biens, avant que d'envoier le S. Esprit. Hoc est dicere in hypothesi Malebranchiana, non potuisse Christum prius esse causam occasionalem gratiæ, quam in cælos ascendisset. Nam cum illa hypothesis finem Sapientiæ universali in condendo mundo & homine propositum suisse ponat, homines non Christo patienti, sed triumphanti, similes reddere; necesse fuit Christum in cælos ascendisse prius, quam causa occasionalis esset; hoc est, quam Sapientia eadem universalis desideria Christi voluntati injiceret habendi fimiles sui electos; & congruenter illis suis & Christi desideriis sanctificaret quoslibet, qui similes Christo triumphanti esse cuperent, simile eis desiderium ingerendo. Nam eo motivo solo, nempe desiderio potiundæ æternitatis bona esse opera hominum Baiani & Janseniani contendunt. Ergo prius ascendisse Christum in cælos oportuit, quam esset causa occasionalis gratiæ & bonorum operum ex ea gratia. Quod est profiteri solo exemplo Christum, ut homo est, prodesse hominibus. At Catholici potestatem moralem, tum sanctificandi, tum largiendi gratiam actualem, æque habuisse Christum docent, dum in terris degeret, quam nunc habet, cum regnat in cælis. Nam quod dictum est Joan. vii, 39. Nondum erat Spiritus datus, quia Jesus nondum erat glorificatus, cum de Spiritu Sanctificante dictum putat Malebranchius, errat nesciens scripturas: nam de Spiritu interpretandi scripturas & prophetias Veteris Testamenti ibi sermo est. Finem vero quem sibi proposuit Deus in condendo mundo & homine, non vitam illam æternam aïunt esse; sed ut quisque pro suo modulo & pro ratione accepti talenti Deo in hac vita serviret; mercede quidem homini proposita, cujus spe ac desiderio animaretur; sed quæ finis non esset Dei creantis hominem, ut in epistolam ad Romanos fusius exposuimus.

Pag. 263. Seconde objection. C'est Dieu qui donne à l'ame de Jesus-Christ Toutes Les Pense'es TOUS LES MOUVEMENS qu'elle a dans la formation de son Corps mystique. De sorte que d'un costé les volontez de Jesus-Christ De'termi-nent, comme causes occasionnelles ou naturelles, l'EFFICACE des VOLONTEZ GENERALES de Dieu: de l'autre c'est Dieu mesme qui détermine les diverses volontez de Jesus-Christ. Ainsi CELA RE-VIENT AU MESME. Car enfin les volontez de Jesus-Christ sont toujours conformes à celles de son Pere. J'avouë que les volontez particulieres de l'ame de Jesus-Christ sont toujours conformes à celles de son Pere; mais ce n'est pas que LE PERE AIT DES VOLON-TEZ PARTICULIERES QUI RE'PONDENT A CELLES DU FILS, & qui les DETERMINENT. C'est seulement que les volontez du Fils sont toujours conformes A L'ORDRE EN GENERAL, qui est necessairement la REGLE des volontez divines & de toutes celles qui aiment Dieu. Car AIMER L'OR-DRE, C'EST AIMER DIEU; c'est vouloir ce que Dieu veut, c'est estre juste, sage, reglé dans son amour.

L'ame de Jesus-Christ veut sormer à la gloire de son Pere le Temple le plus grand, le plus magnifique, le plus achevé qui se puisse. L'ordre le veut ainsi: car on ne peut rien faire de trop grand pour Dieu. Toutes les diverses pensées de cette ame, toujours appliquée à l'execution de son dessein, Lui viennent aus-SI DE DIEU, OU DU VERBE auquel elle est unie. Mais toutes ces diverses pensées ont certainement pour causes occasionnelles ses divers desirs: CAR ELLE PENSE A CE QU'ELLE VEUT. Or ces divers desirs sont quelquefois entierement libres: apparemment LES PENSE'ES QUI EXCITENT CES DESIRS ne portent pas toujours invinciblement l'ame de Jesus-Christ à les former & à vouloir les executer. Il est également avantageux au dessein de Jesus-Christ, que ce soit Pierre ou Jean qui fasse l'effet que la regularité de son ouvrage demande. . . Pag. 266. Car apparemment l'ame de Jesus-Christ occu-PE'E D'AILLEURS A CONTEMPLER les beautez & à gouter les douceurs infinies du VRAI BIEN, ne doit pas, ce me semble, selon Pordre, vouloir penser dans LE MESME TEMS à tous les drnemens qu'elle veut donner à son Eglise, & aux divers moiens d'executer chacun de ses desseins. Perstat Malebranchius in ea hæresi, quæ negat aut Deum aut Christum peculiari erga quemquam volitione ei gratiam impertiri. Datur, inquit, gratia unicuique pro eo ut causæ occasionales poscunt, ab his legum generalium & Causæ universalis vis atque efficientia determinatur. In his autem occasionalis causa quædam generalis est Christus ipse, cujus desiderium, a Sapientia ipsa universali excitatum, semper eadem Sapientia universalis implet. Est enim in Deo, sive in Sapientia universali & Recto Ordine, inquit, desiderium universale boni, & indefinitum sive indeterminatum; quoniam est ipsa Ens infinitum, & Bonum indeterminatum, & Causa universalis. Anima Christi autem, quia finita est, habet desideria finita circa fanctificationem vel falutem hominum; fed generalia, ut diximus; quamvis specialia etiam dici possunt, quod sunt circa specialia hominum genera. Neque enim Christo curæ est, inquit, an Joanni gratia, velut decidens imber e cælo, contingat, an Paulo; dummodo ædificetur Ecclesia, qualem Sapientia universalis & Rectus Ordo rerum requirit. Et sunt illa desideria voluntati Patris consentanea; non quod fint in Patre, inquit, five in Ente infinito, specialia actu desideria, cujusmodi sunt in Christo; sed quod sunt ea Recto Ordini consentientia; quem qui sequitur ac diligit, Deum ipsum diligit sequiturque. Est enim, ut superius dictum est juxta Malebranchium, & Ordo ipse formaliter, & Ordinis item sive æternæ legis lator Deus. Nec tamen decet, inquit, animam Christi assidue & omni tempore, eo, exempli gratia, quo summi Boni contemplatione ac delectatione distinetur, ad ea desideria concipienda avocare mentem. Quot hic effata, Christiane lector, tot sunt contraria fidei Catholicæ placita. Negant Catholici Rectum Ordinem intelligibilem, ipsummet formaliter Deum esse; aut qui Rectum Ordinem diligit, negant propterea Deum ab eo diligi. Deus ille atheorum est. Speciali erga fingulos homines volitione docent gratiam a Deo physice, moraliter a Christo, ut homo est, dispertiri: Deo, & Christo, ut homo est, dicunt summæ curæ esse, ut & Paulus & Joannes gratiam sufficientem veniendi ad cognitionem veritatis, aliamque postea uberiorem accipiant, si priori consenserint: Neque alia causa consentientem esse humanam Chri sti voluntatem cum divina, quam quia cujusmodi speciatim divina volitio est, simillima ei est & humana, juxta illud Joan. v, 19. Non potest fi-LIUS a se facere QUIDQUAM, NISI QUOD viderit Patrem facientem. QUECUMQUE enim ille fecerit, HEC & Filius SIMILITER FACIT. Quæ Christi verba Causam universalem, & leges  $N_3$ 

ipsius generales in gubernatione hominum, & occasionales causas Malebranchii penitus subruunt; cum
doceant Christum, ut homo est, nihil prorsus efficere, nisi quod prius viderit Patrem speciatim decrevisse ut fieret. Negant denique Catholici, ob visionem Dei & gaudium de contemplatione ea, vel
tantillum interrumpi curam ac providentiam Christi
circa singulos homines, & maxime erga sideles, ut
Paulus ait. Quisquis autem alicui ex his capitibus
contradicit, hunc hominem esse de Ecclesia negant.

Pag. 273. Mais si Dieu donne sa Grace PAR UNE VOLONTE' PARTICULIERE, IL A QUELQUE DESSEIN PARTICULIER. Or comme sa Grace a ce funeste effet, Dieu est frustré dans son attente, puis qu'il l'a donnée dans un dessein particulier de faire du bien à ce pecheur. Negat, ut supra sæpissime, dari posse a Deo peculiari volitione gratiam, quam prævideat essectu carituram: quoniam dedecet Deum, inquit, a sua spe & exsepectatione decidere; quod necesse est consequi, si peculiari volitione ac sincere benevola alicui gratiam impertiat, qua neglecta homo magis reus siat.

Pag. 274. Cependant la pluspart des bommes n'ont point de peine à croire, que les pluies sont des suites necessaires des LOIX GENERALES DES COM-MUNICATIONS DES MOUVEMENS: & IL Y EN A PEU QUI NE SENTENT QUELQUE RE-PUGNANCE A CROIRE QUE DIEU NOUS DONNE PAR DES VOLONTEZ GENERALES TOUS CES MOUVEMENS DES GRACES dont nous empeschons les effets. Il y a bien de l'apparence, que cette disposition des esprits vient de ce que NATU-RELLEMENT ON PENSE QUE DIEU AGIT à peu pris de la mesme maniere que nous agissons: & qu'A TOUS MOMENS IL A POUR LES HOMMES DES VOLONTEZ PARTICULIERES, en quelque chose semblables à celles que nous avons à l'égard de nos amis. Car quoi que de bouche on confes-SE QU'IL Y A DES DIFFERENCES INFINIES entre la maniere d'agir de Dieu & LA NOSTRE; néanmoins comme on juze ordinairement des autres par rapport à soi-mesme, sans y faire de reflexion, PEU DE PERSONNES CONSUL-TENT SERIEUSEMENT L'IDE'E DE L'ESTRE INFINIMENT PARFAIT, lorsqu'ils veulent parlet de Dieu. Et parce qu'il y a Quel Que Air DE NOUVEAUTE' DANS CE QUE JE DIS, cela fait JE NE SÇAY QUELLE PEINE à l'espris, qui se défie avec raison de tout ce qui n'est point ordinaire. Homo fimulationis artificio eximie eruditus, quamdam suæ hypothesi inesse speciem novitatis modeste confitetur, cum ipsa summa sit cumulataque impietas. Catholici enim ipsi sunt, ut manisestum est, quos hic suggillat, cum dicit plerosque quidem homines leges quasdam agnoscere generales, secundum quas imbres decidunt; paucos autem esse admodum, qui non ægerrime adduci se patiantur ut credant, gratiam similiter quæ effectu caret, ex legibus quibusdam pariter generalibus dari. Natura inesse nobis, ut Deum cogitemus momentis singulis curam nostri gerere specialem, & speciales exserere volitiones de salute vel sanctificatione hominum singulorum, maxime fidelium; quamvis fateamur, plurimum, atque adeo infinite interesse, inter modum agendi divinum, ac nostrum. Paucos omnino, hoc est, Malebranchianos dumtaxat, Entis infinite perfecti ideam ut par est contemplari, hoc est, Sapientiæ & Rationis Universalis, sive Recti Ordinis intelligibilis, ut Causam este tantum generalem eam intelligant; quæ nihil proinde per se singulare possit efficere, nisiinterventu materiæ & motus. Catholici ipsi sunt, inquam, quorum iste sidem & orthodoxa placita hoc loco exprimit ac deridet, ut suam ex adverso impietatem adstruat.

Pag. 277. Je sçai, par exemple, que QUELQUES

PERSONNES ONT DIT, que JE RENDOIS 12 NUTILES TOUTES LES PRIERES, & que j'ostois aux hommes la confiance qu'ils doivent avoir en Dieu: parce que Dieu agissant par des volontez GENERALES, ON NE DEVOIT POINT, SE-LON EUX, ESPERER DU CIEL DES SECOURS PARTICULIERS. J'avouë que si cette seule consequence étoit renfermée dans mes principes, ils seroient betetiques, IMPIES. Car on renverse la Religion, si l'on oste l'esperance & la confiance qu'on doit avoir en Dieu. . . . . . Pag. 278. Niais tant s'en faut que mes principes portent au desespoir, qu'ils enseignent au contraire aux justes, & mesme aux pecheurs, d'une maniere, qui me paroist très-consolante, les moiens d'obtenir de Dieu les choses Dont on A BESOIN. Pag. 278. Car si nous sommes justes, nos prieres sont meritoires; & si elles sont meritoires, L'ORDRE VEUT qu'elles soient exaucées. Et parce que l'ordre est à l'égard de Dieu mesme une LOI infiniment plus inviolable, que les loix qu'il a établies pour la construction de son ouvrage, il ne manque jamais de faire ce que l'ordre lui prescrit. Ainst les prieres des justes ne sont jamais inutiles. . . . Mais si nous sommes pecheurs, il est certain que nos prieres par elles-mesmes sont inuti-LES. Car Dieu n'écoute point les pecheurs: l'Ordre ne le veut pas. Néaumoins il ne faut pas Nous DE-SESPERER.,, Nous avons pour Avocat auprès du " Pere, Jesus-Christ qui est juste. Il est venu pour ,, sauver les pecheurs. Ses pricres sont toujours & trés promptement exaucées. Frions en son nom, ou adressons-nous à lui. Nos prieres le solli-CITERONT A FORMER QUELQUES DESIRS par rapport à nous: & ses de sire s sont les causes occasionnelles, qui déserminent infailliblement l'efficace de la LOI GENERALE DE LA GRACE, par laquelle Dieu veut sauver tous les bommes en son Fils. Oppositum sibi fuisse a Catholicis Doctoribus confitetur, ex hypothesi ipsius consequi, frustra Deum & Christum orari, frustra in Deo & Christo spem collocari, si nihil Deus & Christus specialis opis conferunt pe-tentibus. Quid ad hæc reponit? Vel justum eum esse dicit qui orat, vel peccatorem: Ac si quidem justus est, exaudiri certo preces ejus; Rectum quippe Ordinem sic flagitare. Sin autem peccator est qui orat, per se quidem preces peccatorum incassum esse; sed eas tamen urgere Christum, ut pro nobis illud desideret quod postulamus: Desideria autem Christi causas esse gratize occasionales. At hoc est dicere solummodo, ex necessaria causarum exigentia consequi, ut qui Sapientiæ, quam habet, poscat prorogationem, certo sit illam habiturus: si poscat autem Sapientiam qua caret, cum peccator sit, non exaudietur ipse quidem; sed Christum tamen, inquit, nostræ preces urgebunt: desideria autem Christi sunt causæ gratiæ occasionales certæ & infallibiles. Esto, reponunt Catholici, sed generales tantummodo, ut ipse Malebranchius confitetur. Quæ spes igitur est reliqua hominibus impetrandæ specialis opis, si neque Deus, neque Christus, specialem poscentibus speciali volitione optat & consert opem? Si non est, qui exaudiat, verus Deus, singulorum semper intentus precibus, sed nihil præter Ens indeterminatum, Sapientiam intelligibilem, quæ dicatur Causa solummodo universalis, cum reipsa nihil sit? Si contemplatione denique Veritatis ac delectatione summi boni mens Christi sic distinctur interdum ac semper fere fortassis, ut avocetur ab hominum precibus audiendis? Spes nulla est certa prorsus subsidii specialis impetrandi; nulla in Dei providentia, quem Catholici credunt exaudire fingulos ad se confugientes; nulla in Christi caritate & attentione ad preces nostras, sive sint eæ de bonis spiritalibus, sive de bonis temporariis obtinendis, sive de avertendis malis: Nam quid in his potissimum possit Ens indeterminatum, & Sa-

pientia universalis? Nihil plane. Christum Male-lebranchius jubet orari: Recte id quidem: sed rum propterea inane esse oportet confugium immediatum ad Deum? Quod Malebranchius profert ex Joan. 1x, 31. Peccatores Deus non audit, abutitur de more scripturis: dictum est enim ibi solummodo de miraculis, quæ petentibus illis Deus jure denegat. Et quod demum adjicit fore, ut preces nostræ Christum urgeant, in hypothesi Malebranchiana aliud nihil significat, nisi formam habituras eas esse vehementer urgentium; sed ad aures Christi, ut homo est, non dicit easdem esse perventuras. Dicit hoc & illud, hoc est, preces nostras & Christi desideria; sed non dicit hoc ex illo esse secuturum; ne preces nostras esse causes occasionales desideriorum Christi sateatur, quod superius aperte negavit, pag. 96. Itaque plenum fraudis ac fallaciæ diverticulum istud est, quod hoc loco impietati suæ quærit: quantumvis declamator audax æque ac fraudulentus plenam illud esse solatii tum justis tum peccatoribus jactitet.

Pag. 292. La conduite d'un Estre bon, sage, constant, & immuable, doit avoir un caractère de Sagesse, de bonté, de constance & d'immutabilité. L'Ordre le demande... Pag 300. Ainsi l'ordre des decrets divins, qui renferme LA PREDESTINATION DES SAINTS, n'est point que Dieu veuille d'abord sauver tels & tels; & qu'ensuite il consulte su Sagesse, pour découvrir les voies qui peuvent executer ses desseins. C'est fai-RE AGIR DIEU COMME LES HOMMES, qui se repentent souvent de leurs entreprises, à cause qu'ils ne comparent point tous les moiens avec la fin. . . . Le principe de la Fridestination est LA SAGESSE & , la science de Dieu. O altitudo divitiarum Sapien-,, tiæ & scientiæ Dei! Ce n'est point sa volonté separée de sa Sagesse: Car Dieu ne fait & ne veut RIEN EXECUTER SANS ELLE: il ne fait & ne veut rien sans son Fils. C'est encore moins les Elus qui le déterminent à les prédestiner, ou à former les decrets qui renferment leur predestination. CELA EST IM-PERTINENT EN TOUT SENS. Quod hi salventur, inquit, isti non salventur, non eo sit, quod hos potius Deus quam illos velit esse salvos; nedum quod hos prævideat Deus potius quam illos gratiæ suæ fufficienti esse libere consensuros: nam est istud, inquit, perabsurdum: sed quod Deus ita sieri vult Sapienter: vult enim quidem salutem omnium hominum, sed secundum leges immutabiles, quas in mundi administratione Sapientia universalis præstituit; se-cundum quas necesse est aliquos esse salvos, reprobos autem multo plures esse. Animadvertendum est obiter, dedita semper opera Malebranchium Sapientiam essentialem in Deo cum Verbo personali seu Filio confundere; quoniam sua eum hypothesis, ut jam vidimus superius, cogit ea duo sola voce distinguere. Nam quis adeo desipiat, ut velit ab Ente indeterminato Sapientiam universalem distinguere realiter, quemadmodum distinguitur realiter Verbum a Patre? Nihil ergo Verbum aliud a Sapientia essentiali & universali in ea hypothesi oportet

Pag. 302. N'est-il pas évident, que c'est sa sagesse qui l'oblige à agir d'une MANIERE SI SIMPLE & SI GENERALE, que la Grace n'est pas
toujours donnée au peobeur ASSEZ FORTE, ou dans
DES MOMENS ASSEZ FAVORABLES pour le
convertir entierement, ou pour ESTRE UTILE
A LA CONVERSION DE CELUI QUI LA RECOIT? Sapientiam universalem, inquit, & Ens indeterminatum, qui Deus est, decet agere modo
simplicissimo & universali: tantummodo legibus nimirum generalibus positis, quæ nihil per se possint agere, sed causarum occasionalium, hoc est,
materiæ & motus interventu determinentur ad hoc
vel illud producendum. Ex quo siat ut ex Sapientia Dei, hoc est, ex illis legibus immutabilibus

consequatur, obtingere multis gratiam prorsus inutilem ad emendationem morum. Sic enimvero se Deum gerere in dispertienda gratia, inquit, sua eum cogit Sapientia, quæ simplicissima simul & universalissima est. At hoc quidem dicto, atque etiam altero, quo idem affirmat, inutilem esse ad mutationem morum gratiam quæ non sit essicax, nisi rigidissimus adstruitur saltem Prædestinatianismus, cœcus sum.

Pag. 303. Enfin il est evident, que la PREDESTINATION, de la maniere que je l'explique, n'A RIEN DE DUR. Car personne ne p:ut trouver à redire, que Dieu aime insimment plus sa Sagesse, que son Ouvrage. Salvi sint igitur pauci illi, quos leges immutabiles motuum ac visorum pertraxerint ad falutem; pereant ceteri: Sapienter interim Deus agit, cum a legibus suis, quas oportet esse semper ealdem, immutabiles, universales, & simplicissimas, non discedit. Annon enim cariorem, inquit, suam ei Sapientiam istiusmodi æquum est esse, quæ Filius ejus est, quam quantumcumque hominum condidit! Quis tam morosus aut stupidus potest esse, ut id ægre ferat? Manifestum addit deinde esse, meridianaque ipsa luce clarius, non habere quidquam acerbi aut sævi hanc suam rationem Prædestinationis explicandæ. O audaciam hominis fingula-rem! Nam fi ita est, jam sunt Lutherus, Calvinus, & Jansenius, absolvendi.

Adjecit in eo volumine Malebranchius instar coronidis opusculum hoc titulo, Défense de l'Auteur de la Recherche de la Verité, contre l'accusation de Mr. de la Ville. De crimine hærescos circa Transsubstantiationem Malebranchium palam libro edito, dedicatoque Episcopis Ecclesiæ Gallicanæ, postulavit P. Ludovicus le Valois Jesuita, sub nomine Ludovici de la Ville: quoniam Malebranchius in Disquisitione Veritatis scripserat extensionem actualem de essentia materiæ esse, neque esse alteram sine altera ulla vi posse; quo essato labefactari & convelli sidem Translubstantiationis Catholici omnes consentiunt. Nihil aliud autem Malebranchius tantæ accusationi reponit, nisi certum esse indubitatumque essatum illud fuum, tum ratione, quam quidem multiplicem affert, sed profecto inanem; tum Augustini suffragio, epist. 111. cap. 2. epist. xxviii. cap. 2. epist. Lvii. cap. vi. Contra epist. Manichæi, cap. xvi. Libro xvi. de Trinit. & alibi. Neque hoc pugnare contendit cum Transsubstantiatione, quæ in Concilio Tridentino traditur. Sed quemadmodum conciliari hæc duo oporteat, dicere adeo refugit ac reformidat, ut eum poeniteat id se aliquando pollicitum esse facturum. Pag. 8. Je m'étois MESME AVAN-CE' DE DIRE, QUE S'IL E'TOIT A PROPOS, j'expliquerois COMMENT accorder ce sentiment avec ce que les Peres & les Conciles nous ont laissé, com-ME DE FOI, sur le mystere de la Transsubstantiation. Et pag. 42. Je soutiens de plus, que Mr. de la Ville n'a point fait voir, que ce sentiment de l'Essence DE LA MATIERE, fust contraire à la Transsubstantiation: qu'il ne s'est objecté que des réponses faciles à résoudre, afin de triompher plus facilement de ses adversaires: qu'il n'a point combattu LES MIENNES; qu'apparemment il ne les a pas sceuës: & que de l'bumeur où je vois qu'il est, JE NE ME CROIS NUL-LEMENT OBLIGE' DE LES LUI DIRE. Sic iste superbe semper adversarios aspernatur; & cum vehementer ab eis urgetur ac premitur, negat dignos eos esse, quibus mentem suam aperiat; scribere nihilominus ac tueri nefariam hypothesim suam in singulis capitibus: interimque audaces esse cos exclamat, qui dum rationes ejus arcanas ignorant, quibus potest, si velit, Transsubstantiationem cum actuali materiæ extensione conciliare, crimen ei impingunt hæreseos. Verum hac ille superbia quid proficit; nisi quod hoc affectato silentio docet aperte, non se Transsubstantiationis nomine id intelligere, quod Catholici omnes, periti, imperitique, credunt, quia Catholici & sideles sunt; hoc est, totius substantiæ prioris, atque adeo materiæ panis & vini, destructionem factam a Deo; & alterius substantiæ, hoc est, Corporis & Sanguinis Christi subrogationem; sed conversionem solummodo mysticam, quæ mente & side, sive (ut loquuntur) Spiritu Sancto

peragitur?

En præclaram Malebranchii doctrinam in libro
De Natura & Gratia. Nec tamen omnia hic exhibemus: nam quis possit par esse fastidio perferendo,
quod in exscribendis refellendisque tot portentis dogmatum non potest non summum esse? Progrediamur

ad alterum

## V. PASCHASIUS QUESNEL.



Xcepit post Arnaldum Janseniani gregis Patriarchatum Paschasius Queinel, qui Congregatione Oratorii deserta, ad castra confugit ejusdem nominis Congregationis in Belgio. Is vero, tacito suo nomine, quod Catholicis

omnibus sciret esse invisum, Novum Testamentum edi Gallice curavit, ex versione Montensi Romæ damnata; appositis Adnotationibus ad singulos quosque versus: Le Nouveau Testament en François, avec des Réflexions Morales sur chaque sujet. A Paris, 1696. Quibus quidem in Adnotationibus, totius fere Theologiæ Jansenianæ, hoc est, impietatis sive atheismi præcipua dogmata continentur. Scribendi vero genere utitur, ad pietatem quidem mirifice composito; ut nihil nisi ex intimo Christianæ pietatis sensu, nec alio fine, quam ut idem sensus in animis legentium ingeratur, prolatum existimes: ita tamen subinde vafro tectoque, ut ambigue malit, quam aperte loqui: arbitratus hac arte, a fuis se probe intelligendum esse; Catholicos autem verituros ex verbis ambiguis criminationem contexere. At hominis impietatem prodent, uti Deo juvante speramus, non ea solum quæ ille de Dei natura & de Trinitate Commentariis suis aspergit; sed reliqua multo magis, quæ sunt cum impietate connexa dogmata. Sunt enim ea & numero plurima, & per se magis apta ad malitiam hominis, totiusque Jansenianæ sectæ, patefaciendam. Neque enim sunt eæ Adnotationes de rebus disjunctis, nec ullo modo inter se cohærentibus: sed ab uno omnia, ut Deo dante ostensuri sumus, deducta principio; scilicet ab Atheismo: Quam ut a se suspicionem depellat, jactitat se in Præsatione operis illius, ut in aliis lucubrationibus, quas pro defensione Jansenianæ causæ conscripsisse fertur, discipulum Augustini esse.

I.

Que de Dei natura Quesnelius prodit impie, in Notis ad Novum Testamentum.

N enim aliud Numen colere censendus ille est, quam prius appellatiquatuor scriptores, quinon aliis nominibus Deum, Christumque, seu Verbum, designet, quam quæ vidimus ab iisdem esse usurpata? nec alia de Deo prædicet, quam quæ Enti ac Realitati universali, aut Veritati quidem intelligibili, conveniant; Deo autem vero, quem Christiani colunt, minime congruant? Certe non Atheus ille dumtaxat existimandus est, qui aperte & conceptis verbis Deum esse aliquem neget, sed & ille etiam multo scelestior est habendus, qui cum Dei nomen semper in ore habeat, pro Deo tamen haberi velit sive Realitatem entium præcise, sive Rationem Universalem, & Commune Lumen omnium mentium, quam & Veritatem intelligibilem, & Necessitatem primorum principiorum vocant. Quid enim scelestius, quam verum Numen e mundo tollere, eamque amentiam fub pietatis specie hominibus propinare?

Eo spectant autem haud dubie Lucis ac Veritatis

nomina, Lucis Angelorum & hominum; quibus ille nominibus sexcenties utitur, quemadmodum quos hactenus appellavimus, ut Deum & Christum significet.

In ipsa Commentariorum fronte singulis tomis quatuor imaginem justit insculpi, cum lemmate, verifas, inter Symbola quatuor Evangelistarum: quasi initio operis id se facturum profiteatur, quod reipsa præstitit, nihil se toto nimirum opere, præter cam intelligibilem Veritatem, quam habet pro Numine, commendaturum esse.

Pag. 180. in Matth. XIII, 54. O Sagesse du Fils de Dieu, o puissance du Pere. . . Que nostre foi vous reconnoisse, vous adore, vous invoque, comme LA SAGESSE INCREE'E & incarnée, COMME LA LUMIERE DES ANGES & DES HOMMES, cachée dans l'obscurité de nostre chair, & humiliée dans les esprits orgueilleux des sages du monde. Verbum incarnatum Sapientiam dicit esse intelligibilem, & illud ipsum lumen Veritatis toties decantatum, quod & homines pii atque Angeli consulunt & sequuntur; impii seu prudentes hujus sæculi, quamvis illud in se habeant, aspernantur, abjiciunt, ac propterea quodammodo humiliant & affligunt.

Pag. 220. in Matth. XVII, 5. PARLEZ, Seigneur, à mon coeur, mais parlez en maistre, en FILS UNIQUE de Dieu, & comme LA VERITE, PERSONNELLE, & le principe de l'amour éternel-lement subsissant. Et in 1. Joan. 2, 27. pag. 491. L'homme ne peut estre enseigne inte-RIEUREMENT QUE PAR LE MAISTRE CE-LESTE. Les hommes frappent l'oreille du corps, le saint Esprit ouvre celle du cœur, lui parle, & senfait obeir. Vocem Veritatis, seu Veritatem, quæ animos omnium hominum docet, in qua vera esse vident quæ vera sunt, ipsum esse formaliter Filium Dei dicit; folum Magistrum nostrum secundum divinitatem Christum eamdem esse, ut sæpe numero prius a nobis appellati dixere; denique ipsam formaliter Veritatem personalem esse. Quo vocabulo Verbum Dei personale minime arbitramur a Theologo Catholico, qui quidem depellere a se velitomnem suspicio-nem erroris, posse appellari. Neque enim aut Veritas, aut aliud absolutum ac substantiale nomen, nomen personale est. Toti convenit divinitati. Sed placet his qui Verbum aliud nullum agnoscunt, præter illam Veritatem, Veritatis nomen, quasi Verbi proprium sit, quoniam illud est suæ hypothesi accommodatius, sæpius usurpare. Amorem autem perpetuo subsistentem, æque ac Malebranchius appellat amorem infitum ac necessarium Boni in genere, sive fummi Boni; hoc est, Boni universalissimi, τε καλέ? nam & hic æternus est; quippe qui dum vivit animus, non possit extingui.

Præterea Verbum Dei dicit, quæ secunda sanctissimæ Trinitatis persona est, esse formaliter sontem lucis, qua homines rationales sunt, qua sormaliter illustrantur, ut officia sua noverint; ut verum a salso, pravum a recto discernant, quoniam est æterna ipsa Veritas, absque qua nec ratiocinari mens ulla

Digitized by Google

possit, nec quidquam ca nisi stultitia & mendacium. tenebræ & peccatum sit. Id quod de Ratione universali, de Necessitate primorum principiorum, de Luce Veritatis mentium omnium communi, ut diximus, vere pronunciatum est; si tamen his est nominibus appellanda. Hanc enim vero quisquis descrit, profecto aberrat a vero & recto. At non eo indicio fecunda Trinitatis persona a Theologis Catholicis designatur: quippe qui noverint, etsi per impossibile Trinitas non effet, nihilominus fore hanc Rationem (ut iste appellat) æternam, sive Lucem Veritatis in mentibus hominum & Angelorum: fontemque illius fore, ut est, in Sapientia essentiali Dei. Hujus enim veluti quoddam effluvium est, ratio naturalis & perspicacitas insita intelligentibus animis ad intuendam Veritatem, hoc est, convenientiam ac proportionem terminorum, vel corumdem repugnantiam inter fe: neque a Verbo personali manat illa perspicacitas, ut Verbum personale cit. Quesnelius in Joan. I, 4. pag. 3. Le saint Esprit en 3. lieu nous annonce la gloire du Verbe PAR RAPPORT AUX CREATURES vivantes, spirituelles, & intelligentes. Il n'est pas seudement un estre vivant & Lumineux, mais il est la vie & la lumiere par sa naissance éternelle, le principe de toute vie creée, & LA SOURCE de toute LA LUMIERE DES ESPRITS. O Sagesse increée, VERITE' éternelle, lumiere sainte & vivifiante, vie bienbeureuse & le bonheur mesme! Hors de vous rien que folie & que mensonge; que tenebres & que peché. Atqui sunt certe abique notitia Verbi multa opera bona Judæorum atque gentilium: tametli non funt absque notitia veri: Non est ergo Verbum illa veritas, absque qua nihil nisi mendacium in homine & tenebræ funt.

Ibid. in Joan. I, 5. Ce qui reste de connoissance du bien & DE LUMIERE NATURELLE dans les pecheurs, c'est-à-dire, LA RAISON MESME, est une PARTICIPATION DE LA LUMIERE ETERNELLE DU VERBE. Et cependant la pluspart OU L'IGNORENT, ou ne pensent pas à lui en rendre hommage. . . . . Combien souvent nous ne connoissons CETTE LUMIERE, que pour la rejetter, QUAND ELLE NOUS FAIT VOIR NOSTRE DEVOIR!

In Joan. I, & pag. 4. Ce n'est point l'homme qui nous éclaire, fust-il un saint Jean. LE VERBE DE DIEU, LA VERITE ETERNELLE, EST SEULE NOSTRE LUMIERE. Immo vero, inquiunt Catholici, homo hominem docet; dum alter vi scientiæ quam comparavit, alteri ingenitam perspicacitatem excitat & accendit, ut convenientiam terminorum inter se vel repugnantiam animadvertat. Neque Verbum Deus ulla ratione esse aut dici potest illa æterna Veritas & lux intima, ut appellant, quam uterque in judicando consulit; seu verius illa terminorum convenientia, quos perpendit & consert inter se; aut Atheorum illud Verbum Deus, non Christianorum est.

In Joan. I, 9. pag. 5. Adorons le Fils de Dieu COMME LA LUMIERE & LA RAISON SOU-VERAINE, ORIGINAIRE, & Jubstantielle, QUI ECLAIRE TOUT HOMME qui vient au monde: L'AME N'ESTANT PAS CAPABLE DE PENSER, DE RAISONNER, DE DISCERNER LE VRAI DU FAUX, LE BIEN DU MAL, que par ce qui lui est communiqué de lumiere par cette RAISON ETERNELLE. Veritas intelligibilis, quæ & suprema & æterna Ratio, inquit; quæ nempe quidquid est verum rectumque complectitur, iple Filius Dei est; ipse sormaliter regula bene judicandi, sons omnis ratiocinationis ac lucis cujuslibet particularis, qua verum hoc ab illo salso, pravum a recto secernimus. Eadem priorum oratio, nec dispar proinde sententia est.

In Joan. I, 18. pag. 19. Le sein du Pere est la source de toute y en ITE, & où en mesme tems toute y E-

RITE' reside. Et comme il n'y a que LE FILS, LA VERITE' ETERNELLE, qui soit dans ce sein adorable, c'est PAR LUI SEUL que toute verité nous doit venir: les unes par le canal NATUREL DE LA RAISON: les autres, par le CANAL SURNATU-REL DE LA REVELATION. O LUMIERE DIVINE! O VERITE' L'TERNELLE! Que mon cœur soit comme une glace propre à recevoir l'impression de vostre image! Veritatem æternam iste, ut alii ex eadem secta, centies occinit, eodem sensu. Filium Dei qui est in sinu Patris; hanc ipsam statuit Veritatem esse, quæ sui imaginem in mentibus nostris velut in speculo imprimit Catholici e diverso istud velut impium detestantur; nec magis Filium quam Patrem, nec minus Patrem quam Filium esle Veritatem æternam clamant, divinitatis istud per se esse attributum docent. Supernaturalem autem revelationem videtur appellare eam, quæ mysteria docet contingentia; cujusmodi est Incarnatio, Passio, Refurrectio: quæ quoniam contingentia funt, fola intelligendi facultate naturali cognosci eorum exsistentia non potest.

In Joan v1, 46. L'Ecole du Pere enscignant les bomines, est une école cachée aux sens, & connuë Du FILS SEUL. Dieu n'est VISIBLE QU'AUX YEUX INVISIBLES DU COEUR. Ce sont ceuxlà qu'il faut ouvrir... qu'il faut exposer à CETTE LUMIERE invisible & ETERNELLE. Jesus par la PROPRIETE' DE SA NAISSANCE ETERNEL-LE, est le témoin & LE CANAL DE TOUTE VE-RITE', & LE PRINCIPE DE TOUTE CON-NOISSANCE DE DIEU. C'est donc en vous & par vous, o Jesus, qu'il la faut chercher. C'est de vous seul qu'on la peut recevoir. Jesum secundum proprietatem nativitatis æternæ esse originem ac fontem omnis creatæ veritatis, principium effectivum ac formale sub quo omnis cognitionis de Deo, soli prædicant Athei; soli isti perstringunt legentium oculos hoc splendido verborum fulgore. Hi sunt, quibus Jesus secundum divinitatem, five divinitas Jesu alia non est nisi Veritas intelligibilis. Hanc ut Catholici videantur, qualitercumque nasci dicuntistia Patre, hocest, ut intelligunt, ab Veritate: ac vi suæ originis suæque naturæ fontem esse, a quo quælibet veritas ad nos derivetur: quæ lux æterna ideirco dicitur, quoniam est immutabilis & mentes illustrat. At Verbum Dei Deus, sive Jesus secundum proprietatem generationis æternæ, nec omnino operatur ad extra, nec est prind cipium effectivum aut formale sub quo omnis veritatis vel cognitionis de Deo. Est hoc divinitatis attributum; neque ita quidem, ut sit ipsa principium formale sub quo cognitionum nostrarum, sed solummodo efficiens extrinsecum ac separatum. Tametsi enim per appropriationem omnis illuminatio gratiæ Verbo tribuitur, nihilo tamen a Verbo magis quam a Patre effective est.

Eodem recidit, quod Veritatem docet iste, sive lucem ac regulam recte judicandi, veritatem ipsam formalem quæ mentibus nostris affulget, primam morum excolendorum legem, ipsum formaliter Deum Patrem & Filium esse, ipsum formaliter Deum Patrem & Filium esse, ipsum formaliter Deum Patrem & Filium esse est la premier to l'homme & du Chrestien. In Luc. x, 16. C'est la mesme vertite Qui est dans le pere par son essence, dans le fils par sa naissance éternelle, dans les apostres par la tradition divine, dans les eves ques par la tradition divine, dans les eves ques par la tradition Apostolique. Dum camdem formaliter in Dco & in nobis esse Veritatem dicit, quem alium, quam ipsam formaliter Veritatem, qua illustramur, Deum habere se prositetur? Christum secundum divinitatem, seu Verbum Dei Deum, quem Pater Filium genuit, qui carnem suscept, censet ipsam illam Veritatem esse, qua formaliter illustramur, quam quisque, dum se

colligit, tametsi Christum hunc esse nescit, consulere le & contemplari putat. In Marc. x1, 18. pag. 154. 155. Quo audito, principes sacerdotum & scribæ quarebant quomodo eum perderent. LA VERITE' partage toujours les bommes. Les uns ne pensent qu'à l'étouffer, & à la crucifier, pendant que les autres l'admirent , l'aiment , l'embrassent , & la pratiquent. · C'est une chose terrible de voir ici qui sont ceux qui prennent le parti de LA PERDRE, sans doute ne croiant pas le faire, mais croiant au contraire avoir pour eux la VERITE'. Et in versum 31. 32. & 33. Combien l'esprit d'Adam cherche de détours pour ne se point laisser vaincre par LA VERITE'. . . . Miserable état, de se roidir avec d'autant plus d'opiniastreté contre elle, qu'on la connoist davantage; & d'emploier LA LUMIERE QUE LA RAISON REÇOIT DE LA VERITE', pour se défendre contre LA LUMIERE DE LA VERITE' MESME! JESUS ne SE DE'-COUVRE point aux hypocrites. On est indigne de LA VERITE', quand on ne la cherche que pour la combattre. In Marc. XIV, 61. pag. 211. Rursum summussa-cerdos interrogabat EUM. Mon Dieu, qu'il y en a, qui SEMBLABLES A CET HOMME, INTERRO-GENT LA VERITE' ETERNELLE, SANS LA CONNOISTRE, ou pour la deshonorer & la persecuter? Quand on l'interroge avec un cœur double,ou elle ne répond pas, ou elle ne répond que pour aveugler & endurcir davantage. Interrogeons nostre cour avant que d'interro-GER LA VERITE', afin de connoistre s'il est en état de Pécouter & de profiter de ses réponses. Hoc illud est quod dici a prioribus sæpe vidimus, & a Thomassino in primis, pag. 12. Verbum Dei, sive Christum Jefum secundum divinitatem, Veritatem intelligibilem cam esse, quam omnes homines consulunt pro intelligendis veris, pro dirimendis litibus, pro moribus regendis, pro componenda vita.

Inde est quod qui Veritatem deserit, Deum ipsum contumelia afficit; & qui a Veritate seu luce rectærationis deseritur, a Deo vicissim spernitur, & humiliatur. In 2. Thess. II, 10. pag. 159. L'homme H U M I L I E DIEU en préserant le mensonge & l'illusion diabolique à LA VERITE DIVINE. Mais Dieu bumilie te riblement l'homme à son tour, lorsque retirant s A VERITE, il laisse regner sur lui le mensonge. Sperni Deum ab homine, qui mandata Dei spernat, etiam Catholici confitentur: humiliari propterea Deum non dicunt, nisi qui pro Deo Veritatem intelligibilem habent, quam viri probi deseri dum vident, dolent.

Verbum esse Magistrum hominum iterum inculcat; Veritatem illam nimirum æternam, qua mentes hominum illustrantur; cujus principium, inquit, Pater est. In Joan. VIII, 27. pag. 159. Adorons Dieu le Pere, comme la plenitude, la source, & LEPRINCIPE E-TERNEL DE LA VERITE' ETERNELLE, & son sein adorable, comme la source de toutes les veritez du salut. C'est l'Ecole où le Verbe mesme les apprend sans les avoir ignorées, POUR les enseignet aux bommes, comme leur MAISTRE. Catholici nec Patrem dicunt principium esse Veritatis æternæ, siquidem nec principium productivum divinitatis est: nec Verbum dicunt Veritatem illam intelligibilem esse, quam isti tantopere prædicant: nec denique discere Verbum a Patre ut doceat homines. Hæc tria hæretice tantum aut impie dici censent. Veritas certe intelligibilis nec est nec esse potest nisi propter homines instituendos, docendos, regendos, fimilesve mentes intellectuales. At Verbum Dei Deus non est propter splas; led propter lemetipium. Idem in Yoan. VIII, 44. pag. 167. Le fonds de Jesus-Christ c'est LA VE-RITE': & quand il Penseigne, il la trouve en luimesme. Car IL EST LA VERITE' MESME: Eilen est LA SOURCE E le pere à nostre égard.

Per Verbum agnosci Patrem sæpe iste cum impia secta inculcat. Vere prosecto, si Veritus intelligibi-

lis & Lux mentium nostrarum, ut appellant, Verbum est: Unitas autem & Realitas omnium enfium. Pater est. Secus, si verum Numen agnoscitur. quod Catholici colunt. Nam in vero quidem Numine, eadem luce sive fidei sive intuitivæ visionis Pater & Filius cernitur, & alter æque in altero; in hac certe vita neuter per alterum. At de Filio, qualem jactat impia secta, Quesnelii hæc oratio est, verbis magnificis & ad pietatem compositis impietatem proferentis, in Joan. I, 1. pag. 1. Que de grandeur & de majesté, que de beautez & de lumieres, dans ces premieres paroles, qui sont PEvan-gile de la trés-sainte Trinité! SA CONNOISSANCE DEVOIT COMMENCER PARCELLE DUFILS DE DIEU: A QUI IL EST PROPRE DE FAI-RE CONNOISTRE SON PERE, COmme ESTANT SON IDE'E, SON IMAGE, & Ja PAROLE SUBS-TANTIELLE, coëternelle, égale à lui en toutes choses. Cognitio illius Trinitatis, quam agnoscit impia secta, initium certe ducit a cognitione Veritatis intelligibilis quoniam quod verum esse agnoscitur, id statim esse unum intelligitur; nec potest aliter intelligi unum, nisi quia verum. At veræ cognitio Trinitatis necesse est ut incipiat a prima persona, hoc est, a Patre, quem nosse primum oportet esse principium Filii productivum, deinde & Spiritus Sancti una cum Filio. Nec Verbi proprium est effective inserere in mentibus nostris cognitionem Patris: siquidem id commune toti Trinitati est. Nec denique sermo, la Parole, vel potius Verbum Patris idcirco est, quia Patrem manifestare ipsius veluti officii ac muneris sit; sed præcise quoniam terminus subsistens divinæ intellectionis est. Neque enim operatur ad extra Verbum ut Verbum est.

Rursum in Joan. XIV, 8. pag. 289. Qui voit le Fils, voit aussi le Pere, à cause du rapport essentiel de leurs personnes, & de l'unité de leur nature. Oüi, Seigneur, c'est à vous seul qu'il appartient de nous monstrer vostre pere, puisque vous seul le connoissez; vous seul estes son idée coeternelle, le caractere de sa substance, l'image invisible de ses perfections, la le miere qui procede de cette lumiere, & Qui Peut seule se répandre de cette lumiere, Veritatem intelligibilem unam esse, quæ possit in mentes creatas illabi, & in issem disfundi lucis instar, quæ & se ipsam & alia in se manifestet.

Alibi Deum esse dicit illam formaliter legem justitiamque æternam, quam inspicere, in quam intueri debeat homo assidue, ut probus ac frugi sit. Et lex illa quidem tum in se Deus, inquit; tum etiam postea & in Christi carne, in qua se conspicuam reddidit. In Eph. v, 1. pag 33. LA PREMIERE LOI, LA RAISON SOUVERAINE, & le modelle parfait, que nous avons à suivre, c'est DIEU. . . Jesus-Christ est la seconde loi, la seconde raison, & le second modelle des Chrétiens. Aliud est dicere, considerari posse atque adeo oportere in Deo & Christo quid imitemur; id quod Catholici ultro certe prædicant: aliud, quod soli Athei dicunt, Veritatem intelligibilem & Justitiam & Legem æternam, que mentes humanas formaliter illustrat, sive formam illam intelligibilem fummæ Justitiæ, quam mens intuctur, ipsum Deum, ipsum secundum divinitatem Christum esse. In Tit. II, 12. pag. 257. Un bomme prétend injustement avoir de la religion & de la pieté, uand il en fait exaltement les exercices exterieurs, s'il ne regarde la loi & la JUSTICE ETERNELLE, COMME LA REGLE sur laquelle il doit former ses desirs, ses mœurs, & ses

Inde est quod videri Deum vel Christum a beatis in cælo, nihil aliud esse dicat, quam Verintem æternam videri, ipsam illam quam hic universi quærimus:

zimus: quæ hic quidem subinde & carptim, sed saro admodum pura cernitur. Quæ si quis cum his conferat quæ de eo argumento ex Thomassino, Malebranchio, aliisque decerpsimus, intelliget eodem prolata esse consilio, atque ex issdem esse deducta principiis. In Marc. 1x, 6. pag. 115. Les bienbeureux. entreront dans le sein de Dieu, où chacun entendra éternellement cette parole, Celui-ci est mon fils: C'EST LA VERITE' ETERNELLE, ESSENTIELLE, IM-MUABLE, QUE TU AS DESIRE'E, que tu as cocrobée, que tu as enfin trouvée. Ecoute la, non des oreilles du corps, mais de toute ton ame, qui en sera nourrie, rassassée, beatistée durant toute l'Eternité? Alors la loi, les propheties, la science, les langues; les ministeres, les écritures &c. disparoistront: & l'Eglise ne verra plus que Jesus-Christ en Dieu, & que Dieu en Jesus-Christ. LA VEUE DE LA VERITE' est rarement pure en cette vie. On ne la voit, on ne la cherche, on ne l'aime gueres seule & toute nuë. Que de veuës, que de recherches que de desirs qui lui déplaisent, se mestent ordinairement avec elle! Ce n'est que sur la montagne de la celeste Sien, que Jesus-Christ & LA VERITE' se voient seuls, & sont aimés uniquement. Ergo & in hac vita, Quesnelio teste, Deum videmus, dum Veritatem intuemur; sed non pure, quia non abique animi avocatione ad alia.

In Marc. XIV, 25. pag. 198. LA VUE DE LA VERITE' TOUTE NUE est un torrent de volupte & de joie, qui enyure l'ame, lui fait oublier toutes les miseres & toutes les amertumes de la terre; & la transporte bors d'elle-mesme pour ne plus vivre que DANS LA VERITE', DE LA VERITE', & POUR LA VE-RITE'. O VERITE' ETERNELLE, que l'esperance de se rassafier de vons dans le Ciel, porte vos DISCIPLES A VOUS GOUSTER, SUR LA TERRE, A SE NOURRIR DE VOUS, à s'attasher à vous, à ne desirer que vous, à se sacrister pour vous! Sic priores sæpe loquentes audivimus: Verbum Dei, cibum Angelorum, cibum hominum esse; quoniam nihil aliud nisi Veritas intelligibilis. Sed discipulos Veritatis qui se tantopere prædicant, hi funt, mendaces. Non est Veritas, quam hic degustamus, qua hic nutrimur, ipsum Verbum aut Deus ipse, cujus conspectu in cælis recreabimur & pascemur. Est Deus quidem secundum suum esse reale, objectum Veritatis seu verze cognitionis: at ne ipsum quidem esse ejusdem objectivum an mente, quamvis verum, Deus ipse reipsa ac for-

In Luc. VIII, 55. pag. 167. Quand nous serons res-Juscitez de cette resurrection qui se fait en un instant, c'est alors que nous mangerons dans le roiaume de Dieu CE PAIN QUI EN FAIT LAVIE, & que nous serons rassassez de ce pain de nostre ame, QUI EST DIEU MESME COMME VERITE' E-TERNELLE.

In Luc. XIV, 15. pag. 280. LEPAIN du roiaume de Dieu c'est Dieu mesme. C'est de lui, Comme verite eternelle, que sera Nourri & rassasse celui qui aura nourri Jesus dans ses membres. C'est par l'in Fusion, la communication, & l'union intime du BIEN SOUVERAIN, que seront nourris ceux qui auront fait part aux parvres de leurs biens perissables.

In Apoc. II, 7. pag. 546. Plus beureux encore, qui aprés une victoire parfaite, sera pleinement & sans voiles rassasse de la verite dans le ciel. In cap. xx1, 23. pag. 675. La vue de l'hamanité fainze, où tonte la plenitude de la divinité habite, fera Partie de la beatitude éternelle. C'est une lampe adorable, ou la lumiere de la verite' in-CREE'E LUIRA dans l'éternité pour en éclairer les faints, pour les en NOURRIR, & pour leur décou-vrir tous les trésors de la sagosse & de la science de Dicu cashez en Jesus-Christ. Glorisicata, inquit, caro

Christi docebit invicte beatos, vere sibi profuisse, quod Christum secuti sunt & imitati : sic decuisse; sic fieri oportuisse. Ita illi in Christo intelligibilem Veritatem increatamque cernent. Lucebit illa in carne

Christi, ut lux in lampade.

In Apoc. XXII, 4. pag. 679. Et videbunt faciem ejus. Voir Dieu, & avoir l'esprit tout rempli de sa Lumiere, & tout penetré de sa verite', c'est le bonheur de l'ame. Et v. 9. pag. 680. L'humilité est d'autant plus grande dans le Ciel, que l'on y connoist mieux LA VERITE'. Qui meminerit Veritatis nomine nihil aliud istos intelligere, nisi Necessitatem ut itasit & non aliter quidquid est, ut sit quomodo decet, quomodo oportet: is intelliget Veritatem dici videri puram in altera vita, aliud nihil esse secundum istos, quam dici videri a beatis necesse esse ut sint omnia quomodo sunt; camque ipsam Necessitatem, seu Veritatem, ut isti appellant, videri, sive intimo animi sensu percipi. Nam eo prolabuntur amentiæ, qui verum Deum nosse detrectant: atque ea causa est, quamobrem toties tantisque clamoribus concelebrent Veritatem, cujus nomen perstringit animos; & Deum ac Verbum videri dicant sub ratione formali Veritatis. Catholicis e diverso hoc genus loquendi detestantibus: qui videri Deum dicunt a beatis; ut Pater & Filius & Spiritus Sanctus est, sive ut sunt tres in una simplice substantia personæ: ut omnipotens, fapiens, bonus ac justus est: alias negligunt, ut suspectas habent, aut detestantur omnino loquendi formulas.

Inde est propterea, quod vitam animorum nostrorum ipsum formaliter Verbum ponit esse, vi proprietatis suæ personalis: hunc esse panem, ut dictum est, quo vescuntur animi: nam quid avidius appetunt ii, quam nosse quomodo quidque deceat esse vel oporteat? Sanctificationem denique nostram formaliter, Spiritum Sanctum esse pari modo. In Jean. xi, 26. pag. 226. de Christo: Il est le principe de toute resurrection, & de toute vie dans ses membres: ESTANT LA VIE PAR SON ESSENCE DIVINE, B PAR SA NAISSANCE ETERNEL-LE. In Luc. XI, 5. pag. 215. LE PAIN de l'esprit, C'EST LA VERITE: le pain du cœur, c'est de faire la velonté de Dieu: le pain de l'HOMME ENTIER, c'est Jesus-Christ & sa grace. Homo enim totus, ut volunt, est mens utens corpore. In Joan. vi, 35. pag. 108. O PAIN ETERNEL, qui estes venu à nous par PIncarnation? VERITE ETERNELLE, qui seule estes LA FIN de tous nos DESIRS, & le seul PAIN dont mon ame puisse estre rassassée. Et in vers. 48. pag. 114. LE PAIN DE VIE POUR LES ANGES dés la creation du monde. . . . LE PAIN par la gloire dans le siecle à venir. Denique de Spiritu Sancto; in Tit. 111, 6. Ou le saint Esprit répandu dans nostre ame en devient l'esprit, le cœur, l'ame mesme; O COMME LA FORME DE SA SANCTI-

FICATION.

Inde efficit ille postea, justum unum quemque Verbo ipso formaliter vivere, quemadmodum vivit formaliter ipsamet Patris vità Verbum. Recte, si est, forma intelligibilis qua decet & oportet esse quidquid est, ut bene fit; sive Ratio rerum universalis: siquidem ea Veritas & Ratio, ut est Ens & una, Unitatis ipsius vità qualicumque vivit. Nam & has loquendi formas usurpare cogitur secta impia, quoniam sunt ex in sacris litteris; & easdem metaphorice semper accipere; quas utique in sensu propino ac nativo intelligere non potest. In Philip. I, 21. pag. 59. Mihi enim vivere Christus est Je le comprens, o Jesus, que vous estes ma vie, comme DIEU VOSTRE PERE est LA VOSTRE. Quali vero Apostoli sententia sit, Verbi ipsius divinitatem formaliter viram esse justorum, ac non potius causari fibi vivendi unam esse, Christum scilicet, & gloriæ

iplius incrementum.

Sed infignis est in eam sententiam interpolatiodicti illius Dominici; Joan. vi, 58. Sicut mist me vivens Pater, & ego vivo propter Patrem: & qui manducat me, & ipse vivet propter me. Quem locum Quesnelius, Montenses secutus, ita Gallice corrupit: Jevis par mon Pere; & celui qui me mange, vivra aussi par moi. Nequior autem iste, quam Montenses; quod hi secuti quidem Græca exemplaria vitiata, monuerunt tamen in littera legi propter utrobique, non per: Quesnelius tum in præsatione Vulgatam se integra fide sequi mentitur, tum hic Latinam sententiam ut est in Vulgata editione exhibet in margine. Sicille igitur in Notis: pag. 119. Le Pere engendrant son Verbe & son Fils, lui communique sa vie; envoiant ce Fils par l'Incarnation & l'unissant à la chair & au sang, il communique CETTE VIE DIVINE A L'HUMA-NITE' SAINTE de Jesus-Christ, qui reçoit cette vie DE SON PERE & DANS SON PERE. Ubi primum quidem orationem illam Christi ponit esse dictum Verbi formaliter ut Verbum est. Nam si Christus nimirum Deus seu Verbum Dei est; Verbum autem non est nisi Sapientia & Veritas intelligibilis, per singula quidem Naturæ opera, sed per Christum præsertim, mortales erudiens, & ipsa animam seu mentem Christi pervadens, permeans, atque active perficiens; necesse est omnem Christi vocem, vocem esse Verbi, hoc est, Sapiențiæ, formaliter; sive esse a Verbo ut comprincipio quo, una cum humana mente: id quod Catholici quidem detestantur, defendit autem secta impia. Catholici, inquam, ponunt omnem Christi vocem, vocem humanitatis tantum esse ut principii quo; quamvis etiam eadem vox Verbi, ut suppositi, sive principii quod, & subjecti omnium denominationum sit.

Addit consequenter, Verbum humanitati ipsi uniri ut vitam; nec habere Christum aliam vitam, hoc est, aliam Sapientiam, justitiam, gratiam, sanctitatem, quam divinam, quæ est Verbi propria; quam acci-pit, inquit, a Patre, & apud ipsum Patrem. Qua de re dicemus adhuc inferius. Præterea justos quoque vivere formaliter per Verbi, hoc est, per Sapientiæ & Justitiæ æternæ vitam. Quæ essent om-nia sane verissima, ut dictum est, si Christus aut Verbum incarnatum aliud nihil esset, nisi Sapientia aut Veritas intelligibilis, quæ mentes nostras doceret exempla ac præcepta virtutum per carnem illam. Si secus, impia sunt ista & blasphema: dignique sunt anathemate, qui ut hæc commenta obtrudant, divinas ipsas litteras adulterant, Christum ut homo est hic loqui Catholici docent: eumdemque justitia, gratia, supernaturali quidem, sed creata, vivere propter Patrem, hoc est, propter ipsius gloriam promovendam; quemadmodum & justum quemque prop-

ter Christum.

A superiore sententia haud multum abludit eaquam habet iste, in Hebr. I, 5. pag. 277. Fils d'un Pere qui PAR UN SEUL ACTE TRES-PUR, très-simple, & éternel, ENGENDRE SON FILS & dans le sein de la Vierge, & dans le sein de la gloire, & dans le sein de nos Autels. Nam Verbum quidem gigni formaliter in finu Patris Doctores Catholici confitentur: in finu Virginis, in finu gloriæ, in finu altarium gigni, iidem prorsus non dicunt. Ubicumque Verbum est, ubi autem non est! nonnisi in finu Patris ibi gignitur. In finu Virginis unitum esse Verbum humanitati dicunt: in gloria videndum a beatis: in altari poni a sacerdote, non vi verborum, sed ex concomitantia, ut Schola loquitur. At si Verbum aliud nihil nisi Veritas intelligibilis est, qua mentes nostræ collustrantur; ea certe & in sinu Virginis, & in gloria, & in altari a fidelibus agnoscitur: quod est in sinu Virginis, in sinu gloriæ, in sinu altarium, mystico Atheorum loquendi genere, a Pa-

tre gigni; hoc est, reipsa manisestari: nam his hoc minibus Realitas intelligibilis, Pater est: nec corpus in altari produci, sed Veritatem illius manisestari tantum, hoc est, sidelium animis per sidem pro-

poni.

Ut autem Veritatem qua vera sunt quæcumque intelliguntur esse vera, Quesnelius pro Deo habet locis innumeris, ut vidimus, sic & alibi Caritatem; quoniam videlicet & ipsa Vera Pax est & Quies entium omnium. In 1. Joan. IV, 8. Il n'y a ni Dieu, ni Religion, où il n'y a point de charité; puisque Dieu est la charité mesme; & que c'est dans la charité, que confifte la connoissance salutaire & le vrai culte de Dieu. Socinianum quidem & ex atheismo ortum istud est, quod dicitur, salutarem Dei cogitionem obedientiam esse præceptis exhibitam, non item mysteriorum cognitionem: at impium est profiteri, Deum non esse, ubi caritas non sit, quia Deus est ipsa caritas. Nam hæe ratiocinatio ponit Deum esse ipsam formaliter caritatem. Apostoli Joannis vox illa quidem est, Deus caritas est, at non ista, Caritas Deus est. Nec illa prior verti debet sermone Gallico, Dieu est la charité, sed Dieu est charité, sive, Dieu est amour.

Consectaria vero ex doctrina Quesnelii de Deo sunt & alia plurima, quæ prodit ipse sane audacter.

1. Patrem Christianorum ac bonorum tantum esse Deum. Nam quis Veritatem scilicet aut Justitiam intelligibilem, matrem dicere aut dominam suam posfit, nisi qui hanc ultro amplexetur ac diligat? In Matth. vi, 9. pag. 57. Adorons Dieu dans l'unité Es simplicité de son essence, dans la Trinité & la socie-té de ses personnes, & comme LE PERE DES CHRETIENS, la source & le modelle de toute paternité au Ciel & en la terre, & l'auteur de tous les biens creés. Et in I. Cor. I, 4. pag. 462. IL N'Y A QUE CEUX QUI AIMENT VRAIMENT DIEU, qui puissent se l'approprier, pour ainsi dire, & en faire leur tresor, en disant, MON DIEU, comme Saint Paul. Soli certe justi possunt dicere, Jufitia mea. Nec veritas hominum mendacium, nec injustorum justitia mater esse aut nuncupari jure posfit. At Deum verum esse omnium mortalium patrem Catholici profitentur: fed maxime fidelium & proborum, per uberiora dona.

2. Ultorem proprie scelerum esse Deum per se non posse. Nam quæ possit ultio Veritati intelligibili congruere, nisi desertio deserentis se animi, & mentis oculos offerenti se luci claudentis? Itaque cum ignis consumens Deus nuncupatur in sacris litteris, esse id accipiendum metaphorice de consummatione justi, quam efficit caritas, inquit, in ipsius Dei unitate; vel de recessiu Veritatis ac Justitize, Lucis ac Vitze, ab homine injusto ac mendace: & qui tenebras magis quam lucem dilexit; & mortem præ vita. In Hebr. XII, 29. pag. 371. Deus noster ignis consumens est. Nostre Dieu est un seu dévorant. DIEU COMME CHARITE' EST UN FEU CONSUMANT dans sa vie & dans son unite' divine la creature qui lui a esté fidelle. Dieu comme justice est UN FEU CONSUMANT DANS UNE MORT & UNE SEPARATION ETERNELLE, le pécheur rebelle à sa loi & violateur de son alliance.

Quae potest similiter cadere in Realitatem intelligibilem, in Ens indeterminatum, in Bonum in genere, vindictae cupiditas? siquidem essicere aliud nihil potest tò so so siquito. Ens & Bonum universale, præter to so siquito. Ens & Bonum universale, præter to som sive esse, & to so som sive bene esse. Et quidem aliquid vult, quæcumque ea volitio Realitatis sive Entis indeterminati, & Boni Universalis esse intelligitur, amat, quandoquidem vult esse bene; amare autem, prosecto uscisci mon est. Deus ergo non potest velle uscisci, aut aliquid destruere, aut velle matum alicui, ut matum ipsius est. Hoc prodidisse Quesnelius videtur in Luc. x, 22. unico illo verbo; Car en Dieu veuloir c'est aimer. Catholici e

diverso dictint, In Deo velle non esse tantum diligere, sed & odisse, & ulcisci. Quoniam tamen dandum est aliquid sacris litteris, quæ poenas alterius vitæ commemorant; ibi meram fore vindictam satetur; hoc est, ut isti intelligunt, quæ jam prodesse nemini possit ad eruditionem: non quod, ut Catholici credunt; a Numine vere irato poena ea insligatur ut mahum patientis. In Luc. XIII, I. pag. 260. Ge n'est qu'en l'autre vie que Dieu PUNIT POUR PUNIR, & que sa justice proportionne la peine au peché.

3. Deum negat esse in mundo aliter, quam quemadmodum Veritas intelligibilis ubique est; quæ esse ubique est verum; in Oriente æque atque in Occidente. Itaque Deum aït in mundo non esse, sed in seipso tantum. In Act. xvii, 24. pag. 200. Dien est present par tout sans y estre rensermé. Celui qui a fait toutes choses, ne peut demeurer Qu'en Lui mesme son lieu, & son monde, & il Pest uniquement. At non ita certe sensit Psalmista, Psalmo cxxxviii.

aliique scriptores facri.

4. Negat in celo positum spectari à nobis posse Deum, dum oramus, aut quidpiam ejus causa facimus. Ad hæc verba Domini, Matth. vi, 1. item Marc. X1, 25. & 26. Patrem vestrum qui in cælis cst, eam eb causam non adjicit ullam adnotationem, præter morem. Et illam orationis Dominicæ particulam, Qui es in calis, sic interpretatur, ut calos velit esle, cælo destinatos; qualem se considerare, inquit, cum oportet, qui hanc partem precationis recitet. Nam eo spectat involuta illa ac perplexa de industria oratio, in Matth. vi, 9. pag. 57. Nostre Pere qui estes dans les Cieux. Il faut premierement dire cette priere avec le cœur d'un ENFANT DU CIEL, dégagé de la terre par sa nouvelle naissance, mimé de l'adoption divine, & plein du desir DE SE REUNIR A SON PERE & A SON PRINCIPE. Et pæne ipsum poenitet Deum vocasse Patrem: mallet Principium dicere. Sane quemadmodum Ens indeterminatum aut Bonum in genere, Pater esse hominum dicatur magis, quam equorum, vix explicari potest. Deinde in Ens indeterminatum, unde nos prodiisse dicit, videtur polliceri nos esse redituros.

Alibi tamen e cælo qualecumque cælum intelligat audire Deum dicit, dum in sanctis requiescit; quæcumque similiter quies ista sit: cælum ei scilicet, ut aliis scriptoribus, mens justorum est, unde discedendum Deo non est, ut justis opem serat. In Luc. xi, 8. pag. 216. Il entend de dedans sa maison, qui EST LE CIEL, ceux qui le prient sur la terre. Le repos souverain dont il joüit en lui-mesme AVEC SES SAINTS, ne le rend point insensible à nos peines & à nos maux; & il n'a pas besoin de le quitter pour neus

fecourir.

Eam ob rem etiam iste ad hæc verba, Ast. v11, 48. Cælum mihi sedes est: & ad ista, I. Joan. v, 7. Tres funt qui testimonium dant in celo; de celo nihil plane dicit. Et ad locum istum, Matth. xxiii, 22. Et qui jurat in cælo, jurat in throno Dei, & in eo qui sedet super eum; multa dicendo nihil aperte dicit. Pag. 311. Il faut eftre circonspect à ne point jurer pas mesme par les creatures. Elles sont plus ou moins saintes, à proportion du rapport qu'elles ont à Dieu. Et le serment est d'autant plus criminel, qu'on profane plus la sainteté, à quoi elles participent. Plust-à-Dieu que Pon ne pust regarder jamais les creatures, sans confiderer le rapport qu'elles ont au Createur, ce qu'il leur communique de ses perfections, comment il y est present, Lusaze qu'il en veut saire, & qu'il veut que nous en fassions pour lui. Hæc ille ibi tantum. Denique illud orationis Dominicæ, Sicut in cælo & in terra, de sanctis tantum accipit, qui cælum terramve incolunt. In Matth. vi, 10. pag. 57. Dien fait par tout sa vo-lonté, mesme dans ceux qui y sont les plus opposés: mais elle ne se fait avec amour & par amour, que DANS LES SAINTS DU CIEL & DE LA TERRE. Pari necessitate, ut istud obiter dicatur, a Sanctis in terra fieri voluntatem Dei, atque in cælis, vult credi: & ubique agere Deum velle ut omnipotens est. Sed de ea re iterum dicemus inserius. Quis autem genuinus sit hujus petitionis sensus, nos alibi

Deo duce aperuimus.

5. Negat in Templo Deum esse proprie: sed in his ait esse dumtaxat, qui Templum frequentant. Et Veritatem quidem certe in animis dumtaxat habitare necesse est, & eorum tantum qui Veritatem norint ac diligant; aut qui certe de Veritate dicant ad populum: atque adeo in sola Ecclesia, hoc est, in solo cœtu justorum. Catholicis contra statuentibus cum Pfalmista, Dominus in templo Sancto suo: & sic Deum verum aientibus in Templo suo esse per veram præsentiam; ut si per impossibile alibi nusquam esset, ibi tamen vere adesset, & preces ibi nostras audiret; ibidemque etiam cum vacua ædes est, adventum nostrum exspectet. Quesnelius autem, in Marc. XIII, 2. pag. 177. Rien de ce qui doit estre détruit, n'est digne d'estre le VRAI TEMPLE DE DIEU. C'est dans un sœur pauvre & humble qu'il se plaist à demeu-

In Luc. XIX, 47. pag. 369. L'Eglife Catholique, dont nos Temples sont la figure, n'est pas seulement LA MAISON DE LA CHARITE qui y prie, & DU SAINT ESPRIT QUI Y GEMIT DANS LES SAINTS; mais encore LA MAISON DE LA VERITE, qui y enseigne par les Pasteurs legitimement

nvoiés.

In Act. VII, 49. pag. 82. Dieu ne peut avoir d'autre TEMPLE digne de lui, que lui-mesme, & par lui le corps naturel & le corps mystique de son propre Fils; & le cœur de l'homme purissé par le sang de Jesus-Christ, sanctisé par son Esprit, & consacré par

son onction divine.

Et In Att. xvii, 24. pag. 201. Dieu n'a Ja-MAIS EU SUR LA TERRE QU'UN SEUL TEM-PLE, où il ait habité personnellement, qui est l'humanité Sainte de Jefus-Christ, remplie substantiellement de toute la plenitude de la divinité. Il est en nous pas la communication de sa Sainteté, par l'operation de sa grace, & par la presence sacramentelle de Jesus-Christ Dieu & homme tout ensemble. C'est en lui que Dieu est adoré comme dans un Temple vraiment saint & vraiment adorable. Quid? Dum negat iste Deum in alio templo, quam in Christi carne habitasse, annon aperte sacris litteris contradicit, quæ sæpissime illud inculcant, ut diximus, Dominus in Temple Sancte fue? Nam si personalem habitationem cum dicit, hypostaticam intelligit, loquitur saltem inepte; cum unio hypostatica, habitatio non sit: nec si hypostatica unio habitatio non sit, ideireo totius divinitatis habitatio proprie dicta in Templo non est, in quo inhabitantem Deum oporteat adorari.

Denique idem in Apoc. XI, 2. pag. 601. Dien VEUT AUTRE CHOSE QUE DES TEMPLES DE PIERRE, POUR Y ESTRE ADORE'.

Lepidum autem ac festivum est præter cetera, quæ dicit ille de sesto Dedicationis Templorum sive Ecclesiarum; in Joan. x, 22. ubi hunc sestum diem sanctitatis Dei jubet intelligi; quoniam in sanctitate, inquit, sive ut Psalmista cecinit, In Sancto babitate Deus. La feste de la DEDICACE D'UN TEMPLE OU D'UNE EGLISE, inquit ille, pag. 604. devroit estre des plus saintement celebrées: & c'est ordinairement une feste ou fort negligée en certains lieux, ou en d'autres fort profanée. C'EST LA FESTE DE LA SAINTETE DE DIEU, QUI EST SON TEMPLE OU IL HABITE: In Sancto babitas, Psal. XXI. & où il est siparé de toute l'impureté de la creature. LES TEMPLES OU EGLISES sont la sigure de ce Temple éternel, & DE TOUTES LES O 3

choses que Dieu se consacre, pour demeurer par une communication particuliere de sa sainteté: De l'humanité sainte du Fils de Dieu, temple de la divinité, consacré par la divinité mesme: Du sein de la Vierge, consacrée par le Verbe incarné: Du Chrétien consacré par l'esprit de Dieu dans le baptesme : De l'Eglife Chrétienne, qui se bastit & s'édifie sur la terre, & DONT LA DEDICACE SE FERA DANS LE CIEL. Ex eadem istud impietate oritur, quæ pro Deo non habet nisi intelligibilem Veritatem. Nam quis sane sic animatus non stultum putet, si quis Veritati intelligibili seu Rationi Universali, quæ Necessitas est primorum principiorum, secundum quam recte judicamus, locum aliquem consecrare velit, in quo illa velut in domicilio habitet? aut qui existimet cam Veritatem Templum sibi lapideum consecrare? Tamen Deus verus Ecclesias sibi consecrari jubet, & ipse sibi consecrat, hoc est, ibi velut proprias, & rem sanctam, vindicati

6. Urit similiter sectam impiam hæc Christi Domini vox, jubentis in cubiculo preces adhiberi Deo. Quid enim? An Veritas intelligibilis, quæ consulenda est, in cubiculo delitescit. Eam ob rem iste cum Montensibus hunc locum, Tu autem cum oraveris, intra in cubiculum tuum, fic Gallico sermone reddidit: Mais lorsque vous voudrez prier, entrez en un lieu retiré de vostre maison: ut domum deinde interpretetur, ipsum animi secessum intimum, nempe ubi Veritas intelligibilis habitat, quæ est consulenda. Sic iste ad cum locum, Matth. vi, 6. pag. 55. Le COEUR est le partage de Dieu. . . . C'est là qu'il veut estre prié & adoré. La priere est le commerce le plus secret de l'ame avec Dieu, & où ils se parlent cœur a cœur. Le monde est trop profane & trop infidele pour estre de ce secret. Il faut lui sermer la porte, en l'oubliant & toutes les affaires qui l'occupent & l'amusent. La priere demande la retraite au moins du COEUR. CAR C'EST LE LIEU LE PLUS RETIRE' DE LA MAISON DE DIEU, qui est nous mesmes. C'est là qu'on doit estre retiré, mesme dans la priere publique, & au milieu des hommes.

7. Immensitatem suam sic verum Numen optat a mortalibus confiderari, ut etiam quafi procul pofitum, defigere tamen inde oculos in unumquemque nostrum & eminus intueri nos jure existimetur: id quod fane de Veritate intelligibili, seu luce omnium animorum communi dici non potest. Itaque vocem illam veri Dei veluti eminus Adamum compellantis, Adam ubi es? quæ luci isti mentium nostrarum, aut Justitiæ, aut Veritati, aut Sapientiæ intelligibili, omnino non convenit, sic impia secta interpretatur, ve-Juti vox sit Veritatis aut Sapientiæ intelligibilis, suum Adamo lapíum humano affectu ac more, afficta ei prosopopœia, exprobrantis; neque quærentis ubi locorum, sed ubi calamitatis esset; hoc est, quam se ipse in miseriam conjecisset. Ita alios secutus iste, in Joan. XI, 34. pag. 226. Jesus n'interroze pas par ignorance, non plus que Dieu, quand il dit, Adam, où es-tu? Où est le pecheur, quand il n'est plus dans la main de son Dieu? En quel état est-il réduit, quand il s'est donné la mort par son peché? Ubi Catholici dicunt, & Christum Dominum ut homo erat, humano more interrogasse; ut ipsis etiam prophetis licet de his percontari quæ probe norunt: & Deum ipsum humano more quasi distantem & tamen omnia contuentem spectari velle interdum, quamvis sit rebus omnibus intimus: ut norint mortales a se non solam Justitiæ formam, sive intelligibilem, sive (ut vocant) originariam, coli pro Numine oportere; sed Deum verum, qui sic est ubique disfusus, ut si non cogitetur hic esse ubi sumus, ac si (quod fieri omnino non potest) is thic non esset, sed nos a longe prospiceret, quemadmodum solemus invicem, nihilominus nos inde perspiceret & argueret.

8. Denique si Veriras & Justitia intelligibilis Deus

est, quomodo Hierosolyma, civitas plena sceleratis hominibus & impiis, civitas nihilominus magni regis dicitur ab ipso Christo Domino? Matth. v, 34. 35. Neque per cælum, quia thronus Dei est: neque per terram, quia scabellum est pedum ejus: neque per Hierosolymain, quia civitas est magni regis. Hic æstuat mirifice Quesnelius; & in ejus loci interpretatione primum quidem pro civitate Templum commemorat, de quo nulla in hoc loco mentio est. Deinde templi nomine, non Salomonicum five Zorobabelicum intelligit; sed societatem sanctorum, in quibus nempe Deus per fanctitatem & gratiam habitat. Pag. 48. Dieu manifeste sa gloire dans le Ciel comme dans son thrône: imprime les vestiges de ses perfections divines sur tout ce qui est dans la terre, comme sur son marchepied: fait voir le regne de SA SAIN-TETE' & de SA GRACE DANS SON TEMPLE, comme dans le lieu de sa résidence & dans son Palais. Cum Catholici civitatem magni regis, hoc est, civitatem Dei Hierosolymam fuisse fateantur; hoc est. quam sibi peculiariter consecrasset; quo confluere Judæos optaret, ad sacrificia in Templo peragenda; quem denique locum, velut sibi proprium, selectumque ex omni orbe, fingulari præsidio tegere, dum pacto secum soedere Judzei starent, vehementer cu-

9. Jam æternitas Dei quæ potest intelligi, si Deus non est nisi Ens indeterminatum, Unitas ac Realitas intelligibilis, aut intelligibilis Veritas qua vera sunt formaliter quæcumque funt vera? Hanc certe oportet in ea hypothesi esse, non uti Catholici ponunt. durationem sæculorum infinitam, cui divina essentia virtualiter sit coëxtensa; sed Realitatem ipsam intelligibilem, in se complectentem simul quæcumque sunt, fuerunt, & erunt. Itaque defensores hujus impiæ hypotheseos, coguntur docere, ut jam superius kliximus, Deo in sua æternitate omnia secundum suum esse reale & actuale esse præsentia. Cum Catholici e contrario, peritiores certe, Deum dicant uno quidem actu simplicissimo, non in sua tamen æternitate, sed tum in essentia sua, tum in seipsis omnia intueri: & præterita quidem ut præterita, præfentia autem ut præsentia, futura denique nosse ut futura. At aliter Quesnelius, in 2. Petr. III, 8. pag. 472. Dieu n'est point renfermé dans le tems non plus que dans le lieu. Nulle dure'e m'est ni longue ni cour-TE A SON E'GARD. IL RENFERME DANS SON ETERNITE' TOUS LES TEMS SANS DIS-TINCTION DE PASSE', DE PRESENT, NI DE FUTUR, sans succession, sans division, sans aucun rapport aux creatures.

Æternitatem porro facit ea secta primarium Dei attributum; quod dicit propterea indesinenter sanctos in cælo adoraturos esse: quoniam Realitatis scilicet qua res sunt sormaliter id quod sunt, præcipua dos æternitas est. Neque quidquam certe magis Realitati convenit, quam semper esse, semper immutabilem permanere: quoniam quascumque formas alias exaliis induit, nihilominus ipsa in omnibus Realitas perseverat. Itaque Sancti toti erunt, inquit, in æternitate illa adoranda occupati. In Apoc. xi, 17. pagi 606. Leur occupation, éternelle est d'adorer Dieu DANS L'ETERNITE DE SON ESTRE, Ét dans la Trinité de ses personnes: de LA RECONNOISTRE POUR LE PRINCIPE DE TOUT BIEN, Ét de le benir avec un très-prosond respect.

10. Potentia etiam ipsa Dei, si Deus non est nisi Realitas & Veritas entium intelligibilis, ne formaliter quidem sive virtualiter distingui potest ab ipsa voluntate, quæcumque ea est, qua sunt omnia quæcumque sunt in aliqua disserentia temporis; quandoquidem ambæ eæ divinæ dotes, potentia & voluntas, illa ipsa metaphysice etiam simplicissima Realitas entium ac veritas eorumdem intelligibilis est. Hinc illa sectæ impiæ yox, potentiam Dei, voluntatem e-

jus esse. Catholicis e contrario statuentibus, multo latius patere potentiam quam voluntatem: & verum Numen multa potuisse atque etiamnum posse efficere, quæ distincte novit, nec vult tamen aut volet aliquando efficere. Quesnelius in Matth. viii, 2. pag. 81. Il n'y a qu'un Dieu qui n'ait qu'à vouloir pour faire. SA PUISSANCE, C'EST SA VOLONTE'. C'est parce qu'il le veut, qu'en voulant il opere tout dans la nature & DANS LA GRACE.

11. Jam potentia Dei creatrix quomodo tamdem diebus sex mundum creasse dici potest, si Deus non est nisi Realitas ipsa entium omnium in arte & in materia? Mundum oportet sanc in ea hypothesi esse æternum, saltem in chao: & quomodo se cumque chaos explicuerit atque evolverit, dicendum est, ut funt numeri ipsi, inquiunt, in sacris libris appositi ad mysticam aliquam significationem, sex creationis dies a Mose notatos mystice accipi, sive allegorice oportere: ut sententia sit, eo numero dierum designari, quidquid factum est & est obnoxium mutationi, sæculo hoc contineri, cujus sunt dies vel ætates fex. In Marc. 1x, 1. pag. 113. Apr e's LES SIX JOURS DE LA VIE PRESENTE, le Sabbat éternel commence sur la sainte montagne du Ciel, où le Christ entier composé du chef & des membres, de Jesus-Christ & de l'Eglise, sera parfaitement transsiguré dans ses membres. Et has quidem ille sex ætates distinguit & particulatim describit, in Hebr. x1. Primam ab Adamo ad diluvium: 2<sup>em</sup> a diluvio ad Abrahamum: 3<sup>sm</sup> ab Abrahamo ad Legem & Judices: 4<sup>sm</sup> a Lege ad Regum tempora: 5 a tempore Regum & Pro-phetarum usque ad Christi natalem, a quo 6 in-Çipit.

12. Miracula autem, quibus maxime potentiam suam Deus manisestat, nulla sunt proprie dicta, si Deus non est nisi Realitas ipsa entium: hoc est, nulla quæ non jam sint occulta in causis, eruptura tardius rariusque: sed quoniam infrequentia sunt, miracula ea ab imperita multitudine nuncupantur; cum nihilominus in ea hypothesi miracula sint, quæ quotidie natura efficit, quam quæ rarius ex occultioribus causis emergunt, in quibus jam nunc latent inclusa, velut in seminibus. In Matth. x1, 20. pag. 135. On ne peut se plaindre de n'avoir point vu de MIRACLES: puisque tous ceux du Createur sont ex-Poses aux yeux de nostre esprit & de nostre corps, & tous ceux du Sauveur aux yeux de nostre foi. In Joan. VI, 31. pag. 106. Tel est un ATHE'E (nemo enim magis adversus atheos hac ætate stilum exercent, quam ipsimet Athei:) Tel est un ATHE'E, qui cherche encore des preuves de la divinité, quoi qu'il marche, pour ainsi dire, tous les jours sur des mira-CLES, qui pour durer depuis le commencement du monde dans un ordre & avec une justesse qui ne se démentent jamais, n'en sont que plus admirables que les MIRA-CLES PASSAGERS.

13. Præterea si Deus non est nisi Ens in genere, ipsa Realitas Veritasque intelligibilis omnium entium, prosecto Deus est omne quod est,  $\tau i \pi \ddot{a} r$ , sive Deus est omnia: siquidem dum aliæ aliis formæ succedunt, Realitas mibilominus immutabilis manet & regnat in omnibus: est ipsa quidquid est Entitatis in omnibus: uno verbo ipsa sola est omnia. In Marc. XIII, 31. pag. 186. 187. L'bissoire du monde n'est Phistoire que du passe, le tableau de l'instabilité des choses humaines, et une preuve que tout passe, Que tout n'est rout. Catholici adeo non dicunt Deum esse omnia, ut dicant e diverso nihil ipsum prorsus eorum esse, quæ sunt in universo.

14. Denique si Deus non est misi Realitas aut Veritas intelligibilis omnium entium, non habet Deus proprie nomen, sed innominabilis est. Ecquod enim potest dari nomen Realitati aut Veritati intelligibili omnium simul entium? Ergo nomini Dei consecrari

cum quidpiam dicitur, non proprie nomini, sed majestati, sanctitati, gloriæ dicatum consecratumque oportet intelligi. In Ast. xv, 13. pag. 172. Le Chrétien est tout consacré Au Nom, c'est-à-dire, à la majesté, à la sainteté, à la volonté, au culte, & à la
gloire de Dieu. Ubi Catholici sanc reclamant, aïuntque & Dei nomen esse, quodcumque gens quælibet
pia ac religiosa huic designando adscripserit; & consecrari gentes huic nomini, quæ illud super se, & a
se invocari gloriantur. Nomen sanctum tuum invocatum est super nos.

Nomen tamen ei Entis supremi Quesnelius tribuit, in Act. xvII, 29. pag. 203. C'est un jugement trèsjuste, mais terrible, sur l'ame asses malheureuse, pour avoir secoüé le joug de l'ESTRE SOUVERAIN QUI SEUL EST AU DESSUS D'ELLE, d'estre assus sur la tous ceux qui sont au dessous, jusqu'à en faire son Dieu. Hic porro, quamvis alibi quam potest maxime dissimulet, prodit aperte sibi, æque ac scriptoribus antea appellatis, Deum esse Ens indeterminatum Veritatem intelligibilem, quæ & Regula vivendi est, ut volunt, & Lex judicandi: quam iste quoque, ut priores, solam esse dicti supra mentes nostras, atque Ens supremum ac Deum proinde: neglectum autem ab hominibus ingemiscit. At vel ipsum nomen

Entis supremi cautioribus saltem Catholicis idcirco displicet, quod in solo Entis gradu collocare Deum videtur, aut potest videri; atque adeo sorma eum intelligibili finire, ut vult secta impia.

II.

## DE TRINITATE.

Actenus de Natura Dei & attributis ejus Quesneliana dicta præcipua collegimus: nunc de Trinitate dicamus. Trinitas autem quæ potest ei homini esse, cui Deus ab homine invocandus non alius est præter intelligibilem Veritatem? ac vice versa, (sunt enim hæc reciproca:) quæ potest esse vera divinitas, aut quis Deus, ubi pro Filio Dei Veritas & Lux animorum intelligibilis obtruditur? Neutra profecto ibi est alia, nisi quam ipsimet Athei ultro admiserint. Neque enim non hostis habendus est Trinitatis, qui vel co nomine, vel nominibus Patris & Filii & Spiritus Sancti, quæ passim Catholicorum more usurpet, aliud longe intelligit, quam Catholica fides docet: quemadmodum non propterea quis ex atheorum numero expungendus est, qui Deum esse fateatur, si eo nomine vel Naturam, vel cum Jansenio magistro suo aliisque, Veritatem intelligibilem & Rationem universalem omnium entium intelligat.

I. Trinitas igitur Paschasio Quesnelio quænam demum est? Auctoritas, veritas, caritas: Autoritas, veritas, fanctitas: Æternitas, veritas, caritas: Unitas, veritas, caritas: Deus, Sapientia, caritas: Principium, Lex seu regula, & Pax: similiaque tria quælibet. Auctoritas, Realitas est dans totum esse: Veritas, species sive forma universalis entium: Caritas, utriusque nexus five manentia in esse: quæ & caritas nuncupatur, quoniam amat ens quodlibet & suum esse & suum sic seu bene esse. Esse semper est; hæc Æter-nitas sive Pater est. Quidquid est, id unum, nec tamen ipsa unitas, sed simile unitatis est: hæc similitudo unitatis Veritas seu Filius est. Denique quidquid est amat sic esse; hæc Caritas seu Spiritus Sancis est. Hæccinne, amabo, Trinitas Christianorun est? Anut illa defendatur, martyrium est obeundum? At hanc Trinitatem ultro amplectantur etiam Mahumetani. Audiamus igitur Quesnelium de Trinitate dicentem.

In Luc. x, 22. pag. 22. Puissance, connoissance, amour, (car en Dieu vouloir c'eft aimer:) Trois Principes de l'eglise, & de tout ce qui sert à la former; scavoir l'autorité, la verité, la charité. Elles sont comme partagées en Dieu par ses propriete's personnelles, reunies en Jesus-Christ par PIncarnation, communiquées à l'Eglise par l'Episcopat. Le Fils seul dans l'ETER-NITE' reçoit l'AUTORITE' du l'ere, par une naissance, dont le terme est la VERITE' substistante, & féconde de la CHARITE' consubstantielle du Pere & du Fils, qui est le S. Esprit. Tout est donné à Jesus-Christ par l'Incarnation & par sa mission temporelle. Car Dieu se reconciliant le monde étoit en Jesus-Christ, & se communiquoit & operoit par Jesus-Christ, selon CES TROIS PROPRIETE'S, que la Religion Chrétienne REPRESENTE, ADORE, & IMITE. Tout y doit donc rendre hommage.... Toute action Chrétienne doit dans les fidelles estre un hommage à l'AUTORITE', à la VERITE', à la CHARITE' de Dieu, & n'y doit avoir rien de contraire..... Hommage, adoration, & reconnoissance envers la Trimité adorable, & ses propriete's person-NELLES.

In Luc. XI, 2. pag. 213. Un Dieu qui est PERE DE LA VERITE' ETERNELLE, & avec son Fils principe du S. Esprit, veut estre servi par des en-

fans, &c.

In Joan. I, 3. pag. 2. Le saint Esprit en second lieu nous annonce la gloire du Verbe, selon ce qu'il est à l'égard des creatures en general. Elles lui doivent toutes hommage, & de leur ESTRE dont il est le principe, par la puissance qui lui est commune avec Son Pere: & de LEUR MANIERE D'ESTRE. dont il est l'idée & l'art divin, comme la SAGES-SE ETERNELLE, de qui toutes les creatures tirent tout ce qu'elles ont de BEAUTE', d'ORDRE, & de PROPORTION entre elles, & par rapport aux defseins de Dieu. O sagesse eternelle, vive image des perfections de vostre Pere, EXEMPLAI-RE adorable de TOUTE PERFECTION CREE'E. At non habet Christianorum Trinitas respectum ad res creatas: tota est ad se & ad intra: non est operatrix totaque ad extra, ut Trinitas atheorum; in qua Pater, hoc est, ut volunt, Realitas entium est quod est, ut det esse rebus: Filius, hoc est, Veritas intelligibilis, est quod est, ut det speciem rebus, & pulchritudinem, & ordinem, & proportionem. Apud Christianos habent res creatæ omnes esse & bene esse a divinitate, ab essentiali Sapientia, non a notionali formaliter ut notionalis est : cum si per impossibile non essent personæ tres, sed unica in Deo persona esset; nihilominus a potentia & Sapientia Dei essentiali essent res creatæ omnes & bene ac pulchre & ordinate essent. Nec denique Filium illi Veritatem intelligibilem vocant; cum vere divina Veritas non aliter in Deo quam essentia ipsa divina subsistat. Ut est Pater Deus, Filius Deus, Spiritus Sanctus Deus; fic est Pater verus, Verbum verum, Spiritus Sanctus verus. Et est veritas tribus personis, ut essentia, communicabilis: quod autem proprium Filii est, nempe Verbum, prorsus incommunicabile est.

In Joan. VIII, 27. pag. 159. Adorons Dieu le Pere, comme la plenitude, la source & le principe éternel de LA VERITE' ETERNELLE; & sonsein adorable, comme LA SOURCE DE TOUTES LES VERITE'S DU SALUT. C'est l'école où le Verbe mesme les apprend sans les avoir ignorées, POUR les enseigner aux hommes, comme LEUR MAISTRE. Jam ad locum istum superius monuimus, prave dici Verbum a Patre discere, ut homines deinde doceat. Finis hic esto Veritatis quam Athei venditant: non est propter istum sinem Verbum Dei Deus; nempe ut homines ea placita doceat; qua ad salutem conducunt; sed ut sit solummodo terminus subsistens divi-

næ intellectionis.

In Rom. XI, 36. pag. 415. Dans le Pere comme le principe ETERNEL, de qui procedent toutes choses

creées & increées: à qui tout doit se conformer: Dans le FILS, COMME LA LOI & LA REGLE SOU-VERAINE, l'exemplaire, & l'ART DIVIN, sur qui & par qui tout est formé : en qui tout doit se reposer & se consommer. Dans le saint Esprit, comme l'AMOUR, LA PAIX, LE REPOS, LA PER-FECTION, LE CENTRE, & L'UNITE DE TOUTES CHOSES. . . . J'adore tout ce que le saint Esprit nous a voulu faire ici connoistre de vous, o Trinité éternelle, qui estes mon Dieu, & je me donne à vous pour vous glorifier en la maniere qu'il vous plaist que je le fasse. Qualis hic, amabo, Spiritus Sanctus proponitur, qui vi suæ proprietatis personalis Pax, Quies, Perfectio, Centrum, Unitasque rerum omnium sit? Pax est Spiritus Sanctus, quies, centrumque, in quo acquiescit sive animus rationalis, five etiam lapis, & bos, & equus? Apage has blasphemias ex impierate ortas, quæ pro Deo non habet nisi Realitatem ac Veritatem omnium entium, cogiturque propterea pro Patre adfignare Esse omnium entium; pro Filio, bene sic vel sic esse; pro Spiritu Sancto, quietem in tali esse. Catholici Doctores Spiritum Sanctum dicunt habere vi suæ proprietatis personalis, ut sit Amor subsistens Patris & Filii; & ut propterea, sed per meram attributionem, non ob efficientiam, caritas ei tribuatur, quam tota in nobis Trinitas efficit: hoc tantum. Nec Verbum ipsum, ut Verbum est, legem dicunt regulamve esse morum nostrorum: ne Sapientiæ quidem essentialis proprium illud dicunt esse; sed essentialem tantum caritatem Dei nobis esse propositam in exemplum: voluntatem autem leges, quas velit, homini ponere: alias in ipsa rerum agendarum natura fundari. Nec denique dicunt Verbum Dei Deum vi suæ proprietatis esse Exemplar, Artemque divinam, secundum quam formata funt omnia, vel Ideam rerum agendarum; ac ne divinam quidem Sapientiam. Soli hoc jactitant Athei, ut verbis in speciem magnificis fucum faciant incautis & imperitis: cum reipfa Verbum velint quantum quantum est, dicere respectum ad res creatas vel creabiles: quod quidem necesse est, si Verbum non est, ut volunt, nisi Veritas intelligibilis entium, sive omnium essentiarum. Catholici Doctores Verbum Dei dicunt vi suæ proprietatis esse terminum subsistentem Paternæ intellectionis: qua intellectione tota ei divinitas communicatur; hoc est, essentia, sapientia, potentia, bonitas, sanctitas, justitia, misericordia, divinæque ideæ, secundum quas sunt omnia creata & creabilia. Nec proinde magis est Verbum Dei vi suæ proprietatis, vel Exemplar rerum formandarum aut formabilium, vel Sapientia, vel potentia, quam Justitia, misericordia, bonitas, sanctitas, aliudve quodpiam divinitatis attributum. Verum dicerent Athei, si Verbum vi suæ proprietatisessetterminus subsistens intellectionis tantum rerum creatarum aut creabilium. At ne potentia quidem has creandi tota divinitas est quæ & in Patre intelligit, & in Verbo intelligitur.

In 1. Cor. xv, 28. pag. 589. Dieu dans la TRINI-TE' DE SES PERSONNES regnera par lui-mesme, fera subsister & vivre en lui & de lui sout le corps de l'Eglise, le chef & les membres : les rendra IMMOR-TELS PAR LUI MESME COMME ETERNI-TE': les éclairera & LES RENDRA TOUT LU-MINEUX COMME VERITE': se répandra en eux & LES CONSOMMERA EN LUI MESME COMMÈ CHARITE'. Negant omnino Doctores Catholici. æternitatem proprietatem esse Patris personalem firmant ii soli, quibus pro Deo vel Patre Realitas entium est; quoniam Realitas scilicet, sive Ens præcise, neque dicit præteritum, neque præsens vel futurum; sed Esse simpliciter. Sed sunt hi Quesnelii similes, Athei. Negant deinde Catholici, personas sanctissimæ Trinitatis agere in res creatas vi suarum proprietatum personalium: id quod soli coguntur-di-

cerc

tere Athei. Qui dum propterea formalitates Æternitatis, Veritatis, Caritatis, pro personis adsignant, vocibus improbe abutuntur. Neque enim sunt ista nomina Personarum, sed attributorum essentialium.

In 1. Tim. III, 15. pag. 186. L'Eglise Chrétienne & Catholique est seule Église du Dieu vivant, QUI EST UNITE, VERITE, CHARITE, parce qu'elle a seule la chaire de l'unité, la dostrine de la verité, & la vie de la charité. Non est, ut dictum est, magis Unitas proprietas personalis Patris, quam divinitas; sed Realitatis entium præcise, quam Athei pro Deo habent.

In 1. Joan. 1V, 6. pag. 503. La différence extrême d'entre les Apostres de Jesus-Christ & les Apostres du monde, les maistres de la verité & ceux de l'erreur. . . Tout est du monde dans les derniers, Tout est DE DIEU dans les autres. L'AUTORITE' de la mission prouvée par les miracles: la VERITE' de la dostrine autorisée par l'Evangile: la CHARITE' des disciples manisestée par les œuvres. Non est, ut sæpius hoc dicatur, non est auctoritas magis, quam divinitas, proprictas Patris; nisi ubi Realitas entium præcise pro Patre est, & gignere dicitur qualitercumque Veritatem entium omnium.

In Apoc. XIX, 2. pag. 653. Qui n'adorera & ne craindra un jugement, qui est tout AUTORITE' & PUISSANCE dans le Pere, tout VERITE' & SAGESSE dans le Fils, tout JUSTICE & SAINTETE' dans le faint Esprit? Ergo punitio reproborum, opus Spiritus Sancti, æque ac justificatio sanctorum est? Scilicet ita necesse est poni ab impia secta, cui Deus non est nisi Realitas entium; nec proinde Justitia in Deo vindicativa, quæ malum peccatori inserat, ut malum ipsius: sed distributiva dumtaxat, quæ sit Rectus Ordo rerum omnium, & Spiritus Sanctus

propterea possit appellari.

Hæc istius sectæ Trinitas, ut ex iis apparet, quæ dicta sunt hactenus, tota quanta est dicit ordinem ad creaturas, quibus quatenus dat Esse, Pater est; quatenus dat tale vel tale Esse, Filius est: quatenus dat permanere in tali Esse, Spiritus Sanctus est. Hinc Istud illi subinde prædicant, quod nemo sobrius e Theologis Catholicis dixerit, vestigia Trinitatis in omnibus omnino rebus creatis esse impressa: Trinitatem in his quærendam esse atque adorandam. Et hos pariter Quesnelius imitatur, in 1. Cor. XII. 4, 5, 6. pag. 553. LA TRINITE' ADORABLE SE PEINT ELLE-MESME DANS TOUS SES EF-FETS NATURELS, & DANS SES DONS SUR-NATURELS. Il faut L'Y CHERCHER & l'y adorer. At Christianorum Trinitas, nullum dicitad res creatas ordinem, nullum in his habet sui vestigium. Quæ si nullæ omnino aut essent actu aut futuræ esfent, nihilominus Trinitas esset: quemadmodum si nullæ forent omnino aut futuræ essent, nihilominus Deus foret. Libera enim productio rerum creatarum est; neque necesse est eas aut Verbo repræsentari aut Spiritu Sancto diligi, nisi ex hypothesi quod sint suturæ: quæ hypothesis ratione posterior, tum cognitione earum & dilectione essentiali divina, tum generatione Verbi & processione Spiritus Sancti est. Ac si per impossibile non esset Deus in personis trinus, nihilominus in operibus creatis potentia & sapientia & caritas Dei eluceret. Non ergo Trinitas in his, sed divinitas, quærenda & adoranda est.

Dona vero Trinitatis naturalia cum audis & supernaturalia, cave Quesnelium putes cum Catholicis Doctoribus loqui. Nicolium potius & Malebranchium imitatur. Et ad discrimen aliquod naturalis doni & supernaturalis statuendum, naturale appellat, quod merum creationis donum est; supernaturale, quod attinct ad componendos mores, & (ut iste hoc

loco dicit) ad falutem prodest.

2. In hac Trinitate, ut pro Verbo Veritatem, sic pro Patre ca secta dicit Unitatem, qua de re jam

diximus. • Eo pertinet & illud, quod superius omisfum, ifto potius loco reddendum est, quam nullo: In I. Cor. XII, II. pag. 555. TOUT VIENT DE L'UNITE': tout doit tendre à l'UNITE'. At hic etiam Julio Cæsari Vanino, quem Tolosanus Senatus ob impietatem justit exuri, Deus fuit : capite primo Amphitheatri divinæ providentiæ: Unitas nimirum. Quoniam, inquiebat ille, est Unitas principium rerum omnium, & formale, & materiale, & efficiens, & finis. Nam omnia constant ex unitatibus, tenduntque ad unitatem sui, & universi, &c. Illud unum; inquiebat, vere το παν, verum principium, a nullo comprehensum vel inclusum. Mundi machina AB UNI-TATE continetur, QUI EST DEUS, summum & unum ens, illius principium & finis. At Catholici Deum esse unicum, non unitatem, dicunt. Nec cum Deum dicunt, Patrem folum intelligunt, fed totam (ut ita loquar) divinitatem, hoc est, totam Trinitatem. Nec Deum denique & Veritatem, vel Deum etiam & Verbum, sed Patrem & Verbum in-

3. Præterea in hac Trinitate Sapientia essentialis, Verbum personale, ac verbum Dei transiens, nulla ratione distingui a se invicem possunt, quæ Catholici diligenter secernunt. Est enim Sapientia essentialis Dei propria ut Deus est: Verbum personale, terminus subsistens intellectionis paternæ, procedens per se ac formaliter ex comprehensione perfectionum divinarum possibilium: verbum denique Dei transiens, decretum Dei liberum aliquid pro potestate producentis vel destruentis. At hæc omnia, inquam, confundit secta impia, ut sane necesse est, cum pro Deo sola Realitas Entium ac Veritas intelligibilis sive Essentia eorumdem agnoscitur. Quocirca ubicumque in sacris litteris Veteris Testamenti verbo Dei aut Sapientia Dei conditum esse aliquid memoratur, statim ibi isti egregii Trinitatis cultores Verbum Dei personale agnoscunt & indicant: Catholicis Interpretibus e diverso recte admonentibus verbo Dei illic verbum transiens, seu jussum mandatumque Dei; Sapientiævero nomine essentialem tantum Sapientiam indicari. Sic illa secta ad ea verba Pfalmi xxxII, 6. Verbo Domini cali firmati sunt, & alibi centies. Quod quidem Quesnelius imitatur, in Hebr. XI, 3. pag. 348. ad ea Pauli verba: C'est par la foi que nous sçavons que le monde a esté fait par la parole de Dieu. Sic ille: Il ne peut y avoir de premier principe visible des choses visi-bles. Tout est renfermé DA'NS LE VERBE INVI-SIBLE DE DIEU, comme dans l'IDE'E & LA FORME ORIGINALE DE TOUTES CHOSES. Ad Verbum personale refert, & quod Apostolus de verbo transeunte protulit; & quod de divinis ideis æque diceretur, etiamsi per impossibile non esset in Trinitate Verbum a Patre distinctum. Sed non potest, ut diximus, secta impia, ubicumque aut Verbum personale in sacris libris, aut verbum transiens, aut Sapientia Dei essentialis se offert, aliud quam Veritatem suam intelligibilem unam intelligere.

4. Ex eo fit etiam, ut Filium seu Verbum Dei, manum Dei & brachium Dei sæpe vocitent: quoniam in Deo suo non aliud verbum transiens, ac ne potentiam quidem aliam afferere possunt, nisi intelligibilem Veritatem; absque qua quoniam nihil verum est, sunt autem vera quæcumque exsistunt, habent enim suam veram essentiam; veritatem ideirco rerum omnium effectricem esse nugantur, eoque sensu per k brachium, Verbum tamquam per Dei manum, 8 virtutem, omnia facta esse. Ita Quesnelius, in Joan. xII, 38. pag. 256. Jesus-Christ consubstantiel à son Pere, SON VERBE & SA PUISSANCE Selon Sa nature divine, est comme son bras. C'est par lui qu'il a fait les siecles & toutes choses: & selon sa nature creée, c'est par lui qu'il repare toutes choses, & qu'il sauve le monde. Et in Coloss. I, 17. pag. 90. Par rapport aux creatures, il en est le premierné, comme la premiere production de son Pere avant tous les siecles, & comme le premier bomme dans ses desseins. Car tout est fait & subsiste par lui, comme LA SAGESSE & LA VERTU de son Pere: sur lui, comme sa pensée & son idée éternelle. At brachium Dei vel manum, potentiam aut virtutem Patris, nullo modo Catholici Doctores Verbum esse dicunt ut Verbum est: ad ipsam essentiam divinam potentia & virtus, ut & Sapientia, pertinet; & est vis agendi toti divinitati communis ut divinitas est. Nec magis brachium Dei Verbum, quam Spiritus Sanctus est.

5. Verbi autem generatio qualis demum esse potest, ubi Verbum nihil est aliud nisi essentiarum ac dogmatum intelligibilis veritas ab unitate five Realitate procedens; cum illa processio nonnisi metaphorica possit cogitari? Inde est, quod Ecclesiam, quæ unitate, veritate, & caritate coagmentatur, æque ac Verbum ipsum e sinu Dei processisse dicat iste; nec Dei tamen sinum magis deseruisse, quam Verbum. Quod dictum nemo non fatuum judicet, nisi qui per sinum Dei intelligat Unitatem; Ecclesiæ autem nomine, societatem quæ amplexa sit veritatem. Ejusmodi enim certe Ecclesia est, quæ & ex unitate oritur, siquidem unitate constat, & veritatem dogmatum ultro suscepit, perseveratque sic in unitate unde prodiit. In 1. Theff. I, 1. pag. 120. L'Eglise Aussi bien que son chef, est sortie de Dieu, sans

QUITTER SON SEIN. 6. Personarum Trinitatis in se invicem immeationem, quam Græci wepizwengiv vocant, Catholici Doctores ex gemino capite repetunt: primum ex identitate naturæ singularis: deinde ex immensitate naturæ, cum qua personæ singulæ identificantur: nam & istud facit, ut altera persona in altera sit, & omnes in se invicem intime præsentes, etiam secundum proprias relationes. Vide Suarem, libro IV. de Trinit. cap. xvi. Athei, qui immensitatem divinitatis oppugnant, neque Catholico sensu exponunt, ut diximus; ex priore tantum capite illam mepezuipnou repetunt, nempe ex unitate naturæ; ex qua fit quidem ut tres per-fonæ fint una natura, at non ut una persona fit in altera: & nos Metangismonitas vocant, qui Filium in Patre sic esse existimemus, tamquam vas in vase. Ex horum est numero Quesnelius, in 'Jean. x, 38. pag. 211. Apprenons de Jesus-Christ mesme le mystere adorable de la très-sainte Trinité, par lequel les personnes divines sont l'une dans l'autre PAR L'UNITE' D'UNE MESME ESSENCE, d'une mes-

me volonté, L'un mesme esprit. 7. Tamen audacior ceteris ex eadem secta Quesnelius dicere ausus est, quod plerique omnes eamdem ac ipse Trinitatem professi dicere reformidarunt; quoniam id & falsum esse, neque usurpari posse scirent nisi ab co qui vocibus abuteretur: Trinitatis fuæ personas scilicet realiter esse distinctas. In Joan. x, 30. pag. 208. Toute la Religion est ensin établie sur ce sondement inébranblable; Que celui qui a entrepris de nous sauver & de nous conduire à Dieu, est un mesme Dieu avec son Pere, quoi qu'il soit une PERSONNE RE'ELLEMENT DISTINGUE'E de celle de son Pere. Et in Joan. xiv, 10. pag. 291. Un Dieu qui est la mesme chose que son FILS, & qui n'est pas la mesme personne. Un Fils qui réside dans son Pere, & un Pere dans son Fils, & qui font Distingue's Re'ellement L'un DE L'AUTRE. Nam id Catholici quidem certe de tribus in vera divinitate personis aperte semper ac 11bere funt professi. Qui vero pro Numine solam Realitatem, ac Veritatem essentiarum & dogmatum, Pacemque Quietemve entium habent, si simpliciter & candide loqui, si (ut in ea hypothesi necesse est) nihil esse in Trinitate putant, quod ratio humana non possit meditando assequi; ii distingui realiter inter se personas non possunt asserere. Pari ambiguitate

tinctas, is qui latere voluit sub nomine Ægidii Columnæ, in lib. III. sent. dist. 10. quæst. 1. art. 1. ad 3. cum ipse tamen non aliam Trinitatem agnoscat, quam secta impia. Sed eo nimirum sensu is intellexit, quo elle & ellentiam diltingui realiter in creaturis alierit, dist. 3. quæst. 1. art. 2. & rem dici admonet a reor, reris: ut dicatur res, quidquid potest cogitari & considerari, dist. 37. dub. 4. nimirum ut salvaimpictate posset affirmare, Patrem a Filio, tamquam REM A RE distingui.

## III.

## DE CHRISTO DEO ET HOMINE.

Ed jam Christus Dominus nos ad se vocat, vindicandus scilicet ab his qui nec ipsum verum Deum, ac ne hominem quidem fere similem nostri dicunt. Grande autem operæ pretium ex hac disputatione referemus, quod quem Deum impia fecta agnoscat tunc luculentius adhuc intelligemus, cum qualem Deum Christum prædicet, liquido expositum fuerit. Neque enim divinitatem aliam, quam immortalitatem, fanctitatem, veritatem essentiæ & dogmatum in Christo poni ab istis; quæ quoniam a nobis intellecta nos docet ac dirigit, Verbum ideireo appelletur; sequentia Quesnelii essata, nisi fallimur, demonstrabunt.

Nam ut ab illo ducamus initium, quod est in hoc argumento præcipuum, ecquod illud Verbum est, in quo subsistere humanitatem Christi iste prodit! Sic enim loquitur, in Apoc. III, 7. pag. 557. LA VE-RITE' ETERNELLE, DANS LAQUELLE cette bumanité sainte subsiste. Et in Apoc. III, 14. pag. 560. Malheureux celui qui doute de vos paroles, VE-RITE' IN CARNE'E. Nempe Veritas illa æterna'. quam consulunt homines, cum de re qualibet integre volunt incorrupteque judicare: quæ per carnem & os Christi nos alloquebatur: qua mens nostra alitur: quæ est etiam in Apostolis per traditionem divinam, per Apostolicam in episcopis, ut superius dixit Ques-

In Marc. xiv. 61. pag. 211. ad ea verba, Rursum fummus sacerdos interrogabat eum. Mon  $oldsymbol{D}$ ieu, qu'il  $oldsymbol{y}$ en a qui semblables à cet homme interrogent LA VERITE' ETERNELLE, SANS LA CON-NOISTRE, ou pour la desbonorer, & la persecuter? In Luc. x, 16. pag. 199. C'est LA MESME VE-RITE' QUI EST DANS LE PERE PAR SON ESSENCE, dans le Fils par sa naissance éternelle, dans les Apostres par la tradition divine, dans les Eves-

ques par la tradition Apostolique.

Inde est quod isti profitentur, per quemcumque hominem Angelumve vera doceamur, per huncVerbum ipsum loqui. Nam per hunc, sive hujus ope ac ministerio, quo vel oculos vel aures ferit, Veritas nos intrinsecus docet, eadem quæ docentem prius intus edocuit. Itaque apparitiones Veteribus olim factas, in quibus Angeli Patriarchas vera plurima docuerunt, præludia fuisse Incarnationis: apparente jamtum & loquente hominibus Verbo Dei. Id quod quidem Catholici Doctores aut se non intelligere confitentur, aut ita certe expositum detestari. Hocautem Quesnelius hic quoque tradit, in Act. vii, 2. pag. 62. Ces apparitions du Dieu de gloire à des hommes pecheurs, estoient comme LE PRE'LUDE & L'ES-SAI DE SON INCARNATION & de sa descente du

. Christi deinde nomen unctum significat: quodixit olim tres esse in Trinitate personas realiter dis- | niam unctus, inquit, ipsa divinitate est, qua eadem unctione nos quoque ut uncti simus effecit. In Marc. viii, 29. pag. 109. O Jesus, c'est vous qui estes le Christ, c'est-à-dire, l'Oint du Seigneur, envoié pour sauver le monde: OINT DE LA DIVINITE MESME, POUR FAIRE PART DE VOSTRE ONCTION A VOS MEMBRES.

In Luc. 1v, 18. Dans PIncarnation, où la nature bumaine unie personnellement au Verbe PAR LA VERTU DU PERE & par là cooperation du saint Esprit, a esté ointe de la divinite? MESME, & PAR ELLE consacrée pour le SACERDO-CE étérnel.

In Act. IV, 27. pag. 46. L'humanité sainte est OINTE DE DIEU MESME, & consacrée par son UNION SUBSTANTIELLE avec le Verbe & la DIVINITE.

In Att. x, 38. pag. 123. Le nom de Christ, qui signifie oint, marque. .. Punion substantiel-LE DE LA DIVINITE' MESME à l'humanité fainte par l'incarnation du Verbe, & l'infusion du saint Esprit avec la plenitude de ses dons dans l'ame de Jesus-Christ l'homme Dieu. Nulli magis scriptores quam Athei, quod mirere, sed ii nimirum; qui se videri Christianos volunt, unionem substantialem divinitatis cum humanitate in Christo prædicant. Quid ita? quoniam pro divinitate habent dumtaxat summam Veritatem essentiæ, sapientiæ, sanctitatis & doctringe. Ex hoc enim profecto & ex humanitate fit unum substantiale, quemadmodum omnino ex anima rationali & carne fit unus homo: Quoniam veritatis & sapientiæ substantiam ac naturam, ut vidimus, hi sæpe dicunt; ut quod pro Deo habent, substantia qualiscumque sit. At Doctores Catholici, tametsi utriusque substantiæ, divinæ & humanæ, conjunctionem confitentur, non unionem tamen lubstantialem dicunt, ne in unitatem substantiæ complethe coalescere ambae nature credantur; sed hypostaticam five personalem, quia est unum compositum in esse suppositi tantum, non in esse naturæ

In 1. Joan. II, 20. pag. 489. Quelle dignité du Chrétien, d'estre consacré à Dieu comme membre de son Fils par la communication DE L'ONCTION DU SAINT ESPRIT DONT IL A ESTE' OINT LUI-MES-ME. C'est par un écoulement de la plenitude du faint des saints qu'un Chrétien est sanctissé.

In Apoc. XI, 15. pag. 605. LE CHRIST da Seigneur, c'est PREMIEREMENT NOSTRECHEF Adorable, ou son bumanité sainte, ointe de l'ADIVINITE' MESME: ET PUIS TOUS CEUX qui participeront éternellement en Jesus-Christ A son onction & à son REGNE.

Recte ista quidem, ut centies dicendum est, si divinitas aut Verbum non est nisi Veritas intelligibilis, eademque norma judicandi ac recte vivendi: nam & illa nos quoque, cum secundum illam ratiocinamur ac vivimus, imbuti, delibuti, ac peruncti sumus, ut Christus ipse. Catholici vero non divinitate seu Verbo perunctum esse Christum vel Christianum quemquam dicunt: sed ut in Alis de Christo dicitur, cap. x, 38. unxit eum Deus Spiritu Sancto & virtute: hocest, omnibus donis spiritalibus & creatis; quæ tamen ipsa nullius essent efficientiæ ad opus redemptionis nostræ peragendum, absque unione hypostatica cum Verbo Dei. Neque nos similiter divinitate, sed Spiritus Sancti donis creatis ungit Deus in Sacramentis. Per hæc dona tantum efficimur divinæ consortes naturæ, hoc est, sanctitatis.

3

Elevara est, inquit, natura humana ad divinam naturam per unionem cum Verbo. In Luc. I, 32. pag. 12. Quatre marques de la grandear de Jesus: 1. L'ELEVATION DE LA NATURE HUMAINE A LA NATURE DIVINE par son

union au Verbe. 2. Sa filiation selon la nature divine. 3. Sa Souveraineté sur son Eglise. 4. L'éternité de son regne. . . . Le Chrétien est fait participant de la nature divine en Jesus-Christ, & entre dans sa filiation par Padoption du Pere: dans l'autre il participera à sa Souveraineté & à l'éternité de son regne. Recte istud quoque, si Verbum non est nisi Veritas intelligibilis, in primis vero sanctitatis & scientiæ. Nam illa quidem, si natura est, ut illi vocant, quemadmodum in nobis, in quibus tamen non fine intermissione peccati & ignorantize est; sic etiam ac multo magis in Christo, in quo inest non interrupte, unam naturam efficit cum eo subjecto in quo est; atque adeo hominem divinæ naturæ facit esse, ipsa si divinitas aut Verbum est. Catholicorum autem alia vox & sententia est: Elevatam dicunt naturam Christi humanam ad immediatam unionem cum Verbo; ex quo non habet humana in Christo natura ut naturædivinæsit; sed ut sit divina persona Christus homo. Christia. num autem quomodo factum esse consortem divinæ naturæ intelligi a Catholicis oporteat, contra quam Athei intelligunt, proxime diximus. Nec venit profecto Christianus in partem filiationis illius qua Christus ob divinitatem Filius Dei est, ut Quesnelius docet: est enim illa incommunicabilis: sed in adoptionem adsciscitur Christianus, quod genus longe diversum filiationis est: secundum Quesnelium autem, fimilesque, non differt a filiatione Christi nisi secundum magis & minus.

4.

Uniri nos quoque Verbo docet, nos in Filio Dei, nos in persona Christi subsistere; personam nostram subsistentiamque nostram Christum esse; siquidem veritatem & justitiam habemus in nobis, quæ Christus ipse, ut volunt, secundum divinitatem est. In Ephes. III, 16. pag. 20. Qu'il est admiratem est. In Ephes. III, 16. pag. 20. Qu'il est admiratem est. Admirable, Qu'il est au dessus de l'homme, cet homme interieur, dont la foi est la raison & la lumiere; la charité, le cœur & la vie; le saint Esprit, l'ame & la force: Jesus-Christ la personne & la subsistance

In Philip. III, 9. pag. 73. Car la grace d'Adam le fanctifioit en lui-mesme & dans sa propre personne: mais LA GRACE CHRE'TIENNE NOUS SANCTIFIE EN Jesus-Christ, NOUS FAIT SUBSISTER EN LUI, & nous rend communs avec lui son Esprit & sa vie, en nous faisant recevoir de la plenitude & de la surabondance de sa grace.

In Tit. III, 6. pag. 264. ADOPTION ADMIRA-BLE & TOUTE DIVINE, où Dieu le Pere devient nostre Pere, & le principe d'un nouvel Estre & d'une nouvelle vie en nous Où son Fils unique est nostre chef, & COMME NOSTRE PERSONNE EN QUE NOUS VIVONS & NOUS SUBSISTONS: Où le saint Esprit répandu dans nostre ame en devient l'esprit, le cœur, l'ame mesme, & COMME LA FORME DE SA SANCTIFICATION.

In Hebr. III, 14. pag. 292. Si subsister en Jesus-Christ, estre lavés dans son sang, animés de son esprit, & nourris de sa chair, n'est encore qu'un craion, une ébauche, une semence de ce que nous devons estre en lui un jour: bé mon Dieu, comment sommes-nous si attachés à la terre?

In Hebr. XI, 26. pag. 357. Tous les saints de tous les siecles ONT SUBSISTE? & vécu en Jesus-Christ, & ont porté ses humiliations & ses souffrances: & Jesus-Christ A OPBRE EN EUX par SON ESPRIT & par sa grace, MESME AVANT SA NAIS-SANCE.

In 1. Petr. I, 23. pag. 423. L'esprit de Dieu vient en nous, pour nous faire vivre & sub-sister dans le fils de Dieu.

In Apoc. XIX, 13. pag. 658. ad ca verba: Et vesatitus

titus erat veste aspersa sanguine: E vocatur nomen ejus, Verbum Dei. Sic iste: O union admirable, mais necessaire sour nostre salut, du Fils de Dieu avec un vorps semblable aux nostres par le mystere de l'Incarnation. . . Que cette union m'unisse a vous, o mon Dieu! que vostre lumiere éclaire & penetre mon cœur, o Verbe Eternel.

Hæc quoque rectissime, si Christus secundum divinitatem aliud nihil est nisi intelligibilis vera & summa sanctitas, Sapientia, justitia. Hæc enim certe formaliter & in ipsa subsistunt justi qua justi sunt: justorum subsistentia ac persona Christus ipse, ipsa Christi divinitas est; quippe quæ facit eos subsistere, sive id esse, quod sunt. Itaque Spiritus Christi etiam ante Christi ortum justos formaliter effecit & sanctos, qui tunc sancti & justi suere, uti nunc facit, & in cælo faciet. Huic denique intelligibilis Veritatis & justitiæ luci ut appellant, cum unimur, Verbo ipsi, inquit, quemadmodum Christi humanitas, tametsi

minus arcte, conjungimur.

Et genus etiam istud est imputationis justitize Christi, qua przeterita justorum peccata teguntur. Nihil enim przeterita delicta tegit, ubi Deus non est, nisi subsequens cum Sapientia in gratia reditus, sive resipiscentia. Id certe isti vocant tegi Christi justitia, Christoque ipso formaliter. In Gal. III, 27. pag. 712. La bonte de nostre premiere naissance est couverte de la justice de la justice de contra de la sessance de la justice, la charité, Jesus-Christ lui-mesme seul capable de couvrir nos pechés aux yeux de Dieu. Hoc est dicere callide & oblique, Christi sive divinitate sive justitia nos justos esse: Christium secundum divinitatem, caritatem illam ipsam esse, quie operit multitudinem peccatorum. At Catholici, quibus est verum Numen, estata illa universa repudiant ac detestantur.

5.

Neque vero minus illud abominantur, quod est ex isto consequens, unicum nunc esse reipsa, aut certe in cælo sore Christum, ipsum scilicet cum sua Ecclesia; quoniam eidem, quo ipsus humanitas, Verbo sive divinitati nos ipsi immediate unimur, unicmurque aliquando arctius, quotquot justi sumus; hoc est, ei Veritatis intelligibilis ac Sapientiæ luci, quæ Christus est secundum divinitatem, inquit: sic membra jam nunc idcirco nos esse Christi, quoniam eidem divinitatis Spiritui conjungimur. In Marc. Ex, 1. pag. 113. Après les six jours de la vie, presente, le sabbat éternel commence sur la sainte montagne du Ciel, où LE CHRIST ENTIER composé du ches G des membres, de Jesus-Christ & de l'Eglise, sera parsaitement transsiguré dans la gloire.

In Joan. III, 12. pag. 39. Personne ne renaist, ni ressussite, & ne monte au Ciel qu'en Jesus-Christ, dont il est fait membre par le baptesme, & avec qui

HL COMPOSE UN SEUL CHRIST.

In Rom. xv, 6. pag. 442. La plus grande gloire du Chrétien est d'estre appellé à NE FAIRE QU'UN FILS AVEC CE FILS UNIQUE, S' d'avoir un mesme Pere que lui. Non potest quisquam unus cum Christo Filius Dei esse, nisi cui divinitas Verbi sormaliter eadem & codem modo atque humanitati Christi ipsi uniatur. Id quod de Sapientia quidem si dicatur, intelligi potest, sed atheum est, si de Verbo Dei vero, neque intelligi potest, nec nisi stulte dici.

In 1. Cor. III, 22. pag. 484. Toute l'Eglise & tous les Elus ne sont que pour former un corps à Jesus-Christ, pour composer un seul christ du chef & des membres.

In Eph. II, 16. pag. 13. Unité admirable de l'Egli-

se! C'est. . . . un seul homme composed de plusieurs membres, dont Jesus-Christ est la teste, la vie, la subsistance & la personne; un seul corps composé de plusieurs parties, dont Jesus-Christ est la solidite': un seul Christ composé de plusieurs saints, dont il est la sanctification. Unus Christus, ob unam utique formam, si credimus, ac si fas est ita loqui, omnes Christizantem.

In Epb. III, 4. pag. cadem: Les ministres de Jefus-Christ... doivent... faire voir... qu'ils sont pleins de Jesus-Christ, & de la connoissance de ses mysteres, & de son Eglise, Qui est legrand Mystere du Christ entier compose

DU CHEF & DES MEMBRES.

In Eph. III, 11. pag. 19. Rion de si riche, de si merveilleux, de si digne de Dieu, que ses desseins & sa conduite dans la formation de son Eglise éternelle, où tous les élus ne seront qu'un seul corps, un seul CHRIST, UN SEUL FILS DE DIEU. C'EST LA VRAIE SCIENCE du Christianisme: & cepen-dant peu de Chrétiens daignent s'y appliquer. Tam itulte dicitur Christus integer compositus ex capite & membris, quam diceretur Rex integer compositus ex Rege & subditis. Nec nisi impie dici potest unus Filius ex Christo & Sanctis compositus: hoc est, nonnisi ab eis qui filiationem, sive divinitatem quae Filium facit, non aliam norunt præter Sapientiam, justituam, fanctitatem, qua formaliter fancti, justi, & sapientes sumus. Quam sit longe alia Pauli Sententia, cum dicit, 1. Cor. XII, 12. ita & Christus: ex Commentariis nostris in Paulum intelliges.

Denique in Apoc. XII, 5. pag. 609. Tous les enfans de l'Eglise ne sont qu'un seul enfant de DIEU, & qu'un seul Corps mystique de Jesus-Christ, cet Ensant-Dieu, qui s'est assujetti par le glaive de se parole toutes les nations. Unicum Filium Dei nos esse cum Christo, eodem ac supra sensu usque ad ip-

fum operis sui finem inculcat.

б.

Operatio in Christo unica, seasousi sen Deid virilis, hoc est, ab humanitate et divinitate, tamquam ab uno composito operationum omnium principio quo, a Quesnelio consequenter adstruitur. Unde unicum in Christo judicium practicum, unica sententia, divina scilicet, vel ob mentem humanam quidem, humana, ob lumen Veritatis ac Sapientize dirigentis, quæ Deus est, inquit, divina:, ob utrumque principium conjunctum, Deivirilis.

In Marc. XIV, 48. pag. 206. 207. Jesus-Gbrist n'a pas voulu seulement souffrir le supplice d'un voleur, mais en porter la confusion & l'ignominie. Un sang froid de cette nature au milieu de tant d'objets si irritans n'est l'esse ni d'un courage humain, ni d'une grace commune: mais de la Grace de l'Homme Dieu, que le verbe, en qui il subsiste, conduit toujours par sa lumiere, & anime toujours de sa force.

In Joan. 1V, 15. de Samaritana muliere, pag. 54. Ce desir, tout imparsait qu'il est dans cette semme, est l'esset de l'operation interieure de la grace, quoi qu'il ne paroisse rien que d'humain dans la maniere dont Jesus-Christ a agi pour l'exciter en elle. Admirons ce mélange & cette union de l'Esprit de Dieu & de l'exterieur humain, qui honore l'union de Dieu & de l'homme, & les operations Divinement Humaines de l'homme-Dieu. Quod si Deivirilem hoc loco operationem Quesnelius intelligit, Christi hominis vocem forinsecus insonantem, & Veritatis simul Samaritanæ mentem illustrantis lucem, Deivirilis crit similiter cujuslibet Concionatoris adhortatio, qua commovetur auditor; id quod stultum esset consiteri.

er.

In Jean. v, 17, pag. 78. La premiere raison de cette conduite de Jesus-Christ, est qu'il est Dieu, & qu'il n'y a print de sabat Judaïque pour Dieu. . Le Fils étant Dieu comme le Pere, fait tout aussi bien que lui: le Pere & le Fils n'ayant que la mesme vertu, la mesme majesté, la mesme substan-CE, la mesme puissance, LA MESME VOLONTE, LA MESME OPERATION, &c. Sic ille nimirum interpretatur ea Christi verba, Pater meus usque modo operatur, & ego operor. At ibi Christus loquitur de operatione sua humana, & erga homines benefica; in qua nullæ funt partes divinitatis, tamquam principii quo, sed tantummodo, ut exsequentis per aliam ac diversam operationem ea quæ fieri vellet humanitas. Sola potest impia secta dicere, & unam esse in Christo volitionem operationemve Patris & Filii, & fic dictum intelligere, ut velit volitionem operationemque Christi volitionem operationemque Verbi esse ut principis quo: quod esse quidem non potest, quin simul & Patris, hoc est, Realitatis vel Unitatis, tamquam comprincipii quo, volitio operatioque sit. Istud, inquam, asserere soli possunt ii, qui Verbum aliud non habent præter Veritatem intelligibilem animis omnium hominum prælucentem, dum verum a falso discriminant. In horum igitur numero Quesnelius est, tum locis allatis, tum præterea in Joan. v, 19. pag. 79. 80. La seconde raison de la conduite de Jesus-Christ, dans le prétendu violement du fabat. . . . est pour faire connoistre qu'il n'est pas seulement Dieu, mais Fils de Dieu, qui reçoit de son Pere avec son essence divine, toute sa connoissance, sa volenté, ses desseins, sa puissance, avec une sainte & adorable necessi-TE' DE FAIRE PAR LUI tout ce qu'il fait luimesme. O impuissance toute puissante & infiniment parfaite, par laquelle Dieu est immuablement tout ce qu'il est éternellement, sans pouvoir se démentir. Le Pere est incapable d'agir autrement que par lui-mesme, comme étant le principe sans principe. LE FILS EST INCAPABLE D'AGIR PAR LUI-MESME, comme recevant de sen Pere son essence, sa puissance, sa volonté, par son origine, & sa naissance éternelle, Sans impersection, sans dependance. . . . . FAI-RE CE QU'IL VOIT FAIRE AU PERE, C'EST LE FAIRE PAR LA VOLONTE' & LA PUIS-SANCE EMANE'E DU PERE par voie de lumiere Ed de connoissance. De Verbo Dei dictum accipit, quod dixit Evangelista de Christo ut homo est. At in Joan. v, 30. pag. 86. ipsam divinæ voluntatis operationem humanæ volitionis comprincipium quo facit cum humana voluntate. Mais cette souveraine puissance de ce divin Chef de l'Eglise, est souverainement dépendante de LA LUMIERE & DE LA VO-LONTE' DU VERBE, QUI SONT CELLES DU PERE. Jesus-Christ comme homme N'A AUCUNES PENSE'ES, ni aucuns desseins, aucuns destrs, ni aucuns mouvemens par lui-mesme, & ne vivifie ou ne Juge personne PAR UN CHOIX ARBITRAIRE & indépendant de l'inspiration, de la con-DUITE, & DE LA DIRECTION DU VERBE AUQUEL IL EST UNI. Quemadmodum dirigatur a Verbo sibi unito humanitas Christi, recte intelligimus, fi Verbum ipsum lumen rationis & Sapientiæ est. At si est istud impium, & illud etiam necesse est esse quod ex eo sequitur; tametsi dictum fortassis imprudenter, ut alia multa, a Catholicis etiam quibusdam Theologis, qui quas sententias ex aliis describunt, non satis explorant. Catholici non a Verbodirigi humanam Christi voluntatem aiunt: Directio enim illa esse non potest, quin a tota Trinitate sit: quippe cum sit ab essentiali Dei virtute agendi: sed dirigitur a gratia supernaturali creata, qualem quidem exigit hypostatica cum Verbo unio, tota vero Trinitas efficit. Neque cum Christus dicit; Non potest Filius a se facere quidquam, nisi quod viderit Patrem

facientem, de se ut Deus est, sed ut est homo, loz quitur: tametsi istud displicet impiæ sectæ; quæ yraminor, hoc est, a k bit r tum; seu vim serendi judicium absque Verbo persectam in Christo negat esse posse: atque adeo vim eam omnem Verboadscribit, quoniam Verbum aliud non habet præter lumen Rationis, lumen Veritatis & Sapientiæ intelligibilis, quam vocat Rationem Universalem. Cujus cum sint sane partes potissimæ in actionibus humanis, idcirco ab impia secta dicitur Verbum ipsum eassem operari vel certe dirigere formaliter virtute accepta a Patre, hoc est, ut volunt, a Realitate sive Unitate; & eadem operatione cum Patre, hoc est, cum Unitate seu Realitate.

7.

Jam sanctitas Christi, ob causam eamdem, non at lia inquit, nisi divina est: sola divinitate justam & sanctam efficiente formaliter humanitatem.

In Luc. I, 35. pag. 13. ubi de Deipara: Le Fils prend en elle & d'elle un nouvel estre, & une nouvelle nature, QUI EST RENDUE SAINTE PAR LA DIVINITE' MESME. Id si de sanctitate tantum esfentiali, qua sola sit & denominatur ob unionem cum Verbo humanitas sancta, hoc est, infinite grata & accepta Deo, Catholice dictum prorsus estet. At cum de accidentali sanctitate dicatur, quæ principium & essectus est actionum sanctarum, falsum est, &, ut mox dicemus, ortum ex hypothesi impia.

In 2. Cor. v, 21. pag. 639. Invention admirable de la Sagesse de Dieu pour le salut de l'homme! Elle a trouvé moien de faire naistre d'une race criminelle un Homme Qui est saint, non par la seule operation de la grace de Dieu, mais par l'union avec la divinite mesme.

In 2. Theff. II, 4. pag. 158. L'Antechrist sera comme un composé de l'homme & du peché, ou le PEche' incarne', oppose' a Jesus-Christ, QUI EST UN COMPOSE DE L'HOMME & DE LA SAINTETE MESME, OU LA SAINTETE INCARNE E. Supponit hæc ratiocinatio, opposita contrarie esse Verbum & peccatum: quod esset sa-ne verum, si Verbum nihil aliud esset, nisi Veritas five forma intelligibilis fanctitatis, fanctificans formaliter mentem ac voluntatem. At aliud est longe Verbum formaliter ut Verbum est; persona secunda scilicet sanctissimae Trinitatis subsistens; inter quam propterea & humanitatem cui unitur fit idiomatum communicatio. Nam & Verbum eft homo, & homo vicissim Creator est. Inter Antichristum autem & peccatum non fic: neque enim peccatum aut corporeum aut spiritale est ut homo; neque homo est defectus a recta ratione.

Denique in Apoc. III, 7. pag. 557. Jesus-Christ eft SAINT PAR LA DIVINITE' MESME, dont son humanité est consacrée: & veritable par LA VERITE' ETERNELLE, DANS LAQUEL-LE CETTE HUMANITE' fainte SUBSISTE. Rest Saint & veritable dans sa personne, ses états, ses mysteres, son Eglise, sa parole, ses promesses, ses élus. Sanctitatem in Christo unam æque atque unam veritatem hic demum agnoscit; nempe universalem illam secundum quam & persona Christi, & dicta sactaque ejus, & Ecclesia ipsius, & promissa sunt vera. Hæc certe si veritas, si justitiæ sanctitatisque forma intelligibilis, Deus est, esse Christus prosecto justus & fanctus & verus non potest, nisi per solam formaliter divinitatem. At si nihil horum Deus est, sed Dei donum creatum justitia & sanctitas est, ut Catholici docent, fanctus sive justus Christus est, non ipsa formaliter divinitate, sed dono creato; quo datum est humanitati semper vere loqui & juste agere. Neque eo præcise compositus Christus est ex huma-

nitate & divinitate, quoniam cum humanitate conjunctissime copulata sanctitas illa est justitiaque, qua lancte & juste agit; quemadmodum cum Antichristi mente conjuncta injustitia intelligitur, qua injuste agit. Est enim longe aliud ipsa divinitas: a qua nihilominus etiam habet, ut diximus, humanitas Chri-. Iti, tamquam a forma, ut Sancta sit & dicatur, hoc est, infinite accepta seu grata Dec: & ex eo jus habens ad gloriam, ad motiones uberrimas & vehementes, quibus Christus obtemperans opera justa exerceret. At verum profiteri Christum, veritate ca qua sublistit humanitas, qua vera ejus persona est, qua vera ejus mysteria sunt, qua vera est ejus Ecclesia, qua veri sunt electi ab eo; quid est hoc aliud dicere, Deus immortalis, nisi Verbum, quo etiam subsistit Christi humanitas, Veritatem eam intelligibilem & universalem esse, qua formaliter vera sunt omnia quæcumque sunt vera? Hoccine autem Verbum est quod Catholici colant?

8.

Ut sanctitas autem, ita scientia, & bonitas sive benignitas, & potestas, & dominium, omnino sunt, inquit, divina tantum. In Marc. xIII, 32. pag. 187. Le Verbe n'est rien, ne peut rien, & ne scait rien que par son Pere, qui lui communique tout par sa naissance éternelle. Et l'Homme uni au verbe-n'est RIEN, NE PEUT RIEN, & NE SCAIT RIEN QUE PAR LE VERBE, qui en un sens lui communique dans l'Incarnation tout ce qu'il reçoit de son Pere. Nempe ad ca Christi verba, De die autem illo vel hora nemo scit, . . . neque Filius, nisi Pater, hæc iste dicit. Perinde quasi de scientia Verbi Christus eo loci disserat; non de scientia sua creata sive infusa, qua uti se posse recte negat; cum legati non sit arcana Principis, ejusdem injussu, cuiquam prodere. Non potest profecto non esse divina tantum Christi scientia formaliter, si divinitas Verbi non est nisi Lux ipsa Veritatis, aut Veritas intelligibilis, sub qua formaliter percipimus quæcumque scimus. Cui autem hæc idea divinitatis Verbi, nifi atheo, placeat? Sed quid istud præterea est, quod non humanitatem iste, sed hominem dicit unitum Verbo, nisi quia veram perfonalitatem aliam in Christo nullam, quam qualis est in reliquis hominibus, agnoscit iste; & pro Verbo tantum habet Veritatem intelligibilem, animis etiam nostris præfulgentem? Denique quid istud est quod ait, nihil scire hominem absque Verbo, quemadmo-dum nihil scit Verbum absque Patre? Tantumdemne pendere Verbum a Patre vult credi, quantum a Verbi divinitate pendet humanitas? An potius ut una formaliter est Patris & Verbi scientia, sic unam esse formaliter Verbi scientiam & humanitatis? Utrumque ex impia hypothesi placitum impium est.

Rursum iste in Joan. III, 11. pag. 38. En vertu de Punion de son ame avec le verbe e-TERNEL, IL A RECEU UNE PARFAITE CONNOISSANCE des desseins & des voies de Dieu, & de toute l'aconomie de la grace, dont il est le souverain dispensateur. Non dicit iste tantum cum Catholicis, unionem Verbi cum humanitate Christi exigitive & radicaliter efficere, ut Christi mens omni scientia instructa ac prædita sit; sed vult ex Verbi tamquam Lucis conjunctione cum anima Christi, scientiam ejus omnem exfistere. Nam propterea unionem Verbi cum anima Christi sola commemorat & commendat. Sane si Verbum nonnisi Lux animorum est, sub qua omne verum percipimus, sunt hæc verissima; secus, impia sunt. Neque vero magis animæ Verbum uniri hypostatice, quam corpori, Catholici credunt: corpori autem assumpto, nulla profecto pars scientiæ convenit.

De bonitate sive benignitate, & potentia Christi, tradit iste eadem: scilicet utramque dumtaxat infini-

tam, hoc est, utramque tantum divinam agnoscit. In Luc. II, 11. pag. 33. Comme fils de David & berttier de ses promesses, il a une naissance roiale: comme Sauveur, une Bonte' souver aine: comme Christ, la plenitude de Pesprit de Dieu, & de Pontion sacerdotale & prophetique: comme le Seigneur, une Puissance divine. (Qui est Christi Dominus in civitate David.) Que ne devons-nous pas esperer d'un Sauveur, en qui se rencontre une Puissance souver Veraine, sjointe à une Bonte' infinie, qui l'aneantit pour nous?

In I. Cor. I, 3. pag. 461. Jesus-Christ étant appellé seigneur, comme Dieu Pest dans tout l'ancient Testament, c'est une marque nous lui devons. At Catholici præter divinum Verbi dominium, concessium ipsi etiam humanitati Christi dominium in omnes & omnia agnoscunt & prædicant. Quod si divinum autem aliud nihil est, ut volunt, nisi quod intelligibiliter summum & perfectum est, unicum certe in Christio dominium agnosci oportet. At impium antece-

dens, igitur & consequens.

In Apoc. x, 1. pag. 597. Image du Fils de Dieu descendant du Ciel pour sauver & pour juger le monde. Il est l'Ange ou l'Envoie de son Pere, mais E'-GAL A LUI EN PUISSANCE; la splendeur de sa gloire; mais couverte de la nuée de nostre chair. Negant ex æquo Catholici, & ut Verbum est esse Chriitum Angelum vel missum Patris; & ut homo est, parem Patri potestate esse. Hæc duo defendunt ii. quibus Verbum est & Veritatis lumen, quo mentes humanæ collustrantur, cum recte judicant: & Veritas fimul entium five essentiarum omnium. Nam si juvari non possunt homines nisi doctrina, mitti ad eos Veritas dicenda est: & si Verbum præterea veritas intelligibilis entium in materia est, eorumdem autem realitas Pater est; quantum realitas entium potest, tantum certe eorumdem Veritas potest. At si lone aliud Verbum & divinitas est, donum creatum benignitatem Christi esse oportet; donum similiter creatum, potestatem ejus dominiumque in res omnes creatas, five jus universa pro arbitrio administrandi, advocandæque cum libuerit ad patranda miracula divinæ virtutis five omnipotentiæ.

At quam virtutem, quamve potestatem in animos hominum tribuit iste Christo? Nusquam certe eam, quam Catholici inesse ei norunt: ut nempe quoties humana sua voluntate voluerit, motiones animorum internas virtute meritorum suorum a divinitate impetret uberes, & ex prævisione futuri sub conditione consensus efficaces; semper certe ad implendum præceptum quod instat sufficientes. Nihil horum dici potest, ubi Verbum non est nisi Veritas intelligibilis, seu Lux illa animorum communis, fecundum quam, vel per quam verum a falso, rectum ab eo quod pravum est secernimus. Nam quæ vis huic impetrandi est? Certe nulla. Sed tota Christi potestas in ca hypothesi, divinitatis, hoc est ut volunt, Veritatis potestas est, quæ apta nata est ad animos permovendos & convincendos. Ergo Christi, inquiunt, potentia est tota divina; quoniam quæ vult efficit divini sui Spiritus virtute; hoc est, ut intelligunt, vi Veritatis intelligibilis. Hæc enim subit ac penetrat quas lubet mentes, ex quo resurgens Christus a mortuis, cælos conscendit. Sic iste in Apoc. vi, 2. pag, 573. Jesus-Christ Roi des Rois, vic-TORIEUX PAR SA RESURRECTION, PENE-TRE TOUT, & s'assujettit tout PAR LA SAIN-TETE' & la pureté de l'EVANGILE, & PAR LA PUISSANCE DE SON ESPRIT. Et prius in Joan. XI, 26. pag. 223. Il est le principe de toute resurrection, & de toute vie dans ses membres, ESTANT LA VIE PAR SON ESSENCE DIVINE & PAR SA NAISSANCE ETERNELLE. 2. Il est la source de la resurrection de l'infidelité à la foi, PAR l'inspiration de la foi-mesme: Es du peché à la grace, PAR l'infusion de la charité. At Catholici de Christo homine sic statuunt, causam ipsum esse meritoriam sidei ceterorumque donorum, ob mortem pro nobis sponte obitam: deberi hæc ei a Patre ex justitia; donari vero cadem ab ipsomet Christo ut homo est, quoniam ad ea dispertienda cui & quomodo vult, Deum certis-

fime permovet.

Nihilo inferioris malitiæ cst, quod hanc potestatem Christo Servatori congruere post resurrectionem ait iste. Quoniam Scilicet dum Christus mortalis intelligitur, nihil aliud animis hominum quam hujus vitæ ærumnas, quales ipse pertulit, & ipsam denique mortalitatem offert. At idem immortalis immortalitatem ipsis pæne mortalium oculis subjicit: qua nihil potentius dici potest ad animos convertendos. Hæc potentia, inquit iste, Christi resurgentis est, qua caruit idem mortalis. In 2. Cor. XIII, 3. pag. 685. LA PUISSANCE DE JESUS-CHRIST RESUSCITE' QUI CONVERTIT LES AMES, est le fruit de la récompense des états d'impuissance de sa vie & de sa mort. Ubi iste Pauli testimonio abutitur, aientis: perimentum quæritis ejus, qui in me loquitur Christus: qui in vobis non infirmatur, sed potens est in vobis? Neque enim potentia Christi in convertendis animis vi suæ resurrectionis commemoratur a Paulo; sed ea potius quam in puniendis sceleribus Corinthiorum Christus exseruerat. Quid porro? E corruptis moribus ad emendatiorem vitam traducere homines Christus non potest nisi suscitatus? aut plus potest suscitatus, nisì exemplo, quam mortalis?

Quid quod nec refurrectionis dumtaxat, in ea hypothesi quam Quesnelius desendit, sed & ascensionis fructus est conversio animorum? Hos enim sperare quidem oportet immortalitatem, sed & hanc ipsam in cælo. Ergo nec persecte dominus est animorum Christus ante ascensionem: siquidem nonnisi per hoc mysterium spem facit similis gloriæ, & per hanc spem mortales ad studium virtutis adducit. Eo spectavit ille cum diceret, in Hebr. II, 7. pag. 282. Remarquons trois états differens de Jesus-Christ. Le premier dans l'humiliation. . . . Le second dans la gloire & dans LA RESSEMBLANCE DU FILS de DIEU, mais encore sur la terre avec les pecheurs, APRE'S SA RESURRECTION. Le troisséme, dans une élevation & un EMPIRE SOUVERAIN DANS LE CIEL PAR SON ASCEN-

SION.

9

Ex codem fonte illud est hæreticum dogma, quo Christus dicitur nihil ad vitam æternam prodesse mortalibus, nisi per resurrectionem suam. Hoc est enim dicere, non prodesse eumdem ad salutem, nisi doctrina & exemplo, sive mysterio: sic lucem esse eumdem animorum nostrorum, quos docet per humanitatem exterius, interiusque per divinitatem, de futura pariter immortalitate nostra, atque adeo Christum sic Verbum esse; & hanc esse potentiam, hunc fructum resurrectionis ejus: per resurrectionem denique & ascensionem æque ac per passionem suam. Unde ei sectæ familiares hæ locutiones sunt, ut postea videbimus; Sacramentum Passionis, Sacramentum Resurrectionis, Sacramentum Ascensionis: quod hæc omnia eadem ratione profint mortalibus, ex ista hypothefi; nempe Sacramento tantum: hoc est, ut signa rerum quæ sunt justis & prædestinatis eventuræ.

In Matth. XXVIII, 8. pag. 409. La resurrection de Jesus-Christ est un état de PUISSANCE, auquel il a esté predestiné de toute éternité, dont IL S'EST PRIVE' durant sa vie mortelle, & dont il entre en possession par sa resurrection. C'EST UN FRUIT DE CE MYSTERE, que le nouveau droit & la nouvelle

puissance qu'il a, soit dans le Ciel pour en envoier le Saint Esprit sur la terre, pour y attirer de la terre ses membres, pour y couronner les Saints; soit dans la terre, pour s'assujettir les nations, convertir les pecheurs, sanctisser, proteger, & perfectionner son Eglise.

In Marc. xv, 45. Si Joseph en recevant le corps mort de Jesus, reçoit un don inestimable; quel est donc celui que nous recevons, quand on nous le donne en l'Eucharistie, Anime', Glorieux, Plein De FORCE & DE PUISSANCE, & EN E'TAT DE NOUS APPLIQUER TOUS SES MERITES? Quid? Non prodest Christus igitur in Eucharistia, nisi quia suscitatum eum credunt ii qui communiquoniam sic spem facit illis similis gloriæ? Quid? si (quod fieri sane non debuit,) sed tamen si sta factum fuisset, si Christus non surrexisset; aut si labbato quo Christus in sepulcro jacuit, rem divinam fecissent Apostoli, absque ulla resurrectionis cogitatione, nihil eis Christus prodesset? Non posset sua nobis merita applicare? Minime sane posset; si Christus secundum divinitatem non est nisi Veritas intelligibilis, five Lux docens mortales, quid agendum quidve sperandum sit. At si verus est Deus, ut nos Dei beneficio Catholici credimus, prodest Christus per sola suæ merita passionis, etiam cum nulla subit explicita de ejusdem vel nostra resurrectione cogitatio.

Eodem spectat iste iterum in Joan. vii, 39. pag. 143. Il falloit que nostre chef adorable, & LE MO-DELLE de nostre nouvelle vie, eust lui-mesme receu la nowvelle vie, AVANT QUE DE LA COMMUNI-QUER à ses membres: . . . . qu'il fust tout-à-fait séparé du siecle present, AVANTQUE D'ESTRE PAR SON ESPRIT LE PERE DU SIECLE FUTUR: que tout ce qui restoit en son corps de la ressemblance du premier Adam, fust ABSORBE' par la gloire, AVANT QUE D'ESTRE, comme son second Adam, le nouveau PRINCIPE d'un vie céleste: que son sacrifice FUST CONSOMME' PARLARESURRECTION, qui met la vissime de Dieu en état d'estre RECEUR DANS LE SEIN DE DIEU; AVANT que son Eglise & ses membres pussent participer à ce sacrifice, en recevant le Saint Esprit qui en est le fruit, mesme dans ceux qui Pont receu avant l'Incarnation par une communion spirituelle an-TICIPE'E, AUSSI BIEN QUE LA COMMU-NION SACRAMENTELLE des Apostres, qui préceda l'immolation de la victime. Quid? Spiritus Sanctus qui datus est nobis, nonnisi explicita fides resurrectionis est? Spiritum Sanctum proinde non potuit dare Christus, aut principium esse vitæ cælestis ante refurrectionem? Nec potuere membra Christi fructum percipere ex facrificio Christi nisi post Christi refurrectionem? Nec pater est futuri sæculi Christus nisi per Spiritum suum, hoc est, ut iste intelligit, per divinitatem, five per Veritatem intelligibilem. quæ intus in animis hominum suscitatum eum & immortalem repræsentat? Nec profuit Christus sive veteribus, quos fingit Spiritaliter communicasse, sive Apostolis, qui pridie passionis receperunt Christi corpus, nisi resurrecturum eum esse cogitarent? Quanta hæc funt, Deus bone portenta dogmatum! At quæ præterea illa Theologia est, quæ sacrificium Christi per refurrectionem esse consummatum dicit? Cum Catholici doceant e diverso, teste ipso Domino Servatore, consummatum illud in Cruce fuisse, quantum ad victimæ immolationem, & infinita illius pro nobis merita; quantum ad consumptionem autem sive comestionem ejusdem victimæ pro peccato oblatæ, quod supererat, in Missa & communione sacrificium illud ipsum quotidie consummari. Si Christi divinitas nonest nisi Lux animorum, seu Veritas intus docens mortales ex contemplatione carnis ad id selectæ, nihil certe prodesse Christum per solam passionem & mortem, facile intelligimus. Quid enim prodest Christum vere esse ac mortuum, si Veritas eo exemplo proposito docet tantum, pati mortales ac mori oportere? In ea, inquam, hypothesi non prodest mortuus, nisi & suscitatus. Quam ob causam recte ibi
dicitur consummari Christi sacrificium per resurrectionem: & ut iste admonet, sejungenda non est, siquidem vis tibi Christum prodesse, passionis recordatio a commemoratione resurrectionis. In Joan. xx,
20. Il nous apprend à ne séparer jamais en cette vie
ces deux mystères: Jesus crucisté & Jesus resuscité.

In Joan. XII. 27. pag. 248. Adorons ce grain de froment jette par l'incarnation dans le champ de ce monde, comme la Semence des Elus & de toute l'Eglise; mort & enseveli dans la terre: QUI A POUSSE & A PORTE beaucoup de FRUIT PAR SA RESUR-RECTION & SON ASCENSION: & qui fera la nourriture éternelle de son Eglise dans le Ciel, aprés l'avoir nourrie sous les symboles du pain sur la terre.

In Joan. XIV, 3. pag. 287. La resurrection & l'ascension, qui semblent n'estre que pour Jesus-Christ, sont pour nous Aussi Bien que Les Mysteres de fouffrance & d'humiliation. Atqui æqualiter prodesse nobis resurrectione & ascensione Christum, atque passione, (nam hunc istud velle, locus similis ex Notis in 1. Petr. I, 21. postea recitatus, comprobabit adhuc apertius:) nemo dixerit, nisi qui doctrina solum & exemplo vel mysterio velit Christum prodesse: nec aliter seu vere Deum esse eumdem, seu vere Salvatorem, nisi vere docendo quid pati nos, quid deinde sperare oporteat. Nimirum si Christi divinitas non est nisi intelligibilis Veritas, tum foris per carnem, tum in animis docens intus mortales; certe per carnem ad id destinatam non potest aliud docere, nisi novum aliquid prius ignotum; Resurrectionem igitur & incorruptionem æternam: quoniam aliud fingi non potest, quod & ad salutem prosit, & ignotum antea fuerit. Unde & illud dogma summarium Christianæ religionis appellat, quod & Sociniani faciunt, in Act. xxiv, 21. pag. 265. La foi de la resurrection est le crime de S. Paul, parce que c'est la foi des Chrétiens: C'EST L'ABREGE' DE LA RELIGION: c'est à quoi doit penser & doit tendre nostre cœur.

In Rom. 1v, 25. pag. 340. Jesus-Christ sur la croix est une victime d'expiation: Jesus-Christ ressuscité EST UNE VICTIME DE SANCTIFICATION. LAIL COMMENCE nostre reconciliation en détruisant le peché: ICY IL LA CONSOMME en répandant la charité. LA IL MERITE LES GRA-CES, ICY IL LES APPLIQUE. Là il nous enleve au demon, icy il nous communique sa vie. Là il détruit la mort, icy il nous communique sa vie. Souvenons-nous de l'adorer souvent dans ces deux mysteres, d'en DEMANDER LES EFFETS: d'EN INVO-QUER LA GRACE & LA PUISSANCE sur nous: de nous remettre souvent devant les yeux nostre baptesme, qui est le SACREMENT DE LA MORT & de la RESURRECTION de Jesus-Christ; par lequel il a operé en nous la mort du peché, & la vie nou-

velle de la grace. Et in Rom. v, 10. pag. 345. Si la mort de Jesus-Christ, qui est un mystere d'humiliation, d'impuissantissement, est 31 PUISSANTE, qu'elle expie & fait mourir en nous le peché: QUE NE DEVONS-NOUS POINT ATTENDRE d'UN MYSTERE de gloire, d'immortalité, & de toute-puisfance: C'EST CETTE VIE RESSUSCITE'E, QUI NOUS ACQUIERT & QUI OPERE EN NOUS LA VIE de la grace & de la gloire: comme c'est SA MORT qui en leve les obstacles, & qui nous releve de nostre indignité. Hoc est aperte dicere, prodesse Christum nobis resurgentem æque, immo etiam plusquam morientem. Quod vere dici non potest, nisi in ea hypothesi, quæ docet exemplo tantum & doctrina Christum prodesse; ac postea operatione sidei, quam Christi divinitas, hoc est, ur ipsi intelligunt, Veritas in nobis efficit. Nam moriendum esse peccato mors Christi docet, cum ponit ante oculos quæ peccato poena debeatur; hic effectus illius mysteriiest, id est, hoc lignificat; ac siquidem attente consideretur, hoc iplum in nobis efficit. Sperandam deinde esse immortalitatem his qui vitam recte instituerint, docet refurrectio; ita vitam nobis acquirit & operatur in nobis Christi resurrectio. Objective utraque scilicet operatur; passio, inquam, & resurrectio; siquidem ut mysterium suam illam utraque habet efficientiam. Idipsum tamen promeruisse Christus etiam moriendo dicitur, quoniam mors fuit ad refurrectionem via necessario ineunda. Ita mors Christi salutem nostram inchoat, quam resurrectio persicit. Hæc enim caritate, hoc est, spe vitæ æternæ seu possidendæ perpetuo Veritatis nos ad virtutem accendit; atque adeo ipsa per se, non autem Christi per se passio, vitam in nobis operatur & gloriam. Catholici, Doctores aiunt e contrario, spem quidem nostram accendi Christi resurgentis exemplo: sed justificationem nostram peragi Christi dumtaxat patientismeritis: Quæ quidem merita per baptismum parvulis æque atque adultis, & per Sacramenta alia adultis similiter applicantur. Adeo ut si Christus, ut diximus, nondum surrexisser, nihilominus & a peccatis mundaremur, & ad redamandum eum qui prior dilexit nos, mirifice inflammari nos oporteret.

In Hebr. x, 20, 21. pag. 340. Le Corps de Jesus-Christ, percé de plaies dans su passion, et ensuite Ressuscité & renouvellé par la gloire, est LA VOIE VIVANTE & nouvelle qui conduit au Ciel; & elle nous apprend qu'il faut mourir & ressuscite, selon le corps & selon l'esprit, pour y suivre nostre chef, chef immortel & Pontise toujours vivant de l'Eglise. Nec prodest, inquit, Christi mors, si sejungatur a resurrectione; & utraque docendo tantum prodest. Hoc ipsum est quod Sociniani docent.

In 1. Petr. I, 21. pag. 422. La Resurrection de Jesus-Christ a esté accomplie pour nous Aussi bien QUE SES AUTRES MYSTERES. Elle nous rend nostre victime: & sans elle nous n'au-RIONS NI UN MEDIATEUR POUR NOSTRE RECONCILIATION, NI L'ESPERANCE DE LA GLOIRE, NI UN AVOCAT DANS LE CIEL, NI LE SAINT ESPRIT. Qui negant Christum, nisi resurrexisset, aut Mediatorem nos-trum aut Advocatum apud Patrem suturum suisse; ii funt qui mediationem & advocationem illam sola exempli efficientia circumscribunt: hoc est, qui dicunt, eatenus mediatorem & advocatum nostrum Christum esse, quatenus exemplo resurrectionis suæ ad spem nos accendit similis gloriæ, ac veluti postulat eam pro sui similibus, pro membris suis. Hi autem vel Sociniani vel Athei funt.

Quesnelium imitatus Michael Mauduy, in At. XIII, 32. ait resurrectionem Christi veluti consummationem redemptionis humanæ: La resurrection de Jesus-Christ est comme L'ACHEVEMENT DE LA REDEMPTION DES HOMMES. Catholicis contra prositentibus, in morte Christiconsummatam hominum redemptionem esse. Id quod Christus ipse eo dicto docuit, ut jam diximus, quod pendens in cruse protulis.

cruce protulit, Consummatum est.

10.

Affinia sunt istis etiam ca loca, in quibus iste docet, nos vitam novam ac regenerationem, sanctificationemque nostram, nihilo minus resurgenti Christo, quam patienti debere: Et ea similiter, in quibus per virtutem mysteriorum Christi, hoc est, per considerationem & sidem incarnationis, passionis, resurrectionis, & ascensionis ejus, justificari nos assertis sive, quod idem est, operari Christum in nobis per

illa sua mysteria. Quid enim aliud est operari Christum in nobis per mysteria resurrectionis & ascensionis suæ, nisi operari per modum causæ objectivæ, five exemplaris? Quis vero Catholicus dici patienter ferat, haud aliam passionis Christi in nobis efficientiam esse, quam objectivam; aut (quod eodem recidit) non aliam esse efficientiam passionis Christi, quam quæ communis ei cum refurrectione & ascenfione fit? Atqui hoc innumeris locis doctrina Quesnelii est: e quibus præcipua hic repræsentamus.

In Matth. XIII, 37. pag. 173. Oui, Seigneur, nous le reconnoissons avec joie, que c'est vous seul qui formez les saints, & qui semez dans teur cœur par une grace toute gratuite tout ce qu'il y a de bon. C'est vous, comme fils de l'homme, c'est-à-dire, PAR LE MYS-TERE DE L'HOMME DIEU, qui est vous-mesme, par les merites de vostre vie & de vostre mort, par la sainteté de vostre esprit, par la puissance de vostre grace. Merita dicit improprie, quatenus nimirum effectus infignes debent talia ac tanta mysteria in animis credentium objective producere; ut ipse mox admonebit, cum ipsorum merita mysteriorum appellabit.

In Marc. v, 41. pag. 67. L'bumanité sainte est comme la main & l'instrument de la divinité à laquelle elle est unie dans la personne du Verbe. C'est de cette bumanité que vient nostre vie, parce que c'est dans elle que Jesus-Christ est mont & nessuscite, & QU'IL A ACCOMPLISON SACRIFICE. Quod est dicere, humanitati Christi vitam spiritalem nostram idcirco acceptam referri oportere, quoniam Veritas intelligibilis exemplo eo proposito docet mortales, post dolores & ærumnas, ipsamque mortem, sperandam esse immortalitatem. Nam similis gloriæ Ipes mirum quantum fidelium mentes ad vitam recte instituendam incendit. Sacrificium itaque nobisutile consummavit, inquit, in eadem humanitate sua Christus resurgens.

In Act. III, 13. pag. 32. La resurrection est L'A c-COMPLISSEMENT DES PROMESSES FAITES A ABRAHAM; est la verité figurée dans Isaac qui survit à son sacrifice: & EST LE PRINCIPE DE LA GENERATION SPIRITUELLE du peuple de Dieu, & de sa translation dans la terre promise, marquée dans la posterité de Jacob, chef des douze tribus, modelle des Elus, l'heritier & la source des bemedictions.

In Rom. IV, 25. pag. 340. Souvenons nous de l'adorer souvent dans ces deux MYSTERES, d'EN DE-MANDER LES EFFETS, & cetera, quæ jam supra descripsimus.

In Rom. xv, 30. pag. 450. Trois moiens conspirent à la sanctification des ames, & à la formation du corps de Jesus-Christ: SES MYSTERES, PAR LES-QUELS IL NOUS A MERITE' LE SAINT ES-PRIT. Le saint Esprit qui nous applique LE MERI-TE DES MYSTERES DE Jesus-Christ. Et les prieres de l'Eglise, que Jesus-Christ forme par son Esprit dans le cœur des sidelles. Quæ sunt, amabo, merita resurrectionis & ascensionis Christi, nisi merita dicuntur abusive, pro eo quod dignum ac justum est ab his mysteriis objective in animis nostris, hoc est, ex attenta corum consideratione produci pium affectum?

In 1. Cor. I, 30. pag. 462. Afin que Jesus-Christ foit nostre sagesse, PAR LA LUMIERE DE SA PAROLE: nostre justice, par les merites de son sacrifice: nostre sanctification, PAR LA VERTU & LA SAINTETE' DE SA VIE RESSUSCITE'E: nostre redemption & nostre liberté, par la puissance de son esprit & de sa grace. Quantum Christus ut homo nobis profuerit, tribus primis orationis membris hoc 1000 docet: postremo, quomodo ut Deus prosit. Sapientia nostra Christus est, inquit, suæ luce doctri-

mors ejus attente confiderata facit, ut a peccato abstineamus, metu poenæ æternæ, cujus imaginem in se Christus suscepit: Sanctificatio nostra, ob virtutem resurrectionis ejus: quæ virtus est tantum objectiva certe, impellens utique ad vitam recte componendam ex desiderio paris immortalitatis. Non aliam autem virtutem meritorum sacrificii Christi vult iste esse, quam refurrectionis ejus: tantum igitur vult esse objectivam. At spiritus Christi, hoc est, ut isti intelligunt, Christi divinitas, Lux Veritatis menti Christum imitandum exhibens, efficienter producit perfectam redemptionem nostram a morte & in-

In 1. Cor. xv, 16. pag. 586. Nous ne sommes justifiez que par la vertu des mysteres DE JESUS-CHRIST, APPLIQUEZ PAR LA FOI VIVE & PAR LES SACREMENS. C'est PAR SA MORT que nous mourons au peché: C'est PAR SA RESURRECTION que nous vivons à Dieu plus efficacement & plus saintement, que si nous avions esté nous mesmes trucifiez ou ressuscitez. Quæ virtus est mortis Christi? eadem ac resurrectionis, inquit. Virtus ea mysteriorum est: mysteria autem non possunt, ut mysteria sunt, nisi docendo prodes-Quomodo igitur virtus hæc applicatur? Per fidem hæc confiderantem, & per Sacramenta five Symbola, quibus hæc consideratio excitatur. At non est hæc virtus meritorum Christi, sed virtus mysteriorum ejus. Scilicet ubi Deus non est nisi Veritas intelligibilis, Ratio universalis, vel Ens indeterminatum, merita Christi vera apud Deum esse nulla posfunt: Merita tantum funt & virtus tantum est mysteriorum ejus: quatenus digna certe ea sunt, & dignus certe ipse est, ut egregium illa & pium assectum producant in mentibus credentium & attente ea ac religiose considerantium. Hæc præclara Quesnelii Theologia est.

In Eph. II, 6. pag. 10. LA GRACE CHRE'-TIENNE EST DERIVE'E DESMYSTERES DE Jesus-Christ, en est une participation, un E'cou-LEMENT DE LEUR VERTU, UNE COMMU-NION A LEUR ESPRIT & à la DISPOSI-TION INTERIEURE AVEC LAQUELLE 76fus-Christ les a accomplis dans sa chair: une TRANS-FUSION de sa vie, de sa grace, & de sa sainteté: UNE APPLICATION & UNE APPROPRIA-TION DE SA MORT, DE SA RESURREC-TION, & DE SON ASCENSION; qui operent dans nous la mort au peché & à ses convoitises, une vie nouvelle & comme ressuscitée, une separation de la terre en esprit, & un destr de nous reunir à Jesus-Christ nostre chef dans le Ciel. Quanto verborum & quam exquisito delectu Doctor mysticus videri vult iste, dum nihil aliud tamen molitur, nisi ut hæresim adstruat, fidem evertat? Gratiam enim qua Christiani sancti fiunt, derivari ex mysteriis Christi, effluvium virtutis corum esse, imaginem spiritalis doctrinæ quæ in ipsis continetur, similitudinem intimi sensus quo Christus ea peregit; applicationem & appropriationem quamdam mortis, refurrectionis, & afcensionis Christi; quæ in nobis operantur quod significant: Quid aliud, inquam, magnifica hæcoratio fignificat, quam consideratione sive mortis sive resurrectionis excitari in nobis congruentes istis mysteriis sensus affectusque; nec aliter mortem Christi nobis, quam resurrectionem ejus, ascensionemve, pro-

In Coloss. I, 22. pag. 92. Ce sont deux choses bien differentes, quoi qu'unies, d'estre reconcilié à Dieu, & de lui estre offert comme un sacrifice agreable; de n'estre plus sujet à sa justice pour les pechés passés, & de lui estre parfaitement uni. Le premier est en nous comme l'immolation du sacrifice, laquelle purifie l'hostie, & la tire de l'indignité, où le peché l'a mise d'estre offerse & næ: Justitia nostra, quoniam, ut sanc dignum est, | facrifiée à Dieu. Le second est l'oblation, nostre consecration parfaite, & nostre consommation en DIEU COMME SA VICTIME. Le premier est l'effet propre de la Mort de Jesus-Christ sur la Croix; tout le vieil Adam étant renfermé dans la chair mortelle de Jesus-Christ; & y ayant esté crucisié, immolé, & détruit en lui quant à ce qu'il y avoit du péché. Le second est et sera l'effet de la Resur-RECTION GLORIEUSE de Jesus-Christ, qui glorisie en lui-mesme son Corps mystique, l'offre, & le confacre à Dieu, COMME SOUVERAIN PONTI-FE, pour le faire vivre & le consommer en lui, COM-ME FAISANT UNE MESME VICTIME AVEC LUI POUR L'ETERNITE'. Pergit docere, non alia Christum nobis ratione prodesse, nisi mysterio; hoc est, imagine in se rerum exhibita, quas in nobis exprimi oporteat, ut fancti fimus. Ergo morte sua quomodo Christus prodest? Quia moriendo ostendit veterem Adamum, cujus in se similitudinem exhibebat, fiquidem gerebat corpus mortale, crucifigi oportere, hoc est, abjicere quidquid peccatum sapit. Resurrectione quomodo idem prodest? Mysticesimiliter: quatenus resurgendo docet, electos omnes, quos in se repræsentat, pari secum immortalitate fruituros, & nos ad cam spem accendit. Dum hos autem in se repræsentat Christus, inquit, Pontisicem agit: nam & se se ipsos in se velut perfectam ac dignam Deo victimam sic exhibet, hoc est, immortalitati & immutabilitati, quæ secundum istos Deus est: cui proinde nihil mortale dici debet offerri vel placere: sed prius occidi & mori, ut postea offeratur & placeat ei Deo. Quo quid dici magis atheum potest? Catholicis e contrario docentibus, Pontificem vere egisle Christum in cruce, scipsum offerendo pro nobis in odorem suavitatis: nec repræsentatione tantum profuisse nobis, vel prodesse, sed meritis obedientiæ suz: Resurrectionis autem merita nulla esse; sed exemplo isto spem tantum accendi similis gloriæ olim adipiscendæ.

Denique in Coloss. I, 24. pag. 93. Tous Les MYSTERES accomplis dans le corps naturel de Jesus-Christ, doivent estre RETRACE'S & accomplis de nouveau dans son corps mystique; les uns dans un membre, les autres dans d'autres, RE'ELLEMENT & SENSIBLEMENT: Tous dans tous SACRAMEN-TELLEMENT PAR LE BAPTESME; & durant leur vie par la disposition du cœur. Hoc est dicere, ut sæpe superius, Christum mysterio nobis tantum prodesse; sive (quod idem est) nihil aliud Christum secundum divinitatem & humanitatem esse, quam Veritatem, exhibentem animo, quid humanitas ad id assumpta pertulerit egeritve eo fine, ut in se repræsentaret, quid electis similiter esset eventurum. Nihil enim contigisse Christo, quod non electissive membris ejus, ut volunt, eventurum sit, tametsi non omnia omnibus: nisi Sacramentaliter in baptismo, in quo omnia repræsentantur, inquit; passio nimirum & refurrectio. Eam ob rem mysterium univerfale Christus ab isto appellatur, in 2. Cor. vi, t. pag. 640.ad ea nimirum Pauli verba: Ne in vacuum gratiam Dei recipiatis. Qu'il est à craindre à un Chrétien, de ne pas faire l'usage qu'il doit de la parole, DES MYS-TERES, & des dons de Dieu, & sur tout de Jesus-Christ, LA PAROLE ETERNELLE, LE MYS-TERE UNIVERSEL, & le don ineffable & Substantiel de Dieu. Secundum divinitatem, inquit, Veritas æterna & immutabilis Christus est, donum substantiale Dei, intus in animis semper vera docens: idem secundum humanitatem mysterium noitrum universale est, quod forinsecus docet: Neutra Dei gratia in vacuum recipienda est.

Eodem sensu ab isto Christus appellatur Peccator universalis, victima universalis, justus universalis: quoniam ut est homo in cruce, repræsentat in se peccatores universos, qui in sacrificium se Deo offerant, & sic justitiam induant. Sic Christus ut homo est,

folo prodest mysterio, hoc est, exemplo & doctrina. In fingulis scilicer suis statibus consideratus per fidei spiritum, qui est Christus ipse secundum divinitatem, inquiunt, efficit ut justus quisque sit. Intelligant igitur aliquando Catholici, quo sensu Janseniana factio pro prædestinatis tantum contendat Christum obiisse mortem. An enim vult illa, obtulisse Patri Christum vere ac proprie dicta merita mortis a se sponte obitæ, ut pro condigno pretio persoluto, aut pro mercede vel præmio gratias, hoc est, auxilia obtinendæ salutis conferret solis prædestinatis? Minime vero: neque enim ullus ejusmodi meritis locus est, ubi nullus est veræ divinitati. Quid ergo? Illud nimirum est: Exemplo tantum ac mysterio Christi mortem tunc profuisse ponunt: prodesse autem reipsa, cum Veritate vel Sapientia intelligibili mentes collustrante, ex illius mortis consideratione salutarem fructum percipimus. Exemplo tantum, inquam, vel mysterio potius tunc Christum profuisse ponunt: Exhibuisse enimvero in semetipso, velut in Signo & Symbolo, tum quæ peccatoribus omnibus pœna deberetur; quo sensu horum vice subiisse eum pœnam peccati subinde dicunt: tum quæ juste viventes, persecutionemque fortiter usque ad mortem exemplo ipsius perferentes, gloria post mortem maneret. Itaque mysterium ille nonnisi omnium justorum ac perseverantium fuit; justos omnes dumtaxat ac perseverantes in se expressit; & in illo suo exemplo exhibuit quidquid habere justitiæ omnes justi possunt, & quidquid propterea habituri sunt gloriæ. Neque enim, ut sæpe superius Quesnelius admonuit, sejungenda passio a resurrectione est: siquidem cum solum docendo Christus possit prodesse, si verus Deus non est, nihil mors per se docet, aut affert solatii, nisi quæ post mortem merces bonos maneat, simul ostendatur.

Sic iste igitur in 2. Cor. v, 16. Invention admirable de la sagesse de Dieu pour le salut de l'homme! Elle a trouvé moien. . . . de faire, pour ainsi dire, d'un homme-Dieu un pecheur universel, en le chargeant de tous les pechés du monde: une victime universelle, en le livrant à la mort en la place de tous les pecheurs: & un juste universel, en renfermant toute la vraie justice & tous les justes en sa personne.

Ex eo autem præclaro dogmate, sequitur 10. Gratiam Christi non esse aliquam, nisi Veritatem, quæ & Christum in cælo gloriosum atque immutabilem exhibet, & spe ejusdem gloriæ obtinendæ mortales ad bene agendum impellit. Nam si docendo solummodo Christus prodest, nec potest aliud adsig-nari, quod ipse ita proprie docere dicatur, ut absque eo foret ignotum, præter immortalitatem alterius vitæ: profecto necesse est gratiam quæ Christi dicitur, in cognitione seu fide ac spe hujus immortalitatis confistere. Hoc illud est quod iste magnificis verbis prodit; gratiam hujuice status propriam dari nobis in Christo suscitato. In Rom. vii, 4. pag. 359. C'est une difference essentielle de la grace d'Adam & de l'état d'innocence, d'avec la grace Chrétienne. Que chacun auroit receuë la premiere en sa propre personne; au lieu qu'on ne reçoit celle-ci qu'en LA PERSONNE DE Jesus RESSUSCI-TE', à qui nous sommes unis. Hoc est, in fide resurrectionis Christi, & spe similis cum Christo gloriæ. Catholici potius dicerent, dari nobis gratiam in Christo moriente, quoniam solius mortis Christi meritis & parta ea sit, & eadem impartienda singulis, etiamfi (quod fieri certe non decuit) Christus non surrexisset.

Sequitur 2º Gratiam Christi non fuisse ullam sub vetere Testamento, præter quam in paucis admodum viris justis, & perspicacioris ingenii; quales suere prophetæ, aut forte viri centum omnino in universo populo Israelitico. Nam alioqui frus-

Digitized by Google

tra Christus venisset ad id docendum, quod toti jam populo innotuisset. Itaque Israëlitæ reliqui solam habuere legem, inquiunt, sive cognitionem officii sui: adjutorium Christi autem ad bene operandum, hoc est, sidem ac spem immortalitatis suturæ exemplo Christi, qua accenderentur ad agendum, non habuerunt.

In Marc. xv, 3. pag. 216. Cette corruption consommée des premiers ministres de la religion, fait voir qu'il étoit tems que le Sauveur parût au monde, que le vrai Prestre vint offrir son sacrifice, QUE LA GRACE fust répandue dans les cœurs, comme LE GRAND REMEDE DU PECHE'. Qui negant Christum venisse in primis, ut pro nobis Deo satisfaceret, & gratiæ auxilia mereretur, quia Christum vere Deum effe non credunt; hi ut morbo tantum generis humani medicinam afferret venisse eum commemorant; hominibus scilicet ad explenda sua officia spe immortalitatis exemplo Christi animatis: tunc autem tempestive venisse, cum morbus ille vehementer increvisset. At Catholici dicunt e contrario, quamvis adventum suum Verbum Dei distulisset, nihilominus tempestive satis adventurum fuisse, quandoquidem etiam ante adventum Christi per gratias ob ipsum unicuique datas, possent homines omnes salutem confequi, si vellent; tametsi post prædicationem mortis

& resurrectionis ejus, longe facilius id fit. In Luc. I, 13. pag. 6. Zacharie en reçoit la promesse dans ce nom prophetique de Jean, qui devoit estre le premier fruit, l'Apostre & le Precurseur de LAGRA-

CE CHRE'TIENNE.

In Rom. VII, 7. pag. 361. C'est une grace que la loi, mais une grace exterieure, qui nous devient funcste par nostre corruption, si la grace INTERIEURE de Jesus-

Christ ne l'accompagne.

In Hebr. VIII, 7. pag. 324. Quel avantage y a t'il pour l'homme dans une alliance, ou Dieu le LAISSE A SA PROPRE FOIBLESSE EN LUI IMPOSANT SA LOI? Mais quel bonheur n'y a-t'il point d'entrer dans une alliance, ou Dieu nous Donne ce qu'il demande de nous. Sub vetere Testamento, inquit, vix paucis data gratia Christi est ad implenda præcepta: nunc datur efficax.

Sæculis tamen istis, inquit, quæ Christum præcesserunt, si qui e sidelibus temporali morte puniti funt, his profuit idcirco mors ista ad æternam salutem, quod per illam pænam, ut Christus postea secit, sperarent se ad æternitatem esse transituros. Hæc virtus, inquit, anticipata est Christi passionum. Hoc futura Christi merita effecerunt; hoc est, ut dictum est sæpe superius, virtus & merita mysteriorum ejus. In 1. Petr. 1v, 6. pag. 444. Les PUNITIONS TEMPORELLES de l'ancien Testament ont esté renduës utiles pour le salut PAR LES ME-RITES FUTURS de Jesus-Christ, & par LA VER-TU ANTICIPE'E DE SES SOUFFRANCES. Punissez, Seigneur, ce corps qui doit perir, afin de sauver l'ame, qui est faite pour l'éternité. At hoc est tantum dicere, Christum nonniss significatione prodesse: fructum autem illum anticipatum fuisse in his, qui Christum quidem passum & suscitatum non viderunt, spem tamen pariter conceperunt æternitatis post mortem temporalem. Catholici autem nec anticipatam dicunt virtutem passionum Christi, nec ob merita ejus futura quidquam hominibus fuisse datum a Deo. Neque enim aut merita aut demerita futura Deum movent ad agendum. Tamen dicunt, quod iste non dicit; propter solum Christum vera fuisse hominibus concessa a Deo auxilia ad credendum & iperandum. Quo fere modo filio regis nondum nato Rex parat servos ac domesticos; non ob ipsius merita futura, sed ob ipsius dignitatem.

Sequitur denique, opera infidelium etiam nunc esse peccata. Nam ubi Deus non est nisi Veritas,

quam mens unaquæque consulit, ibi nec religio potest esse nisi naturalis, & tam communis omnium hominum, quam est lux illa: a qua qui deviaverit, in mendacio & tenebris oportet hunc esse. Si naturalem igitur & communem lucem Christiani sequuntur, dum agunt ex desiderio ac spe vitæ immortalis, in tenebris esse oportet eos, qui ex ejusdem lucis ductu non agunt.

In Joan. XI, 9. pag. 217. Qui agit dans la lumiere & par la grace de Jesus-Christ, ne fait que du bien: sans elle ce n'est que tenebres & que peché.

Religionem scilicet, ut diximus, oportet esse in ca hypothesi impia mere naturalem; hoc est, dictante eam communi omnium mentium luce communem: & Christum hominem tamen aliquid prodesse oportet, nimirum ut Reparatorem. Neque enim frustra venit. Cum sit autem Christus secundum divinitatem (ut quidem volunt) ipsa lux illa communis animorum, seu Ratio Universalis, non prodest is nisi docendo. Docet nunc ille igitur interius aliquid, quod homo in peccatum lapsus nescivit. Atque ut illud idem exterius quoque exhiberet, quam homo lapsus lucem amiserat, reparavit Christus ut homo, ostensa in se per resurrectionem immortalitate, cujus cognitio naturalis erat Adamo ante lapsum. Hæc igitur Veritas sive lux animorum, quæ immortalitatis spem facit, naturalis esset lux mentium omnium, & communis, si homo non peccasset. Hæc enim, inquiunt, ignorantia est, quam peccatum invexit; inscitia juris naturalis; quæ in posteris Adæ nihilo magis excusationem habet quam in ipso Adamo, quamvis invincibilis ea sit. A naturali enim luce Rationis seu Veritate ac Ratione universali quisquis deficit, in mendacio & tenebris est, atque adeo in peccato. Quisquis ergo in agendo alium sibi finem propositum habet, quam quem lux illa naturalis ostendit, deficit a Deo, nec Deum sive Naturam aut Rationem universalem sequitur: ergo peccat. Si quis virtutem propterea folum diligat, quoniam est ea conformis iummæ rationi, summæque sapientiæ, absque cognitione ac desiderio beatæ vitæ atque immortalis, quo illa ducit; Pythagoricus ille & Platonicus erit, non Christianus; non vera ac naturali justitia præditus; sed partem tantum naturalis sequitur lucis illius, in qua est homo conditus, ex qua per peccatum excidit, quam Christus homo resurgendo restituit. A veritate autem qui vel ex parte deflectit, aut a luce, is in mendacio & tenebris ambulat; atque adeo in peccato. Christus enim secundum divinitatem si lux est illa naturalis, quo fine venit ille in carne, nisi ut camdem lucem five extinctam in homine, five imminutam, exemplo immortalitatis proposito ante oculos excitaret? Hanc igitur quam ille docuit veritatem, quasi naturalem lucem, prælucere oportet omni operi ut bonum sit. Nihil enim bonum, nisi quod omni ex parte consentaneum naturæ & rationi. Quod si aliqua alia lex naturalis esset, præter eam quæ perpetuitatem beatitudinis habet pro fine actionum singularum, cum lex naturalis Christus ipse sit secundum divinitatem, in impia hypothesi scilicet, Christus geminus, atque adeo geminus Deus foret; neque effet Christiana religio mere naturalis, uti esse necesse est. ubi Deus non est nisi Lux animorum omnium com-

Ab impietate, ut apparet, hoc est, ab eo placito quo verum Numen e mundo tollitur, ac pro Deo Veritas inducitur; ortum habet illa in primistergemina hæresis; tum quæ nimirum omnia insidelium opera ponit esse peccata, & virtutes vitia; eo quod ad immortalitatis & beatæ vitæ spem ac desiderium minime referuntur: tum quæ ignorantiam invincibilem juris naturalis excusare a peccato negat: nam ad jus naturale pertinere contendit cognitionem etiam immortalitatis corporum suturæ, ut diximus: tum ea denique, quæ statum naturæ puræ, in quo scilicet

homo innocens conderetur a Deo morti obnoxius ex conditione naturæ suæ, negat esse possibilem: id quod iste facit, tum alibi, tum in Rom. v, 15. pag. 347. Ce regne de la mort ne peut estre que la punition d'un peché bereditaire & originel: Dieu ne pouvant punir que des peché est e primariis sectra impiæ placitis. Cum enim ei Deus non sit nisi Ens, sive Realitas Entium, mortem quæ est non ens, Ens efficere prosecto non potest: ex desectibilitate tantum subjecti necesse est hanc ortum habere; ex qua & peccatum oritur. Sed connexa inter se dogmata impia longiuscule nos a proposito dimovent: quo nunc est revertendum.

II.

Nec valde discrepat, immo vero simillimum prioribus placitis est, quod iste tradit multis locis: baptismi virtutem omnem ex mysteriis passionis ac resurrectionis Christi ex æquo pendere: applicari nobis in baptismo resurrectionem æque ac passionem: gratiam ibi resurrectionis æque ac gratiam passionis nobis asseri; quoniam ibi ex æquo repræsentatur utraque. Quod est dicere, virtutem mortis Christi, ut & resurrectionis, esse omnino mysticam, sive objectivam, qualem in signo quovis esse intelligimus, ad docendum.

In Act. viii, 16. pag. 91. Le Baptesme est donné au nom, c'est-à-dire, en l'autorité PAR LES ME-RITES, par l'operation de Jesus-Christ, par l'IM-PRESSION & LA COMMUNION DE SA MORT ET DE SA RESURRECTION.

In Act. x111, 32. pag. 155. Toutes les promesses sont renfermées en Jesus-Christ. Elles s'accomplissent en lui par l'accomplissement de ses mys-TERES, & SUR TOUT DE SA RESURREC-TION: & en nous par la foi & par la PARTICIPATION DE LEUR GRACE & DE LEUR ESPRIT C'est dans le baptesme QUE SA MORT & SA RESURRECTION NOUS SONT IMPRIME'ES & COMME APPROPRIE'ES. . . La Resurrection de Jesus-Christ. . . . . est pour lui une troisième naissance, & LE PRINCIPE DE LA NOSTRE pour le Ciel, qui est l'adoption parsaite. Non dicunt Catholici imprimi nobis aut appropriari mortem resurrectionemve Christi, aut horum mysteriorum spiritu vel gratia mentes nostras imbui: aut denique resurrectionem Christi principium vitæ nostræ spiritalis esse. Vox & oratio ea Atheorum ac Socinianorum est; qui totam mortis Christi efficientiam volunt esse ac credi camdem atque resurrectionis, hoc est, objectivam dumtaxat: quatenus hæc mysteria attente considerata fidem in nobis & spem & caritatem excitant & inflammant.

In Rom. IV, 25. Souvenons-nous, & cetera, ut

jam supra, pag. 120.

In Rom. vi, 3, 4. pag. 351. Le second effet de la grace du baptesme, est de nous APPLIQUER & APPROPRIER LA MORT de Jesus-Christ, & de nous la rendre plus efficace & plus utile pour expier en nous le peché, & pour nous en séparer, que si nous é-tions nous-mesmes sacrifiés à Dieu, & détruits par la mort. . . . Le troisième effet ou degré de la grace du baptesme, est de nous faire vivre dans l'oubli de la terre, & séparés du monde par la disposition du cœur, comme si on étoit enseveli. Le Chrétien est enseveli pour mourir: tant parce que PIMMERSION baptismale, qui representoit la sepulture du Sauveur, SERVOIT A APPLIQUER au batise LE MERITE DE LA MORT ET DE LA SEPULTURE de Jesus-Christ, comme fait aussi l'effusion: que parce que la mort du Chrétien au peché n'est pas encore achevée, mais doit croistre de jour en jour. Quodnam meritum mortis Christi est? Idem ac sepulturæ, inquit. Non ergo l

meritum proprie dictum, sed meriti nomine excellentiam tantum objectivam utriusque intelligit, quæ digna nimirum est, ut ea commoniti ad imitationem vel spem excitemur. Nam sepultura Christi in ea hypothesi æque prodest ac mors ipsius; quandoquidem etiam sepultos æque ac mortuos credi oportet exemplo Christi resurrecturos. Eam ob rem sepulturæ meritum æque commemorari & prædicari, ac mortis ipsius, in ea hypothesi necesse est.

In Rom. vi, 10. pag. 353. Comme il n'y la qu'une seule mort & une seule resurrection de Jesus-Christ, il n'y a aussi qu'un seul haptesme, qui PAR LA VERTUG L'APPLICATION DE CES DEUX MYSTERES, sasse un nouvel homme en détruisant la cor-

ruption du vieil homme.

In Rom. VIII, I. pag. 367. Effets de la grace de Jesus-Christ & de son esprit dans les baptisés. 1. Elle nous fait enfans de Dieu en Jesus-Christ, & nous FAIT SUBSISTER EN LUI. 2. Elle annulle à nostre égard la sentence de condamnation prononcée contre les enfans d'Adam, en nous appliquant les MERITES du sacrisice de Jesus-Christ, & LA VERTU DE SA MORT & DE SA RESURRECTION.

In Philip. 111, 10. pag. 73. ubi iste Pauli verbis abutitur, virtutem resurrectionis Christi commemorantis. Qua locutione tamen Apostolus nihil aliud intelligit, quam plurimum posse, ad spem nostram accendendam, Christi resurrectionem. Quesnelius autem vim illam ejusdem resurrectionis vult per baptismum & alia Sacramenta, sive signa, camdem ostendentia, applicari: atque hanc vim omnem ipsorum etiam Sacramentorum esse. L'application qui s'en fait à eux par le baptesme & PAR les autres Sacremens.

In Hebr. vi, 6. pag. 306. Que la perte de la grace propre au baptesme est ou irreparable ou presque irreparable: Que c'est une grace de renouvellement, par laquelle on devient une nouvelle crea-ture & un autre homme en Jesus-Christ, QUE Nous rend tellement propres sa mort 8 SA RESURRECTION, que la justice de Dieu ne nous peut non plus punir pour les pechez du vieil hom-me, que si nous étions merts & ressuées nous-mesmes. Propter passionem, inquit, & resurrectionem Christi, non magis potest Deus pœnas reposcere de peccatis nostris, quam si mortui ipsi & suscitati essemus. Quid? num resurrectione Christi, æque ut passione, placatur Deus? num etiam morte aut resurrectione nostra placari posset? Hæc vero placita nemo Catholicus non detestetur. Sed credi vult iste cum secta impia hac verborum ambage, justificationem perfectam sola corporum resurrectione sieri; quoniam hæc fola concupiscentiam omnem, hoc est, ut aïunt, omne peccatum extinguat in corpore. Justificatum esse proinde jam in spe, qui quod est certissime eventurum, speret se post mortem similiter resurrecturum esse. Nam cum passio Christi & resurrectio eo tantum fine præcesserit, judicio impiæ sectæ, ut doceret eumdem aliquando eventum justos esse habituros; certa nostra justificatio perinde est, ac si ipsi mortui & jam suscitati essemus; modo hunc credamus& speremus eventum fore; eaque nos spes ad virtutis studium incitet. At non sic prosecto Catholici docent. Neque enim aut fide dicunt justificari quemquam. nisi dispositive: aut Christum mortuum esse suscitatumque eo tantum fine, ut mysterium esset; hoc est, ut in se tantum exhiberet, veluti in speculo vel in imagine, quid viris justis ac probis eventurum esset? aut justificationem tantum in spe fieri. Hanc enim credunt in Sacramentorum susceptione reipsa perfici; non ob spem resurrectionis, nisi dispositive; sed ob merita solius passionis Christi, quæ per Sacramenta rite dispositis applicantur. Id quod dici non potest in ea hypothesi, quæ Christi divinitatem aliam non agnoscit, nisi Veritatem, seu Lucem eam, quæ conspectis auditisve ejusdem mysteriis, mentem nostram

docet quid simile sperandum agendumve sit.

In 1. Petr. III, 2. pag. 441. CINQ MYSTERES de Jesus-Christ OPERENT nostre salut dans
le Baptesme. 1. Sa mort y détruit la nostre, & le peché qui en est la source. 2. SA RESURRECTION
forme en nous la nouvelle vie de la FOI, & nous donne droit à celle de la gloire. 3. Son ASCENSION
nous ouvre le Ciel, nous y fait monter dans nostre Chef,
& nous en rend citoiens par l'esperance. 4. La séance
à la droite de son Pere, nous donne un Avocat, un
Mediateur, & un Pontise, qui intervient, sollicite, &
s'offre incessamment pour nous. 5. Sa souveraine puissance sur toute creature, nous établit dans une liberté
& une consiance Chrétienne. Interventionem ac mediationem intelligit hæc secta solius desiderii, quo
Christus optat similes sibi sieri aliquando fratres
suos.

Denique in 1. Joan. I, 6. pag. 480. Qu'est-ce que pratiquer la verité, sinon vivre selon sa foi, garder les promesses du baptesme, REMPLIR LA SIGNIFICATION DES MYSTERES DE LA MORT ÉS DE LA NOUVELLE VIE de Jesus-Christ, IMPRIME'S EN NOUS PAR CE SACREMENT de nostre regeneration, en baissant tout peché comme la mort, És en conformant nostre vie à celle de Jesus-Christ ressuscité. Aperte hoc loco docet, sola significatione mysteria Christi prodesse; per sidem autem emendationemque morum, quam excitant & suadent, id eadem operari quod significant.

12.

Sed inter illa mysteria, quibus Christus operatus est salutem nostram, descensum etiam ad inferos ille commemorat: & quidem consentance: si Christus scilicet, ut ille dicit, totus quantus est, mysterium est, hoc est, speculum, symbolum, imago, & significatio rerum quæ justis sunt eventura. Hos autem ponit iste, ut postea dicemus, post mortem esse in quiete, somno; unde sint non ante supremum judicii diem suscitandi. Et hunc igitur somnum dormire Christum ipsummet oportuit, ut persecte mortem vicisse crederetur, nobisque etiam post talem somnum spem similem faceret ejusdem olim superandæ. In Act. II, 27. pag. 19. La descente de l'ame de Jesus-Christ dans les enfers est un mystere bien digne d'estre adoré; & il est toutefois bien oublié. Il falloit qu'elle y descendist Pour LA PERFECTION DE pour son triomphe. Et in Ephes. 1v, 9 pag. 25. La consommation des bumiliations de Jesus-Christ PAR SA DESCENTE DANS LES ENFERS, EST LE MERITE, LA CONSOMMATION, & le sceau de sa victoire & de son triomphe. Plus neus nous humilierons, plus nous triompherons du peché, du démon, & de la mort. At Catholici Christum perfecte victorem mortis futurum fuisse prædicant, tametsi ad inferos non descendisset: nec descensum illum, quem sane credunt, de statu somni, in quo sit anima exuta corpore interpretantur: nec meritorium denique descensum illum esse omnino putant, aut mysterium quod ad nostram justificationem quidquam conferat. Victoriam enim a Christo de morte relatam in co collocant, quod & ipse quo prædixerat tertio die resurrexit, & parem suæ immortalitatem credentibus in se moriendo promeruit, resurgendo autem in se tamquam in capite exhibuit.

13.

Sed infigniora funt quæ sequuntur, & aptiora ad patesaciendum quæ mens istius scriptoris de Christo st. Docet enim conceptis verbis, Christum Mediatorem vel Pontisicem, Caputque nostrum, & Advocatum, non nisi post resurrectionem, ac per eam

esse: Ex quo autem in cælis est, ipsum jam glorioium in omnes justos sive electos spem derivare gloriæ, qua iple potitur. Nihil enim istud est aliud dicere, quam Christum in gloria positum nobis objective tantum prodesse, nec prius potuisse, sed tunc tantummodo; quoniam in eo statu consideratus spem nobis facit similis gloriæ, & nos propterea a rerum terrenarum amore abstrahit: sic vero prodesse, infquam, prius non potuisse; nec proinde prius vel Mediatorem esse potuisse, vel Pontificem. Cum enim Christus, ut volunt, non sit nisi Veritas per carnem docens; Mediatorem illum atque Pontificem negant illum esse posse, nisi cum docet id quod nec alii ante ipsum docere, nec ipse ante resurrectionem potuit reipfa oculis exhibere, nempe immortalitatem. Qua jam adepta, postulat, non prece quidem, sed tum voto, tum ipsa natura conditionis suæ jam immortalis, ut similes sui sint in cælo, qui similes ei per fidem in terra esse voluerint. Id vero est, inquiunt, Christum Pontificem æternorum bonorum, Advocatum, & Mediatorem agere: Quod & Sociniani docent. Catholicis e contrario statuentibus, Mediatorem egisse tunc Christum atque Pontisicem, cum suo sanguine iratum nobis Deum placaret: ipsum proinde sacerdotii sui atque intercessionis seu mediationis præcipuas partes explevisse in cruce: tunc proprie sacerdotem egisse: neque vero in cælo sacerdotii munere aliquo proprie fungi eum; sed illic præteritam dumtaxat functionem suam semper Deo repræsentare, ac mercedem ei debitam pro nobis exposcere. Caput denique nostrum esse, & capitis vices nunc quidem agere, sed & toto etiam vitæ mortalis tempore; quoties intuitu meritorum fuorum huic fidem, isti caritatem, alia aliis velut membris suis dona a Patre certissime impetraret. Quam funt autem his diffimilia, quæ a Quesnelio hic traduntur?

In Joan. xiv, 12. pag. 293. Ce n'est en un certain sens que par sa mort qu'il a merité d'estre le Mediateur O' l'Avocat des hommes: O QUE PAR SA RESUR-RECTION qu'il est ENTRE EN POSSESSION DE SES FONCTIONS DE PRESTRE, d'intercesseur, & de chef. Meritum cum dicunt isti, non hominis meritum apud Deum, quippe quem nullum norunt; sed ex quo necessario merces sequatur, opus intelligunt. Catholici vero nec morte sua Christum, nec aliquo præclare gesto meritum esse dicunt, ut Mediator & Advocatus hominum fieret: Utramque dotem, aliamve quamlibet ei competere prædicant titulo hypoftaticæ unionis. Tantum addunt, utriufque dotis illius partes eum sustinuisse sive egisse in passione præsertim: in cælo vero non ita proprie officio co utroque fungi, ut est in cruce perfunctus: cum in cælo mera commemoratio præteritæ interceffionis peractique jam olim facrificii fit, tametfi conjuncta ea cum vera precatione est.

In Att. 11, 36. pag. 23. La Resurrection est l'E-TAT D'UNE PUISSANCE CONSOMME'E, & d'une CONSECRATION parfaite; qui met Jesus-Christ en possession des droits de sa roiauté & de son SACERDOCE; & fait connoistre qu'il est le Seigneur. Consecratum in Pontissem resurrectione sua Christum suisse, coguntur similiter Sociniani, ut diximus, comminisci.

In I. Cor. XV, 14. pag. 585. LE SACERDO-CE ETERNEL de Jesus-Christ, la mission des Apostres, l'établissement de l'Eglise, subsistent sur LA FOI EN Jesus-Christ Ressuscite. Quid hoc monstross dogmatisest? Sacerdotium Christi æternum subsistit in fide Christi suscitati? Hoc est dicere, nisi fallimur, Christum non agere sacerdotem, niss credatur suscitatus. Ac reipsa quidem, si Christus non est niss Veritas docens per carnem ad id selectam, ut volunt; Pontissem is agere, aut aliud quodcumque munus obire, ut diximus, niss docendo non potest. Non ergo sacerdotio Christus persungitur, nisi cum docet: nec docet actu, aut certe non suadet, nisi cum ei creditur. Tunc ergo sacerdotio sungitur Veritas docens, cum side percipitur ac tenetur; non alias, nec aliter. Id autem quod in primis docet, ut volunt, resurrectio est. Sacerdotis igitur tunc tancum vices agit, cum jam a mortuis suscitatus ad sidem resurrectionis suæ animos incitat. Quam diversa sit Catholicorum de sacerdotio Christi sententia, quid attineat a me commemorari: cum in confesso sit, sacerdotio functum in cruce Christum esse; atque etiamnum in cælo eatenus sacerdotem agere, quod peracti sacrisicii mercedem pro his qui in se credunt, & pro his etiam qui nondum credunt, a Patre humana sua voluntate postulat, impetratque?

In 1. Cor. xv, 20. pag. 586. Le corps de Jesus-Christ mort & enseveli, est le grain de froment, qui jetté en terre porte beaucoup de fruit. Son corps resuité, sortant du tombeau plein de gloire, tout vivant à Dieu & de Dieu, est la gerbe d'épics offerte à Dieu dans la terre promise, comme les prémices de la moisson, élevée devant le Seigneur, CONSACRE'E à son honneur. Cette gerbe divine est en mesme tems & LE SACRIFICE d'action de graces, & le gage de la benediction qu'elle ATTIRE sur toute la moisson, & qu'elle reçoit pour elle. Christus suscitatus, inquit, Pontissem agit pro solis pariter glorissicandis.

In 2. Cor. v, 16. pag. 637. Qu'il n'y ait rien d'humain ni de charnel dans le ministere Evangelique, à
l'exemple de Jesus-Christ, QUI N'ENTRE DANS
L'EXERCICE DE SON SACER DOCE QUE PAR
SA VIE RESSUSCITE'E, & ense dégageant de toula ressemblance de la chair du peché. Non potuit Christus, inquit, Pontissem agere, dum adhuc in carne

mortali esset.

In Gal. I, 1. pag. 690. Le sacerdoce, LA MISSION, & l'autorité de Jesus-Christ, comme chef de son Eglise, ont esté consomme's en sa resurrection, ou il commence à les communiques

In Philip. III, 10. pag. 73. Quatre points capitaux de la science du Christianisme. Le premier regarde la grandeur de Jesus-Christ ressuscité, les droits Ele pouvoir qu'il a sur nous, comme e'tabli par Cet e'tat souver ain pontife du Trèsbaut, & nostre chef pour nous attirer à lui, nous unir à lui, nous sanctisser en lui, en changeant E ressuscitant nos cœurs. Le second regarde la dispensation des mysteres de Jesus-Christ, &c.

In Hebr. IV, 14. pag. 298. Jejus-Christ après avoir esté l'Apostre de ses propres mysteres, & avoir scellé de son sang la foi qu'il a preschée, a merite par cela mesme d'entrer dans le repos qu'il nous avoit annoncé, & d'y recevoir la souveraine sacrificature pour l'éternité. Pontificatum Christus, inquit, prius non habuit: tunc primum accepit, cum in cælum subit.

In Hebr. iv, 16. pag. 299. Voila tout ce qui est necessaire à un pécheur; la misericorde pour les péchés passés, la grace pour faire le bien presentement, & pour meriter les biens & le repos du siecle avenir. Ce sont les fruits du sacrifice de Jesus-Christ sur la terre, & l'exercice de son sacendoce et et en le dans le Ciel.

In Hebr. v, 6. pag. 301. Que si Dieu e'TABLIT son Fils DANS LA PERFECTION DE SON SA-CERDOCE PAR SA RESURRECTION, qui est une nouvelle naissance qui le separe de la terre, & LE MET EN E'TAT DE NE PLUS VIVRE QU'A DIEU & POUR DIEU; il se doit faire quelque chose de semblable dans tous les Prestres.

In Hebr. v, 9. pag. 303. Jesus-Christ mesme n'A ESTE' PARFAITEMENT CONSACRE' PON-TIFE des biens éternels, qu'en mourant sur la croix, ET EN CHANGEANT SA VIEMORTELLE EN

une vie immortelle & Glorieuse.

In Hebr. vi, 20. pag. 311. Jesus-Christ dant le Ciel est LE FONDEMENT DE NOSTRE ESPERANCE. QUE NOUS AUROIT SERVI DE L'A-VOIR EU POUR VICTIME DANS SA MORT, S'IL N'EUST ESTE' E'TABLI NOSTRE PONTIFE & NOSTRE CHEF PAR SA RESURRECTION? Quid dici potest, quod apertius cum Catholica fide pugnet? nam e placitis istud Socini est. Nihil profuisset Christum mori, nisi & resurgeret? Non esset aut Pontifex, aut caput nostrum, nisi resurgeret? Vel si Angelus de cælo sic statuat, anathema nos ei Paulum secuti dicimus. Similia sunt quæ sequuntur.

In Hebr. VII, I. pag. 312. Jesus-Christ n'est e'tabli pontife qu'apre's la victoire remporte'e sur le Prince du monde & sur le peché.

In Hebr. VII, 3. pag. 313. Le TITRE DU SA-CERDOCE de Jesus-Christ est sa naissance éternelle & SA RENAISSANCE POUR L'ETERNITE'.

In Hebr. VII, 16. pag. 317. LE SACERDOCE DE Jesus-Christ est fonde' sur sa vie resus-cite'e, glorieuse, & immortelle. Hoc loco verba Apostoli de Christo, Qui non secundum legem mandati carnalis factus est sacerdos, sed secundum virtutem vita insolubilis; Quesnelius cum Montensibus suis vertit, mais Par la puissance de sa vie immortelle: ne sacerdotio potuisse suns sententia sit, non sacerdotium quidem obtigisse Christo ob vitam immortalem: sed sacerdotii æternitatem, secundum virtutem quam habet vivendi vita immortali.

In Hebr. VII, 19. pag. 318. Souvenons-nous toujours que LE PROPRE EFFET DU SACERDOCE DE Jesus-Christ est de nous se'PARER DE LA
TERRE, & d'élever nos cœurs vers le Ciel, où il nous
doit conduire, par nous y consacrer parfaitement

à Dieu.

In Hebr. VII, 25. pag. 319. La MORT de Jesus-Christ est LE MERITE & LA PORTE PAR OU IL ENTRE DANS SON SACERDOCE, & le sa-crisice qui lui donne de quoi offrir éternellement. Nec aliter mortem Christi meritum esse dicit, quam quia via & aditus ad immortalitatem est, quæ necessaria est merces mortis fortiter ac pie obitæ: nec mortem suam Christum offerre Deo dicit; sed niss moreretur, non habiturum eum suisse corpus glorisicatum quod offerret; hoc est, quod conditione suæ naturæ nunc postularet, ut similes sui in terra, similes ei & in cælo sint.

Denique in 1. Petr. I, 21. pag. 422. La Resurrection de Jesus-Christ a esté accomplie pour nous, A u s-SI BIEN QUE SES AUTRES MYSTERES: Elle nous rend nostre victime: & sans elle nous N'AURIONS NI UN MEDIATEUR POUR NOS-TRE RECONCILIATION, NI L'ESPERANCE DE LA GLOIRE, NI UN AVOCAT DANS LE CIEL, NI LE SAINT ESPRIT dans nos cœurs. Reclamant enimvero, ut diximus, Catholici Doctores omnes hoc loco: & magna voce contendunt, tametsi (quod fieri sane non decuit) usque ad supremum mundi diem refurrectionem suam Christus distulisset, nihilo minus futurum eum fuisse Mediatorem nostrum, & Advocatum, nec spem nobis gloriæ vel Spiritum Sanctum fuisse defuturum. Quoniam negant illi concordissime in eo positam esse Christi mediationem, quod ostensione glorize suze facta spe paris felicitatis accendat animos ad studium virtutis: sed quod ob unionem hypostaticam infinita sunt merita actionum & passionum ejus, quæ per Sacramenta, ubi obex nullus est, applicantur.

Eo referri debet, quod iste docet, oportuisse Verbum carnem fieri, ut nos ex carnalibus efficeremur spiritales. In At, II, 17. pag. 16. Il FALLOIT

•

que le Verbe se fist chair, AFIN QUE le Saint Esprit se répandist sur toute chair, & que de charnels il nous rendist spirituels. Neque enim id vere dicitur aut intelligitur, nisi in ca hypothesi, quæ Christum idcirco necessarium fuisse ponit; quoniam nisi viderent homines aliquem ad immortalitatem surrexisse, non possent ejusdem immortalitatis spe ad virtutis studium inflammari. Catholici certe non idcirco necessariam fuisse Incarnationem Verbi dicunt; sed ut iratum Numen condigna satisfactione placaretur, iramque deponeret.

Quale istud rursum Christi sacerdotium, quale regnum, qualis filiatio est, cujus nos esse vel fore participes iste confitetur? Negant enimvero Catholici esse quemquam aut futurum esse sive sacerdotii, sive regni, sive filiationis Christi participem. Est enim facerdotium Christi in eo positum, ut veluti victimam Deo seipsum offerat, aptam unam placando Numini, condignamque satisfactionem pro peccatis totius mundi, fuso sanguine pretii infiniti ob hypostaticam Verbi unionem. Est Christi regnum, præter divinum, potestas summa in res omnes creatas, in animos etiam omnium hominum, quos inflectere quo velit possit, motionibus idoneis a Deo cum libuerit certissime impetratis: cum potestate præterea adverfarios conterendi, hoc est, eos qui sibi minime paruerint, vel ipfius confiliis voluerint afferre impedimentum. Est denique filiatio, tum Verbi propria, ob æternam generationem, tum humanitati communicata per hypostaticam unionem. In harum autem omnium, vel in unius ex hisce dotibus partem venire quis vel se vel alium credat posse? Tamen Quesnelius nos sacerdotii, nos regni, nos filiationis Christi, quotquot justi vel electi sumus, consortes fecit. Recte, si Verbum aut Filius Dei non est nifi Veritas aut Sapientia intelligibilis & Lux animorum communis. Nam si quidem ita est, tam silii, & tam dii funt, aut erunt certe in gloria, qui ei Luci contemplandæque Veritati interrupte adhæserint: Tam reges, quam homo Christus, qui Lucis illius ductu terrenas cupiditates domant: Tam denique sacerdotes, qui gloriæ suæ ostensione æque possint per se immortalitatem docere: aut (uti jam §. 5. diximus) quoniam istud nimis absurdum est, erit unus in cælo ex omnibus prædestinatis compositus rex unus, unus facerdos, unus Filius. Sic ille nimirum intellexit: In Luc. I, 32. pag. 12. Quatre marques de la gran-deur de Jesus: 1. L'élevation de la nature humaine A LA NATURE DIVINE par son union au Verbe. 2. Sa filiation SELON LA NATURE DIVI-NE. 3. Sa souveraineté sur son Eglise, 4. L'éternité de son regne. . . . . En cette vie le Chré-tien est fait participant de la nature divine en Jesus-Chrift, & ENTRE DANS SA FILIATION par Padoption du Pere: dans l'autre il participera à sa souveraineté & à l'éternité de son regne.

In 1. Cor. III, 22. pag. 484. Toute l'Eglise & tous les Elus ne sont que pour former un Corps à Jesus-Christ, pour composer un seul Christ du Chef & des membres. Et comme encore Jesus-Christ PARFAIT, ACCOMPLI, & rempli de tous ses membres, n'est que pour donner a DIEU UN PRESTRE ETERNEL & une victime digne de lui, & pour lui offrir le GRAND SACRI-FICE DE L'ETERNITE' dans le Ciel. Sacrificium laudis, opinor, quod sibi bene sit, reddent omnes Fato, vel Naturæ, vel Enti indeterminato. Sentient enim se esse, ac fore semper, non hoc vel illud, sed esse simpliciter, & in eo acquiescent. Hoc magnum sacrificium æternitatis

In 1. Petr. II, 9. pag. 427. Les Chrétiens fidelles | doit tendre & aspirer.

à la loi de Dieu. . . . . font faits participans de la PUISSANCE ROIALE de Jesus-Christ pour dompter leurs passions: REVE'TUS DE SON SACER-

DOCE, pour se sacrisser à Dieu. In Apoc. III, 21. pag. 563. Le thrône du Fils, c'est le sein du Pere. C'EST LA qu'il rend ses membres participans DE SA PUISSANCE, & en fait au-

tant de ROIS.

In Apoc. XXI, 22. pag. 675. Le sein & L'UNI-TE' de Dieu mesme, dans laquelle l'UNITE' DE CHRIST fera un jour CONSOMME'E. Erunt omnes sancti unus Christus; immo erunt tamdem etiam unum Ens indeterminatum. Atheïsmum! sed ut de sacerdotio & regno dicamus, fecit nos Christus quidem regnum & sacerdotes Deo & Patri suo, Apoc. I, 6. fecit regale sacerdotium, 1. Petr. II, 9. hoc est, secit sacerdotes spiritales regio dignos honore: ut sileam de sacerdotio, qui sacer ordo in Ecclesia est: facerdotium vero & regnum, quale in Christo veneramur, cum alio nemine communicari potest, præterquam in hypothesi impia, quam insectamur.

Quanto istud autem intolerabilius est, quod ait, facerdotes seu Dei ministros in cælo participes fore auctoritatis illius qua Deus ipse pollet in animos hominum! Matth. xxiv, 47. pag. 335. Les Minitres du Seigneur ont dans le Ciel une recompense proportionnée & à leurs travaux & à leur caractere; & ils y participeront à Pautorité de Dieu sur les ames. Id vero sane quemadmodum fieri possit non apparet; nisi si Deus non est nisi Veritas docens mentes quaslibet; funt autem singuli sancti, præcipue vero sacerdotes, totidem (ut dictum est) Christi, vel unus Christus ex omnibus; ac proinde una Veritas, sive unius ejusdemque Veritatis, incorruptionis nimirum & immortalitatis, monitores.

Quod si negat iste sacerdotium Christi persectum ante resurrectionem fuisse, quid de hostia statuisse eumdem arbitramur, quam Christus in cruce obtulit? Neque hanc ille scilicet existimat ante resurrectionem fuisse perfectum. Quid ita? Quoniam ubi Deus non habetur aliquis præter Unitatem entium intelligibilem, quæ est omnium rerum causa essectrix, ut aiunt, nemo perfectius litat Unitati, quam qui de hac una cogitat, huic uni contemplandæ adhærescit; id quod in vita immortali fieri isti dicunt. Itaque affirmat iste, inquam, per resurrectionem suisse perfec-tam hostiam, quam Christus in cruce obtulit. Nam isthic certe & de matre, & de discipulo, & de inimicis, & de latrone, & de sua siti, & de sua derelictione, similibusque, reapse cogitavit. In cælo autem & est una Christi & erit omnium de sola Unitate, sive de sua incolumitate cogitatio & gratulatio, inquit iste, sed callide & occulte. In Joan. v, 17. pag. 79. L'ame qui sçait pourquoi elle est creée, aspire sans cesse A CETTE UNITE' D'OPERATION. qui doit succeder dans le Ciel à la varieté & à la MUL-TIPLICITE' DES ACTIONS de la terre. Atque ob easdem causas, simul addit, quod Christianæ aures perhorrescant, per resurrectionem Christum esse factum nunc totum Deum. Causam etiam alteram, cur perfectior Christi hostia in cælo ab his esse credatur, mox afferemus, & jam superius attigimus.

In Rom. vi, 10. pag. 353. Le dixiéme effet du baptesme est de nous faire vivre à Dieu & pour Dieu, & de nous porter à lui consacrer toute nostre vie en imitant Jesus-Christ. IL EST TOUT CONSOMME' EN DIEU PAR SA RESURRECTION: il n'a plus d'assujettissement qu'à Dieu, plus de vie qu'en Dieu, plus de mouvement que pour Dieu, COMME LA VIC-TIME DE DIEU DANS SON E'TAT PARFAIT. C'est la loi & le modelle de la persection, ou le Chrétien

In Rom. IV, 25. pag. 340. Jesus-Christ sur la Croix est une victime d'expiation: Jesus-Christ resuscité est une victime de sanctification. Hoc est dicere, Christum in cruce, (nam cum Christus in ea hypothesi nihil aliud sit nisi Veritas mortalibus se in carne manisestans, non prodest ille nisi docendo: nam Veritas nonnisi loquendo prodest: nec prosunt Christi proinde mysteria, nisi ut mysteria sunt; hoc est, signa quæ rem aliquam docent:) Hoc est ergo dicere, Christum morientem docere, cum qui peccato moriatur, ut ipse carni mortali, (quæ peccati somes in nobis est) huicob priora delictanihil metuendum esse; sive non esse ea imputanda post mortem: sed felicitatem, ut in Christo, esse subsecuturam: (sic nempe Christus, huic sectæ si credimus, peccata expiat:) Eumdem vero in cælo positum, spem faciendo similis gloriæ, fanctificationi nostræ sic adlaborare. Quem enim non accendat spes tantæ felicitatis? Itaque persectius est quod e cælo, quam quod e cruce præstat. Perfectior ibi igitur Christi hostia, quam in cruce est. Nam perfectio hostiæ in eo posita est, ut iis maxime prosit pro quibus offertur. Atqui plus prodest quod sanctificat, quam quod abolitam dumtaxat, hoc est, non imputandam prioris delicti labem admonet. Id vero totum Catholici detestantur. Negant enim habere Christum in cælo rationem seu conditionem hostiæ: in cruce tantum ea Christi conditio suit; tametsi merita ejusdem ibi parta, in cælo & in Eucharistia perseverant, & per Sacramenta præsertim distribuuntur fidelibus. Negant effectum hostiæ Christi in cruce folam peccati expiationem, seu meram non imputationem esse; non esse etiam perfectam sanctificationem negant.

In I. Cor. III, 22. pag. 484. Toute l'Eglise & tous les Elus, & cetera, ut superius descripsimus,

ag. 127.

In Coloss. I, 22. pag. 92. Ce sont deux choses, &c. loco prolixo, quem jam superius descripsimus, §. 10. pag. 121.

In Joan. XIII, 33. pag. 282. L'état de la vie ressuscitée est tout spirituel: & on n'y connoist plus Jesus-Christ selon la chair, NI SELON LA MANIERE DE CONVERSER ORDINAIRE.

In 2. Cor. XIII, 4. pag. 685. Deux naissances de Jesus-Christ forment en lui deux états bien differens. Le premier, de sa vie mortelle, où Dieu porte l'infirmité de la chair de l'homme. Le deuxiéme, de sa vie glorieuse, OU L'HOMME EST TOUT PENETRE' DE LA PUISSANCE DE DIEU. Portons humblement le premier en cette vie, POUR MERITER d'avoir part au second dans le Ciel. Ils s'accomplissent tous deux dés cette vie dans les Apostres, dans les saints Evesques, & dans les hommes Apostoliques. Le premier, par les souffrances ou par la penitence. Le second, par la puissance que Dieu leur donne sur les ames & sur les autres creatures. Atqui nemo Catholicus sic delirat, ut existimet, nunc Christum in cælo positum vel divinitate vel Dei potentia magis esse imbutum, quam cum in terris degeret. Obediente Deo voci hominis, ob hypostaticam Verbi unionem, quidquid humana voluntate vult, id non nunc magis, quam olim, sed semper a Deo certissime impetrat. Hæc una communicatio divinæ potestatis, nec alia certe, humanitati assumptæ convenit. At cui pro Deo Unitas est; cum fit proprietas Unitatis Auctoritas, ut iste ponit, co quod Unitas principium sit rerum omnium; is ad divinam auctoritatem tunc pervenisse Christum potest affirmare, cum totus quantus est imperat animis. Atqui ex impia hypothesi, ut vidimus, non ante ascensionem in cælos Christus perspiritum suum, hoc est, per Veritatem ac lucem, quæ humanitatem Christi glorificatam ostendit, imperat animis, ut spe similis gloriæ se sequantur. Non igitur ex eadem hypothesi ante ascensionem in cælos, auctoritate Patris imbutus est ac repletus. Hæc blasphemia Ques-

nelii, similiumque est.

In Apoc. XII, 14. pag. 613. Jesus-Christ qui est TOUT CELESTE par sa resurrection, & qui comme un aigle s'est élevé au dessus des cieux par son ascension, donne ses ailes à son épouse, LA REVE'-TANT DE LA PUISSANCE DE SA VIE RES-SUSCITE'E & de la force de son esprit, pour fuir le monde. C'est lui qui l'en sépare. . . . Potentia Christi a mortuis suscitati, ex impiæ hypothesis sententia, in ea auctoritate posita est, qua per Spiritum suum, hoc est, per Lucem seu Veritatem, quæ Christum jam glorificatum proponit hominibus, similis gloriæ spe hos accendit ad sui imitationem. Hæc autem Lux, hæc Veritas, propria fit hominum justorum, ac præcipue sacerdotum; unde eadem ipsis auctoritas tunc competit, cum ejusdem Lucis ac Veritatis ope se aliosque a mundo abstrahunt ac divellunt.. Quam magnificis iste verbis, quantam sententiarum impietatem, quam sæpe involvit! Denotari ab isto credas hæc verba Pauli, 1. Cor. xv, 47. Secundus bomo de calo calestis. Sed hæc ille perverse de more accipit: cum non alia eo loco Apostoli sententia sit, quam hominem justum quemlibet, secundo seu denuo, in resurrectione, divina ac cælesti virtute reformatum, cælestem fore, hoc est, incorruptum.

Eodem pertinet & quod iste tradit, splendorem claritatis illius, quam Verbum semper habuit ad Deum, in ipsam humanitatem, atque in ipsum Christi corpus distindi; & nos aliquando simili claritate imbuendos esse. In Joan. xvII, 8. pag. 346. Aveugle, qui conque cherche d'autre gloire, que celle que Dieu nous veut donner en lui-mesme, aussi bien qu'à nostre chef adorable: à nostre chef, en re'pandant sur son humanite' & sur son corps mesme, l'è-clat de la gloire que le verbe a toujours eue en Dieu: à nous, en nous fai-

sant recevoir de sa plenitude.

In Att. II, 36. pag. 23. Il est aussi manifesté comme le Christ, c'est-à-dire, Oint PAR L'EFFU-SION DE LA GLOIRE DE SA DIVINITE sur son corps naturel, & de son Esprit sur son Corps mystique, qui est PEglise. Si Deus nimirum non est, ut ponit impia secta, nisi Ens semper immutabilis; hanc certe immutabilitatem non habuit corpus Christi, dum inter mortales degeret : Habuit autem tunc cum refurrexit. Ergo tunc ipsa Verbi gloria imbutum ipsum Christi corpus suit. Ergo non prius quam resurgeret vel in cælum subiret, habuit claritatem, quam habuit semper apud Patrem; quando & ipse secundum divinitatem, hoc est, ut impia secta intelligit, Veritas ipsius immortalitatem Christi animis credentium objicit. Quapropter nunc est totus Deus, & corpore nimirum & Spiritu; hoc est, ut interpretantur, humanitate æque ac divinitate; totus Verbum, totus Veritas, totus ipsa immutabilitas. Et nos fimiliter cum incorruptione fruemur & immutabilitate, erimus omnes toti dii, toti Deus, toti & omnes unus Christus, una Veritas Unitasque, siquidem incorruptio immutabilitasque una. Hæc funt præclara consectaria, quæ Quesnelius paucioribus quidem verbis, sed eadem omnino sententia exprimit: quoniam Deus illi non est nisi Ens immutabile semper, & Verbum Veritas pariter immutabilis. Hac immutabilitatis dote caruit Christus, dum inter mortales degeret, hac autem fruitur, ex quo resurrexit, totus est Deus, quod prius non erat. Et nos aliquando similes ei hac etiam parte erimus.

At hæc Catholici merito exsecrantur: quibus alia profecto divinitas, quam illa immutabilitas est. Neque illi sane claritatem Verbi ut Verbum est in Christi corpus essuam esse dicunt; qui Verbum increatum ac spiritale, splendorem vero incorruptionemque corporis donum esse creatum & corporeum norunt, nec divinum proinde, nec Verbi etiam in Christo proprium ut Verbum est: Nec denique Christum nunc

magis totum Deum esse dici volunt ulla ratione, quam cum inter mortales vitam ageret; aut minus hominem, tametsi nunc immortalem.

Itaque perverse admodum Quesnelius hæc verba Christi Servatoris accipit, Joan. xvII, 5. Et munc clarifica me tu, Pater, apud temetipsum, claritate quam babui prius quam mundus esset, apud te. Eit enim hæc oratio, non Verbi formaliter, ut ponit Quesnelius cum secta impia; quoniam in ea hypothesi exponi aliter non potest quomodo aut vere Christus, aut Deus loquente Christo loquatur, si Deus & Verbum nimirum nonnisi ipsa formaliter Veritasest: non est, inquam, ea Verbi formaliter, sed humanitatis oratio, Verbum sibi hypostatice unitum scientis, & utramque naturam, que in ipso erat, divinam hama-namque egregie prædicantis. Hujus enim positionis sententia ac summa hæc est: Optat decerni sibi a Patre hanc mercedem, post tot labores pro Patrisgloria amplificanda susceptos, post acerbissimam mortem cui se sponte devovet propter Patrem; ut ad Patris dexteram humanitas ipsa collocetur, agnoscaturque ab hominibus se ea etiam claritate esse, hoc est, illud se ob unionem hypothaticam Verbum esse, quod fuit apud Patrem antequam mundus fieret. Quamvis enim hanc sibi ab initio sciret promissam esse mercedem, & alioqui titulo unionis hypostaticæ debitum, tamen quasi docere homines vellet, nonnisi post exantlatos labores præmium a Deo postulandum esse; ipse jam morti proximus, postulat decerni sibi a Patre præmium, quo sibi dudum propasito, sustinuit crucem subire, confusione contempta.

16:

Jam Christi Domini merita quæ possunt esse, in ea hypothesi quæ verum Deum non habet? Nonnisi metaphorica certe, & per audacissimum genus abufionis, quod ei soli hominum generi licet, qui se æquivocationum, ut appellant, hoc est, ambigue dictorum hostes infensissimos prædicant. His, inquam, folis fas est, in usu quidem vitte communi ambigua verba damnare, ut ab eo crimine, quod adversariis inferunt, abhorrere ipsi & abesse quam longissime existimentur: eadem vero nihilominus usurpare creberrime in mysteriis sidei exponendis adtegendam impietatem. Itaque merita quoque Christi jactant & ipsi, at non apud Deum, seu apud homines: a quibus meritus est sane Christus diligi; considerari, imitatione exprimi. In his est autem Quesnelius præter ceteros infignis: qui propter illam vocis abusionem, in hypothesi impia prorsus necessariam, ad fucum faciendum imperitis, præsertimque seminis, quibus Gallice scribit, ut merita mortis Christi, sic etiam meritum sepulturæ, meritum & merita mysteriorum Christi sæpenumero occinit, ut vidimus. Ecquod autem est meritum sepulturæ Christi, si Catholicos Doctores consulimus? Plane nullum. Quoniam meritum Christi cum dicimus, meritum propriedictum intelligimus; hoc est, vim movendi Deum ad retribuendam mercedem: quæ vis inest bono operi facto libere ab homine vel Angelo viatore. Jam fepultus autem Christus ac mortuus, viator non est, ut ratione meriti pro nobis comparandi viator fuit. Soli igitur ii meritum sepulturze dicunt, qui meritum ponunt pro eo quod dignum est illam attente considerari, ut quod symbolice significat, id in animis nostris Spiritus Christi, hoc est, spiritus fidei, spiritus Veritatis efficiat. Sic iste porro multis locis.

In Rom. vi, 4. pag. 351. Le troisième effet ou degré de la grace du baptesme est de nous faire vivre dans l'oubli de la terre, & séparés du monde par la disposition du cœur, comme si on étoit enseveli. Le Chrétien est enseveli pour mourir: tant parce que l'immersion baptismale, qui representoit la sepulture du Sauveur,

SERVOIT A APPLIQUER au batisé LE MERI-TE DE LA MORT ET DE LA SEPULTURE de Jesus-Christ, comme fait aussi l'effusion: que parce que la mort du Chrétien au peché n'est pas encore achevée, mais doit crosstre de jour en jour. Vide supra, §. 11. Dag. 124.

In Rom. xv, 30. pag. 450. Trois moiens conspirent à la sanctification des ames & à la formation du corps de Jesus-Christ: ses mysteres, par lesquels il nous a merite le saint esprit qui nous applique le merite des mysteres de Jesus-Christ. Et les prieres de l'Eglise. Vide supra, §. 10. pag. 121.

In 1. Cor. xv, 16. pag. 586. Nous ne sommes justifis que PAR LA VERTU DES MYSTERES DE
Jesus-Christ, APPLIQUE'S PAR LA FOI VIVE
B PAR LES SACREMENS. C'est PAR SA
MORT que nous mourons au peché: C'EST PAR SA
RESURRECTION que nous vivons à Dieu plus efficacement B plus saintement que si nous avions esté nous
mesmes crucisses ou resuscités. De co loco jam diximus
superius §. 10. pag. 121.

In Epb. I, 5. pag. 2. C'est par Jesus-Christ, en Jesus-Christ, & pour Jesus-Christ, que les Elus sont tout ce qu'ils sont. Par Jesus-Christ, C'est-A-Dire, Par ses mysteres, sa mediation, ses merites, son sacerdoce, & son sacrisce. En Jesus-Christ, c'est-à-dire, en sa personne, en son corps, en adherant à lui comme ses freres & ses membres adoptifs, & en recevant de lui l'esprit & la vie comme de leur chef. Pour Jesus-Christ, c'est-à-dire, pour former son Eglise, pour y accomplir ses mysteres & ses vertus...

In Eph. II, 6. pag. 10. LA GRACE CHRE'TIENNE eft DE'RIVE'E DES MYSTERES de
Jesus-Christ, en est une participation, UN ECOULEMENT DE LEUR VERTU, UNE COMMUNION
A LEUR ESPRIT, & cetera, quæ vide superius

\$. 10. pag. 121:

Nihil interest; mysteriane dicat iste, an merita, an mediationem & sacerdotium: cum his ille verbis nihil aliud intelligat, nisi vim significativam, quæ est in Christo homine & Christi mysteriis; & quam Christus Deus, seu Veritas, intus in animo exhibet. Nam horum vim omnem in eo esse positam dicit, ut repræsentent ea quæ sunt electis eventura; ac proinde ut eadem per sidem cognita idipsum in nobis essiciant.

In Eph. vi, 18. pag. 50. Ne negligeons donc 1. aucune maniere de la faire, soit vocalement ou mentalement, soit en public, ou en particulier, &c. 2. Conjurons y Dieu nostre Pere par son Fils Jesus-Christ, PAR ses mysteres, son sacrifice, sa charité, & Tous ses menites. Per Christimysteria, quemadmodum per Christi mysteria, obsecrari vult iste Deum: Quo loquendi genere non veram orationem obsecrationemve proprie dictam intelligit; cum ne verum quidem Deum secta ista agnoscat; sed vehemens desiderium suæ perfectionis, attente considerantibus nobis & mysteria Christi, quæ persectionem illam significant; & quid Christus a nobis impetrare promeritus fuerit moriendo pro nobis. Nam ut quidem ait iste alibi, non est oratio ad Deum docendum quid facto opus, fed ad exhibendam homini miseriam suam, in Matth. vi, 8. pag. 56. La priere n'est pas pour instruire Dieu, mais pour donner à l'homme la veuë de sa miscre. Cum virtutem igitur consideratione mysteriorum Christi inseri in nobis optamus, desideriumque illud per modum obsecrationis exprimimus, & id fieri demum per mysteria Christi, sive per merita Christi postulamus; nihil aliud ea locutione declaratur, inquiunt, quam Christi mysteria id fanc mereri, ut eorumdem consideratione ad virtutis studium incitemur.

In Tit. III, 7. pag. 264. Estre justifié & sanctifié R

PAR LA GRACE DE Jesus-Christ, c'est l'es-TRE PAR LES MERITES DE SES MYSTERES, par l'operation de son Esprit, & dans l'Unité de son Corps, comme ses membres & comme estant en lui les enfans de Dieu. Per merita mysteriorum Christi, sculicet passionis, sepulturæ, resurrectionis, & ascensionis justificamur, ex sensu hujus sectæ impiæ; cum considerata pie mysteria Christi id a nobis impetrant & cliciunt quod sane merentur. Et ca quoque confideratio efficax, cum sit ipsa gratia, hoc est, lux Veritatis, quæ Christus est, inquiunt, seu Christi divinitas, mentes nostras collustrans, operatio & ipsa spiritus Christi idcirco ab his nuncupatur, & Gratia Christi: non quia, ut credunt Catholici, meritis Christi parta est; ita ut teneatur Deus ob illa merita ad fanctificantem gratiam largiendam, ubi nullus est obex; & ubi vult eam Christus homo dispensari, si de gratia actuali agitur.

17.

Si meriti autem tam ambigua, tamque aliena a bono & Catholico sensu apud istos acceptio est, satisfactiones Christi quales esse demum iidem arbitrantur? Id vero ex aliorum scriptis quidem, quam ex istius opere quod habemus præ manibus, planius intelligitur: adeo occultat ille vafre super ea re mentem suam. Non satis placet tamen, quod solummodo satisfactionem accipere justitiam divinam dicat iste, in Hebr. II, 10. quoniam ea dictione Gallica nihil aliud fignificatur, nisi morte a Christo obita, & in peracto co facrificio Deum acquiescere; eo quod excellentior multo esset Christi obedientia, quam fuerit gravis Adami offensa: & quod (ut dixit in Luc. xxii, 42. pag. 421.) vita Christi, ob animæ sanctitutem, dignissima suit quæ conservaretur; ac propterea sacrificium ejus dignum divina majestate fuit: hoc tantum. Placari Deum ipsa morte Christi per se, veluti justo persoluto ab humana voluntate divinitati pretio redemptionis, non dicit: neque illud etiam, quod Catholici confitentur, infinitas esse Christi satisfactiones. Hac enim loquendi formula ii intelligunt, quasi infinitas esse atque inexhaustos in obedientia Christi gradus, seu partes meritorum: quorum graduum pars alia aliis hominibus per sacramenta aliisque temporibus applicatur. Sic illi, inquam, satisfactiones Christi infinitas dicunt & intelligunt : nec satisfactionem propterea tantum dicunt, accipiuntve eo sensu quem diximus.

Et alterum autem insigne discrimen est inter Christi satisfactionem, qualem impia secta comminiscitur, & fatisfactiones Christi infinitas, quibus spes Christiana innititur. Statuunt enimvero Catholici, vel minimum dolorem, quem ultro Christus Dominus subiit, præstare vices infinitæ satisfactionis; sive infinitos continere gradus satisfactionum, qui possint, ut diximus, infinitis hominibus applicari, tum alias, tum per Sacramenta. At impia secta, quæ Verbum non habet, nisi Veritatem illam, quæ mortalium animis conspiciendam se præbet, atque adeo nihil Christum egisse aliud satisfaciendo ponit, nisi ostendisse in se quæ peccato pœna debeatur; cogitur ex consequenti confiteri, cruciatus propemodum ipsos inferni, pœnam ipsam damnatorum quoad substantiam, quam promeritus est Adam peccando; totumque pondus iræ divinæ, (quæcumque secundum ipfos ea est) hoc est, incredibiles ac supra captum humani ingenii dolores sustinuisse in cruce: atque hæc Christi verba, Deus meus, Deus meus, ut quid dereliquisti me? ad faciendam dicti fidem, pertrahere cogitur in eam sententiam. Cum e contrario nihil aliud conquestum tunc esse Christum Catholici Interpretes vulgo affirment, nisi se a Patre permissum traditumque hostibus suis Judzeis, ut facerent in eum quz-

cumque vellent. Discedit igitur a Catholicis in hac re quoque Quesnelius, & cum Calvinianis tacit, in Matth. xxvII, 46. ad verba proxime recitata. Sic enim ille, pag. 397. Ce cri doit nous faire concevoir, ce que c'est que de porter non seulement le jugement de Dieu, mais tous les fleaux de sa co-LERE & DE SA JUSTICE. C'EST MOINS UNE PLAINTE QU'UNE INSTRUCTION dans la bouche de Jesus-Christ, qui veut par là nous appliquer à la grandeur de ses souffrances, au mystere de sa Croix, & à la severité de Dieu son Pere sur lui dans sa mort. Que CE POURQUOI comprend de choses! On n'y peut bien répondre, qu'en expliquant LA CHUTE d'ADAM, & DE SA POSTERITE EN LUI: le dessein de LA MISERICORDE de Dieu pour sa reparation, LA NATURE & LA RIGUEUR de SA JUSTICE, la necessité d'un SA-CRIFICE DIGNE DE DIEU, &c.

Et in Ast. II, 28. pag. 20. ubi lætitia, qua Christi mens ex præsentia seu visione divinitatis potiebatur, tunc ipsum carusse ponit. Son corps aiant esté livré à la mort, & son ame à la trissesse, la vie & la joie souveraines qui residoient en lui, s'étoient comme éclipées & dérobées à lui: mais il rentre par sa resurrection DANS SON E'TAT NA-

TUREL.

Ecquis autem merito foret vel proprie dictæ satisfactioni locus, ubi ne libertati quidem est? Nam quod ille multis locis de vi gratiæ omnipotente & ineluctabili in fingulis justis ad fastidium usque inculcat, hoc multo magis de Christo prædicat: Verbum Der nimirum fuisse pro luce mentem humanam dirigente modo insuperabili, eoque magis libera nihilominus interim voluntate, quo potentius ab ea luce urgebatur: siquidem liberrime agit, inquit, qui nec potest peccare. In Joan. XV, 10. pag. 3 0. Plus LA DIRECTION DU VERBE à l'égard de la volonté bumaine de Jesus-Christ étoit souveraine & infail-LIBLE, & l'operation du saint Esprit dans son cœur EFFICACE & TOUTE-PUISSANTE; PLUS SA VOLONTE' E'TOIT LIBRE, son amour digne de Dieu, & ses actions méritoires. At negant Catholici Verbum esse vel fuisse Christo pro luce dirigente: Tantum dicunt unionem Verbi hypostaticam exegisle, ut gratias semper, ex visione futuri consensus etficaces, humanæ Christi voluntati Deus impertiret, quibus illa ad omne bonum incitaretur. Negant autem omnipotentem fuisse vim harum motionum; hoc est, ejusmodi ut non posset voluntas antecedenter non agere. Negant denique cum ca omnipotentia gratiæ ineluctabilis, aut in Christo, aut in homine quoquam stare libertatem arbitrii posse.

18°

Denique quem iste Deum Christum agnoscat, minime obscure etiam prodit, dum iis argumentis utitur, ad probandam Christi divinitatem, ac Dei adventum, quæ Sociniani ac Judæi rideant plenis buccis. Quale est istud primo: Christus se intrepide morti obtulit: ergo Deus est. In Marc. ×1, 1. pag. 149. Jesus comme la vistime de Dieu vient se presenter au lieu du sacrifice. CELA n'est point d'un pur homme, de venir de sang froid se livrer à ses ennemis, & d'aller au devant d'une mort certaine. C'est ains, o Jesus, que vous introduisez dans le monde une nouvelle Philosophie, que consiste dans la folie de la Croix, dans le mépris de la vie, & dans le desir de la mort. Idem adhuc repetit in Marc. x1v, 48. pag. 206. 207. Apud quos autem valere potest hujusmodi argumentatio, nisi apud cos. quibus animi fortitudo, sive Lux ea, quæ fortirer aliquid perferendum fuadet, (ut appellat) nova hace Philosophia divinum quiddam, atque adeo ipsa divi-

2. Incorruptus, inquit, Christus est; quia natus ex Virgine: ergo isto duplici nomine Deus est; & quia incorruptus, & quia natus absque peccato. Quibus autem istud ratiocinium placet, his immutabilitas sive incorruptio, & immunitas a peccato, divinitas ipsa est. In Act. II, 27. pag. 19. Il est enseveli, parce qu'il est homme: il est exempt de corruption, PARCE QU'IL EST DIEU, & le saint de Dieu. Il est LE SAINT de Dieu, & INCORRUPTIBLE, COMME NE' SANS PECHE', PAR LA PURE'-TE' DE SA CONCEPTION: comme homme Dieu en vertu de l'union de l'humanité au Verbe: comme victime de Dieu de nouveau sanctifiée & consacrée par le Sacrifice.

3. In Transfiguratione resplenduit facies ejus sicut sol: Ergo Deus est. In 2. Petr. I, 16. pag. 460. La Transfiguration a esté pour ceux qui l'ont veuë UNE PREUVE de la puissance, DE LA GLOIRE, & DE LA PRESENCE DU FILS DE DIEU dans la chair. Il n'y a point d'artifice qui puisse rien feindre de semblable. Claritatem corporis Christi, incorruptionem, immutabilitatem, ponit iste (ut jam superius vidimus,) ipsam esse Verbi divinitatem. Catholici, pro signo sive pro argumento datam, quam vere ille sibi unitam esse divinitatem diceret, tantum

asseverant; ut & ipsam quoque resurrectionem.
4. Solitudinem incolere nunc amant homines:
Venit ergo Christus Deus. Nam solus Dei & Christi Ipiritus injicere potest desiderium solitudinis hominibus ad societatem natis. Similiter ab improba peccandi consuetudine se revocant, & ad bonam frugem se recipiunt peccatores: ergo Christus Deus advenit; cujus folo spiritu viri boni fiunt. In Luc. VII, 16. pag. 128. La conversion des pecheurs est une marque indubitable del'Incarnation du Fils de Dieu, qui est LA GRANDE VISI-TE QU'IL A FAITE à son peuple. Et in Luc. VII, 24. pag. 132. La grace de la solitude est une DES MARQUES DE LA VENUE DU FILS DE DIEU. Il n'y a QUE SON ESPRIT qui puisse y foutenir une creature qui est faite pour la societé. Recte si divinitas non est, nisi amor recti, sive Veritas, Justitia, Sapientia intelligibilis, conjuncta præsertim cum Christi exemplo; ac si Verbum in mundum advenisse censendum est propterea aliud nihil esse, nisi factos esse homines sapientiores quam erant.

5. Flagello e funiculis facto terruit Christus vendentes in Templo: Ergo Deus erat. In Joan. II, 18. pag. 30. Se faire obeir si promptement sans autorité, E jetter l'épouvante avec un fouet de cordelettes, n'estce pas un miracle QUI MARQUE LA PRESENCE DE LA DIVINITE'? Recte & istud, si potestas quælibet ordinata, aut vis terrendi mortales, velipsa formaliter divinitas, vel connaturale divinitatis ef-Huvium est, ut ponit secta impia.

6. Dominus in sacris Novi Testamenti litteris appellatur, ut in Vetere id nominis Deo tribuitur. In 1. Cor. I, 3. pag. 461. Jesus-Christ étant appellé SEIG-NEUR, comme Dieu l'est dans tout l'ancien Testament. C'EST UNE MARQUE DE SA DIVINITE', & de l'adoration que nous lui devons Validum istud qui-dem argumentum esset, si quidem iste divinitatem agnosceret, qualem novere Catholici: secus, si pro divinitate folum habet Veritatem intelligibilem, in physicis & in moralibus, quam & Rationem universalem, & Sapientiam & Justitiam intelligibilem vocant. Quamquam & alio ex capite peccat hæc argumentatio, quæ dominium Christo unicum attribuit; ut necesse est fieri ab his, quibus divinitas alia non est præter Veritatem intelligibilem, quæ animis dominatur. Cum Catholici & divinum Christo, ut Verbum Dei est, dominium asserant, & aliud præterea ipsi concessium humanitati, tum in res creatas omnes, tum in animos hominum, quo posset humanitas pro suo jure ob hypostaticam unionem, a Deo

impetrare, five miracula, five motiones idoneas animis e corruptis moribus ad emendatiorem vitam traducendis. Neutrum horum dominium impia fecta Christo tribuit, neque quod concessum humanitati,

neque quod vere divinum est.

7. Excellentior fuit, inquit, missio Christi quam prophetarum. Nam intervallis loquebatur Deus in prophetis, in Filio continenter & fine intermissione. Ergo Deus est. Deinde loquebantur illi ex accepto cælitus tenuique instinctu; Christus ex proprio & immutabiliter in eo manente spiritu. Ergo Deus est. In Joan. III, 34. pag. 48. Excellence ae la mission de Jesus-Christ, & ses differences d'avec celle des Prophetes. La premiere difference est, que Dieu ne parloit dans eux que par intervalles: au lieu QU'IL PARLE CONTINUELLEMENT DANS SON FILS, PARCE QUE CE FILS EST DIEU. La seconde difference est, que les Prophetes ne parloient que par une inspiration empruntée, passagere, & mesurée: au lieu que Jesus parsoit par l'Esprit saint qui est son propre Esprit, qui demeure en lui immuablement, & dont toute LA PLENITUDE QU'IL POSSEDE, FAIT SON onction & sa consecration. Ex his duobus argumentis alterum quod prius est, unionem hypothaticam a missione Prophetarum, non substantia, siquidem idem est utrobique Verbum, seu Lumen Veritatis, ut vocant, humanæ menti unitum; sed sola unionis duratione discriminat. Posterius autem geminam continet hæresim in posteriore propositione. Nam & Verbum ponit cum humana folum mente conjunctum, & quidem per modum conjuncti principii quo in sermonem Christi influere; & Verbum aliud nihil esse, nisi Veritatem eam, quæ Lux est animorum, tum quæ mentem Christi dirigeret, tum quæ audientes intus erudiret.

Annon igitur colludere & prævaricari ille merito existimatur, qui nulla uspiam in suis libris affert argumenta, quibus Catholici Doctores utuntur pro divinitate Christi asserenda, cum multa se profiteatur adhibere? aut vero hæc protulisse alio sine censeri potest, quam ut legentes intelligerent, quod genus di-

vinitatis vellet Christo tribui?

Sed & ex ipso etiam adorationis genere, quod Christo & Deo jubet deferri, prodit aperte; quem sive Deum sive Christum colat. Certe si Deus & Christus secundum divinitatem nihil est nisi Veritas & Lux communis animorum, amens haud immerito existimetur is, qui hanc vel timeat, vel flexo poplite colat. Congruens ipsi adoratio nulla, nisi obtemperatio est. Hanc solam Deus ille exigit, Quesnelii Deus, inquam, ipso teste, in Philip. II, 10. pag. 64. ad ea verba Pauli, Omne genu flectatur, calestium, terrestrium, & infernorum. En VAIN L'ON FLECHIT LE GENOU, SI CE N'EST POINT PAR UN AMOUR FILIAL & religieux comme dans le Ciel, mais par une crainte & une contrainte d'esclave, comme dans les enfers. Que nos cœurs & nos volontés fléchissent sous la volonté de Dieu & sous la loi de Jesus-Christ: CAR C'EST LA VRAIE ADORATION QU'ILS DEMANDENT D'UN CHRE'TIEN. Nec magis autem Deus illese lingua celebrari, quam coli flexo genu curat; opera tantum caritatemque postulat. Itaque quamvis Paulus præcipiat, vt omnis lingua confiteatur, quia Dominus Jesus-Christus in gloria est Dei Patris: Quesnelius sic jubet hæc accipi, pag. eadem 64. Les œuvres SONT LA LANGUE DU COEUR, & cest Louer Jesus-Christ que de l'imiter. La loüange digne de sa grandeur, c'est une vie animée de la charité. Ut genu in priore versu genu cordis interpretatus est; ita nunc linguam cordis linguam, hoc est, opera jubet intelli-gi. Quamquam alibi, in Eph. vi, 18. pag. 50. precationem quæ voce fit, sed publice non prorsus improbat.

Digitized by Google

ŧg.

Sed cujusmodi etiam hominem Christum intellexit is, qui corpus ei naturaliter, incorruptum adscribit, recepisseque illud Ghristum propterea dicit per resurrectionem, quale prius habuerat. In Atta, II, 28. pag. 20. Son corps alant été livré à la mort, of son ame à la tristesse, LA VIE of la joie SOUVE-RAINES qui residoient en lui, s'étoient comme éclipsées & dérobées à lui: mais IL RENTRE PAR SA RESURRECTION DANS SON E'TAT NA-TUREL. Neque vero aliter statuere potest secta impia, quæ Deum verum esse negat præter Realitatem entium Nam si alius non est, cur aut qua vi Christus ante ceteros resurgeret? qua vi se ipse suscitaret, si ut ceteri homines natura sua corruptibile corpus haberet? Eam ob rem & mortale quidem corpus habuisse eum confitentur; non tamen quod naturaliter mori deberet, sed quod cum vivere semper exigeret, mori posset cum Christus vellet: & hoc habere eum ex conceptu virgineo contendunt, quali quod sit ejusmodi, oporteat esse natura & conditione sua incorruptum. Alioquin quid in Christo vinceret mortalitatem & corruptionem, nisi vita ei esset & incorruptio naturalis? Sic loco superius citato, §. 18. pag. 131. iste in Ast. II, 27 pag. 19. de Christo: Il est enseveli, parce qu'il est homme: Il est exempt de corruption, PARCE QU'IL EST DIEU, & le saint de Dieu. Il est le saint de Dieu, & INCOR-RUPTIBLE, COMME NE' SANS PECHE' PAR LA PURETE' DE SA CONCEPTION, &c. Ceteroqui huic fectæ incorruptio & immortalitas sempiterna pro divinitate est. Christum ergo ut confitcatur esse natura Deum, oportet & incorruptum natura sua eum esse defendant; quod & omni loco faciunt.

Eam ob rem negat idem flevisse Christum, vi doloris expressis lacrymis, ut Catholici agnoscunt : vel doluisse eum, corpore ipsius corporibus nostris extenus fimillimo, hoc est, naturaliter ac vi conditionis luæ doloris sensum capiente, nisi cum hunc sensum pro concessa sibi potestate retunderet. Humanas istiusmodi infirmitates, non vult Christo suisse naturales, uti funt nobis: sed sponte tantum cum vellet, alioqui non orituras, fuisse ab eo pro potestate susceptas; quæ potestas ei sectæ pro divinitate est. Uno verbo, secundum istos corpus habuit, quod posset, cum ipse vellet, dolere: non quod, nisi aliter vellet, dolere deberet cum cruciaretur. In Joan. XII, 27. pag. 250. Il sent les foiblesses de nostre nature : mais C'EST PAR PUISSANCE QU'IL EN PERMET L'IMPRESSION SUR LUI-MESME.

Enimyero si neque est Christus Deus, quo sensu Catholici deitatem intelligunt; neque dum Christus Deus agere aliquid dicitur, aliter agit quam quomodo potest Justitia, vel Sapientia intelligibilis & Ratio Universalis agere; uti necesse est statuere eos, quibus Deus aut Verbum non est, præter eam Justitiam', Sapientiamve, seu Lucem veritatis animorum rectricem; profecto nec Sapientia, nec Justitia, nec Lux illa animorum communis sensu aliquo doloris afficitur, præsertim ob malum corporis. Esset enim istud, bonum corporis mortalis diligere; quæ amor immortalem Sapientiam, quæ Deus est, inquiunt, omnino dedecet. Peccat enim idcirco etiam anima spiritalis, deseritque intelligibilem Sapientiam, hoc est, Deum quem sequi debet, si quod corporeum propter se diligat: si vitam temporalem exempli gratia desideret, si mori reformidet. Solummodo igitur potuit Christus, qui Sapientia ipsa est, imperare cor-pori ut subinde doleret, ad nostram eruditionem. Eam ob rem lacrymas a Christo in cruce susas, mysticas Symbolicasque suisse secta impia comminiscitur: neque has ex sensu dedecoris dolorisque sibi in cruce

illati fuisse expressas: neque eum denique cum lacrymis obsecrasse Patrem, ut se ab infamia mortis in cruce obitæ accelerata resurrectione vindicaret: sunt enim, inquiunt, hæ causæ flendi humanæ, & ex metu pœnæ sensibilis, atque ex sensibilis proinde boni amore; qui Sapientiam intelligibilem dedecet. Itaque statuit, solo Dei amore Christum slevisse, neque aliud nisi vitam immortalem sibi suoque corpori, hoc est, electis, postulasse a Deo. In hunc iste sensum trahit illa Pauli verba, Hebr. v, 7. Qui in diebus carnis sua preces supplicationesque ad eum, qui possit illum salvum facere amorte, cum clamore valido & lacrymis offerens, &c. Sicenim iste in eum locum, pag. 302. CES LAR-MES du Sauveur sont bien dignes d'adoration & d'amour; PUISQUE C'EST L'AMOUR D'UN DIEU QUI LES TIRE DE SES YEUX DANS LA PLUS DIGNE ADORATION QU'IL AIT JAMAIS RENDUE A SON PERE. IL LUI DEMANDE LA VIE, NON POUR LUI SEUL, MAIS POUR TOUT LE CORPS DE SES ELUS & DE SES MEMBRES.

Similiter cum Christus dixit, Tristis est anima mea usque ad mortem, non id metu mortis dixisse, inquiunt, existimandus est: num enim Sapientia exui corpore extimescit, aut amat in corpore mortaliesse? Sed tristitiam præse tulit de Deo ossenso, qualem esse peccantium ac pointentium, quos tunc in se transfigurabat, oporteret. In Matth xxvi, 37. pag. 368. Jesus-Christ fait part de sa tristesse, & de l'affliction de son cœur à ceux qu'il aime davantage. Comme victime des pecheurs, il expie leurs vaines joies par sa tristesse sainte. Comme REVESTU DE LEURS PERSONNES, IL RES-SENT LA DOULEUR & LA CONTRITION QU'ILS DEVROIENT TOUS RESSENTIR POUR LEURS PECHE'S. Ceft LA SOURCE OU NOUS DEVONS PUISER L'ESPRIT DE CONTRITION & la tristesse salutaire DE LA PE-NITENCE, EN L'ADORANT EN LUI, & en le priant qu'il l'imprime en nous.

Sic ad illa verba, Capit pavere & tadere, non metu mortis, inquit, sed consideratione peccatorum nostrorum, & poenæ quam merentur, hunc ille pavorem, hoc tædium ultro suscepit. In Marc. XIV, 33. pag. 201. La veue de la justice de Dieu jette son Fils mesme dans la fraieur, & nos peche's lui causent une douleur mortelle: y serons-nous insensibles? Nous n'aurions pas un moment de joie, si Dieu nous ouvroit les yeux, pour voir. Comme fit le sauveur, nos peche's & sa justice selon tout ce qu'ils ont d'horrible & d'effraiant, Jesus-Christ les a porte's pour nous, & nous en a e'farg-ne' la veue accablante.

Negat idem ob ealdem causas flere Christum potuisse amici alicujus obitum, uti nos jacturam sive amici sive parentum deslere ex amicitia sive naturali caritate consuevimus. Nam si Christo utique divinitas inest; neque est aliud divinitas, ut isti volunt, quam summa Sapientia; cujus in primis officium est docere mortales, nihil ut caducum ac periturum diligant, sed id solum quod æternum est ac sempiternum: non potuit profecto Christus ut Sapientia ipsa flere ob amici mortem temporalem; aut vitam illius fugitivam sic amare, ut amissam lugeret. Humanum enim istud est, & summa Sapientia indignum, quæ sola æterna & incorruptibilia bona diligit, nec potest temporalium & corruptibilium bonorum jacturam deflere. Itaque cum lacrymatus legitur Christus Dominus ob mortem Lazari, mysticas quoque has lacrymas fuisse dici necesse est; nec fusas fuisse ex caritate naturali erga Lazarum, sed ex divina caritate erga genus humanum morte peccati obrutum, cujus fymbolum Christus in Lazaro cerneret: turpiter autem allucinatos esse Judæos, qui existimarent ex amicitia Christum slevisse; cum visis ejus lacrymis dice-

rent: Ecce quomodo amabat eum. Hæc funt autem quæ tradit iste in Joan. XI, 35. pag. 227. Jesus-Christ PLEURE LA MORT DE TOUT LE GENRE HUMAIN, & L'AVEUGLEMENT DES JUIFS. Par ses larmes, 1. il sanctifie les nostres. 2. il LES ESSUIE. 3. IL EN TARIT LA SOURCE QUI EST LE PECHE. 4. il expie nos joies vaines & criminelles. s. il nous acquiert la joie solide & éternelle. ADORATION, UNION, ACTION DE GRA-CES A JESUS-CHRIST PLEURANT POUR NOUS. Vous PLEUREZ LE PECHEUR, O Jesus, & le pécheur ne se pleure pas lui-mesme. Que VOS LARMES SOIENT POUR LUI UNE SOURce de larmes Chrétiennes. Que je ne pleure JAM AIS LA PERTE DES CHOSES QUI DOI-VENT PERIR; mais que je pleure la perte de vostre grace, de vostre amour, & de tous les degrés de grace & d'amour que j'ay manqué de recevoir par ma faute. 36 " Exce quomodo amabat eum. Les bommes JUGENT EN HOMMES des actions du Fils de Dieu, & CHERCHENT LA CAUSE DE SES LARMES DANS UNE AMITIE' & UNE TENDRESSE NATURELLE. L'homme Dieu Sauveur des bommes, NE FAIT RIEN QUI N'AIT Pour principe la gloire de Dieu & LE SALUT DES HOMMES. ILS SONT EUX , MESMES L'OBJET DE SES LARMES, 🤡 ils en cherchent la cause dans un autre. Sed si quæ de Christo dixit hæretice vel impie, velimus subjicere oculis, nullus erit finis dicendi. Ad alia oratio convertatur.

IV.

### DE EUCHARISTIA.

Ui tam prave autem de Deo & Christo sentiat, quid hunc arbitramur de Eucharistia statuere? Potestne qui Deum esse nullum verum ponat, ca miracula confiteri omnia, quæ in Sacramento Altaris Catholici prædicant? Fieri omnino non potest: tametsi Gatholicis subinde verbis utatur, omnino metuenda fraus & abusio verborum est, hæresi semper familiaris.

Quis non miretur, exempli gratia, Hugonis Grottii, hominis (ut plerique putant) Sociniani, vafritiem, aut verius nequitiam: qui in secunda parte epistolarum, epist. 647. & se Protestantium de grege esse defendat, & nihilominus adorare se Sacramentum dicat, vel quod idem valet, inquit, cum Concilio Tridentino adorare se Christum in Sacramento; quoniam Christus pars sit præcipua Sacramenti? Intelligebat homo versutus ea se locutione nihil aliud prosteri, nisi Christum coli, quem sides cum signo seu symbolo jungat, hoc est, quem animo cogitat vissis symbolis. Uno verbo, Christum in Sacramento intelligebat, ut vinum in hedera.

Parem igitur malitiam Paschasiii Quesnelii, Montensiumque, quorum nunc est primipilus, quis non merito suspicetur; quantumvis illi subinde Catholicas loquendi formulas adhibeant: cum id plurimis sententiis labesactent ac subruant, quod illis dictionibus adstruere videri possent minus cautis?

ŧ.

Ejus generis est primum quidem hominum generi plurimum grata & familiaris illa comparatio Evangelii & Eucharistiæ: quam iste, Montenses secutus & Nicolium, centies obtrudit, eo orationis artissicio, ut nemini dubium esse possit, quin eodem modo præsentem in Evangelio, atque in Eucharistia, Christum, ergo præsens adest, & cum legis Evangelium, & cum panem Eucharisticum suscipis, vel intueris. An Catholicam autem ipsam Jansenianæ factionis ratiocinationem quisquam putet? non potius ex Calvini schola haustam, & ex illa prosectam

sonne incarnée de son Fils avec tous les mysteres de sa vie & de sa mort, & ses instructions divines. PERSONNE & SON CORPS adorable dans le Saint Sacrement de l'Eucharistie. Sa vie & ses paroles DANS LE SACREMENT DES SAINTS EVANGILES, s'il m'est permis de parler ainsi. Et pourquoi ne le pourrois-je pas en prenant le mot de Sa-CREMENT EN GENERAL, pour le signe & le canal d'une chose sacrée; puisque RIEN N'EST PLUS SACRE' ni plus salutaire, que ce que Dieu à renfermé & caché sous le signe visible de la Paro-LE Evangelique; & que les saints Peres n'ont pas fait difficulté de comparer L'UN AVEC L'AUTRE CES DEUX DONS CELESTES que Dieu a faits à son Eglise? Et pag. xvIII. L'Evangile n'est autre chose que Jesus-Christ mesme encore vivant & respirant dans sa PAROLE.... C'est pourquoi saint Augustin ne fait pas de difficulté de dire, que nous devons écouter l'Evangile, comme le sei-GNEUR MESME PRESENT. Audis Sacramentum Evangeliorum, & Sacramentum Eucharistiæ; atque in utroque quidem Sacramento absque discrimine Christum præsentem? Cur? Quoniam ex æquo & cum symbola intueris, & cum verba Evangelii audis; Veritas est quam cogitas, Christus est quem credis, illic docentem, isthic vero passum. Itaque tam Christi Sacramentum est Evangeliorum lectio, inquit, quam panis confecratus: tam fignum visible rei sacræ & salutaris: utroque illo dono cælesti in Sacramenti genere conveniente, ut homo & brutum conveniunt in genere animalis. Idem est argumentum Præfationis in Evangelia, in Versione Montensi.

In Matth. xv, 34. pag. 204. Le Corps, l'esprit, les MYSTERES & LA PAROLE de Jesus dans les SEPT SACREMENS, les sept dons du faint Esprit, le livre de sa parole, scellé des sept sceaux, c'est le pain des fidelles. Hoc est dicere; In septem Sacramentis, atque adeo in ipso Eucharistiæ Sacramento, sermo Christi panis est fidelium; qui sermo Christum totum præsentem exhibet, Deum & hominem, ac proinde corpore & spiritu præsentem, & mysteria passionis ac resurrectionis ejus; sed nec in isto magis, quam aut in reliquis sex Sacramentis, aut in septem donis Spiritus Sancti, aut in Evangelio cum auditur. Nam per hæc omnia ex æquo nutritur animus pane Veritatis, & præsens Christus totus animo sistitur, qui cibus sidelium mentium est. Nam qui non credit, Christum non recipit: siquidem Veritas nonnisi a credente excipitur. Quid hæc autem fuadet oratio, nisi ex mente sectæ impiæ, tam in Evangelio, quam in Eucharistia cibum sidelium contineri, nempe (ut quidem vult) Christi seu Veritatis sermonem, sive per symbola, sive per Evangelia loquentis; qui prodest & nutrit, cum creditur? Et quæ Calvini hæresis est, si hæc non est?

In Luc. x1, 32. pag. 226. quam ille egregie, ut passim, ad simulandam pictatem stilum accommodat, & simul ejusdem hæreseos virus instillat? Mon Dieu. quelle consolation, quand au pied de l'Autel Eucharistique, AU PIED DE L'EVANGILE nostre FOI nous dit, CELUI QUI EST ICI EST PLUS QUE SALOMON! C'est lui qui possede & qui donne la vraie Sagesse. Præsens tibi adest, inquit, ex æquo, & quem audis in Evangelio, & quem mente cernis fub pane. In illo Veritas & Sapientia est quam audis: sub isto, Veritas & Sapientia est quam credis. Credis enim admonitu symbolorum Christum vere passum. Annon istud Veritas est & fons Sapientiæ Christianæ? Veritas autem & Sapientia Christus est. Christus ergo præsens adest, & cum legis Evangelium, & cum panem Eucharisticum suscipis, vel intueris. An Catholicam autem ipsam Jansenianæ factionis ratiocinationem quisquam putet? non po-

R<sub>3</sub> bla

blasphemia, quæ Deum Christum non alium habet, nisi Veritatem, nunc per carnem, nunc per Evange-

lia, nunc per symbola docentem mortales?

In Luc. xxII, 10. Jesus-Christ change le vin en son sang & le pain en son corps, pour faire de tous ses membres LA MAISON DE LA VERITE' & de L'UNITE'. Hoc Sacramentum, inquit, eo fine Christus instituit, ut per panem ac vinum fideles admoniti credant se esse debere sub Christo capite corpus unum, quemadmodum fit ex multis granis panis unus, ex multis acinis vinum unum. Et hoc certe Veritas est. Fiunt igitur omnia membra Christi, per hæc symbola edocti, domus una Veritatis & Unitatis. Excipiunt enim ii Veritatem velut hospitio, quorum mens hoc cibo alitur: siquidem non ore Veritas, sed mente, excipitur: & fiunt ipsi domus una, sive Unitatis. His obvoluta signis quasi pannis hæc ibi Veritas continetur. Mutatur ergo panis in Corpus Christi, inquiunt, cum in pane non panis substantiam, hoc est, ut interpretantur, non vim corpora nutriendi consideras; sed unum esse oportere omnia membra Christi sub ipso Christo capite, quod est sane verissimum, contemplaris. Tunc enim ibi, inquiunt, substantia corporis Christi est. Detestantur hæc omnia Catholici: qui nec speciebus, sive accidentibus, aut (ut dicere maligne malunt) apparentiis, quæ post Transsubstantiationem supersunt, Christum aut Veritatem involvi quasi pannis vel fasciis dici propterea nolunt, ut iste nugatur, in Luc. II, 15. pag. 34. C'est assés à un bon Chrétien & à une Dame pieuse de lui dire: Jesus-Christ est dans ce pauvre tabernacle comme DANS UNE CRE-CHE, EMMAILLOTE' DES APPARENCES DU PAIN.

In Joan. vi, 15. pag. 99. Le fruit de la SAIN-TE COMMUNION, OU DE LA LECTURE DE L'EVANGILE, ne se doit pas borner à connoistre & à faire profession de suivre Jesus-Christ: il faut

qu'elles le fassent regner dans nostre cœur.

In Joan. vi, 65. pag. 122. Ut specimen edat austerioris Ethicæ suæ in hoc quoque argumento, ex æquo admitti communionem facrilegam dicit, fi quis five Corpus Christi indigne accipiat, sive Evangelio non credat. IL Y A DEUX SORTES DE COM-MUNIONS SACRILEGES, AU CORPS & A LA PAROLE de Jesus-Christ. L'une par l'infidelité qui n'y croit rien, l'autre par le peché qui trabit, livre, & crucifie Jesus-Christ, ou par l'abus de son corps & de son sang, ou par celui de sa parole. Ne souffrez rien ni de l'une ni de l'autre dans mon cœur, Seigneur, qui en penetrez le fond. Quid cst hoc aliud. nisi subdole dicere, eo modo communicari Evangelio, quo & Christi corpori, ac vicissim: nempe per fusceptionem Veritatis, quæ utrobique docetur: idemque admitti sacrilegium, sive quis Evangelio non credat, sive quis symbola irreverenter accipiat; quoniam utrobique Veritas calcatur, quæ se & per Evangelium & per symbola animis ingerit? Veritas autem Christus est.

In Joan. XII, 8. pag. 241. Nous Avons Tou-JOURS Jesus PRESENT dans les Pasteurs, pour lui rendre le devoir de l'obeissance: DANS SAPAROLE, tour suivre sa lumiere: DANS L'EUCHARISTIE Pour nous nourrir de lui. Quæ causa est cur tria hæc quasi similia jungantur, nisi modus idem Christi præsentiæ ubique intelligitur? nempe per fymbola & figna, per quæ Veritas animos nostros subit alitque? Veritas enim certe est que alit animos, ut panis corpora: at nec corpus nec animum alit Eucharittia, si proprie loqui & exacte cum Christo volumus. Est caro Christi certe vere cibus, & fanguis vere potus, quoniam ore dumtaxat utrumque vere sumitur. Et qui sic manducat Christi carnem, modo religiose ac pie, habet Christum in se manentem. At ali sive nutriri nos carne sua non di-

xit; ne vel corpora substantia panis quæ remanerer. vel folos animos confideratione & amore dumtaxat aut carnis Christi aut Veritatis, ali existimaremus. Nam fola certe confideratione & amore fui Veritas mentes alit. At non sic Corpus Christi: quod primaria sua efficientia vitam gratiæ sanctificantis auget in suscipiente; secundario dat jus ad auxilia effectiva

bonorum operum:, hoc tantum.

In Act. xx, 7. pag. 225. Le Dimanche est donc consacré des le tems des Apostres aux assemblées des Chrétiens pour la celebration des Saints Mysteres, & pour la prédication de la parole de Dieu. C'est A LA FRACTION DE CES DEUX PAINS, que l'on reconnoist le zele d'un vrai Pasteur; & à la faim pour l'un & pour l'autre, qu'on reconnoist la pieté d'un Chrétien. Duo panes, inquit, simul frangendi sive distribuendi sunt Dominica die: Eucharisticus, & Evangelicæ prædicationis. Sed cur geminos panes Quesnelius hic commemorat, cum de Eucharistico uno dumtaxat Lucas hoc loco meminerit his verbis. Una autem Sabbati cum convenissemus ad frangendum panem: nisi quia Eucharistiam prodesse putat consideratione tantum symbolorum, admonitu verbi Dei, five concionis; quem panem alterum fimul proinde frangi sive distribui putat oportere, Calviniano

In Att. xx, 11. pag. 227. Le pain de la PAROLE de Dieu doit servir à nous RENDRE U-TILE CELUI DE L'EUCHARISTIE, comme celui de l'Eucharistie doit nous rendre PLUS AFFAme's du pain de la parole de Dieu. Celle-ci doit pre'ceder le sacrifi-CE & LA COMMUNION pour y préparer les ames; & doit suivre, pour en saire un saint usage. Eo spectat hæc comparatio, ut nonnisi eodem modo alere panis Eucharisticus, quam Evangelicus, existimetur. Quoniam videlicet, quemadmodum per Evangelii lectionem, ita per symbolorum significationem ac perceptionem excitatur fides in nobis, fistiturque Christus totus animo præsens. Quamobrem & cum symbolis, inquit, conjungi, aut verius iisdem præmitti, Calvinistico more scilicet, Evangelica verba oportet, quæ fidem eam excitent, & Christum animo sistant.

In Hebr. vi, 8. pag. 307. Que deviendra donc cette ame terrestre, qui REÇOIT si souvent LES SACREMENS & LES INSTRUCTIONS DE L'E-GLISE: & ne produit point d'autre fruit que le luxe.., Hoc est dicere, ipsa Eucharistiæ Sacramenta, ut appellat, documenta esse; nec aliter prodesse ea, quam quomodo documenta profunt; ob Evangelica verba scilicet, quæ cum symbolis vult conjungi. Catholici non Sacramenta Eucharistiæ, sed Sacramentum dicunt dumtaxat; quoniam rem unam ibi Sacram agnoscunt. Panem & vinum remanere, & ut Symbola tantum spectari volunt ii, qui dicunt Sacramenta: ut iste iterum, in Luc. x1, 11. pag. 217. Quiconque reçoit LES SACREMENS sans en profiter, & mange le corps & boit le sang de Jesus-Christ sans en Es-TRE NOURRI, celui-là change en pierre le pain du Ciel. Judas LES REÇUT DANS SA BOUCHE, & le serpent entra dans son cœur.

Hausit illud iste doctrinæ suæ caput, ut reliqua; a Montensibus; hoc est, ab his qui Montibus Hannoniæ Novum Testamentum pro Janseniana factione Gallice redditum ediderunt. Hi enim, ut diximus, in Præfatione ei præfixa, egregiam illam instituunt comparationem Evangelium inter & Eucharistiam; unde conjectare & opinari liceat, credi ab iis utrobique eodem modo Christum adesse præsentem. Cum ex fanctis Doctoribus, inquiunt illi, num. 1. fimilitudo maxima intercedat inter verbum Dei & Corpus Christi; quænam alteri veneratio debeatur, ex cultu qui pie defertur alteri intelligitur: nempe ADOR A-TIO PERPETUA. En verba: Nous adorons le Corps de Jesus-Christ avant que de le recevoir, selon

ce que dit Saint Augustin: que nul ne mange cette viande sainte sans l'avoir auparavant adorée. Adorons DE MESME LA PAROLE DE Jesus-Christ avant que de la lire, & en la lisant, selon que nous l'ordonnent les Conciles, qui appellent les paroles de l'Ecriture des paroles Saintes & ADORABLES: Sancta & adoranda verba scripturarum. C'est ce que Saint Charles en ces derniers tems nous a appris par son exemple; en ne lisant jamais l'Ecriture qu'à genoux, pour y écouter Dieu dans une Adoration continuel-LE. At funt hæretici nihilominus, qui quoniam Evangelium genu flexo legitur, non aliter putant propterea esse in altari Christum, quam est in Evangelio Deus, quem nos alloquentem ibi venerabundi audimus. Nec Corpus Christi esse ibi vere credunt, qui adorandum ibi haud aliter putant, quam sunt ado-

randa verba Scripturarum.

Credimus, inquiunt iidem, num. 2. in hoc mysterio esse Christum integrum, qui se nobis reipsa impertit. Credamus SIMILITER sub verbis simplicibus thesauros Sapientiæ & Scientiæ Dei contineri. Quid est hoc aliud dicere, nisi similem esse modum præsentiæ Christi sub speciebus, & thesaurorum Sapientiæ ac Scientiæ Dei sub verbis Evangelicis? Utrobique enim scilicet Veritas est quæ percipitur, sive verborum Evangelicorum admonitu, five Symbolorum. Sic ergo loquuntur isti: Nous sommes trés-persuadés, qu'en core que nos yeux ne voient DANS CE MYSTERE que les especes & LES APPARENCES EXTERIEURES du pain & du vin, Jesus-Christ néanm ins Y EST tout entier, & qu'il se communique trés-téellement à nous sous ces voiles dont il se couvre. Croions de mesme, que l'Evangile sous DES PAROLES tréssimples & sous les voiles mysterieux de ses paraboles, où il ne paroist rien de grand & d'extraordinaire, enferme néanmoins tous les tresors de la Sagesse & de la science de Dieu. Ne tamen Catholicos cos putares, caverunt diligenter, ne sicut sub verbis Evangelicis Veritatem, quæ Deus est, ut volunt, contineri dicunt, ita Christum dicerent contineri sub speciebus. Itaque ne sub speciebus quidem communicari nobis Christum dicunt, sed sub velis quibus obtegitur; hoc est, sub Symbolis; quæ funt, ut volunt, panis & vinum: ac ne fub his quidem Christum contineri, sed in mysterio tantum contineri dicunt; hoc est, in signo connotante rem fignificatam, ut vinum hedera continet. quia connotat. Quanta ergo vafritie, quanto artificio, impietatem tegunt, dum publicant

Cum hostiam accipimus, pergunt iidem num. 3. de gustu specierum nihil saragimus: id unum curamus, ut substantia & GRATIA Christi nutriamur. Sic oblectatio humana in Evangelio quærenda non est; id unum satagendum est, ut veritate Filii Dei alamur; quandoquidem sermo ejus non minus panis vitæ, quam corpus ipsius est. Sic illi Gallice: En recevant la sainte Hostie, nous ne nous arrestons en aucune sorte au goust qui demeure dans les especes: & nous ne pensons qu'à nous nourrir de LA SUBSTANCE & de LA GRACE DE Je'us-Christ. Ainsi ne recherchons jamais les gousts & les satisfactions bumaines en lisant l'Evangile: mais ne penfons qu'à nourrir nostre cœur de la VERITE' DU FILS DE DIEU; sachant que sa parole N'EST PAS MOINS UN PAIN DE VIE & une MANNE cachée, que son saint Corps. Quæ porro illa substantia & gratia Christi est, hoc est, sub-Stantia Christi quæ gratia est: (nam familiare est ipfis id tropi genus, quod Grammatici er 2/9 doni vocant:) Quæ substantia illa, inquam, est, quæ & gratia est, & mentes alit, nisi Veritas Filii Dei: hoc est, ut volunt, ipsa Christi divinitas, quæ sidem excitat Corporis Christi passi ac suscitat? Hancesse fubstantiam Christi qua alimur, necesse est credi ab his, qui nec aliter nec magis panem vitæ corpus

Christi esse arbitrantur, quam Evangelii ac Filii Dei (ut loquuntur) veritatem. Nec alia certe dici potest mentes sidelium alere Christi substantia, non corpus, non anima, non vera ipsa divinitas: ergo sides de eorum veritate solummodo; atque adeo Veritas ipsa Corporis, animæ, ac divinitatis. Quod qui dicunt, ii Corpus Christi negant præterea prodesse nissi pro eo atque cognitum est, quemadmodum ipsum Evangelium; id vero Catholici detestantur, qui ex opere operato conserre gratiam Corpus Christi affirmant, ubi nullus sit obex peccati.

Non esse carnem Christi absque spiritu Christi considerandam Christus ipse admonuit, inquiunt iidem isti, num. iv. carne Christi aliter non profutura. Sic verbum Christi cum legitur, spiritus Christi invocandus est, ne sterile sit & fructus expers. Nous avons appris de Jesus-Christ mesme, que nous ne devons jamais considerer SA CHAIR SACRE'E comme separée de son Esprit; & qu'en cette maniere elle ne nous serviroit de Rien; parce que c'est l'esprit qui vivirie. Ainsi ne separons jamais la parole de Jesus-Christ de l'esprit DE Jesus-Christ. Invoquons son Esprit en LISANT SA PAROLE, afin qu'elle ne soit pas en nous une paroie morte & perile; mais vivante & efficace, étant accompagnée de L'ONCTION & de LA VERTU DE SA GRACE. Hoc est dicere, carnem Christi non prodesse, nisi cum divinitate conjunctam; hoc est, ut illi interpretantur, cum Veritate, quæ peracta in ca carne mysteria menti sideli repræsentet. Nam quem illi spiritum volunt cum Christi carne conjungi? Spiritum qui formaliter nos vivificet: spiritum absque quo caro Christi nihil prodesset: spiritum quem invocamus, ut recte ac fructuose Evangelium legamus; Spiritum denique, qui sit virtus & unctio gratiæ Dei. Non ergo veram illi divinitatem intelligunt. Neque enim illa nos formaliter vivificat; aut gratia & unctio Dei ipsa est; aut cum E-vangelii lectione conjungitur. Solam igitur intelligunt Veritatem, cujus illustratione sive Corpus Chri-Iti admonitu symbolorum, sive voluntas Christi per Evangelii verba agnoscitur. At qui constare Chriftum carne & spiritu ita dicunt, ut carnis nomine corpus animamque humanam intelligant; spiritus autem appellatione Veritatem formaliter Christi mentem & nostras illustrantem, athei sunt. Catholici carnem Christi absque divinitate ei conjuncta nihil sibi prodesse posse consitentur; sed veram illi divinitatem intelligunt, non Veritatem, quæ fidei nostræ prælucet. Neque tamen hunc suum ipsum, nedum adversariorum sensum putant esse eum, quem verba illa continent, quibus hæresis omnis abutitur. Spiritus est qui vivisicat: caro non prodest quidquam. Vide Commentarios nostros in Joan. vi, 64.

2.

An vero magis Catholice sentit de Eucharistia Quesnelius, cum secutus (ut aït) eximium Auctorem libri de Imitatione Christi, libro IV, cap. XI. carnem Christi dicit, non animi solum, sed etiam corporis nostri, cibum esse? In Præsatione scilicet jam citata Commencariorum suorum in Novum Testamentum, pag. XII. L'incomparable Auteur du Livre de l'Imitation de Jesus-Christ, si éclaire dans la science du salut, ne peut s'empescher de déclarer ouvertement la sainte passion de son cœur pour ces deux objets, dans son V. livre, chap. XI. dont le titre est, 2001, le corps de Jesus-Christ, & sa Parole. Je sens, 21 dit ce saint homme, qu'il y a deux choses, qui me, sont si absolument necessaires, que je ne m'en sçaurois passer. . . . . Fay besoin de Lumiere & de nourriture. Vous me donnez votre chair

,, AME, & MESME DE MON CORPS: & vous ,, me donnez vostre parole pour estre la lampe qui éclai-,, re mes pas. Sed quid hoc est aliud niss carnem Christi Eucharisticam consiteri, duabus constare rebus aut partibus: altera corporea & symbolica, hoc est, pane & vino, quo corpus alitur: altera spiritali, hoc est, consideratione passionis Christi, quæ his Symbolis fignificatur. Nam hæc Veritas in mente, caro Christi spiritalis est, inquiunt: hic panis vitæ & intelligentiæ, qui nonnisi fractus, aut corpus per substantiam panis, aut exposita symbolorum fignificatione, quæ mystica fractio est, mentem alit in altari, perinde atque in Evangelio fractus per idoneam interpretationem, inquit iste, in Luc. XXIV, 31. pag. 462. L'Eucharistie est un PAIN de vie & d'Intelligence, Dieu répand sa lumiere, & se manifeste quand il lui plaist par ce sacrement aux ames qui chancellent dans la foi, ou qui s'affoiblissent dans la pieté. Et pag. 494. in Luc. XXIV, 35. O PAIN celeste, Rompu pour mon salut sur la Croix: Rom-PU POUR MA NOURRITURE dans l'Eucharistie: ROMPU POUR MON INSTRUCTION dans les Ecritures: sauvez-moi, nourrissez moi, éclairez moi: & faites que je vous reconnoisse PAR TOUT pour le fain de Dieu, le pain de vie, le pain de mon ame. Panis idem in altari si frangitur, atque in Evangelio & reliquis libris facris; panis ille certe non est ipsum Christi corpus naturale; sed Veritas illius corporis, quæ per Symbola proponitur & declaratur, quemad-modum per verba Evangelii. Ex quo sequi necesse est manere post consecrationem substantiam panis, & esse Eucharistiam sic intellectum, æque corporis atque animi cibum. Num istud autem Calvini grex neget?

Adde quod iste dicit, eo ipso cibo, qui alit in terra fideles, alendos esse in calo sanctos. In Joan. XII, 25. pag. 248. Adorons ce grain de froment jetté par l'incarnation dans le champ de ce monde, comme la semence des Elus & de toute l'Eglise; mort & enseveli dans la terre: QUI A POUSSE' & A POR'TE' beaucoup de FRUIT par sa resurrection & son ascenfion: & Qui fera la nourriture eter-NELLE de son Eglise dans le Ciel, apris l'Avoir NOURRIE SOUS LES SYMBOLES DU PAIN fur la terre. Catholici enim vero hoc esse fassum, & ortum ex impictate pronunciant. Nam corpus ipsum Christi quidem in hac vita manducamus, & ea manducatione sanctificamur: in cælo, non Christi corpore, sed Dei ipsius visione mens satiabitur. Qui vero cibum eumdem adfignant & viæ & patriæ, hi pro Deo & Verbo Dei Deo folam habent Veritatem: quæ per carnem ad id electam in Incarnatione locuta sit, inquiunt; quæ dum carnem eamdem mortuam, sepultam, suscitatamque menti exhibet, multum fructum affert: quam denique per symbola corpus Christi repræsentantem viator agnoscit, nudam percipiet comprehensor. Sensus hic Quesuelii est & impiæ fectæ.

Eodem pertinet, quod cognitionem Veritatis in cælo futuram, etiam communionem vocat iste: ut utrobique scilicet res cadem percipi intelligatur, cum uno eodemque vocabulo utraque perceptio defignatur. Itaque in hac vita communicare nos ait Corpori Christi, hoc est, Veritati increatæ, quæ per Symbola Corpus Christi menti manifestat & præbet: in altera vita autem eidem Veritati, non jam per Symbola, quæ mysteria Christi præterita revocent in memoriam, ac veluti ante oculos subjiciant; sed eidem per se conspicuæ beatos jam & immortales communicaturos esse, eaque esse nutriendos, quoniam panis hic electorum est. In Matth. xxvi, 29. pag, 364. La COMMUNION DU CORPS & du jang de Jesus-

Christ, est un gage de la COMMUNION DU CIEL. Jesus ressuscité est un homme tout nouveau, le Prestre, la victime, & le sacrifice de l'Eternité. Toute l'Eglise renouvellée par la participation de sa gloire, & reunie à lui comme à son chef, offrira avec lui & en lui ce sacrifice, & Y COMMUNIERA EN SE NOURRIS-SANT DE LA VERITE' INCRE E'E, le pain & le vin des Elus. Ita loqui profecto novos Theologos necesse est, qui communionem ipsam, quæ in terra fit, duobus constare ponunt: fide vera, quæ Christum vere repræsentet, & sit idcirco dicaturque Spiritus Veritatis, ac proinde Spiritus Christi: nam Veritas, inquiunt, Christus est secundum divinitatem: deinde & corpore Christi cum suis mysteriis, quod fide percipitur admonitu Symbolorum. Communicamus igitur, inquiunt, jam nunc Veritati, seu Christi spiritui. At cum Veritatem ipsam absque Symbolorum interventu in cælo videbimus, quanto tunc abundantius sumus, & quidem assidue neque interrupte, communicaturi Veritati seu divinitati Christi? Communionem propterea quæ nunc fit, alterius credi pignus necesse est; siquidem in eodem est genere utraque; nunc inchoata dumtaxat communio Veritatis.

In Marc. xiv, 25. pag. 198. A y ons soin d'élever nos cœurs du sacrifice & de la communion sacramentelle au sacrifice & a la commu-NION ETERNELLE DU CIEL, NON PLUS SOUS DES VOILES OU DES SYMBOLES sensibles, mais à découvert & sans voiles. Ut communionem fieri Veritatis, sic iste sacrificium soli Veritati dicit offerri, tum in hac vita, tum in altera, cum se nimirum Veritati sive fidelis, sive beatus subjicit. Quis autem Catholicus, qui nec falli velit nec fallere, aut facrificium in cælo aliquod ponit; aut illud facrificium Christianum & Eucharisticum, aut omnino facrificium five in cælo five in terra, appellan-

In Luc. xxii, 16. pag. 411. Un des effets que la Communion Eucharistique doit operer en nous, est de nous faire désirer la communion celeste & E-TERNELLE. On me PARTICIPE ICY qu'imparfaitement AUX MYSTERES & A L'ESPRIT de Jesus-Christ. C'est alors qu'on le fera pleinement & parfaitement. Communicare Christo, inquit, est ei per fidem adhærere, & mysteria ejus per fidem percepta in nobis imitando exhibere. Atqui in cælo Veritati, quæ Christus est, arctius adhærebimus; & immortalitatem Christi ipsam in nobis exhibebimus: hic autem utrumque admodum imperfecte peragitur. Ergo communio peragenda in cælo multo est perfectior. Utrobique, ut manifestum est, communionis nomine non nisi Veritatis agnitionem intelligit, & similitudinem nostri cum ea. Itaque fola fide corpus Christi præsens esse ac suscipi in Eucharistia credit.

In Luc. xxII, 18. pag. 411. La reconnoissance pour le bienfait de la redemption, & l'esperance des biens du Ciel, sont deux dispositions & deux devoirs, dont nous devons avoir Pesprit & le cœur remplis dans la sainte Communion. C'est la Pasque verstable donnée à PEglise; & DANS LE SACRIFICE Eucharistique, institué en memoire de la delivrance commence's par la grace; & DANS LE SACRIFICE DU CIEL, qui s'offrira en action de graces de la delivran-ce consommée par la gloire. In hac impia hypothesi Communio Eucharistica aliud nihil est, nisi commemoratio passionis Christi, sive transitus illius ex hac vita mortali ad alteram, hoc est, ad resurrectionem vitæ immortalis. Eam ob rem communio quælibet, Pascha Christianum est: (est enim Pascha, transitus:) idemque facrificium mentis exhibitum Veritati, & Eucharistia, hoc est, gratiarum actio ob spem nobis factam similis transitus ad resurrectionem. Ergo in celo erit & eadem communio, & idem sacrifi-

cium, & Eucharistia eadem, hoc est, eadem gratiarum actio, tametsi absque Symbolis: & illic quidem pro transitu in re, cum nunc sit dumtaxat pro transitu in spe. Hæc præclara istius sectæ Theologia est, quæ & verum Missæ sacrificium destruit, & veram

Christi præsentiam in altari negat.

In Luc. XXII, 30. pag. 416. La gloire est un état de joie, de delices, & de puissance, & LA COMMU-NION ETERNELLE AU GRAND SACRIFICE DE Jesus-Christ. Magnum Christi sacrificium vocat, perfectam ac sempiternam illius corpore & spiritu subjectionem Deo; hoc est, ut iste cum sua secta intelligit, immortalitati, incorruptioni, & im-

In Joan. vi, 55. pag. 117. Nous communions d'une COMMUNION CORPORELLE & SPIRITUEL-LE en cette vie, POUR AVOIR PART AUX MYSTERES, aux merites, & à l'esprit de Jests-Christ, nous communitations d'une com-MUNION SPIRITUELLE. & CORPORELLE DANS LE CIEL, pour avoir part à la vie éternelle & A LA GLOIRE IMMORTELLE de Jesus-Christ. & DANS L'AME bienheureuse, & DANS LE CORPS RESSUSCITE'.

In Joan. XI, 32. pag. 225. L'ame en recevant de cette victime sa persection & sa sanctification, Y COMMUNIE en sa maniere: LE CORPS Y COM-MUNIERA en la sienne, en recevant sa persection par la communication de sa vie glorieuse. Non os Christiani, inquit, non corpus nunc communicat Christi corpori: sed spiritus noster eidem corpori communicat, mysteriis ejusdem corporis, meritis & Spiritui Christi; hoc est, Veritati quam credit animus, cui assentitur, qua nutritur, admonitus per Symbola, vel per Evangelii auditum qui communioni, ut vultiste, necessario præmittitur. Idcirco solus spiritus noster nunc fit similis Christo, non etiam corpus. In cælo autem communicabimus & Spiritu Spiritui Christi, 1 mul & corpore corpori: Spiritui quidem, agnita palam & conspicue veritate, absque Symbolis & prædicatione; corpori autem, fimilitudine incorruptionis.

Et profitetur ille tamen, quoniam id concedendum Catholicis videt, lapidatione alioqui imminente vel pyra, manducationem corporalem esse. In Joan. VI, 54. pag. 116. Il ne falloit pas MOINS que le Corps & le sanz de Jesus-Christ pour entretenir LA VIE DIVINE d'un Chrétien... Si la contradiction de ces Juiss regarde une MANDUCATION CORPORELLE, C'EST DONC UNE MANDU-CATION CORPORELLE que Jesus-Christ établit si affirmativement. C'est par la foi qu'on EN VIT: C'EST PAR LA BOUCHE QU'ON LE MANGE: mais c'est par les actions qu'on connoist si l'on vit de ce que l'on mange. Sed novo ille ambigue dicti genere Catholicis illudit. Ore manducari Corpus Christi concedit; quoniam in Symbolis a Christiano consideratis Corpus Christi est, ut vinum in hedera. Nullus est enim Christianus, quamvis indigne communicans, qui non credat Christum passum & suscitatum. Nemo ergo est qui per Spiritum sidei non conjungat Symbolis, aut non cogitet saltem conjungi iisdem a Sacerdote, & a cœtu fidelium quibuscum communicat, id quod ea Symbola fignificant, ut a fidelibus intelliguntur. Nemo ergo est, qui cum Symbola recipit, non in iis etiam ore recipiat Corpus Christi, quod est illis a Sacerdote alligatum, ut diximus. Et certe ex operibus dicit intelligi num vivat Christianus ex cibo quem comedit. Atqui ne Catholici quidem dicunt vivere Christianum de Corpore ipso Christi quod manducat; sed de Spiritu sidei. Ergo quod comedere etiam ore iste nos dicit, non Corpus ipsum Christi est, sed Symbola funt, hoc est, panis & vinum, quibus Christus tantum fide perceptus vel intelligentia conjungitur. Qui Catholice loqui se velit suadere, dicat ille simpliciter, ore dumtaxat Corpus Christi sumi.

Scd nec leve est quod addit idem de mutua communione Christi cum membris suis. Ex eo enim intelligere est, quam iste credat Corporis Christi præsentiam, quamve communionem existimet nunc a Christianis peragi. In Joun. vi, 57. pag. 118. Celui qui mange la chair de Jesus-Christ par la charité, & PAR UNE UNION COMME NATURELLE & CORPORELLE: CAR C'EST UNE COMMU-NION NATURELLE & RECIPROQUE DU CHEF & DES MEMBRES, de Jesus & de son E-glise... Il se remplit & se nourrit DE NOUS, & croist en nous comme dans ses membres, pour arriver à la perfection que son corps mystique doit avoir. Que je réponde, Seigneur, AU DESIR que vous avez que se demeure en vous, en DESIRANT EN FAISANT QUE VOUS VENIEZ, que vous demeuriez, que vous croissiez en moi. Qui carnem Christi vere manducat, inquit, jungit se Christo, quia diligit eum, & vult ei similis esse aliquando corpore & spiritu: & ut hanc testetur spem suam, idcirco Sacramenta recipit, & communicat, revocans in memoriam passionem Christi, hoc est, transitum eius ex hac vita ad immortalitatem. Atqui tunc etiam Christus vicissim desiderat nos esse similes sui corpore & spiritu. Ergo communicat Christus vicissim nobiscum, tamerii absque Symbolis. Et quemadmodum alimur ex ipso, sic alitur ipse ex nobis, & fit unio nostri cum ipso, & ipsius nobiscum, naturralis & corporalis: quandoquidem spectat ea ad similem incorruptionem & immortalitatem; quæ naturalis & necessaria est; siquidem non potest non esse in membris, qualis jam nunc est in capite.

Paradoxi profecto simile est, Catholicos, qui Christum adesse præsentem in altari credunt, ejusque fanctiffimum Corpus intrare in os accipientis, vix habere præterea de tanta re quid dicant, verbis admodum simplicibus quid credant exposuisse contentos: Hæreticos atheosque e contrario, qui nihil ejusmodi credunt, magnificis multo magis sermonibus, locutionibusque antea inauditis, communionem extollere, communionem altaris, & cælestem communionem jactare; aliisque dictis uti, quibus pietate vincere Catholicos Doctores ab imperita plebe existimentur, cum nihil aliud tamen, nisi pessimam hæresim & impietatem iis vocibus obtegant. Sed multo admirabilius est, Angelicam propemodum puritatem, immunitatem certe ab omni etiam veniali delicto, quamlibet tenui, ad Eucharistiæ perceptionem requiri ab his, qui communionem altaris Symbolicam sive significativam esse tantum volunt illius quæ in cælo fit: Catholicos interim ex adverso, qui Christi Corpus in altari verum esse credunt, asserere nihilominus effectum primarium Eucharistiæ peccato veniali aliquo non impediri. Ergone autterior Ethica sive Moralis ex impietate proficiscitur; ex yera religione, laxior? Non laxior certe, sed sanior. Itaque ex impia schola profecta sunt hæc dogmata, quæ fummus Pontifex Alexander VIII. jure damnavit: ,, Sacrilegi sunt judicandi, qui jus ad communionem per-,, cipiendam prætendunt, antequam condignam de de-,, lictis suis pointentiam egerint. Similiter arcendi sunt " a sacra communione, quibus nondum inest amor Dei " purissimus, & omnis mixtionis expers. Quæ duo magno conatu adstruere nititur etiam Antonius Arnaldus in libro De frequenti Communione. Quid ita? Quoniam si Christus reipsa non sit in Sacramento, Symbolicum esse necesse est quidquid ibi geritur,

hoc est, significativum alterius rei quæ sit eventura. Communionem igitur Eucharistiæ signum esse seu Symbolum oportet communionis in cælo peragendæ. Unimur Christi Spiritui in terris, & unum cum eo corpus effici nos velle fignificamus, ut in cælo unum rcipsa cum eo corpus, unus cum eo Christus, ut aiunt, esse mereamur, per communem immortalitatem & incorruptionem. Atqui ad istam communionem immortalitatis in cælo nemini aditus patefiet, nisi prius expiato penitus quovis delicto, purgatissimeque emaculata mente ab omni affectu terreno: nihilo igitur inferior præparatio ad Eucharisticam communionem necessaria est: ut quemadmodum hæc illam communionem fignificat, ita hæc præparatiofuturam illam præparationem adumbret ac repræsentet. Pœnitentia in primis igitur agenda est condigna & integra de delictis, aut sacrilegium admittitur; si quis prius ad communionem accesserit, aut reconciliationem ei Sacerdos, hoc est, absolutionem impertiat. Sic enim Queinelius, in Joan. xv1, 7. pag. 326. Il faut que l'ordre soit gardé: que la terre souillée & profanée par le peché d'Adam, & par tant de crimes & de sacrileges, soit purifiée par le sacrifice de la Croix, avant qu'elle puisse recevoir le saint Esprit: que le peché de l'homme soit expié par la mort de la vraie victime, avant qu'il puisse estre reconcilié avec Dieu par son Esprit. . . . L'ORDRE DE LA RECONCILIA-TION PARTICULIERE est, marqué dans celui de LA RECONCILIATION GENERALE: qui demande Qu'on Expie le peché PAR LA PENI-TENCE, AVANT QUE DE RECEVOIR LA GRACE DE LA RECONCILIATION, & LA CHAIR GLORIEUSE de Jesus-Christ. Et in Apoc. II, 7. pag. 546. La communion de la terre aussi bien que CELLE DU CIEL, doit estre la RECOMPENSE DE LA VICTOIRE DU PECHE'.

6.

Sed ut ad præcipuum hujus controversiæ caput redeat oratio, quam iste, amabo, præsentiam Christi in Eucharistia agnoscit; cum eamdem in aliisquoque Sacramentis videatur agnoscere, si non est ea præsentia sola Veritatis in mente suscipientis, sive quæ sit per meram suscipientis sidem? In Apoc. xxii, 2. pag. 678. L'arbre de vie est l'image de Jesus-Christ Toujours present dans jon Eglise par le saint sacrement, par sa grace Dans les saints. . . Les feüilles ce sont les merites, la grace, & la presence mesme

LES SACREMENS pour la guérison des pecheurs. Eo pertinet & illa Eucharistiæ cum baptismo comparatio, qua dicit ille, Spiritus Sancti virtute fieri, ut & aquæ baptismi fideles seu membra Christo gignant; & verba Sacerdoris cibum fidelibus præparent in Christi corpore & sanguine. In 1. Cor. x11, 13. pag. 556. Le saint Esprit qui a rendula Vierge féconde pour concevoir Jesus-Christ, donne la fécondité Aux EAUX DU BAPTESME POUR FORMER SES MEM-BRES: & A LA PAROLE DU PRESTRE POUR LEUR PRODUIRE dans le Corps & le fang de Jesus-Christ une nourriture aussi DIVINE, que le principe de leur naissance est divin. Quod est dicere, & aquas & verbum Sacerdotis instrumentum esse, quo Veritas, quæ Christus est, ut aïunt, utitur ad excitandum Spiritum fidei, quo credatur Christus passus & a mortuis suscitatus: qua side & abluitur animus & nutritur. Fide ianguinis abluitur: fide immortalitatis nutritur. Catholici vero, omnipotentis Dei ut Deus est, non Spiritus Sancti, etiam appropriative, opus esse transsubstantiationem dicunt. Non verbo Sacerdotis cibum parari fidelibus spiritalem aiunt ex Christi corpore, quemadmodum spiritalis eorum regeneratio est. Nam quid est cibus

fpiritalis, qui sit ejuscem generis cum spiritali nativitate, nisi Spiritus sidei in Eucharistia Christum repræsentans immortalem & incorruptum, quemadmodum in baptismi regeneratione Spiritus sidei per immersionem Christum mortuum sepultumque, per emersionem suscitatum denotat, & nos per cam sidem, ut volunt, silios Dei facit? Catholicorum alia longe oratio est: Verbis Christi a Sacerdote prolatis sieri cibum ore percipiendum, ipsum Corpus Christi dicunt: denique samiliare dicunt hæreticis esse, ut eamdem Spiritus Sancti essicientiam in baptismo & in Eucharistia prædicent: & verbo seu prædicationi Sacerdotis, ut vocant, vim signi tantum admonentis attribuant.

Ÿ.

Præterea recipi Christi Corpus & sanguinem in corde docet, quomodo & tangitur: tangi autem side, quomodo & cetera mysteria vitæipsius, quæ viva sides sistit animo præsentia. Neque enim tanguntur absentia vel longe posita. Quod quid est aliud callide dicere, nisi side tantum præsens adesse similiter Christi corpus? In Matth. XIV, 36. pag. 192. Touchons PAR UNE FOI VIVE LES MYSTERES de sa vie mortelle. . . C'est une source de beaucoup de graces & du salut. Combien plus d'adorer, DE Toucher, DE RECEVOIR DANS SON COEUR, le Corps & le Sang du sauveur, réellement presens dans l'Eucharistie, & de s'EN NOURRIR avec foi, con-

fiance, & bumilité?

Et cum alibi præsentiam nihilo magis realem sanguinis Christi in altari docet, quam est ibi realis ejusdem sanguinis mystica essusio, ut appellat, quæ fit coram Deo, hoc est, intus in animo; ut per eam fanctificentur fideles: quid aliud iste indicat, quam rem ipsam substantiamque sanguinis animo dumtaxat ibi præsentem obversari, æque atque effusionem ipsius; quæ quidem effusio non aliter ibi realis est, quam quia illius sanguinis effusi excitatur in animo coram Dco fides? An cum Catholicis deinde sentit ille de Misse sacrificio, qui sacrificium Misse in ca effutione collocat; non in ipfius victimæ præfentia per reproductionem, ut a Sacerdote possit offerri Deo & manducari! aut qui facrificium ibi nonnifi laudis vel gratiarum actionis agnoscat? Audiamus super his capitibus verba ipsius. În Matth. xxvi, 28. pag. 364. Peut-on nier LA PRESENCE RE'ELLE de ce sang aderable sur nes autels, & L'EFFUSION MYSTE-RIEUSE QUI S'EN FAIT DEVANT DIEU, PAR UN VRAI SACRIFICE, sans faire violence à la parole de Dicu, pour lui envier sa gloire, & sans envier à l'Eglise sa sa setification & sa consolation? Et in vers. 30. Le facrifice de nos autels est lui-mesme une action de graces.

8.

Et quo tamdem spectat, quod alio loco ponit, verba Christi Servatoris, quæ ille cœco jam sanato dixit, Et vidissi eum, & qui loquitur tecum, ipse est: fuisse veluti Sacramentalia; quippe quæ Christum audientis animo præsentem sisterent ac manifestarent; idque proinde efficerent quod fignificabant: quo illa, inquam, spectat oratio, nisi ut oblique doceat, haud aliter esse Sacramentalia consecrationis verba, quæ Sacerdos ad aram profert; quæque idefficere existimanda sunt quod significant, quoniam similiter Christum prælentem animis fidelium exhibet? In Joan. 1x, 27. pag. 191. O paroles consolantes, LUMINEUSES, EFFICACES, & comme SACRAMENTELLES, QUI MANIFESTENT A L'ESPRIT Jesus-Christ, Ở IMPRIMENT LA FOI de ∫a divinité DANS LE COEUR EN FAISANT CE QU'ELLES SIG-NIFIENT. Et vidisti eum, qui loquitur tecum, isse est. 9.

Eccur iste similater illum religionis ac pietatis modum commendat, quo præsens animo sistitur sacrofancta Christi humanitas; subjicitque quanta sacræ hujus exercitationis utilitas fit, nosci ab his qui ante aram Christo sic præsenti supplicant, solisque justitiæ radiis optant se collustrari: eccur iste hæc, inquam, commemorat, nisi ut callide adstruat, eamdem esse Christi præsentiam, tum in ara in qua Symbola confecrata servantur; tum ubicumque Christus cogitatur: cum ubique a Christo sic præsente, hoc est, radiis Veritatis, quæ in Christo Christique mysteriis de profert, mens religiosa collustretur? In Joan. XI, 21. pag. 221. La dévotion A LA PRESENCE DE L'HUMANITE' SAINTE ost une dévotion bien solide. Les ames saintes qui sont si souvent aux pieds des autels, sçavent quelle est la vertu de cette dévotion, & combien de graces Dieu y a attachées, & elles Jentent combien il est bon de répandre son cœur en LA PRESENCE de Jesus-Christ, & de l'exposer AUX RAIONS de ce soleil de Justice.

10

Sed quam ille præterea præsentiam Christiagnoscat in altari, aperte fatis ac dilucide denunciat, cum præsentiam eam & commorationem operationis esse definit, in Act. vii, 23. pag. 77. Il y a certains lieux où (Dieu operant plus sensible-MENT, il y veut estre aussi plus bonoré. Quel-LE EST DONC LA SAINTETE' de nos Eglises, où Jesus-Christ RESIDE? Quel respect ne leur doiton point à cause de SA PRESENCE? Combien entore plus saint & PLUS ADORABLE CE CORPS. cette portion de terre, qu'il s'est unie par l'Incarnation? Catholicis e contrario contendentibus, primum quidem præsentiam Christi in Eucharistia non esse præsentiam per se operationis, cum etiamsi nihil ibi in animis adstantium operaretur, nihilominus ibi reipsa vi verborum esset: deinde eos, qui solam ibi operationis præsentiam agnoscunt, nonnisi præsentiam per fidem admittere.

Eamdem dumtaxat præsentiam operationis rursum iste commendat in Luc. xxiv, 53. pag. 471. Si les Apostres ont eu tant de religion pour un Temple qui n'avoit Jesus-Christ present qu'en figure : Combien en devons-nous avoir davantage pour ceux où Jesus-Christ RESIDE RE'ELLEMENT, où il se sacrifie zous les jours à son Pere; où se forme l'alliance qu'il veut avoir avec ses Elus pour l'Eternité dans le Ciel: où le Passeur & LE PEUPLE unis ensemble pour louer & benir Dieu, forment une image consolante de la Jerusalem celeste pour ceux qui ont le cœur tourné vers cette celeste patrie. Nihil enim nliud verbis tam magnificis dicit, nisi tunc residere in Templis Christum, quando in animis fidelium, qui Tynaxim illic agunt, fides illius transitus ex hac vita mortali ad incorruptionis statum excitatur, & desiderium accenditur perpetuæ cum ipso conjunctionis ac societatis, quam ipse quoque singulis optat esse perpetuam: Sacrificium enim istud esse, quo se Christus cum membris suis Patri, hoc est, ut interpretantur, æternitati subjicit.

ΪÌ

Et cum in 1. Cor. x, 16. veritatem Sacramenti, & Sacrificii, & Communionis Eucharisticæ, qua verum Christi Corpus percipiatur, ipsis Pauli temporibus in confesso fuisse dicit, quid aliud prædicat, quam quod Calvinus profitetur? Non oportere scilicet ex histribus aliud sejungi ab altero, sed in unicam oportere actionem hæc tria concurrere. Nam verum esse

Sacramentum, hoc est, verum signum; verum item sacrificium, si cum Quesnelio sacrificii nomine sola caritas vel gratiarum actio fola intelligitur; denique veram elle communionem veri Corporis Christi verique sanguinis, Calvinus non negat: simul jungi hæc tria in sola Coena jubet: in qua & signum & communio Corporis Christi, & subjectio fub Deo reperitur. A Calvino proinde Quesnelius non discedit, cum loco citato sic dicit, pag. 536. LA VERITE' DU SACREMENT, du facrifice, & de la Communion Eucharistique du vrai Corps & du vrai sang de Jesus-Christ, étoit alors si incontestable, que saint Paul s'en sert comme d'un principe reconnu & avoue de tous. Caritas enim sola & gratiarum actio Quesnelio pro sacrificio est tum aliis locis, tum in 1. Cor. XIII, 8. pag. 568. LA CHARITE' oft la seule vertu, qui n'aura jamais de fin : parce. . . que c'est elle enfin QUI FERA LE SACRIFICE & TOU-TE LA RELIGION DU CIEL, pour glorisser Dieu dans l'Eternité. Et in Hebr. XIII, 15. pag. 376. Il y a QUATRE SORTES DE SACRIFICES que Dieu demande de nous. 1. Un sacrifice de louange, d'adoration, d'ACTION de GRACES, envers DIEU, COMME L'ESTRE SEUL NECESSAIRE, inde-pendant, & tout-puissant, & comme le principe & la fin de tout estre & de tout bien. Le second sacrifice que Dieu demande de nous est celui de la charité envers le prochain. . . . Le troisième. . . celui de l'obeissance envers les superieurs. . . Le quatrième est un sacrifice de solicitude & de vigilance envers ceux dont l'on est chargé. Ubi certe Deus non est nisi Veritas, ibi sacrificium esse non potest nisi mentis, & dilectionis. Catholicis e contrario prædicantibus, aliud esse Sacramentum, nempe rem sacram; Corpus Christiscilicet, quod etiam extra Missam adversatur: aliud sacrificium, quod & Missa verbo Hebraico appellatur; aliud denique communionem, quæ potest etiam ex hostia post Missam dudum adservata fieri. Quadruplex autem addunt esse genus sacrificii: holocaustum, eucharisticum, propinatorium, impetrativum, & quadruplici eo genere fungi Christum in altari: nosque co quadruplici fine Christum ibi præsentem Patri offerre; præsertim vero satisfactiones ejus placando Numini, & merita ejustem ad quidlibet impetrandum. Quorum nihil ut oportet a Quesnelio dicitur:

12:

Et cum idem in 1. Cor. x1, 26. institutam dicit Eucharistiam eo consilio, ut omnibus sæculis ac locis mors Christi præsens exhibeatur; quid aliud callide docet, nisi eodem se modo Corporis Christi in Eucharistia præsentiam intelligere, quo mortis Christi præsentiam; hoc est, per Spiritum sidei? Nammors ipsa Christi certe non ibi nisi sola recordatione est. At Quesnelius, pag. 549. L'Eucharistie est instituée POUR RENDRE PRESENTE à tous les lieux & à tous les siecles LA MORT DE Jesus-Christ, pour en faire connoistre LA VERTU, en appliquer le MERI-TR, en exiger la reconnoissance des Chrétiens, & en rendre à Dieu Pattion de graces. Et Christum quidem per fidem animo fisti præsentem idem iterum admonet, in Gal. III, 3. pag. 705. Des commencemens st fervens, & une foi si vive, Qu'elle RENDOIT PRESENT Jesus-Christ CRUCIFIE', faisoit descendre le saint Esprit visiblement, & avoit este éprouvée par tant de souffrances, ne sont pas suivis de la perseven rance: Et nous ne tremblerons pas?

13.

Et cum altare quod est in sacris ædibus esse tantum repræsentativum alterius altaris mystici dicit; sacrisicium similiter Sacramentale tantum: verum autem altare, reale, solum Deo dignum, ipsam Verbi per-S 2 sonant sonam esse, quæ & humanitatem Christi perpetuo offert; & quidquid cum ipsa & cum Verbo conjunctum est, ut nos sumus per fidem, sanctificat: denique deflendos esse cos, qui figura contenti non hanc realitatem admittant: Quid hæc, inquam, magnifica in speciem verba jactando dicit, nisi quod Catholicus quisque, qui ea paulo diligentius expenderit, neget a se vel intelligi vel admitti posse; atheus autem quisque libenter excipiat? Nam si Deus non est nisi Veritas, hæc profecto sola altaris vice est, quæ humanitatem Christi Deo, æternitati quomodocumque consecret: altare lapideum, & quod in eo peragitur facrificium, repræsentativum tantum & sacramentale, hoc est, Symbolicum est: reale sacrificium non est, nisi quod Veritati per sidem vel obedientiam offertur: lugendi denique sunt, qui figuras tantum exolculentur, Veritate ea neglecta. Annon illa autem exaggerans in speciem oratio præsentiam Christi veram in altari convellit? Est illa Quesnelii, in Hebr. XIII. 10. pag. 375. Nous avons Pautel du bois humiliant de la Croix pour le sacrifice sanglant & expiatoire de Jesus-Christ, & l'autel de pierre MINISTERIEL & RE-PRESENTATIF pour le sacrifice EUCHARISTI-QUE & SACRAMENTAL. MAIS L'AUTEL VERITABLE, RE'EL, & SEUL DIGNE DE DIEU, C'EST LA PERSONNE MESME de Jesus-Christ, Qui offrira éternellement sa pro-PRE VICTIME, qui est son humanite' sainte sur cet autel. Autel, qui sanctifie cette victime, & tout ce qui est offert à Dieu, par rapport, en vertu, & en union de cette victime & de cet autel. . . . Malheureux celui qui engagé dans l'heresie ne veut point reconnoistre le saint sacrifice de l'Autel, & se contente d'une figure au lieu de la REALITE'. Catholici contra pertendunt, verum altare & reale, reale pariter sacrificium, nec repræsentativum alterius, illud esse quod in Templis peragitur; dum victima, quam Deus ibi reproducit, in cruce semel immolata, a sacerdotibus offertur Deo & comeditur. Negant iidem Verbum Dei esse ulla ratione altare verum: negant denique Veritatem fide cognitam, reale illud nostrum peragere sacrificium, quod hæretici negant. Ita videri iis dumtaxat, qui ne hæretici ipsi videantur, fingunt hæreticos adeo delirare, ut figuram dumtaxat exosculentur, absque illius rei consideratione quam ca figura repræsentat. Absunt autem profecto ab hac amentia longissime ipsi Calviniani.

Et quid amplius, quam Calvinus, dicit iste, cum substantia sua nos Christum alere dicit alibi, si substantia Christi, ipso interprete, nonnisi substantia Veritatis est, quæ mentes alit, dum quod verum est in Christi carne, fideles docet? In 1. Joan. v, 12. pag. 513. Qui peut comprendre, Seigneur, en combien de manieres vous estes MA VIE! VOUS L'ES-TES comme Dieu, puisque ma vie est vostre ouvrage, Eque je vis en vous. Vous l'estes comme bomme Dieu, puisque vous la rachetez par vostre sang, que vous la formez par vostre esprit, que vous la conservez par vostre grace, que vous me nourris-SEZ DE VOSTRE SUBSTANCE icy-bas, en attendant que vous me fassiez vivre pleinement & parfaitement de vostre vie glorisiée dans le Ciel. Necceorpora nostra, ut diximus, substantia corporis sui, nec animas Christus nutrit: sed ut Catholici quidem agnoscunt, sanctificat Christus manducantes Corpus fuum: ut athei loquuntur, substantia Veritatis mentes alit.

14

Docet ille etiam alibi; credere, hoc ipsum esse quod Christiano more communicare. Nam quod credidisse in Christum resert Joannes, cap. II, 23. sub sestum Paschæ, hos iste ait Christianum Pascha antevertisse. In Joan. II, 23. pag. 32. Jesus fait

ici sa Pasque en sa maniere, & la fait faire à quelques-uns de ses Elus, en les faisant passer de l'increduction de ses Elus, en les faisant passer de l'increduction sans. C'est communier par avance a la Pasque chre'tienne. Nam Christianum Pascha illud est, quod alibi Eucharisticum vocat. In Luc. XXII, I, pag. 405, Un Chrétien doit toujours estre en état de celebrer la Pasque Eucharistique, toujours prest d'aller faire la Pasque E-ternelle dans le Ciel.

15.

Et ille tamen miracula Eucharistiæ commemorat, & conferre ea vult videri cum illis, quibus & clausis januis apparuit discipulis, & Virginis uterum nascens penetravit, & lapidem sepulcri resurgens. In Joan. xx, 19. pag, 409. Jesus penetrant en tette apparition une porte fermée. comme il a pene-tré le sein de la Vierge en naissant, & la pierre en resuscitant, prévient les difficultés que font les incredules SUR LES MIRACLES DE L'EUCHARISTIE. Sed est illa argumentatio apud homines vafros & fallaces, tantum a majore ad minus: quandoquidem cum verum Numen non agnoscant, nec vera norunt miracula, ut antea ex ipsomet Quesnelio docuimus; nec penetrationem proprie dictam, qualem defendunt Catholici. Itaque plenum miraculi modum alibi vocat, quo Christus przesens adest in Eucharistia; cum tamen miraculum in eo solum constitui velit quod cibus animorum nostrorum ibi Christus sit. In Act. III, 21. pag. 35. Jusques-là Jesus-Christ n'est que dans le Ciel d'une maniere visible, dans son état naturel, & tel qu'il y est monté: quoi qu'il soit present dans l'Eucharistie D'UNE MANIERE INVISIBLE, MIRACULEUSE & CONVENABLE au dessein qu'il avoit d'y ESTRE NOSTRE NOURRITU-RE. L'esprit de contradiction aveugle les heretiques, pour leur faire trouver de la contradiction entre ces deux sortes de presence de Jesus-Christ. Une foi simple & Soumise N'Y TROUVE QUE DES SUJETS D'AMOUR & de reconnoissance. At simili oratione Calviniani ipsi quoque utuntur, ut significent, modum quo ibi Christus præsens adest, esse Symbolicum: hoc est, admonitu Symbolorum creatum in animo per spiritum sidei. Nam hunc modum plenum esse miraculi cur non summa voce Quesnelius przedicet, qui nihil boni a nobis effici fine miraculo prodidit, ut postea dicturi sumus cap. viii. nimirum in Jean. XXII, 22. pag. 276. On n'évite le mal, & on ne fait le bien QUE PAR MIRACLE, puisque c'est par un secours surnaturel: & se tenir assuré de ce miracle, ce seroit une présomption, qui seule nous en rendroit indignes.

16.

Simili ratiocinatione a majore ad minus iterum utitur in Joan. vi, 63. pag. 121. Les paroles claires, précises, & si souvent repetées du Fils de Dieu, nous obligent à croire une manducation réelle de sa chair PAR LA BOUCHE DE NOSTRE CHAIR. Son Ascension nous force à en rejetter toutes idées animales, grosfieres, & charnelles dun corps mis en pieces, 🗗 déchiré avec les dens. Celui qui par la gloire a fait de sa chair crucifiée & privée de vie, une chair toute celeste, toute spirituelle, CAPABLE DE TOUT PE-NETRER, SANS RIEN PERDRE DE SA VE-RITE', comme il a paru dans son Ascension, peut bien LA RENDRE VRAIMENT PRESENTE, & faire qu'elle soit REELLEMENT MANGE'E dans PEucharistie, D'UNE MANIERE IMPER-CEPTIBLE AUX SENS. Sed quot funt hic fere sententiæ, tot sere sunt & callide dicta & hæretice. Dictum ejusmodi primum est, credi oportere, carnis

Christi manducationem unam ore peragi. Hoc est enim dicere, nonnisi manducatione gemina carnem Christi accipi; quoniam caro Christi Eucharistica & Symbolo constet, & veritate carnis Christi, quam fides fimul intelligit, dum os glutit Symbolum: Gemina ergo manducatione comedi carnem Christi, quarum una fiat ore, fide altera. Dictum alterum istiusmodi est, ascensione Christi prohiberi nos, ne laniandam Christi carnem cogitemus: quod est callide dicere, cum jam procul sit Christus disjunctus a nobis, non prodesse eum nobis deinceps nisi cognitione & fide: carnem enim ipsius spiritu fidei perceptam & spiritalem jam este carnem, & nihilominus carnem veram; quippe quæ totam carnis ipsius effentiam contineat ac repræsentet: carni huic spiritali vim inesse penetrandi ac subeundi omnia, ut in ascensione patuit, cum animos scilicet ad se discipulorum pertraxit, etiam poitquam se subduxit eorumdem oculis: hac denique vi eadem efficere quotidie, ut vere sit przesens & realiter manducetur, modo qui sensum omnem superet. Quid horum autem quisquam Calvinianus neget? An vere præsens negat adesse quod realiter manducatur? Quis quod absens est manducet? Num illum præsentiæ modum negat Calvinus superare omnem sensum! Penetrandi vim illam, qua ca-ro spiritalis, hoc est, spiritus sidei carnem Christi considerandam objiciens menti, eamdem subit, num Calvinus negat? Hanc vero Quesnelius iterum inculcat, in Apoc. v1, 2. pag. 573. Jesus-Christ Roi des Rois, VICTORIEUX PARSA RESURRECTION, PENETRE TOUT, & s'assujettit tout PAR LA SAINTETE' & LA PURETE' DE L'EVANGI-LE, & PAR LA PUISSANCE DE L'ESPRIT. Purabas dicturum esse eum, factum jam spiritale corpus Christi penetrare quo libuerit. Nihil tale. Tantum Evangelii puritate & dootrinæ fanctitate & Apiritus divini, hoc est, Veritatis intelligibilis virtute, pervadit ac subit omnia. Sic præsens vere animis fidelium caro Christi est. Invenit Janseniana astutia quomodo & realem Corporis Christi præsentiam prædicare videretur imperitis & incautis; & eamdem nihilominus ut Calvinus irrideret.

17.

Et mutationem tamen ille commemorat panis in Corpus Christi: sed quam? Qualis est mutatio nostri in Christum ipsum. Recte omnino: si mutatio illa prior per fidem fit. Nam & posterior certe, quæ est emendatio pravorum morum in meliorem frugem, ea ipsa fide & caritate perficitur, qua fit cibus animi Corpus Christi, dum credit & sperat immortalitatem, ad quam Christus ex morte transiit. Eo spectasse Quesnelius videri potest, cum scriberet in Marc. XIV, 22. pag. 197. Jesus CHANGE le pain en son corps pour nous nourrir & pour NOUS CHANGER EN LUI-MESME; c'est-à-dire, nos vices en ses vertus, nostre corruption en sa sainteté. Et in Joan. v1, 35. pag. 108. En septiéme lieu, Jesus-Christ est le pain qui entretient la vie. . . . Il faut estre incorporé dans ce pain pour en recevoir la vie: & cest par la foi vive qu'en s'Approche DE LUI, qu'on entre en lui, Qu'on EST CHAN-GE' EN LUI, pour estre partie de ce pain vivant, & estre éternellement offert EN LUI SUR LA TABLE & L'AUTEL DU DIEU VIVANT. Quot fere verba, tot false dicta. Primum enim, passibus etiam corporis ad Christum ore percipiendum accedimus. Deinde nec mutamur in Christum: id quod sola potest secta impia dicere; tum quod ei Veritas menti prælucens pro divinitate est, deos nos perinde tere ac Christum ipsum efficiens: tum quod eadem Veritate seu spiritu Veritatis panem in Corpus Chriiti mutari credit: ideoque mutationem utramque tantum esse spiritalem credit. Denique altare vix dici patitur, qui Missam non arbitratur esse verum sacrificium: mensam dici multo mallet, ad cœnam dumtaxat, Calviniano sensu ac ritu.

Quo fine igitur quidam ex his vere fieri Transsubstantiationem hodie jactitant? Nempe ut eam vocem, quæ tessera Catholicæ sidei hactenus suit, ipsi quoque retinentes, Catholici ab imperita multitudine habeantur, Quo sensu autem? Quoniam Veritas, inquiunt, hoc est, Christus ipse, sive spiritus Christi, spiritus sidei, substantiam Symbolorum mutat; dum cogit sub his, quando franguntur, solam spectari Corporis Christi substantiam in cruce fractam; alteram, quæ panis & vini substantia est, hoc est, vim alendi corpora, nihilo magis spectari, quam si nulla sit. Tam verum enim est prosecto Corporis Christi substantiam in cruce fractam fuisse, uti fractio repræsentat; quam verum est mundum esse fabricatum ex nihilo. Ergo Vericas, five (quod idem est, inquiunt) Christus & Deus secit utrumque: & mundum exhibuit e nihilo; & nunc sistit fractum in cruce Corpus Christi præsens animo, substantia panis, quam diximus, nihilo magis considerata sub fractione, quam si nulla sit; sed in locum ejus subrogata substantia Corporis Christi? Annon hæc mutatio lubstantia panis, essentia panis est; non quidquid in pane sub sensus cadit; nam id omne corruptibile est; sunt autem essentiærerum incorruptibiles & immutabiles. Sed ipsamet definitio est & idea ac veritas panis, quæ est intelligibilis. Hæc panis substantia, quam sola mens vere intelligit, mutatur in substantiam Corporis Christi, cum in locum substantiæ panis quæ visis accidentibus deberet se menti offerre, intervenit altera, quæ substantia Corporis Christi est. Hæc Janseniana Theologia est de Corpore Christi in altari. Transsubstantiationis nomen non memini me legere in his Commentariis Quesne-

18.

Dum reverentiam autem exhiberi Christo in Eucharistia tantum internam jubet; externam esse ei deferendam negat, nisi cum se oculis conspiciendum præbet; an is adesse corporaliter sub speciebus Chriitum putat? annon potius præsentem credit dumtaxat per fidem, five per præsentiam (ut loquitur) invisibilem? Nam huic internæ præsentiæ interna certe adoratio competit: ac si reipsa non est Christi Corpus sub speciebus, non est deferenda omnino Symbolis externa adoratio. Sic porro Quesnelius, in Marc. XIV, 7. pag. 192. ON A DU ADORER VISIBLEMENT Jesus-Christ en sa propre personne pendant qu'il estoit sur la terre: 6 on le doit saire en la personne des pauvres, depuis qu'il n'y est plus visible. Deux manieres de l'honorer: par les devoirs interieurs. & par les devoirs exterieurs. Pour la premiere, il suffit qu'il nous soit PRESENT PAR LA FOI OU PAR UNE PRE-SENCE INVISIBLE DANS L'EUCHARISTIE. Pour la seconde, il faut qu'il soit visible, & il l'est dans les pauvres. Quæ oratio sic est callide temperata, ut credere possint incauti minimeque suspiciosi homines, præsentiam Christi invisibilem in Euchastia aliam ab isto statui, quam quæ dicitur præsentia per fidem: cum tamen reipfa nihil aliud Quesnelius intelligat, nisi præsentiam Christi in Eucharistia per fidem, ipsam esse illam, quæ alio vocabulo præsentia invisibilis dici possit; atque ita orationem temperarit, ut sic posset a se suæque sectæ hominibus accipi: quemadmodum qui Christum præsentem per fidem, sive per internam operationem Spiritus Sancti in Eucharistia confitetur, non ille duos præsentiæ modos distimiles, sed unum eumdemque duobus vocabulis exprimit.

Negavere dudum ante Quesnelium Portoregienses,

quorum nunc ipse est antesignanus, Christum esse in Eucharittia adorandum externa adoratione, qua Christum ibi præsentem se testetur Christianus agnoscere; in libello Precum, quem edi curaverunt hoc titulo, Office de l'Eglise; in ea parte potissimum, quam inscripserunt, Exercice durant la Messe. Nam ibi ad Elevationem Corporis Christi, hanc solummodo orationem dici ab adstante Christiano jubent: Je vous adore élevé en la Croix, au jugement general, & à la droite du Pere éternel. Quæ oratio ne Calvino quidem ipsi displiceat. Et mox, deposito super altari Corpore Christi, Santtifiez-moi, mon Dieu, PAR VOSTRE PRESENCE. Ubi profecto præsentia quæ formaliter sanctificet, non potest intelligi nisi interna per fidem. Iterumque: Aux genustexions que le Prestre fait devant le saint Sacrement: Genua flectere Sacerdotem patiuntur, quoniam ita fieri præcipiunt Rubricæ: sed & adorationem hoc ritu negant confiteri, & hanc vetant ab adstantibus propterea exhiberi Christo. Has genuum slexiones tantum esse figna volunt, quibus hi admoneantur, ut Deo, quem intus in animis habent, se subjiciant: Abbaissez & bumiliez SEULEMENT VOSTRE COEUR EN FERMANT LES YEUX, & ne disant rien; vous rencontrerez DIEU DANS L'AUTEL DE VOS-TRE COEUR, si vous estes le Temple de Dieu.

v.

De SACRAMENTIS universim, & de EPISCO-PATU, ac de SUMMO PONTIFICE.

Sed de Eucharistia nunc ista sufficiant; tametsi enim alia multa dicenda supersunt, tamen ad alia properandum, ne prolixitas operis fastidium creet. Nam & de reliquis Sacramentis quædam sunt obiter hic perstringenda, & de Gratia, & de multis aliis Christianæ doctrinæ capitibus, quæ in suis iste Commentariis occulte & callide subruit.

Ì:

Sacramenti nomen ipsum una semper iste cademque fignificatione accipit, duplici de causa: Altera est, ut nihilo magis Sacramentum esse Corpus Christi in Eucharistia, nec alio sensu quam Evangelium, existimetur: cum sit utrumque, ut volunt, signum rei sacræ, hoc est, Christi seu Veritatis reipsa præsentis, tum quæ per Evangelium, tum quæ per carnem o-lim assumptam, & fide creditam, mortales docet. Altera, ut multo plura existimentur esse Sacramenta, quam septem. Reipsa enim necesse est esse plurima, si vis Sacramentorum omnis his limitibus definitur, ut tantum rem sacram significet. Sic ille igitur, in Præfatione, pag. XII, Dieu a trouvé moien de nous rendre presentes & la personne incarnce de son Fils avec tous les mysteres de sa vie & de sa mort, & ses instructions divines. Sa personne & son corps adorable, dans le saint Sacrement de l'Eucharistie. Sa vie  $oldsymbol{\sigma}$  Jesparoles dans LE SACREMENT des Saints Evangiles, s'il m'est permis de parler ainsi. Et pourquoi ne le pourrois-je pas, EN PRENANT LE MOT DE SACREMENT EN GENERAL, pour le signe & le canal d'une chose sacrée, &c. Et in 1. Timoth. 1v, 4. Toute creature est un sacrement naturel de la bonté, de la Sagesse, & de la puissante de Dieu, comme elle en est une essuson. Et multis aliis rebus alibi passim Sacramenti nomen accommodat. Catholici vero Theologi, faltem cautiores, negant Sacramenti nomen esse respectu septem Sacramentorum u-nivocum: Definiri enim Sacramentum oportere, Rem vel actionem facram & facrantem: hoc est, effectu suo primario & ex opere operato sanctificantem; vel etiam præterea consecrantem Deo per characterem impressum animæ.

2.

Sacramenta mera signa esse, & (quod idem est) nonnisi docendo prodesse, tradit iste rursum, in Matth. XV, 34. pag. 204. Le Corps, l'Esprit, les mysteres & la parole de Jesus dans les sept Sacremens; les sept dons du saint Esprit, le livre de sa parole scellé des sept sceaux, c'est le pain des fidelles. Hoc est enim callide dicere, vim omnem alendi in Sacramentis esse a verbo Des: hunc esse cibum panemve sidelium in Sacramentis; scilicet quoniam ibi auditur & creditur: ipso Christi corpore ibi nutriri sideles, quemadmodum & mysteriis, contemplatione eorumdem ac side scilicet. Quod quis demum neget e Lutheri & Calvini schola?

3

Sed multo apertius prodit hæresim, cum Sacra menta docet nihilo plus habere efficientiæ, quam circumcisionem: nec prodesse nisi his, quos side & caritate ac bonis operibus jam instructos repererint, & plane Abrahæ fimiles. Ita ille, dicendi genere ad pietatis speciem, ut sæpe, composito: mimum enim istum agit sæpissime. In Rom. IV, 10. pag. 334. HEUREUX CELUI QUE LES SACREMENS TROUVENT DE'JA PLEIN DE FOI, D'A-MOUR, & DE JUSTICE, COMME LA CIR-CONCISION TROUVA ABRAHAM! Itaque justificationem fola fide peragi docet alibi, nulla Sacramentis efficientia adlignata. In Rom. III; 24. pag. 329. Cathechisme de la Justice Chrétienne. Comment Dieu se glorisie t'il en nous, & nous en Dieu? Par sa grace. . . . Quel prix a-i'il donné? Son sang. Que fait son sang? Il nous reconcilie à Dieu Comment s'applique t'il! PAR LA FOI ANIME'E DE LA CHARITE'. Qui nous donne cette foi? Jesus-Christ mesme. Catechismus hic Gratiæ Quesnelianus, Jansenianus, Calvinianus est:

4.

Sacramenta cam ob rem a cærimoniis nulla re usequam discriminat: quoniam non aliam illis atque istis esticientiam putat inesse. In Matth. 18, 29. pag. 107. Image des Sacremens & des cèremonies de l'Eglise, ou l'action est jointe a la parole. Et in Joan. XIII, 12. pag. 276. C'est principalement devant ou après avoir fait les céremonies, ou lorsqu'elles sont plus presentes a l'esperit, qu'il faut faire cette demande: Savez-vous ce que je vous ay fait, ou ce que je vois vous faire? Ce qu'on vient de faire à cet enfant par toutes ces ceremonies du Baptesme, de la confirmation, &cc?

5:

Affine his est, aut ex iisdem consequens, quod Sacramenta dicit ab oratione tum Ecclesiæ ea dantis; tum suscipientium, vim omnem suam habere. In Luc. III, 21. pag. 59. Ce qui s'est fait visiblement au baptesme de Jesus-Christ, se fait invisiblement dans le baptesme de ses membres. Le Ciel s'y ouvre, mais c'est par la priere de l'eglise, dont son Chef lui donne l'exemple. La priere est la clef du ciel dans les sacremens, & bors les Sacremens: dans céux qui les donnent, & dans ceux qui les donnent. Ac de Consistatione speciatim; In Ast. viii. 15. pag. 91. L'excellence du Sacrement de Consistation est si grande, qu'il est refervé aux Evesques. . . . Sa forme est la priere sacrament de

Pimposition des mains. Quamquam ipso etiam Orationis vocabulo factio ista omnis abutitur: quoniam ubi Deus non est nisi Veritas, non est orationi seu precationi proprie dictæ locus, quæ quidquam a Deo gratiæ aut beneficii impetret; sed desiderio solummodo, quod voce & sub precationis forma expressum, quid sides præstet illius qui Sacramentum suscipit, si vera sit, vel ei ipsi, vel circumstantibus significet.

6.

Quid illud denique sibi vult, quod iste dicit, Sacramenta duo, quibus Ecclesia ædificatur; alterum quo mundatur, alterum quo pascitur; ex latere Christi jam mortui perfosso manasse: nempe aquam & sanguinem? In Joan. XIX, 35. pag. 397. La plaie du costé du Sauveur nous doit estre bien chere & bien aimable; puisque c'est de CETTE OUVERTURE MYSTERIEUSE du cœur de Jesus mort, QUE sor-TENT LES SACREMENS DE LA VIE. La mort de Jesus, loin de nous le rendre inutile, commence à former son Eglise, à y e'TABLIR dans L'EAU DU BAPTESME une source de pureté & de sainteté, qui coulera toujours aprés sa mort; mais qui ne fait rien que par la vertu du sang du Sauveur. Ce n'est pas asses qu'il nous lave, il faut qu'il nous nourrisse & qu'il nous renouvelle. Quid ca, inquam, observatione notatur, nisi & aquam baptismi, & vinum, qui fanguis Christi in altari dicitur, mera signa esse; alterum ablutæ, alterum corroboratæ mentis? Neque enim profecto Christus dare aliam aquæ baptismi aut vino altaris efficientiam absque voluntatis suæ fignificatione potuit, quam cdere nisi vivus non potuit. Si tunc igitur instituta sunt, ut iste asseverat, Ecclesiæ Sacramenta, mera ea necesse est signa intelligi, quæ actu adhibenda esse ad præteritorum recordationem Ecclesia censuerit: quæ tamen Christum auctorem habere idcirco dicantur, quoniam quidquid in Christo gestum est, ad nostram eruditionem pertinet, sermo nos docentis per illam carnem Veritatis est. Est autem Veritas, inquiunt, Christus ipse secundum divinitatem.

Ź:

Quoniam ergo Sacramenta esse mera signa conset, baptismum ideirco non putat prodesse, nisi ut illuminatio est; hoc est, ut per immersionem atque emerfionem docetur fidelis, post mortem & sepulturam, esse in nobis aliquando, ut olim in Christo, resurrectionem, quæ emersione designatur. In Joan. 1x, 7. pag. 179. Comment regardons-nous tous les jours la fontaine baptismale avec une indifference si grande! Est-ce plus de guerir les yeux du corps, que de PENE-TRER JUSQUES A L'AME de TOUS LES BA-TISEZ, non seulement POUR EN E'CLAIRER LES YEUX, mais pour la guerir toute entiere, lui rendre la vie, la sanctifier, & la consacrer à Dieu? Je vous rends graces, Seigneur, de ce que vous avez fait en moi par cette sainte piscine: & j'admire CE MIRACLE d'ILLUMINATION QUI SE FAIT TOUS LES JOURS dans vostre Eglise AUX YEUX DE LA FOI. Qui nullum miraculum, ut diximus, verum agnoscit, omnem fidei illuminationem, per figna Sacramentalia excitatam in animis suscipientium baptismum vel Eucharistiam, miraculi plenam esse exclamat.

In Rom. VI, 4. pag. 351. L'IMMERSION BAP-TISMALE, qui representoit la sépulture du Sauveur, SERVOIT A APPLIQUER au batisé LE MERI-TE DE LA MORT & DE LA SEPULTURE de Jesus-Christ, comme fait aussi l'effusion.

In Act. VIII, 16. pag. 91. Le baptesme est donné au nom, c'est-à-dire, en l'autorité, par les merites, par l'operation de Jesus-Christ, & PAR L'IMPRES-

DE SA RESURRECTION. Imprimitur vel applicatur per immersionem emersionemque ex aqua, similiave Symbola, inquit, Christi mors, sepultura, & resurrectio, cum his Symbolis mens admonetur, ut de his cogitet; & quod hæc significant, id in se complendum esse aliquando considat. Itaque baptismum alibi appellat Sacramentum mortis & resurrectionis Christi. In Rom. 1v, 25. pag. 18. ut jam semel iterumque descripsimus.

8.

Ex ea Sacramenti notione sit, ut Christiani cujusque mortem cum side conjunctam, referat inter Sacramenta, in Luc. viii, 53. pag. 166. La mort d'un Chrétien est un MYSTERE DE FOI AUSSI BIEN QUE CELLE DE JESUS-CHRIST. On y voit une chose, & on y en croit une autre. Une mort humiliante, qui est la source & comme le sacramentum est merum signum rei facræ; nulla autem resest sacra magis, quam immortalitas & incorruptio & consequi eam necesse est ex morte pie obita; tam piam mortem Christiani quam Christi, Sacramentum sive signum naturale immortalitatis haberi ac dici necesse est.

9.

Cum eo autem dogmate, quo Sacramenta mera esse signa creduntur, connexum & illud est, Sacerdotum atque Episcoporum munus omne in docendi of ficio consistere. Nec aliud ii sane possunt efficere, si Deus non est nisi Veritas docens mortales. Nam quid aliud præstare possint ministri Veritatis, nisi de Veritate admonere? Hoc iste tradit satis callide, cum quidquid Sacerdos vel Episcopus agit in sacrificio ipfo & Sacramentis, dicit verbum prædicationis esse: quod esse Calvini & Lutheri placitum, Theologi Catholici norunt. In Marc. III, 14. pag. 32. Toutes les fonctions ecclesiastiques sont marquées PAR LA PREDICATION: parce que c'est la fonc-TION PRINCIPALE DES EVESQUES & DES PASTEURS: que c'est par la voie de LA PARO-LE & de l'instruction que le Roiaume de Dieu s'établit: E que LA PAROLE est mesme EMPLOIE'E DANS LE SACRIFICE, LES SACREMENS, O, LES AUTRES FONCTIONS Sacerdotales.

10.

Sacerdotium autem & Episcopatum quandonam a Christo institutum suisse credendum est, si Quesnelio credimus? Post ascensionem Domini. Recte ac vere profecto, si Sacerdos ipse Christus perfecte ante id tempus non fuit, ut placere eidem superius vidimus. An enimvero prius perfecti Sacerdotes aliqui esse possent ante ipsum Christum? Atqui Sacerdos ne ipse quidem Christus est, inquit iste, nisi cum id exhibet in se, quod homines nosse maxime interest; nempe futuram fidelium, qualem in ipso credunt, incorruptionem & immortalitatem. Neque cum aut Sacerdos noster esse Veritas potest, nisi docendo; aut perfecte docet Christus homo homines, nisi cum id exhibet in fe quod docet. Tunc vero hanc lpfius incorruptionem contemplantibus ipse secundum divinitatem dat Spiritum fidei, ac spei, & dilectionis qui est Spiritus Sanctus. Non potuit igitur etiam Christus ipse perfecte Sacerdotem agere, nisi cum in cælo esset. Ex illo igitur tantummodo tempore potuerunt esse Sacerdotes; qui quoniam idem docerent, dare dicuntur etiam ipsi Spiritum Sanctum; eo quod sua prædicatione hunc fidei Spiritum in nobis excitant & accendunt. Non igitur prius aut Apostoli habere perfectam missionem, aur habere suam formam Hierarchia ecclesiastica potuit, nisi post ascensionem. Ea Quesnelii ratiocinatio, ea certe placita illius funt, in Gal. I, 1. pag. 690. LE SACER DO-CE, la mission, & l'autorité de Jesus-Christ comme chef de l'Eglije, ont este' consomme's en sa RESURRECTION, OU IL COMMENCE A LES COMMUNIQUER. Et in Eph. IV, 10. & 11. pag. 26. Il monte au Ciel, pour . . . remplir . . . toute l'Eglise de ses dons, . . . . Jesus-Christ ETABLI DANS SON ROIAUME, établit lui-mesme ses officiers & ses ministres, & forme SA HIERARCHIE Ecclesiastique, DONT L'INSTITUTION EST DI-VINE. LA PRIMAUTE', la plenitude, & la fecondité de tous les dons & DE TOUS LES MINISTE-RES, SONT dans les APOSTRES, & dans leurs successeurs. Les evesques qui sont de DROIT DIVIN, NONT LEUR MISSION PAR-FAITE & ACCOMPLIE, QU'APRE'S QUE JEsus, l'Apostre & l'Evesque éternel de l'Eglise, EST ENTRE' DANS LA CONSOMMATION DE SON SACERDOCE. IL DEVOIT ESTRE felon son humanité EN E'TAT DE DONNER LE SAINT ESPRIT, AVANT QUE DE COMMUNIQUER LE POUVOIR DE LE DONNER. Ubi divinam institutionem cum dicit, fallit legentes ambiguitate verbi: fiquidem divinum ille nihil habet, nisi quod verum, justum, ordinatumque sit: atque ita quidem esse tunc præsertim intelligatur, cum plurium Sacerdotum, vel totius Ecclesiæ consensus accesserit.

Denique idem habet in Hebr. XII, 23. pag. 369. Ubi notas Ecclesiæ enumerat, & Apostolicam eam esse dicit: Apostolique, comme forme'e le jour de la Pentecoste sur la montagne de Sion par le saint Esprit, & geuverné par le ministere apostolique qu'il etablit, & dont il ouvrit l'exercice sur cette sainte montagne, pour estre transmis aux successeurs des Apo-

stres jusqu'à la fin des siecles.

11

Consectarium autem ex eo est, non alterius generis interiorem unctionem Sacerdotum esse, quam quæ est Christianorum omnium; siquidem posita omnisest in motione Spiritus Sancti, sive ad docenda ea quæ recta sunt, sive ad exsequenda. Sic iste in 2. Cor. I, 21. pag. 611. ad ea verba Pauli: "Qui autem con" firmat nos vobiscum in Christo, & qui unxit nos
" Deus: ex quibus verbis suum illud placitum iste colligit. C'est Dieu le Pere mesme QUI CONSACRE
SES MINISTRES & TOUS LES CHRE'TIENS.
L'onction interieure DONT IL LES CONSACRE,
C'EST LE SAINT ESPRIT: & ce qu'ils sont par cette consecration, ils le sont en la personne de Jesus-Christ. C'est lui qui ouvre la bouche, conduit la langue & forme la parole des Apostres par la vertu de son Esprit: & c'est lui encore qui ouvre le cœur, soumet la volonté, & opere la foi des sidelles par l'onction de sa grace.

12.

Non remittit ergo peccata pro potestate Sacerdos: Quam enim habere potestatem a Veritate, si Deus alius non est, Sacerdos possit, quam ut vel declaret dumtaxat; vel si abuti verbis volumus, ut illi saciunt, veram judicis more sententiam proferat de absolutione rei, postquam eumdem certo experimento didicerit abjectis vitiis sanctiorem vitam esse amplexum? Hoc unum igitur Sacerdoti munus vocis externæ competit, & dexteræ super hominem protendendæ; interna interim hominis sanctissicatio tota a Dei Spiritu, sive a side & caritate est. Sic iste callide, ut solet, ac dissimulanter, in Matth. III, 11. pag.

21. Moins le Ministre s'attribuë l'œuvre de Dieu dans les ames, plus il l'y avance. L'EXTERIEUR EST SON PARTAGE. Celui-là SEUL sanctifie, QUI PEUT OPERER SUR LE COEUR, s'en rendre le maistre par son Esprit, & en faire un cœur nouveau.

In Luc. v, 13. pag. 87. C'est la main du PRESTRE QUI s'e'TEND sur le pecheur humilié: C'est sa voix qu'on entend: Mais c'est la volonté & la puissance de Jesus-Christ qui guerit.

In Rom. IV, 10. pag. 334. Quem locum superius descripsimus: HEUREUX CELUI QUE LES SACREMENS TROUVENT DE'JA PLEIN DE FOI, D'AMOUR & DE JUSTICE, COMME LA CIRCONCISION TROUVA ABRAHAM!

13.

Itaque si cui potestas dimittendi peccata, concessa legitur in facris litteris, non eam alicui homini privato, inquit iste, sed toti Ecclesiæ concessam fuisse par est existimari. Justus sive justificatus is est, non quem Sacerdos vel Episcopus per se, sed quem Ecclesia in suum cœtum velit admitti, si mores ejus perspectos habeat: atque adeo ille solus, quem Spiritus ille ipse fidei & caritatis sanctum effecerit, qui Ecclesiam fanctam facit. Itaque Ecclesiæ dumtaxat judicium Sacerdos vel Episcopus profert : nec jus ipsum excommunicandi Episcopis risi plebe Catholica consentiente competit. Enimvero si Deus & Christus non est nisi Veritas & Luxanimorum communis, non hæc profecto alicui homini in aliqua focietate plusquam alteri tribuit potestatis. Si quis perspicacius percipiat Veritatem, crit ille sane doctior: sed societati non præsit, nisi totius judicio societatis. Eligatur ab omnibus, qui debet præesse omnibus: ac proinde si quid agat electus, id non ille sua auctoritate, sed eligentium sive societatis illius nomine efficiat, quæ huic illum regendæ præfecit. Neque tamen non etiam Christi nomine & auctoritate, hoc est, Sapientiæ intelligibilis & Rationis universalis: fiquidem hanc debet ille semper in confilium adhibere; sed ut id faciat, quod tota electorum societas probet, que hujus rei ipsi procurationem demandavit.

Hæc funt ex impietate orta, ut apparet, placita, quæ iste plurimis locis inculcat. In Matth. 1x, 6. pag. 96. L'Eglise qui est gouvernée par les successeurs des Apostres, A SEULE LE POUVOIR que Jesus Christ a laissé A SES APOSTRES. Les pechés sont remis A CELUI QUI EST CONVERTI. In Matth. x, 4. pag. 112. Souffrons les mauvais avec patience: adorons Jesus-Christ & son autorité humiliés dans eux, Sans que L'EFFICACITE DES SACREMENS en souffre rien. Lt croions par là que c'est Jesus-Christ QUI Y FAIT TOUT, mesme par les plus indignes. Catholici non dicunt Christum (nedum Veritatem, quam iste pro Christo habet, vel sidei Spiritum) omnia præstare, per eorum etiam ministerium, hoc est, per eorum prædicationem vel admonitionem, qui maxime funt indigni; sed ipsos etiam maxime indignos, potestate sibi a Christo concessa, moraliter ac certo justificare eos, quos rite utique dispositosablolvunt vel baptizant.

In Matth. xvi, 19. pag. 213. ad ea Christi verba; Et tibi dabe claves regni calorum. Et quodcumque ligaveris super terram &c. Le pouvoir de remettre tous les pechez est donne à l'eglise, & à tous les Evesques en la personne de saint Pierre: pour faire connoistre que ce pouvoir ne se trouve point hors l'unité ae l'Eglise. Et iterum pag. 214. L'eglise lie & de'lie le pe'-cheur, non par une simple declaration de ce que Dieu sait en lui: mais par un acte juridique & par une sentence. prononce'e avec l'autorite' d'un jugez

Digitized by Google

ELLE LIB par l'excommunication, & par le refus ou le délai de l'absolution. Et Dieu ratisse dans le Ciel le jugement de ses ministres, QUANDILS JUGENT SELON LES REGLES qu'il leur preserit par sa parole & par son Eglise.

In Matth. XVIII, 17. pag. 235. L'excommunication est le dernier remede. . . C'EST L'EGLISE QUI EN A L'AUTORITE pour l'exercer par les premiers Pasteurs, DU CONSENTEMENT DU MOINS

PRE'SUME' DE TOUT LE CORPS. In Marc. VII, 35. pag. 97. Ce que fait ici Jesus-Christ est le modelle que doit suivre un ministre de l'Eglise; qui dans l'exercice mesme de son ministere, en faifant LES CEREMONIES DES SACREMENS & du sacrifice, EN PRONONÇANT LES PAROLES & LES PRIERES SUR LES PECHEURS, AU NOM & EN L'AUTORITE DE L'EGLISE & de Jesus-Christ mesme, doit élever son cœur vers le Ciel, gemir & soupirer pour ceux qu'il a sous sa main, AT-TENDRE TOUT DE CELUI qui est le MAIS-TRE DES COEURS. Dum absolvit Sacerdos, inquit, in nomine atque in potestate Ecclesiæ, sive totius societatis electorum hoc facit. Nec ipse justificat, sed cum gemitu orat, ut reum Christus solus Solvat & justificet. Ab ipso solo id fieri Sacerdos exspectat, cujus omne munus est orare.

In Luc. VII, 48. pag. 142. ad ea Christi verba, Remittuntur tibi peccata. Heureux celui A QUI DIEU DIT CES PAROLES AU FOND DU COEUR! Car Dieu fait ce qu'il dit, c'est Lui Qui Les DIT SUR NOUS, QUAND L'EGLISE NOUS LES DIT. Hoc est dicere, Qui se credit solutum, is est reipsa solutus. Neque enim Veritas, ex qua id audit intus, mentiri potest. Ecclesia solvit, hoc est, Spiritus Ecclesiæ, Spiritus qui membra Ecclesiæ facit, non Sacerdos. Nobis ille quidem verba dicit absolutionis; hoc est, ita ut sint in animis nostris efficientia

folutionis.

In Joan. XI, 44. pag. 231. Un vieux pécheur ne se défait pas aisément de tous les liens qu'il s'est faits luimesme, quoi qu'il ait receu la vie de la grace. C'EST DIEU QUI LE JUSTIFIE INTERIEUREMENT PAR SA GRACE: C'EST L'EGLISE QUI LE DE'LIE PAR SES MINISTRES. Solvit a culpa solus Deus: solvit per Sacerdotes Ecclesia a vinculo excommunicationis.

In 2. Cir. II, 10. pag. 616. C'est au nom & en la personne de Jesus-Christ, que l'Eglise remet les pechez & la peine des pechez, parce qu'il en est le Souverain Prestre; & qu'il n'appartient qu'à Dieu de relascher des interests de sa justice en la maniere qu'il le veut. On doit sur tout regarder le bien de l'Eglise dans l'Indulgence. Hoc est dicere, neque Ecclesiam Spiritalem, hoc est, Spiritum Ecclesiæ, delere culpam, niss cum id Veritas seu Ratio postulat; hoc est, cum quis est contritus; neque Ecclesiam visibilem de pœna posse quidquam ex indulgentia remittere, niss quando & quantum Veritas pariter & Ratio id exigit. Nam hæc Quesnelio Christus secundum divinitatem est.

14.

Ecclesiam vero proprie dictam propterea necesse est invisibilem esse, & constare solis electis & prædestinatis: quamvis præter eam alia sit Ecclesia visibilis ab invisibili distincta, quomodo sere continens ab eo quod in eo continetur. Ecclesiam enim, sive civitatem Dei in terris, imaginem oportet esse Ecclesiæ in cælis olim suturæ, inquiunt; atque adeo constare eamdem necesse est solis electis. Et sic ille quidem in Hebr. XII, 23. pag. 369. Marques & proprietez del'Eglise Chrétienne. Elle est 1. visible. . . 4. CATHOLIQUE, COMPRENANT & TOUS LES ANGES DU CIEL, ET TOUS LES ELUS & LES JUSTES DE LA TERRE & DE TOUS LES

SIECLES. Et in Joan. II. 19. pag. 488. Tous ceux qui sont dans l'eglise, sont de l'eglise VISIBLE, quoi qu'ils ne soient pas du nombre DES SAINTS ET DES ELUS. Elle a ses membres vivans, mais elle a aussi des membres pourris & de mauvaises humeurs. Ubi Catholici dicunt, unicam esse Ecclesiam, quæ constat ex omnibus & solis sidelibus, five fint ex numero electorum, five non fint. Censeri enim quemlibet de vero Christi Corpore, qui de Spiritu Christi, quantum ad fidem saltem ac spem, vivat. Nec geminum seu bipertitum Ecclesiæ corpus, veluti corpus in corpore, nisi ab his fingi, quo-rum intersit unum esse credi Corpus Christi interris, quod Symbolum seu figura civitatis sanctorum in cælis: ut præsentia scilicet universa, quæ temporaria sunt, Symbola sint rerum in æternitate suturarum.

15:

In sacerdotio & in Ecclesiastica Hierarchia sums mam sub Christo Petri potestatem, atque adeo & successoris ipsius, summi Pontificis, qui Christi Vicarius est, ab ipsomet Domino ei concessam, cum jurisdictione in omnes Ecclesiæ oves, & cum potestate confirmandi fratres in fide; hoc est, de rebus fidei certo & absque erroris periculo toti Ecclesiæ denunciandi quid ipsam sequi ac tenere necesse sit; quotquot sunt Catholici Doctores agnoscunt; his modo inter Catholicos exceptis, qui sunt ab aliis infeliciter seducti. At hoc esse posse privilegium unius hominis, vel unius etiam Ecclesiæ singularis, negat Quesnelius: Ecclesiæ universæ attributum illud esse a Christo pertendit; quod in figuram solummodo unitatis ubique & semper tuendæ Petro Christus attribuit, tamquam Procuratori; qui & unitatem societatis illius repræsentet, cujus rem procurat; nec sit propterea supra societatem illam. Nec Romana igitur Ecclesia, pergit idem, cum laudatur ut magistra veritatis, Romana proprie intelligenda est; sed Catholica ipsa universalis, quæ propter Romanam Apostolicam, quam continet, Romanæ & ipsa nomen habet. Nec denique vel Petrum inter Apostolos, vel inter Episcopos summum Pontificem alio scnsu primum ponit esse, quam quo quis primus est inter pares: quemadmodum Stephanus inter Diaconos primus: nam & isto exemplo callide utitur ac dissimulanter. Eam ob rem & primatum quoque Paulo defert, ut nihilo faciat eum inferiorem Petro: Nec Paulo folum, sed & Jacobo fratri Domini, quem olim secere primum Episcopum Hierosolymorum. Certe si Deus non est nisi Veritas & Sapientia intelligibilis, & Ratio Universalis, ut secta ponit impia, quo quis homo jure, nisi humano, alteri homini præsit? aut quo aliqua Ecclesia præscribat quid sit docendum, aut fide tenendum? Res est in commune posita Veritas; nec unius propria; nisi forte consentiente ipsa Societate, quæ locum ei primum detulerit. Quesnelium igitur sic sentientem audiamus locis non paucis ex hisce Commentariis.

In Matth. x, 2. pag. CXI. PRIMAUTE' de saint Pierre ENTRE LES APOSTRES. Il n'y a qu'un esprit de schisme & de division, qui puisse resuser de reconnoistre la primauté que Jesus-Christ a institué pour conserver l'unité dans LE CORPS DES PAS-

TEURS.

In Matth. xvi, 16. pag. 212. Saint Pierre comme chef & modelle des Apostres, prend la parole pour tous & au nom de tous. Un seul parle, Pour MARQUER L'UNITE' DE LA FOI, L'UNITE' DE L'APOSTOLAT, L'UNITE' DE L'EGLISE QU'IL REPRESENTE, Punité de la personne de Jesus-Christ. Cum unitatem jactat Apostolatus, pares Petro facit Apostolos reliquos.

In Matth. XVI, 18. pag. 213, La preéminence de

faint Pierre est la recompense de sa soi. Sa vertu, sa sorce, & sa grace apostolique pour force, & sa grace apostolique pour Fonder L'eglise, est rensermée dans son nom. Il l'emprunte de Jesus-Christ, pour montrer qu'il emprunte de lui sa puissance. L'Eglise est inébranlable & éternelle, parce que la soi qu'elle a pour sondement, est serme & invariable. Supra fidem, non supra personam Petri ædificatam esse Ecclesiam ponit. Catholici e diverso, supra personam Petri eatenus ædificatam & perpetuo manssuram esse censet, quoniam præpositus ei Petrus a Christo sit; ut & successor Petri: qui suis oraculis traditum a Christo sibi deposatum sidei pro potestate denunciet toti Ecclesiæ.

In Matth. xvi, 19. quem jam locum superius descripsimus: Le pouvoir de remettre les pechez est donné à l'Eglise & a tous les eves ques en la personne de saint pierre, pour faire connoistre que ce souvoir ne se trouve point bors l'unité de l'Eglise. In persona l'etri data est, inquit, hæc potestas singulis Episcopis: ut omnes ex æquo Episcopi successores l'etri este existimentur. Nam Doctori certe cuilibet per se docere convenit. Sunt autem Episcopi, ut diximus, ex impiæsectæsenten-

tia, aliud nihil nisi Doctores.

In Matth. XVII, 26. pag. 227. Jesus-Christ païe pour lui-mesme; & POUR SON EGLISE EN LA PERSONNE DE SAINT PIERRE, pour montrer qu'il y a entre lui & elle communauté de biens. Dolet huic homini dici a Matthæo Christum solvisse prose ex pro Petro tamquam Apostolici collegii capite. Figuram Ecclesiæ sive procuratorem tunc quoque

iplum fuisse credi jubet.

In Marc. III, 16. pag. 32. Ia primaut de faint Pierre est une prérogative de droit divin, le lien de l'unité sacerdotale, & l'image de l'anité de la soi, du chef, & du corps de l'Eglise. Negat iste callide Petrum suisse caput Ecclesse; cum primatum ejus jure quidem divino, hoc est, summa cum ratione (nam hac isti pro Deo est) ait institutum esse; sed ut esset vinculum unitatis Sacerdotalis, & imago unitatis sidei in Ecclessa, tum capitis, qui Christus est, tum denique corporis Ecclessa. Non ut esset Petrus caput Ecclessa; sed prima tantum uni ei sede concessa, tamquam Ecclessa Procuratori: quoniam in omni societate decet esse unum verum Procuratorem, nomine totius Societatis, & ab ipsa, non supra ipsam tamen, sed inter eos ab omnibus primum constitutum.

In Luc. v, 3. pag. 82. La barque de Pierre, c'est PEglise CATHOLIQUE, qui se distingue des Eglises sebismatiques, PARCE QU'ELLE RENFERME LE SIEGE APOSTOLIQUE, & QUI PORTE PAR CETTE RAISON LE NOM d'EGLISE ROMAINE. Catholici dicunt e contrario, Ecclesiam Catholicam non ideireo Romanam'appellari, quoniam Romanam continct, sed quoniam Romanam sudir.

In Luc. VI, 16. pag. 103. LA PRIMAUTE de faint Pierre le trouve per tout marquée; & par tout doit inspirer LE RESPECT pour l'autorité de Jesus-Christ dans saint Pierre & dans ses successeurs, & l'amour de l'unité. Primatum dumtanat inter pares hec quamvis magnifica possit videri, designatoratio : nec niss eam reverentiam postulat, que concordiam

five unitatis studium præ se ferat.

In Joan. XV, 15. pag. 3:4. Toutes les verités du faint ont esté consides aux Apostres. . Il n'y a que L'EGLISE APOSTOLIQUE, gouvernée PAR LES SUCCESSEURS DE CES APOSTRES, qui puisse s'assurer de les avoir conservées dans leur pureté, & de les avoir toutes: parce qu'il n'y a qu'elle qui ait la tradition & la succession Apostolique, dont la tige est dans Jesus-Christ, & dans le Pere mesme. Soli Ecclesiæ Apostolicæ, quo nomine universalem invelligit, quam non summus Pontisex, sed omnes Epis-

copi ex æquo regant, traditum fuisse ait depositum fidei: quo ille dicto, hanc dotem summo Pontifici & Ecclesse Romanæ sive sedi Apostolicæ dissimulanter adimit,

In Att. I, 15. pag. 7. On peut dire que c'est ici le premier usage de la PRIMAUTE de saint Pierre, dans le College Apostolique. Il y sait tout SANS EMPIRE, RIEN SANS LE CONSEIL DE SES FRERES. Primatum Petro assert, qui sit imperii omnis exsors, & inter Episcopos velut inter pares, absque quorum consilio nihil eum fas sit sta-

In Rom. I, 8. pag. 302. La foi de l'Eglise de Rome est celebre par tout dés le commencement de l'Eglise jusqu'à present. C'est une consolation aux Catholiques anciens & nouveaux, de se trouver unis dans la mesme doctrine AVEC UNE EGLISE, où la succession de la foi, non plus que celle de l'AUTORITE' APOSTOLIQUE, n'a jamais esté interrompue, & QUI A

LIQUE, n'a jamais esté interrompuë, & QUI A MERITE PAR LA DE DONNER SON NOM A L'EGLISE CATHOLIQUE. Catholici nondicunt, meruisse Romanos sua side numquam interrupta, ut Ecclesia Catholica, in qua Romana ipsa est, Romana ex eo diceretur: sed Apostolicum Episcopum, cui Roma sedes est, ab insomet Christo, obtimusse.

cui Roma sedes est, ab ipsomet Christo obtinuisse, ut Catholicam Ecclesiam pro potestate gubernaret; & esset summus Pontifex Catholica Ecclesia Episcopus.

In 1. Cor. xv, 7. pag. 583. La prerogative de faint Pietre, PREMIER APOSTRE DES JUIFS ET DE TOUTE L'EGLISE: celle de faint Jacques premier Evesque DE LA PREMIERE & plus ancienne de toutes les Eglises: & celle de saint Paul PREMIER APOSTRE DES GENTILS. Primatus hoc loco tergeminus, Petri, Jacobi, & Pauli commemoratur, ne Petri primatus habere aliquid præro-gativæ supra ceteros existimetur. Simili causa attribuitur ab istis, ut diximus, Stephano primatus inter Martyres & inter Diaconos, ut Petri inter Apostolos primatus istius similis suisse credatur. In Att. v1, 5. pag. 65. Les prémices du diaconat sont benies dans saint Estienne, par une plenitude de foi & du saint Esprit.... Il paroist bien que LA PRIMAUTE de ce ministere n'est pas donnée à la faveur, mais à la foi & à la pieté. Et in Act. VII, 57. pag. 85. La fidelité de saint Estienne dans LA PRIMAUTE' DU DIACONAT, a este couronnée de LA PRIMAUTE' DU MARTYRE.

Denique in 1. Theff. I, 1. pag. 120. Summum Pontificem admonet, ne regnare, solus velit. L'Apostre nous donne ici le modelle d'un PREMIER SUPERIEUR, qui connoist ce qu'il a receu de Dieu, sans méconnoistre la part des autres. Saint Pauls'unit ses cooperateurs, mais il se nonne le premier. C'est une fausse bumilité de ne vouloir pas garder SA PRIMAUTE' DANS LE MINISTERE: MAIS C'EST UN VERITABLE ORGUEIL D'Y VOULOIR

REGNER SEUL.

16

Causa ca ipsa est, quamobrem consicta sit jam olim sabula de reprehensione Petri a Paulo sacta: quæ sabula avide est a Novatoribus suscepta: quamvis & ipsa lectio capitis secundi epistolæ ad Galatas, ubi non Petrus, sed Cephas, unus ex minoribus Apostobis, reprehensus a Paulo dicitur, postquam de Petro prius ac separatim egit; & ejusdem loci collatio cum mitio capitis xv. Actorum, non id de Petro dictum suisse, sed de altero Cepha, aperte coarguat. Nam ex ea collatione constat Hierosolymæ suisse Petrum, dum Cepham Antiochiæ Paulus reprehenderet. At iste ut in hac sabula triumphat! In Gol. 2. 11. pag. 700. Heureux Pierre, d'avoir trouvé un Paul Pour Le relever! Heureux Paul, d'avoir trouvé un Pierre, Qui ne s'est point

POINT E'LEVE'! ... Qui ne se désiera de sa propre lumiere, après qu'elle a trompé saint Pierre? Qui se croira irreprehensible après l'exemple du premier des Apostres? Dieu n'a pas voulu instruire saint Pierre en cette occasion par lui-mesme, ni par un Ange, parce qu'il vouloit instruire l'Eglise par son humilité.

Et in Gal. II, 14. pag. 701. La reprehension publique d'une faute publique, autorisée DANS LES DEUX PREMIERS APOSTRES. Et pag. 702. Il y a bien de la difference entre la sage condescendance de saint Paul, qui souffre & met en usage pour un tems les ceremonies de la lei, comme n'estant pas mauvaises: & LA CONDUITE TIMIDE & NON DROITE DE SAINT PIERRE; qui se retirant des Gentils, donne lieu de les croire necessaires. Combien de DEV 0-TIONS SUPERSTITIEUSES & malreglées donnent lieu de croire ces ceremonies necessaires dans l'esprit des peuples par une tolerance trop timide des Pasteurs? Il y en a beaucoup qui auroient besoin d'un Paul. Hic iste audacter Petrum esse allucinatum pronunciat; quod nonnisi impie, cum de re quodammodo pertinente ad fidem agatur, dici arbitror: præsertim cum intersit rei Christianæ Petrum in tanta re, non modo ut Ecclesiæ caput, sed ut Apostolum, errarenon potuisse: alioqui quis tuto credat nihil falsi in suis litteris Apostolos conscripsisse, si tam gravi errore lapsus est Princeps omnium? Deinde primum Apostolum in suo genere & æqualem Petro Paulum facit, dum Duos PRIMOS APOSTOLOS nuncupat. Denique timidum, dessectentem a vero & recto, superstitiosi ritus suffragatorem Petrum inducit: quæ omnia sive Apostolo tribuas, sive Ecclesiæ Capiti, nihil Catholici ad impietatem putant interesse.

17.

Privilegia Religiosis quibusdam Ordinibus, qui propterea Exempti vocantur, a summis Pontificibus concessa non audet aperte quidem reprehendere, ne summos ipsos Pontifices accusare videatur: sed Religiosos ipsos vetat his uti, ne interturbetur, inquit, ordinaria potestas Ecclesia. In Mare. I, 44. pag. 15. Quel-Ques privileges que l'on ait pour les fonctions Ecclesiassiques, il faut les oublier volontiers, pour donner lieu a la puissance ordinaire de l'eglise.

Superiores etiam Religiosorum Exemptorum, malos Ecclesiæ ministros esse dicit, qui operarios instituant ab Episcopali jurisdictione liberos. In
Luc. v, 6. pag. 83. Les heretiques rompent le filet de
l'Eglise, quand ils corromsent la parole de Dieu & la
pureté de la foi: les schismatiques, quand ils rompent
son unité: LES MAUVAIS MINISTRES de l'Eglise, quand ils méprisent son autorité, qu'ils veulent éle
ver DES OUVRIERS VOLONTAIRES, sans subordination aux Passeurs Hierarchiques, sans union avec
les autres cooperateurs, sans dépendance de l'ordre de
l'Eglise.

18.

Clericos denique omnes, ac Sacerdotes ipsos, minus esse persectos statuit, qui altari servientes, velint de solo altari vivere. Persectiores multo esse, qui opere manuum victum transigant. Nam si Deus scilicet non est nisi Veritas & Lux communis animorum; ex Veritatis expositione, (quod unum munus, ut volunt, Sacerdotum est,) ex eo, inquam, munere sperare mercedem, Deum ipsum quasi vendere est: a quo scelere viri isti pii ac probi scilicet, & Dei metuentes vehementer abhorrent. Ex horum numero Quesnelius est, in Matth. x, 10. pag. 115. La subsistance des Ecclesastiques est de justice & de droit divin. Celui qui travaille dans l'Eglise. . . a droit de vivre du revenu de l'Eglise. . . Qui vit du

travail de ses mains, sans user de son droit, est sans comparaison plus parfait. Mais que ceux-là sont rares!

#### VI.

#### DE MATRIMONIO.

SEd omissis nunc ceteris, de Matrimonio, quod inter Sacramenta novissimum memoratur, pauca dicamus.

1. Ac primum quidem, ubi Deus non est nisi Recta Ratio, sive Ratio Universalis, Matrimonium ibi non potest dici Sacramentum, sanctificantem gratiam ex sola institutione Christi producens ex opere operato, ubi ponitur contrahentium consenius: sed est signum dumtaxat unitatis mysticæ, qua Christus cum Ecclesia conjungitur. Quæ quidem significatio, si mente concipitur, gratiam spiritalem habetadjunctam, hoc est, piam sanctamque cogitationem. Hoc tantum. Nihil autem amplius matrimonio tribuit Quesnelius, in Eph. v, 32. pag. 43. L'excellence, la sainteté, l'unité mysterieuse du Mariage Chrétien, sont EMANE'ES de celui de Jesus-Christ avec son Eglise, dont il est l'image: D'OU IL TIRE SA GRACE & SON ESPRIT. Ex similitudine, inquit, conjunctionis Christi cum Ecclesia, derivatur in matrimonium Christianum excellentia quædam sanctitasque: inde omnis ipsius gratia & Spiritus; hoc est, inde omnis spiritalis dignitas matrimonii Christiani; inde est illud Deo gratum. Dicat cum Catholicis, Sacramentum esse, quod instituente Christo gratiam sanctificantem confert ex opere operato.

2. Ubi Deus non est nisi Veritas & Recta Ratio, si matrimonium indissolubile est, oportet illud esse natura sua indissolubile, non autem, ut Catholici Doctores credunt, solo divino præcepto positivo: sed naturali; quod secta impia divinum interdum appellat, quoniam illud natura suadet & recta ratio; extra quam alium Deum non habet. Sic igitur iste, in Matth. xix, 4. pag. 244. Jesus-Christ dans cette reponse fait voir que le Mariage est indissoluble: 1º. par l'institution DIVINE & L'ORDRE DE LA CREATION. . . . 5. La 2. raison que Jesus-Christ donne de l'indissolubilité du Mariage, est le commandement exirés de Dieu, conforme a L'Institu-tion DE LA NATURE.

. Ex eo consectarium est, libellum repudii permissum a Moyse fuisse contra legem ipsam naturalem, atque adeo malum fuisse reipsa & intrinsece: sed tolerandum tamen illo ævo fuisse, metu gravioris mali. In Marc. x, 5. pag. 131. ad ea Christi verba: ,, Ad duritiam cordis vestri scripsit vobis præceptum ,, istud: Dieu n'autorise pas tout ce qu'il tolere : & IL PERMET SOUVENT UN MOINDRE MAL POUR EN EVITER UN PLUS GRAND. Il est tout à fait necessaire de bien distinguer dans l'Ecriture ce que Dieu commande, ce qu'il conseille, CE QU'IL PERMET EXPRESSEMENT, & CE QU'IL TOLERE PAR SA PATIENCE. In Luc. xvi, 18. pag. 309. L'indissolubilite' du MARIAGE est DE DROIT DIVIN. Le bien que la Loi n'osoit esperer, est devenu la loi commune des Chrétiens. LE MAL QU'ELLE E'TOIT FORCE'E DE TOLERER, est intolerable dans l'Eglise.

4. Voluptas quæ in usu conjugii percipitur, peccatum est, si Quesnelium audimus cum suis: atque adeo nemo uxore utitur maritus, aut uxor marito, sine peccato. Sic iste ad ea verba Pauli, i Cor. vii, 6. Hoc autem dico secundum indulgentiam, non secundum imperium: Quæ Montenses cum Quesnelio sic reddiderunt: Ce que je vous dis comme une chose qu'on vous commande. Quesnelii vero ibi adnotatio hæc est, pag. 506. CE QUI A BESOIN D'INDULGENCE & DE PARDON, NE PEUT ESTRE

SANS QUELQUE PECHE'. Ubi scilicet Veritas & Justitia ipsa intelligibilis Deus est, ibi alterius rei quam Veritatis summæ & Justitiæ quilibet amor, sensus, gustusve, peccarum est: siquidem est Dei neglectus, & discessus a Deo; amor rei corruptibilis, neglecto studio incorruptionis: sive quod idem est, cupiditas est, siquidem caritas non est. Si vero Deus est aliquis, non incorruptio modo & summa justitia recte & ordinate diligitur; sed e rebus etiam corporeis quas condidit, moderata & ad ipsius leges exacta voluptas fine ulla offensione percipitur, ut Catholici docent. Non quod in actu conjugii si sola voluptas quæratur, culpa non sit: sed quod in ea voluptate, quæ necessario consequitur ex eo opere ob concessum

finem exercito, culpa nulla sit.

5. Quisquis ergo actu conjugii non repugnanter & invite, non averso ab ea re animo, non cum fattidio, non denique gemens utitur, peccat. In 1. Cor. vII, 9. ad ca Pauli verba: Quod si non se continent, nubant : pag. 506. Il est permis d'user de medicamens : mais IL EST BIEN FASCHEUX de ne s'en pouvoir passer. Il est bon de se souvenir au moins, qu'on n'en use point sans necessité, sans RE'PUGNAN-CE, SANS DE'GOUST, mi pour l'amour des remedes mesmes: & qu'on ne le fait qu'avec précaution, avec mesure, avec circonspection, & par L'AMOUR DE LA SANTE'. In I. Cor. VII, 29. pag. 514. Avoir une femme comme n'en ayant point, C'EST NE SE PAS RE'JOUIR D'EN AVOIR UNE: mais GE-MIR DE NE S'EN POUVOIR PASSER: ni aimer que le bien pour lequel Dieu l'a donnée: HAIR LE MAL QUE LA CUPIDITE' Y FAIT EN-

6. Et qui solo vitandæ fornicationis studio, secutus Apostoli confilium, 1. Cor. vii, 5. actu conjugali utitur, peccat: hoc est, vulnus sibi leve insligit, ne grave recipiat. In 1. Cor. vii, 6. pag. 506. Le plaisir ne peut estre la sin du mariage, mais L'ASEU-LE generation des enfans. Qu'est-ce que s'y porter par le seul plaisir pour en eviter un plus cri-MINEL, SI NON SE FAIRE UNE PETITE PLAIE, POUR EN PRE'VENIR UN PLUS

GRANDE?

7. Et qui Quadragesimæ tempore vel diebus jejunii matrimonii usum exercet, similiter peccat. In 1. Cor. VII, 5. pag. 506. Cet avis Apostolique est le fondement de la discipline des siecles suivans, qui ORDON-NE aux personnes mariées de se séparer dans les tems particulierement destinés à la priere, A LA PENI-TENCE, à la Communion, & A LA SOLENNI-TE' DES GRANDS MYSTERES, afin de s'y appliquer avec un cœur plus pur, sans distraction, sans partage. Causa in promptu est. Nam si Deus non est nisi Veritas & Sapientia intelligibilis, quæ incorruptibilia certe præferenda docet corruptibilibus: & fi est a Deo proinde defectio, quilibet amor boni sensibilis: annon genus quoddam amentiæ est, cum jejunio vel Eucharistiæ perceptione alterius vitæ incorruptionem desiderare se quis profitetur, eodem ipso die postea non exiguae sane voluptatioperam dare, quae ex adverso cum incorruptione pugnat, nec proinde mediocris a Deo defectio est?

8. Adulter eft in propriam uxorem amator ardentior; ut Xystus Sextusve Pythagoricus, si credimus, Rufino interprete tradidit. In 1. Cor. v11, 4. pag. 705. Le mari qui se prévant de son autorité pour abuser du mariage contre l'ordre de la TEMPERANCE, est un ravisseur, & un adul-tere de sa propre femme. Et in 1. Cor. VII, 26. pag. 513. Ce n'est pas un avantage mediocre, de pouvoir estre à Dieu sans partage, de le pouvoir servir avec liberté, d'estre affranchi des sollicitudes du secle, & des embarras d'un ménaze. Mais combien gi and est celui de ne pas connoistre un plaisir, DONT LE SENTIMENT EST INE'VITABLE, la moderation difficile, LE PERIL CERTAIN, la tentation violente, & l'ATTACHEMENT CRIMINEL?

9. Et secundæ nuptiæ, quæ secundum se spectatæ, sunt licitæ, eædem si ex incontinentia contrahantur, cui satiandæ prior conjux non satis fuerit, malæ sunt, nec Christianæ nuptiæ, sed paganæ. In 1. Cor. VII, 39. pag. 517. Les secondes nopces PER-MISES EN ELLES-MESMES, deviennent souvent mauvaises, quand on ne s'y porte que par une concupiscence effrenée & insatiable. On ne peut gueres USER QU'EN BESTE de ce Sacrement, QUAND ON LE REÇOIT EN PAIEN. Ad secundam uxorem qui animum appellit, certissimum præbet incontinentiæ argumentum. In 1. Tim. III, 2. pag. 182, La necessité & le respect pour le Mariage ont fait recevoir dans le ministère ceux qui avoient esté mariés une fois: mais l'Eglise n'a pu se résoudre d'y admettre ceux que de secondes nopses rendent suspects d'incontinence dans eux-mesmes ou dans leurs épouses. Denique nec sunt illæ quidem nuptiæ in criminis loco, sed nec in laude ponendæ: Quod est dicere, non eas omni prorsus culpa carere. In Rom. vii, 3. pag. 359. Retenue remarquable de l'Apostre, qui declare que les secondes nopces ne sont point criminelles; mais qui se garde bien de les louer.

#### VII.

#### DΕ GRATIA.

Veniamus autem ad palmare hoc tempore factionis impiæ ac Jansenianæ dogma de Gratia. Quam quidem gratiam qui Deum non habent nisi Realitatem entium, aliam non possunt adsignare, nisi ipsum bene esse, to ev eva naturæ rationalis, quod est a Realitate universali & Veritate intelligibili entium. Ex quo sequitur,

Gratiam esse quiddam physice operans, cui resisti proprie non potest. Unde omnipotens gratia, & Regnum gratiæ, ab hæreticis mirifice prædicatur: quo tamen omnipotentis gratize verbo nulquam utuntur sacræ litteræ, cum de auxilio gratiæ loquuntur. At iste quoties, & quam superbe? Pauca de locis innumeris afferamus.

In Matth. v, 10. ad ca verba, Fiat voluntas tua sicut in cælo & in terra: pag. 58. Dieu fait par tout sa volonte, mesme dans ceux qui y sont les plus opposez: mais elle ne se fait avec amour & par amour, que dans les saints du ciel & de LA TERRE. Pari necessitate, ut istud obiter dicatur, a fanctis in terra ficri voluntatem Dei, atque in cælis, vult credi; & ubique agere Deum velle, ut omnipotens est. Pergit ergo: C'est PAR LA que Dieu regne, & que son nom est sanctissé. Adorons la TOUTE-PUISSANTE VOLONTE' de Dicu, & defirons Qu'ELLE OPERE EN NOUS, pour nous as-Jujettir à elle.

In Matth. viii, 2. pag. 81. Il n'y a qu'un Dieu qui n'ait qu'à vouloir pour faire. SA PUISSAN-CE, C'EST SA VOLONTE'. C'est PARCE QU'IL LE VEUT, qu'en voulant il opere tout DANS LA NATURE ET DANS LA GRACE.

In Maith. xxvii, 11. pag. 386. LA FORCE TOUTE-PUISSANTE DE SA GRACE.

In Marc. IV, 39. pag. 52. LA VRAIE IDE'E DE LA GRACE est, que Dieu veut que nous lui obeissions, & IL EST OBEI: IL COMMANDE, G TOUT se fait. Il parle en maistre, & tout est

In Marc. x, 51. pag. 148. Accord parfait de la grace avec la liberte. C'est Dieu qui opere PAR SA VOLONTE' TOUTE-PUISSANTE SUR

LA VOLONTE DE L'HOMME: Ce qui est marqué dans ces expressions: Que je vous fasse: Faites que je voie. Mais la volonté de l'homme y consent, le veut, le demande: ce que marquent ces pareles: Que voulez vous? Maistre, faites que je voie.

In Luc. I, 37. pag. 14. LA TOUTE-PUISSANCE DE DIEU, qui est le premier article du Symbole, est le premier fondement de la religion & de la
foi: parce que c'est la volonte' toutePUISSANTE DE DIEU, qui est le PRINCIPE
DE TOUTES LES OPERATIONS DE GRACE
& de misericorde. C'est pour cela qu'on NE CONFESSE LA GRACE DANS LE SYMBOLE,
QU'EN CONFESSANT LA TOUTE-PUISSANCE DE DIEU.

In Luc. v, 10. pag. 85, L'OPERATION TOU-TE-PUISSANTE DE LA GRACE dans le cœur des pecheurs.

In Luc. xiv, 32. pag. 287. Nos forces, LA GRACE TOUTE-PUISSANTE DU SAUVEUR.

In Luc. XIX, 39. pag. 364. Les orgueilleux . . . . ne veulent point que resus-Christ soit leur Roi: & ils ne peuvent souffrir qu'on parle DU REGNE DE SA GRACE. De quoi parleroient plus volontiers LES DISCIPLES DE LA VERITE, que de ce regne aimable . . . .

In Joan. x, 29. pag. 207. La grace par laquelle il opere en elle, n'est autre chose que l'operation de sa volonte toute-puissante.

In 2. Cor. XII, 9. pag. 680. Dieu veut nous querir, mais en sa maniere. Pour s'y accommoder, il faut prier beaucoup, mettre sa confiance en lui, & s'abindonner A SA GRACE TOUTE-PUISSANTE: c'est le moien de l'attirer.

In 2. Cor. XIII, 13. pag. 688. LAGRACE TOU-TE-PUISSANTE DU FILS, qui touche, convertit, guerit le cœur.

In Eph. I, 6. pag. 3. La grace Chrétienne nous fanctissant en Jesus-Christ, est Toute-puissante &

digne du Fils de Dieu.

In Eph. II, 7. pag. 10. Quel orzueil, quelle épouvantable opposition aux desseins de Dieu! quel aveuzlement dans la science du saut! d'épuiser toute la force & tous les artifices de l'esprit humain, pour faire valoir une LIBERTE' CRIMINELLE & esclave du peché! lorsque Dien semble épuiser les richesses de sa Sage fe & de SA PUISSANCE, POUR FAIRE E'-CLATER LA FORCE DE SA GRACE! C'est la guatrieme fois que saint Paul nous en avertit ici. Dicit Apostolus, abundantes divitias gratiæ suæ: Quesnelius divitias in potestatem vertit, cui resistere nihilo magis voluntas possit, quam vel restitit olim caro Christi, vel nostra aliquando resistet virtuti Dei eamdem suscitanti: ut iterum dicit iste, in Philip III, 21. pag. 77. Quand viendra le vrai Josue que nous attendons du Ciel, pour faire cette seconde circoncision.... par lui-mesme . . . & par l'operation effica e & l'infusion beat sique de son esprit? Emploiez, o mon Sauveur, emploiez dés maintenant POUR CIRCONCI-RE MON COEUR CE POUVOIR ÉFFICACE, QUE VOUS EXERCEREZ ALORS SUR MON CORPS PAR SA RESURRECTION. Sed multo etiam apertius in Eph. I, 19. pag. 7. ubi gratiæ mhilo magis resisti docet, quam virtuti Dei sive suscitantis Christum, sive beatos in cælo sanctificantis. Quelle estime ne devons-nous pas avoir de la PUIS-SANCE DE LA GRACE de Jesus-Christ, après Pidée que Saint Paul nous en donne? Il faut 1. pour bien comprendre jusqu'où doit aller cette estime, avoir des yeux très-éclairés.... 2. se souvenir que L'o-PERATION de Dieu PAR SA GRACE EST COM-PARABLE A CELLE DONT IL OPERE LA GLOIRE DANS LES SAINTS. 3. que son EF-FICACITE' n'est pas commune, mais grande, mais

éminemment & sureminemment grande. 4. qu'elle est PAREILLE A CETTE OPERA-TION EFFICACE, SOUVERAINE, & TOU-TE-PUISSANTE, que Dieu A FAIT PAROISTRE dans les plus grandes choses qu'il ait jamais op, rées dans le plus grand sujet de ses operations divines, qui est Jejus-Christ; c'est-à-dire, DANS SA RESURREC-TION, & Son ascension. La mesme ver-TU QUI A RESSUSCITE' le chef pour le faire vivre à Dieu dans la gloire, ressuscite les membres, & les fait vivre à Dieu par la foi & l'esperance de la mesme gloire. O Dieu de mon cœur, je l'abandonne AU POUVOIR SOUVERAIN DE VOSTRE GRACE par Jesus-Christ. Ce que vous lui reservez dans le Ciel, est dique de vostre grandeur & de vostre bonté. Mais le moien PAR LEQUEL VOUS L'Y PREPA-REZ, E'TOIT NECESSAIRE à sa foiblesse & à sa corruption.

In Eph. vi, 10. pag. 47. Confortamini în Domino, & in potentia virtuiis ejus. Que nous restera vil, Seigneur Jesus, sinon de recourir à vous, qui estes nostre
force, & de nous abandonner à vostre grace
touteruissante? sans elle nous ne pouvons rien: avec este nous pouvons tout. Apostolus Ephesios adhortatur, ut in angustiis positi auxilium Domini implorent, qui potest virtute sua & ope ab omni cos hostium vexatione cripere. Quesnelius vertit, ut ipsi nos omnipotenti Dei gratiæ totos

tradamus ac permittamus.

In 1. Thell. v, 24. pag. 150. COMMENT DIEU S'ASSUREROIT-IL DE L'EXECUTION DE SES DESSEINS SUR SES E'LUS, & de l'INFAILLI-BILITE' des promesses qu'il a faites à son Fils de les lui donner, si Dieu n'operoit lui-mesme LEUR SALUT? Si Deus certe non est nisi Realitas Universalis, & Veritas entium, sive Ens entium universi; non potest velle, quæcumque ea volitio est. scilicet metaphorica; non potest, inquam, velle perducere homines ad salutem, nisi dando & Realitatem ieu Veritatem ipium mediorum ad falutem conducentium, & iplam postea realitatem salutis. Ex quo sequitur, cum innumeri sint, quibus non dat realitatem falutis & mediorum, innumeros esse, quos nolit salvos fieri & ad agnitionem veritatis venire. Quos autem vult eo pervenire, velle non potest, nisi dando ipsam, ut dictum est, realitatem mediorum & salutis. Sic impia ratiocinatur, hoc est, Janseniana factio. Qui Deum autem verum agnoscunt; hi docent media obtinendæ salutis sufficientia dari omnibus, permittique eorum efficacitatem humanæ voluntati, concursu tantum divino requisito. Quos vero ob consensum prioribus auxiliis datum vult Deus remunerari æterna falute, his donat auxilia efficacia ex prævisione futuri conditionate liberi consensus; ex quo salus infallibiliter consequitur; tametsi agente liberrime humana voluntate.

In Apoc. XXII, 21. pag. 686. Operez & regnez en nous PAR VOSTRE GRACE TOUTE-PUISSANTE. . . . par la sainteté de vostre Esprit, & par la COMMUNION DE VOS MYSTERES.

2.

Sequitur 28. ipsi etiam homini, multo vero magis injusto, subtrahi subinde gratiam: ex quo sit necessario ut peccet. Nam si gratia est tantum Realitas bona, vel boni, bene esse, to est estam, prosecto cui non inest illud bene esse, hunc carere omnino eo, & desicere ipsum necesse est ab esse, sive ab co quod est bene esse: id quod est gratia seu luce Veritatis, (quae Deus est, inquiunt:) se subtrahente labi.

In Matth. xvi, 23. pag. 215. Apprenons de là la difference qu'il y a entre l'homme AIDE DE LA GRA-CE, & Phomme LAISSE A LUI-MESME.

In Matth xxIII, 33. pag. 316. Il y a une mesure

de graces & de misericorde, aprés quoi Dieu LAISSE AGIR SA JUSTICE: lui seul la connoit.

In Marc. XIV, 31. pag. 201. Pierre . . . LAISSE' A LUI-MESME, renonce Jesus-Christ. Atqui Petrum sibi relictum suisse, subtracta omni gratia aut luce Veritatis qua posset non peccare, sacræ profecto litteræ non dicunt. Quesneliana & Janseniana ca commentatio est.

In Luc. xx, 8. pag. 372. LE SILENCE DE LA VERITE' est un des plus terribles chastimens de la Justice de Dieu en ce monde.

In Joan. XI, 14. pag 218. Ce qui arrive ici à Lazare eft l'image d'UNE SOUSTRACTION DE GRA-CE, UTILE au salut de plusieurs, quoi qu'elle soit

*fuivie de la* CHUTE *d'*UN JUSTE.

In Joan. XII, 38. pag. 256. Dieu sçait de toute éternité le mal qu'il a jugé à propos de permettre à la Volonté corrompuë, en LA LAISSANT A ELLE-MESME. Mais ni la prévision ni la prédiction n'impose aucune necessité à la volonté: DIEU N'AYANT AUCUNE PART A SA CORRUPTION, mi à son déreglement, qui seul fait le peché.

In Joan. XIX, 25. pag. 391. Pierre LAISSE' A LUI-MESME vient de renoncer Jesus-Christ.

In Rom. 1x, 18. pag. 389. Dieu N'ENDURCIT point en inspirant la malice, qui fait la dureté du cœur; mais en abandonnant l'homme a sa DURETE' NATURELLE, selon qu'il le merite. Veritas profecto mendacium non inspirat aut creat: sed Veritatis luce se subtrahente, mendacium & tenebræ regnant. Quid, amabo, interest, an quis sic loquatur, an omnia sato fieri asseveret; & esse unumquemque, prout animum afficiunt res quæque, quæ sub sensus vel cogitationem cadunt, fatali quadam necessitate sive bonum, sive malum? Nisi quod qui posteriore modo sensus suos aperiat, haberi eum candidum & fimulationis expertem oporteat: qui priore, insignem fraudum artificem, qui impietatem Catholicis verbis obvolvat.

Sequitur 2°. libertatem indifferentiæ nullam prorsus esse; nullam proprie nisi a servitute peccati; quæ proinde tanto sit major, quanto quis beatior: unde censendi sunt in cælo sancti Deum amare liberrime. Libertas enim vera omnis proficifcitur a gratia, hoc est, ab Entitate seu Realitate boni, cademque propterca omnipotenti virtute, qua quis bene agit, & a peccato liber est. Quid ita? Quoniam si libertas est in indifferentia activa voluntatis humanæ polita; efficacitas divinæ gratiæ erit in humanæ voluntatis arbitrio; quod est in hypothesi Janseniana & impia, cui pro Deo Realitas entium ipsa est, pendere Deum ab homine; nec realitatem esse realitatem posse, nisi velit homo. Quæ duo sunt, inquiunt, absona & inepta. Nec efficacitas igitur gratiæ pendet ab homine, nec libertas posita est in indifferentia, quæ vel dare possit efficacitatem gratiæ, vel eamdem impedire, si velit (sed in libertate tantum a servitute peccandi. En cur tanto nisu, tot tantisque clamoribus gratiam per se efficacem Janseniani defendunt; & ad eam controversiam referri ac revocari ceteras putant oportere.

Objicientibus vero Catholicis, Christum ipsum Dominum in Evangelio testari, servi partes esse in talentis sibi a domino datis operari ac lucrari: Respondet Quesnelius, non satis apte cum re convenire hanc ismilitudinem: liquidem lervo dominus non dat industriam ad operandum; dat autem homini Deus & industriam & ipsammet operationem, sive bonum talenti usum. Hoc est honeste mendacium exprobrare Christo; qui similitudine usus sit, doctrinæ de gratia per se & incluctabiliter essicace con-

In Matth. xxv, 16. pag. 342. Il y a grande difference entre la figure & la verité. Le serviteur ne reçoit pas de son maistre l'esprit & l'industrie pour faire valoir son argent. Le Chrétien, le ministre du Seigneur, doit tout recevoir de lui, le talent, & la bonne volonté, la grace & l'usage de la GRACE.

In Luc. viii, 29. pag. 156. Le pecheur n'est li-BRE QUE POUR LE MAL, sans la grace du Liberateur. Elle seule le rend libre pour faire le bien, en rompant les chaisnes qu'il s'est faites de sa propre volonté.

In Eph. II, 7. pag. 10. Quel orgueil, & cetera, quæ jam superius descripsimus §. 1.

In Philip. II, 13. pag. 65. C'est donc nous qui voulons & qui faisons très-librement: mais c'est Dieu qui opere en nous & le vouloir & le faire; NON SEULE-MENT sans blesser nostre liberté, mais mesme en rendant nostre volonté plus libre & plus forte pour le bien.

Sequitur 40. gratiæ divinæ numquam resisti, sed tantummodo gratiis: quo iste nomine cum suis intelligit gratias externas, Evangelicæ prædicationis, divinæ castigationis, piæ admonitionis, & similes.

In Joan. XIII, 30. pag. 280. LES GRACES extraordinaires de Dieu mal receuës, SES AVIS méprises, ses inspirations rejettées, servent à précipiter dans le peché celui qui a livré son cœur au demon. Inspirationibus Dei resistunt, qui piis cogitationibus cupiditatem fuam opponunt.

In 2. Petr. II, 21. pag. 469. L'abus des GRACES

In Rom. II, 17. pag. 316. Mais vous mesme, que portez le nom de Chrétien. . . . qui vous glorifiez d'avoir receu Jesus-Christ, ses GRACES, son sang, SES MYSTERES.... Où est l'usage de tous ces dons, & la correspondence à tant de GRA-CES?

In Rom. vii, 12. pag. 362. Tous Les Myste-RES SONT DES GRACES, mais des graces exterieures, dont on ne peut qu'abuser, si l'Es-

prit de Dieu n'en fait faire un bon usage.

In Rom. VIII, 11. pag. 653. N'en demeurons pas aux bons desirs. Ils condamneront ceux qui les rendent steriles par leur paresse. Un bon desir est un talent qu'il faut faire valoir. Eo pervenit istorum hominum vafrities, ut etiam sterilia reddi culpa mortalium bona desideria, quæ Deus inscrit eorumdem animis, asseverent: gratiasque illas ipsas internas plus esse effecturas, si cupiditas non obstaret. Ex quo videntur illi minus cautis inter ipsosmet Catholicos sufficientem gratiam agnoscere; quæ nimirum impositum omnino præceptum impleret, nisi obstaret cupiditas. At est hoc velle mortales egregie fallere abusione vo-Neque enim venit in dubium cuiquam, an quamlibet exigua motio gratiæ divinæ mandato exsequando par esset, si nulla prorsus obstaret cupiditas: nam quis hoc negat? Sed Catholici sufficientem vocant, quæ ad vincendam præsentem obstantemque cupiditatem satis esset, si vellet quisque hanc frenare, uti tunc præsentis auxilii ope ac subsidio potest. Quemadmodum remedium fufficiens non dicitur; quod fanaret, si morbus nullus esset; sed quod possit per le morbum iplum præsentem obstantemque vincere, si sumatur.

Eam ob rem Apostoli verba, 1 Theff. v, 19. Spiritum nolite extinguere: quæ Catholici Doctores intelligunt de interiore gratia, cui ne obsistant sideles hortatur Apostolus; Quesnelius sic interpretatur: Nolite extinguere confilia & opera atque documenta Pastorum, quibus ædificatur Ecclesia: nolite inutilia reddere talenta præconum verbi Dei, vel os iisdem occludere. Qua interpretatione nihil dici vel coactius vel magis alienum a proposito Apostoli potest. Sic ergo Quesnelius, pag. 148. C'EST vraiment E'TEINDRE le faint Esprit, que de s'OPPOSER AUX DESSEINS, AUX OEUVRES, aux instructions qui vont à l'édissication de l'Eglise; de rendre inutiles les talens des ouvriers Evangeliques, de fermer la bouche aux Predicateurs Apostoliques, d'étouffer la voix des miracles, de calomnier & décréer les saints Passeurs, puisque le saint Esprit est l'auteur de tous ces dons.

5.

Sequitur 50. Christum non esse mortuum pro omnibus, sed pro solis electis, hoc est, pro salute electorum solummodo. Nam cum sit ipse totus exemplar & mysterium' sui dumtaxat corporis mystici, (nam prædestinatus non potest in se repræsentare non prædestinatos;) sequitur ipsum esse mortuum & surrexisse ad significandam solummodo salutem prædestinatorum. Mortuum autem Christum esse, ut mereretur etiam electis, gratiam salutis, quomodo potest impia secta prædicare, quæ nec Deum agnoscit, nec meritum? Non alio prosecto sensu id prædicant, (si tamen id tam aperte prædicant, iisdemque conceptis verbis:) nisi quod moriendo Christus id jure merito consecutus est, ut quisquis illum dono Spiritus sancti contempletur quomodo oportet, discat in ipso veritatem morum suorum emendatricem. Sic. inquiunt, meritus est morte sua, ut electi in ipsum respicerent velut in exemplar rerum suarum, & sic consequerentur salutem. At non est istud profecto pro nobis apud Deum mereri, nedum pro nobis ju-Atitise divinse satisfacere; sed de nobis bene mereri exemplo patientize & confrantize dato, spe melioris vitze; & propterea a nobis pro suo jure exigere, ut ne tali ac tanto ipsius erga nos amore abutamur. Utraque autem voce, tum merendi, tum satisfaciendi pro nobis longe aliud Catholici intelligunt; actionem nempe humanam liberam, qua veluti causa morali permovetur Deus, sive ad mercedem retribuendam, Tive ad remittendam iram.

Jam si Deus non est nisi Realitas ipsa & Veritas entium, salvator omnium hominum quo dici sensu potest ab Apostolo, cum tam paucis donet realitatem falutis? Non quod det ille omnibus possibilitatem salutis obtinendæ, inquiunt: hæc enim possibilitas, gratia est Semipelagianorum. Sed quoniam salvat reprobos temporali falute: (quam donat etiam equis & bobus scilicet:) electros autem, æterna salute per omnipotentem gratize afflatum donat. Ita Queinelius, in 1. Tim. IV, 10. pag. 191. satis callide ac dissimulanter, ut solet, ad ea verba Pauli, proxime retulimus: Salvator emnium hominum, maxime fidelium. Tout vient de Dieu: BIENS TEMPORELS. BIENS ETERNELS. SIL EST SAUVEUR EN DONNANT LES PREMIERS, combien plus en les faifant servir aux seconds: en donnant le Sauveur MESME, & en INSPIRANT PUISSAMMENT LA PIDELITE' & LA PERSEVERANCE à le suiwre & à lui obeir?

Quanto vero adhuc callidius, atque adeo magis improbe mentem ille suam sive prodit, sive dissimulat, in 1. Tim. II, 6. pag. 177. Les Evesques & les Prestres doivent travailler indisferemment AU SALUT DE TOUS, comme ministres de la bonté de Dieu, QUI DONNE L'ESTRE A TOUS: comme cooperateurs de la charité de Jesus-Christ, QUI APRIS LA NATURE DE TOUS, pour estre le Mediateur de tous: comme dispensateurs de son sanç qui est la RANÇON DE TOUS: comme Prestres de son sacrifice, qu'ils essent pour tous. Hoc est enim tanturmondo dicere; Dat Deus esse omnibus; ergo bonium; ergo naturam diligit omnium, & potest esse

omnium mediator. Sanguis Christi par est omnibus redimendis; nemini ergo jure petenti denegandus a Sacerdote est. Quid non istorum, amabo, de industria quæsitum & artisiciose scriptum Catholico Theologo videbitur, ad declinandam confessionem Catholici dogmatis, de Christo pro omnium salute mortuo, hoc est, ad promerendam a Patre omnibus hominibus possibilitatem salutis? Præsertim cum alibi dicat conceptis verbis, Deum reipsa certoque salvare eos, quos vult salvari: quod est aperte dicere, Deum non omnes velle salvari. In Joan. vi, 40. pag, 110. Tous ceux que Dieu veut sauvez.

Nec magis illud vafritie caret, quod iste dicit, in I. Tim. II, 4. pag. 177. LA VERITE' S'EST INCARNE'E POUR TOUS. Nous devons donc prier pour tous, si nous entrons dans l'Esprit de la Verité. Hoc enim nihil est aliud diccre, nisi Christum esse Veritatem in carne docentem, expositamque omnibus mortalibus: Sacerdotes proinde debere publice orare pro omnibus: cum id non sit aliud nisi profiteri ac docere, Veritatem in Christo docentem, omnibus esse

se propositam hominibus.

Orasse denique Christum pro solis electis docet is the totidem verbis, in Hebr. v, 7. pag. 302. Ces larmes du Sauveur sont bien dignes d'adoration & d'amour. . . . . Il demande à son Pere LA VIE, NON POUR LUI SEUL, MAIS POUR TOUT LE CORPS DE SES ELUS, & DE SES MEM<sup>2</sup> BRES.

6.

Sequitur 6. nullam in Deo vel Christo spem Christianam ac proprie dictam posse collocari. Nam quæ spes est proprie dicta atque Christiana? Quæ certiflime tenet fibi divinam opem non defuturam ob Dei misericordiam & Christi merita: hanc sibi semper corum meritorum intuitu certiflime paratam esse; cui possint ipsi obtemperare si velint, quemadmodum fic adjuti possunt. At quæ spes est, quam proponit impia secta & Janseniana, si omnia necessitate; ut ipsi fatentur, eveniunt, sive fato, ut nos jure merito necessitatem illam interpretamur? Sperandum est, inquit Quesnelius, quia potest gratia obvenire. At non est hoc certo sperare esse obventuram ubi opus erit. In Jean. vi, 66. pag. 123. La grace est domée aux uns, & N'EST PAS DONNE'E AUX AUTRES, Celui qui la receuë, doit craindre, parce qu'il le peut perdre. Celui qui ne l'a pas receuë, DOIT ES-PERER, PUISQU'IL LA PEUT RECEVOIRE At fi sperandum idcirco est, quia potest gratia obvenire; desperandum igitur erit vicissim, quia potest similiter non obvenire. Nec vero spes ibi certa est, ubi quod speres, tam non evenire potest, quam po-

Præterea nec merita Christi proprie dicta potest agnoscere, qui Deum verum non novit: nec spem proinde in Christi meritis, quæ est spes Christiana.

7.

Sequitur 7°. non esse salutem nostram in nostra potestate positam, sed ex sato tantum pendere. Id quod iste sere conceptis verbis asseverat, in Luc. XIII, 24. pag. 269. Les hommes ont beau faire la dévotion aisée, élargir la porte du Ciel, statter les hommes d'Avoir Leur salut entre Leurs mains à toute heure à à tout moment: Tout le contraire est la verité, puisque la Verité mesme nous le dit. Verba Christi Domini, quæ iste hoc loco commentatur, hæc sunt: Multi, dico vobis, quærent intrare, and non poterunt. At ibi sermonem Christus instituit de Judæis, qui in supremo judicii die Numinis elementiam srustra imploraturi sunt; siquidem

quidem Christum agnoscere noluerunt: non de his quos in via adhuc Dei patientia tolerat, ut intelligant, quamdiu spirant, sibi sperandum esse in Deum & Christum.

8.

Sequitur 8°. prædestinationem a fato non distingui: siquidem ubi Deus non est nisi Realitas ipsa Universalis entium, prædestinatio non potest esse, nisi naturalis causarum omnium series, & mediorum, per quæ fiet demum indeclinabiliter ut hic & ille bono fine vitam concludat; nullo interim horum mediorum aliis se offerente, per quæ pariter vel boni sint, vel boni esse perseverent. Hæc illa est separatio, quam appellant, totius massie generis humani in duas partes, & mundi totius in mundum prædestinatorum & mundum reproborum. De hac autem partitione sic exposita Catholicos queri posse Quesnelius negat; nisi forte, pergit idem jocans impie, satius fuerit totam maisam deseri, privarique omni felicitate. In Rom. 1x, 21. pag. 390. Qui se peut plaindre, que d'une mesme masse du genre humain, infettée du peché originel & condamnée à la mort, Dieu en tire une partie, pour y faire éclater sa grace en la sauvant, & qu'il LAISSE LAUTRE dans fa corruption, POUR FAI-RE CONNOITRE SA JUSTICE en la punissant? Seroit-on plus content, s'il laissoit perdre toute la-masse entiere? Et in Hebr. viii, 11. pag. 325. Quand sera-ce, Seigneur, que Tout ce Monde PREDESTINE, vous écoutera, vous connoistra, vous aimera PARFAITEMENT? Ubialterum obiter e Janseniana porticu errorem obtrudit; mandatum Dei primum scilicet, de Deo diligendo ex toto corde, impossibile esse, seu perfici in hac vita non posse; in altera tantum posse. Quid ita? Quia si Deus non est nisi Justitia & Ratio Universalis, ex toto corde amari ea non potest, quamdiu in ipso vivit adhuc pars aliqua concupiscentiæ, quantumvishæc dometur a gratia. Hoc ipsum enim quod frenatur domaturque, vivit, partemque cordis tametsi reluctantem abripit. Ergo non toto corde Deus amatur in hac vita. At Catholici, qui verum Numen agnoscunt, tunc diligi ipsum ex toto corde dicunt, cum quidquid deliberati affectus prodit ex corde, tendit in Deum. Nam quod est indeliberatum, ab iis dumtaxat aïunt peccatum censeri & Deo contrarium qui pro Deo non habent nisi Justitiam ipsam intelligibilem, ut Janieniani.

Huc pertinet illa prædestinationis desinitio, quam Quesnelius affert, in Ast. xxII, 14. pag. 249. Dieu prédessine le bien qu'il veut faire en nous. SA PRE-DESTINATION, C'EST LA PREPARATION DE SES DONS. Catholici vero Doctores negant, prædestinationem, præparationem esse sive scriem mediorum illorum perpetuam ac naturalem, quæ demum claudatur indeclinabili veri & recti amore in sine vitæ. Sed prædestinationem dicunt esse, Dei decretum ante omnia sæcula destinantis gloriam his, quos videt in bono usu donorum suorum usque ad sinem libere perseveraturos esse, quamvis possent ca-

dem respuere, nec perseverare.

Est his hominibus etiam samiliaris comparatio prædestinatorum cum Christo, quem dicunt esse prædestinationis exemplar. Quo dicto volunt intelligi, nihilo magis posse resisti gratiæ impellenti ad bonum, quam potuit Christi humanitas resistere unienti se ei Verbo. Quesnelius in 1. Petr. I, 20. pag. 421. La nature bumaine en Jesus-Christ predestinée à l'union éternelle avec le Verbe, est l'e modelle à l'union éternelle avec Dieu en Jesus-Christ mesme. Le chef & les membres ont esté prédestinez sans merites; celui-là pour estre la plenitude & la source de tous les merites: ceux-ci

pour recevoir de sa plenitude. Nihilo magis suspensium a libero voluntatis consensu effectum gratiæ vult iste credi, quam ab assumptæ humanitatis arbitrio essectum hypostaticæ unionis.

9.

Sequitur 9°. in quocumque creaturæ statu gratiam perseverandi in bono, non esse nisi actuale in fine, viæ Bene esse, atque adeo gratiam tunc saltem semper & ineluctabiliter efficacem: siquidem oportet esse Realitatem boni sive entis. Itaque sucum faciunt ii, qui gratiam Adami & Angelorum distinguunt a gratia quæ naturæ laplæ ad perseverandum tribuitur, nisi duratione: Nam reipsa secundum impiam hypothesim gratia Adami & Angelorum fuit motio impulsusque vehemens ad amandum semper summum Bonum, ideoque durabilis usque dum vel in Adamo & Angelis malis deficeret, vel in bonis Angelis nova motione actuali superaddita, & per se pariter efficace, confir-maretur in perpetuum. Cum illa motione quam in ortu Adamus acceperat, & quæ donum fuit Creatoris, poterat ille quidem perseverare si vellet, hocest, nisi voluntas ejus alio abduceretur, & sic deficeret ab amore summi Boni, qui Deus est. Et reipsa quoniam vehemens illa prima impulsio fuit, duravit aliquamdiu, quemadmodum durat motus lapidis projecti, donec elanguescat. Sed defuit illi, inquiunt, motio efficax ad perseverandum, quando ex desidia mentem voluntatemque alio transduxit: videlicet a consideratione & amore Veri, seu veritatum univerfalium, five moralium, five metaphysicarum, ad considerationem & appetitum boni sensibilis, cujusmodi in comestione pomi est. In hoc vero statu jam amissa illa prima motione aliquamdiu durabili, ut diximus, nulla datur jam talis gratia, cum qua possimus perseverare; sed ad singulos actus datur, & quidem per se essicax & incluctabilis, siquidem manat a Realitate universali, sive quidpiam agendum bene sit, sive perseverandum in bono. Istud autem discrimen gratiæ Adami & nostræ excogitatum idcirco est. ut caula fingeretur aliqua, ab ea discrepans quam Doctores Catholici afferunt, cur reprobi desererentur a Deo; & ut in Adamum potius, quam in voluntatem Dei culpa conjiceretur, a quo omnes peccati fomitem concupiscentiam trahunt. Cum reipsa tamen in illa quidem hypothesi non differat gratia Adami a nostra, nisi ut habitus aliquamdiu durabilis ab actu cito transeunte differt. In sententia autem Catholicorum non ratione entitatis physicæ inter se ambæ disserunt, sed tantum gradu & ratione subjecti: cum illud datum fuerit auxilium homini sano, istud ægroto detur, ac propterea u-

Quesnelius in 2. Cor. v, 21. pag. 639. LA GRA-CE d'ADAM E'TOIT UNE SUITE DE LA CREATION, & E'TOIT DUE A LA NATURE saine & entiere. 2. C'étoit une grace qui le sanctifioit en lui-mesme, & indépendamment d'un autre. 3. Une grace proportionnée à la nature creée encore saine & entiere, dépendante de la volonté bumaine dans l'usage, & qui faisoit que l'homme pouvoit meriter par lui-mesme sans un nouveau secours. Mais la grace de Jesus-Christ 1. est une grace de reparation, TOUTE GRATUITE à l'égard de l'homme, & meritée par le sacrifice de Jefus-Christ. (Magis scilicet gratuitum est quod indigno seu malo datur, quam quod non indigno, si-ve non malo. Et Christus moriens ac resurgens propter nos, id consecutus est, & dignus ea sane quasi mercede fuit, ut hoc genere gratiæ multi sanarentur, nec alio, quam fide & spe pariter resurgendi.) 2. Une grace Chrétienne, qui sanctifie le pecheur dans la personne & dans le Corps de Jesus-Christ, & par dépendance de lui comme de son chef. 3. Une grace divine, comme creée par Jesus-Christ, digne du Fils de Dieu: FORTE & PUISSANTE POUR VAIN-CRE INVINCIBLEMENT LE PECHE: DO-MINANTE & SOUVERAINE, comme étant L'O-PERATION DE LA VOLONTE TOUTE-PUIS-SANTE DE DIEU sur la volonté rebelle de l'homme: enfin parce que c'est une suite & une imitation de l'OPERATION de Dieu INCARNANT & RES-SUSCITANT son Fils. Hic illud iste repetit, quod alibi eum dicere meminimus, non magis voluntatem posse gratiæ resistere, quam Christi carnem suscitanti Deo: quoniam & gratia boni operis & suscitatio ad vitam, ejusdem generis, atque efficientiæ ejusdem physicæ ac necessariæ beneficium est, ubi Deus non est nisi Realitas Entium; nempe Bene esse, to év éval.

In Eph. I, 4. pag. 2. DIEU A CONFIE'S A GRACE à l'homme dans la premiere creation: mais belas! qu'il l'a mal ménagée! Il rend ses desseins immuables, & assure à ses éius la grace & la gloire qu'il leur destine, en ne les confiant dans la seconde creation, qu'à son propre sils, en qui seul ils sont benis, sanctifiés, & glorisiés comme ses membres. Hoc est, nemo jam salvatur niss per sidem & spem similis incorruptionis cum Christo.

In Eph. I, 6. pag. 3. La grace d'Adam le santtifiant en lui-mesme, lui étoit proportionnée. La grace Chrétienne nous sanctifiant en Jesus-Christ est TOUTE-PUISSANTE & digne du Fils de Dieu. Dans la premiere Dieu a voulu faire voir ce que pouvoit le libre arbitre: Dans la seconde, ce que peut la grace. Gratia Adami, inquit, sanctificabat eum modo ipsi proportionato; qui modus sanctificationis non efficiebat eum in veritate sanctum, sed tantummodo innocentem, ex bona impulsione voluntatis ad amandum bonum morale, duratura donec deficeret: ut pateret quid posset liberum arbitrium. At gratia Christiana, inquit, quæ fides est in Christum suscitatum, nos sanctificat in veritate, quæ Christus est: & operatur digne Christo, ergo vere, ergo omnipotenter: ut nunc pateat quid gratia possit.

In Epist. Judæ, 6. pag. 530. Si Dieu punit si severement pour un seul peché d'orgue: les Anges, QUI N'ONT EU QUE LES DONS DU CREATEUR: que doivent attendre ceux qui auront abusé mesme de Jesus-Christ se de ses mysteres? Angeli, inquit, rei fuere; qui tantummodo obliti sunt se habere a Deo, hoc est, a Realitate universali, non a se ipsis, quidquid haberent: Quanto magis rei esse judicabuntur, qui obliti suerint, quid ipsos per mysteria vitæ, passionis, ac resurrectionis suæ Christus docuerit? Hæc enim gratia Christi est secundum istos: Nempe sides ac spes similis cum Christo post hanc vitam immortalitatis; quam spem ac sidem oporteat esse sinem actionum nostrarum, ut bonæ sint.

Negat nihilominus iste cum suis, gratiam cogere, aut vim inserre, seu necessitatem cogentem: quoniam nihil cogit, nisi sit extrinsecum: gratia autem intrinseca voluntati & intima est. Verum qui coactionem tantum adimit gratiæ, a Calvino quid distat? In Luc. xiv, 23. pag. 283. Misericorde, gratuité, & Efficacité de la vocation divine! . . . Tirez à vous, Seigneur, nos cœurs rebelles: faites-nous cette violence qui ne force et ne necessite point nos volontez: mais qui les délivre & les guérit.

10

Sequitur denique non esse mercedem hominis justi proprie dictam, vitam æternam; sed tantum improprie boni operis mercedem; hoc est, meram gratiæ continuationem, ac necessariam ipsius cum vita æterna connexionem; quæ connexio dici Dei promissio potest, ut iidem volunt. Enimvero si Deus non est miss Realitas & Veritas Entium universi, sive quod

idem est, Fatum, & Series Ordoque causarum, non est merces profecto homini debita vita æterna; ied bono operi tantum, & το εν εντω, cujus cst vita æterna prorogatio quædam numquam desitura. Sic enim statui necesse est in ea hypothesi, in qua nihil homo proprie meretur; tum quia non est in ea verus Deus qui remunerari possit; sed opera bona omni ex parte, æque ac vitam æternam, Deus ipse solus in homine, hoc est, Realitas efficit. Quod non est aliud reipsa dicere, nisi reipsa sieri quæ reipsa siunt. In Matth. xx, 14. pag. 260. Point d'autre titre à la gloire, que la promesse de Dieu, parce que les MERI-TES mesmes DE LA BONNE VIE sont renfermez dans cette promesse, & font des dons de Dieu: & que cette promesse & ces dons n'ont de regle ni de fondement que l'amour grasuit & la volonté de Dieu. In Marc. 1x, 22. pag. 120 Oui, Seigneur, tout est possible à celui à qui vous rendez tout pessible EN LE FA12 SANT EN LUI. La foi, l'ulage, l'accroissement, & la RECOMPENSE DE LA FOI, tout est un don de vostre pure liberalité.

it.

Valde urit istum, ut jam diximus, distinctio quam fides & traditio docet, gratiæ naturalis, & su-pernaturalis in entitate. Tradita est a Paulo præsertim, Ephes. v, 14. Surge qui dormis, & exsurge à mortuis, & illuminabit te Christus. Hoc est enim dicere, facienti quod in se est secundum vires naturales, excitatas a Deo & adjutas auxilio supernaturali in modo tantum, daturum esse Deum ex eadem miscricordia auxilium supernaturale in entitate ad fidem Christianam: cui auxilio pariter consentire possit, si quod ita adjutus homo potest, id præstare velit. At Quesnelius expedire se ex eo nodo non potest, nisi dicendo, Spiritum Sanctum haud ibi esse saccurate locutum: Dici potius debuisse, id quod a nobis sieri Deus postulat, id se prius facere; & quod postea se pollicetur esse facturum, ejusdem, ac prius donum, generis & conditionis esse. In Eph. v, 14. pag. 37. C'est pourquoi il est dit: Levez-vous, vous qui aormez sortez d'entre les morts, & Jesus-Christ vous éclairera. MAIS, Seigneur, n'est-ce pas le propre de vostre LUMIERE, d'aller chercher le paresseux, qui se détourne pour ne la pas voir : de réveiller celui qui dort par l'oubli de Dieu & de son salut, & de lui ouvrir les yeux: de ressusciter le cour mort & endurci qui bait la lumiere: de lui donner des yeux pour la voir & une volonté pour l'aimer. C'est sans doute vostre Lu-MIERE MESME qui previent & prépare le cœur ou elle veut habiter. Qu'elle luise donc dans nos cœurs, qu'elle y opere, qu'elle dissipe nos tenebres, cette Lu-MIERE divine de vo?re grace. At profecto verba Pauli docent, aliud esse longe lumen Rationis naturalis, vi cujus possit quisque a Deo excitatus sceleris fœditatem agnotcere ac detestari: aliud lumen fidei. quo in Christum deinde speramus & credimus. Illudi enim donum, si spectetur sola entitas, donum Dei ut est auctor naturæ jure censetur; istud; proprium Dei ut est auctor gratiæ.

#### V I I I.

DE DEIPARA VIRGINE, & DE CULTU SANCTORUM.

Hristus Jesus, ut diximus, ex impia hypothesi ita compositus ex divinitate & humanitate est, ut sit divinitas seu Verbum Dei, Veritas illa quæ per carnem foris docet mortales, per suam lucem sive per seipsam formaliter intus eosdem illuminat. In Maria igitur quomodo Verbum Christus suit, si Christus sive Jesus secundum quod Deus & Verbum est, non nisi Veritas illa, ut volunt, & lux

animorum est? Quomodo Deum concepit ac peperit? Quemadmodum Sacerdotes, inquit; qui Veritate sive Spiritu Veritatis repleti, eamdem in audientium animis pariunt. Ergo Deipara tantum mente Deum concepit ac peperit: ventre peperit carnem Christi tantum. Aliter enim fieri in ea hypothesi omnino non potest. Mente autem sic Deum seu Verbum concepit, ut esset ei Deus & Verbum pro Spiritu formaliter regente eam, pro amore quo ferebatur ad omne officium fuum explendum: juxta illud vulgare, amor meus pondus meum. Ita Quesnelius pro suo more callide, in Luc. I, 39. pag. 15. Jesus incarne en Marie, & DEVENU SON ESPRIT, SON COEUR, & SON POIDS, la porte à aller chercher saint Jean pour le sanctifier. . . Modelle. . . pour les Prestres, qui enfantant Jesus-Christ dans les ames, ONT UN RAPPORT SI PARTICU-LIER à la sainte Vierge.

Neque ibi solum, sed & alibi Deiparam dicit corde Filium Dei gestasse; priusquam gestaret sinu: quoniam prius lacte Verbi, quod Verbum voluntatem Patris etiam vocant, se ipsa aluit, quam filium suum lacte suo aleret. In Luc. x1,28. pag. 224. Jesus-Christ ne blasme pas l'éloze qu'on fait de sa Mere, mais il Pacheve & le perfectionne; en insinuant que son bonheur venoit d'avoir PORTE' LE FILS DE DIEU DANS SON COEUR, AVANT MESME que de l'avoir porté dans son sein: & de ce qu'elle étoit NOUR-RIE DU LAIT DE LA PAROLE & DE LA VOLONTE' de son Pere, AVANT mesme que de nourrir son Fils de son propre lait. Ubi geminus est animadvertendus error, jam supra notatus; Verbum Dei scilicet voluntatem Patris esse, quoniam Veritas regula est cujuslibet rei agendæ: & Verbum ut Verbum est, illud ipsum formaliter verbum internum esse, quo anima pascitur ut pia ac religiosa sit.

2. Cultum Sanctorum his limitibus circumscribit, ut honorem quem his exhiberi jubet, totus sit in corumdem virtutibus commendandis. Quid ita? Quoniam nihil nisi Justitiam intelligibilem ab homine coli oporteat; quoniam cetera infra ipsum sint; nihil autem colere ipsum decet, nisi quod supra se sit; ac proinde nihil præter Deum, in ipsis etiam Sancctis, quos Justitia intelligibilis, quæ Deus est, inquiunt, justos & fanctos facit. In Marc. xiv, 9. pag. 193. Les saints honorent Jesus-Christ, & Jesus-Christ honore les saints à son tour, en les faisant honorer par son Eglise. Rien n'est plus conforme à son Esprit, que de CELEBRER LEUR MEs MOIRE, PRESCHER leurs louanges, & leur REN-DRE HONNEUR. Jesus-Christ n'a garde d'en estre jaloux, puisque c'est par son erdre, par rapport à lui & cause de lui; & qu'on est aussi éloigné de les adorer comme lui, que la creature est au dessous de son Createur. Cultus quilibet alius si exhibeatur Sanctis, oblique admonet cultum fore soli Deo debitum.

#### IX.

### De diversis aliis DOGMATIBUS.

S Ed quis finis sit, si dogmata singula, quæ Quesnelius in opere suo ad singulos fere Novi Testamenti versus aspergit, a side Catholica abhorrentia, eademque cohærentia cum atheismo, enumerare velimus? Pauca nihilominus hic subjungemus de diversis aliis Catholicæ sidei capitibus, quæ iste convellit.

1. Omne peccatum dicit adjunctam habere infidelitatem; five contra fidem quæ Deo loquenti debetur peccare quifquis peccat. In Coloff. III, 6. ad ea verba Pauli. Super filios incredulitatis fur les bommes rebelles à la Verité. pag. 106. Tout peche' est MESLE' D'INFIDELITE', COMME TOUTE VERTU A SA RACINE DANS LA FOI. Enimvero si Deus non est nisi Veritas, sive Lux commu-

nis omnium mentium: hanc autem Lucem & Veritatem loquentem non audit quisquis peccat, haud dubie Deo loquenti contradicit, quisquis peccat; atque adeo a fide vera deficit, quippe qui loquenti Deo non credat.

Docet if thic idem consequenter, quodcumque opus non est ex fide Christiana, peccatum esse: id quod aperte rurium docet, in Rom. xiv, 23, pag. 440. Nostre conscience est le premier Casuiste que nous devons. consulter dans nos doutes: mais CETTE CONSCIEN-CE DOIT ESTRE FORME'E PAR LA FOI. Em vain nous nous appuiens de l'approbation d'une foule de Desteurs, si ce docteur interieur que nous portons dans nous-mesmes nous condamne. Si religio scilicet non est nisi naturalis, quidquid regula illius, hoc est, Verbum Dei intimum dicit his qui veram religionem sectantur, hoc dicit omnibus, si quidem velint ii docentem intus Veritatem audire. Ergonatura dicit omnibus, virtutem in omni opere esse sectandam, ut semper bonus, sive, quod idem est, beatus esse possis: quod est, inquiunt, agere ex side Christiana, quæ sperat immortalitatem. Qui autem non habet islum sibi propositum finem, non audit Veritatem five Naturam fic loquentem; & alio fertur, quam quo Veritas & Natura ducit, ac propterea peccat.

2. Ipsummet peccatum originale secundum istos & actuale peccatum & impietasest, siquidem ipsamet, ut volunt, concupiscentia est. Quæ cum contraria justitize ac recto ordine sit; (hic enim postulat, inquiunt, ne rationalis animus inferius se aliquid diligat;) & cum ipsa proinde contraria Deo sit, qui iple formaliter rectus ordo, ipsa intelligibilis justitia est, inquiunt; necessario impios ipsa hommes facit. In 7it. II, 12. pag. 256. Nous naissons im-PIES, puisque nous naissons ennemis de Dieu, attaches aux creatures COMME DES IDOLATRES, & dans Poubli & Pignorance de nos devoirs ENvers nostre createur. Catholici Doctores nasci quemlibet hominem dieunt reum peccati, Deoque propterea invifum: nasci nos impios non dicunt, nisi ii, quibus & concupiscentia pro peccato originali est, & qui quossibet illius motus etiam in

parvulis damnant peccati.

3. Primum præsertim Dei præceprum, de amando Deo ex toto corde, impleri hac vita non posse, ut jam antea diximus; in altera tantum vita posse dicit impleri; nec in ista similiter exaudiri nos, cum petimus in oratione Dominica, Adveniat regnum tuum: quoniam regnum istud in altera tantum vita sit. In Matth.vi, 10. ad illa verba ipsa , Adveniat regnum tuum: pag. 58. Quand sera-ce, o mon Dieu, que LA MORT, le PECHE, le diable & ses ministres, le monde & ses scandales, cesseront de regnér sur la terre; & qu'a-prés avoir jugé les vivans & les morts, séparé vos élus des reprouvez, détruit toutes les puissances de la terre & de Penfer, vous regnerez seul par tout, en tous, & pour toujours, & vos saints avec vous & avec vostre Fils? In Hebr. viii, 11. pag. 325. Quand sera-ce, Seigneur, que Tout ce Mon-DE PREDESTINE vous écoutera, vous connoistra, vous aimera parfaitement? In Apoc. x1, 15. pag. 605. O joie inconcevable des saints à la veuë du regne de Dieu & de Jesus-Christ sur la terre; & de SAPERFECTION dans le Ciel! Apprenons d'eux à dire souvent, & avec le cri d'une grande charité: Mon Dieu, QUE vostre regne arrivé! Nimirum ubi Deus non est nisi ipsa intelligibilis justitia, Sapientia, Sanctitas, Veritas, regnum illius esse non potest, ubi sit corpus corruptioni obnoxium, ubi concupiscentize motus contrarii Sapientiae & Sanctitati, ubi denique ignorantia sit. Hæc autem in hac vita dominantur & regnant: tantum in alterius vitæ incorruptione non crunt: ibi igitur tantum regnum Dei erit.

4. Amorem Dei negat ullum esse verum, præter obedientiam legi divinæ. In 2. Joan. 6. pag. 520. L'amour de Dieu n'est ni une pensée de Pesprit, ni un mouvement sensible, ni un desir sterile du cœur; mais la conformité de nostre volonté avec celle de Dieu par l'observation de sa loi. On N'AIME DIEU QUE QUAND ON OBEIT A DIEU. Nimirum non amat Veritatem, qui non obedit Veritati. Ergo si Veritas Deus est, non Deum amat, nisi qui obedit Deo. Et est haud dubie satis otiosum, dicere aliquem Veritati: O Veritas, amo te ex toto corde, diligo te ex toto affectu. Quasi vero id curet scilicet Veritas: cui nihil omnino cordi est, si quid esse potest, nisi ut ipsam ubique sequaris. Nondum animadvertit orbis Christianus, atheos esse, qui quibusdam sanctissimæ Societatis Theologis litem intulerunt, quasi ambigerent ii, quando & quatenus sit Deus amandus. Ex istis accusatoribus unus est Quesnelius, in 1. Joan. 1v, 16. pag. 507. O grand Dieu, vous estes tout amour en vous mesme, & tout amour pour l'homme: & l'homme ofe deliberer s'il vous doit aimer, & mettre en question quand & jusqu'où il est oblige de le faire. Theologi quidam exquirendum sane putarunt, quoties & quando exigeret ab homine Deus, sub comminatione poenæ, ut actum amoris divini eliceret. An quifquam autem posuit hanc quæstionem, Quando, & quoties, vel quatenus obediendum Deo fit?

. Non est proprie, inquit, præceptum divinum de Sabbato vel Dominico die observando: nec servilia opera quæ vetita eo die funt, alia nisi peccata sunt. In Hebr. IV, 9. pag. 296. Pour quoi LE SAB-BAT, OU LE DIMANCHE qui a pris sa place, nous est-il donne', sinon pour penser au vrai Sabbat du peuple choisi, qui nous est reservé dans le Ciel, après les travaux de cette vie, & pour nous y préparer en nous reposant, & en nous purifiant des OEUVRES SER-VILES DU PECHE'? Certe si Deus non est nisi Justitia ipsa intelligibilis præcipere aliquid non potest, nisi solam justitiam; nec Sabbati diem magis quam Jovis aut Veneris velle sanctum esse: denique prohibere eadem nihil nisi injustitiam potest. Atqui omni die abstinendum a peccato est, non Sabbato tantum vel Dominico die. Ergo indicta dici debet Sabbati vel Dominicæ diei observatio, non ut eo die solum abstineamus a peccato; sed ut eo die saltem & præteritos lapíus eluamus, & cogitemus a peccato semper quiescendum esse, si quiete sive Sabbato sempiterno, quod Sabbati dies, vel resurrectione, quam Dominica dies fignificat, frui volumus. Idenimvero ut sæpiuscule animis agitemus, ratio postulat. Quæ Ratio universalis Deus est, ut ponit impietas, divina quoque dici institutio potest, Sabbati vel Dominicæ diei observatio; & divinum, quidquid Apostoli aliive cum ratione sanxerint. Quo ille sensu, in 1. Thest. Iv, 2. pag. 136. Les regles de la Tradition Apostolique sont DES REGLES DIVINES, parce que les Apostres ne donnent que ce qu'ils ont receu de Jesus-Christ. Et in Apoc. I, 10. pag. 541. Le jour de Di-manche est DE TRADITION DIVINE & APOS-TOLIQUE, consacré à Dieu en memoire & reconnoissance de la resurrection de son Fils. Et prius in Luc. vi, 9. pag. 101. Les jours dédiés au culte du Seigneur O A LA MEMOIRE de ses bienfaits, ne peuvent estre mieux sanctisses, que par toutes sortes de bonnes œuvres, & en s'abstenant des mauvaises. Catholici, qui verum Deum colunt, dicunt præceptum divinum positivum esse de sanctificando sive Sabbato sive Dominico die; non ob mysticam alterutrius diei significationem; quam unam potest spectare Ratio universalis atheorum, si quid tale præcipiat; sed quoniam voluit Deus, ut olim Judæos Sabbato, ita nunc Dominico die abstinere fideles ab opere omni servili, & rei divinæ interesse: id denique facere vel eo abstinere, sub interminatione poenæ æternæ, quod nulla

lege teneantur alio die facere, vel eo abstinere. Hoc vero profiteri impia secta non potest.

7. Conscientiam erroneam negat umquam exculare. In Act. xx111, 1. ubi Paulus dicit: Ego omni conscientia bona conversatus sum ante Deum usque in hodiernum diem. Quem locum ita Quesnelius reddidit, Montenses secutus; Jusqu'à cette heure je me suis conduit devant Dieu en suivant entierement le mouvement de ma conscience. Ne bonam habuisse conscientiam Paulus existimetur, idque ipse præse ferre, etiam cum ignorans persequeretur Ecclesiam Dei:eam ob rem, inquam, bonam expungunt hoc loco: ubi verti oportuit; En suivant toujours les regles d'une bonne conscience. Sic ergo Quesnelius in Commentario, pag. 254. La conscience, quand elle est éclairée, est la regle des actions bumaines. Quand elle est dans l'erreur, c'est un guide aveugle, Paul avoit suivi ce guide dans les tems de son ignorance; & il en a gemi. Loin de croire que sa conscience ERRONE'E pust rectifier sa volonté déreglée, ou EXCUSER SES ACTIONS MAUVAISES. Si Deus certe non est nisi ipsamet forma intelligibilis Justitiæ & Veritatis, non potest Deus conscientiam erroneam excusare, nedum præcipere ut sequaris. Justitia enim non potest quod injustum est non damnare, aut Veritas præcipere ut sequaris errorem. Cum Deus verus e contrario possit ac velit excusare bonam voluntatem, licet errante judicio; & præcipere ut sequaris quod non dubitas verum esse.

7. Quidquid non fit ex caritate, peccatum dicit esse: solam enim caritatem, quæ Dei legem implet, non peccare: denique nihil effe medium inter caritatem & cupiditatem. In Matth. x11, 30. pag. 151. Point de milieu entre aimer Dieu & estre son ennemi: estre à Jesus-Christ ou au démon: estre dominé PAR LA CHARITE', OU PAR LA CUPIDITE'. In Joan. VIII, 35. pag. 163. On n'acquiert ce droit que par la charité, on ne le conserve aussi qu'en conservant la charité, qui seule ouvre le Ciel, PARCE QU'EL-LE SEULE NE PECHE POINT, seule fait bien user des creatures, seule accomplit comme il faut la loi de Dieu. In 1. Tim. 1v, 8. pag. 191. Vains, vains tous les exercices exterieurs de la pieté, s'ILS N'ONT LEUR RACINE DANS LA CHARITE': Vain tout le culte charnel du Judaïsme, s'il n'a esté animé de l'esprit du Christianisme. In Hebr. 1x, 1. pag. 326. L'alliance terrestre n'A EU QU'UN CULTE & un sanctuaire TERRESTRE. Ce qui n'est que terrestre & passager, n'est pas ce qui plaist à Dieu, ni LE MOIEN par lequel il veut estre Honore'. La CHARITE' SEULE est digne de Dieu, parce qu'elle seule nous consacre & nous unit à Dieu. Scilicet ubi Deus non est præter ipsam formam intelligibilem Justitiæ, erga Deum ferri animus non potest, nisiamore vel odio. Odit enim justitiam, quisquis justitiam non amat. Nec amatur justitia, sed odio habetur, si timetur.

8. Concupiscentiæ motus ipsos indeliberatos nihilo minus ait esse culpabiles, quandoquidem voluntarii iunt. In Joan XII, 39. pag. 257. Gemissons sous cette IMPUISSANCE VOLONTAIRE, OU NOUS SOMMES NEZ PAR LE PECHE' d'Adam, & que nous augmentons de jour en jour par nos propres pechés. In Rom. vii, 15. ad ea Pauli verba, Non enim quod volo bonum, hoc ago: sed quod odi malum, hoc facio. Pag. 363. Revolte de la chair. Concupiscence. Helas! combien elle cause de paroles, de pensées, de desirs, & de mouvemens indeliberés & involontaires mesme dans ceux dont la volonté est sainte! Combien mesme de ces fautes VOLONTAIRES, dont les Jaints gemissent! At id de quo Paulus ingemiscit hoc loco, Catholici negant culpam esse voluntariam: quippe qui voluntarium ipsum negent esse in culpa, nisi sit liberum. Quesnelius motum quemlibet concupiscentiæ voluntarium hoc dicto callide ac dissimulanter damnat peccati: folum excusat carnis motum, qui sine phantasmatis, & sine appetitu omni, etiam indeliberato sit

Ex illo autem dogmate alterum istud egregium consectarium est, de quo jam nonnihil superius attigimus: non licere his qui frenare libidinem cum velint possint, inire matrimonium. Conjunctum enim est opus conjugale cum voluptate quadam; quæ cum per se peccatum sit, inquiunt, in his dumtaxat dignum venia est, qui nisi hoc remedio utantur, pejus malum, hoc est, gravius peccatum incurrerent. Hoc illud est quod iste tradit sane industrie, præter ea loca, quæ superius in eam rem protulimus. In Matth. XIX, II. pag 246. Réponse sage, qui ne blasme aucun de ces deux états; mais qui les approuve tous deux. Le mariage est necessaire a que le leur soiblesse. Le celibat est

nim callide dicere, Matrimonium licitum iis tantum esse, quibus est necessarium: his autem necessarium esse dumtaxat, qui continentiæ servandæ impares se putent. Catholicis e contrario aïentibus nullum esse prorsus per se in actu conjugali peccatum: & iis etiam qui possint cælibes vivere, si velint, etiam sas

esse, si velint, nec votum intercedat, nubere.

préferable, quand Dieu en fait la grace. Hoc est e-

9. Qui mercedem temporalem exspectet a Deo, hunc negat ex fide agere: fidem enimvero ait præmia tantum spiritalia polliceri. Hinc est quod & illud Christi dictum, Beati mites, quoniam ipsi possidebunt terram; de terra metaphorice dicta intelligit. Et illam Dei promissionem, Ut sis longævus super terram, de cælo pariter accipit. An enim si Deus non est quem audiamus, præter Veritatem, lucemque animorum communem, aliud ille polliceri quam spiritale præmium potest, qualis est pax interna? Ita Quesnelius in Matth. v, 4. pag. 35. La douceur... est propre à se laisser dépoüiller de tout en ce monde: mais de quels tresors & de quels heritages ne metelle point en possession dans LA TERRE DES VI-VANS? Poffeder LA TERRE DE SON COEUR par la patience, c'est le commencement du regne parfait de la charité, & le fruit de la douceur Chrétienne. Itaque terra ibi, Quesnelio interprete, vel cælum est, vel cor suum cuique. In Eph. vi, 3. ad ea verba; Honora patrem tuum & matrem tuam, ut sis longævus super terram: pag. 44. C'est religion d'obeïr à la loi de Dieu: c'est reconnoissance de bien user du bien qu'on a receu: C'EST PRUDEN-CE de s'assurer de la joüissance de la vie presente, en honorant ceux par qui on l'a receuë: C'EST VIVRE DE LA FOI, d'AVOIR ENCORE PLUS EN VEUE la vie du siecle à venir. Prudenter agit, inquit, qui parentum reverentia vitæ hujus usum sibi asserit; ex fide tamen non agit, ac proinde peccat, ut superius dixit, si pro mercede a Deo vitæ hujus diuturnitatem exspectet: Quasi non sidei sit Deo credere hanc pollicenti.

10. Præterea si Deus non est nisi Veritas, quæ lux est animorum communis, nec debet illa appellare bona dumtaxat, vel mala, quæ dumtaxat corpori nocent: nec credi par est illa a Deo ut bona dari, ista ut mala & afflictiva induci. Neque enim Veritas aut quemquam affligit, aut in bonis reputat quidquid infra se est. Atqui tamen sacræ litteræ bona appellant ea, quibus in vita potitus est dives; mala autem ea, quibus Lazarus est afflictus. Respondet Quesnelius, deserendam hoc loco, ut alibi, Vulgatam Editionem; Græcam anteponendam esse, in qua legitur; Fili, recordare quia recepisti bona Tu A in vita tua; ut ca dumtaxat divitis æstimatione dici ibi bona credantur. In Luc. xvi, 25. pag. 312. Mon fils, souvenez-vous que vous avez receu vos biens dans vostre vie, & que le Lazare n'y a eu que des maux. Les richesses sont les biens des reprouvez, parce qu'ils les aiment avec passion, & en font leur felici-

té, & que Dieu ou n'en laisse gueres jouir ses élus, ou en détache leur cœur. Verti certe hunc Lucæ locum ita oportuit: Souvenez-vous que vous avez esté comblé de hier poudeut restra vi.

de biens pendant vostre vie.

11. Qui parentum mortem deflet, inquit, co luctu quem caritas vel amicitia naturalis elicit, peccat. Nempe si ipsa forma intelligibilis Justitize & Ratio universalis Deus est, ut volunt; quæ incorruptibilia certe docet esse præferenda corruptibilibus: peccat qui patrem vel amicum transisse luget a corruptibili statu ad incorruptibilem. Tunc enimvero fas est unice vel peccatum Adæ deflere, per quod mors intravit in mundum; vel lætari de mortuorum liberatione a concupiscentia & peccato. In Luc. viii, 52. pag. 165. Que l'on fait paroistre ordinairement peu de foi dans l'affliction & dans la mort des parens? On pleure le plus souvent ou par ceremonie ou par interest. Et il faut ou pleurer par la foi, en jettant les yeux sur le peché qui a causé la mort, ou se re'jouir par LA FOI, en considerant les morts délivrés DU PE-CHE' & de la concupiscence, source du peché. Et in AEt. VIII, 2. pag. 86. Dieu qui veut qu'on honore les Saints & leurs Reliques, inspire LE SOIN DE LES CONSERVER. On voit ici les cérémonies des funerailles autorisées par celles du premier Martyr. Sed nihil de planctu magno quem fecerunt super Stephanum dicit; aut illum non in fletu jubet, sed in pompa funeris & exsequiarum frequentia intelligi. Ubi Catholici, qui verum Deum colunt, fas esse dicunt, hujus vitæ usuram, quæ Dei certe beneficium est, ereptam alicui, sive ante necessarium tempus ætatis, five ob vitæ probitatem, five ob contractam cum ipfis consuetudinem, five ob naturalem denique erga illos caritatem, deflere.

12. Negat vacare culpa cum, qui persecutionem fugiat metu mortis, aut vitæ conservandæ causa. Est enim ille amor vitæ temporalis & corruptibilis, contra Deum, siquidem est contra intelligibilem Justitiam, quæ Deus est. Justitia enim postulat, ne quis aliquid amet infra se: aut corruptibile quid jam præ incorruptibili. Est autem vita temporalis & corruptibilis longe infra immortalem animum, & vitam alterius sæculi incorruptam. Ergo justitiam lædit, ac proinde Deum offendit, qui aliquid ex amore vitæ temporalis facit. Non vacat igitur culpa, qui metu mortis fugit in persecutione. Condonatur id tamen, inquiunt, ex indulgentia imbecillioribus animis. Ita iste in Matth. x, 23. pag. 119. C'est prudence & bumilité, bors l'obligation de charité ou de justice, d'éviter la persecution. Epargner les occasions de faire le mal à ceux qui y sont disposés, porter ailleurs la grace qu'ils méprisent, accomplir les desseins de la justice de Dieu sur les uns, & de sa misericorde sur les autres, c'est ce qui suit de LA fuite d'un Prédicateur persecuté. Fuite, de précepte aux Pasteurs necessaires à l'Eglise. Fuite, de conseil à ceux qui attireroient la persecution. Fuite, d'indulgence Pour LES FOIBLES Catholici contra statuunt, amorem vitæ moderatum omni prorsus culpa carere, Christo ipso judice, hoc Matthæi loco, aliisque.

quiete esse, usque ad diem resurrectionis, quo die e somno animi suscitandi sint. In Luc. 1x, 32. ad ca verba sacri scriptoris: Petrus vero, & qui cum illo erant, gravati erant somno. Et evigilantes viderunt majestatem ejus, &c. ubi Quesnelius, pag. 181. Le sommeil & le réveil des disciples sont la figure Du sommeil De la mort & du re'veil de la Mort & Du re'veil de la RESURRECTION, QUI NOUS OUVRIRA LES YEUX AUX BEAUTEZ DE L'ETERNITE', & nous développera tous les mysteres & toutes les verités de la loi & des Prophetes. O moment desirable, ou comme sortis d'un profond sommeil, toute la beauté de ce monde nous paroistra un songe; & la lumiere de l'éternité nous fera voir Jesus-

Chris & toute son Eglise glorisiés en Dieu!

Quietem ideireo dicit tantummodo fuisse latroni a Christo promissam, cum diceret: Amen dico tibi, Hodie mecum eris in faradiso. In Luc. XXIII, 43. pag. 447. Jesus-Christ souverain maistre de sa grace & de sa gloire, la donne à un larron au dernier moment de sa vie, pour faire voir qu'il ne la donne pas au merite. . . . Celui-ci n'a demandé qu'un souvenir. . . . Jesus Lui promet le repos celleste, la joie de le posseder avec lui, & dés le mesme jour.

In Act. vii, 59. pag. 86. LA MORT des Saints est un sommeil & un repos pour eux.

In 2. Petr. III, 4. ad ca verba, Ex quo enim Patres dormierunt: Pag. 471. Depuis que LES PERES SONT DANS LE SOMMEIL DE LA MORT. Ita vertit iste Montenses secutus. At aliud est profecto quod Petrus ait, Patres jamdudum ante sua tempora dormisse; aliud quod Quesnelius dicit cum suis, animos Patrum etiamnum in somno mortis esse.

Et inter dogmata sane impiæ sectæ est, mercedem sanctis a Deo non retribui ante supremum judicii diem: quod est perspicue cum illo priori affine. Et huic igitur errori etiam aperte Quesnelius patrocinatur; cum in Matth. vi, pag. 54. corruptum codi-cem Græcum, secutus Montenses suos, præsert Vulgatæ lectioni; ut legat: Et Pater tuus, qui videt in abscondito, reddet tibi in aperto. La recompense so-LIDE de la vertu secrete des humbles, est donnée (selon le texte Grec) DEVANT TOUT LE MONDE. In Luc. xvi, 9. pag. 305. Se faire des amis au Ciel par l'aumosne. . On en fait des amis, des avocats, & des protecteurs POUR LE GRAND JOUR, quand on les répand sur les pauvres. Prorsus contra mentem Christi, cum ibi diceret: Ut cum defeceritis, recipiant vos in æterna tabernacula. Nam ipsum diem vitæ, non mundi, supremum Dominus ibi designavit. Denique idem in Joan. XI, 11. pag. 217. Ceux qui parlent par l'esprit de Dieu, ont mesme pour signifier les choses communes, des expressions instructives, & qui portent la lumiere dans l'esprit. Celle-ci nous apprend que la mort est un repos & un SOMMEIL, mais pour les amis de Jesus-Christ: qu'elle est desirable aux justes, comme le repos après le fatigues du jour: que l'Esperance de LA RESURRECTION nous doit faire mepriser la mort, qui ne doit durer que COMME LE TEMS D'UNE NUIT. . . Hunc quoque fomnum, & hanc temporis brevitatem, docet etiam Mahometus in Al-

14. Jam Sanctorum beatitudo, aut visio Dei, quæ potest esse, ubi Deus non est nisi Realitas entium, aut Veritas eorumdem universalis, quæ Lux etiam est animorum communis? Veritatem illam in seipsa videre, nihil est aliud nisi videre, vel sentire potius, & se & omnia bene esse, sive ut oportet esse, absque distincta ullius rei cognitione, saltem cum crit beatitudo perfecta. Tunc enim videre Ens universalissimum, nihil erit aliud quam nihil distincte videre: fed Rem five Realitatem in genere; Galli jocantes dicerent, Voir Chose. Eam ob rem Quesnelius, cum impia secta universa, veritus de hac felicitate quidquam particulatim dicere, in visione Dei positam esle dicit, nec aliquid amplius esse quærendum. In 1. Joan. III, 2. pag. 492. C'est en vain qu'on s'efforce de concevoir & d'expliquer le bonheur des Saints. Voir Dieu tel qu'il est, c'est plus que tout ce qu'on en peut di-7e. Et in Apoc. XXII, 4. ad ea verba, Lt videbunt faciem ejus: Pag. 679. Voir Dieu, & avoir Pefprit tout rempli de sa lumiere, & tout penetré DE SA VERITE', c'est le bonheur de l'ame. Veritatem idcirco nudam esse conspiciendam dicit, in Marc. xiv, 25. pag. 198. La veuë de la VERITE' TOUTE NUE est un torrent de volupté & de joie, qui enyvre l'ame, lui fait oublier toutes les miseres & toutes les amertumes de la terre, & la transporte hors d'elle-mesme, pour ne plus VIVRE QUE DANS LA VERITE, DE LA VERITE & POUR LA VERITE. O VERITE ETERNELLE, que l'esperance de se rassasser de vous dans le Cicl, porte vos DISCIPLES A VOUS GOUSTER sur la terre, A SENOURRIR DE VOUS, à s'attacher à vous, à n'aimer & à ne desirer que vous, à se sacrisser pour vous. Veritas ergo, quam nudam in exlo conspecturi sunt Sancti, illa ipsa est, si Quesnelium audimus, qua hic in terra positi delectamur, qua mens nostra jamnunc alitur ac nutritur, quam in omni arte & scientia consectamur. Hiccine Deus, hoccine Verbum Dei Deus est?

15. Quanto illud autem Catholicas aures magis offendit, quod ait iste, Sanctos in resurrectione silios Dei etiam secundum corpus fore? nam quæ est ista secundum corpus Dei filiatio? præterquam in ca hypothesi, quæ pro Deo habet ipsum formaliter Bene esse, atque adeo incorruptionem & immortalitatem, quoniam ad genus Entis perfectissimi pertinet. Quid est quod Sanctos similiter in Deo dicit esse perituros, unum cum Deo fore, tametsi servato naturarum discrimine, unitatem denique operationis in cælo futuram; nisi quod non ipsam quidem Unitatem aut Veritatem in genere Sanctos fore, sed præter Unitatem & Veritatem in genere, nihil intellecturos esse sanctos dicit? In Matth. xxv, 23. pag. 345. Le serviteur fidelle entre dans le sein du Pere, pour y jouir de la gloire du Fils, & des droits de l'adoption divine. La joie du Seigneur entre ici bas dans le cœur des élus de Dieu: mais dans le Ciel les élus entreront eux-mesmes dans la joie du Seigneur, POUR S'Y PERDRE HEUR EUSEMENT.

Et cum effundi in animam vel infundi divinitatem alibi dicit, quid aliud intelligit, nisi in sua unitate & incolumitate animam esse quieturam; quæ quies huic sectæ visio Dei, & Spiritus Sanctus ipse est, & malorum omnium immunitas. Huc secundum istos omnis beatitudo recidit. In Matth. xxv, 36. pag. 350. Un habit de lumiere & de gloire, l'effusion & L'infusion de la divinite mesme dans l'ame, l'affranchissement parfait de toutes miseres, & de tous maux; ne sont-ils pas capables de fixer les defirs de l'homme? Eam adepti quietem immunitatem que ab omni angore, prorsus silebunt beati. In Marc. viii 25. pag. 107. Quand l'homme sera parfaitement gueri de son aveuglement, il louëra Dieu dans le silence éternel de sa maison.

Verbum similiter substantiam nostram intimam penetraturum esse dicit, ut in ipsam permeet divina Verbi ipsius & immortalis vita, & gloria. In Apoc. III, 20. pag. 562. O jour beureux, Seigneur, ou vous entrerez dans Pintime de mon cœur & de toute ma substance pour la penetrer de vous entre vie immortelle & glorie use, me nourrir de vous-mesme, me faire joüir de vostre repos, & me faire rassaire de vos delices dans le sein de vostre Pere. Sed quis hoc demum intelligat, qui quid sit verum Numen intelligit? Aut quis non intelligat, qui Verbum ac divinitatem norit ab his hominibus appellari ipsum Bene esse, ac proinde immortalitatem, incorruptionemque formalem?

In Marc. XII, 25. pag. 168. Quand l'homme entier sera entré dans tous les droits de l'adoption des ensans de Dieu, il sera, sans rien perdre de sans au parce que le saint Esprit posseder a parfaitement & son corps. Quæ illa vis est Spiritus Sancti, ut corpora æque atque animos possideat? Membra nostra templum esse Spiritus Sancti qui in nobis est, ut Paulus Apostolus loquitur, Catholici quidem prædicant: quoniam habitat ille in animis per gratiam sanctissicantem, quæ Spiritui Sancto appropria-

tive adicribitur. At Spiritu Sancto effici corpus spiritale & cæleste non dicunt; quoniam id uni convenit omnipotentiæ Dei, tum efficienter, tum appropriative. Sed cum Quesnelio sentiunt & loquuntur ii, quibus pro Spiritu Sancto ipsa quies & pax

five manentia in incorruptione est.

In Luc. xx, 36. pag. 384. Le troisième avantage de la gloire des enfans de la resurrection, est une nouvelle naissance, où l'on n'aura pour Pere que LE PE-RE DU SIECLE A VENIR, qui rendra la vie aux membres comme il l'a rendue au chef, PAR L'ESPRIT ETERNEL & IMMORTEL qui regnera en eux. Le quatrième avantage des Saints ressussités consistera en ce qu'ils n'auront plus rien de la vie d'Adam; mais qu'ils serent tout à fait regeneres à une nouvelle vie, PARFAITEMENT ENFANS DE DIEU SELON L'ESPRIT & SELON LE CORPS. Ad adstruendam suam illam Dei filiationem secundum corpus, corrumpit iste hoc loco cum suis Montensibus verba Pauli Apostoli ad Rom. vIII, II. Nam ubi Latine legitur, Qui suscitavit Jesum Christum a mortuis, vivisicabit & mortalia corpora vestra, PROPTER inbabitantem Spiritum ejus in vobis: vertit ipse, inquam, ut diximus, non propter, sed PER inhabitantem Spiritum: neque hic modo, sed in ipso etiam loci contextu, Montenses secutus. Quoniam huic sectæ scilicet Spiritus Sanctus non est nisi ipsummet formaliter Bene esse universale perseverans, idcirco ab eo eidem uni Spiritui qui justos facit, formaliter tribuitur suscitatio corporum ad immortalitatem. Unde idem in Rom. VIII, 23 pag. 276. O adoption parfaite, o redemption pleine & entiere, o EFFUSION CONSOMME'E DU SAINT ESPRIT, quand serace que vous serez accomplie en nous? Catholicis contra statuentibus, cum Paulo, Deum corpora nostra suscitaturum esse, propter Spiritum ejus inhabitantem in nobis: ut aliud intelligatur esse Spiritus in nobis inhabitans, hoc oft, donum Dei, non Deus iple: aliud Deus, qui propter hunc Spiritum corpora fucitaturus fit: aliud denique ab utre que donum incorruptionis, quod a Deo donabitui propter Spiritum qui præcessit.

Atque ut istud etiam obiter animadvertatur, cum Pater suturi saculi Christus appellatur, non illud Catholici Interpretes saculum intelligunt, in quo Sancti glorisicato corpore sunt regnaturi, at Quesnelius facit in locum Lucæ proxime appellatum: sed hoc ipsum saculum quod sub Evangelica lege peragitur. Sunt enim tres illi hominum status, sub lege naturæ, sub lege Mosaïca, sub lege Evangelica, tria veluti sæcula, quæ Christus secut, Hebr. I, 2. quoniam non suit aliud nomen tribus illis sæculis, in quo possent homines salvi sieri. Hoc, inquam, sæculum nostrum illud est, quod suturum vidit Isaïas: hic ille orbis terræ suturus, Hebr. II, 5. quem Deus Angelis non subjecit, ut alterum sub Mosaïca lege,

sed ipsimet Christo per se.

In Joan. v, 17. pag. 79. L'ame qui scait pourquoi elle est creée, aspire sans cesse a cette unite de la variete & à la multiplicite des Actions de la terre. Unitas illa operationis est, contemplatio solius Entis præcise, Entis indeterminati, Rei & Entis in genere. Nam hic Deus impiæ sectæ est. Ex quo intelligitur, tam magnificis verbis exaggeratam ab ea selicitatem, reipsa in eo positam esse, ut nihil distincte animus intelligat, quem beatum dicit, nisi se esse, & simul Ens consuse cogitare, quemadmodum nunc cognoscimus infinitum.

In Épb. v, 20. pag. 40. L'Église du Ciel & de la terre, unie à son chef, sera l'unique louange de Dieu dans l'éternité; lorsque consomme à avec lui en Dieu, elle aura receu la derniere & la plus parfaite plenitude du saint esprit. Consummari Sanctos cum Christo in Deo, accepta ple-

nitudine Spiritus Sancti, Catholici dicere plane refugiunt. Propria ea locutio est impiæ factionis, quæ omnia corpora hominum beatorum redigenda putat olim sub unam cum ipsismet Angelis, quos Ecclesiam cæli vocat, formam incorruptionis, & hanc ipsam formaliter Deum ac Spiritum Sanctum esse.

In 1. Thess. 1v, 7. pag. 142. O jour heureux, jour mille fois heureux, qui nous reunira tous en Jesus-Christ, nous sera vivre, & nous consommer A

TOUS EN LUI pour l'éternité!

In Hebr. IV, 4. pag 295. Nous devons commencer des maintenant, . . . pour trouver par là nostre sanctification en lui, POUR ESTRE UN JOUR CON-SOMME'S DANS SON UNITE', & pour jouir de lui en son Fils par son Esprit. Consummari in unitate aliud nihil est quam unum quid esse, non hoc & illud, sed esse simpliciter, & cogitare se esse, se bene esse, sibi semper bene esse. Hoc illud est quod iste appellat, frui Deo in Filio per Spiritum: hoc est, frui Realitate in Veritate entis per quietem & permanentiam in eo statu. Quin aperte dicunt, statum beatorum aliud nihil fore, nisi anonarasasu, hoc est, restitutionem in eum statum, in quo suisse omnia credunt, antequam mundus iste aspectabilis ex chao, hoc est, ex præexsistente materia, ut volunt, & substantia cogitante conderetur? Catholici nec dicunt consummandos fore sanctos in unitate Dei; nec fruituros esse cosdem Deo in Filio per Spiritum ejus; sed per visionem beatificam fruituros Patre & Filio & Spiritu Sancto.

In Hebr. XI, 40. pag. 362. L'avénement glorieux de Jesus-Christ, la perfection de son regne, la reunion El la consommation de tous les saints anciens El nouveaux EN DIEU sous un seul chef, est ce qu'il dis... rendre l'EGLISE PARFAITE EL ACCOMPLIE.

In Apoc. II, 17. pag. 550. Ce n'est que dans le Ciel ue l'on comprend l'excellence de la qualité de Chrétien & d'enfant de Dieu, tel qu'il sera quand l'ADOP-TION SERA PARFAITE, sa ressemblance aves Jesus-Christ achevée, & son estre consom-ME' DANS L'UNITE' DE CELUI DE DIEU. Quid? Sanctus in cælo quisque suum esse intelliger sentietve consummatum in unitatem esse divini seu divinæ essentiæ? Sane si esse divinum, sive divina esfentia, aliud nihil nisi Realitas præcise, incorruptio, & immortalitas ipsa est. Tunc enimyero ex Realitate universali & incorrupto corpore cum substantia cogitante reipsa fit unum; tametsi cum eo corpore eaque substantia cogitante Realitas universalis ipsa non confunditur, cum alterum ab altero mens distinguat. Hoccine vero Catholicum, non potius impium & abeor est? In unitatem entis divini consummari, vel (quod idem est) fieri Deum ens quodcumque creatum, dicere Catholici perhorrescunt, qui Deum verum norunt.

In Apoc. VII, 15. pag. 583. Le sein de Dieu, c'est à-dire, Dieu mesme, comme recevant ses enfans dans le sein de sa charité paternelle, & LES CONSOM-MANT DANS SON UNITE', est lui-mesme son tros-ne, son temple, &c.

ne, son temple, &cc.
In Apoc. x, 7. pag. 598. Le grand mystere de Dieu. . . . c'est la formation de l'Eglise Judaique & de l'idolatrie : & plus encore LA PERFECTION DU CHRIST par l'union de tous les élus avec leur Chef, PAR LA CONSOMMATION DE TOUS LES SAINTS DANS L'UNITE DIVINE.

In Apoc. XI, 17. pag. 606. Leur occupation éternelle est d'adorer Dieu DANS L'ETERNITE' DE SON ESTRE, & dans la Trinité de ses personnes: de le RECONNOISTRE POUR LE PRINCIPE DE TOUT BIEN, & de le benir avec un prosond respect. Atqui tam magnifica oratione aliud nihil in impia hypothesi dicitur, nisi agnosci vel sentiri potius a beatis; & Ens semper permanere ens, & illam Unitatem, Veritatem, Bonitatem universalem, qua formaliter quodlibet ens unum, verum, ac bonum est. Dicunt Catholici, a Sanctis videri distincte & amari assidue Deum unum ac trinum, Sapientem, bonum, justum, potentem; & eosdem innumera Sapientiæ ipsius, bonitatis, providentiæ, justitiæ, ac potentiæ opera seu miracula distincte contemplari.

In Apoc. XIX, 6. pag. 655. Quand le regne de Dieu fera accompli, il n'y aura plus rien à faire, que de louer LA VERITE' QUI NOUS RASSASIERA, LA DIVINITE' QUI NOUS REMPLIRA, LA PUISSANCE qui nous regira. Pro Verbo semper illa ab istis Veritas obtruditur, quæ hic nos alit, in

cælo satiabit, ut volunt.

Et ad illa verba versus septimi, Gaudeamus...
quia venerunt nuptue Agni. Quelles nopces! qui se
préparent depuis le commencement du monde, qui commencent par l'Incarnation, qui se manisessent par l'union parsaite de l'Eglise avec Jesus-Christ, &
PAR LA CONSOMMATION de l'Epoux & de l'Epouse DANS L'UNITE' DIVINE. Sponsus, inquit, & sponsa, Christus & Ecclesia; sive Christus
& Sancti omnes, non Christi, sed Dii multi erunt;
sed quod amplius est, erunt unus Christus, consummabunturque divina ipsa unitate. Omnes enim erunt
unum, non hoc & illud sed unum omnes. Erunt & bene erunt. Hoc tantum. Omnes igitur unus Deus,
& unus Christus erunt, unitate ipsa divina formali-

Neque vero iste cum suis visionis Dei nomine cognitionem vult accipi in actuali intelligentia positam; fruitione potius & pace seu quiete, atque amore unitatis & æternitatis suæ, sentiri a beatis quid sit Deus, hoc est, quid sit Unitas & Æternitas, putat: hunc autem sensum pacis, hanc illius fruitionem ac dilectionem & gustum, genus eximium visionis esse. Quamobrem etiam admonent isti passim, usurpare nos consuevisle videndi verbum in ceteris etiam sensibus. Questielius igitur similiter, in 1. Joan. 1v, 12. ad hæc verba, Deum nemo vidit umquam; pag. 505. negat Deum videri nisti caritate posse: Dieu N'EST VISIBLE NI ACCESSIBLE QU'A LA CHARITE': c'est par elle seule qu'on le possede en soi-mesme, & qu'on le trouve dans le prochain.

16. Quæ pæna igitur damnatorum in inferno futura est; in hac hypothesi? Ea nimirum, quam esse oportet; ubi Deus nonnisi Veritas & lux communis animorum est; nempe mentis caliginem æternasque tenebras; ut privatio Dei damnatio esse intelligatur: folum fere sensum doloris, amissa luce Veritatis: nifi forte tenuis admodum lucis fulgor fubinde doloris vi excitatur, ut sentire se sciant, nec sibi bene ac beate, hoc est, quiete & tranquille esse, ut aliis. Non aliam damni poenam his quamlibet magnificis verbis iste exprimit, in Luc. xvi, 23. pag. 311. L'enfer est pour les damnés non seulement une prison & un lieu de mort; mais encore un lieu de tourmens, qui leur font sentir qu'il y a un Dieu. Sa justice LES FORCE d'ouvrir & d'élever vers lui leurs YEUX qu'ils ont toujours tenus fermes à la loi, ou tournés vers la terre. CE QUI LEUR RESTE DE LUMIE. RE pour connoistre le bonheur des Elus, ne sert qu'à augmenter leur rage & leur desespoir. Et in Hebr. xir, 29. pag. 371. ad ca verba, Deus noster ignis consumens est: Dieu comme charite est un seu CONSOMMANT DANS SA VIE & DANS SON UNITE' DIVINE la creature qui lui a esté fidelle. DIEU COMME JUSTICE est un seu CONSUMANT

TERNELLE le pécheur rebelle à sa loi & violateur de son alliance. Hoc est tantum in ea hypothesi dicere, beatos quidem fruiturqs esse quiete sempiterna & simplice, quæ ipsa formaliter Deus est: unde in unitatem divinam consummabuntur: damnatos e diverso, quiete ea perpetuo carituros, velut ab ea in perpetuum disjunctos, & a vita rationalium animorum, quæ Lux Veritatis est.

Neque vero censet, quod sides docet, quoslibet peccatores, vel unius peccati mortalis reos, pænis inserni damnandos esse, sed eos dumtaxat, qui vellent æternum vivere, ut æternum peccarent. Et horum pænam in eo sore dicit, quod justitiam semper odio sunt habituri. Matth. xxv, 46. Jamais de sin au supplice de CEUX dont l'impenitence sinale sait voir eneux une volonte comme et en nelle. En mourant dans l'opposition de Dieu, on se jette dans la necessité d'une a version

ETERNELLE de DIEU.

Hæcine sunt igitur Reslexiones Morales, ut titulus libri mentitur, quibus ad Gallos instruendos sermone patrio commentandum fuit Novum Testamentum; ne quis esset vel e plebe infima, vel e semineo ipso sexu aliqua, cui non hæc mysteria possent instillari? neve deeffet Commentarius totum Jansenianze doctrinæ corpus complexus, quales habent Calviniani, aliique? Et hæc est tamen, quam protulimus, pars aliqua dumtaxat impiorum dogmatum, quæ in Commentariis iste suis aspersit. Quibus si quid simile Catholicis fortassis scriptoribus uspiam excidit; id eorumdem vel simplicitati vel imprudentiæ adscribendum. Sed inter Catholicos tamen istos ipsos scriptores, & Quesnelium, hoc interest; quod iste & verum Numen aperte repudiat, nec ullum ex ea impietate consectarium dogma respuit: illi & verum Numen agnoscunt, & quæ a Catholicis tradi adversus Quesnelium indicavimus, universa ultro amplectun-

Tamen dicendi genere, ut initio monuimus, Quesnelius utitur vafro & pleno dissimulationis. Ex quo fiet haud dubie, ut excerpta quædam loca ex ipsius Commentariis, quæ protulimus, si per se quidem sola spectentur, non id perspicue probare possint videri quod contendimus. Sed sustinere oportet legentes assensum, dum omnia perlegerint, attenteque considerarint, quam sint & similia & connexa invicem; tum quæ sunt pleniora artis ac simulationis, tum quæ apertius hæresim & αθεότητα præ le ferunt. Ac sī quidem hæc ita esse deinde constiterit, si nusquam præterea placita Catholicæ fidei, pravis illis dogmatibus contraria, quæ huic homini opponimus, tametsi sunt illa & numero plurima, & pueris fere ipsis nota; si hæc, inquam, ille nihilominus nusquam inserit; tunc vero intelligant, nihil a nobis falsi criminis impingi Quesnelio. Quantumlibet ille se cum fui similibus, Jansenianis ceteris scilicet, in eo se jactant, quod a communione Romana secessionem non fecerint; quo tamdem falsa & inanis illa gloria spectat, nisi ut suadeant imperitis, censeri hos de Ecclesia oportere, quos nominatim Ecclesia a piorum societate non excluserit, quamvis pravis quibuslibet opinionibus adhærescant, quas qui animo tencat; hunc a fuo corpore Ecclesia segregavit? Quasi vero non illa sit detestandæ hæreseos cognita etiam vulgo vafrities: cui vulgo propterea familiaris illa parcemia est, Jansenianum recte definiri, Calvinianum (atheum nihilo minus vere dixerit) qui rem sacram facit vel audit : Un Calviniste ou un Athée, qui dit ou qui en-

# VI. ANTONIUS ARNALDUS.



Arius apud Arnaldum, tametli fuit is Jansenianæ factionis suo tempore primipilus, impium illud placitum de Deo Ente vel Veritate intelligibili entium, occurrit conceptis verbis: sive quoniam cautior ille & consideratior suit; sive

quod aliis quæstionibus agitandis suit occupatissimus: sive demum quod satis & satius esse duxit ac multo consultius, in Gallicum sermonem transferre Latina quædam opuscula, in quibus ea impietas diserte adstruirur.

In ejus vita, pag. xviii. præfationis libri inscripti, Causa Arnaldina, de eo hæc referuntur., Anno ,, 1641. publicum dedit Arnaldus modestiæ, indolisque ,, propriorum sensuum nequaquam tenacis, & semper " meliora discere paratæ exemplum. Hanc thesim in , Logicis defendebat: ENS SYNONYME CONVE-,, NIT DEO ET CREATURÆ. Illam aggressus ,, est vir doctissimus ac subtilissimus Dominus de la " Barde, ex Oratorii D. Jesus Presbytero insignis Es-" clesiæ Parisiensis Canonicus. Erudito discipulo sub , validissimorum argumentorum mole fatiscente, suppe-,, tias venit Magister, (Arnaldus:) diuque consticta-,, tus, non cedendi necessitate coactus, sed veritate & , veritatis amure victus, victum se ultro professus est, , & a sententia sua discessurum publice spopondit. Pro-" missis stetit. Nam in Thesibus pro Tentativa a se ", pro eodem discipulo suo post annos aliquot compositis 3, contrariam sententiam amplexus est.

Ex co nempe placito, quo Deum esse to s, Ens entium, five Realitatem ac Veritatem intelligibilem omnium rerum, defenditur; consecurium est, ut quod in Philosophia tamen vulgo defendi solet, Ens univoce non conveniat Deo & creaturæ. Quod tametsi sunt Catholici etiam viri qui defendant, non illi tamen in eadem navi verlantur ac Jahleniani. Nam Catholici quidem, cum Deum verum agnoscant, de ratione Entis per mentem ex Deo & creaturis abstracta disputant. At Jansenius, Arnaldus, aliique ex ea factione, quibus Deus non est nisi ipsa Veritas Realitasque entium, extra quam sive Realitatem sive Veritatem entium, creatura nihil est nisi mutabilitas & contingentia, ac limitatio entis; dicere illi non possunt, Ens esse commune univoce Deo & creaturæ, si Realitatem sejungas ac seponas. Non est autem defectibilitas ens, sed est tendentia ad non ens. Itaque nihil est profecto Deo & creaturæ in ea hypothefi, hoc est, Realitati & Defectibilitati commune univoce. Eam ob rem de abdicata opinione Entis univoci, quam ut publice ejuraret, paulo antea simulate defenderat, impense laudatur Arnaldus in libro proxime a nobis laudato.

In jurejurando deinde quod Arnaldus Parisiis adhibuit, die xiv. Martii, 1644. ob librum de Frequenti Communione, sic mentionem injicit Veritatis, ut Deum alium præter Veritatem non nosse significet: Cum solius veritatis amore, inquit, & juvandarum animarum sludio, (ut Deum QUI VERITAS EST, sancte possum attestari:) librum de Frequenti Communione scripserim.

Quid aliud hæc forma loquendi significat, quæ in ejusidem Arnaldi Epistola legitur, ad Facultatem Parisiensem scripta, pride Kal. Decembres, anni 1655. pag. 26. libri prius appellati, qui inscribitur, Causa Arnaldina: Numquam mibi animus fuit, inquit, Facultatis Parisiensis. . . . judicium desugere: modo ut AB NATURALI & ÆTERNA LEGE, QUÆ DEUS EST, prascriptæ justi & æqui regulæ servaren-

tur. . . . Faxit Christus ETERNA VERITAS & pax nostra, &c. Naturalis illa, inquam eademque æterna lex, quæ regulas justi & æqui præscribit, num Christianorum demum Deus est? A Deo hanc esse ultro profitemur; Deum hanc esse, clara voce negamus.

Eodem spiritu afflata factio integra, vel Arnaldus ipse ejus nomine, in epistela ad Innocentium X. de suprema Romanæ Ecclesiæ amplitudine in Petri & Pauli individua auctoritate fundata; qua liber de eodem argumento Gallice conscriptus ab Arnaldo, illi offertur ac submittitur, Parisiis 1645. Ibi, inquam, pag. 25. sic loquitur. Unum superest. . . . quod addi possit, Beatissime Pater, Ecclesiasticorum Conciliorum auctoritas: quod quidem si dostrinæ bujus. . . . perspicuitas attendatur, superfluum fortassis, sin autem verita-TIS QUÆ APUD CHRISTIANOS DEUS IPSE EST, dignitas atque amplitudo, QUAM omni ratione nunc ASSERENDAM VINDICANDAMque suscepimus, consideretur, necessarium procul dubio videri debet. Non possunt nimirum non similiter loqui, qui similiter sentiunt; nec aliquid fere scriptis mandare, quod non illo suo præclaro aspergant Veritatis en-

Et vero tametsi suerunt inter Arnaldum & Malebranchium contentiones animorum diuturnæ &c graves, vix ulla tamen de Dei natura sive essentia inter eosdem disceptatio suit. Quin immo laudat Arnaldus Malebranchium de Idea Dei disputantem: demonstrationemque exsistentiæ Dei, quam ex idea Entis Malebranchius repetit, quam & plenissimam esse impietatis ostendimus, miristicis iste præconiisessert, de Malebranchio sic locutus, in libro de veris & falsis ideis, pag. 285. Il admet L'IDE'E DE DIEU en plusieurs endroits; & il en fait mesme le principe des plus belles demonstrations de son existence.

Et in desensione sua adversus Malebranchium. pag. 48. Cartesii ratiocinationem, que ipsa Malebranchii ad probandam Dei exsistentiam ratiocinatio est, idem commendat his verbis: Je n'ay jamais dit, ni Mr. Descartes avant moi, que nostre ame vist l'Estre infini ou l'Estre parfait, dans ses propres perfections. Cela seroit ridicule, puisqu'il faudroit pour cela qu'elle fust toute parfaite. J'ay dit seulement, comme Descartes l'a dit avant moi, qu'elle VOIT PESTRE INFINI, OU PESTRE PAR-FAIT, par la PERCEPTION qu'elle en a. Ce qui ne pourroit pas estre, si cette perception n'étoit representative de l'ESTRE PARFAIT. Mais ce que l'on peut demander, c'est comment n'étant point parfaire, elle peut avoir la perception de l'Estre infini. Ét Mí Descartes répond à cela, QUE C'EST UNE PREU-VE DE L'EXISTENCE DE L'ESTRE PAR-FAIT, de ce que nostre ame EN A LA PERCEP-TION: parce qu'il seroit impossible, qu'elle L'EUST D'ELLE-MESME, SI L'ESTRE PAR-FAIT N'E'TOIT PAS. Non haberet, inquit, ex se ipsa mens Entis perfecti ideam, nisi Ens ipsum perfectum exlisteret. Fieri enim omnino non posset, ut mens Ens perciperet, five Realitatem aut Veritatem intelligibilem entium, nisi Ens aut Realitas sive entium Veritas intelligibilis exsisteret. Et æterna certe Veritas intelligibilis est, & Ens intelligibile æternum. Percipit autem mens Ens sive Realitatem entium ac Veritatem; quæ est Ens perfectum, ac Deus proinde: ergo Deus est. Non hæc Atheorum ratiocinatio est?

Præterea eas, quas intelligimus veritates, non omnes negat Arnaldus in Deo nos intueri: de ethi-

---,

cis, five quæ ad mores componendos pertinent, Malebranchio assentitur. Sic enim ille, pag. 191. jam laudati operis de veris ac falsis ideis: Il ne s'agit point ici proprement de certaines veritez de Morale. . . . . CE SONT CES VERITEZ QUE SAINT AUGUS-TIN DIT SOUVENT QUE NOUS VOIONS EN DIEU. MAIS COMME IL NE S'EST POINT EXPLIQUE' SUR LA MANIERE DONT NOUS LES VOIONS; cela ne peut servir à cet Auteur.

In eodem opere rursum Malebranchio adstipulatur, demonstranti ex idea infiniti exfistentiam Dei. Pag. 293. " Enfin, dit-il, Malebranchius nimirum, la , preuve de l'existence de Dieu la plus belle, la plus re-, levée, la plus solide, & la premiere, ou celle, qui suppose le moins de choses, c'est l'idée que nous ", avons de l'Infini. Car il est constant que l'Es-,, PRIT APPERÇOIT L'INFINI, quoi qu'il ne le ,, comprenne pas. Hactenus Malebranchius : sequitur Arnaldi suffragium, Janseniani Doctoris approba-

tio: Jusques-La cela va bien.

Denique in præfatione libri adversus Malebranchium, pag. 3. & 4. Rationem Universalem dici ab eo Veritatem æternam, & Verbum æternum commemorat; nec usquam vel semel improbat. Tantum stulte arbitratus est pag. 372. extensionem infinitam, quæ materialis esset & corporea, Deo adscribi a Malebranchio? Qui reipsa tamen intelligibilem dumtaxat voluit intelligi; nec eam Deum, sed in Deo, hoc est, in Ente vero esse: quandoquidem nihil est verius, inquit, quam extensionem esse de essentia corporis. Deinde gravem eidem de veris ac falsis ideis, hoc est, de nihilo litem intulit, ut Franciscus Lamyus animadvertit, in libro quem inscripsit, Les premiers Elemens des sciences.

Suam interim de ideis sententiam sub finem operis sui ita exponit Arnaldus, ut de Dei natura quid sentiat, simul inserat. Pag. 298. in titulo: Qu'il n'y a aucune raison de croire, que nostre ame soit purement passive au regard de toutes ses perceptions; & qu'il est bien plus vraisemblable, qu'elle a receu de Dieu la faculté de s'en former plusieurs. Pag. 314. Je n'ay point assez de lumiere pour pouvoir déterminer quelles sont les perceptions que nous tenons nécessairement de Dieu, & quelles sont celles que nostre ame se peut donner à elle-mesme. J'en dirai néanmoins un mot, mais en projosant seulement ce qui me paroist plus vraisemblable, sans rien déterminer absolument.

1. Il y a lieu de croire, que Dieu en creant l'ame lui a donné l'idée d'elle-mesme; & que c'est peut-estre cette pensée d'elle-mesme, qui fait son essence. Car comme j'ay déja dit en un autre lieu, rien ne paroist plus essentiel à l'ame, que d'avoir la conscience & le sentiment interieur de soi-mesme : ce que les Latins appellent plus

heureusement, esse sui consciam.

2. On en peut dire autant de l'idée de L'INFINI ou de l'Estre parfait. On ne peut concevoir QUE NOUS LA PUISSIONS FORMER DE NOUS-MESMES, & il faut que nous la tenions de Dieu. Et pourveu que l'Auteur de la Recherche de la Verité veüille bien n'entendre que perception par le mot d idée, je n'aurai pas de peine à consentir à ce qu'il dit en la page 201. ", Il est constant que l'esprit apperçoit l'Infini quoi qu'il ne le comprenne pas, & Qu'il UNE IDE'E TRES-DISTINCTE DE DIEU. . . . IL A MESME L'IDE'E DE L'IN-FINI AVANT CELLE DU FINI. CAR Nous concevons L'estre infini de CELA SEUL QUE NOUS CONCEVONS L'ES-TRE, SANS PENSER S'IL EST FINI OU INFINI. Mais afin que nous concevions un estre fini, il faut necessairement retrancher quelque chose de ,, Cette notion generale de L'ESTRE, laquelle par con-,, sequent doit préceder. Hactenus facere se cum Malebranchio Arnaldus confitetur: sed egregie uterque

quoniam Deum alium abjicit, statuit illud esse Ens quod statim quisque cogitat; & illud esse infinitum; ex quo detrahendum sit aliquid, ut fiat limitatum, quoties finitum aliquid cogitandum est. Ex quo infert uterque, nihil cogitari posse, quin prius Deus cogitetur; cum illud Ens, quod statim cogitatur, quamvis nulla cogitatio subcat num sit finitum an infinitum, reipsa infinitum ac Deus ipse sit. Catholicis e contra hanc Philosophiam detestantibus, aientibusque illud Ens quod statim mens cogitat, (si tamen Ens prius indefinitum mens cogitat, quam finitum ipsum quod sub sensus cadit, quod Philosophi peritiores & Catholici negant:) sed si Ens illud mens cogitat, aiunt meram ideam abstractam esse Entisindefiniti; cui non aliquid detrahendum sit, ut aliquid finitum cogitetur; sed adjiciendum potius sit, quemadmodum differentia adjicitur, ut species cognoscatur. Sed Ens illud qua vi possunt exaggerant Athei, quoniam Deum, ut diximus, alium non habent.

Pergit Arnaldus, pag. 316. 3. On ne peut presque pas douter, que ce ne soit Dieu qui nous donne les perceptions de la lumiere, des sons, & des autres qualitez sensib es, aussi bien que de la douleur, de la faim, de la foif, QUOI QUE CE SOIT A L'OCCASION de ce qui se passe dans les organes de nossens, ou dans la constitution de nostre corps. Omnes sensationes, inquit, Deus operatur in nobis ut causa vera: agentia naturalia, nonnisi causa occasionales sunt. Quod placitum esse ex atheismo ortum superius ostendimus, cui pro Deo ipsa Realitas ac Veritas entium est.

4. Il y a aussi beaucoup d'apparence, que Dieu nous donne les perceptions des objets fort simples, comme de l'étenduë, de la ligne droite. des premiers nombres, du mouvement, du tems, & des plus simples rapports, qui nous font appercevoir si facilement la verité des premiers principes, comme Le tout est plus grand que sa partie. 5. Il y a au contraire bien de l'apparence que nostre ame se donne à elle-mesme les idées ou perceptions des choses qu'elle ne peut connoitre que par raisonnement; comme sont presque toutes les lignes courbes. Quam tenui ergo aut nullo discrimine Arnaldus a Malebranchio discrepat? Hoc est enim tantum dicere, in Deo ipso immediate nos intueri primas ac simplices veritates: at non in Deo ipso, sed in istis, nos videre eas, quas ex prioribus ratiocinando colligimus: id quod Malebranchius non

Jam de Christo bene sentire non potest, qui de Deo tam perverse statuit. Hæc verba Arnaldi sunt, in libro quem inscripsit, Reflex ons Philosophiques & Theologiques, relata a Malebranchio, in Responsione, pag. 165. Son illustre Instituteur a voulu que la principale devotion des Prestres de l'Oratoire fust de mediter & d'adorce les grandeurs de l'Homme-Dieu, & ce qu'il y a de plus particulier dans cette union ineffable: qui est qu'en Jesus-Christ Lever be pre'-SIDE A TOUT, LE VERBE tient tout sous sa main, qu'il DOMINE en tout & par tout la nature qui lui est unie: que l'homme est absolument soumis A LA DIRECTION INTIME DU VERBE: que tout ce Qu'il PENSE, tout ce Qu'il VEUT, tout ce Qu'il DIT, EST ANIME' PAR LE verbe, & conduit par le verbe. Ce ne sont pas des paroles, mais c'est le sens de tout ce qu'ont toujours cru de ce mistere tous ceux qui n'ont point alteré la foi PAR DES IMAGINA-TIONS NESTORIENNES. Sapientia quidem dirigiactive mentem & voluntatem Christi; cogitata ejus, fensa, placita, dicta omnia esse ab ea effective ac directive, manifestum est. Qui vero Verbum aiunt esse principium active directivum corum omnium, hi sunt qui pro Verbo Sapientiam illam habent, qua formaliter mens hominis Sapientis imbuitur; & quæ per hallucinatur; qui ut Deum desendat esse Ens præcise, modum comprincipii activi in dicta, sacta, & arbitria mentis humanæ influit: hi sunt qui Nestorianismi insimulant secus sentientes, hoc est, Catholicos; qui negant Verbum ut Verbum est, hypostatice humanitati unitum, active influere in voluntates & operationes Christi humanas; quasi duas illi in Christo personas agnoscant, eo quod negent Verbum esse

comprincipium activum volitionum & operationum Christi. Sed de Verbo Dei Deo eadem secum, hoc est, impie sentire Arnaldum, jam superius vidimus satis prolixa oratione profiteri: Itaque neglectis aliis locis, quæ colligi ex scriptis Arnaldi possent, ad ejusdem sactionis commilitonem Nicolium veniamus.

## VII. PETRUS NICOLLE.



Nus e Jansenianæ factionis primipilis haud infimæ notæ, aut mediocris famæ in Gallia, Petrus Nicolle Carnotensis, nonnulla scripsit; ex quibus opuscula quinque tantum, in præsenti expendimus, ejusdem plena impietatis,

quam in superioribus deprehendimus. Ordiamur ab eo, quod veluti Testamentum supremis vitæ suæ annis conscripsisse in præfatione dicitur; & optasse vehementer, ut post suum e vita excessum ederetur in publicam lucem; id quod se vivo certas ob causas sieri nollet.

Ex opere, cui titulus est, Système de Mr. Nicole, touchant la Grace universelle.

A Cologne, chez Corneille Egmont, 1700.

Ex eo autem opere seligemus ea dumtaxat, quæ verum per se Numen oppugnant; reliquis, quæ sunt ex eo consectaria, in aliud tempus dilatis

capitibus.

Pag. 22. & sequentibus: Gratiæ universalis necesfitatem ex Augustino adstruit; quoniam hoc genus gratize ipsa homines natura flagitat. Hæc enim certe postular, ne sit homo physice impotens assequendæ salutis. Est autem physica illa potentia, inquit, gratia universalis: cui adjunguntur factæ etiam reprobis adhortationes & comminationes: Quæ inanes essent & fallaces, si potentia bene agendi physica deesset; quemadmodum frustra & inepte ostenderentur pulchræ tabellæ homini cæco, cui facultas videndi physica nulla esset: adjutorio quo bonum opus & salutare fieri proxime possit, solis interim illis concesso, qui illud efficiunt: mamente in aluis impotentia voluntaria ob malitiam voluntatis, quæ singulari sive essicaci auxilio destituitur, manente nihilominus potentia bene agendi physica; quemadmodum homini oculato manet potentia physica videndi, etiam lumine solis absente. Qui merus utique Jansenismus est; sed quem refellere non est hujus loci institutive nostri. Natura potius gratiæ hujus universalis excutienda est. Hæc, inquit, lux illa est, qua novit, quisquis ratione utitur, prima principia legis naturalis. Nam hæc esse cuilibet homini ingenita, nemo ignorat: Gratiæ nomine infignienda ea esse lumina, negare aliqui posfunt: reipla autem exsistere ea, negare non posfunt. Hæc Verbi divini participatio est, ut lux est, & Veritas, & Justitia; quidni ergo, inquit, Gratia sufficiens appelletur? Pag. 31. Ce que c'est que cette Grace universelle. Il est clair... qu'il n'y a qu'une Grace interieure Donne's a tous les HOMMES, qui exclud l'impuissance physique: puisque felon saint Augustin & le Concile d'Orange, l'homme auroit este mesme dans l'état d'innacence dans cette IM-PUISSANCE NATURELLE, s'il n'étoit aidé. . . par la secours fine quo non. Mais cela ne demontre pas decisivement en quoi il conssta. Noanmoins il semble que la Grace suffisante donne à a tous LES HOMMES, CONSISTE DANS UNE LU-MIERE INTERIEURE & SURNATURELLE,

QUE LE VERBE RE'PAND DANS L'ESPRIT DE TOUS LES HOMMES. Cette opinion semble avoir de grands avantages sur les autres par les caracteres suivans. Premierement, elle n'est point nouvelle, & ne contient rien qui ne soit universellement reconnu. Car quoi que tout le monde ne demeure pas d'accord que cette impression de Dieu comme Loi soit naturelle; on demeure néanmoins d'accord, qu'elle est, c'est-à-dire, que Dieu imprime effettivement dans l'ame certaines veritez sur lesquelles les hommes reglent leurs astions, & qu'on appelle LES PREMIERS PRINCIPES DE LA LOI NATURELLE. L'existence de CES LU-MIERES n'est contestée de personne. Ainsi en disant que Dieu les imprime dans l'esprit de tout le monde, on ne dit rien de nouveau, & qui ne soit reconnu du commun des Theologiens.

mun des Theologiens. Ceux qui nous combattent, peuvent nier que CES LUMIERES MERITENT LE NOM DE GRACES: mais ils ne sçauroient nier qu'elles ne soient effectives. Leurs argumens peuvent combattre la qualification de ces lumieres; mais non la realité & l'existence. Secondement, elle est établie dans l'Ecriture & dans les saints Peres. David dit d'elle: signatum est super nos lumen vultus tui Domine: ce que tous les Interpretes expliquent de la Loi naturelle imprimée dans l'ame de tous les hommes. Saint Jean l'exprime, chap. 1. Et lux in tenebris lucet, & tenebræ eam non comprehenderunt. Erat lux vera illuminans &c. Si elle illumine tout le monde, on est donc tous illuminez par elle. Et comme saint Jean parle en cet endroit de l'impression que LE VERBE FAIT SUR TOUTES LES AMES DES HOMMES COMME VERBE, COMME VERITE', COMME LUMIERE; C'EST LA SOURCE D'UNE DOCTRINE COMMUNE DES PERES, QUE TOUS LES HOMMES SONT EN QUELQUE SORTE PARTICIPANS DU VERBE, qu'il frappe toujours à la porte, qu'il BRIL-LE DANS LES ESPRITS COMME LUMIERE, VERITE', JUSTICE. Elle est dans saint Justin. Apol. 2. Lactance Inft. chap. 26. Eusebe Præp. Evang. S., Athanase, liv. de Incarn. S. Basile Reg. brev. S. Hilaire, S. Paulin, &c. C'est cette Regle QUE LES IMPIES VOIENT DANS LE LIVRE DE LA LUMIERE, & qui touche cenx-mesme qui s'en detournent. Voila Donc Dans L'Ame unb PARTICIPATION DE Jesus-Christ commb VERBE, une expression de l'image de Dieu: Pourquoi donc me sera-t'elle pas une GRACE SUFFISANTE? Catholici Doctores, quos scit iste, & ipse fatetur, sibi adversari, gratiam universalem illam sufficientem prorsus repudiant; neque enim aut gratiæ proprie dictæ appellatione donant gratiam creationis; aut gratiam sufficientem appellant cam, quae omnibus homimbus communiter, sed quæ privatim singulis detur, quæ vires agendi tribuat, cum præceptum urget; noque sit in omnibus, ac nec forte in duobus hominibus eadem, immo nec in uno quidem homine femper, sed diversa pro tentationum quæ vinci, & præceptorum quæ debent impleri varietateac circumstantiis diversis. Nec denique a Verbo ut Verbum est dissundi effective dicum lucem aliquam in mentes humanas,

sed a divinitate, ut divinitas & omnipotentia est. Quam Nicolius hic tradit, hæresis ea est certigeneris Atheorum, qui se Christianos haberi volunt; tametsi Verbum aliud, aut aliam Christi divinitatem non agnoscunt, præter lumen Veritatis intelligibilis omnibus commune mentibus, sive Regulam bene vivendi, quam in sua mente sulgere vident etiam impii. Neque vero de eo lumine aut Davidem in Psalmo loqui aut Joannem in Evangelio, saniores consentiunt Interpretes. Denique non sunt hæc omnino, ut omnes Ca-

tholici profitentur, dona supernaturalia.

Respondet ille, pag. 35. ut fere Malebranchium ad id respondentem superius audivimus; novam esse ac recentem, nec satis bene fundatam, distinctionem illam doni naturalis ac supernaturalis: supernaturale tamen dici donum posse, quodcumque Dei virtute sit: (hoc est, ut intelligit ille, ab Ente & Veritate entium universali:) ne tamen quodlibet donum supernaturale censeatur, novo more loquendi donatum fuisse nomine doni naturalis, quidquid ad corpus motumve corporis pertinet, quidquid ad mathematicas disciplinas, aliasque quæ nihil conferunt ad salutem; supernaturale autem censeri, quidquid ad salutem prodest. Eius generis autem esse has veritates, quæ sunt in mentibus hominum insitæ: has leges esse in Deo, Deumque ipsum: Deumque nosse eos quodammodo qui has noverint: gratias esse similiter, siquidem nullo hominis merito donantur: supernaturales autem, quia supernaturalem esse amorem justitiæ, negare nemo nisi temere potest. Sic ille, inquam, copiose & fuse, pag. 35. Mais, dira-t'on, elle n'est pas surnaturelle. Réponse. Pour décider cette question nettement, je demande quelle notion on peut avoir de CE QU'ON APPELLE SURNATUREL. Apparemment on n'a entendu par ce mot, quand il a esté PREMIERE-MENT TROUVE'E mis en usage, que ce qui sur passe les forces de la nature. On supposoit Alors, qu'il y avoit certaines actions au pouvoir de la nature, d'autres qui la surpassoient. Ainsi l'on appelloit actions naturelles, celles qui n'avoient d'autres principes que la nature; & actions surnaturelles, celles qui avoient Dieu necessairement pour principe, & que la nature ne pouvoit produire.

Selon cette notion, il est clair que des connoissances qui dépendent de l'impression de Dieu, & que l'on n'a que par l'opération de Dieu sur l'ame, sont essentiellement

furnaturelles.

Il est vrai que depuis qu'on a rendu les causes secondes dépendantes du concours de Dieu, qu'on les a frivées de toute action, & qu'on à attribué à Dieu tous les mouvemens des corps, & toutes les actions de l'ame, comme Yout deviendroit surnaturel selon cette Philosophie; on a esté obligé d'ajouter de nouvelles conditions à ce qu'on APPELLE SURNATUREL, pour en exclure certai. nes actions communes. Tout ce qui regarde les actions du corps, & les mouvemens de l'ame à l'égard des corps, & LES VERITEZ MATHEMATIQUES, quin'ont aucun rapport au salut, a esté regardé comme naturel. Tout ce que Dieu accorde aux plus méchans, & sans quoi La nature ne peut subsister, n'est point aussi appellé surnaturel. De mesme, tout ce qui ne regarde que la vie animale, ou civile, est naturel; SELON LE SENS ARBITRAIRE des Philosophes.

Mais selon mesme les notions arbitraires, ces luMIERES SONT SURNATURELLES. Car elles
regardent directement les veritez qui conduisent au salut;
puisque la Loi de Dieu nous y conduit. Ces loix
SONT DANS DIEU, & DIEU MESME. Qui
LES CONNOIT, CONNOIT DIEU EN QUE LQUE SORTE. Elles sont des moiens essentiels du salut;
puisqu'elles marquent aux hommes ce qu'ils doivent faire
necessairement pour y arriver. Ensin elles ne sont point
attachées à la nature necessairement. Dieu les augmente
& les diminue sans détruire la nature: il permet qu'une
partie de ses raions s'efface dans l'esprit. Elles sont

aussi des Graces, parce que l'homme ne les merite point. D'eu pouvoit ne les point donner: parce qu'il pouvoit damner tous les hommes, sans les laisser dans l'état de voiageurs. Il les donne mesme dans le degré de clarté & d'étendue qu'il veut. Et il ne faut pas s'imaginer que la Loi naturelle soit écrite également dans tous les esprits, & qu'ils voient egalement dans tous les esprits, & qu'ils voient E'GALEMENT LES CHOSES JUSTES & INJUSTES DANS LE LIVRE DE LA L'UMIERE. Les uns y participent plus que les autres. On étouffe & Pon bannit ces lumieres par les déreglemens, comme les autres graces de Dieu.

Voici encore une autre raison. Saint Augustin & les autres Perès disent, que les bonnes œuvres, l'amour de Dieu mesme, supposent une connoissance. Ceux qui aiment Dieu comme Justice. Je demande donc, si cette connoissance est naturelle, ou surnaturelle. On ne peut dire qu'elle est naturelle. Car toute pensée qui sert de direttion & de lumiere à nos bonnes œuvres, est surnaturelle selon saint Paul. Non sumus sussicientes cogitare aliquid ex nobis, sed sufficientia postra ex Deo est. Et le Concile d'Orange le dit expressement, can 9. Or ces pensées ne se distinguent pas sensiblement des connoissances de ces mesmes veritez, qu'i brillent quelque fois dans l'esprit des me'chans.

Cela suppose, ou il faut que toutes ces pensées soient necessairement surnaturelles; & ainsi, comme elles se trouvent dans tous les bommes, CES LUMIERES feroient surnaturelles; ou si on dit, qu'il y en a de naturelles & de surnaturelles, ON LE DIRA EN L'AIR, SANS PREUVE, & GRATUITEMENT: en sorte que l'on ne pourra réfuter ceux qui diront qu'el-

les sont surnaturelles.

At Catholici reponunt, ex hypothesi confundi fidem & amorem Dei naturalem, qualis esse potest in Philosophis lumine Christianæ fidei destitutis, & certe foret in statu puræ naturæ, ab amore & fide supernaturali, qualis est in Christianis. Nam Catholici Doctores fidem Dei naturalem vocant, qua haberi potest solo lumine naturali; cujusmodi est de Dei omnipotentia, & Sapientia; supernaturalem, quæ haberi nulla vi naturalis intelligentiæ autratioci, nationis absque revelatione potest; ut de Deo in personis trino, de Verbo incarnato, similibusque capitibus. Et amorem ejus generis & ordinis dicunt esse, cujus & fides est, quæ objectum utriusque est. Actus autem justitiæ, fortitudinis, temperantiæ, ac prudentiæ, ofanino negant esse per se supernaturales, quippe quis dictat humana ipsa ratio. Soli illi hæc omnia supernaturalia esse contendunt, qui & statum puræ naturæ negant esse possibilem; nec pro Deo habent nisi Justitiam intelligibilem, seu formam Justitiæ ipsam, & Lumen, ut vocant, commune omnibus animis ratione utentibus.

Pag. 40. Gratiam Adamo concessam, in co positam fuisse dicit, quod omnes ille veritates, quibus mores excoluntur, perspicue cerneret: nobis autem pleræque sunt ignotæ, sola apparent prima principia. Illud nimirum discrimen fingi oportuit in ea hypothesi, quæ Deum sion alium agnoscit, præter Veritatis lucem. Nam si ita est, excidisse Adamus fingi non potest, nisi ab evidenti cognitione Veritatis, lapsusque in errorem & ignorantiam. Eaque Sententia eo processit, ut quemadmodum in Thomassino vidimus, videbimusque inferius etiam in Paschali, quidam ex iis affirmarint conceptis verbis, clare & intuitive Verbum Dei a primis parentibus visum suisse. Ita ergo Nicolius. Troisième objection. En quoi donc est distinguée cette lumiere de celle d'Adam? Réponse. Elle est distinguée comme un grand jour & une grande lumiere sont distinguez des petites étincelles. Adam sar la Grace d'innocence voioit clairement toutes les veritez morales dans leurs principes. Mais ces pesits feux &

ces étincelles, qui restent aux hommes déchus, ne leur font voir que les premiers principes de la justice, & les laissent dans une infinité d'obscuritez & de tenebres à l'égard des consequences. Ainsi il y a autant de difference, qu'entre le plein jour du midi, qui nous découvre tous les objets de la nature, sans que nous appercevions de tenebres; & la nuit, où l'on ne voit dans le Ciel que des étoilles, qui nous

paroiffent, ut igniculi.

Pag. 45. In ipforum etiam Americanorum Siamensiumque animis Verbum Dei Deum lucere docet; & hanc lucem esle, quæ in tenebris lucet. Sixième objection. L'experience prouve que les Ameriquains ou les Siamois n'ont point ces lumieres. . . . . Je crois au contraire, que la teste d'un Ameriquain, quelque hebeté, aveuglé, rempli de superstitions, & de folie, qu'on le suppose, ne laisse pas d'entretenir un grand nombre de veritez de morale, que LA LUMIERE DE DIEU lui fait voir. LE VERBE, COMME LUMIERE, perce les tenebres de son esprit : Lux in tenebris lucet. Aussi l'Ecriture ne reproche pas aux méchans de n'avoir pas vu la lumiere, mais d'avoir préferé les tenebres. . . Je mets en fait, qu'il n'y a presque point de maximes de morale, qui n'aient agi sur son esprit, lors qu'il a esté question d'agir, quoi qu'il les rejette par une passion plus forte. . . . . en est de mesme des veritez, qui tendent à prouver Dieu & les devoirs qu'en lui doit. Les Ameriquains les sentent comme les autres bommes: elles passent par leur esprit. Ne demandera-t'il pas QUAND IL VOIT QUELQUE CHOSE DE DE'RANGE' DANS SA CABANE, QUI A FAIT CELA? Et cela n'est-il pas un signe, qu'il voit que rien ne se fait sans cause: que tout esset a une cause réelle? Or delà il n'est pas dissicile de le conduire à Dieu, à un biensaiteur, &c. Mais, dira-t'on, ce sera l'art & l'adresse du Missionnaire. Cela n'est pas vrai. Si les principes des conclusions n'étoient déja dans leur esprit, jamais ils ne tireroient un consentement & une adhérence reelle de l'Ameriquain. Et pag. 48. Il n'est pas vrai que si les Ameriquains, EN SUIVANT LES LUMIERES DU VERBE, aimoient effectivement Dieu, le glorifieroient, le prieroient &c. ces actions ne fussent pas bonnes & agreables à Dieu, saltem

Pag. 63. Displicet illi summopere divisio illustrationis a Deo immissæ, in naturalem, & supernaturalem. Nam si Deus non est nisi ipsamet intelligibilis Veritas, ut ipse contendit cum Atheis; quomodo duplex esse potest cognitio Veritatis, cum sit unica Veritas universalis, hoc est, unica necessitas primorum principiorum, unica lux animorum communis, regula unica judiciorum, quæ de re qualibet ferre mens potest. Potius appellanda est supernaturalis, inquit, omnis cognitio Veritatis, quæ ad fruendum Deo refertur; confitendumque ultro, naturam hominis esse ejusmodi, ut absque supernaturali lumine nulla esse possit; quod ipsum lumen formaliter, inquit, Deus ipse est. Præsertim cum quamdiu vivunt homines, quamlibet sint impii, delectatione aliqua virtutis subinde capiantur: qua delectatione cum damnati careant, poterit (siquidem ita loqui cuipiam libuerit) quantulumcumque illud est quod superest lucis damnatis, naturale appellari, quoniam divelli a natura non potest, & sine delectatione est. Pag. 63. Premicrement, il paroist ctrange, qu'une LUMIE-RE qui nous découvre les Veritez morales, N'ETANT AUTRE CHOSE QUE DIEU MANIFESTE' COMME VERITE', JUSTICE, & que l'on appelle la loi naturelle; il y ait encore une autre lumiere qui nous découvre ces mesmes Verités, qui est aussi mani-estation de Dieu comme Justice, & Verité, & qui s'appelle seulement surnaturelle; sans qu'il paroisse aucune difference réelle entre l'une & l'autre de ces Graces. L'une & l'autre est illumination, ACTION du

VERBE sur l'ame de l'homme, supposée commune à tous les bommes, signifiée par saint Jean, Qui illuminat &c. La seule difference qu'on y mettroit, est qu'on appelleroit l'une naturelle, & l'autre surneturelle: Ce qui est gratuit, sans raison, inventé à plaisir. Hoc est dicere: Non est Deus aut Verbum, niss lux communis omnibus animis: non potest ergo gemina lux hominum recte dici, naturalis altera, altera supernaturalis: sed aut omnis est supernaturalis, aut

omnis est naturalis appellanda.

Pergit ille: Secondement, on se contredit, quand on appelle cette lumiere, naturelle. On suppose qu'elle n'est point un effet des facultés naturelles, qu'elle a rapport au bien surnaturel, qui est la possession de Dieu; que Dieu seul la communique, pour conduire les bommes à une fin surnaturelle, & pour les sauver: Ce n'est donc que par un abus de ce mot qu'on l'appelle Naturelle. Falso ponit iste, concedi sibi ab adversariis, hoc est, a Catholicis, lumen illud Veritatis, quod est omnibus animis commune, non esse effectum naturalium facultatum: quandoquidem contendunt ii, lumen illud aliud nihil esse, nisi intelligentiam & penetrationem terminorum, qui intellectui proponuntur, & quorum inter se convenientiam aut repugnantiam percipere quivis intellectus potest.

Pag. 64. Mais, dit-on, la nature ne peut pas subsister sans elle: donc elle est naturelle. Réponse. Il vaudroit bien mieux dire, que la nature de Phonme est telle, qu'elle ne pourroit subsister sans quelque degré d'une Grace surnaturelle, comme ELLE NE PEUT PAS ESTRE HEUREUSE, SANS UNE BEATI-TUDE SURNATURELLE. Cela seroit bien plus court & plus raisonnable, que de resuser le nom de surnaturel à une lumiere qui en a toutes les qualitez; & ne se reduiroit qu'à admettre dans les damnez mesmes quelques restes d'une action surnaturelle de Dieu. Sed istud est aperte profiteri, primum quidem, impossibilem esse statum puræ naturæ, in quo supernaturalis hominis beatitudo non sit; deinde nec posse dæmones ipsos vel damnatos, quamdiu rationales sint, absque dono Dei supernaturali, aut absque aliqua Dei

visione esse.

Pergit deinde: Troisièmement, On renonce, pour conserver SANS RAISON, à cette lumiere, le nom de naturelle, à une autre solution facile: selon laquelle on peut dire, que les bommes après leur mort seront privés de cette lumiere. Car cette lumiere aïant divers degrés dans les hommes mesmes; & Dieu la retirant à mesure qu'ils sont plus méchans, le degré qui en reste dans les damnés, pourra estre appellé naturel, comme é+ tant inséparable de la nature. Mais celui que Dien communique aux hommes dans cette vie, ne laissera pas d'estre surnaturel, parce qu'il peut estre osté. E entie-rement osté, à cause de leur malice; & qu'il onferme toujours quelque aggréement & quelque complaisance pour le bien, ce qui n'est point dans ce qui reste aux damnés. Ainsi il y auroit dans les damnés une veuë de la Jus-TICE, accompagnée de haine de CETTE JUSTICE; El dans les vivans une veuë accompagnée de quelque complaisance. On conserve par cette distinction ce que dit saint Augustin, Psal. 6., Que l'homme en cet-" te vie n'est jamais entierement separé de la lumic-,, re de Dieu: & que cette séparation totale n'arrive que dans l'autre monde.

Pag. 67. Ex antedictis consectarium esse consitetur, omnem veram cogitationem de moribus recte instituendis, esse supernaturalem. Ne vero supernaturale donum in damnatorum animis cogatur agnoscere, (nam de dæmonibus nihil audet pronunciare:) adimendum ait damnatis, hoc lumen, quo verum a falso secernimus; quo de re qualibet eamdem omnes rectamque sententiam proferimus: reliquum in his fore tenue perobscurumque lumen, quo carere om-nino natura non potest. Cetero, ne stupidos hebetesque concedat fore damnatos: (sic enim, necesse est

esse, quos constat separandos esse a Deo, siquidem Deus non est nisi Lux illa, qua ratiocinamur: ) aquam sibi hærere confitetur: de discrimine cognationum naturalium a supernaturalibus satius esse minime litigare, remque totam Deo committere. Dixiéme objection. Il s'ensuivroit donc que toutes les pensees veritables sur LESREGLES DES MŒURS servient surnaturelles. Réponse. Il semble qu'oui. Et voici les raisons. Premierement, Quand l'Eglise demande quelque chose à Dieu, elle confesse par là que c'est à lui de la donner; & qu'elle ne sçauroit se la donner elle-mesme Or elle demande sans distinction les bonnes pensées, qui servent de regle à nos actions: " ut semper rationabilia meditantes, quæ tibi sunt " placita & dictis exsequamur & factis. Elle demande aussi sans distinction, Spiritum cogitandi & recte agendi. Elle ne dit point à Dien, Donnez moi des pensées que je ne sçaurois avoir naturellement. Elle confesse donc par la, qu'elle n'en sçauroit avoir naturellement aucune. ", Quid enim stultius, quam orare ", ut facias, quod in potestate habeas, dit saint Augustin?

Secondement: L'Apostre décide generalement, que non sumus sufficientes cogitare aliquid ex nobis: sed sufficientia nostra ex Deo est. Or saint Augustin & les autres Peres ont supposé que ces pensées, dont parle saint Paul, sont surnaturelles: autrement elles ne seroient pas capables d'estre emploiées pour établir la Grace surnaturelle. Aucun Pere n'a restreint ce passage à certain genre de pensée, & n'a prétendu qu'il y en ait de vraies touchant les mœurs, ausquelles nous suffisons....

On dira. . . que les veritez de Morale ne sont pas moins claires que celles des Mathematiques. Or il seroit déraisonnable de croire, que pour découvrir celles-là, il failut des lumieres surnaturelles. Cet argument ne conclut pas. Nous n'avons nulle haine pour les veritez des Mathematiques. Nous avons au contraire une aversion naturelle pour les regles de Morale: & cette aver son a esté augmentée par une infinité d'actions volontaires. Car tout consentement à la cupidité, est une action d'aversion pour la Verité. . . . Pourquoi donc ne pourra-t'on pas dire, que nous pouvons conneitre naturellement les veritez de Mathematique, & que Dieu est toujours prest de nous éclairer sur cela, parce que

nous le désirons &c.

Mais, dit-on, l'intelligence des veritez morales est inséparable de la nature de l'homme; Elle le sera encore en quelque degré en enfer: & c'est feindre un bomme qui ne seroit pas homme, que de le supposer privé de toute intellizence des loix naturelles. Réponfe. Faisons deux suppositions. L'une, que le degré de l'intelligence des loix naturelles qui demeurent en enfer, & que l'on peut supposer attaché à la nature, est extrémement petit: l'autre, qu'il ne s'ensuit pas de là qu'il y a un certain degré d'intelligence des loix naturelles, qui est inséparable de la nature, que tout degré d'intelligence de ces mesmes loix en soit inséparable. . . . Pag. 71. Quand mesme on seroit oblige d'admettre qu'on peut avoir certaines connoissances des veritez de Morale; il est toujours trés-certain, que les lumieres naturelles & surnaturelles ne se distinguent point. Ainst il faut or-dinairement laisser à Dieu le discernement de l'état des ames, fi leurs pensées sont naturelles, ou surnaturelles. Rien n'est plus inconnu que ce fond: & vouloir établir des regles pour les distinguer, c'est chercher à se tremper. . . Il suffit de dire, qu'il y en a de naturelles & de surnaturelles: que c'est à Dieu à les discerner, lui seul les connoit. . . . . C'est dont par l'Esriture & par la Tradition qu'il en faut juger. Or si l'on consulte cette regle, il n'y a point d'homme qui n'en recoive de surnaturelles: Et cela suffit pour montrer qu'ils ont UNB GRACE GENERALE. Sed pro gratia supernaturali, quam esse necessariam ad salutem, & ad præceptum ut oportet eo fine implendum, Scriptura & Traditio docet; quamque diversam pro varietate per-

ionarum, tentationum, & circumstantiarum diximus esse oportere; adsignat Nicolius lumen dumtaxat naturale & commune omnibus animis; nempe intelligendi vim ac penetrandi terminos, de quorum convenientia deliberatur aut repugnantia: Quam penetrationem five cognitionem fruitra contendit esse posle supernaturalem in entitate, ut sunt actus & habitus fidei, spei, caritatis, ac religionis Christianæ; cum & rationi id adversetur, nec videat ipse quomodo id

Pag. 78. Negat hominem esse quemquam, cui Deus notus non sit, ope gratiæ universalis: neminem enim unum esse, qui non Justitiam, Veritatem, Sapientiam, Legemque noverit. Treizième objection. Il y a beaucoup d'infidelles, qui ne suspicionem quidem de Deo habent. Réponse. Cela n'est vrai que de Dieu connu comme Dieu, comme Createur, comme Souverain Estre. Mais cela n'est pas vrai de Dieu connu comme JUSTICE, VERITE', SAGESSE, LOI. Car Dieu s'est toujours manisesté à l'homme de cette maniere. Lt si les hommes eussent bien usé de ces lumieres, il les auroit portés non seulement à cette connossance plus claire de lui-mesine, qu'il a donnée aux plus éclaire. Philosophes; mais aussi à celle qu'il donne aux Chrétiens, & qui enferme tout ce qui est necessaire au salut. Et in fine operis, ubi de dotibus gratiæ universalis agit, pag. 104. Cette connoissance de Dieu s'y rencontre (dans tous les hommes) dans quelque degré. Les Nations les plus barbares ont conservé QUELQUE SENTIMENT D'HONNESTETE', DE RAISON, & DE JUSTI-CE: ELLES ONT TOUTES OU DES LOIX ou des. COUTUMES: qui quoi que meslées d'une infinité de supersitions & de corruption, marquent néanmoins qu'elles distinguent ENTRE LES ACTIONS JUSTES & injustes. Ainsi Dieu comme Lumiere justice, brille en eux. Hoc est aperte dicere, Veritatem intelligibilem, Deum esse: apparere eumdem & affulgere per se in mentibus omnium hominum, saltem ut Veritas est entium moralium: in mentibus autem Philosophorum, ut Veritas est entium etiam physicorum: quod est, inquiunt, esse etiam eorumdem effectorem & creatorem Deum.

Pag. 81. Gratiam universalem quater appellat. cognitionem qua Deus cognoscitur ut Lux, Lex, Veritas, & Justitia: hanc autem omni esse insitam homini. La grace universelle est une petite partie des graces d'Adam. Or celles que Dieu avoit préparées à la nature innocente, outre la connoissance qu'il avoit de Dieu. COMME LUMIERE, LOI, VERITE', JUSTI-CE, elle enfermoit aussi un concours de Dieu, prest à soutenir la volonté, & à cooperer avec elle, au cas qu'elle commençast.

C'est un principe de saint Augustin, qu'il a toujours. constamment enseigné, que l'homme ne peut connoître CETTE JUSTICE ETERNELLE, si cette Justice ne se manifeste à lui, & si elle ne brille DANS SON ESPRIT. .

Il est vrai aussi que Dieu est toujours prest, au cas que (la volonté) commençast à se tourner vers Dieu. COMME LOI, JUSTICE, VERITE', SAGESSE. Ce qui fait dire à saint Augustin, de serm. Dom. " in monte: Nulla est creatura, in cujus conscien-" tia non loquatur Deus. . . . On conclut donc. que puisqu'il reste à l'homme. . . . les secours de mesme nature, que ceux d'Adam, outre la lumiere dont Dieu l'éclaire comme Loi, verite', justi-CE, en quelque degré, il y a aussi une préparation de Dieu &c. Et pag. 89. Vingtieme objection. On peut je passer du principe de saint Augustin. Car il n'allegue ni Ecriture, ni Iradition, pour établir l'adjutorium sine quo. Réponse. Cette Grace étant prise en re sens, que c'est une luniere du VERBE, éclairant tous les esprits sur L'E sou-VERAIN BIEN & LA JUSTICE ETERNEL LE; rien n'est, comme en l'a montré, mieux établis dans l'Ecriture, & dans les Peres Grecs & Latins. Verbum iste rursum appellat, lucem Veritatis, qua

formaliter mens illustratur.

Magna profecto Dei providentia factum est, ut Testamentum istud Nicolius condiderit. Falsi accufatores audiremus, si hac probatione destituti, Nicolium diceremus, qualis vixit, Jansenianum sive Atheum obiisse. Vox est publica, in priore eum immortuum esse hæresi, nec ab ea umquam discessisse, ut videri voluit, cum viros falleret, qui falli se haud valde curabant, dum eum ab hæresi revocasse crederentur a vulgo. At contra Paschasium Quesnelium scripsit in hoc ipso Testamento. Fecit sane. Nimirum viri astuti intelligebant duas esse rationes gratiæ universalis defendendæ:& compertum erat ambobus, & affirmabant illi conceptis verbis neutram esse gratiam sufficientem illam, quam Catholici adversus Jansenianos aliosque heterodoxos tuentur; tametsi vellet uterque suam, quam propugnabat, gratiam universalem, sufficientem existimari. Itaque Quesnelius, qui prior scripsit, gratiam universalem non admisit nisi objectivam & externam. Nicolius internam adjecit, quæ esset ipsiusmet Verbi Dei, hoc est, lucidæ Veritatis agnitio, sive manisestatio primorum principiorum, cum aliqua complacentia. At num propterea magis Christianus Catholicus Nicolius, quam Quesnelius est? Et iste tamen præter gratiam universalem externam, internas reipsa admittit & singulares; sed quæ non sufficiant vires ad præceptum implendum, idcirco quamlibet a Nicolio discrepet, cit tamen uterque hæreticus.

# Ex libro qui inscriptus est, Traité de l'Oraison. Paris, 1679.

Veniamus ad opus istius alterum, quod ei cum similitudo stili, tum publica sama asserit; tametsi nomen ei suum apponere noluit, ideirco (opinor) quoniam in eo scilicet nimium est aperta professio impietatis quam impugnamus. Titulum operi secit, Tractatus de Oratione: quod verius inscriberet, Tractatus contra Orationem: adeo sunt Christianae precationi contraria, quae in toto libri corpore tradit orandi praecepta. Sed non est hic animus alia ex eo loca decerpere, quam quae ipsam per se impietatem docere

palam videantur.

Libro 2. cap. 1. pag. 49. Cum Deus, ex hypothesi impia, nihil sit nisi Veritas & Justitia ipsa intelligibilis, verum præsentiæ Dei cogitandæ modum hunc dicit esse, si cogitetur nimirum, cum quidlibet aggredimur, Veritas ipsa & Justitia. Que LA VRAIE PRESENCE DE DIEU EST DE RE-GARDER EN TOUT CE QUE L'ON FAIT LA VERITE' & LA JUSTICE, & denerien faire qui ne s'y tapporte: Dieu n'e' tant autre cho-SE QUE VERITE' & JUSTICE: & que toute autre presence de Dieu peut tromper, & estre commune aux bons & aux méchans: mais que CELLE-LA NE TROMPE POINT, & ne convient qu'à ceux qui le sorvent veritablement. Catholici dicunt, æqui verique confiderationem longe aliam esse a consideratione Dei præsentis: illa bonum opus moraliter effici; ista, Christianum & meritorium amicitiæ Dei: Et quamvis sit illa bonis malisque communis, nihilominus propriam Christianorum esse; & ad unumquemque in officio continendum, in primis idoneam,

Sic quoniam Deus isti non est nisi Justitia & Veritas, sive Lux animorum moribus excolendis idonea, vehementer eidem displicet piæ meditationis argumentum, ex attributis Dei sumi. Nam considerari Veritas non debet, nisi ut ametur; non ut timeatur; nam si timetur, non amatur, si non amatur, odio est. Non debet igitur in oratione Deus spectari, in illa nimirum hypothesi, nisi sub ratione Veritatis ac Justitiæ, sub qua potest ac debet amari. Veritas

si spectetur ut immensa, nihil illa consideratio confert ad amorem ipsius: cum Catholici e contrario dicant conferre plurimum ad amorem & reverentiam erga Deum excitandam, si consideretur is ubique præsens. Nicolius, pag. 129. Car nous ne devons pas seulement aimer Dieu, mais nous le devons Aimer COMME VERITE, & COMME JUSTICE. Es c'est dans ses loix & ses préceptes que cette verité & cette justice nous est découverte. Pag. 130. Il faut ajouter, que comme l'oraison nous doit fournir des lumieres pour nos actions & pour nostre conduite, on en tire de plus directes & de plus précises de la consideration particuliere des LOIX de Dieu, que d'une application generale à DIEU COMME IMMENSE & INFINI, ou de Padoration particuliere de quelque mystere. Car ces loix ont esté écrites exprés pour nous servir de regles dans nos actions: & l'esprit humain a moins à agir pour en tirer des conclusions particulieres: au lieu qu'il peut se messer beaucoup dans les réflexions morales que l'en fait sur LES MYSTERES & sur LES ATTRIBUTS de Dieu. Et libro tertio, cap. 1v. docet adorationem Dei oportere esse semper cum ejusdem amore conjunctam: Nam Veritaris adoratio scilicet nugatoria est, nisi conjuncta simul dilectione Veritatis: præter quam quod, ut dictum est, amari Veritas potest, timeri non potest.

Libro 2. cap. 2. pag. 55. Inutilem dicit esse orationem vocalem, nisi quæ dicuntur ore, animus intelligat. Quæ hæresis ex atheismo ortum habet. Nempe si Deus non est nisi Veritas quæ lucet in mentibus, frustra sane ac stulte eam ore invoces; multo vero magis, si quid ore proferas non intelligas. At. Catholici, qui verum Deum norunt, statuunt orationem vocalem, quæ sit ab Ecclesia commendata, etiam a non intelligentibus prolatam, eisdem valde prodesse, dummodo simul de Deo cogitent, cui preces osserunt: Prodesse autem, tum ad satisfaciendum Deo pro peccatis; est enim opus laboriosum ab Ecclesia co sine commendatum; tum ad ea impetranda, ad quæ postulanda est oratio ea instituta. Dictum tamen illud suum alibi Nicolius emolliit, ut suo loco

dicemus.

Libro iv. cap. 3. Veritatem & Justitiam immutabilem, denique legem Dei, ipsum Deum esse. Les Vertus sint aimables, parce qu'elles nous sont commandées par la loi de Dieu. Les vices sont dignes de haine, parce qu'ils sont contraires à cette loi est cette loi est aimable & adorable PAR ELLE-MESME, PARCE QU'ELLE N'EST AUTRE CHOSE QUE LA VERITE' & LA JUSTICE ETERNELLE & IMMUABLE, C'EST-A-DIRE, DIEU MESME. IL N'EST DONC POINT BESOIN d'aucun tour ni d'au-

cune consequence pour nous les faire aimer. Cap. 1v. pag. 261. Ab amore Christi ut homo est gradum ait faciendum esse ad amorem Christi ut Sapientia & Justitia est: Deum enimyero seu divinitatem, Sapientiam Justitiamque esse: Amorem autem Christi Servatoris non esse supernaturalem, nisi cum expressa cognitione divinitatis, hoc est, Justitiæ & Sapientiæ, ejusdemque dilectione justitiæ conjungatur, cujus exempla in Christo conspicua sunt. Hoc est aperte profiteri, divinitatem Christi, sive Christum secundum divinitatem, aliud nihil esse, præter Sapientiam ac Justitiam ipsam intelligibilem, quærationales animos Sapientes ac jultos facit. Verba Nicolii sunt: Tout cela fait voir, que comme il y a des de-grés dans les dons de Dieu, & que l'amout spirituel est ordinairement précedé par un amour moins spirituel; il faut que la pieté nous fasse suivre ordinairement cet or dre, & que nous passions par ce degré de Pamour de Jesus-Christ homme, pour parvenir à cesui qui regarde plus directement Jesus-Christ comme sagesse & COMME JUSTICE.

On peut dire mesme, que c'est en quelque sorte mépriser le dessein de l'Insarnation, que de rejetter cette

devotion sensible envers l'humanité de Jesus-Christ. & de condamner la pratique de ceux qui taschent de l'avoir presente, en se le representant dans quelque mystere, comme dans son enfance, dans sa vie laborieuse & inconnuë, E principalement dans sa croix, sous prétexte DE S'ATTACHER A L'AMOUR DE LA VERI-TE' & DE LA JUSTICE, DE'TACHE' DE TOUTES LES IMAGES SENSIBLES. Car les Peres nous enseignent, qu'une des sins que le Fils de Dieu a euës dans ce mystere ineffatse, a esté de s'ac-commoder à la foiblesse des bommes, & de LES ELE-VER A L'AMOUR DE LA SAGESSE ETER-NELLE, en leur presentant CETTE SAGESSE DEVENUE VISIBLE & REVESTUE de l'humanité. Sapientia & Justitia, quæ homines Sapientes formaliter & justos facit, spectari sane dicitur in homine sapiente & justo: & per prosopopæiam dici eadem Sapientia potest, ut se aspectabilem præberet, virum quempiam elegisse, cujus veluti induta carne, sive per cujus opera plena Sapientiæ, ipsa appareret.

Pergit Nicolius: Et il ne s'ensuit pas, que les mouvemens d'amour & de tendresse, que l'on peut concevoir envers Jesus-Christ, en se servant de l'imagination pour se le representer, soient purement naturels, de ce qu'on en peut concevoir de pareils en se representant d'autres objets purement humains. Car qui ne sçait que Dieu cache les operations de sa grace sous le voile de mouvemens qui ne paroissent pas manifestement surnaturels; & qu'il le fait ainsi, pour nous empescher d'avoir une certitude entiere qu'il agit en nous, & qu'il possede nostre cœur? On doit donc croire que Dieu joint souvent un veritable amour de sa divi-NITE' à ces mouvemens sensibles envers l'humanité de Jesus-Christ: qu'il fait aimer Jesus-Christ Dieu par Jesus-Christ homme: qu'il insinue dans le cœur l'amour de sa justice & de sa sagesse, par le moien de cet amour tendre de sa chair divine. Negat esse supernaturalem, ut diximus, amorem humanitatis Christi, absque expressa simul dilectione ejusdem divinitatis; hoc est, ut interpretatur, Sapientiæ & Justitize ejus: neque enim alia ei Christi divinitas est. Quis autem certe Sapientia destitutam humanitatem diligat, nisi homo carnalis aut infanus? Quis autem vicissim hanc esse Christi divinitatem, nisi atheus, putat?

Denique pag. 264. Il faut se servir de cet amour sensible pour l'humanité de Jesus-Christ, pour resister à l'impression des objets du monde, & pour s'élever à Pamour DE LA SAGESSE: & mesme quelque avancé que l'on soit, il ne se faut jamais se-PARER ABSOLUMENT DE L'HUMANITE' DE Jefus-Chrift. Il est toujours bon de CONSIDERER LES VERTUS EN Jesus-Christ DIEU & HOMME, & de REMONTER à cette source sacrée: parce que l'on peut trouver dans L'Hu-MANITE' DIVINE de Jesus-Christ non seulement le lait des enfans, mais aussi la viande solide des personnes avancées, & qui sont parfaites en Jesus-Christ, selon le langage de l'Apostre. Hoc est dicerc considerationem Christi tunc tantum prodesse, cum virtutes ipsius considerantur: Prodesse enimyero non posse Christum nisi exemplo, sive nisi ut Sapienta & Justitia est: virtutes autem in Christo homine nonnisi ipsammet divinitatem esse; siquidem divinitas, in illa hypothefi, ipfamet formaliter Sapientia & Justitia est: unde non in Christo homine, sed in homine Deo virtutes dicendæ sunt esse: A virtutibus fuis propterea habere humanitatem Christi ut divina fit; ac proinde habere ipfum etiam exinde ut Deus sit. Et deinde temere suspecti Socinianæ amentiæ Tanseniani sunt?

Capite quinto, Christum nos redemisse ac Deo reconciliasse dicit, non solum per mortem summ, sed per omnes vitæ suæ actiones. Recte quidem, si redemptio in eo posita est, ut Sociniani ponunt, quod

exemplum Christus dederit a vitiis abstinendi & pro virtute certandi ac pro beata vita: liberare autem censetur a peccatis, qui præit exemplo, viamque commonstrat, qua sit eundum ad beatam vitam. Nam fingulis certe factis suis hoc Christus docuit. Nec aliter profecto redemisse divendus est, si tota Christi divinitas, Sapientia & Justitia ea est, qua formaliter sapiens & justus fuit ut homo: quandoquidem Sapientia non potest prodesse nisi docendo. At Catholici dicunt sola nos eum morte redemisse: aliter quidem potuisse; sed Deum noluisse, qui sanguine placari voluit. Hoc est enim mysterium sidei, ut alibi diximus. Verum ab illis Nicolius discedit, pag. 265. Jesus-Christ est adorable dans tous ses états, PUISQU'IL EST DIEU DANS TOUS SES E'-TATS. Il est dans tous mediateur de Dieu & des bommes: & il a operé dans tous leur salut; n'y en ayant aucun dont il ne soit vrai de dire, " Deus crat " in Christo mundum reconcilians sibi. Dieu étoit en Jesus-Christ réconciliant le monde à soi-mesme. Car Jesus-Christ ne nous a pas seulement RECONCI-LIE'S PAR SA MORT, mais aust par toutes ses souffrances. Le premier acte de soumission qu'il a rendu à son Pere au premier moment DE SON INCAR-NATION auroit esté suffisant pour operer nostre salut: Et il n'y a voulu joindre Toutes Les AUTRES ACTIONS DE SA VIE & DE SA MORT, QU'AFIN DE RENDRE SA REDEMP-TION PLUS ABONDANTE, ET POUR NOUS INSTRUIRE PLUS PLEINEMENT PAR SES EXEMPLES. (Hoc est dicere callide, five dixeris redemptionem uberiorem, five pleniorem institutionem ac doctrinam, nihil interesse.) Nous lui devons donc dans tous ses états nos adorations, nos hommages B nos reconnoissances. Nous devons le regarder en tous, COMME NOUS Y AIANT DELIVRE'S DE NOS PECHEZ, COMME NOUS Y AIANT RETIREZ DE L'ENFER, COMME NOUS Y AIANT ME-RITE' LE CIEL. Non seulement IL Y a operé le salut des hommes en general, mais il nous y avoit en particulier dans l'esprit, il nous a destiné ses graces, B en particulier celle par laquelle il nous donne la vo-Ionté & le tems de confiderer ce mystere ce jour-là mesme. Il a eu EXPRESSE'MENT INTENTION DE NOUS LA MERITER. Et ce que nous faisons en l'adorant & le priant, est un effet de l'application qu'il a eue à nous. . . . Jesus-Christ, dit saint Augustin, epift. 2. est venu pour instruire & pour SECOURIR LES HOMMES. In magisterium & adjutorium. Il nous a instruits non seulement par ses paroles, mais aust PAR SES ACTIONS. Adjuvit docendo scilicet; nec solum omnes universim: sed voluit præterea mysteria vitæ suæ prodesse nominatim singulis electis ea attente contemplantibus, quos & prævidit id esse facturos. Itaque quod pie Christum cogitamus, fructus hic est voluntatis illius. Voluntas enim Christi, & intentio, qua voluit mysteria sun prodesse electis singulis, causa, inquit, occafionalis est, cur Deus hanc nobis mentem injiciat. Non immittit enim Deus pizs cogitationes vel pios affectus in mentes electorum, nifi quia vult esse salvos quos Christus vidit esse salvandos, & quia vult ei fimiles ejusque mysteriis costdem esse.

Cap. v. pag. 270. Ce qu'il y a encore de plus terrible, c'est que ces graces des mysteres, Qui nous ont este offertes, se tourneront contre nous, si nous n'avons soin de préparer d'ouvrir nostre cœur pour les recevoir. Si elles ne nous attirent au Ciel, elles deviendront un poids qui nous abismera dans l'enser. Jesus-Christ nous demandera compte de son incarnation, de sa naissance, de toute sa vie, de sa mort, de son ascension, de l'effusion de son esprit. Tout cela nous a ete offer cœur, qui nous ait empesché de pui-

fer une abondance de graces dans ces sources sacrées qui nous ont esté ouvertes; & cette dureté ne sera pas une excuse devant nostre Juge. Gratiæ mysteriorum istæ, quas tantopere etiam Quesnelius exaggerat, gratiæ mere externæ sunt, quæ tantum docendo prosunt, quæ non dantur hominibus, sed (ut iste dicit plus semel) osseruntur solummodo. Et cum eæ gratiæ tantum docendo possint prodesse, tantum prodesse incarnatio, inquit, quæ docet Sapientiam habitare in carne posse, tantum Ascensio Christi & Pentecoste ipsa prodest, quam Christi mors. Et non est similis Socino Nicolius?

Cap. vi. de Eucharistia, quod ille cum tota factione Janseniana non audet metu rogi aut lapidationis aperte dicere, id occulte & vafre & quadam circuitione suggerit. Nam dum eamdem ei adorationem tantum deserendam esse pronunciat, quæ Evangelio ipsi defertur: (quo de argumento prolixa etiam disputatio præfixa est Novo Testamento Montensium:) & cum deinde subjicit, adorationem eam esse, quæ summæ Veritati debetur; perspicue profitetur, quoniam Deum haud alium agnoscit præter Veritatem, Deum Christumque non esse in Eucharistia, nisi quoniam ibi, ut in Evangelii codice, præsens Veritas sit; in Eucharistia quidem loquens & docens per Symbola; in Evangelii codice, per verba quæ leguntur. Hic scopus istius orationis est, pag. 272. On peut se servir à peu prés de la mesme methode pour méditer les paroles de Jesus-Christ, que pour méditer ses mystères. . . . Il les faut donc écouter avec un profond abaissement de nostre cœur, & avec l'ADORATION DUE A LA SQUVERAINE VERITE'. Car l'on peut dire de ces paroles ce que saint Augustin a dit de l'Eucharistie; Qu'on ne s'en doit point NOURRIR, SANS LES AVOIR AUPARAVANT ADORE'ES. Et c'est pourquoi les Conciles se servent de cette expression: " sancta & ADORANDA ,, verba scripturarum.

Eo spectat & quod sæpissime occinit iste cum suis, nutriri nos Veritate: pag. 274. On se nourrit De la veritate: en la recevant avec docisité à avec r. spect. Nempe ut cibum Corporis Christi, cibum esse tantum Veritatis suadeat, quæ ex contemplatione Symbolorum, quemadmodum & ex pia commentatione verborum Evangelicorum nutrire mentes solet, hoc est, excolendis moribus salutaria ingerere

monita.

Huc illa pertinet insolita prorsus, nec Catholica sane oratio, qua docet Triplicem esse communionem, five tergeminum esse communicandi modum, adorata Veritate, quæ tum sub Symbolis panis & vini, tum in Evangelii codice, tum in mysteriis denique vitæ & mortis Christi occulta est. Communicari igitur Christo in his tribus posse, quoniam in his potest Christus adorari, etiam ubi adesse eum non persecte agnoscimus. Sufficit enim nosse ibi eum esse, ut adoretur: adorari autem ipsum idem esse atque communicari ei. Sufficit, exempli gratia, nosse veritatem esse in Evangelii codice, ut adoretur ea, etiam ab his qui eam ibi non intelligunt. Sufficit fimiliter, inquit, nosse Veritatem, quæ Deus & Christi divinitas est, sub Symbolis contineri, ut ibi adoretur; quamvis illa expresse Veritas mente non percipiatur. Itaque communicatur aliari, (sic enim loquitur) etsi Veritas, quæ fub Symbolis continetur, non intelligitur: sicuti communicatur Evangelio, quamvis Veritas in eo contenta non sit satis animo comprehensa. Nam & verba præsertim obscuriora Evangelii, Christum seu Veritatem, ut Symbolo panis & vini, obvelant & tegunt: ad communicandum autem, inquit, cibumve sumendum ex Eucharistia & ex Evangelio, fides sola sufficit. Communicat igitur Veritati, quæ Christi divinitas est, quisquis Veritatem sub Symbolis sive panis & vini, sive verborum Evangelicorum intelligit ac videt. Communicat etiam,

quisquis etiamsi nec intelligat aut videat Veritatem, credit tamen sub his integumentis latere. Non hæc, amabo, tota quanta est oratio, Calviniana est? Sic certe Nicolius, pag. 281. cap. v11. Mais quand mesme on ne parviendroit pas à l'intelligence de ces passages (de l'Ecriture) on peut s'édifier & se nourrir de ce qu'onne les entend point. Et c'est ce qu'un auteur de ce tems a fort bien montré dans un Traité intitulé, DES TROIS COMMUNIONS. . . . , A Dieu ne plaise , dit-il, ,, que ce qu'il y a de relevé & d'obscur dans l'Ecritu-,, re, ne soit utile qu'aux savans, & ne serve qu'à ,, exercer l'intelligence des personnes éclairées Si , NOUS AVONS DE LA FOI, NOUS POUVONS , COMNUNIER PAR TOUT, PARCE QUE , nous pouvons adorer Jesus-Christ PAR ,, TOUT, & dans les endroits mesmes ou nous ne pou-" vons penetrer dans l'obscurité des voiles qui Nous " LE COUVRENT. Il suffit de l'aimer, & de sça-,, voir qu'il y est, pour l'adorer: IL SUFFIT DE , L'ADORER POUR Y COMMUNIER. . . . . ,, Comme donc on NE LAISSE PAS DE COMMU-,, NIER A L'AUTEL, quoi qu'on ne voie pas le corps " de Jesus-Christ; ON NE LAISSE PAS AUSSI , DE COMMUNIER AUX PAROLES DE L'E-,, CRITURE, quoi qu'on ne les entende pas : & qu'on , n'y découvre LA VERITE QU'ELLE REN-, FERME, QUI EST Jesus-Christ, QUE PAR , LA FOI : QUI SUFFIT E'GALEMENT 99 POUR SE NOURRIR DE LA SAINTE EU-, CHARISTIE & de l'ECRITURE. Latet, inquit, Christus, seu Veritas, sub verbis Evangelicis: sic latet Christus sub Symbolis panis & vini. Crede Veritatem utrobique latere, quamvis quæ sit ea non intelligas; & adora: tunc communicasti. Communicatur enim Evangelio, ut & altari, ac vicissim; per folam fidem. Quis non omnino hebes non animadvertit, Communionem dici nove etiam de Evangelio, ut nihilo magis in altari, quam in Evangelio, aut alius utrobique Christus, quam Veritas, quæ per verba vel figna externa concipitur, intelligatur?

Cap. vi. Ethnicos ait agnovisse quidem legem æternam, ejuidemque pulchritudinem esse sdemiratos; sed minime eos considerasse, staturos se aliquando ante tribunal Veritatis. Itaque Deum hos cognovisse quidem, siquidem legem hanc agnovere; sed non ut Deum glorificasse; quoniam hanc legem suum fore judicem non putarunt. Pag. 275. Les Paiens ont connu plusieurs veritez de la LOI ETERNELLE; mais ils ne les ont pas regardées comme leur juge. Ils en ont fait un sujet d'entretien : ils les ont considerées COMME QUELQUE CHOSE DE BEAU & d'excellent. Ils ont cru que le bien des Estats, & l'excellence mesme de chacun des bommes en particulier demandoit qu'on les observast. Mais ils n'ont jamais pensé qu'ils seroient jugez par ces veritez : qu'ils auroient à paroistre devant LE TRIBUNAL DE LA VERI-TE'; & que toutes leurs actions seroient examinées selon CES REGLES ETERNELLES & INFLEXI-BLES. C'est pourquoi l'on peut dire d'eux à cet égard, ce que saint Paul dit en general, qu'AIANT CONNU Dieu, ils ne l'ont pas glorifié: PARCE Qu'ils N'ONT PAS REGARDE' SA LOI COMME LEUR SOUVERAIN JUGE. Nec pro Deolegem, nec pro summo Judice Catholici, sed Athei tantum certi generis habent. Catholici Deum legis auctorem ac vindicem timent.

Cap. XI. pag. 307. TOUTE NOSTRE EXCEL-LENCE CONSISTE DANS LA PENSE'E. C'est ce qui nous éleve au dessus des creatures qui en sont privées. C'EST DANS LA PENSE'E QUE CON-SISTE L'IMAGE DE DIEU. Triplicem errorem istum; (& animam nimirum humanam nihil nisi cogitationem esse; & belluas omni cognitione carere; & in cogitatione positam esse imaginem Dei;) ortum habere ex impietate jam superius ostendimus.

Libro

Libro vt. cap. I. (Multa enim præterimus, quamvis ob hæreses digna notatu, circa redemptionem Christi, aliaque Religionis capita. Pauca tantum attingimus; quæ sunt facilioris intelligentiæ, ex iis in primis, quæ ad naturam Dei spectant immediate.) Sic ille igitur, loco citato, in titulo: Que nous ne devons proprement demander à Dieu que Dieu mesme, selon les Peres. Et pag. 383. C'est donc Dieu mes-ME qu'il faut DEMANDER A DIEU: puisque c'est Dieu seul qu'il faut aimer, & que c'est de Dieu seul qu'il faut jouir. Mais qu'est-ce que demander Dieu à Dieu? C'est demander de lui estre uni. C'est demander de posseder sa justice, ou plutost que sa justice nous possede. Et qu'est-ce que demander de posseder la justice, du d'estre pssedé par elle? C'est demander de l'aimer parfaitement, de lui estre parfaitement conforme, de n'avoir rien en nous qui lui soit contraire. A Justitia certe & Veritate intelligibili, hac fi Deus est, frustra panem petas; frustra quidquam aliud præter ip-

lam, præter arctam conjunctionem cum ipfa. Cap. 1v. amorem Dei esse definit, amorem Justitiæ; siquidem hæc, inquit; Deus ipse est. Fieri autem negat posse ut vere ametur Deus spe alicujus commodi; quoniam ratio vetat amari Justitiam spe commodi alicujus: quoniam esset illud non Justitiain amare, sed commodum. Pag. 403. Il n'y a point d'idée qui nous represente mieux l'amour de Dieu comme dégagé de tout interest bumain, que ceile par laquelle EN CONCEVANT DIEU COMME JUSTICE SOUVERAINE, nous concevons l'AMOUR DE DIEU, comme l'AMOUR DE CETTÉ JUSTICE. Car il est impossible que l'AMOUR DE LA JUSTI-CE soit interesse: puisqu'il est injuste que nous rapportions Dieu à nos interests; & que la justice nous prescrit au contraire de rapporter toutes choses à Dieu, & principalement nous-mesmes. Gependant il est clair, que CETTE JUSTICE SOUVERAINE QUI EST DIEU MESME, & dont l'amour par consequent est l'amour de Dieu, nous oblige de desirer la beatitude, & de ne vouloir pas estre malheureux éternellement. Car elle ne nous commande pas seulement d'aimer Dieu; mais elle nous commande de desirer de l'aimer ETERNEL-LEMENT & PARFAITEMENT, PUISQU'IL EST JUSTE QUE NOUS L'AIMIONS EN CETTE MANIERE; & QU'IL EST INJUSTE OU QUE N OUS CESSIONS de l'aimer, ou que nous ne desirions pas de l'aimer parfaitement. Si Deus nimirum non est nisi ipsa formaliter Justitia intelligibilis & æterna quæ rationales animos justos facit, oportet illam universaliter amari, & hunc amorem esse perpetuum illa pro suo jure postulat, & propter se quidem amari denique postulat, non propter aliquod commodum, ut diximus. Unde sequitur omnem Dei amorem, qui concupiscentiæ dicitur, pravum esse; & omnia infidelium opera, etiam bona quoad substantiam, esse peccata: cum non fiant ex desiderio semper sectandæ justitiæ, sive ex amore Justitiæ universalis, (siquidem non illam pro Deo non habent, ut supponitur, nec immortalitatem credunt animorum,) sed ex motivo tantum peculiaris alicujus virtutis, qua se volunt esse exornatos. Catholici docent e diverso, posse amari Deum, hoc est, obsequium aliquod exhiberi Deo spe commodi alicujus, sive temporalis, five spiritalis, obtinendi a Deo, quoniam utriusque largitorem Deum solum agnoscunt, & sic agnosci se velle eum credunt. Opera vero bona infidelium negant esse peccata, tametsi ad Justitiam universalem non referuntur, nec fiunt ex amore illius. Quoniam verus Deus non illam Justitiam universalem sectandam proponit; sed singula præcipit opera recte sieri, hoc cit, nullo fine pravo aliave circumstantia corrumpi; ac si quidem ita siant, etiamsi propter ipsum non fiant, sed propter præcepti cujusque æquitatem, nihil in fingulis operibus præcise spectatis ultra desiderat, ut ea moraliter bona esse censeat. Cetera in co opere hæretice dicta, quæ funt plurima certe, in aliud tempus excutienda differimus.

Ex opere inscripto, Lettres choisies écrites par seu Mr. Nicole, Auteur des Essais de Morale, à Liege, 1702.

Unicum ex hoc opere testimonium exhibemus, quo quem Deum Nicolius semper agnoverit, manifestum fiat. Lettre XIII. pag. 81. Il est certain que la fin immediate & directe de chaque action Chrétienne, est de la faire dans la veuë de LA LOI & de la JUSTICE ETERNELLE, qui la commande. Car chaque action a sa regle: & c'est par la conformité à cette REGLE, qu'elle est bonne: ce qui ne s'entend pas seulement des devoirs importans, mais des moindres actions Chretiennes. IL Y A UNE VERITE', UNE LOI, UNE REGLE EN DIEU, qui prescrit aux Chrétiens de quelle maniere ils doivent manger, boire, dormir, converser, marcher, rendre des civilitez aux autres hommes. L'est par la conformité à CETTE REGLE que ces actions sont bonnes: & FAIRE ses actions pour Dieu, n'est autre CHOSE QUE DE LES FAIRE FOUR L'A-MOUR DE CETTE LOI, & DE CETTE VERI-TE' QUI LES PRESCRIT: PAR CE QUE CETTE LOI ET CETTE VERITE' SONT DIEU MESME. Catholici Atheos esse jure censent eos, qui Justitiam universalem illam, quæ regula estactionum humanarum, pro Dco habent: & quæ sunt huic regulæ consentanea opera, ea non Christiana, seu meritoria vitæ æternæ esse ducunt, sed tantum bona moraliter.

Ex libro inscripto,
Instructions Theologiques & Morales,
sur le Symbole,
par feu M. Nicole. Paris. 1706.

Tomo I. pag. 17. Puisque nous devons adorer Dieu, il faut d'une part tascher de s'en former une i ét veritable, de peur d'adorer un phantome, & une siction de nostre imagination, au lieu de Dieu. Objiciunt istud Catholicis omnes Athei, quibus Deus non placet, nist Ratio, Justitia, & Veritas intelligibilis; ut jam superius observavimus.

Pag. 39. cap. vII. D. Est-il important de comprendre en quel sens Dieu est la VERITE', LA SAGES-SE, & LA JUSTICE, & LA LUMIERE? R. Oui, parce que ce sont les idées LES PLUS SPI-RITUELLES & LES PLUS DE'GAGE'ES DES PHANTOMES CORPORELS, que nous puissions avoir de Dieu; & l'objet de l'amour le plus pur, le plus desinteresse, & le plus spirituel que nous puissions avoir de lui. Il est à craindre qu'en concevant Dieu sous des images corporelles, comme est celle d'une lumiere infinie, nous ne venions A EN FAIRE UNE IDOLE, en le croiant semblable à ces images. Mais on n'est pas dans ce danger, en le concevant comme VERITE, comme SAGESSE, & comme JUSTICE, parce que ces idées n'ont rien de corporel, quoi qu'en la maniere que nous les concevons, elles sont infiniment au-dessous de ce que Dieu est.

D. Comment faut-il entendre que Dieu est LA VERITE'? BL. . . . . Il faut concevoir que toute verité, quelle qu'elle soit, est connue de Dieu, & subsiste en
Dieu éternellement par l'idée qu'il en a. Or cette idée
étant Dieu mesme, il s'ensuit que DIEU EST LA
VERITE', & que LA VERITE' EST DIEU:
In Veritate universali, inquit, quæ Deus est, veritas
quælibet singularis continetur, & ab ea proinde cognoscitur, & approbatur. Quod si cognoscitur autem, ideam illius habet eminenter: & quod habet
Deus, Deus est. Sic idea omnium veritatum seu Veritas universalis Deus est, & Deus illa Veritas universalis est.

Pag

Pag, 41. D. Saint Augustin n'enseigne t'il pas que LES VERITEZ MATHEMATIQUES, (comme Tout nombre est pair ou impair, Les trois angles de tout triangle sont égaux à deux angles droits,) sont éternelles & immuables, sont Dieu mesme, & qu'ainsi CELUI QUI CONNOIT CES VERITEZ MATHEMATIQUES, CONNOIT DIEU? R. Cette DOCTRINE auroit besoin de grands éclaircissemens. Mais il suffit de scavoir que les idées que Dieu a de ces veritez Mathematiques, sont Dieu mesme: foit que ces veritez soient quelque CHOSE DE DIFFERENT DE CES IDE'ES, foit que ce soit LA MESME CHOSE. Callide admodum & miro orationis artificio docet, veritates etiam Mathematicas quassibet, dici ipsas esse, quæ vocantur ideze Dei, posse, Deumque ipsum: ac ne doctrina ea impietatis arguatur, niti eam auctoritate Augustini ait.

Ibidem: D. Comment faut-il entendre que L'ON VOIT TOUTES CHOSES DANS LA VERITE'. Dignæ sane quæstiones, quæ in explicatione Symboli proponantur, si explicari ab Atheis Symbolim necesse est. R. C'EST ENCORE UNE DOCTRINE DIFFICILE, & Qu'IL N'EST PAS BESOIN DE PENBTRER. Il suffit de scavoir, que lorsque nous concevons Quelque Chose DE VRAI, il faut que Dieu éclaire nostre esprit, & qu'il y produise une certaine lumiere qui le persuade, & le convainque de la verité de ce qui lui est

montré.

Pag. 42. D. Doit-on étendre cela à toutes LES VERITEZ, MESME NATURELLES? R. Saint Augustin semble, l'avoir étendu à toutes les veritez. Mais il est certain AU MOINS que les verités de la LOI ETERNELLE ne sont connues des bommes, qu'autant que Dieu le leur manifeste en éclairant leurs

esprits. . .

D. Quelle consequence devons-nous tirer de ce que DIEU EST LA VERITE? R. 10. Que tout mensonge étant contraire à ce que Dieu connoist, est opposé à l'estre de DIEU, parce que cette connoissance est Dieu mesme. Hoc si ita est, & si Justitia universalis Deusest, nullum est peccatum, quod non essentiæ ipsi divinæ opponatur; nullum enim non injustum est. R. 2°. Qu'aimer la verite, c'est aimer se que Dieu juge & connoit. Veritas universalis, inquit, omne verum novit & approbat, Hæc veri notitia in Deo Deus est, hoc est, in Ente universali & indefinito Veritas ipsa indefinita & universalis est. Ita qui vorum quodcumque amat, Deum amat.

Pag. 46. D. Tout peché est-il contraire tout ensemble à la verité, à la sagesse, & à la justice de Dieu? R. Qui. Car tout peché est sondé sur un faux jugement, que ce que l'on fait est raisonnable, ce qui est contraire à la Verité. Par tout peché on présere ce qui est moins estimable, à ce qui l'est plus: ce qui est contraire à la sagesse. Par tout peché l'on viole quelque devoir, auquel Dieu nous oblige: ce qui est contraire à la

Justice.

Pag. 68. D. Pourquoi dit-on que Dieu est particulierement DANS LES CIEUX? B. On le dit, premierement parce que les Cieux sont particulierement admirer la grandeur de Dieu. 2°. Parce qu'il reside est opere d'une maniere particuliere dans les ames justes, qui sont dans les cieux. Valet hac utraque ratio sane, si Deus non est niss sapientia intelligibilis. Nam & opus eximium Sapientiae sunt cæli. Unde scriptum est, Qui secit cælos in intellectu. Et justi cælites Sapientiores sunt, quam qui adhuc in terra degunt. At Catholici, qui verum Deum colunt, non hunc dicunt esse præcipue in cælo, aut ibi magis esse quam hic ubi sumus. Tantum dicunt in precibus commemorari præsertim hanc Dei dotem, Qui es in cælis, ipsiusmet Dei jussu, nimirum volentis ut assucsat humana mens Altissi-

mum revereri: quoniam solet homo quidquid est sublime vereri; & ut intelligat ita Deum ibi esse, ut si per impossibile alibi nusquam esset, inde nos tamen ipse prospiceret, ut facit, & nostras preces audiret. Id quod de Deo suo, de Sapientia sua, & Verirare, ac Justicia intelligibili, Nicolius dicere cum omni sua

secta non potest.

Pag. 70. D. A quoi s'étend la science de Dieu? BL. Elle s'étend à tout.... Ainsi l'on dit qu'il voit les choses possibles dans sa toute-puissance. . . . tout ce qu'il veut faire, dans le décret par lequel il le veut faire. Mais pour les pechés des hommes ou des Anges, dont il n'est pas cause, & qui dépendent de leur liberté, il les voit d'une maniere inconcevable, Qu'on AP-PELLE LES VOIR DANS SON ETERNITE'. Car cette eternite' re'pondant tout A LA FOIS A TOUTES LES DIVERSES PAR-TIES DU TEMS passe, present, & futur: il voit tout ce qui arrive dans ces differens tems. Mais il vaut mieux embrasser humblement tout ce que la foi nous enseigne sur ce point, que de le vouloir penetrer par nostre foible intelligence. De falsa ista Æternitatis notione, quam Athei amplectantur, jam superius diximus, ad Quesnelium. pag. 110.

Pag. 139. D. En quelétat les Anges ont-ils esté croés ?

BL. Ils ont esté creés dans la verité, puisqu'il est dit du démon, qu'il n'est pas demeuré serme dans la verité: In veritate non stetit. Or on ne peut estre dans la verité, que par Pamour de la verité: Il a donc AIME?

LA VERITE, C'EST-A-DIRE, QU'IL A AIME?

DIEU. At Veritas apud Joannem eo loci, verus Dei cultus, non Deus ipse est. Sed abuti sacris ipsis codicibus familiare huic homini & huic homi-

num generi est.

Pag. 174. En quoi consiste l'estre de l'homme? niere incomprehensible. D. Pourquoi dites-vous que cesto union est incomprehensible? pr. Parce que cette union consiste d'une part, en ce que l'ame a le pouvoir de remuer les parties de son corps selon sa volonte, & de l'autre, en ce qu'elle a certains sentimens, certaines perceptions, certaines pensées A L'OCCASION des mouvemens qui se passent dans le corps. Or nous ne sçaurions comprendre ni comment un esprit qui n'a que des actions spirituelles, PEUT REMUER un corps E le déplacer, ni comment les mouvemens d'un corps peuvent exciter des pensées & des sentimens dans un espret. De forte que CEUX QUI EN PARLENT LE PLUS RAISONNABLEMENT, SEREDUISENT A DIRE, QUE C'EST DIEU QUI REMUE LE CORPS, QUAND L'AME LE VEUT REMUER: QUE C'EST DIEU QUI IMPRIME CES SEM-TIMENS, CES PERCEPTIONS, CESPEN-SE'ES DANS L'ESPRIT, QUAND LE CORPS EST REMUE'. Nova Philosophia atheismi an-cilla & filia est. Nam hoc in primis caput ex impietate quemadmodum oriatur, jam superius ostendimus.

Pag. 200. Nam præcipua tantum loca & ex his etiam pauca seligimus. D. Quel est le troisième avantage de l'état de l'innocence? P. L'est qu' Adam n'étoit point comme nous assujetti à la necessité de NE VOIR PRESQUE JAMAIS LA VERITE' que dans des images, & par le moien des phantômes corporels. In LA VOIOIT IMMEDIATEMENT & EN ELLE MESME. Car le besoin que nous avons d'IMAGES, DE SACREMENS, DE SIGNES CORPORELS dans la vie presente, n'est point de la nature de l'homme: c'est la punition de son peché.... Il avoit trois differentes connoissances, dit Hugues de saint Victor: l'une par laquelle il voioit le mondo exterieur, & c'est l'ail de la chair: l'autre, qui est la raison, par laquel-le il se voioit soi-mesme. Et la troisième, par laquelle -1L VOIDIT DIEU EN LUI-MESME, & c'est la contemplation. C'est ce que saint Augustin dit. . . .

de Gen. ad litt. lib. 2 cap. IV. . . . Ainsi Phomme dans le Paradis, SE NOURRISSOIT DU VERBE, COMME LES ANGES, & IL CONNOISSOIT LA VERITE' ETERNELLE, COMME LES ANGES LA CONNOISSENT, sans l'aide d'aucunes images corporelles. Lt c'est par cette raison que saint Bernard dit, qu'il étoit en cet état participant de la societé des Anges. Son E'TAT N'E'TOIT PAS UN E'TAT DE FOI, mais de contemplation. Car, comme dit Hugues de saint Victor, ceux qui voient par la foi, voient une image: ceux qui voient par la contem-plation, voient la chose mesme. Ceux qui ont la foi, ONT DES SACREMENS & DES SIGNES; ceux qui ont la contemplation, ont la chose mesme. Aussi cet Auteur ne craint-il point d'attribuer à Adam la vue de Dieu present: visionem præsentis Dei: mais d'une maniere bien differente en clarté de celle dont jouiront les Bienheureux: & qui n'est qu'une intelligence lumineuse, qui tient le milieu entre la vision des bienheurcux & la foi des voiageurs. C'est pourquoi Adam avec cette vue DE DIEU-étoit capable de déchoir, & est déchu effectivement. Nimirum si Deus & Verbum non est nisi Veritas intelligibilis, & nos excidisse dicendi sumus in ignorantiam, restituendique post resurrectionem in priorem statum, ut volunt; oportet in Adamo fuisse perfectam intelligentiam veri, ac proinde visionem Dei in se ipso & immediatam; nec per fidem ipsum ambulasse, sed per intuitivam contemplationem: & suisse ipsi, ut Angelis, pro cibo Veritatem ipsam, hocest, ut interpretantur, Verbum ipsum. Quod sane dictum hæreticum est & ex impietate ortum. Quemadmo-dum & quod iste obiter adjicit; nos qui per fidem ambulamus, egere Sacramentis, quæ fint imagines & figna rerum, non res ipsæ. Neque enim Sacramentis egemus in Christiana religione, ut significent rem ipsam, sed ut nos ipsa sanctificent; non quia significant, sed quia operantur. Neque enim operantur ea; quia significant, hoc enim esset operari excitando sidem & attentionem mentis, quod est signi proprium: fed fi operantur quod fignificant, non operantur fignificando.

Pag. 206. D. Avoit-il besoin de quelque grace pour se conserver dans cette bonne volonté? . . . D'où vient ce besoin de grace dans une nature si parfaite? B. Elle vient de ce que la nature est essentiellement dépendante de Dieu pour bien vivre: parce que dit saint Augustin, elle n'a pas esté faite pour pouvoir se passer du secours de Dieu. Asin que l'homme demeurast dans la verite, il falloit que la verite l'e'-clairast. Or cette verite et l'e'-clairast. Or cette verite et l'etant Dieu mesme, elle n'éclaire les bommes que par un biensait tout gratuit & tout libre. Veritas, inquit, qua formaliter illustramur, Deus est.

Pag. 224. D. On peut donc prouver le peché origiginel par des PREUVES NATURELLES. R. Saint Augustin l'a souvent prouvé: Par la concupiscence, qui stant un desir du peche', ne peut avoir Dieu pour auteur: Par la guerre que l'homme est obligé de soutenir contre lui-mesme pour y résister, &c. Certe si Deus non est nisi Veritas intelligibilis & Ratio universalis, nihil in Religione est, quod non Iumine ipso rationis probari possit ac debeat. At Catholici peccatum originale sola fide cognosci censent: concupiscentiam (sed absque inordinatione) a Deo esse, qui militiam voluit esse vitam hominis super terram: nec esse concupiscentiam desiderium peccati, led propensionem solummodo in bonum sensibile, quod amare absque omni peccato licet, eo tantum exto quod lex vetat, quamquam & istius etiam petitus, (quæ inordinatio concupiscentiæ est) si quidem sit indeliberatus & absque voluntatis consensu, peccato vacat.

Pag. 228. D. Comment le peché d'Adam a-t'il pu passer à ses enfans? R. Il ne faut pas prétendre qu'en puisse donner beaucoup de lumiere sur une chose si

incomprehensible. Voici se qu'on en peut dire de plus probable. L'experience fait voir que LES INCLINA-TIONS des peres se communiquent aux enfans: & que LEUR AME VENANT A ESTRE JOINTE à là matiere qu'ils tirent de leurs parens, elle congoit des AFFECTIONS semblables à celles de l'ame de ceux dont ils tirent la naissance: Ce qui ne pourroit estre, si le corps n'avoit certaines dispositions, & si l'ame des enfans n'y participoit EN CONCEVANT DES IN-CLINATIONS pareilles à celles de leurs peres & de leur, meres, qui avoient les mesmes dispositions de corps. Cela supposé, il faut concevoir qu'Adam en pechant se précipita AVEC UNE TELLE IMPETUOSITE DANS L'AMOUR DES CREATURES, qu'il ne changea pas seulement son ame; mais qu'il TROUBLA L'ECONOMIE DE SON CORPS, qu'il y imprima les vestiges de ses passions: & que cette impression fut infiniment plus forte & plus PROFON-DE, que celles qui se sont par les pechés, que les bommes commettent presentement. Adam devint donc par là incapable d'engendrer des enfans, qui cussent le corps autrement disposé que le sien. De sorte que les ames étant jointes, au moment qu'elles sont creées, à ces corps corrompus, ELLES CONTRACTENT LES INCLINATIONS CONFORMES AUX TRACES O AUX VESTIGES IMPRIMEZ DANS CES CORPS: ET C'EST AINSI QU'ELLES CON-TRACTENT L'AMOUR DOMINANT DES CREATURES, qui les rend ennemies de Dieu.

D. Mais pourquoi les ames, qui sont des substances spirituelles, contractent-elles certaines inclinations, à cause de certaines dispositions de la matiere? B. On peut pour expliquer cela, supposer que Dieu en formant l'ESTR E de l'homme par l'union d'une ame spirituelle avec une matiere corporelle, & voulant que les bommes tirassent leur origine d'un seul, avoit établi ces deux LOIX, qu'il jugea necessaires pour un Estre de cette nature. La premiere, que le corps des enfans seroit semblable à celui des peres, & auroit. à peu prés les mesmes impressions, à moins que quelque cause étrangere ne les alterast. La seconde, que l'ame unie au corps, auroit certaines inclinations, lorsque son corps auroit certaines impressions. Ces deux loix E'TOIENT NECESSAIRES pour la propagation du genre bumain: & elles n'eussent apporté aucun préjudice aux hommes, si Adam en conservant son ennocence eust: conservé son corps dans l'état auquel Dieu l'avoit formé. Mais Payant ALTERE' & CORROMPU par son peché, la justice souveraine de Dieu instinment élevée au dessus de la nostre, n'a pas jugé qu'elle dust pour cela changer les loix établies avant le peché. Et ces loix subsistant, Adam a communiqué à ses enfans un corps corrompu: & les ames jointes à ce corps, ONT CONTRACTE' CES INCLINATIONS CORROMPUES. Ut peccatum originale naturali ratione & quotidiana similitudine explicet, ex originale facit actuale; quemadmodum Malcbranchius, aliique. Nam illud constituit in actuali, statim affectu & propensione animæ erga bo-num sensibile & corruptibile, pro ratione & conditione corporis, cui unitur. Sed & ille impetus quo Adamus proruisse dicitur in amorem rerum creatarum, & tantus quidem, ut & corporis sui totam œconomiam perturbarit, & in co alta vestigia impresserit commotionum suarum, plane fictitius est, & prorsus incredibilis, & contrarius facræ narrationi, in Genesi & in Ecclesiastico. Sed quid facias? ad has nimirum similesque ineptias adigit neïsmus, istos homines, qui existimari se Christianos Catholicos student. Quin se potius Socino statim adjungunt, ut peccatum originale negent?

Pag. 251. Multa deinde disputat de Prædestinatione & gratia: quo in utroque capite plane cum Jansenio facit; quem ejurasse tamen voluit ipse aliquando credi. Sed hæc & alia multa nunc præte-Y 2 rimus; his fere contenti, quæ Naturam Deispectant

& impugnant.

Pag. 364. D. Cette ILLUMINATION DE Jefus-Christ comme verbe, par laquelle les Peres disent qu'il frappe à la porte de tous les bommes qui usent de leur raison, est-elle surnaturelle, & peut-elle estre attribuée aux merites de Jesus-Christ? R. Elle est surnaturelle; puisque selon saint Augustin, elle sera ostée dans l'autre vie aux reprouvez, lorsqu'ils seront jettés dans les tenebres exterieures, & séparés totalement de LA LUMIERE DE DIEU. Elle est un effet des merites de Jesus-Christ, puisque l'homme par son peché avoit merité de perdre cette lumiere, & d'estre totalement SEPARE, DE DIEU: ainsi de ce que Dieu ne la lui ofte pas, pendant qu'il est encore voiageur en ce monde, c'est un effet des merites de Jesus-Christ. A Verbo esse active illuminationem aliquam jam superius ostendimus vocem eorum esse, quibus Lux Veritatis & Ratio universalis pro Verbo est. Supernaturalem hanc illuminationem esse cum propterea dicit, quod auferri possit, ingenio nimirum hebete, ludibrio is homines habet, quali nesciant 11 naturalia etiam bona posse auserri, sed a Deo vero: quem qui non norunt, negant consequenter naturale adimi aliquid cuiquam posse. Naturale enim pro necessario habent. Præterea adimendam esse reprobis omnem Veritatis lucem necesse est eos comminisci, quibus Lux Veritatis pro Deo est. A luce autem quomodo possit separari quis, nisi conjiciatur in tenebras? Ergo hebetes, stupidos, ac vi tantum sentiendi præditos dicunt isti damnatos fore; & propterea eos dumtaxat, qui in hac vita omnem rationis ductum abjecerint. At Catholici separandos esse a Deo vero damnatos, etsi ratione naturali instructos, docent; exemplo divitis, de quo Lucas in Evangelio. Denique quod Christi meritis illuminationem omnium adultorum adscribit, hunc in illa hypothesi sensum habet: Quod nempe Sapientia universalis, quæ fuit unita Christo homini, atque adeo Christi divinitas, que voluit Christum mori, ut omnibus hominibus præiret exemplo, & sic illis prodesse, ipsa ut Sapientia seu Verbum est, illuminat omnes homines & admonet officii sui, ut sint similes Christo; quia dignus certe hic est, meritusque est sua morte, ut omnes velint ipsum imitari. Hæccine autem merita Christi sunt, quibus spes Christiana nititur?

# Ex Tomo II.

Pag. 8. D. Combien y a t'il de natures en Jesus-Christ? 19. Il y en a deux, qui sont unies, sans estre confonduës, & sans perdre leur proprietez naturelles, savoir la nature divine & la nature bumaine. D. Combien y a t'il de Personnes? R. Il n'y en a qu'une, PARCE QU'IL N'Y A QU'UN MOI: & CE MOI EST UN MOI DIVIN. CAR LA NATURE HUMAINE NE POUVOIT DIRE MOI EN Jesus-Christ; EL-LE N'E'TOIT PAS A SOI, MAIS AU VERBE, QUI POSSEDOIT, REGISSOIT, & SE SERVOIT de l'humanité, comme l'Ame se sert du CORPS. D. De quelle comparaison l'Eglise se sertelle pour nous aider à comprendre ce mystere? R. Elle se sert ordinairement de l'union du corps & de l'ame: qui étant des natures differentes & inégales, forment meanmeins un seul homme. Atqui non unus hic, sed multiplex error latet, ortus ex impietate, quæ Sapientiam intelligibilem naturam divinam appellat, quoniam divinius nihil agnoscit. Est unica certe in Christo persona; unus est qui dicere possit, Ego: at natura tamen ipsa humana potuit Ego dicere, proprium designans ηγεμονικον, substantiam cogitantem absque Verbi efficientia ut Verbum est: ipsa siquidemsui juris & arbitrii fuit; nec pendens a Verbo tamquam ab ήγεμονικώ, sive a principio directivo; sed tolummodo velut a sustentante personaliter. Nec

fuit omnino Verbum utens humanitate, quemadmodum animus utitur humano corpore. Nec denique Ecclesia similitudine utitur corporis & animæ, nisi ad unitatem suppositi explicandam, non ad insinuandam Verbi efficientiam in humanitatem, qualis est animæ in corpus. Quam sunt autem, ut jam alibi diximus, Nicolii dogmata aliena a Catholico dogmate, tam sunt consentanea impietati. Nam si Sapientia intelligibilis pro Verbo est, Sapientia haud dubie intime humanæ menti unitur, absque confusione, salvis proprietatibus utriusque naturæ: nec potest natura humana absque Sapientia sibi conjuncta, velut activo dictorum factorumque comprincipo dicere, Ego: & Sapientia denique perinde regebat humanitatem, utebaturque ipsa, atque animus utitur corpore. Si quod deinde dictum Nicolio totique sectie de Christi satisfactione excidat, quod speciem habeat dicti Catholici, nullum noveris genus hominum esse, cui æquivocationes fint usitatiores, quam his, qui has fibi clamitant displicere.

Pag. 9. D. Par quelles actions Jesus-Christ a t'il racheté les hommes, & satisfait à la justice de Dieu? B. Par toutes ses actions. Parce qu'étant toutes des actions d'un Dieu, elles étoient toutes d'un prix insini. Dieu a voulu néanmoins par plusieurs raisons divines que 'fesus-Christ portast s. A SATISFACTION jusqu'à mourir pour les hommes. Satisfecit Christus omnibus suis actionibus Deo, si satisfecit Christus omnibus suis actionibus Deo, si satisfecere idem existimetur esse, atque admodum & abunde gratum acceptumque Deo esse. At si satisfacere, solvere est Deo irato pretium, quo placari velit, sola morte sua satisfecit. Prius illud prædicant Athei, qui legibus Justitiæ sive Rationis persecte satisfecisse Christum in singulis suis dictis sactisve agnoscunt; posterius

negant.

Pag. 20. L'Incarnation releve la Sagesse de Dieu. Elle releve la bonté de Dieu. . . . . Elle releve la justice de Dieu. . . . . Elle releve la justice de Dieu. . . . . Pag. 23. D. En quoi consiste la justice de la delivrance de l'homme, par le moien de l'Incarnation? Bl. En ce que le diable ayant osé oster la vie à Jesus-Christ innocent, il a esté Juste qu'il suit s'épouillé du droit qu'il avoit de tenir les hommes sous l'empire de la mort. Celui, dit saint Gregoire, qui nous tenoit justement assujettis à l'empire de la mort, a perdu justement le droit de mort qu'il avoit sur nous: parce qu'il a osé faire mourir par ses satellites, celui en qui il n'a point trouvé de dettes, qui l'obligeassent à la mort. . . .

D. La justice de Dieu ne paroist-elle dans l'Incarnation qu'en cette seule maniere? R. Elle paroist encere beaucoup plus en ce que Jesus-Christ par sa mort a satisfait pleinement a la justice de Dieu; en s'offrant en sacrisice pour les pechez des hommes. Ainst il a fait voir en mesme tems, & la grandeur du peché, & la severité de cette Justice, qui n'a esté appaisée que par la mort d'un Dieu.

Pag. 25. D. Mais étoit-il juste que le Fils de Dien mourust pour des pécheurs? R. Saint Bernard répond, que ç'a esté par misericorde, & non par justice, que le Fils de Dieu s'est offert à la mort pour des pecheurs ; mais que le juste étant mort pour des coupables, il étoit juste que les coupables fussent destorez. Hæc omnia eo recidunt, ut quia Deum non habet iste, nisi Rationem universalem seu Veritatem intelligibilem, nec Justitiam quoque in Deo admittat, nisi Rationem sive Æquitatem: Justitiam vindicativam non agnofcat. Neque enim Veritas Æquitasve universalis & intelligibilis cuiquam irascitur. Itaque Justitia in Incarnatione, inquit, elucet, hoc est, Æquitas. Primum enim, æquum est, ut cum diabolus Christum occiderit innocentem, amittat jus quod habuit in ipsos reos, si deinceps obediant Veritari sive Rationi. Deinde æquum fuit ut qui moriendo revocare posset homines a peccatis suis, ultro se morti offerret; ut

homines doceret hanc esse pœnam peccati, quamultro subiret immeritus, ut qui a peccatis abstinerent, refurgendi cum ipso spem haberent. Nihil igitur ultra potuit Deus, hoc est, Æquitas postulare. Ergo sic plene satisfecit Justitiæ, hoc est, Æquitati: Quæ placata quodammodo ideirco tune dici potest, cum quod desiderabat, necdum viderat, infinitæsanctitatis virum vidit pro Deo, hoc est, pro Justitia, ultro mori. Denique æquum fuit, ut innocente pro reis mortem obeunte liberarentur rei, qui vellent liberari: cum præsertim non ex necessitate, sed ex misericordia mortem ille oppetierit. Catholici dicunt Justitiam Dei vindicativam in passione Christi apparuisse, cum obedientiam usque ad mortem a Filio Pater exegit. Exegit, inquam: nam cum effet Filius caput omnium hominum, oportebat ut pro omnibus redimendis, fratribus suis secundum carnem, condigne fatisfaciendo, ut certe poterat, mortem oppeteret. Atheorum est, qui quoniam pro Verbo solam habent Sapientiam intelligibilem, unam in Christo agnoscunt divinam voluntatem, five leardeixn', ut appellant, ex Sapientia & mente humana compositam, ex fola misericordia mortem obiisse Christum contendere. Catholici dicunt, præceptum fuisse, non Verbo, non humanitati nude ac præcise spectuæ, sed nyeμονικώ humano, sive humanitati dono Sapientiæ & caritatis infusæ, aliisque donis instructæ, a Deo

Pag. 26. D. Quel eft LE PRINCIPAL AVAN-TAGE pour les hommes, que saint Augustin considere dans l'Incarnation? R. C'est la proportion que Dieu a mise par ce mystere, entre l'état de l'homme déchu, El le remede qui le répare. Pour comprendre cette verité, il faut sçavoir que la restitude, la justice, la beatitude de la creature raisonnable, confistent à connoistre la justice essentielle; LA LOI ETERNELLE, LA VERITE' IMMUA-BLE, & d s'y conformer. Ni les Anges ni les hommes ne sçauroient estre justes que par cet unique moien. Et c'est pourquoi Dieu avoit donné à l'homme innocent le pouvoir de s'UNIR IMMEDIATEMENT A LA JUSTICE ETERNELLE par la connoissance & par l'amour. Et quoi que la maniere, dont il la connoissoit, fust beaucoup inferieure a celle DONT LES BIENHEUREUX LA VOIENT, EL-LE E'TOIT NEANMOINS IMMEDIATE SANS IMAGES. C'est-à-dire, que l'homme pour connoistre cette justice, n'avoit point besoin d'images & de SIGNES, non pas mesme de ceux des paroles. Il LA VOIDIT EN ELLE-MESME, & par une connois-Sance qui s'appelle contemplation. Mais LE PECHE L'AYANT PRECIPITE' DANS L'AMOUR DES CORPS, il a perdu cette voie de connoistre LA JUS-TICE ETERNELLE. Il n'est plus capable DE CONCEVOIR QUE DES CORPS, ou du moins IL NE CONÇOIT RIEN SANS QUELQUE IMA-GE CORPORELLE. Il lui FAUT TOUJOURS DES SIGNES POUR CONNOISTRE LESOB-JETS SPIRITUELS: & tout ce qu'il peut faire, est de les entrevoir au travers de ces nuages. Dieu donc voulant relever l'homme DE CE MALHEU-REUX E'TAT, mais l'an relever par degrez, & d'une maniere presque insensible, n'a pas voulu lui rendre cette maniere de le connoitre qu'il avoit perduë par le peché, & qui est trop sensiblement distinguée de ses connoissances ordinaires. Il a jugé qu'il étoit meilleur de lui faire TROUVER DIEU PAR DES IMA-GES, DES SIGNES, & DES SACREMENS.

Il y en a de diverses sortes. Toute l'encienne loi, par exemple, & toutes ses cerémonies, étoient des images des choses spirituelles, & de la Loi éternelle. Les paroles de l'Écriture tiennent lieu d'images; puisque ce sont des sons ou des caracteres, qui nous aident à comprendre la verisé; & que la verise & la Justice eternelle se font voir a nos

ESPRITS par le moien de ces signes. Mais tous ces signes n'ont point paru si proportionnez à la Sagesse divine, que LE SIGNE & LE SACREMENT DE L'HUMANITE' DE Jesus Christ. C'est-a-dire, qu'elle a jugé que pour se faire mieux connoitre à l'homme, ELLE DEVOIT SE REVETIR D'UN CORPS, & se faire homme. Car il est certain, qu'il n'y a point d'idée plus naturelle à l'homme, que celle de l'homme mesme. Et c'est pourquoi il étoit porté naturellement à appliquer à un corps & à une forme humaine l'idée qui lui restoit de la divinité: ce qui est l'origine de l'idolatrie. Dieu donc pour s'ACCOMMO-DER à cette bassesse de l'esprit de l'homme, a jugé qu'il devon RABAISSER SA GRANDEUR, JUS-Qu'A presenter à l'homme un homme qui fust Dieu: afin de faire entrer dans son esprit par les actions de cette Humanite' Deifie'e, La Justice e-Ternelle & La verite' souveraine, que l'homme ne pouvoit plus contempler en elles-mesmes. C'est ce qui fait que saint Augu in appelle ce mystere, LA SAGESSE DEVENUE LAIT. " Dominus Sapientiam suam ut lac nobis faceret, carne indutus venit ad nos. Aug. in Pfal. 30. Enarr. 2. num. 6. C'est-à-dire, LA SAGESSE ETER-NELLE proportionnée par un divin artifice de son amour, à la grossiereté des bommes. D. Cette raison n'est - elle que de saint Augustin seul? R. Elle est de la plupart des Peres: & saint Bernard entr'autres l'exprime d'une maniere édifiante, par ces paroles: 2) L'homme dans le Paradis terrestre avoit son parta-, ge & fa societe' Avec Les Anges, & " avec toute la milice céleste, &c. Ex tam prolixo ratiocinio tum per se, tum etiam si conferatur cum his quæ antea dixit iste, pag. 170. & 171. manifestum est, primum quidem, Deum ab ipso haud alium agnosci ac prædicari, quam Justitiam & Veritatem universalem, Legem Æternam, & Veritatem immutabilem, quam animo intelligit, quisquis sapit. Dein-de pœnam peccati originalis ab isto adsignari id quod est plane naturale homini: quod Adamo tam inerat ante peccatum, quam post peccatum. Denique hic multa fingi ad inducendam tum peccati originalis falsam notionem, tum Incarnationis. Nam primum quidem statuit, Adamum prius pæne Angelum aut Angelis parem verius, quam hominem, fuisse. Quod autem Adamus res corporeas appetiit, cum prius folius Dei, hoc est, solius Veritatis intelligibilis immediata contemplatione detineretur, peccatum id delectationis sensibilis, ac propensionis ad res sensibiles fuisse, quod est in posteros propagatum, dignum poenis omnibus ac miseriis, quas experimur; illa autem in primis, quæ potissima miseria & ærum na est, inquiunt, quod ne res quidem possumus spiritales fine imagine aliqua corporea concipere. Nam ad hanc rem tamen incredibilem confingendam des cendere impiam fectam fua cogit hypothefis. Nam fi Adamus in statu innocentize eodem modo cogitaret ac nos cogitamus, hoc est, objectis corporeis sui species immitentibus in phantasiam, eodem modo ac nos etiam ipse ferretur in propositum sibi objectum naturæ fuæ conveniens, in cibum exempli gratia vel potum, innato atque indeliberato appetitu; ac proinde haberet jam tum concupiscentiam, hoc est, amorem boni fenfibilis, ut nos habemus, tametsi cum freno originalis justitiæ, quo caremus; quo nimirum inhiberet ille, cum vellet, ne appetitus exsurgeret rei illicitæ. Itaque nihil adfignare posset pro originali peccato secta, quæ Deo vero caret. Nam in illa hypothesi, quæ Deum non habet nisi Veritatem intelligibilem, cum illa non possit mentem impellere per se ad alterius a se objecti cognitionem; oportet ut non a Deo per se sit inditus, sed ex voluntaria animæ propensione ad res sensibiles & corporeas oriatur ille appetitus. Atque adeo necesse est in illa hypothesi appetitum eum esse peccarum, cujuscumque rei sen-

fibilis & corporese appetitus sit, ut floris olfactus. Fingi propterea oportuit statum innocentiæ chimærirum, qualem describit tomo I. pag. 197. & sequentibus; ex objectis scilicet immittendas fuisse species in organa; inde orituras objectorum ideas, quippe quæ poslunt esse sinc culpa; sed non appetitum eorumdem aliquem. Vidisse exempli gratia Adamum bonos esse fructus, sed sine edendi appetitu: geniturum fuisse absque ulla voluptate, dormiturum comesturumque fuisse absque necessitate: necessitatem enim sequitur in usu voluptas: præventurum igitur fuisse necessitatem, idque sine peccato, quia sine voluptate. Sic illi suis hypothesibus religionem vertunt in ludum, ne Deo scrviant, & has amentias suis suadent asseclis. Deinde per prosopopæias pariter fictas dicunt Sapientiam condescendisse, indussisse imbecillitati humanæ; ut humiliaret semetipsam: quoniam cum in universo fulgeat, demisit se ut nos in homine uno simili nostri doceret quid agendum, quid ferendum, quidve sperandum sit; videntes quæ secerit perpessave sit humanitas deificata. Quo nomine intelligunt humanitatem imbutam Sapientia. At Sapientiam illam, ut diximus, Catholici negant Verbum esse: negant actiones Christi imitabiles esse, ut funt ab humanitate unita Verbo, nec proinde Verbum de cælo venisse, ut doceret homines per carnem: sed esse imitabiles auunt actiones ejus, ut sunt ab humanitate donis instructa creatis, qualia & justis ac petentibus dantur. Illam denique humiliationem Sapientiæ ut metaphoricam & nugatoriam explodunt; Verbi nullam esse posse contendunt. Omitto dicere, quod jam superius indicatum, sacramentum incarnationis dici ab istis, ut septem Ecclesiæ sacramenta fuadeant co-nomine donata fuisse, veluti signa dumtaxat ad docendum instituta, perinde atque Christum in carne ad id positum esse volunt.

Pag. 92. La foi de l'Eglise est que Jesus-Christ est vraiment Dieu; parce que Jesus-Christ est la personne mesme du Verbe Eternel égal à son Pere, qui est uni SUBSTANTIELLEMENT à une nature bumaine, en se la rendant propre: de sorte que cette bumanité me subsisse point à part; mais est jointe au Verbe, COMME LE CORPS A L'AME, & ne fait avec le Verbe qu'une personne. Error est, Verbum uniri humanitati, ut anima unitur corpori. Deinde natura humana non subsistit quidem separatim a Verbo, sed tamen agit separatim a Verbo; id quod iste cum

impia sua cohorte negat.

Pag. 105. D. Pourquei y ayant deux natures en Jesus-Christ, n'y a t'il pas aussi deux personnes? Re. Parce qu'il n'y a que ce qui meut, QUI REGIT, qui possede, & qui a l'autorité, qui est personne: & que ce qui est possede', REGI, GOUVERNE' MU, qui n'est que partie accessoire & dominée, n'est pas personne. . . . . . Parce que le Verbe en s'unissant à l'humanité, ne reçoit rien d'elle. . . . . Il la joint à soi pour LA PERFECTIONNER, POUR EN FAIRE SON INSTRUMENT, & pour la rendre sienne..... C'est parce que le Verbe, en s'insinuant en elle, & la REMPLISSANT pleinement & intimement, se la rend propre, la gouverne, LA REGIT, se l'assujettit & AGIT PAR ELLE, comme par une chose qui lui appartient, & COMME L'AME AGIT PAR SON CORPS. Sapientia quidem regit Christi mentem, & per mentem agit, veluti per instrumentum, ut fere per corpus animus. At Verbum ut humanitati Christi unitum, non ipsam active perficit, sed terminative tantum, ut Schola loquitur; nec regit illam aut gubernat, aut per illam agit, aut ea utitur velut instrumento, quemadmodum corpore animus utitur. Non est ergo Verbum humanitati unitum, Sapientia humanitatem regens, ut impia secta contendit: sed hæc donum dumtaxat creatum a tota divinitate est.

Pag. 127. Nulle grace de Dieu ne vient immediate-

ment à nous. Elles sont toutes tirées, selon saint Jean, de la plenitude de Jesus-Christ. . . . En sorte que non seulement toutes les graces que Dieu donne aux bommes dans cette vie; mais toutes celles mesmes dont il comblera les Elus dans toute l'Eternité, viennent DE CETTE ABONDANCE qui a esté répandue dans l'humanité de Jesus-Christ. . . . En un mot tout bien est en Jesus-Christ, & bors de lui il n'y a que pauvrete, mijere, sterilité, abandonnement & desespoir. Hoc est dicere dumtaxat, nihil nos habere posse Sapientiæ nisi de ipso sonte Sapientiæ universalis, qualis est ipsa in Christo: est enim Christus secundum divinitatem illa Sapientia. Ergo de plenitudine Christi omnes accipimus. Catholici sic dictum illud intelligunt, ut dicant de meritis ab humanitate Christi acquisitis accipere quicumque justificantur, & ad salutem assequendam juvantur.

Pag. 110. Puisque Jesus-Christ est le Verbe mesme de Dieu, joint à une humanité; & que Jesus-Christ est né de la Vierge; la Vierge est donc la Mere de Dieu. C'est la personne qui naist, ce ne sont pas les natures séparées. On ne dit pas qu'une mere est mere du corps de son fils: on dit qu'elle est mere de son fils, quoi qu'elle ne soit pas le principe de son ame, à laquelle elle n'a pas donné l'estre. Ainsi quoi que le Verbe ne tire que son humanité de Marie, néanmoins comme cette humanité est jointe à sa personne dans Marie, ELLE EST PROPREMENT & VERITABLEMENT MERE DE DIEU, SELON SON HUMANITE'. Quamvis illuc sua eum argumentatio duceret, ut deberet fimpliciter colligere. Ergo Maria proprie ac vere Mater Dei est, quemadmodum mater Petri simpliciter dicitur, non mater Petri secundum carnem: non potuit tamen impietatem deserere; quæ non patitur dici Mariam simpliciter Deiparam, nisi cum additamento, secundum carnem. Nam cum Verbum ei sectre non sit nisi Sapientia intelligibilis, non potest illa in Verbo illo suo naturam a persona distinguere: nec magis ferre potest dici Mariam Matrem Verbi, quam divinitatis. Itaque dicit Matrem esse Verbi secundum carnem; hoc est, Matrem Sapientiæ per carnem loquentis, vel potius Matrem carnis per quam loquitur Sapientia.

Pag. 130. D. L'humanité de Jesus-Christ étoit donc CAPABLE DE LA DOULEUR, DE LA FAIM, & des autres miseres corporelles? R. Elle l'étoit sans doute; avec cette seule difference, que ces souffrances ne dépendent pas en nous de nostre volonte; mais elles en dépendent en Jesus-Christ. Jesus-Christ a eu faim, dit saint Augustin, mais parce qu'il l'a voulu: Jesus-Christ est mort, il est vrai; mais il l'a voulu. Et c'est ce que ce saint Docteur prouve par l'Evangile mesme; qui fait voir que Jesus-Christ n'est pas mort par LA NECESSITE' DE LA NATURE, mais par PUISSANCE, & qu'il pouvoit encore vivre, lorsqu'il rendit l'esprit; ce qu'il fit paroistre par cette voix forte. par laquelle il s'écria, Tout est consommé. Consummatum est. Si Deus nimirum non est nisi Ratio & Sapientia intelligibilis: & mens humana propterea, quæ tota facta est ad Rationem & Sapientiam confiderandam & sectandam, tunc peccat, cum ex rebus sensibilibus & corporeis aliquam quærit aut percipit delectationem; siquidem in illa hypothesi tunc discedit a Deo, & ab objecto suo connaturali, quod est totum spiritale; in hac, inquam, hypothesi, Christus etiam habuit peccatum originale, quemadmodum & nos, & ex eo toties actu peccavit, quoties quietem vel somnum gustavit post fatigationem, quoties cibum potumve appetiit, quoties mori t niam non est ille appetitus aut gustus, non est ille timor absque amore vitæ vel boni corporalis: aut si amor ille gustusve boni sensibilis non est peccatum originale aut actuale in Christo, neque in nobis erit. Hic isti ut suam tueantur impietatem, Christum aïunt habuisse humanimem, non quæ haberet necessitatem

percipiendi delectationem aut dolorem sensibilem, sed quæ posset hos sentire affectus, quoties ipse, hoc est, quoties Sapientia seu divinitas vellet: pro potestate, non ex necessitate. Catholici e contrario dicunt, esse hoc dare Christo corpus haud simile nostri, sed natura sua incorruptibile: id quod Catholica sides detestatur. Fuisse enimvero Christi corpus & animam ejusmodi, non modo ut ipse posset, sed ut non posset non pati, non dolere, non gustare quietem post fatigationem, non cibum appetere in fame, non mori ex vi cruciatuum, non mortem timere: neque proinde hos affectus esse ullo modo peccata, sive originale, sive actualia. Hac enimvero re præstabat Christus ceteris hominibus hac in parte, quod ex dono singulari prospiceret ille hos in se affectus ex naturze conditione orituros, eosque propterez regeret, ut nullus justos limites excederet.

Pag. 134. Jesus-Christ a voulu ressentir ces mouvemens pour les sanctifier, & Pour Meriter à ses membres la grace de ne pas succomber à leurs tentations. Car toutes les actions de Jesus-Christ ont répandue une influence de GRA-CE SUR LES ACTIONS & les mouvemens semblables de ses membres: comme l'immortalite' DE SON CORPS, SERA LA FORME & LA SOURCE de l'immortalité des nostres. Ainsi le trouble, la crainte, & la tristesse de Jesus-Christ, sont la jource de la conftance des Confesseurs, des Martyrs, Es generalement de tous les saints. Hoc est tantum dicere, voluisse Christum hos assectus exhibere in se, ut possemus dici similes illi quando tristamur, quando fatigamur, quando timemus: hunc ille nobis honorm contulit ac meritus est. Quando comedimus zemperanter & ex przescripto rationis, jam dicimur comedere ut Christus comedit: quemadmodum quando resurgemus, dicemur resurgere ut Christus resurroxit. Hac Christus, inquit, meritus est bono omnium nostrum, ut cum ipsum velut exemplum nobis ad imitandum proponimus, bene agamus, & juste, & fortiter: quemadmodum cum spe similis refurrectionis accendimur ad bene agendum, ipsius refurrectio causa & forma nostræ resurrectionis est. Eodem modo prodest nobis quidquid egit & passis est, atque quod resurrexit. Ex Christi actionibus & affectibus, si bene considerentur, in nostras actiones &c affectus nostros hic honos, hæc excellentia, hæc gratia defluit. Huc omne meritum Christi recidit, huc omnis capitis influxus in membra. At est hoc profiteri Christum nobis exemplo tantum profuisse; nec proinde vere Deum esse, sed Sapientise dumtaxat arcte conjunctum. At ubi influxus meritorum Christi in nos, quem Catholici profitentur? quam dispar istius est? Singulis suis actionibus, sed obedientia erucis præsertim Christum hominem meruisle a Deo dieunt, ob unionem cum Verbo, ut & per 81cramentorum susceptionem justificaremur, & ad opera bona exercenda gratiz nobis a Deo darentur, non sufficientes modo, sed & petentibus uberes, & ex przevilione effectus conditionate futuri efficaces.

Pag. 142. D. Toutes les operations de Jesus-Christ de vient-elles pas DIVINEMENT MUMAINES? R. Ce terme a esté particulierement appliqué à certaines actions de Jesus-Christ, ausquelles l'humanité & la divinité cooperoient seasiblement chacune selon sa nature: comme les miracles qu'il operoit par sa parole ou par son attouchement. Mais dans un seus plus general, qui ne laisse pas d'estre TRES-RE'EL, toutes les actions & tous les mouvemens de l'humanité de Jesus-Christ étoient THEANDRIQUES, c'est-à-dire, des actions d'un Dieu, qui recevoient une dignité insimie de la personne du Verbe QUI LES OPEROIT PAT son humanité, que parce que l'humanité de Jesus-Christ n'operoit vien seule & séparément. EL-

L'IMPRESSION DUVERBE, A QUI ELLE SER-VOIT D'INSTRUMENT. Si l'humanité de Jesus-Christ vouloit quelque chose, le Verbe VOULOIT qu'elle le vouloit, & LA POUSSOIT à le vouloir selon le deeret de sa Sagesse.... Ainsi ces operations sont adorables, en la maniere que l'humanité de Jesus-Christ est adorable: c'ess-d-dire, que comme on adore par une mesme adoration le Verbe fait chair. on adore aussi par la mesme adoration LE VERBE, OPERANT PAR SA DOUBLE NATURE & divine & humaine. . . . . Nous devons regarder toutes les actions de Jesus-Christ avec L'ACTION DU VERBE, qui y est toujours jointe. . . . Car comme l'humanité en Jesus-Christ étoit l'instrument du Verbe, le Verbe COOPEROIT tellement avec elle, qu'il étoit vraie CAUSE de son action & de l'effet produit. Jam supra monumus, tum adversus istum, tum adversus Quesnelium, Catholicæ fidei contraria esse hæc placita: Verbum ut Verbum est, & ut est unitum humanitati Christi, rexisse eam & gubernasse: humanitatem ei vice inz strumenti fuisse: actionem aut cooperationem Verbi fuisse cum actione humanitatis conjunctam: causam effectricem actionum humanitatis Verbum fuisse: Verbum in Christo effective operatum esse par humanitatem, velut causam principalem per instrumentum conjunctum. Hæc omnia Catholicæ fidei, ut diximus, adversantur; quæ ex personali conjunctione Verbi negat ullum influxum Verbi physicum in humanitatem Christi redundasse, sed dignitatem solum infinitam; quo sensu & humanitas Christi & actiones ejus omnes funt vere Theandricæ. Nam gratiæ efficaces, quibus mens & voluntas Christi impellebatur ad omne officium virtutum, non a Verbo ut Verbum est, vel ut humanitati unitum, sed a tota divinitate fuerunt. Ex operatione autem illa divinitatis in humanam voluntatem nihilo magis Theandrice funt Christi actiones, quam justi cujuslibet. Ar in hypothefi impia, quæ pro Deo & Verbo non habet nisi Sapientiam intelligibilem & Rationem universalem, non possunt actiones Christi esse aliter Theandricæ, quam si sint a Verbo tamquam a principio principali conjuncto. Nam de Sapientia reete id affirmatur, quod iste de Verbo suo prædicat: Quod Sapiens vult, hoc Sapientia vult Sapientem velle, & ad illud volendum impellit: Sapientia cum Sapiente cooperatur, & caula vera ipsius actionis est: Sapientia per geminam naturam operatur; per suam nimirum & per mentem quam dirigit; similiaque, quæ Catholici de Verbo Dei ut est humanitati Christi unitum negant fas esse dici. L'excellence, inquit adhuc iste, pag. 146. & la sainteté des actions de l'humanité de Jesus-Christ, viennent principalement de ce qu'elle agissoit toujours dépendemment du Verbe, PAR L'IMPULSION DU VERBE, & CONJOINTE-MENT AVEC LE VERBE, A QUI ELLE SERvoir d'instrument. Hæc placita, quæ sunt orta ex impietate, Catholicæ aures ferre non pol-

Pag. 148. Les actions de Jesus-Christ entant qu'homme, Jont des actions du Verbe de Dieu; C'EST-A-DIRE, DE LA JUSTICE SOUVERAINE, quoique faites par la nature de l'humanité. . . . . Ainst l'impeccabilité est une suite necessaire de l'union de la nature bumaine avec la divine. Car par cette union elle lui est devenuë propre; & c'est LE VERBE QUI LA CONDUIT & QUI LA POUSSE en toutes choses. C'est pourquoi saint Augustin dit, que la race de l'impescabilité est devenuë en quelque sorté pas PIncarnation NATURELLE A L'HOMME, parce qu'elle étoit naturelle au Dieu homme, c'est-à-dire, à la personne du Verbe. Naturale certe est ei qui sit inseparabiliter conjunctus Sapientize sapienter semper agere, & ob illam conjunctionem formaliter esle Sapientem. At Catholici, quia verum Deum & in sanctissima Trinitate verum Dei Verbum agnoscunt, negant Verbo ipso humanitatem esse aut formaliter Sapientem aut formaliter impeccabilem. Radicem impeccabilitatis Christi ut homo est remotam aunt esse ipsam unionem; quæ non formaliter, sed exigitive faciat humanitatem impeccabilem: quoniam exigit dari humanitati gratias efficaces, quæ sint infallibiliter habituræ effectum. Et ipsa illa proinde impeccantia non est Christo homini naturalis, sed gratuita, tametsi est consequens ex gratuita pariter unione.

Ejusdem hæreseos sunt quæ sequuntur, pag. 156. De plus il est clair qu'en vertu de l'union de l'oumanité avec la divinité du Verbe, l'humanité N'AVOIT POINT DE MOUVEMENT QUI NE LUI FUT DONNE' PAR LE VERBE; & que le Verbe étant dominant dans cette union, l'ordre vouloit que l'bumanité LUI OBEIT en tout; & par consequent elle n'avoit aucun mouvement, AUQUEL ELLE NE FUST DETERMINE'E PAR LE VERBE. Nec meliora sunt quæ de libertate Christi ibi prodit, (quam enim potest habere libertatem Sapientia, sive Ratio ipsa invariabilis, quam iste, pag. 162. ponit esse solum in Christo vireprovino, movens animam irresistibiliter? Num potest Ratio non rationabiliter, aut Sapientia insipienter agere? Liber est, inquit, Christus, dum agit, ut ipse Deus:) sed & illa & alia innumera præterimus; cum si singula excutienda sint, infinitus sit labor: vix enim ulla pagina immunis ab errore est. Itaque ea solum pro-ferimus, & e multis quidem pauca tantum, quæ immediate ortum habent ex impietate; cujusmodi

est quod sequitur.

Pag. 161. Ainsi Jesus-Christ dans son humanité est SAGE, est juste, est faint, PARLA SAGESSE, PAR LA JUSTICE, par la sainteté de Dieu mesme, puisque LA SAGESSE, LA JUSTICE, & la sainteté de Dieu, QUI EST SON VERBE, a pris cette bumanité, & se l'est personnellement & substantiellement unie. D. Doit-on conclurs de là, que l'humanité de Jefus-Christ est e'gale a Dieu en sagesse ச EN JUSTICE? R. Hugues de saint Victor répond à cette question en cette maniere: Il ne faut jamais marquer de mesure dans la sagesse de l'ame de Jesus-Christ: Et il faut dire que Toute LA SAGESSE DE DIEU ETOIT DANS SON AME; & que CETTE AME E'TOIT SAGE PAR TOUTE LA SAGESSE DE DIEU. Mais il ne s'ensuit pas de la, que l'ame de Jesus-Christ soit égale à Dieu, parce qu'elle n'est pas cette sagesse. Orc'est une chose bien differente d'estre sage par la sagesse de de Dieu. D. Quel étoit l'effet de cette union de l'ame de Jesus-Christ avec la saintete' mesme de DIEU en unité de personne? R. C'est qu'au lieu que l'ame de ceux qui sont purement hommes domine sur leurs attions, il en étoit autrement dans Jesus-Christ; parce que le Verbe possedoit l'empire, par un droit & une puissance invincible; & qu'ainsi l'ame de Jesus-Christ n'y tenoit que le second rang. IL N'Y AVOIT DANS JESUS-CHRIST qu'une autorité, un Chef, un commandant. Et c'e'toit le verbe QUI GOUVERNOIT L'AME & toute Phumanité de Jesus-Christ avec une force INVINCIBLE, & qui la tenoit assujettie à ses loix & à sa puissance: parce que par une loi éternelle & invariable, l'empire appartient à LA NATURE la plus excellente & invariable : & que par la mesme loi, que le corps est assujetti à l'ame, l'ame à la raison & à l'entendement, l'entendement est au ji a jujetti A LA VERITE & A LA JUSTICE. Ortum, inquam, & istud caput habet ex impietate, quæ pro Deo & Verbo ponit Veritatem, Justitiam, Sapientiam immutabilem. Itaque in ea hypothefi Christus est Deus, quia sapiens formaliter per ipsam Dei Sapientiam est. Est autem formaliter Sapiens per Sapientiam Dei, quia est formaliter Sapiens per Sapien-

tiam invariabilem. Quid est enim aliud Deus, inquiunt; nisi Sapientia invariabilis? Non est anima Christi propterea æqualis Dei, quianon ipsa Dei Sapientia est; sed Sapientiam Dei habet in se. Hæc sola est in Christo n'removinor, sive principale movens animam irresistibiliter ad omne opus bonum, teste Thomassino, inquit: hoc Verbum Dei, sive (nihil enim interest) hæc Veritas & Justitia est. Catholici hæc detestantur velut impia. Negant Veritatem & Justitiam & Sapientiam intelligibilem, qua formaliter Christus ut homo sapiens & justus est, Verbum Dei esse. Negant Justitiam & Sapientiam & sanctitatem Dei, Verbum Dei esse: ad divinitatem hæc attributa pertinent, Verbum personale non denotant. Confundunt hæc foli Athei. Catholici negant Sapientia & Justitia Deí Christum esse Sapientem aut justum formaliter. Est enim Sapientia & Justitia forma veluti physica, tribuens vim agendi Sapienter & juste: quæ forma in Christo, ut in justo quolibet, donum creatum fuit. Nec alteri naturæ suam tribuit denominationem forma physica, nisi ei cui inest. Sic nec humanitas Christi omnipotens est; quia omnipotentia virtus est physica, solius naturæ divinæ propria. Non sicsanctitas Dei, quæ cum sit forma moralis tantum, effectum suum formalem tribuit ei etiam nature, cui unitur: unde est humanitas Christi sancta sanctitate Dei ipsa, sed & sanctitatem accidentalem habet præterea ab habitum caritatis: quamquam ob priorem fanctitatem, quæ est infinita, sanctitas ista posterior non denominat Christum sanctum. Negant præterea Catholici Verbum Dei in Christo susse omnino, nedum solum sysperisor five principale directivum actionum humanarum. Est illud placitum plane hæreticum & aleor, ab iis dumtaxat propugnatum, qui dum Christum extollere volunt videri, adsignato ei ทั้งยนองเหตุ divino, veram ei adimunt divinitatem, folam relinquunt pro divinitate Sapientiam. Negant denique Sapientiam aut Veritatem aut Justitiam intelligibilem, dici recte naturam, nedum naturam divinam: ab iis folum fic appellari aiunt, quorum inte: rest id naturam appellari divinam, quod adsignant pro Deo.

Quod si Justitia autem intelligibilis ac formalis, quæ Christum ut homo est formaliter justum reddidit, ipsa est Deus, & Justitia Dei; consectarium est, justum etiam quemlibet justum esse Justitia Dei, & Sanctum ipfa formaliter Dei fanctitate. Nam Sanctum justumve, sanctitatem justitiamve dixeris, nihil interest. Ut videt iste id ex doctrina hactenus exposita consequi, illud ipsum consequens omni ope adstruit capite statim sequente, pag. 163. & anathema Concilii Tridentini, quo hæc ipsa impietas percellitur, qua

valet arte cludit. Sic igitur ille.

D. Peut-on dire que les hommes justes soient AUSSI rendus justes par la sainteté & la justice de Dieu. Ab ipsa quæstione ea tractanda Catholici Theologi abhorrerent. Cum enim non aliud Verbum nisi verum Dei Verbum agnoscant, stultum esse putarent sciscitari, utrum quemadmodum Christus ut homo sanctus est fanctitate Dei, id quod nec habet nec habere potest humanitas Christi, nisi ob unionem hypostaticam cum Verbo; sic & justi quilibet justi sint, quia hypostatice uniti cum Verbo, vel certe cum Spiritu Sancto. Nam sanctitatem veri Dei non posse suum affectum formalem communicare creaturæ nisi per unionem hypostaticam alicujus personæ e sanctissima Trinitate, in confesso est apud Catholicos; Justitiam autem & Sapientiam & omnipotentiam ejusdem omnino non polle oltendimus. Quid autem iste cum sua secta, cui pro Deo ipsa intelligibilis Sapientia sive Justitia est? R. 10. Le Concile de Trente ayant prononcé anatheme contre ceux qui diroient que l'homme est justissé sans une grace & une charité répandue dans le cœur par lessaint Esprit, & qui y soit inherente, & quæ illis inhæreat; il n'est pas permis de douter, que les

justes ne soient sanctifiez par une sainteté creée & inherente, produite par le Saint Esprit, & distinguée du Saint Esprit. Mais de sçavoir si cette sainteté créée, par le Saint Esprit est une pente & une ha-BITUDE durable, ou un acte passager, c'est une question disputée ENTRE LES THEOLOGIENS, or non un dogme de foi: " An autem habitus per-,, tinax, an actus fugax, ca forma sit, inter " principes Theologos controvertitur, & nihil dum ,, satis eliquatum est. (Thomass. de Incarn. lib. 6. cap. 14. n. 21.) C'est par là que plusieurs grands Theologiens exemptent d'erreur le Maistre des Sentences, qui admettant que l'homme est sanctifié par des actes de charité, rejette seulement Phabitude de la charité; & soutient qu'il n'y en a point d'autre dans nostre ame, que le Saint Esprit mesme qui se joignant immediatement à nostre ame, y produit les actes de

Mais quoi qu'on ne puisse pas taxer D'ERREUR CETTE OPINION DU MAISTRE des Sentences, il est pourtant plus VR A I-semblable, que le Saint Esprit qui nous est donné, opere dans le cœur non seulement un amour actuel qui passe, mais une pen-TE & UNE DISPOSITION DURABLE, qui eft ce qu'on appelle la CHARITE HABITUELLE, 6 UNE HABITUDE CREE'E. Car de mesme que lorsque nous aimons quelque creature, il reste en nous, quand mesme nous n'y pensons pas, & que nous dormons, une impression & une pente, qui fait que le cœur de celui qui l'aime est autrement disposé que le cœur de celui qui ne l'aime pas : de mesme une personne qui a aimé Dien par un acte, & QUI N'A PAS PERDU CET AMOUR, CONSERVE DANS SON AME UNE IMPRESSION, UNE DISPOSITION, & UNE PENTE, qui la distingue d'une autre ame qui ne l'aime point. Et quoi que ces pentes ne soient pas visibles aux hommes, elles sont pourtant visibles à Dieu; & c'est ce qu'en appelle CHARITE' HABITUELLE.

D. Doit-on conclure de là, que les justes ne sont donc point JUSTIFIEZ PAR LA SAINTETE' INCRE E'E DE DIEU MESME; c'est-à-dire, par le Saint Esprit babitant dans leur cœur, & le sanctissiant par sa presence? R. Non, on ne le doit pas conclure. Car il ne faut pas considerer la grace comme séparée du Saint Esprit: mais il faut la regarder, comme étant continuellement répandue dans Pame par le Saint Esprit. . . . Le Saint Esprit reside & habite au sond des ames qu'il rend justes, les penetre, yagit, les sanctisse, les consacre. & les fait son temple, par sa presence & par son action.

D. Cette doctrine est-elle autorisée par les Peres? R. Il n'y a rien de plus commun dans les Peres, que ce lanz gage. . . . Jesus-Christ neus enseigne, dit saint Augustin, que l'ame raisonnable qui est dans l'homme, Es n'est pas dans les bestes, ne peut estre VIVIFIE'E, &

ECLAIRE'E QUE PAR LA SUBSTANCE MESME DE DIEU.

D. Comment peut-on entendre, que l'ame participe De's CETTE VIE de la CHARITE INCREÉE de Dieu, qui est le Saint Esprit? B. Saint Augustinexplique souvent cette participation de Dieu en cette maniere: que Dieu comme verite, comme justice, es comme loi eternelle se rend intimement present a l'ame, brille dans elle, se montre a elle, es y produit son amour & sa ressemblance. Ainsi l'ame participe a cette forme increbée de justice qui lui est intimement presente, en recevant ses impressions, & se portant vers elle par des mouvemens d'amour.

D. On peut en quelque sorte comprendre cela, quand l'ame se porte vers CETTE JUSTICE QUI BRILLE DANS SON AME, par des mouvemens d'amour. Mais que doit-on dire, si l'ame se porte vers le prochain

par cette charité, que l'on appelle l'amour du prochain? BL. Saint Augustin répond que nous ne sçaurions aimer un bomme juste, si nous n'aimons LA JUSTICE ETERNELLE, QUI LE REND JUSTE. Lib. 8. de Trin. cap. 6.

D. On peut aimer par la charité des gens qui ne sont pas justes: & CE NE SEROIT DONC PAS ALORS DIEU QU'ON AIMEROIT? R. Saint Augustin explique cela d'une maniere qui s'étend à tout a-

mour que l'on peut avoir pour le prochain.

D. Celui qui aime le prochain, aime t'il Dieupar ume suite necessaire? R. Oui. CAR IL NE SCAUROIT aimer le prochain, sans aimer l'AMOUR
QU'IL LUI PORTE. OR EN AIMANT CET
AMOUR, IL AIME DIEU: CAR DIEU EST
AMOUR., Nocesse est qui diligis fratrem, diligas
,, ipsam dilectionem. Dilectio autem Deus est.
Tract. 9. in epist. Joan. num. 10. Ces-à-dire en un
mot, qu'il ne seauroit aimer le prochain, si soname n'est
penetrée de la beauté de CET AMOUR; & si LA
LOI ETERNELLE qui l'y oblige, ne lui paroist aimable. OR CET AMOUR & CETTE LOI ETERNELLE, EST DIEU MESME, QUI LUIT
AU FOND DE SON COEUR.

AU FOND DE SON COEUR.... D. Quel avantage cette doctrine (que L'ON EST JUSTIFIE' PAR LA SUBSTANCE DU SAINT ESPRIT répandant dans l'ame ses dons) a-t'elle sur celle de PLUSIEURS THEOLOGIENS, qui n'attribuent la justification qu'à la Justice cree'e & à la charité creée: puisque ces Theologiens admettent tout ce qui est renfermé dans cette dostrine. Ils veulent que Dieu habite dans l'ame, qu'il y opere, qu'il y opere sa charité creée, qu'il consacre l'ame, qu'il la rende son temple; qu'est-ce que CETTE DOCTRINE DIT DA-VANTAGE? BL. . . On conçoit, par exemple, beaucoup mieux en quel sens les Peres ont dit, que toute l'Eglise ne fait qu'un corps & une mesme per-SONNE AVEC Jesus-Christ, comme saint Gregoire le dit si souvent? " Christus itaque cum tota sua Eccle-" sia, sive quæ adhuc versatur in terris, sive quæ "cum eo jam regnat in cælis, UNA PERSONA " EST. In Pfal. 5. Penit. initio. Car en ne considerant point d'autre union entre les membres vivans de l'Eglise, qu'une charité creée, ON N'Y SÇAUROIT CONCEVOIR QU'UNE UNION MORALE, & MYSTIQUE: parce qu'il y a autant de charitez creées, qu'il y a de justes en particulier. Mais on porte CETTE UNION BEAUCOUP PLUS LOIN, si Pon considere que le Saint Esprit habite dans tous les justes, qu'il les sanctifie par lui-mesme, qu'il leur communique la vie, Qu'IL LES ANIME COMME L'A-ME FAIT LE CORPS, & qu'IL EST en quelque façon L'AME DE LEUR AME. Car l'unité parfaj-

2. Cette idée nous fait entrer bien plus naturellement dans les expressions de l'Etriture & Des Peres, touchant l'union des fidelles avec Jesus-Christ; & dans ce
qu'ils disent qu'ils ne font avec lui qu'une mesme
Chair, un mesme Jesus-Christ, un homme parfait.
Que la chair du regenere est la
Chair du crucifie que toute la natuRehumaine est unie au verbe que JesusChrist vit dans les sidelles: que nous en sommes revestus, qu'il est nostre justice & nostre sanctification. Car toutes ces expressions sont des suites de cette
verité que les justes sont animez par l'esprit
de Jesus-Christ.

te du Saint Esprit réduit tous les Fidelles à une v-

NION EGALE A CELLE DES DIVERSMEM-

Esprit se trouvant le mesme dans tous les divers tems &

dans tous les divers lieux.

Pag. 173. D. QUELLE DIFFERENCE y a t'il donc ENTRE Jesus-Christ & les sidelles, si les sidelles aussi bien que Jesus-Christ, sont sanctifiez par une saintete increée? R. Il y a cette diffe-

rence: 1°. Due les fidelles ne participent QU'AVEC MESURE à cette sainteté increde, & que Josus-Christ 9 participe sans mesure. 2. Que le Saint Esprit eft EN QUELQUE SORTE EXTERIEUR à l'ame des fidelles; parce que ce n'est pas l'esprit de chacun qui se he donne à soi-mesme: mais c'est Jesus-Christ enesme, comme Verbe, qui répand en lui-mesme son

Si non est hic aperta impietas, ubi possit esse manisesta non video. Quot sere verba, quot certe sententiæ, tot sunt errores, orti ex impietate. 1. Cari-tatem habitualem non esse donum insusum, nec dare potentiam agendi, sed facilitatem tantum, quemadmodum habitus acquisiti, qui oriuntur ex actibus: nihil enim aliud esse habitum caritatis, quam relictam ex actu facilitatem sive proniratem ad actus consimiles. Enimyero ubi verus Deus non est, ibi nec ullus istis infusis habitibus locus est; nulla corum causa effectrix est. 2. Concilii Tridentini decretum definiens justificari homines per infusam & inhærentem caritatem, de actu fugaci posse intelligi. 3. Non conftare inter Theologos, num ex actu illo remaneat habitus pertinax, hoc est, pronitas animi ad actussimiles eliciendos: tamen esse verisimilius aliquem permanere. Nam infusos habitus nullos potest agnofcere, ut diximus, hypothesis impia. 4. Tametsi, quoniam aliquid concedendum Concilio Tridentino est, homines justificantur, inquit, per actum caritatis, ex quo remanet in anima dispositio ad similes acrus, nihilominus justificantur etiam formaliter ipsamet Sanctitate Dei. Quidni enim, cum fanctitas univerfalis, five forma sanctificans univerfalis, Deus ipse sit? Ex forma autem universali ita certe manat quæcumque est particularis, ut ab ea sit indivulsa. 5. Ergo anima rationalis non vivificatur, beatificatur, illuminatur, nisi ab ipsamet substantia Dei. 6. Deum ut Veritas est, ut Justitia, ut Lex æterna, intime se menti præsentem sistere, in mente fulgere, confpiciendam se animo præbere: hanc formam justitræ increatam & Deum esle, qui se ipse exhibensamonem sui concitat: Esse autem caritatem universalem, Spiritum Sanctum; quemadmodum Veritas & Sapientia Universalis Verbum est. 7. Justitiam illam, quam in justo quolibet homine diligimus, æternam & Deum ipsum esse. 8. Dilectionem, quam in nobis esse diligimus, dum proximum amamus, ipsum Deum esse: tum quia to ev esvas universale Deus est; tum quomam ipsa lex æterna, quam diligimus & sequi vohimus, amando proximum, dilectioque ea ipía, Deus ipse est, incus in mente fulgens. 9. Plures quidem Theologos (hoc est, Catholicos omnes, cum Concilio Tridentino) qui justificationem fieri censent per earstatem creatam, fateri Spiritum Sanctum in nobis manere, sed per suam efficientiam tantum, per donum firum: at amplius aliquid esse statuendum; nempe justificari nihilominus homines formaliter per ipfammet substantiam Spiritus Sancti, velut per formam universalem. 10. Sic nos recte intelligi unam esse perfonam cum Christo, unam carneni; non tantum unione morali & mystica, propter similitudinem doni creati; sed unione ctiam multo arctiore, intima, & physica; nempe ob camdem formam justificantem, quæ sit instar animæ corpus & membra diverfa vivisicantis, & quasi singulorum animæ anima. 11. Fideles omnes eam ob rem unam esse carnem, siquidem una omnium anima, una forma vivificans est. 12. Totam humanam naturam unitam esse Verbo, hoc est, Rationi & Justitiæ universali: justos autem sub-flantiæ ipsimet Spiritus Sancti, qui est Dilectio illius Justitize & Rationis. 13. Hocsensu in facris libris dici Christum factum nobis esse Justitiam, nec tantum quia hanc nobis promeritus est; sed quia ipsa illius Justitia sive divinitas, est forma universalis justificans. 14. Non differre formaliter Christi sanctitatem a nostra, sed secundum magis & minus, cum sit eadems

formaliter; nisi quod extrinsecus nobis illa forma advenit; Christo autem, ut Verbum erat, intrinseca fuit. Sapientia enim certe essentialiter diligit se. Quis hæc hæretica impiaque placita ex impietate oriri jam dubitet, cum animadvertat hic ipsum dogma primarium fontemque ceterorum tam sæpe inculcari; Legem æternam, Justitiam, Veritatem & Sapientiam universalem, & intelligibilem quam in homine justo diligimus, dilectionemque eam quam diligimus, dum proximum amamus, Deum ipsum, Verbum ipsum, Spiritum Sanctum ipsum este?

Pag. 174. D. La science que le Verbe a communiquée à son humanité a-t'elle des bornes? Rt. Comme saint Augustin dit à l'égard de la fainte Vierge, qu'il ne faut point la comprendre dans les discours, où il s'agit de peché; nous devons dire aussi à l'égard de l'humanité de Jesus-Christ, qu'il ne la faut point comprendre, quand IL S'AGIT D'IGNORAN-CE ou de science bornée. L'Ecriture nous en donne des sidées sans bornes. . . . Ainsi donc le respect que nous devons avoir pour Jesus-Christ nous empesche de lui attribuer AUCUNE IGNORANCE.

D. Doit-on dire positivement que Jesus-Christ entant qu'homme sçavoit tout ce que Dieu sçait? R. Saint Fulgence, Hugues de faint Victor, & plusteurs autres Peres & Theologiens sont de ce sentiment; il y a encore des Theologiens qui le soutiennent. Mais comme cela n'est pas reconnu generalement de tous les autres, il vaut mieux lassser à Dieu la connoissance DE CE SECRET; & concevoir seulement en Jesus-Christ comme homme, une science qui sur-PASSE NOTRE INTELLIGENCE; sans déterminer positivement si elle comprend tout ce qui est compris dans celle de Dieu. Ce qui est certain néanmoins, of qu'il y a grande difference entre la science de Jesus-Christ comme Dieu, & celle qu'il a comme bomme. Car la divinité du Verbe, dit saint Fulgense, connoit ce qu'elle connoit, en sorte qu'elle sçait qu'elle est sa science mesme. Mais l'humanité de Jesus-Christ, en connoissant la divinité, n'est pas néanmoins la divinité. " Ipía Doitas sie se novit, ut hoc se na-" turaliter inveniat esse quod novit: anima autem illa ", sic totam deïtatem suam novit, ut ipsa tamen deïtas

" non fit. Resp. 3. ad Fernand.

D. N'est-il pas marqué expressément dans l'Evangile, que Jesus-Christ a ignoré le jour du jugement; ce qui ne pouvant s'entendre de la divinité du Verbe, doit ce semble estre rapporté à l'humanité? R. Quoi qu'il semble que quelques anciens Peres ayent patlé de cette sorte; néanmoins la matiere agant esté mieux examinee, les Peres qui ont suivi, & qui ont combattu l'erreur des Agnoëtes, qui attribuoient de l'ignorance à Jesus-Christ, ont soutenu qu'il ne falloit pas conclure de ce passage, que Jesus-Christ entant qu'homme ait ignoré le jour du Jugement: mais seulement qu'il ne l'avoit pas connu par la nature de son bumanité: c'est-à-dire, que c's PAR LA REVELATION DU VERBE, & non par la penetration naturelle de son humanité, qu'il l'a connu. Et ce sentiment ayant prévalu dans l'Église, il faut s'y attacher & rejetter l'autre. Valde hic æstuat, hæretque quam se vertat in partem. Nam st Verbum non est nisi Veritas universalis, ut vultsecta impia, & Verbum caro factum est, oportet Veritatem universalem factam carnem esse, ac proinde Christum ut hominem Veritatem universalem nosse. Quod facile iste suo sensu agnoscit: cum nihil sit ahud Veritatem universalem nosse, quam de re qualibet necessaria, cujusmodi sunt essentiæ rerum, vere judicare, & eas quidem ita vere ex conditione sua naturæ esse, cum de Verbo carne facto agitur: adeo ut nihil hominem illum ejusmodi lateat, quod nosse ve-lit. Nam in Verbo isto, quod est Veritas universahis, nonnisi universalia videre mens potest. Singularia quæ prævidentur, ex revelatione Verbi seu Veritatis nosci catenus dicuntur, quod non necessario in

Verbo seu Veritate universali ea videntur, sed singulari beneficio; quamquam & ipsa, quoniam vera sunt, in Veritate continentur. Cum autem probe norit iste, Catholicis minime probari, quod Christus ut homo dicatur id totum scire, quod Verbum scit; quoniam etsi peramplam, tamen sinitam Christi ut homo est scientiam prositentur, atque infinite infra divinam, non solum quoad modum, sed etiam quoad extensionem; idcirco veritus Catholicis Doctoribus omnibus aperte repugnare, satius dicit esse de hac quæstionessi-

lere, quam pronunciare.

Pag. 182. Verbum adhuc Veritatem cam esse, quam justi sectantur, docet his verbis. Nous ne pouvions estre réparez que PAR LA VERITE, qui est nostre unique bien. Mais nous n'étions pas capables par Pétat où nous étions tombez, de nous attacher A CET-TE VERITE' CONSIDERE'E EN ELLE-MES-ME. Il a donc fallu que CETTE VERITE' SE PROPORTIONNAST A NOUS, EN SE REVES-TANT D'UN CORPS, & se joignant à une bumanité, qui nous servist de degré, pour nous élever à la divinité. Hoc est dicere; stulti facti eramus per peccatum: reparandi igitur eramus per Sapientiam. Sapientiam autem intelligibilem nemo apprime noverat. Oportuit igitur Sapientiam demittere se se, & induere carnem: hoc est, virum Sapientem oportuit offerre se obtutibus nostris, quem imitari facile possemus. Hoc, inquit, est Verbum carnem fieri; hic finis Incarnationis five Apparitionis illius fuit; mortales do-

Pag. 184. Quod deinde sequitur de oratione Christi, nihilo minus ex impietate consequens consentaneum que ei est. D. Toutes les prieres de Jejus-Christ ont-elles esté exaucées? R. La raison pourquoi nos prieres ne sont pas toujours exaucées, c'est que ne sachant pas ce qu'il faut demander à Dieu, nous demandons souvent des choses qui ne sont pas conformes à la sagesse de Dieu. Mais comme Jesus-Christ connoissoit son Pere, & que le Verbe de Dieu Conduisoit & Poussoit L'Humanite' dans toutes ses prieres, il ne pouvoit rien demander Quine

FUT conforme à la sagesse divine.

D. Peut-on regarder l'humanité de Jesus-Christ, comme la PREMIERE CAUSE DE LA DI-VERSITE' DES GRACES que les hommes regoivent: en pretendant que les diverses applications & les diverses prieres de l'humanité de Jesus-Christ, sont LA PREMIERE SOURCE de ce que les uns reçoivent plus de graces que les autres; ou que les uns reçoivent la grace, & les autres ne la reçoivent pas? R. Cette prétention ne peut subsister avec l'économie de l'Incarnation. Car l'humanité de Jesus-Christ étoit tellement Possed e'e par le Verbe de Dieu, qu'elle n'agissoit jamais, qu'étant elle-mesme MUE, REGIE, & GOUVERNE'E PAR LE VERBE. Ainsi tout desir & toute priere de Jesus-Christ, comme bomme, suppose UNE VOLONTE' DANS LE verbe, que son bumanité desirast & priast; & u-NE IMPRESSION EFFICACE, par laquelle il l'appliquoit à desirer & à prier. Car IL N'Y AVOIT EN Jesus-Christ qu'un conducteur, qui E'TOIT LE VERBE. Et comme le corps dans l'état d'innocence n'auroit eu de mouvement que par la volonté de l'ame: de mesme en Jesus-Christ son bumanité n'avoit aucun mouvement que PAR L'APPLICA-TION & L'IMPRESSION DU VERBE. Ainst LE VERBE AGISSOIT TOUJOURS AVEC L'HUMANITE'; IL AGISSOIT EN MAISTRE O EN CONDUCTEUR, selon l'ordre naturel, qui veut que ce qui est moins parfait, soit soumis à ce qui est plus parfait. C'est pourquoi, comme dit fort BIEN UN CELEBRE AUTEUR, (Thomassin.l. 9. cap. 5. num. 2.) ce n'etoit pas tant la

voit les loix de la divinité. Ce n'étoit pas TANT Dieu qui exaugoit l'homme qui prioit, que l'homme qui obeissoit à Dieu en priant. Il s'ensuit donc de là qu'à la verité l'inégalité des graces a pour cause la diversité des prieres de Jesus-Christ, Qui n'a pas demande les MESMES GRACES POUR LESUNS QUE POUR LES AUTRES. Mais que cette inégalité des prieres de Jesus-Christ a aussi pour cause le decret éternel du Verbe de Dieu qui lui est commun avec son Pere. CE MESME AU-TEUR juge si essentiel au mystere de l'Incarnation, que le Verbe de Dieu fust la premiere cause DE TOUTES LES ACTIONS DE L'HUMANITE' DE Jesus-Christ, qu'il ne CRAINT PAS DE DIRE, QUE C'EST DIVISER L'UNITE' DE PERSONNE EN Jesus-Christ, que de faire agir autrement cette humanité. Adhuc inculcat palmare caput impiæ hypotheseos, de Verbo ήγεμονικώ solo in Christo: quod vel unum placitum fidem Ecclesiæ de Deo & Verbo, sive de sanctissima Trinitate, ac de Christo Deo & homine, funditus convellit ac labefactat. Nam cum Verbum in ea hypothesi nonahud sit quam Sapientia intelligibilis per leipsam formaliter mentes illustrans, non potest in illa hypothesi verus Pater, nec proinde Deus verus esse. Nam quid Pater erit tali consubstantialis Verbo, hoc est, Veritati entium intelligibili, nisi Realitas entium. Deinde, quod necessario consequens est, pro unione Verbi hypoltatica, unionem Sapientiæ cum humana mente proponit: quod est reipsa merum hominem Christum facere. Atqui Verbum Dei verum, ut diximus, neque est ήνεμονικον, sive primarium principium effectivum actionum humanarum in Christo, sed solum Sapientiæ donum creatum. Nam Verbum humanitati ut persona unitur, non ut natura: neque proinde ut unitum humanitati quidquam efficit, sed ipsam solummodo hypostatice perficit. Persona enim in di-vinis non est activa ad extra sejunctim a ceteris; cum sit activa vi tantum naturæ communis tribus. Ergo Verbum ut est unitum humanitati non est ny epovinor; fed a tota divinitate movetur humanitas ad orandum & ad bona quælibet opera, per gratias efficaces ex prævisione futuri consensus, ut sæpe in nobis etiam ipsis accidit. At ex illo impiæ sectæ placito, quod ilte eximia Thomassini auctoritate egregie communiri putat, consequitur, orationes Christi, non tam orationes, quam prædictiones fuisse; impellente Verbo. hoc est, Sapientia, ad id unum petendum quod peti & fieri Verbum vellet, hoc est, quod fere futurum esset. Nam quid aliud Veritas velit, quam quodest vere futurum; hoc est, quam ut dispares gratize hominibus impertiantur, aliis aliæ, defint (ut volunt) nonnullis, præsertim efficaces? Sequitur statim, pag. 187.

D. L'Eglise ne prie t'elle pas pour le salut des reprouvez? R. L'Eglise ne prie point ni pour les Anges rebelles, ni pour ceux qui sont éternellement damnez: & elle ne priera point au jour du Jugement pour aucun des reprouvez. Que si, dit saint Augustin, elle étoit assurée à l'égard de quelques-uns, qu'ils sont prédestinés au feu éternel, elle ne prieroit pas peur les en exempter, comme elle ne prie pas pour les Anges rebelles. D. Que doit-on conclure de la à l'égard de Jesus-Christ? R. On en doit conclure que Jesus-Christ ayant toujours SCEU LE SECRET DE LA PREDESTINATION, & ce que Dieu avoit resolu de chacun des hommes, il ne pouvoit rien desirer ni demander qui n'y fust conforme. D. S'ensuit-il que Jesus-Christ n'a rien demandé pour les reprouvez? R. Non. Car il a demandé tout ce qu'il sçavoit que Dieu avoit resolu de leur donner. Or Dieu accordant plusieurs graces aux reprouvez,

veut que ce qui est moins parfait, soit soumis à ce qui est plus parfait. C'est pourquoi, comme dit fort die plus parfait. C'est pourquoi, comme dit fort die prieve donc Jesus-Christ dit-il qu'il ne de par consequent demandées. . .

D. Pourquoi donc Jesus-Christ dit-il qu'il ne prieve pour le monde, mais pour ceux que son Pere lui a donnés? R. Parce qu'il s'agit en donnés? R. Parce qu'il s'agit en de lieu, des prieves faites pour les Elus. Or les prieves que Jesus-Christ a faites pour ses Elus, sont

fort differentes de celles qu'il a faites pour ceux qui me le sont pas. Il a demandé efficacement le saint pour ses Elus: mais il n'a point prié de cette mesme maniere pour les reprouvez. CAR POURQUOI, DIT LE MESME AUTEUR que nous avons cité ci-deffus, anroit-il importune en quelque sorte Dien, pour obtenir ce que l'éternelle volonté de Dieu & SAPREDESTINA-TION IMMUABLE, EMPE'CHOIENT qu'il ne puft obtenir? " Ut quid enim divinas aures nequicquam ,, obtunderet, quæ impetrari æterna Dei voluntas & incommutabilis prædestinatio vetabat? Thomassin. lib. 9. cap. v. n. 4. Mais quoi qu'il n'ait pas demande le salat pour eux, il a pu demander d'autres graces, puisqu'ils en reçoivent plusteurs. La regle sur laquelle on doit donc juger ce que Jesus-Christ a demandé, ou n'a pas demande, est celle-ci: Quil a demande toutes les graces que Dieu avoit prédestiné de donner, & qu'il n'a rien demandé de ce que Dieu a prédestiné de ne donner pas. Oravit ergo Christus illa omnia illis omnibus, quibus & quæcumque Deus prædestinaverat largiturum. Quæcumque autem, & quibus statutum

" Deo fixumque immutabili voluntate erat non elar-" giri, ea illis orare abstinuit. Stultum est enim o-

" rare, quod certo scias non posse impetrare. Tho-

, massin. ibidem. D. Pourquoi Jesus-Christ n'a-t'il pas obtenu le pardon pour tous ceux qui Pont crucifié, puisqu'il est rapporté dans l'Evangile qu'il a prié pour eux? R. Parce, dit saint Thomas, que Jesus-Christ n'a pas prié pour tous ceux qui l'ont crucifié, ni mesme pour tous ceux qui devoient croire en lui: mais pour ceux-là SEU-LEMENT QUI E'TOIENT PREDESTINEZ. " Dicendum quod Dominus non oravit pro omnibus " crucifixoribus, neque etiam pro omnibus qui e-" rant credituri in eum: sed pro his solum qui erant , prædestinati, ut per ipsum vitam consequerentur 20 zeternam. S. Thom. 3. part. q. 21. art. 4. ad 2. Hactenus iste. Quid sane faceret homo precando, si Deus non est? Parieti loqueretur. Atqui reipsa in hypothesi sectre impiæ Deus verus nullus est: & quod ab ea Verbum appellatur, nihil nisi ipfamet Veritas intelligibilis entium est, quæ sunt, vel futura sunt. Oratio igitur hominis istius Sapientis, qui dicitur Christus, non potuit in illa hypothesi esse nisi complacentia de largitione bonorum quæ Deus & Verbum dispari mensura impartiturus esset hominibus; hoc est, quæ reipsa ac vere essent hominibus dispertienda. Si certe sciret Ecclesia certos quosdam esse reprobos, non oraret pro illis ut salutem consequerentur æternam; quemadmodum non orat pro dæmonibus aut jam damnatis. Nam talis revelatio, significatio foret sententiæ ultimæ in eos latæ, ac divinse proinde voluntatis preces pro illis prohibentis. Vellet tunc Deus Ecclesiam secum judicare, secum ferre sententiam. Repugnat autem Judicem supremum ferre sententiam in reum, & pro codem reo simul orare aut orari velle. At Christus non venit ut Judicem ageret, sed Mediatorem tantum. Non enim misit Deus Filium suam in mundum, ut judicet mundum, sed ut salvetur mundus per ipsum, Joan. III, 17. Itaque tametsi noverat qui suturi essent reprobi, erat illa in eo scientia quasi non esset; quia non utebatur unquam ea regula ad agendum; quemadmodum quam habet Confessarius cognitionem peccati a poenitente commissi, in ipso est quasi non esset; qua nefas est ei ea cognitione uti ad agendum. Christus igitur cum Judicis partes non ageret, sed Mediatoris; oravit hoc unum, & impetravit; nempe ut darentur hominibus gratiæ ad salutem consequendam necessariæ, & petentibus etiam merentibusve de congruo ob priorem consensum uberes & ex prævisione futuri consensus efficaces. Quod enim Christus dixit, Non pro mundo rogo, hunc sensum habet: Non pro Judzeis oro, quorum excidium decrevisti; sed pro his oro Apostolis quos dedisti mihi, hos ego tutele tuze

committo. Ubi nullus de falute æterna fermo est, sed de suprema calamitate, quæ Judæis esset obventura. Mundus enim apud Joannem ubique fere Judæi sunt.

Pag. 193. D. Peut-on demander à Jesus-Christ dans le Ciel qu'il prie pour nous? R. Nous n'avons aucun exemple d'une semblable priere faite à Jesus-Christ, dans les Ecrits des Apostres, dans les prieres publiques de l'Eglise, & dans la plus solemnelle de toutes, qui est la Liturgie. L'usage universel est de prier le Pere par le Fils, ou de s'adresser directement au Fils, comme ayant selon sa divinité une puissance égale à celle de son Pere; & ayant recen tout pouvoir dans le Ciel & sur la terre, selon son humanité mesme. Il ne laisse pas d'estre vrai, selon l'Ecriture, que Jesus-Christ est toujours dans le Ciel nostre souverain Prestre, nostre Avocat, & nostre Mediateur: qu'il s'offre & qu'il intercede sans cesse pour nous. Mais comme nous ne sçavons pas en quelle maniere il unit ce ministere avec sa souveraine AUTORITE, & qu'il seroit dangereux de lui rien attribuer qui portast l'idée de l'humiliation & de l'abbaissement, dont le tems est fini avec sa vie mortelle, on ne doit pas s'écarter de l'usage & de la tradition de l'Eglise, qui nous doit servir de regle. Si oratio Christi scilicet, cum in terris degeret, suit (ut isti volunt) improprie dicta oratio, quanto magis nulla in cælis erit, ubi omni potestate fruitur? Veretur iste ne quid Christo tribuatur humile, & quod fummam illam qua nunc Christus potitur dedeceat potestatem. Sed reipsa hic etiam error ex illo oritur, quem toties inculcat, de uno eoque divino in Christo ήγεμονικώ. Nam si Sapientia, quæ mentem iplius regit, divinitas ipla est, quis superest quem Sapientia illa possit orare? Nugari enim est, Veritatem entium, sive necessariam causarum seriem sollicitare precibus. Itaque Christus qui hanc & per Sapientiam novit, & ut Verbum sive Sapientia universalis est operatur, quem habet cui preces offerat? Catholici vero dicunt humanitatem Christi in cælo orare ac rogare Deum; aut reservato sæpius orandi vocabulo intercessoribus secundariis & inferioris ordinis, Christum dicunt advocatum agere, & pro nobis postulare. Nam illud inter utrumque discrimen intercedit; quod illi dum orant, non certo & infallibiliter exaudiuntur a Deo: Christus autem quod postulat, certissime impetrat, ac veluti pro potestate. Imque Christum etiam ut homo est, hyemovinov, inquam, illud perfectum, quod ex humanitate przecise considerata, & donis supernaturalibus Sapientize & caritatis constat, recte oramus ut postulet pro nobis ea quibus egemus.

Pag. 204. D. N'offre-t'on dans l'Eucharistie que le Corps seul de Jesus-Christ? R. On offre avec le Corps toute son Eglise; quoi qu'il n'y ait que le CORPS DE Jesus-Christ Re'ellement present, & que le PAIN NE SOIT POINT CHANGE' AU CORPS DE L'EGLISE.

D. Comment peut-on prouver, que l'on offre le corps de l'Eglise avec celui de Jesus-Christ? B2 10. On le prouve. Parce que selon la tradition des Peres, le CORPS de Jesus-Christ EST CONSACRE' DANS DES MATIERES qui se forment de plusieurs parties; comme LEPAIN DE PLUSIEURS GRAINS DE BLED, & LE VIN DE PLUSIEURS GRAINS DE RAISIN; AFIN QUE nous ne séparions pas le chef des membres; mais que nous les offrions conjointement à Dieu . . . . 30. L'Eucharistie est destinée pour estre le Corps de Jesus-Christ. Or outre le corps auquel le Verbe est uni personnellement, & qui fait partie de son humunité sacrée, il se forme par l'Encharissie un autre corps, en s'unis-SANT AVEC LES FIDELLES, NON SEULE-MENT PAR SON ESPRIT, MAIS AUSSI PAR SON CORPS. Ce qui a fait nommer l'Eucharistie par les Peres une extension de l'incarna-

TION. C'est donc ce corps etendu & Ampli-FIE' par l'Eucharistie, que Jesus-Christ & l'Eglise of-frent à Dieu EN LUI OFFRANT l'Eucharistie. Voluit de Eucharistia aliquam tractationem hoc soco ingerere; ut quam ambigue & æquivoce loqui debeat, qui Catholicus videri velit & fucum facere imperitis, qui Calvinianus sit, vel quod idem est, quantum ad hoc caput attinet, Jansenianus, asseclas suos doceret. Fingit ergo, quod Catholici ne somniant quidem, offerri in altari Corpus Ecclesiæ cum Christi Corpore: tametsi solum Christi Corpus præsens realiter adsit, inquit, nec panis mutetur in Corpus Ecclesiæ. Quod sensu hæretico significat tantum; per fidem prælens realiter animo fifti Corpus Christi sub pane, non item Corpus Ecclesiæ: cum panem fides non mutet in Corpus Ecclesiæ, sed in Corpus Christi tantum. Dictum deinde probat, eo quod consecratur Corpus Christi in pane, qui fit ex multis granis; sanguis in vino, quod fit ex multis acinis; ut unitas membrorum Ecclesiæ simul intelligatur, quo tempore de Corpore Christi sides cogitat. Hoc est dicere, Sacrificium altaris duabus constare partibus; primum, oblatione panis & vini, quibus fignificatur Corpus Ecclesia, ob grana & acinos, quibus panis & vinum constant. Deinde oblatione Corporis Christi, quod in pane postea per verba consecrationis mente ac fide cogitatur, & solum tune realiter animo præsens sistitur. Addit denique Eucharistiam destinari ut sit Corpus Christi: Per Eucharistiam autem, præter Corpus quod est hypostatice Verbo unitum, fit Corpus alterum Christi, quod est Ecclesia; siquidem non solum per Spiritum suum, hoc est, per pias & sanctas quaslibet cogitationes, ut olim, sed & per Corpus suum, hocest, per sidem Corporis sui, unit sibi Christus fideles omnes, totidem Christos efficiens, vel unum potius Christum ex omnibus, ut sæpe superius dictum est. Quid enim est aliud Christus, quam conjunctus homo cum Verbo sive Sapientia? Atqui qui manducat carnem Christi credens in eum, conjungitur Sapientiæ, & ut ille Corpore resurrexit ad immortalitatem, sic & ipse resurget. Ergo qui manducat Corpus Christi per sidem caritatem, sit Christus. Et sic Eucharistia sive participatio altaris, extensio quædam Incarnationis est. Catholici placita hæc omnia detestantur, ut suspecta saltem; pleraque etiam ut hæretica. Offerri solum omnino Corpus Christi dicunt in sacrificio Missa, propitiationem pro vivis atque defunctis. Negant Christum hic a Nicolio cum sociis recte definiri, & nos Christos simili Sapientiæ conjunctione fieri. Negant denique considerationem acinorum & granorum ad sacrificium ulla ratione pertinere: neque ad Eucharistiam quidem: cum eorum nec sub-stantia nec accidentia ibi sint; sed accidentia tantum panis ac vini. Quamobrem haud inanis suspicio est. velle cos grana & acinos secundum substantiam remanere, qui horum in Eucharistia faciunt mentionem. Quale autem istud est quod adjicitur, Eucharistiam destinari ut sit Corpus Christi; Corpus autem Christi geminum esse? Nam cum Eucharistiæ nomine Catholici ipsum Christi Corpus intelligant; aut sensum hunc habet ista propositio; Corpus Christi destinatur ut sit Corpus Christi: quod est delirum &c ineptum: aut istum fortassis; Eucharistia complectitur Corpus Christi quod est, & Corpus Christi quod efficit; quod est novam, falsam, & suspectam hæreseos definitionem Eucharistiæ afterre.

Pag. 226. D. Doit-on croire que tous ceux qui ne sont pas persuadez que la Vierge ait esté exempte DE PECHE ORIGINEL, n'ayant pas ASSEZ DE DEVOTION & DE RESPECT POUR LA sainte Vierge? N. Ge seroit un jugement trés-temeraire. Les saints les plus attachez au culte de la sainte Vierge, & qui ont en une dévotion plus tendre pour elle, comme saint Bernard, saint Thomas, saint Bonaventure, &

saint Anselme, ont cru en mesme tems qu'elle n'avoit pas esté exempte du peché originel.

D. Quel parti doit-on prendre dans la diversité de sentimens qu'il y a sur ce point dans l'Eglise? Re. La RAISON VEUT que ceux qui sont capables d'examiner les preuves & les sondemens par lesquels on en doit juger, prennent le parti qui leur paroist le mieux sondé: & que ceux qui ne sont pas capables de les examiner, ou qui n'en ont pas le tems, demeurent dans la suspension de jugement, & EVITENT DE JUGER SANS LUMIERE DE CE POINT DE DOCTRINE: puisqu'il y a toujours quelque temerité, selon saint Thomas, à porter un jugement sixe sur DES PREUVES & DES RAISONS INCERTAINES: N'Y AYANT QUE L'EVIDENCE, qui deive déterminer no stre esprit à embrasser une opinion PLUTOST QU'UNE AUTRE.

à embrasser une opinion Plutost Qu'une Autre. D. La feste de la Conception delebrée par l'Eglise, n'est-elle pas un argument convainquant, que la sainte Vierge a esté exempte du peché originel? v. Il y a double notorieté sur ce point. Il est notoire que l'Eglise celebre la feste de la Conception. Il est notoire que l'Eglise ne croit point la Conception immaculée comme un article de foi: & qu'elle croit au contraire que ce n'est point un article de foi, LES SIMPLES ont donc raison de croire que ces deux notorietez ne sont pas contraires: & qu'ainsi l'établissement de la feste de la Conception, N'EST PAS LA DECISION DE CETTE CONTROVERSE, & qu'elle demeure encore indécise aprés cet établissement. Non potest etiam secta impia patienter ferre, credi conceptam fuisse sine labe originali Deiparam. Quoniam in illa hypothesi, in qua peccatum originale ipsamet concupiscentia est, & actuale quilibet appetitus boni sensibilis, & necessitas cognoscendæ Veritatis per corporea phantasmata; si caruit Deipara in ipsa origine concupiscentia, ratio suadet, multo magis ab omni actuali fuisse ipsam postea immunem: & ideo fuisse ab originali immunem in ipso conceptu, hoc est, ab ipsa concupiscentia, ne postea per concupiscentiam actu peccaret. Ergo esset, ut ita dicatur, Christa Dea. Quid enim est in illa hypothesi Christus Deus? Homo cum sanctitate & Sapientia inseparabiliter conjunctus. Nihilenim secundum placita sectae impiæ, divinius Sapientia & sanctitate est. Inseparabiliter autem conjunctus cum Sapientia & sanctitate est, qui omni peccato caret. Quis autem sine omni peccato est, ut isti passim loquuntur, nisi solus Deus? Ergo Deipara Dea esset. Quod ne dicatur, inquiunt, cum sit absurdum & Christianas aures offendat, nec dicatur eadem etiam ab originali peccato fuisse immunis. Dicatur fane purificata ab originali peccato, etiam in utero matris, quandocumque libuerit: omnino fuisse expers peccati ne dicatur. Prima hæc origo erroris istius est: quem qui desendunt, ignari unde primum manarit, & alioqui apprime Catholici, ut Dominicani, non idcirco arguendi funt minoris erga Deiparam pietatis ac reverentiæ, sed tantum derelictæ imprudenter super eo capite doctrinæ Ecclesiæ, neglectæque haud satis pie fortassis sanctionis Concilii Tridentini, Summorumque Pontificum, ac præsertim Alexandri VII. Nam, ut alia omittamus argumenta, ipsius festi Conceptionis institutio quis sensus Ecclesiæ tunc esset, manifeste docet; non quidem rem eam esse quæ ad Catholicam fidem pertineat, aut posfit pertinere, fi quidem Theologice loqui volumus & accurate; sed tamen quæ pertineat ad doctrinam Ecclesiæ, æque ac Virginitas Deïparæ in partu & post partum, & immunitas ab omni peccato eti li. At longe pejores & omnino detestandi sunt, qui quoniam id cum sua impia hypothesi cohæret, pertinaciter negant Deiparam sine labe conceptam; damnantque temeritatis cos, ut iste facit, qui sola auctoritate Summorum Pontificum & Ecclesiæ assensu ducti, absque evidenti ratione id beneficii concessium a Deo Deïparæ fuisse credunt.

 $\mathbf{Z}^{\mathbf{T}}$ 

Pag. 228. D. Doit-on croire qu'elle a esté entierement exempte des pechez actuels? R. Quelques Peres en ont douté, & ont attribué en certaines occasions des défauts à la sainte Vierge. Mais il paroist que ç'a esté par des obscurcissemens bumains. . . . . Le Concile de Trente déclare que l'Eglise croit que la Vierge n'a jamais commis aucun peché actuel, mesme veniel. An etiam omne delictum ex incogitantia & ignorantia, omne peccatum omissionis excludat iste, haud satis liquet.

Pag. 229. D. La concupiscence a t'elle esté entierement éteinte dans la sainte Vierge? BL. C'EST EN-CORE UN SECRET que Dieu n'a point revelé aux bommes. Mais il y a beaucoup d'apparence, que si elle n'en a pas esté entierement exempte dans sa conception mesme, elle en a esté PURIFIE'E PAR SA SANC-TIFICATION dés le ventre de sa mere. Concupiscentiæ nomine non aliud videtur iste hoc loco intel-

ligere, quam pronitatem ad Venerem.

Pag. 276. Or toutes les actions, toutes les souffrances, toutes les paroles, toutes les privations de Jesus-Christ ont cela de commun qu'elles sont divines, & qu'elles sont en quelque sorte Dieu MESME. Car Jesus-Christ n'a fait aucune action par son bumanité, qui n'ait esté REGIE & prescrite par le Verbe. Ainsi LE VERBE A TOUJOURS AGI dans toutes les actions de l'humanité. Et pour les concevoir pleinement, il faut toujours concevoir une DOUBLE ACTION: l'une de l'humanité gouvernée & appliquée: l'autre du verbe gouvernant & APPLIQUANT SON HUMANITE'. Or toute action du Verbe est éternelle & divine, ou Plutost ELLE EST DIEU MESME. Car en Dieu, son action n'est pas distinguée de son essence. Il faut CONCEVOIR EN Jesus-Christ une' SAGESSE IMMENSE & INFINIE, dont il fort certains éclairs qui frappent nos sens, soit par les actions, soit par les paroles, soit par les souffrances, soit par les privations de son humanité. Redit iterum ad illud quod tam sæpe inculcat impiæ hypotheseos caput, de Verboactionum in Christo humanarum ήγεμονικώ, sive primario principio productivo, activo, & humanam mentem velut instrumentum applicante ac regente, & per cam actionem quæ est Deus ipse. Et Verbum innuit Sapientiam dirigentem esse. Qua de re abunde superius diximus.

Pag. 284. D. Que doit-on considerer dans les souf-frances de Jesus-Christ? B. 1. On y doit considerer LA RIGUEUR DE LA JUSTICE DE DIEU, qui a obligé son Fils, comme charge' des PECHEZ DES HOMMES, A UNE TELLE SA-TISFACTION: & juger par là ce que les PE-CHEURS IMPENITENS ONT SUJET D'AT-TENDRE DE CETTE JUSTICE, selon cet Oracle de la Verité: " Si in viridi ligno hæc faciunt, " in arido quid fiet? Car si les Fils de Dieu mesme plein de justice & de sainteté, dont les moindres souffrances étoient d'un prix infini, a esté traité de Dieu avec cette terrible severité, que doivent attendre des bommes criminels & obstinez dans leurs crimes? Satisfactionem Christi vocat, pœnam peccatorum immanitati parem, quam peccatoribus debitam, quasi peccator ipse universalis, ut Quesnelius appellat, sustinere voluit, ut doceret mortales, & in seipso exhiberet, quæ peccatores pæna maneat. Vide quæ adver-Quesnelium similia garrientem diximus, pag.

122.

Pag. 301. D. Pourquoi Jesus-Christ sit-il un grand & admirable discours à ses Apostres, après les avoir Nourris de l'Eucharistie? R. Pour leur apprendre qu'il faut toujours joindre ensemble LA Nourriture du corps de Jesus-Christ, avec celle de la parole de Dieu. Catholici cum Christo dicunt, Carnem Christi esse vere cibum, quia vere ore manducatur, & potum ejus sanguinem

esse, quia ore vere bibitur: neutrum dicunt esse sive corporis sive animi alimentum. Sanctificari tantum eo cibo hominem dicunt, non ali aut nutriri. Utuntur ea loquendi forma, ita ut quod dicunt intelligant, soli hæretici, ut jam diximus; qui nempe Corpus Christi in Eucharistia præsens esse tantum per sidem volunt, eaque consideratione ac spe societatis cum

Christo animos ali ac nutriri.

Pag. 342. D. Sur quoi est fondée la doctrine du Purgatoire? R. Elle est sondée premierement sur la Tradition de toute l'Église. . . . Car ç'a toujours esté la coutume de l'Eglise de prier pour les morts. . Or ces prieres qu'on faisoit pour eux, n'étoient pas seulement pour la consolation des vivans; ou pour remercier Dieu des graces qu'il avoit faites aux morts: c'étoit Pour Leur obtenir quelque sou-LAGEMENT. Il ne faut point douter, dit saint Augustin, que les morts ne soient aidez par les oraisons de l'Eglise, par le sacrifice salutaire, & par les aumosnes que l'on fait pour eux; & qu'on n'obtienne par la que Dieu Les TRAITE AVEC PLUS DE MISERICORDE QUE LEURS PECHEZ NE MERITOIENT. Capiunt nimirum mortui aliquam voluptatem; cum a discurrentibus Angelis accipiunt lui memores esse vivos: sic enim illud refrigerium intelligunt ii ex illa secta, qui mentem suam de Purgatorio dilucide proponunt. Atqui Ecclesia sic Purgatorium credit, sic orat pro mortuis ibi detentis, ut credat, non refrigerium eis aliquod afferri, sed precibus & Missæ sacrificio liberari omnes eximique pos le a pœnis, & perduci multos reipsa ad visionem Dei, quæ beatitudo summa est: Nam eo statim abeunt. quibus nihil pœnæ luendum superest; juxta illud, Hodie mecum eris in paradiso.

Pag. 352. D. Quand a commencé la dévotion des Chrétiens pour les morts? B. Elle est aussi ancienne que l'Eglise. On a toujours offert le sacrifice pour eux, on a fait des aumones; on a jeuné pour leur obtenir LE RAFRAISCHISSEMENT, refrigerium, & LA DIMINUTION DE LEURS PEINES Non diminutionem tantum, sed & abolitionem Catholice

dicunt & prædicant.

Pag. 359. D. Pourquoi falloit-il que Jesus-Ebrist resuscitast? . . . Cela n'étoit pas seulement necessaire pour Jesus-Christ; mais aussi pour les hommes: Et il a exercé sa misericorde envers nous en RESSUSCITANT AUSSI BIEN QU'EN MOURANT. Tantum pobis, inquit. Christus resurgendo profuie

tum nobis, inquit, Christus resurgendo profuit, quam moriendo.

Pag. 368. Jesus-Christ par sa resurrection a acquis, non le droit, mais l'exercice actuel de sa puissance sur les hommes, & PRINCIPALEMENT SUR LES FIDELLES: . . C'est dans cet état de gloire

LES FIDELLES: . . c'est dans cet état de gloire qu'il fait PARTICULIEREMENT l'office de CHEF DE L'EGLISE, EN RE'PANDANT SON ES-PRIT DANS TOUS SES MEMBRES, Selon la mesure qu'il leur juge convenable; & qu'il leur fait part de sa vie divine, dont il possede la plenitude, & dont il est l'unique source à l'égard des hommes. &c. Hoc est dicere, Christum agere in cælo Pontificem, quoniam ut Verbum est dat Spiritum suum credentibus in se suscitatum; itaut sit ipse, sive illa ipsius sides, causa occasionalis cur Spiritus divinus nobis detur. Non dicit, ut Catholici profitentur, Christum, ut homo est, esse causam ministerialem principalem justificationis nostræ, applicantem nobis in Sacramentis ex opere operato merita passionis suæ: Deo justificante quos Christus homo vult justificari, & quia vult.

Pag. 374. D. Jusques où nostre Seigneur s'est-il élevé? R. Les expressions dont l'Ecriture se sert, sont: "Qu'il a penetré les Cieux, Qu'il est monté au "dessus des Cieux, Qu'il s'est élevé plus haut que "les Cieux: d'où l'on peut bien conclure, Qu'il s'est fort eloigne de la terre: Mais on ne peut pas determiner par la

Digitized by Google

QUEL ESTPRE'CISE'MENT LE LIEU OU EST Jesus-Ebrist. Or dans ces occasions, il vaut mieux faire taire su curiosité, & s'arrester à ce que dit l'Écrivult nec pouest hypothesis impia consiteri, quod Catholica credit Ecclesia cum Paulo, Christum reipsa

extos sidereos penetrasse.

Pag. 377. L'apparition dont parle S. Paul dans E Epifere aux Corinthiens, étoit certainement réelle. Mais il Notois pas necessaire pour cela que Jesus-Christ quittast le Ciel. Car il pouvoit rendre son Corps present en plusteurs lieux. Ainst Pargument que les Religionnaires tirent de ces paroles des Actes, " qu'il faut que " Jesus-Christ demeure dans le Ciel jusqu'au tems " du rétablissement de toutes choses; pour en conclure qu'il n'est pas dans l'Encharistie, est absolument frivole, puisqu'il peut estre dans l'Eucharistie, sans quitser le Ciel. Id quo sensu dicat iste, alias aperie-

Pag. 382. Saint Augustin fait mention de DIVERS RECEPTACLES DES AMES: & il prétend que les unes y font heureuses, & les autres molheureuses a-Sant la resurrection: quoi que la resurrection des corps, en rendant le corps participant du bonheur ou du mal-

beur des ames, soit un surcroit de l'un & de l'autre.
Pag. 407. D. Ne demande-t'on au Saint Esprit que ses dons? Re ON LE DEMANDE LUI-MES-ME avec ses dons. Car il ne faut jamais séparer le Saint Esprit de ses graces. Il faut le regarder comme un soleil environne de ses raions, & desirer de lui estre ani, qu'il demeute en nous, qu'il prenne possession de nos ames, qu'il Nous Gouverne, qu'il soit Le PRINCIPE DE TOUTES NOS ACTIONS, qu'il prenne la place de nostre esprit propre, Qu'IL NOUS REMUE, & qu'il se serve de nous com-ME D'UN INSTRUMENT. Quod de Verbo superius dixie, hoc ipsum de Spiritu Sancto nunc pro-Atetur; quoniam pro Verbo Sapientiam intelligibilem habet, pro Spiritu Sancto fanctitatem intelligibilem, que certe, si est aliqua, formaliter fanctificat animos, & per fuam fubstantiam, ut fecta ca loqui-

Pag. 460. D. En quoi confisse l'infaillibilité de l'Eglise? w. Elle confiste en ce que l'Eglise ne peut enseigner generalement PAR LA BOUCHE DE TOUS SES EVESQUES & DE TOUS SES DOCTEURS, une doctrine, comme de foi, & en exiger la Confession, pour estre admis dans son sein, sans que cette doctrine soit veritable. Je dis qu'elle n'en peut exiger la confession, comme d'une doctrine de foi: parce qu'il peut y avoir des doctrines, qui deviennent trés-communes DANS L'EGLISE, & qui y sont, si l'on veut, generalement enseignées pendant quelque tems, & qui ne sont pas pour cela de foi : parce que ceux-mesme qui les enseignent, ne les enseignent pas comme de soi. Ainsi PEglise forme alors deux jugemens à l'égard de ces doctrines; l'un qu'elles ont un certain degré de probabilité; l'autre, qu'elles ne sont pas de foi. Quand on enseigne, par exemple, PAR TOUT, l'opinion que la sainte Vierge a esté conçue sans peché originel; il est pour tant certain qu'elle n'est point de soi; pirce que ceux-mesme qui l'enseignent, l'avoient, & la soutiennent comme n'étant pas de soi. Doctrinam de immaculata Deiparæ Conceptione, quamquam id eum valde urit, ubique tradi in Ecclesia confiteur: sed cam propterea esse doctrinam Ecclesiae, ut est reipsa, non vult confiteri. Nescit ille, aut simulat se nescire, non illum dumtaxat peccare, qui a side, sed & qui a doctrina Ecclesiæ discedat; quamvis dispar fit culpa. Verum illud ex impietate ortum est. quod infallibilitatem (ut loquuntur) Ecclesiæ unanimi Episcoporum omnium & Doctorum omnium affensu, etiam verbis expresso, circumscribit. Sic enim sentiunt ii, qui pro Deo non habent nisi Rationem Universidem. In ca comvero hypothesi nemo

habere auctoritatem a Deo vel Christo potest, aliquid omnibus credendum absque erroris periculo proponendi. Credendum nihil omnino erit, nisi quod Ratio universalis & communis omnibus, ac propierca publici juris, credendum esse omnibus saltem Docto-

ribus persuaserit.

Pag. 464. D. Sur quelles preuves est appuyée Pin-faillibilité des Conciles? pc. On la peut appuier sur ce que saint Augustin prétend que saint Cyprien n'étoit pas obligé de ceder sur la question du baptesme à LA DECISION DU PAPE Estenne: & qu'il déclare néanmoins qu'il auroit du ceder à celle du Concile Oecumemque. (August. 1. 1. de bapt. contra Donat. cap. 7. n. 4. & cap. 18. n. 27. 28. & lib. IV. cap. 6. n. 8.) Ita Nicolius cum sua secta consendit, ob rationem allatam.

Pag. 467. D. Les Conciles Oecumeniques sont-ils infaillibles dans la décifion des points de fait? n. Le fentiment ordinaire des I heologiens jusqu'ici, est que les Conciles, mesme Oecumeniques, se pouvolent tromper dans la décifion des points de fait, non revelez, tel qu'est, par exemple, celui de scavoir si les Lettres d'Hônorius devoient estre prises au sens beretique des Monothelites, ou en un sens Othodoxe & Catholique. Effugium solemne Jansenianorum, ut damnationis sua infamiam eludant.

Ex libro qui inscriptus est, Instructions Theologiques & Morales fur l'Oraison Dominicale &c. Paris. 1706.

Pag. 11. D. Ne s'ensuit-il point de là, que les Religieuses & les autres personnes qui chantent, ou qui prononcent des prieres qu'elles n'entendent pas, ne prient point, puisque leur oraison vocale n'est pas mentale? B. Cela no s'enfuit pas : Car outre qu'il y en a peu Qui n'entendent assez ce QU'ELLES CHANTENT, pour s'entretenir l'esprit devant Dieu; leurs prieres vocales sont toujours JOIN-TES A LA PENSE'E 🗗 AU DESIR de plaire 🛦 Dieu, DE SUNIR A L'EGLISE, 😵 de demander à Dien ce que l'Eglise lui demande par les parotes qu'elle leur prescrit: & ces pense'es suffi-SENT POUR SANCTIFIER & rendre efficaces leurs prieres. Mais il s'ensuit dien de là qu'une simple recitation d'orassons vocales, sans aucun desir sincere de plaire à Dien, & d'obtenir ses gruces, ne merite point du tout le nom de priere. Quis vero dubitat, quin orationi vocali adjungenda sit voluntas a Deo aliquid impetrandi, & Deo placendi? aut quis adeo insanit, ut aliter oret, aut ut verba inania fundat, absque sincera voluntate Deum exorandi? Quis enim pulsat; nisi qui sibi vult aperiri? Sed quod Catholici docent, quod Veritatis five Rationis universalis cultores pro Deo non possunt profiteri, illud est: non solum ad laudandum Dettm, nec folum in publico cantu, sed & ad postulandum aliquid a Deo, ad impetranda be na quælibet, tum temporalia, tum etiam spiritalia, & ad eumdem denique placandum, valere plurimum orationem vocalem, etiam privatam. At Rationem aut Sapientiam universalem nemo nisi insanus ore ac lingua precetur, præsertim si solus sit.

Pag. 26. D. Pourquoi dit-on dans l'Oraison Dominicale, que Dieu est dans les Cieux, puisqu'il est par tout, & qu'il remplit le Ciel & la Terre par son îmmenfité? R. On uit que Dieu eft dans les Cieux, PAR-CE QUE C'EST LA QU'IL REGNE D'UNE MA-EREPARTICULIERE, qu'il y est parfaitement obei, & enfin Qu'il Y EST VEU. CAR ON DIT QU'UNE CHOSE EST OU ELLE EST VEUE. C'EST POURQUOI, quoi que nous soions inseparables de l'Estre de Dieu; & qu'il soit vrai de tous les hommes, comme dit saint Paul, qu'ils vivent, qu'ils se meuvent, & qu'ils sont en Dieu: le mesme saint Paul me laisse pas de dire, qu'après la resurrection nous serons

toujours avec le Seigneur: Et sic semper cum Domino erimus. Quasi istud, cum Domino erimus, idem sit atque, cum Domino Jesu Christo videbimur: nam de Christo Domino ibi sermo est. O sane egregiam ratiocinationem! O præclarum axioma! Ibi quidpiam esse dici, ubi videtur? Quod si de aliquo alio verum esset, de Deo certe puerile est cogitare. Nam ibi ex æquo est ubi non videtur, & ubi videtur. Sed ad has ineptias impiam sectam sua cogit hypothesis; quia quem Deum colat aut invocet, non habet, nisi Rationem universalem & Sapientiam intelligibilem. At hæc in cælis certe non habitat, nisi vel cæli myitice intelligantur, pro viris sapientibus & rationalibus, & juitis, vel, Qui es in calis, idem esse dicatur, atque Qui videris a beatis in cælis; vel, quod idem est, Qui es in beatis & sanctis qui sunt in cælis. At non sic Christus Dominus intellexit: qui mentem humanam voluit assuescere Deo vero ac viventi in cælis contemplando, velut in folio majestatis sux, juxta illud Psalmi x. Dominus in calo sedes ejus: & multa similia. Nam & hac nota suæ in cælis przesentize ab Atheorum numine egregie secernitur: cum inde, ut jam diximus pag. 170. exaudire precantes possit, & spiritum suum inde aliaque bona, etiam temporalia, mortalibus impertiri, etiamsi per impossibile nusquam alibi quam in cælis esset.

Pag. 28. D. Qu'est-ce que le nom de Dieu? R. LE NOM DE DIEU MARQUE SON ESSENCE. Et comme le nom que Dieu a pris est, Je suis celui qui suis, il nous a appris par là à le regarder comme la plenitude de tout estre, qui comprend tout, à qui l'on ne peut rien ajouter, qui est incapable de changement, &

qui n'a ni commencement ni fin.

D. Qu'est ce que sanctisser le nom de Dieu? R. C'est Phonorer saintement, & par un culte qui ait la Religion pour principe. . . D. Que demandons-nous donc à Dieu par ses paroles; Que vostre nom soit sanctissé? R. Nous lui demandons, que son nom, C'EST A DIRE, TOUT CE QU'IL EST, puisque le nom de Dieu comprend tout l'estre de Dieu, & tous ses divins attributs, soit glorissé par toutes les creatures; qu'elles en reconnoissent en reverent la sainteté, & qu'elles soient persuadées qu'il n'y a rien qu'on doive plus crain-

dre que de l'offenser.

D. Quel est le culte que nous demandons qui sost rendu à Dieu? R. C'est celui qui lui est du. Or le culte du à Dieu est le culte de la loi nouvelle; qui consiste dans l'amour, ou dans la foi operante par l'amour: Tout autre culte ne satisfait point au devoir de Religion envers Dieu. Ainsi en demandant à Dieu ce culte, nous lui demandons son amour, nous lui demandons l'accomplissement de ses commandemens, &c. Si Deus nimirum non est nisi Veritas omnium entium & Realitas corumdem, quæ objecta menti Regula est judicandi, Sapientia nominatur, & Ratio, & Justitia, & Ens entium, & Lex æterna, Lux mentium, Verbum, &c. non nomen unum, sed multa habet nomina Deus. Quomodo autem possunt hæcsanctificari? Ergo dicit impia secta, ut primam hanc orationis Dominicæ petitionem exponat; primum quidem, nomen Dei esse essentiam Dei, hoc est, Rationis universalis sive Sapientiæ intelligibilis. Deinde sanctificari idem esse ac coli: Coli autem idem valere atque amari. Timeri enim certe Sapientia, aut Ratio, aut Veritas non potest. Itaque, sanctificetur nomen tuum, idem valebit atque, Ameris tu cum Veritate & Sapientia tua. At est istud profecto quodlibet efficere ex quolibet. Catholici dicunt, nomen Dei esse unum illud substantivum, quo gens quælibet Christiana Deumappellat; quale apud Latinos Deus est, apud Gracos Oeóc. Hoc nomen petimus a Deo, ut ubique honorifice ac velut res sancta a fidelibus qui Deum jam norunt, proferatur: ut sancte ac religiose invocetur ipse per nomen illud in necessitatibus, in tentationibus, in precibus, in negotiis quibuscumque; ut cærimoniæ ad cultum Dei pertinentes decenter peragantur & cum timore ipsius, illo nomine ejus invocato; ut denique cum nomen illud ipsius se menti offert, timeatur omis offensa ejus. Sie Sabbatum sanctificari dicebatur olim, cum adeo religiose transigeretur, quasi metueretur ne quid profanum geri dies ea videret.

Pag. 32. Sur la seconde demande de l'Oraison Dominicale, Que vostre Roiaume arrive. D. Quel est le regne de Dieu, qui est l'objet de cette demande? R. C'est principalement le regne parfait & consommé, par lequel Dieu regnera tellement sur la societé de ses Elus, qu'il n'y aura rien dans leur esprit ni dans leur corps, qui resiste à son esprit, & qui ne lui soit parfaitement assujetti. Ce qui n'arrivera que lorsque j'essus-Christ presentera à son Pere tous ses Elus, comme sa conqueste; C'EST-A-DIRE, APRE'S LE JOUR DU JUGEMENT. . . . Pag. 34. D. Ne s'ensuit-il pas delà qu'il faut destrer le jour du jugement? R. Cela s'ensuit sans doute: & l'Apostre saint Paul represente ce desir, comme un caractere des vrais Chrétiens. . . .

Pag. 36. Cette disposition enferme t'elle un desir de la mort? R. Oui: puisque c'est une condition necessaire pour arriver à cette parfaite justice. Mais ce desir doit estre reglé par la volonté de Dieu: qui nous doit faire desirer de mourir dans le tems que la providence divine l'a ordonné: mais qui nous doit faire préferer néanmoins nostre delivrance par la mort, à l'état de servitude où nous sommes avant la mort: Ce qui exclut au moins LES DESIRS VOLONTAIRES D'UNE LONGUE vie. . . . Pag. 37. D. Que doit-on donc juger de l'amour de la vie, & de l'attache que tant de personnes y ont? R. . . . . La vie estant un bien creé, on ne peut l'aimer sans rapport à Dieu, que par cupidité. Or si cette cupidité est volontaire, elle est un peché effectif, qui est grand ou petit selon le degre auquel nous l'aimons. . . . Ainst comme l'on est obligé de hair en soi toute cupidité, & toute avarice; il faut bair en soi l'amour de la vie, tendre à s'en délivrer, & demander à Dieu cette disposition? Pag. 38. Cette demande du regne de Dieu, ne con-tient-elle rien pour cette vie? R. On y prie, selon saint Augustin, premierement qu'il nous rende dignes d'avoir part à son regne : de crainte que lor qu'il arrivera; il n'arrive point pour nous. . . . . Pag. 42.
Puisque nostre patrie, nostre bonbeur, & nostre koiaume, ne sont point dans ce monde, & que nous n'y sçaurions arriver que par la mort; il EST CLAIR, QU'IL EST ESSENTIEL A TOUT CHRE'TIEN, non seulement de n'avoir aucune attache à la vie, mais mesme qu'il EST DANS L'OBLIGATION DE DESIRER LA MORT, ou de travailler au moins à se mettre en état de la désirer. Hæc secunda petitio sic exponitur ab impia secta, ut exaudiendi non simus nisi in altera vita: ut dicti illius, Adveniat regnum tuum, sententia sit: Adveniat dies mundi supremus & resurrectio, & judicium: quasi non eventu-ra sint ista, etiamsi non petamus: sed ita dicit ista, quoniam regnare Sapientia intelligibilis non potest, niti extincta penitus concupiscentia, quæ regnat in mortali nostro corpore, nec potest extingui, nisi cum corruptibile hoc induerit incorruptionem, & mortale hoc induerit immortalitatem. Cum autem plus diligendus sit Deus, quam aliud quodcumque, sequitur ex eo, debere nos mortem nobis ipsis optare, idque nos hac ipsa petitione præstare: ac vitæ proinde longioris amorem quemcumque voluntarium, peccatum esse; siquidem desiderium simul involvit, ne adveniat regnum Dei. Quæ omnia partim sunt stulta, partim hæretica: sed quæ desendere necesse est eos, quibus Deus non est nisi Sapientia intelligibilis & Ratio universalis. Nec multo melior corum interpretatio est, qui sic exponunt: Adveniat quotidie paulatim in nobis, ut digni simus admitti in regnum tuum. Neque enim istud est advenire regnum ipsum: & illud paulatim & in nobis adjiciunt, ut serviant hypothesi suæ, quæ verba Christus non posuit. At Catholici, qui verum Deum colunt, & norunt in Evangelio, in quo hæc oratio continetur, Regnum Dei aliud nihil esse, nisi Regnum Messiæ, quod est Ecclesia, sciunt petere se hac formula, ut Adveniat Regnum Dei quo nondum advenit, hoc est, apud hæreticos & insideles: quemadmodum priore petitione orant, ut a quibus cognitum jam Dei nomen est, ab his illud sanctificetur.

ab his illud sanctificetur. Pag. 44. D. Quel est le sens de la troisième demande de l'Oraison Dominicale? R. ON PEUT DIRE, qu'on y demande à Dieu l'accomplissement de ses volontez, ou par nostre obcissance volontaire, ou par la FORCE INVINCIBLE avec laquelle il execute tous Jes decrets. Ainsi par cette DEMANDE, on sejoint à Dieu, on consent A TOUTES SES VOLONTEZ, aussi bien à celies de sa justice, qu'à celles de sa misericorde. . . . On approuve donc par là les chatimens que Dieu exerce sur les mechans en cette vie & en l'autre. . . . Car comme l'on en peut avoir des sensimens dans la veuë de la beaut de la justice; on en peut aussi demander l'execution. On PEUT DIRE de mesme qu'en demandant que la volonté de Dieu soit faite sur la terre, comme elle l'est dans le Ciel, on soubaite que la volonté de Dieu soit accomplie sur la terre, comme elle le sera aprés le jugement dernier; c'est-àdire, sans opposition & sans resistance. . . . Parce que les démons & les réprouvez étant renfermez dans tes abismes, où la juvice de Dieu les précipitera, il n'y aura plus rien qui resiste à Dieu dans le Ciel ni sur la terre. . . Airsi, selon ce sens, c'est la destruction de cette résistance des démons & des méchans, & de la concupiscence mesme qui reste dans les justes, qu'on demande à Dieu par ces paroles. Fiat voluntas tua sicut in cælo & in terra. Il paroist néanmoins plus simple d'entendre par ces paroles, que les fidelles demandent à Dieu d'accomplir sa volonté sur la terre, comme les Anges l'accomplissent dans le Ciel: non avec une égalité de perfection, l'état de cette vie n'étant pas capable de cette entiere égalité, mais avec une perfection proportionnée.... Nous avouons que la grace de Dieu no nous donne pas seulement le pouvoir d'accomplir ses commandemens, mais qu'elle nous donne la volonté mesme de les accomplir. Car nous ne demandons pas à Dieu que nous puissions accomplir sa volonté, mais qu'elle soit faite & qu'elle soit accomplie: c'est-à-dire, que nous en demandons Paccomplissement effectif. Primum quidem sic illam petitionem exponit, Fiat voluntas tua; ut fignificet, Plecte Deus reprobos æterna pæna, & sempiterna mercede remunera bonos in cælo: Quam petitionem certe, etiamsi non siat, Deus exaudiet, sed in altera vita tantum. Deinde, cum ista fortassisminus arrideret, aliam profert interpretationem, quæ tamen eodem redit: nempe ut sententia sit: Sic omnem extingue concupiscentiam, ut omnia tibi obediant post judicium, etiam in terra, ut nec demones ipsi vel improbi tibi resistant. Sed si hæc valet interpretatio, erit idem plane sensus hujus tertiæ petitionis, ac iecundæ, Adveniat regnum tuum. Et sane si Deus 110n est nisi Sapientia intelligibilis, vix potestesse alia petitionis istius sententia. Quoniam tamen vix tolerabile potest videri esse duas aut plures fortassis petitiones in tam brevi oratione ejusdem sententiæ, eam ob rem tertiam iste affert, hanc videlicet, Faciamus voluntatem tuam, Deus, in terra, sicut Angeli in cælo eamdem faciunt: quoniam ex ea expositione sequitur, (uti haud obscure innuit,) eadem impellente gratia moveri bonos in terra, & in cælo beatos, nempe irrefistibiliter incitante; non ad bonum quidem tam perfecte przestandum, quoniam resistente adhuc hic concupiscentia fit, quæ ibi nulla erit; sed tamen codem gratiæ efficacis genere, hoc est, irresistibiliter moventis. At nusquam in sacris libris, Fiat voluntas tua, aut sicut est voluntas in calo sic fiat, aut Fiat mihi secundum verbum taum, aut similis occurrit formula, nisi cum de illa Dei voluntate agitur, quæ sit sine humanæ voluntatis cooperatione. Itaque Catholici, qui Deum verum colunt, hac petitione orant, ut per gratiam Dei permittant se totos ejus arbitrio gubernandos; & quidquid de ipsis Deus statuerit, de bonis, inquam, ipsorum, de valetudine, de vita ipsa, id æquo animo perferant, quemadmodum suscipere volunt & imbres & tonitrua, & quæcumque alia in cælo aëreo facit: ut sussus exposuimus in Commentariis ad Matth. vi. Sed & veriorem alteram ibi interpretationem petitionis hujus postea adjicimus.

Pag. 50. D. Que signifie cette quatrieme demande: Donnez-nous aujourd'hui nostre pain de chaque jour. R. Il y a quelques Peres qui ont cru que ce que l'on y demande à Dieu, ne se devoit point entendre d'un pain temporel, c'est-à-dire, du soulagement des necessitez temporelles; & que cet objet étoit trop bas pour avoir part dans une priere si divine. . . . Pag. 53. Il est donc plus sur de suivre le sentiment des autres Peres, commo de Tertullien, de saint Cyprien, de saint Chrysostome, & de saint Augustin, qui croient que le pain temporely est compris; c'est-à-dire, qu'on y demande à Dieu ce qui est necessaire pour la subsistance de nostre vie. Et en effet Dieu ne nous a pas seulement assujettis au besoin des biens de la terre; mais il veut de plus que nous reconnoissions qu'il en est le maistre, & que nous ne les pouvons avoir que de lui, & c'est ce qu'on fait par cette demande. . . . Pag. 54. Il ne faut pas néanmoins piétendre, que cette demande NE SE RAP-PORTE QU'AU PAIN TEMPOREL; & que Jesus-Chilt n'ait pas eu dessein de nous porter à élever nos esprits, jusques à desirer & à demander LA NOURRITURE SPIRITUELLE SOUS L'IMA-GE DE LA TEMPORELLE. CE SEROIT CON-TREDIRE TOUS LES PERES. Ainse pour en comprendre bien le sens dans toute son étenduë, il faut considerer, que l'homme ne se suffisant pas à luimesme, ni slon l'ame ni selon le corps, il a besoin pour l'un & pour l'autre d'un secours & d'un soutien continuel, qu'il ne doit attendre que de Dieu: Et c'est ce secours & ce soutien ordinaire & continuel que l'on demande à Dieu par les termes de Pain quotidien. Mais comme le soutien de nostre ame, & le secours qui nous est necessaire pour la conserver dans l'estat où elle dois estre, sont bien plus considerables & plus essentiels, que ce qui est necessaire à nostre corps; ce sont ces soutiens de l'ame qui doivent estre le principal objet de nos desirs: Et on ne demande ceux du corps, qu'entant qu'ils sont utiles à Pame; sans quoi en peut dire qu'ils ne sont point necessaires, mais plutost préjudiciables. Et pag. 55. Diene desapprouve la demande des choses superflues, comme LA LONGUE VIE, &c. Certe si Deus non est nist Veritas & Sapientia intelligibilis, cum Sapientia & Veritas solum pascat intellectum, nec debeat animus spiritalis, siquidem est per se dumtaxat substantia co-gitans, spectare aliud quam Veritatem, ob quam contemplandam totus factus est; stultum videtur & culpabile a Deo panem petere qui corpus alat. Itaque cogitur dicere secta impia, sensum hujus petitionis. esse, Panem animæ da nobis; nam panem, quo corpus nutriatur, tametsi & is a te datur, non petimus, nisi quantum istud animæ proderit: non prodest autem panis corporalis ad Veritatem contemplandam, ac ne hæc vita quidem ipsa: cum multo purius extra corpus corruptibile Veritas videatur. Catholici e contrario, qui verum Deum colunt, & animum spiritalem ab ipfo creatum norunt ut fit forma substantialis humani corporis, curam tuendæ incolumitatis ac valetudinis carere omni culpa dicunt, hanc fibi commendari in morbis aliisque necessitatibus Deum ipsum velle, panemque ac cetera vitæ fustentandænecessaria a se postulari; hæc denique ipsa dumtaxat in hac petitione, tum pro se tum pro egenis a Deo slagitari Christum voluisse.

Pag. 56. D. Quel est le soutien & la nourriture A a dont

dont nostre ame a besoin? R. L'ame a besoin de divers soutiens, qui sont tous compris sous ce terme de pain quotidien. Elle a un besoin continuel de la grace & de l'amour de Dieu. . . . Mais parce que la grace ne nous sortisse qu'en nous attachant a Dieu, qui est proprement la vie, l'Aliment, & le pain de l'ame; l'Évangile attribue à Jesus-Christ mesme la qualité de Rain

Pag. 57. D. Comment se peut-on nourrir de Jesus-Christ en qualité de pain spirituel? R. On s'en nourrit en trois manieres. Premierement, par la foi & l'amour de Jesus-Christ. Secondement, par la meditation, & l'amour de la parole de Dieu. Troisièmement, par la reception de l'Eucharistie. D. Expliquez la premiere maniere. R. L'AME VIT PAR SES AC-TIONS; & ses actions sont, ou de l'entendement, ou Quand Jesus-Christ est l'objet de nostre de la volonté. entendement, & que nostre volonté s'attache à lui, NOSTRE AME VIT DE LUI, & ELLE VIT PAR LUI d'une vie divine. Car. . . . elle est delivrée de la mort. . . . & elle participe aux biens de Dieu, c'est-à-dire, à sa justice, à sa sagesse, & à sa verité.

Pag. 59. D. Quand on se nourrit de la méditation des loix, des préceptes, & des veritez de Dieu, est-ce se nourrir de fesus-Christ? R. Oui: Car Jesus-Christ est la sagesse & la verite incréée: Il contient en soi toutes les loix de Dieu: & quand on les medite, on pense a Jesus Christ comme Dieu.

D. Qu'est-ce que se nourrir de Jesus-Christ dans PEucharistie? B. Ce n'est pas simplement recevoir LE CORPS DE Jesus-Christ COUVERT DU VOILE DU SACREMENT. Mais c'est s'attacher à Jesus-Christ par amour DANS SON SACREMENT, És en recevoir en soi les essets: soit qu'on le reçoive réellement, comme ceux qui communient Sacramentalement; soit que l'on ne le reçoive que spirituellement. . . Car comme dit saint Augustin, Manger, c'EST SE NOURRIR; manducare, refici est. C'est-à-dire, que quoi qu'on reçoive réellement le Corps de Jesus-Christ; néanmoins si ce corps ne nourrit point nos ames, elles ne le mangent point en un certain sens, c'est-à-dire, qu'elles n'en tirent

aucune force ni aucune vigueur. . . Pag. 61. L'Eucharistie nous est donc necessaire, puisque nous demandons à Dieu qu'il nous l'accorde? R. Oüi: car Jesus-Christ a établi ce Sacrement, comme le moien par lequel il veut communiquer la vie aux ames... D. Comment peut-on dire, que l'Eucharistie doit estre renfermée sous le terme de pain quotidien, puisque tous les fidelles ne sont pas en état de la recevoir tous les jours, ni à chaque beure du jour? R. On la demande en la maniere qu'elle peut estre reçeue tous les jours & à toute heure: Elle est reçeue tous les jours & à toute heure par le corps de l'Eglise: & quoi qu'elle ne soit pas reçue chaque jour par chaque fidelle, on peut dire que les fidelles SONT NOURRIS TOUS LES JOURS PAR L'EUCHARISTIE, parce que les graces qu'ils reçoivent, découlent de Jesus-Christ reçeu par eux dans l'Eucharistie, quand ils y participent. Hic se aperte prodit impietas, quæ cogit hanc petitionem in alium & contrarium detorquere sensum. Christus, inquit, secundum divinitatem est Sapientia intelligibilis & Veritas universalis increata. Veritates, quas Christiana mens meditatur, in Veritate illa universali formaliter continentur, & mentem ei conjungunt arctissime. Ergo quando Veritates illæ considerantur, Christus ipse secundum divinitarem consideratur. Cum autem animus considerat ac diligit Veritatem, ea nutritur ac vivit. Ergo Christus secundum divinitatem panis & alimentum & vita animæ est. Vivit enim animus dum cogitat & vult. Eucharistia autem ipsa, pergit idem, non prodest nisi side

& consideratione; unde sive recipias ore, sive non recipias, nihil ad fructum interest, dum mediteris ac diligas. Cibus igitur animæ necessarius ipsa etiam Eucharistia est; qui cibus propterea in oratione Dominica necessario postulatur; hoc est, Christus seu Veritas, sub quolibet integumento, sub pane æque ac sub verbis Evangelicis, se præbens considerandum animo. Ubi cum dicit Christum in Eucharistia tegi velo Sacramenti, aperte satis Calvinizat. Sacramentum enim, quisquis sic loquitur, pro mero signo accipit, sub quo Christus lateat, ut vinum sub hedera. Catholicis aientibus e diverso, non Sacramenti velo tegi Christum, cum Sacramentum sit Christus ipse sub speciebus; sed sub speciebus, sive sub accidentibus, quæ per se Sacramentum nullo modo sunt. Christum latere. Atque hic panis, inquit, etsi non quotidie sumitur, quotidianus tamen appellatur, tum quia omni die aliqui in Ecclesia universali communicant; tum quia ex Christo secundum divinitatem, quem aliquando in Eucharistia acceperunt, hoc est, ex Veritate, seu vera consideratione Christi passi ac fuscitati, manant in animos fidelium bona spiritalia. Ergo sensus petitionis hujus est, inquit, iste: Da nobis cibum animæ, qui corpus etiam condidisti: da Christum, inquam, hoc est Veritatem considerandam tum in libris sacris, tum in Eucharisticis Symbolis; qui cibus posterior quodammodo dici etiam ipse quotidianus potest. Non isti ludos de religione faciunt ut suam impieratem desendant? Non ista sunt partim absurda & coacta, partim hæretica; ex impietate autem profecta aperte omnia?

Pag. 67. Sur la cinquierne demande de l'Oraison Dominicale. . . . D. Quelles sont les dettes que l'on demande à Dieu qu'il nous remette? R. CE SONT NOS
PECHEZ qui nous rendent redevables à sa justice de
LA PUNITION qu'ils meritent. C'est pourquoi on
emprime ORDINAIREMENT cette demande en ces
termes: Pardonnez nous nos offenses comme nous
pardonnons à ceux qui nous ont offensez. D. Pourquoi appelle t'on les pechez des dettes? R. C'est non seulement à cause des CHATIMENS qu'ils meritent;
mais aussi parce qu'ils oftent toujours à Dieu quelque
chose de ce qui lui est dû, PUISQU'ILS LUI OSTENT L'OBBISSANCE. Ils empeschent donc le paiement d'une dette à laquelle nous sommes engagez: Es par
consequent ils nous rendent redevables envers Dieu de cè

que nous n'avons pas païé.

Pag. 70. D. Demande t'on à Dieu qu'il nous pardonne toutes sortes de pechez? R. On lui demande le pardon de tous les pechez, mais avec une condition secrete, d'emploier les moiens qu'il a ordonnez pour Pobtenir. Ainsi il ne faut pas prétendre obtenir la remission des pechez mortels par la seule oraison Dominicale, SANS S'ADRESSER AUX PRESTRES, & Sans en faire une penitence proportionnée à leur grandeur. Es quant aux pechez veniels, quoi que cette oraison soit particulierement destinée à les effacer, ce n'est pas néanmoins en excluant la pratique de l'aumosne & des autres bonnes œuvres ordinaires: Car elle n'en obtient pas la remission par la prononciation simple des paroles, mais par la disposition avec laquelle on les prononce. D. Quelle est cette disposition? BL. C'est un regret & un aven sincere de la grandeur & de la mulititude des fautes, que nous avons commises, qui naus doit porter à les reparer par les moiens que nous en avons, & principalement par les œuvres de misericorde, dont la premiere est de pardonner aux autres, les fautes qu'ils ont commifes contre nous. Et hic ctiam aberrare homines istos cogit impietas. Nempe si Deus non est nisi Ratio universalis & Sapientia intelligibilis, remissio peccati fit per meram resipiscentiam: hæc enim perfecta reconciliario cum Ratione & Sapientia est. Non remanent postea in hac hypothesi pœnæ pro peccatis luendæ, quæ debita in hac oratione Dominus Christus appellat: sed tantum pravi habitus & pronitas ad peccandum: quæ

fordes, ut appellat etiam iste, tomo I. de Symbolo, pag. 348. dolore quem in Purgatorio animæ sentiunt, eluuntur paulatim, donec quiete aut refrigerio fruantur aliquo. Neque enim aut Sapientia & Veritas intelligibilis irascitur; aut post resipiscentiam poenas aliquas pro priore errore fingi oportet, quibus placari Veritas aut Sapientia velit. Castigationes pro peccatis immitti quidem fatentur a Deo, sed ad eruditionem, nam Veritas erudit; non ad ultionem, Veritas enim nemini irascitur. Hæresis hæc est Lutheri, Calvini, & Jansenianorum, ex illo quem dixi fonte profecta. Itaque hoc loco debita interpretatur iste peccata ipsa; quoniam peccata, inquit, impediunt, quominus debitum Deo, hoc est, Justitiæ & Sapientiæ, obsequium præstemus. Ubinam vero gentium, amabo, debita appellantur, quæ ne debitum exfolvantur, impediunt? Hoc est callide dicere, id quod maximopere credi volunt; nihil Deo, hoc est, Justitiæ & Rationi, posse deberi, præter obsequium: nihil pænæ certe post culpam remissam, hoc est, post reditum ad mentem saniorem. Itaque non hac oratione deleri partem aliquam pœnæ dicunt, quæluenda post culpam remissam manet, sed peccata ipsa, quæ displicent, tum venialia, tum etiam mortalia; sub conditione tamen, in venialibus quidem eleemofynæ faciendæ, aliorumve bonorum operum; in mortalibus autem, recursus ad Sacerdotem velut ad medicum, qui pro qualitate delicti poenam, hocest, opera laboriosa præscribat. Nam his dumtaxat operibus pronitas peccandi, ex venialibus æque atque ex mortalibus peccatis relicta, minuitur aut deletur. Nec certe contraria nisi contrariis curantur. Catholici autem, qui verum Deum norunt & colunt, qui sit post culpam etiam remissam satisfactione placandus, oratione Dominica negant prorsus deleri mortalia; venialia quædam condonari quoad culpam aïunt: sed partem aliquam poenze, quæ pro utrisque debetur post culpam remissam, relaxari pro ratione ac modo pietatis docent: atque hæc esse debita, quæ dimitti nobis in hac petitione postulamus.

Pag. 80. Sur la sixième demande. . . . Ne nous laissez pas entrer en tentation. Pag. 81. D. Le sens que les Percs donnent le plus ordinairement à cette demande, est-ce que nous prions Dieu par là de nous exempter des tentations? R. Non. Ils enseignent communément, que nous demandons par là non l'exemption des tentations; mais de ne pas succomber aux tentations. Car c'est le sens du mot intrare. On dit qu'on entre dans une pensée, quand en l'approuve, qu'on entre dans la verité, quand on la conçoit. Ainsi entrer dans la tentation, c'est y succomber & y consentir. Sua istos hypothesis primum cogit a Vulgata Editione discedere; in qua non legitur, Ne nos patiaris intrare in tentationem; deinde vim Latinæ vocis ingrare, fingere similem esse voci Gallicæ, entrer: perinde, quasi ut Gallice, sic etiam Latine dicatur, intrare in veritatem: quod est absurdum. Nempe si Deus non est nisi Veritas & Realitas formalis entium, nullæ sunt gratiæ nisi essicaces; nihil enim est a Veritate & Realitate, nisi vera realitas. Nec fingi cogitatione potest Deus in illa hypothesi veluti prospicere de cælo super filios hominum, ut videat quem effectum habitura sit gratia data homini in tentatione posito, cum alia ibi non possit esse, ut dictum est, nisi per se efficax. Neque efficaciam habere gratia potest in ea hypothesi a consensu voluntatis, sed a Deo solo; siquidem nulla realitas esse potest nisi a Realitate, nulla Veritas entis nisi a Veritate universali. Non possunt isti igitur dicere Deo, ut Catholici dicunt cum Salomone: Nolime, Deus, in illis circumstantiis ponere, in quibus prævideas me cum auxilio gratiæ communi dumtaxat & ordinario forte peccaturum, magnum certe periculum esse ne peccem: sed tales a me remove circumstantias locorum, temporum, ac.personarum; aut facito cum

tentatione proventum gratiæ tuæ; da tunc auxilium, cui me prævideas esse consensurum. Salomonis, inquam, ca est oratio, Prov. xxx, 8. Mendicitatem & divitias ne dederis mibi : tribae tantum victui meo necessaria: ne forte satiatus illiciar ad negandum, of dicam: Quis est Dominus? aut egestate compulsus furer, & perjurem nomen Dei mei. Poni a Deo in talibus circumstantiis, induci in tentationem est. Ejus generis tentatio una quædam a Mose describitur, Deut. XIII, 1, 3. Si surrexerit in medio tui prophetes, aut qui sommum vidisse se dicat, & prædixerit signum atque portentum, & evenerit quod locutus est; & dixerit tibi: Eamus post deos alienos. . . . non audies verba prophetæ illius aut somniatoris : quia TEN-TAT VOS Dominus Deus vester, ut palam siat utrum diligatis eum annon, in toto corde, & in tota anima vestra. Sic verti Gallice hanc orationis Dominicæ petitionem oportuit: Ne nous exposez point à la tentation: sive, Ne nous mettez pas à l'épreuve de la ten-

Pag. 92. D. De quoi demande-t'on à Dien qu'il nous delivre, en lui disant dans l'Oraison Dominicale, Delivrez-nous du mal. R. Les Peres Grecs ont cru qu'on demandoit à Dieu d'estre délivre du malin esprit, c'est-à-dire, de ses pieges & de ses suggestions en cette vie, E de la damnation en l'autre. Les Peres Latins croient que l'on demande à Dieu la délivrance de tous les maux du corps & de l'esprit, interieurs, passez, presens, & futurs. . . Les maux que nous souffrons avec patience, sont plutost des biens que des maux. Il n'y a de vrais maux, que ceux qui nous portent au peché, & qui nous y engagent: & CE SONT CEUX-LA dont on demande à Dieu d'estre délivrez. D. Quels sont les principaux de ces maux? R. Ce sont l'ignorance, la concupiscence, la mort du corps & celle de l'ame.... L'ignorance dont nous devons soubaiter d'estre delivrez, est l'ignorance du bien & du mal. . . . Pag. 95. D. La concupiscence ne pouvant jamais estre entierement detruite dans cette vie, comment demandons-nous à Dieu d'en estre délivrez? B. Quoi qu'on n'en espere pas une entiere délivrance en cette vie, on ne laisse pas de la demander à Dieu, parce qu'il dépend de lui de commencer à la détruire, & de la diminuer des cette vie mesme par la grace, pour l'aneantir entierement par la lumiere de la gloire dans l'autre. . . . Pag. 96. D. Comment peut-on demander d'estre délivre de la mort du corps, puisque la charité parfaite la doit au contraire desirer? Pt. . . . Comme une grande tentation, ou plutost comme la plus grande des tentations, & l'ennemie la plus redoutable & la plus difficile à vaincre. . . . Or par la mort ainsi considerée, il faut entendre tout ce qui prépare, tout ce qui porte à la mort, & tout ce qui nous en menace. . . . c'est-à-dire, la pauvreté, les maladies, les naufrages, les meurtres, & les tourmens qui effraient la nature foible. C'est ce qui engage ceux qui craignent Dieu, de lui demander qu'il nous délivre de ces maux, non en nous faisant éviter la mort; mais en nous fortifiant contre ses attaques. Huc omnis ea petitio recidit secundum istum, ut liberari a malo culpæ petamus; & a concupiscentia quidem ita ut nonnisi in altera vita exaudienda oratio nostra sit: a malis autem corporalibus per se liberari minime postulemus, nisi si occasio peccandi fuerint. Nam si patienter ea tolerentur, non inter mala censeri, sed in bonis, oportet. Itaque si bene Nicoliana expositio Dominicæ orationis expendatur, quæ & Jansenianæ sectæ propria est, perspicuum erit, rem unam dumtaxat a Deo postulari septem petitionibus; icilicet, ne peccemus: & elie orationem Dominicam, sententiam unam omnino septem diversis expressam. formulis. Neque certe potest aliud a Deo peti, si Deus non est nisi Sapientia intelligibilis, & Ratio universalis. At si est Deus verus, quem Catholici norunt ac timent, malum quo liberari nos hac petitione oramus, malum quodcumque est, quod ab irato Deo

solet immitti; corporale præsertim, quod in libris ipfis sacris propterea malum vocatur. Et sunt vere septem petitiones omnino inter se dissimiles; & singulæ dignæ austore orationis hujus Domino Deo Jesu nostro.

Pag. 125. La Passion de Jesus-Christ sur le Calvaire west pas une simple souffrance de tourmens, ni une simple mort. C'est un sac ifice offert à Dieu en reparation des outrages qui ont esté faits par les hommes à sa souveraine majesté. C'est un payement fait a LA JUSTICE DE DIEU POUR TOUS LES CRI-MES DES HOMMES: c'est une adoration fouveraine 🛂 un hommage digne de Dieu, qui lui est rendu par Jesus-Christ: C'est l'impetration de toutes les graces qui ont esté données aux hommes depuis le peché du premier bomme jusqu'à la consommation des siecles: c'est LA REDEMPTION PARTICULIERE DES ELUS DE DIEU. De Christi passione sentire Catholice non potest, qui Deum verum nullum novit: sed ad fallendos imperitos & incautos verbis ambiguis uti solet, quisquis est ei sectæ addictus. Ejusmodi autem ista sunt, quibus dicitur passio Christi compensatio esse peccatorum, que homines commisere: quoniam videlicet tantum aut plus infinite accedit honoris Sapientiæ, Justitiæ, & Rationi universali ex perfecta Christi caritate erga nos, & erga Deum, hoc est, erga Justitiam, quam dedecoris ex mortalium flagitiis. Itaque veluti pretium ea passio est, qua sarcitur abunde damnum Sapientiæ ac Justitiæ illatum. At non est hoc dicere, quod Catholici profitentur, Christi mortem solutionem esse pro debitis, quæ homines peccando contraxerunt, si quidem applicetur ca per Sacramenta in re vel in voto, remittendis. Impetravit deinde & impetrat mortalibus auxilia omnia gratiæ ad bene vivendum; quoniam his nempe, qui cam passionem considerarunt aut consideraturi sunt, sensum pietatis ipsa ingenerat. Denique speciatim redemptio electorum est, quonism videlicer Christum mori oportuit, ut resurgens exhiberet in se, quæ maneat folos electos incorruptio & gloria. Quid est hic autem quod Socimana fecta non ultro concedat. aut Janseniana? Meritorum Christi transfusionem in nos ferre non potest impia factio, cui Deus non est nisi Veritas, Sapientia, Recta Ratio. Nam Rectae Rationi, vel Sapientiæ, ac Veritati pro altero quis satisfaciat? aut quæ omnino Rectæ Rationi five Rationi Universali satisfactio, nisi emendatio vitae, pravorumque habituum coërcitio, quam Ratio sive Sapientia consulit, potest esse? Satisfactioni proprie dictæ, quæ compensatio solutioque sit pænæ delicto debitæ ad æqualitatem, Numini irato oblata, ut mitescar, nullus est ibi locus: nedum satisfactioni, sive folutioni, quam quis pro alio peragat. At ubi verum Numen colitur, & ra Dei vera timetur, quam placari posse Catholici credunt; satisfecisse non pro peccatis tantum, sed pro peccatoribus Christum Servatorem if prædicant; meritum omne ipfius ex humanitate esse, quamvis meriti ac persoluti pretii magnitudo five excellentia infinita ex unione cum Verbo oriatur. Quorum nihil apud scriptores ex impia ista factione reperias. Non, inquam, quisquam corum dixit aliquando, Christum proprie pro nobis satissecisse, seu veluti pretium numerasse irato Deo & Patri.

Pag. 137. De la Sainte Messe. A la Consecration; il faut adorer en silence ce qui s'opere sur l'Autel; & la Consecration achevée, il faut adorer Jesus-Christ present, l'offrir à Dieu comme sacrisié sur le Calvaire: Il faut se joindre aux dispositions divines avec lesquelles il s'est offert. & lui demander qu'il les imprime dans nostre cœur. Missam isti volunt esse velui tragediam repræsentativam Passionis Christi, eo confilio, ut cum ad consecrationem ventum suerit, & adorandus Christus ibi dicetur, & quidem præsens; (quod verbum addunt de industria, ut existimentur

qualem credi oportet Christi præsentiam in altari credere, cum præsentiam dumtaxat per sidem intelligant;) non aliter adorandus, quam in Cruce, tunc cogitetur: id quod iste hoc loco tradit haud obscure. Nam quid ista præceptio, si diligenter quidem expendatur, dissert ab illa, quam Janseniani in suo Precum diurnarum libello edi curaverunt, ea parte quæ inscribitur, Exercice Spirituel durant la Sainte Messe? A Pélevation du Corps de Jesus-Christ. Je vous adore ELEVE' EN LA CROIX, au Jugenent general, é à la droite du Pere éternel. Sed non sub speciebus, aut in hostia consecrata, adorari eum magis, quam Calviniani, volunt.

Ibidem. Le sacrifice que Jesus-Christ a offert sur la CTOIX N'AYANT ESTE' ACCOMPLI QUE PAR SA RESURRECTION & PAR SON ASCENSION AU CIEL, où il est entré, comme dit l'Apostre, avec sa Victime, pour l'offrir éternellement à Dieu: Il faut JOINDRE à la commemoration de la Passion de Je-sus-Christ, celle de sa Resurrection & de son Ascen-sion. Sacrificium Christi non prodest, inquiunt, nisi perfectum: non prodest autem Christus passione sola, sed cadem conjuncta cum resurrectione & ascensione. Non prodest enim (ut volunt) nisi docendo justos post mortem manere incorruptionem & immortalitatem, quali nunc ipse fruitur. Ergo sacrificium Christi non est perfectum nisi per resurrectionem & ascen-Qua de hæresi jam superius diximus. Orta ea est ex impietate, quæ pro Deo & Verbo non habet nisi Sapientiam intelligibilem, quæ fingitur & Christi mentem impulisse (nam Sapientiæ certe impulsu omnia egit) ad offerendum semetipsum; & victimam suam (quod certe numquam Paulus dixit) hoc est, hominem quem regebat in cælum induxisse, &t per illum factum jam immortalem docere mor- 🕟 tales. Neque enim prodest Sapientia & Veritas nisi docendo. Est istud autem Verbo tamquam ήγεμονικώ facrificium crucis tribuere, & omnem passionis Chrifti efficientiam doctrina & exemplo circumscribere; vel operatione Sapientize in nobis, dum Christum con-

sideramus passum & suscitatum.

Pag. 141. A la fraction de l'hossie. La fraction de l'hostie en trois parties, signifie que les trois parties de l'Eglise, c'est-à-dire, l'Eglise triomphante, militante, & souffrante, reçoivent leur sainteté des merites de Jefus-Christ, & de l'union avec son corps. Il faut DONC demander & Dien UNE PLACE DANS CE CORPS, QUI EST L'EGLISE, & concevoir cette grace comme l'origine & la source de toutes les autres. At neque Corpus Christi verum profecto idcirco in altari est, ut fignificet Ecclesiam tergeminam; triumphantem, militantem, patientem: neque accidentia, quæ post consecrationem manent, possunt illam significare. Ecclesiam significari Eucharistia contendunt ii folum, qui non Corpus Christi verum esse sub accidentibus credunt, sed panis substantiam physicam volunt remanere; earndem ob grana multa, quibus panis constat, figuram esse multitudinis fidelium in unum Corpus coalescentis, ut iste vult: denique consequenter, Corpus Christi quod ibi est, Corpus Christi mysticum esse quod est Ecclesia, ex membris qui nos sumus & ex capite qui Christus est, constans, ut iste hoc loco haud obscure docet. Et certe si Christus secundum divinitatem Sapientia universalis est, ecquod Christi Corpus nisi Sapientiæ Corpus potest esser aut ecquod aliud Sapientiæ Corpus est, quam Corpus justorum, in quibus Sapientia habitat? Est hoc autem Corpus Ecclesiæ. Quod cum sanctitatem accipere ex meritis Christi dicitur, ex confideratione passionis & resurrectionis Christi intelligitur; sive ex meritis, (ut alios ex codem grege loqui vidimus) mysteriorum ejus. Verum Catholici nihil hic tale, nihil astute cogitant: Eucharistiam verum esse Corpus Christi contendunt, hoc tantum: fignum fidelium idem esse, sive Cor-

Digitized by Google

pus Christi mysticum in hostia sive integra, sive fracta, significari, plane negant. Frangi idcirco hostiam dicunt, ut facilius in os ingeratur: partem unam immitti in calicem ut significetur illius esse corpus, cujus est sanguis in calice: nihil ultra.

Pag. 143. D. Comment faut il recevoir Jesus-Christ, lorsqu'on communie Sacramentalement?. R. Il est difficile de prescrire ce qu'il faut dire à Jesus-Christ en le recevant: Et la meilleure maniere de le recevoir, est que l'ame se réduise à une admiration prosonde des graces qu'elle reçoit: une ADORATION DES MERI-TES DE Jesus-Christ, & une veuë generale de se donner totalement à lui. Non audet orationis formulam scribere, quæ Christo tunc dicatur: Cur autem? nisi quia pertimescit, si Christum in ca precatione non fatcatur præsentem sub accidentibus esse, Calvinianus habeatur? Satis habet, dum merita, hoc est, dum mysteria Christi considerentur attente, & quantum sit beneficium in Corpore Christi censeri, quod est Ecclesia, in qua Christus secundum divinitatem, hoc est, Sapientia residet. Hoc vero Calvinus ultro cum

fua fecta præftabit. Pag. 280. Dieu veut sauver les Elus; mais il ne les veut pas fauver séparément. Il les veut sauver, comme faisant tous ensemble un corps & une societé, qui est l'Egife. Or pour lier les membres de ce Corps entr'eux, il ne leur a pas seulement donné un mesme es-Prit qui les anime tons, qui est le Saint Esprit; mais il les a mesme rendus dépendans les uns des autres. Car TOUT LE CORPS CONTRIBUE PAR SES PRIERES O PAR SA CHARITE' A LA VIVI-FICATION DE CHAQUE MEMBRE. Ce qui fait dire à laint Augustin, que L'EGLISE ENFAN-TE TOUS LES CHRE TIENS. , Tota omnes, , tota singulos parit. Aug. lib. 3. de bapt. contra Donat. cap. XXVIII. Et que C'EST PAR LES GEMIS-SEMENS DE CETTE COLOMBE, QUE LES PECHEZ SONT REMIS: deft-à-dire, que les graces que Jesus-Christ a meritées par sa Croix & par sa mort, sont distribuées & appliquées à chaque fidelle PAR LES PRIERES DE L'EGLISE, qui les obtient de Dieu par les merites de Jesus-Christ. Summa hæc istius ratiocinii est. Cum Deus sit Justitia intelligibilis & Ratio communis omnibus, vult profecto esse societatem colentium Justitiam & obsequentium Rationi: intra quam societatem quisquis cooptatur, non privati cujusquam hominis arbitrio, sed solius societatis judicio, suffragio, & voto debeat cooptari. Spiritus igitur ille ipse societatis illius quæ Ecclesia vocatur; qui Spiritus optat & orat, ut peccantes ad meliorem frugem redeant, hic est qui vivificat illos, qui remittit peccata volentibus (ut necesfe est) vivere codem spiritu; qui conjungit sibi connectitque inter se eos omnes qui pariter credunt Christum passum & suscitatum. Est enim Spiritus caritatis. Et hæc funt merita Christi, quæ eadem societas orando publice, ac proinde docendo applicat his qui volunt de suo corpore censeri. Non habet jus, inquiunt, quisquam privatus dicendi, Ego baptizo, Ego justifico, Ego absolvo; sed Spiritus caritatis fraternæ, Spiritûs Societatis sanctorum sive sidelium est, recipere inter suos quicumque habent eumdem Spiritum, & ejus consortium, ut par est, requirunt. Neque enim Sanctus est quisquam, ut eum oportet esse, nisi velit esse cum Sanctis. Ergo cum in illa hypothesi Spiritus illius societatis, qui & Spiritus caritatis mutuse, sit Deus ipse, sive Spiritus Sanctus; conjunctio cum illa societate, sive cum illo Spiritu, reconciliario cum Deo, ac proinde remissio peccatorum & vivificatio est: non vox Sacerdotis hanc efficit; qui quod ministerium exhibet, Ecclesiæ visibilis nomine exhibet, & externum tantum. Hæc præclara scilicet impiæs sectres Theologia est; orta ex eo, quod cum Deum verum non habeat, fateri ideireo non potest, habere Sacerdotes potestatem à Deo & Christo remittendi peccata.

Pag. 317. D. Comment prouveriez-vous que le culte des Images ne soit pas naturellement mauvais? R. C'est qu'il est clair que LES IMAGES NE SONT QUE DES SIGNES; c'est-à-dire, de certaines choses qui impriment dans l'esprit l'idée d'une autre chose, outre celles de leur estre. . . . Or bien loin que le culte des signes soit désendu naturellement, il est expressément autorisé par toute l'ancienne Loi. . . . Toute l'ancienne Loi consisteit dans le CULTE DES SIGNES. . . . L'Arche, le Tabernacle, le Temple, les Autels, les Sacrisices, les Vascs, étoient autant DE SIGNES: Et l'on ne doit point douter que les Juiss n'eussent du respect pour tous ces signes, & qu'il ne leur sustement du respect pour tous ces signes, & qu'il ne leur sustement culierement. Si donc le culte des signes est permis & autorisé, celui des IMAGES, QUI NE SONT RIEN QUE DES SIGNES, ne peut estre désendu.

D. QUEL CULTE OU HONNEUR doit-on aux Images? R. . . . On leur rend un RESPECT de mesme nature que celui que l'on rend aux autres signes des choses saintes; COMME AUX LIVRES de la sainte Ecriture, AUX VAISSEAUX SACREZ &c. C'est à-dire, un culte qui les distingue des choses tout-à-fait profanes, & qui marque seulement, QU'ON HONORE CELUI QUI EST REPRESENTE? PAR L'IMAGE, à cause qu'elle nous le represente.

D. Quelle est l'origine de ce culte? R. Il est fonde dans la nature. Car on aime naturellement ce qui nous represente ce que nous aimons, & qui nous en remet l'idée dans l'esprit: COMME chacun aime tout ce qui le fait ressouvenir de ses amis, de son pere & de sa mere & c.

D. Quand on se met à genoux devant une Image; est-ce à l'Image que l'honneur se rapporte? R. C'est principalement à L'ORIGINAL: Car ce sont les Saints que nous voulons honorer: mais de ce que nous choisis-sons plutost de les honorer devant leur Image qu'ailleurs, C'est une espèce d'honneur que nous rendons à l'Image.

D. Quelle est Putilité des Images? R. De faire souvenir des objets qu'elles representent, de servir à recueillir l'imagination, & à faire éviter ainsi les distrations, d'aider la pensée, & de la rendre plus vive. CE SONT LES LIVRES DES IGNORANS, qui leur representent les mystères, & qui suppléent en quelque sorte

aux livres à leur égard. D. Mais ne suffiroit-il pas d'avoir des images pour l'instruction, & non pour la veneration? R. La VENERATION AU MOINS INTERIEU-RE EST INSEPARABLE DE L'USAGE DES IMAGES POUR L'INSTRUCTION. Car les Images ne peuvent instruire, qu'en representant à nostre esprit les objets Saints: Et elle ne les sçauroit representer à nostre esprit, sans qu'il lie en quelque sorte ces Images à ces objets; & qu'il ne rejaillisse quelque chose de l'amour & de la veneration qu'il a pour les objets sur l'Image mesme. Ergo, si Nicolio credimus, tolerabilis usus imaginum est; dummodo ad excitandam dumtaxat memoriam adhibeantur ut signa, per quæ ad prototypum colendum mens transeat; nec alia veneratio eisdem tribuatur, nisi quod aliter quam res quælibet omnino profana tractentur, tune cum de prototypis cogitamus, cum reverentia. Orta hæc hæresis Iconomachorum ex impictate est. Nam si Deus non est nisi Ratio universalis & Veritas intelligibilis, nec ulla potest esse Imago Rationis universalis, sive Justitize & Veritatis intelligibilis, coli solam Veritatem fas est, & vivas imagines Veritatis, hoc est, rationales animos, in quibus Veritas & Ratio & Justitia habitat. Nulla enim certe imago alia Veritatis aut Justitize aut Rationis potest esse. Nihil enim colere animus rationalis debet, nisi quod sit supra se. Hoc ratio poscit. Atqui sola Ratio universalis & Veritas intelligibilis supra mentes est; nec illius ulla

potest esse imago. Ergo imagines non sunt colenda: led sunt dumtaxat servandæ ut signa quædam, quæ Sanctorum justitiam & sapientiam in mentem revocent. Ne Sancti quidem ipsi sunt colendi per se, sed sola justitia quæ in illis habitat; hæc unice spectanda, & colenda amore est. Catholici e contrario, qui verum Deum norunt, non intelligibilem Justitiam colunt, sed Deum justitiæ largitorem, & justitiam sectantur propter Deum; propter Deum amicos Dei colunt; nec justitiam dumtaxat quæ in ipsis est, sed ipsos etiam qui justitiam propter Deum sectati sunt: Et propter hos ipsorum etiam imagines colunt, honore eis exhibito, non ut marmoreæ vel aureæ funt, led præcise ut similitudines Sanctorum sunt; & per le quidem, tametsi non propter se, sed propter Sanctos quorum similitudines sunt. Neque enim aut Justitia intelligibilis Deus est, aut sola mens que justitiam habet imago Dei est; sed totus homo; in primisque qui potestatem aut excellentiam aliquam acceptam a Deo habet, ut parentes, ut magistri, ut reges, ut sancti. Ob illam corum eminentiam colenda corumdem etiam imago est, servata proportione gradus & dignitatis. Nec colit Christianus aliquid propterea propter se quod non supra se sit; colit enim imaginem viri sancti per se quidem, ut diximus, quatenus similitudo viri sancti ac supra se positi est, sed propter ipsum virum sanctum, non propter ipiam.

> Ex libro qui inscriptus est. Instructions Theologiques & Morales sur les Sacremens, Par feu Mr. Nicole. Parif. 1700.

#### Ex Tomo I.

Pag. 2. D. Qu'est-ce que Sacrement? BL. . . . . Quand il s'agit d'un Sacrement de la loi nouvelle, c'est un signe visible institué de Dieu pour signifier la GRACE invisible qui est communiquée à ceux qui Te reçoivent. Theologi Catholici, faltem peritiores & adversus hæresim cautiores, nolunt dici 10. Sacramentum novæ legis esle institutum a Deo; ab homine Deo, a Christo ut homo est, institutum dicunt, pro potestate excellentise qua pollebat, ob dignitatem fummi Pontificis animarum nostrarum & unionem cum Verbo. 2°. Dici nolunt institutum esse Sacramentum novæ legis ad fignificandam gratiam, fed ad conferendam tantum: nec tam fignum rei facræ, quam vel Rem vel Actionem Sacram, aiunt dici oportere. Rationem signi in Sacramentis valde commendant ii solummodo, qui Sacramenta mera esse signa contendunt, excitantia in animis sidem: quia Deum verum esse Christum non credunt, auctorem Sacramentorum, quæ vere consecrent, hoc est, fanctificent ex opere operator

D. Est-ce le Sacrement qui produit cette grace, ou si Dieu la donne par lui-mesme à ceux qui reçoivent dignement le Sacrement? R. Il faut laisser ces disputes aux Ecoles. Mais il suffit de sçavoir que ceux qui reçoivent dignement le Sacrement, reçoivent la grace qu'il signisse. Hoc est dicere, Qui signum pie suscipit & probe intelligit, recipere eum gratiam quam signum significat; sed ex opere operantis, & solo suæ pietatis, fidei, & intelligentiæ merito. Non vult omnino dicere, quod aperte Catholici profitentur; Sacramentum ex opere operato, it caulam moralem; Deum simul ut causam phy ficam producere gratiam in suscipiente Sacramen-

Pag. 5. D. Les Sacremens de l'ancien Testament ne conferoient-ils aucunes graces par eux-mesmes? R. Saint Paul LE DECLARE NETTEMENT, lors qu'il les appelle des observations legales, défectueuses, & impuissantes, qui out esté abolies à cause de leur foiblesse. Es parce qu'il étoit impossible que le pe-ché fust effacé par le sang des boucs & des tau-

D. Faut-il étendre cette doctrine à la Circoncision me me? w. Il semble que S. Augustin l'en ait exceptie, & qu'il ait cru que le peché originel étoit effacé par cette ce: remonie. NE'ANMOINS comme les PASSAGES DE SAINT PAUL PAROISSENT SI PRECIS, AUS-SI BIEN QUE LES TE'MOIGNAGES DE PLU-SIEURS PERES, CE POINT EST DEMEURE' inde'cis. En scripta Patrum ejusdem cum Pauli scriptis censentur ordinis atque auctoritatis; sed Paulo ipso ac ceteris simul omnibus potior unus habetur Augustinus; ita ut si vel unus ipse ab illis dissentiat, controversiam saltem manere non decisam of porteat.

Pag. 8. D. Que faut-il conclure de là? w. Qu'il n'y a point de superstition dans l'honneur que les Catholiques rendent aux choses sacrées, AUX IMAGES, AUX RELIQUES, AUX SACREMENS, AUX CEREMONIES, PARCE QUE SELON S. Au-GUSTIN, TOUTES CES CHOSES SONT DES SIGNES, AUSQUELS ON PEUT RENDRE DE L'HONNEUR JUSQUES A CERTAIN DEGRE. En Sacramenta inter figna, cujusmodi imagines & cærimoniæ signa habentur. Nec honor aut Reliquiis Sanctorum, aut ipsi etiam Eucharistiae, nisi secundum quemdam modum debetur. Quin deinde Calvi-

num ac Lutherum absolvimus?

Pag. 19. D. Qu'y a t'il de certain sur l'intention du Ministre des Sacremens? . . . . Qu'y a t'il de contesié? R. C'est de sçavoir si Pintention interieure qu'il faut avoir, de faire ce que fait l'Eglise, enferme quelque intention qui se puisse cacher, & qui consiste dans quelque chose d'interieur, qui puisse estre separé de l'action exterieure que fait l'Eglise. Or sur ce point, LA PLUS SEURE OPINION est que l'intention interieure n'est jamais séparée de l'action exterieure faite serieusement; Parce que quiconque fait l'action exterieure d'une MANIERE SERIEUSE, & sans la desavouer exterieurement PAR DES MAR QUES DE JEU & DE RAILLERIE, a la volonté de la faire: CE QUI SUFFIT. . . . Si Pon exigeoit l'intention de faire quelque chose, dont on ne fust pas assuré par l'action exterieure, on rendroit tout incertain dans l'Eglise: car personne ne sçachant si le Prestre qui l'a baptisé, avoit eu cette intention interieure, on seroit toujours en doute, si on a esté effectivement baptise.... Ce qui rend cette opinion PLUS CERTAINE est, qu'on ne trouve Point Qu'Aucun Pere ait jamais dou-TE' SI UN SACREMENT ADMINISTRE' EX-TERIEUREMENT E'TOIT VALIDE. Cependant si pour estre valide il étoit necessaire que le Ministre eust quelque intention secrete, qui pust estre séparée de l'action exterieure; ce doute auroit du estre trèsfrequent, principalement dans le Baptesme administré par des beretiques ou par des laïques. Il est donc clair qu'il ne faut point dans le Ministre du Sacrement d'autre intention que celle de faire SERIEU-SEMENT L'ACTION EXTERIEURE PRESCRI-TE PAR L'EGLISE: en sorte que De's LA QUE LE MINISTRE LA FAIT, IL SOIT CERTAIN QU'IL A INTENTION DE LA FAIRE, puisqu'il ne la fait que parce qu'il en a intention ILA BEAU DESAVOUER INTERIEUREMENT PIN-TENTION D'ADMINISTRER UN VERITABLE DE'S LORS QU'IL FAIT CET-SACREMENT; TE ACTION EXTERIEURE, IL LA VEUT FAIRE: car s'il ne la vouloit pas faire, il ne la feroit pas: Et par consequent il a intention de la

D. Pourquoi mettez-vous pour condition d'avoir intention de faire serieusement ce que fait l'Eglise? R.

C'est que celui qui n'agiroit pas seriousement, ne feroit pas ce que fait l'Eglise, MAIS LE CONTREFE-ROIT. Car les marques exterieures de jeu & deraillerie tiendroient lieu d'un désaveu exprimé par des paroles. De mesme donc que celui qui diroit, Je ne baptise pas cet ensant, ne celebreroit pas un Sacrement, & ne le baptiseroit pas: de mesme quiconque donne des marques exterieures en baptisant, qu'il ne le fait que par moquerie, ne le biptise point: parce que cette moquerie qu'on témoigne à l'exterieur est un désaveu de l'astion, & sait le mesme effet que s'il disoit, Ge n'est pas que je baptise cet ensant.

D. Ce sentiment n'est-il point contraire au Coucile de Trente? R. Nullement. Et il est si éloigné d'y estre contraire, qu'Ambroise Gatharin, après avoir soutenu dans le Concile, que le Ministre d'un Sacrement, qui par malice auroit interieurement intention de ne le pas conferer lors qu'on l'administre, n'en empescheroit pas la validité, sit imprimer trois ans après la publication du Concile, un traité sur ce sujet; où il soutient que c'est en ce sens qu'on doit entendre le Concile; & il sut mesme depuis élevé à l'Episcopat par le Pape.

Il ne faut donc pas dire qu'un Ministre prisse administrer un Sacrement sans intention: Mais que QUOI QU'IL VEUILLE N'AVOIR PAS D'INTENTION, IL L'A NEANMOINS EFFECTIVEMENT, PUISQU'IL A LA VOLONTE DE FAIRE EXTERIEUREMENT ce que l'Eglise lui

D. Cette Doctrine n'est-elle appuiée que sur les inconveniens qui naissent de l'opinion contraire? W. Elle
est appuiée sur l'autorité de S. Augusin. "Il n'importe, dit-il, dans l'Eglise Catholique, si le Sacrement est administre avec sincerité, ou non: pourveu
que le Ministre fasse exterieurement ce qui luiest prescrit. On ne reitere pas le Sacrement à l'égard de
celui qui l'a reçeu par tromperie, lors qu'on vient à
le sçavoir; mais on le punit par l'excommunication,
ou on le guerit par la penitence. Lib. VII. de Bapt.
cap. 3. Saint Thomas est du mesme sentiment, & plusieurs Scholassiques tant anciens que modexnes. Le Pape Innocent IV. l'enseigne aussi expressement.

Et hæc pestisera etiam opinio ortum habet ex impietate, doctrinamque Ecclesiæ labefactat de efficacitate Sacramentorum ex opere operato, & de potestas te ministorum. Nam si Deus non est nisi Veritas & Sapientia intelligibilis, non modo frustra, sed etiam facrilege sibi Sacerdos arrogat potestatem sanctificandi, baptizando vel absolvendo, pendentem ab intentione sua. Ministrum se tantum esse noverit ad proponenda sive applicanda signa, etiamsi non intendat facere, aut intendat etiam non facere ritum facrum, quia hunc facrum putat Ecclesia, (quam intentionem Christus requirit;) dummodo ponat ritum externum, ex Ecclesiæ lege; quem vult certe poncre, quoties ponit; hæc functio externa & hæc voluntas fufficit. Fides enim suscipientis pie signum, multo magis illud etiam intelligentis, totum peragit: hic est Spiritus Dei qui justificat, qui baptizat. Insolentis audaciæ est dicere, Ego baptizo, Ego justifico, Ego sanctifico, Ego abiolvo. Ponere se tantum noverit ritum externum, quem quoties ponit, certe vult poncre serio. Nam si per jocum tantum; non facit, nec vult facere, sed fingere. En quo spectat & unde est orta illa hæresis de intentione, quam secta omnis impia defendit. Est illa ipsa xxvII. inter propolitiones ab Alexandro vIII. damnatas, anno 1690. mense Decembri: Valuit aliquando baptismus Sub hac formula collatus, In nomine Patris &c. termissis illis. Ego te baptizo. Et illa xxvIII. Valet baptismus collatus a ministro, qui omnem ritum 'externum formamque haptizandi observat; intus vero in corde suo apud se resolvit, Non intendo quod facit Ecclesia. Docuit istam ipsam propositionem posteriorem hactenus Nicolius; priorem haud obscure docuit' verbis sequentibus.

Pag. 37. D. Quelles sont les paroles necessaires az baptesme? R. Ceiles-ci: Je yous baptise au nom du Pere & du Fils & du S. Eiprit. Tout le monde les doit sçavoir: car il ne faut pas s'en éloigner, ni en substituer d'autres. Il est pour tant CERTAIN, que la manière dont les Grecs baptisent, qui ost de dire, , Que le serviteur de Jesus-Christ soit BAPTIze' au nom du Pere & du Fils & du S. Esprit, est bonne. . . . Le Pere Morin (lib. 8. de Pienit. cap. 16.) prétend mesme, que l'expression de l'action. en disant, se vous baptile, n'est pas necessaire, & qu'il suffiroit de dire, lots qu'en verse de l'eau, , Au " nom du Pere & du Fils & du S. Esprit. Mais il faut s'attacker à l'expression qui est certainement bonne, & ne se servir jamais de celles qui sont contestées. Saltem sas esse concedit de sa formula disceptare, & necellariam negare mentionem actionis ministri, tametsi in usu, siquidem invaluit, id quod est magis receptum servari juber. Quod autem de formula Graccorum affert, ut alia nunc omittam, falsum est. Neque enim Baptizetar illi, sed Baptizatur dicunt.

Pag. 40. D. Quels sont les effets du baptesme à l'égard des ensans? R. Le premier est la remission du perbé originel. . . Le second. . . est de délivrer les baptiez de la puissance du diable. . . Le troisséme est, de leur donner la regeneration, l'adoption, & la redemption.

D. Sont-ils parfaitement regenerez, adoptez, & rachetez? R. Non. CAR l'Ecriture difingue une adoption, une regeneration, une tredemption, qui sont presontest & une adoption, une regeneration, une redemption, qui sont futures.... In regeneratione, " cum sederit Filius hominis. . . Intra nos gemimus, " adoptionem filiorum Dei exspectantes, redemptio-" nem corporis nostri. Mais cette redemption, cette regeneration, & cette adoption futures seront l'effet de celles que nous recevons dans le baptesme. Nunc redemptos dicit in spe tantum eos qui baptizantur, re-dimendos in re cum resurgent. Certe si Deus non est nisi Veritas intelligibilis, & peccatum originale proinde est amor boni cirjuscumque sensibilis, quoniam is avertit ab amore Veritatis solius; redemptio in re non potest esse, nisi cum liberabimur a concupiscentia. Id vero fit in baptismo voto dumtaxat. reipsa non sit nisi in resurrectione.

Pag. 41. D. En quoi consiste CETTE SANCTI-FICATION DES ENFANS? T. C'est dans la grace du Saint E prit, qui est infuse dans Pame des ensans. Aug. de peccat. merit. l. 1. c. 9. Dat, die ,, saint Augustin, Spiritus occultissimam sidelibus ,, GRATIAM, quam latenter infundit & PAR-

D. Comment concevoir cette grace? W. Il faut concevoir cette grace, comme on conçoit la concupiscence què lui est contraire, lors qu'elle n'agit pas telle qu'elle est dans un homme. Car cette grace est dans les ensans aussi bien que la concupiscence dans un homme endormi: UN AMOUR QUI N'AGIT POINT, parce qu'il n'est excité par aucun objet qui puisse donner lieu à son action. C'est en cette maniere que LA VO-L'ONTE DES ENFANS EST TOURNE E VERS.

D. Le Saint Esprit n'agit-il point du tout dans l'ame des enfans? B. Saint Augustin répond, que par une operation secrette il les fait devenir son temple. Occulte agit, ut sint templum ejus.

D. Comment cela se peut-il faire, si l'ame des enfans n'agit point du tout? R. IL Y A DANS L'AME de certaines notions & de certains desirs qui se
forment sans aucune restexion, & sans que l'on s'en appètérire. C'est ainsi que saint Augustin enseigne, que
l'AME SE CONNOIT toujours, quoi qu'elle ne pense
pus toujours à elle-mesme. , Ergo animus vivit, sive
, ipse ratio sit, sive in et ratio inseparabiliter.

S. Aug. lib. de immort. animæ, cap. 2.) Le Saint Esprit peut donc operer dans les enfans de ces NOTIONS O DE CES BONS DESIRS SANS REFLEXION, tels qu'il en opere dans les personnes ENDORMIES. Tales etiam nugas suggerit impietas. Nam si Deus non est nisi Veritas & Ratio universalis, non veri habitus supernaturales, quales agnoscuntur a Doctoribus Catholicis, in baptismo infunduntur: sed & Spiritus Sanctus in ea hypothesi amor Dei in genere est; & gratia quam infundit, innatæ animo rationali notiones & appetitiones erunt Boni in genere, indeliberatæ prorsus ac necessariæ, quales sunt in vivis somno sopitis. Quasi vero has Spiritui Sancto Catholicus quisquam aut homo sanæ mentis adscribat.

Pag. 44. D. D'où le baptesme tire-t'il la force de produire tous ces effets sur les ensans & sur les adultes? 2. De la mort de Jesus-Christ. , Car, comme dit S. , Paul, nous tous qui avons esté baptisez en Jesus-" Christ, nous avons esté baptisez en sa mort. D. LE MYSTERE DE LA RESURRECTION N'OPERE t'il pas aussi dans le Baptesme? B. Saint Pierre le déclare expressément par ces paroles : " Dieu nous a re-" generez par la Resurrection de Jesus-Christ d'entre les morts pour nous donner une vive esperance. Et " Saint Paul, lorsqu'il dit. Jesus-Christ est resuscité " pour nostre justification. Il faut pourtant remarquer, que la Resurrection n'opere pas par voie de merite, mais par voie de puissance; en ce qu'elle communique sa force aux moiens que le Sauveur a institués pour la sanctification des ames. D. Quel est le propre effet de la Resurrection de Jesus-Christ dans les baptisez? R. La grace d'une nouvelle vie, qui ne soit plus sujette à la domination du peché. Catholici totum baptismi effectum soli passioni Christi tamquam causae meritoriæ & moraliter effectrici tribuunt : negant in allatis ex Petro & Paulo testimoniis de baptismo sermonem institui. Impia hypothesis, quæ pro Deo habet dumtaxát Veritatem intelligibilem; nec proinde Christum putat prodesse posse nisi divinitate, quæ Veritas est, ut volunt; nec proinde nisi docendo; tam operari in baptismo resurrectionem, sive (ut ipsa loquitur) mysterium resurrectionis, hoc est, considerationem resurrectionis, quam passionis, tradit; nempe docendo. Non quod fit aliquod, inquit, meritum refurrectionis; sed quod hanc vim habeat, scilicet objectivam, ut ad novam vitam ineundam vetere deposita incitet & inflammet. Et est hoc, inquit, utrumque prodesse mysterio, sive significatione. Docet enim utrumque baptizatos, superesse eis post mortem vitam immortalem. Itaque cum spe hujus immortalitatis accendamur ad vitam fancte instituendam, præcipuæ sunt resurrectionis partes in baptismo, five in gratia ibi conferenda, in hac hypothefi impia.

Pag. 47. D. Quel est le sens de ce que dit Saint Augustin, que la concupiscence passe, quant à la coulpe, & qu'elle, subsiste quant à sa realité? R. Saint Augustin veut dire, qu'elle passe QUANT A SON EMPIRE sur la volonté, puisqu'elle ne peut la rendre coupable; mais qu'elle ne passe pas en elle-mesme, puisqu'elle subsiste toujours dans le fond du cœur, où elle pousse sans cesse de mauvais desirs, c'est-à-dire, des pensées & des inclinations vers les creatures. D. Ces inclinations & ces desirs sont-ils de veritables pechez? R. Ce ne sont des pechez, que lorsque la volonté, y consent. Et c'est une erreur des Calvinistes d'enseigner, qu'ils nous ren-DENT COUPABLES, lors mesme que neus n'y consentons pas. C'est pourquoi le Concile de Trente l'a justement condamnée. Non negat motus concupiscentiæ indeliberatos esse peccata minus proprie dicta, quia non tam gravia quam quando consensus accedit: id quod unum etiam Calviniani aiunt. Neque enim dicunt renatos per baptismum esse idcirco reos; siquidem e diverso dicunt his non imputari, sed tegia Deo; sentum dicunt, opera ctiam bona, his motibus con-

cupiscentize infecta, esse, si per se spectentur, vitiofa & prava: quod cum iste non negat, cum Calvino tacite hoc loco facit.

Pag. 53. D. La foi des peres & des meres est-elle necessaire aux enfans; & est-ce le sens de ce qui est dit, que les enfans sont bapil'ez en la foi des parens? R. Elle n'est nullement necessaire. Car, comme dit saint Augustin, ceux qui offrent leurs enfans, les offrent au nom de l'Eglise: & C'EST LA FOI DE L'EGLISE qui supplée au défaut de celle des enfans. " Offerun-" tur quippe parvuli ad percipiendam spiritalem gra-" tiam, non tam ab eis quorum gestantur mani-" bus. . . . . quam ab universa societate sanctorum ,, atque fidelium. S. Aug. ep. 23. Nempe si Deus non est nisi Veritas intelligibilis, Sacramentum nihil esse potest præter signum intelligibilis Veritatis: hanc autem infantes intelligere non possunt, quomodo ergo eis baptismus prodest? Fides, inquiunt, & caritas, sive parentum, sive suscipientium, si boni fideles ipsi sunt, sive si non sunt, sides & caritas totius societatis sanctorum, hoc est, Ecclesiæ; (quaex Ecclesia sunt Spiritus Angelici ob camdem caritatem:) hæc, inquam, caritas facit, ut & ab Ecclesia recipiantur in numerum, ut membra ipsius, & ab Angelis fanctis, si ex hac vita decedant, defendanturadversus contrarias potestates. Hic unicus est aut certe præcipuus baptismi effectus in infantibus, ex hypothesi impia; quæ nullum putat Sacramentum producere gratiam ex opere operato; sed si quidefficiat, id totum præstare fidem, sive propriam signum suscipientium, five alienam.

Pag. 127. D. Quelle est la source de la Vertu de Penitence? B. C'est l'amour de Dieu COMME JUS-TICE. Car celui qui aime la Justice, aime ce qu'elle ordonne. Or comme la Justice ordonne à l'homme de ne point pecher; elle lui ordonne aussi, quand il peche, de bair, de quitter, & de punir & reparer son peché. Et

c'est ce qu'on appelle Penitence.

D. Pourquoi enfermez-vous dans la vertu de Penitence le desir effect f de la punition du peché? R. C'est qu'il est de L'ORDRE DE LA JUSTICE de Dieu, ou que l'homme ne péche point; ou que pechant, il soit puni. Tout peche, petit ou grand, doit estre puni, dit S. Augustin; il faut que Dieu en fasse le chatiment; ou que l'homme penitent le punisse lui-mesme. . . . . Pag. 129. En un mot, LA LOI DE LA JUSTICE de Dieu est, que personne ne reçoit LA REMISSION D'UNE PEINE PLUS GRANDE, qui lui étoit duë, s'il ne satisfait à Dieu par quelque sorte de peine, QUOI QUE BEAUCOUP MOINDRE. "Nullus " debitæ gravioris pœnæ accepit veniam, nisi qua-" lemcumque, etsi longe minorem, quam debebat, " solverit pœnam. Aug. lib. de Contin cap. 6.

D. Jesus-Christ n'a t'il pas entierement satisfait pour nos pechez? R. Oui, sans doute: Mais il a plu à la justice de Dieu de n'appliquer la satisfaction de Jesus-Christ qu'à ceux qui se conformeront A CETTE LOI DE JUSTICE. Ce qui n'empesche pas que Jesus-Christ n'ait satisfait entierement pour nos pechez: Puisque la volonté que les bommes ont de SA-TISFAIRE A LA JUSTICE DE DIEUNE LEUR EST DONNE'E QUE FAR LES MERI-TES de Jesus-Christ, & n'obtient la remission de la peine duë au peché; que par l'union aux souffrances de Jejus-Christ.

D. Qu'est-ce donc que faire penitence? R. On le peus apprendre de /aint Augustin. Celui, dit ce saint Docteur, qui est veritablement penitent, tend uniquement à faire que le peché qu'il a commis ne demeure pas im-

puni.

D. Dieu ne remet-il pas les pechez quelquefois suns en exiger aucune punition? R. Non. Car quand un penitent mourroit un moment aprés la remission de son peché, LA MORT qu'il souff iroit en seroit toujours la punition.

Justi-

Justitize nomine, ut ex hoc loco maxime apparet, requitatem solam iste cum secta sua impia, sive Legem æquitatis intelligit, eam ipsam, quæ vetat peccare, quæ jubet odisse peccatum, & discedere a malo: unde cum satisfaciendum Justitiæ dicit, faciendum esse tantummodo intelligit quod æquum est. Æquum autem est, ut omne peccatum puniatur. Si ab homine poenitente non punitur, punietur a Deo: id quod ex illius sectæ hypothesi hoc tantum significat; Nisi homo poenitentiam agat, saltem morietur. Mors enim ultima est a Deo, hoc est, ab Æquitate pœna indicta. Unde sequitur, nullum superesse in Purgatorio poenam luendam, dummodo ante mortem relipuerit qui peccavit; hoc enim unum noxam omnem delet. Qua de impiæ sectæ hæresi jam superius diximus. Obiter etiam hic iste inserit, Deum præter ipsam formalem Justitiam sive Æquitatem, nullum esse. Et merita Christi, ob quæ bona nobis voluntas inferitur, ex mente impiæ sectæ, nihil aliud funt, nisi ipsamet Sapientia intelligibilis, eamdem nobis mentem ac voluntatem injiciens faciendi quod æquitas postulat, qualem & Christo ipsi dedit. Nam digna sunt certe opera Christi, quæ multos habeant imitatores; nec possunt alia esse opera bona, quam quæ fint istorum similia. Manant hæc præclara dogmata ex illo palmari: Deum non esse nisi Æquitatem Justitiamve intelligibilem, quæ nullam per se exigit pœnam pro peccatis, sed solam resipiscentiam. Quantumlibet enim te punias & castiges, numquam delebis to peccasse; quod unum ex peccato superest. fi Deus non est præter ipsam formaliter Æquitatem; excepta pronitate ad peccandum, quæ ex actu peccati relinquitur. Hæc vero bonis operibus ac laboriofis faltem minuitur in hac vita, nec per se peccarum est. Quem ergo placare quæris, dum te ipse punis, si Deus non est nisi Æquitas & Sapientia? Redisti cum illa in gratiam sapiendo. Tamen ut Christiani videantur isti, Æquitatem etiam sive Justitiam aïunt flagitare, ut peccatum puniatur. Sed primo peccatum dicunt puniendum esse, non peccatorem: unde sibi eximie parcunt & indulgent isti Moralis austeræ prædicatores. Deinde peccati nomine id quod unum remanet post actum peccati intelligunt, scilicet concupiscentiam: quæ quandoquidem morte destruitur, non est ulterius punienda. Sordes tantum ex peccatis animæ adhærescentes, igne supremi judicii elucntur. Ita isti pseudo-Christiani.

Pag. 130. D. Dieu ne remet-il pas les pechez aux baptisez, sans les obliger A AUCUNE PENITEN-CE? R. Il les leur remet sans les obliger à certains exercices de penitence, qui doivent estre pratiquez par ceux qui ont peché aprés le baptesme. Mais il ne les leur remet point sans les obliger A UNE VIE DE PENI-TENCE, & A CETTE PENITENCE GENERA-LE qu'il a IMPOSE'E à tous les enfans d'Adam; qui lorsqu'elle est soufferte comme il faut, est une GRANDE PENITENCE. Urgentibus scilicet Catholicis, si peccatum omne ut puniaturæquitas postulat, etiam ante baptismum commissa delicta oportet pœnitentia elui : Respondet iste cum sua secta, elui sane pœnitentia, sed quæ post baptismum peragatur; & magna quidem illa pœnitentia, quam humano ge-

neri Deus imposuit.

Pag. 131. D. En quoi consiste la Penitence generale imposee à tous les hommes? R. Elle consiste dans les maladies & la mort du corps, dans les miseres de cette vie, dans l'éloignement de Dieu, dans l'incertitude du salut, dans l'obscurcissement de l'esprit, dans la résistance penible aux passions, & dans une vie serieuse & laborieuse. D. Pourquoi appellez-vous toutes ces peines du peché originel, des penitences? R. C'est que l'homme est non seulement obligé de les souffrir, mais qu'il les doit supporter en esprit de penitence. Il doit mourir eomme un criminel condamné à la mort par la Justice de Dieu, & la recevoir comme la satisfaction de ses pechez:

Il doit souffrir la maladie de son corps, & les autres miseres de cette vie, comme une penitence que Dieu lui a imposée. . . . Cet arrest de Dieu , Vous mange-rez vostre pain à la sueur de vostre visage, regarde tous les hommes. Justitia scilicet universalis peccato universali non potest nisi poenitentiam universalem præscribere; nempe tum sabores hujus vitæ, tum mortem ipsam: nam illi quidem concupiscentiam macerant, quæ est peccatum universale: mors eamdem prorsus extinguit.

Pag. 157. Quelle idée on doit avoir du peché mortel. Pag. 160. LA LOI DE DIEU QUI DE'FEND LE PECHE' MORTEL, & qui condamne à l'Enfer ceux qui le commettent, EST DIEU MESME, & par consequent est immuable & éternelle. Celui donc qui piche, SOUHAITE L'ANEANTISSEMENT DE DIEU, puisqu'il hait sa loi, & la voudroit détruire s'il pouvoit: IL VOUDROIT QU'ELLE NE FUST POINT. Si Deus scilicet est ipsa formaliter lex vetans peccatum, vellet certe qui peccat non esse Deum 5 quia vellet non esse legem qualis est illa quam violat; quamquam nec ita vellet fortasse pro semper, sed tantum pro tunc. At nemo certe Christianus, aut qui verum Deum noverit; etiam dum peccat (nisi sit emotæ mentis; quo statu si sit, non peccat:) velit propterea Deum non esle. Nemo ergo Christianus, aut qui verum Deum norit, Deum verum arbitratur esse Legem ipsam formaliter quæ vetat peccatum.

Pag. 180. D. Les pecheurs ne sont-ils pas justifiez quelquefois avant la reception du Sacrement? BL. Ils le peuvent estre. Mais L'EGLISE, dit Yves de Chartres, qui ne le sçait pas, & qui ne juge pas du fond du cœur, ne les regarde point comme étant du nombre des justes, qu'après qu'elle les a reconciliez. Si Deus non est nisi Ratio & Sapientia & Justitia intelligibilis, reconciliatio non fit nifi a Societate justorum & Sapientum. At si Deus est verus, & Christus Deus verus, reconciliatio non per Ecclesiæ ministrum, sed per ministrum Christi Sacerdotem de Ecclesia sit. videtur iste præterea reconciliationem nonnisi publice

pœnitentium ob peccata publica desiderare.

Pag. 181. D. Pourquoi demandez-vous pour premiere condition la baine de la vie passée, ne suffit-il pas de mener une vie nouvelle? R. C'est une erreur Lutherienne, que la vie nouvelle suffise pour la penitence. . . . . Il ne faut pas croire, que Dieu nous ait pardonné nos pechés, déslors que nous avons cesse de les multiplier, se nous ne nous en purifions de plus en plus par l'eau de nos larmes: de mesme que celui qui cesse d'é rire n'efface pas ce qu'il a écrit, quoi qu'il n'écrive plus rien de nouveau. Quasi vero neget Lutherus dolendum esse de præterito, ac displicere vehementer oportere peccatum, quoties menti succurrit: aut Luthero par esse desinat, qui præter emendationem vitæ satis habeat dicere sæpiuscule, stulte egi, inique egi. Ecquando venit in mentem Luthero negare id esse necesse?

Pag. 183. D. Pourquoi demandez-vous pour deuxiéme condition de la contrition necessaire à obtenir la remission des pechez dans le Sacrement de Penitence, qu'elle naisse de l'amour de Dieu? R. Pour untrèsgrand nombre de raisons très-claires & très certaines. 1 . . . 8°. Cette disposition suffisante doit estre une bonne volonté: ce qui ne se peut sans l'amour de Dieu. Car, selon saint Augustin, sans la charité il n'y a point de bonne volonté. Certe si Deus non est nisi Justitia intelligibilis, remissio peccati sieri non potest, nisi dolor de peccato præterito oriatur ex amore Dei perfecto: ex timore si oriatur, pravus est dolor. on nimirum dixeris; Doleo de peccato; quia timeo Rationem & Justitiam sive Sapientiam intelligibilem, stulte dixeris prorsus & impie. Nam timere æquitatem & Justitiam, sive timere quod æquum & justum est, est non amare quod æquum & justum est: ac proinde hoc esset in ea hypothesi, Deum non amare. Id autem certe prayum est & detestabile. At Catholici qui verum Deum norunt & timent, sic recte dicunt & sentiunt: Doleo de peccato, quia Deum timeo: & quia Deum timeo, volo & pro præteritis delictis ipsum placare, & servare deinceps mandata ejus, quorum primum est de diligendo super omnia Deo. Itaque timor Dei & bonus est per se, & ducit ad amorem tum veri Dei, tum etiam, propter ipsum, Justitiæ, quam isti pro Deo habent.

Pag. 239. D. Pourquoi fait-on une declaration de fes pechez au Prestre? R. Parce que le Prestre FAI-SANT L'OFFICE DE MEDECIN DANS LE SACREMENT DE PENITENCE, si nous voulons guerir il faut sui découvrir LES MALADIES DE NOSTRE AME, QUI SONT NOS PECHEZ, de que, me que nous découvrons les maladies du corps à ceux que nous croions y pouvoir apporter quesque remede.

D. Pourquoi est-il necessaire de s'accuser particulierement des pechez mortels? R. Parce qu'on ne peut obtenir le pardon de ces sortes de pechez, que par l'absolution du Pressre; & que pour délier, il faut qu'il con-

noisse ce qu'il délie.

Pag. 252. D. Avec quel esprit & quelle intention faut il se confesser? B. . . . 1. pour rendre hommage à Dieu par cette action, & reparer l'honneur qu'on lui a ravi. 2°. pour se séparer de la societé du diable, qui n'a jamais confessé ses pechez, & qui bait particulierement ceux qui les confessent. 3°. Pour RENDRE A L'EGLISE & A LA SOCIETE DE SES MEM-BRES cette marque de sonretour à Dieu. 40. pour obeir à l'ordre de Jesus-Christ, qui a établi ce moien comme necessaire, pour obtenir la remission de ses pechez. 5°. pour pratiquer une juste humiliation. . . . 6°. . . pour apprendre de la bouche des Prestres les remedes & les peines de ses pechez. Hic iste confessionem institutam in primis ad remedia a Sacerdote, tamquam a medico, perdiscenda docet: ad veniam autem mortalium, quæ quidem publica fint; fiquidem eorum, a quibus relipiscere se debet peccator certiorem facere Ecclesiam, necessariam esse contessionem, auctore Christo, hoc est, ita exigente Sapientia sive Æquitate. Quis enim nescit jus poscere, ut quibus scandalo fueris, his bonum præbeas exemplum revertionis ad bonam frugem; & ita quidem ut Sacerdote judice in Societatem Sanctorum denuo velis admitti, unde peccando discesseras?

Pag. 295. Ce ne fut qu'au DOUZIEME siecle, qu'on commença de donner plus communément l'absolution après la confession avant l'accomplissement de la

Penitence.

Pag. 279. D. Quelle est la forme du Sacrement de Penitence? B. C'est l'absolution du Prestre, qui agit en Juge & avec jurisdiction. D. En quels termes doitelle estre conçue? R. Dieu a laissé la determination des paroles, par lesquelles, on doit absolutre les penitens, au pouvoir, de l'Eglise. C'est pourquoi elles peuvent estre differentes, selon les differentes Eglises, & dans la mesme Eglise en divers tems. Toute l'Eglise Grecque a TOULOURS donné l'ab, olution aux Penitens par des prieres, dans lesquelles le Prestre demande à Dieu qu'il les absolve, SANS Y MESLER AUCUNE EX-PRESSION, QUI MARQUE QUE LE PRESTRE ABSOUT. Celle dont on s'est servi dans l'Eglise Lasine JUSQUES AU TREIZIE'ME SIECLE, étoit aussi conque en forme de priere. Et ce n'est que depuis se tems-là, que la forme indicative, c'est-à-dire, celle où le Prestre exprime qu'il absout, Absolvo TE, s'est introduite. Tout ce qu'on en doit conclure, est qu'il faut suivre la pratique presente de l'Eglise, où l'on vit, sans condamner celle des autres Eglises NI DES AUTRES TEMS: puisque cette varieté d'usage me muit EN RIEN A LA VALIDITE' DES SA-CREMENS. Cui sectæ displicet forma baptismi, Ego te baptizo, ut superius vidimus: ne Sacerdos videlicet vel Christus homo existimetur causa moralis esse justificationis eidem displicet dici in Poeni-

tentia, ob similem causam, Ego to absolvo. Contra morem priorum duodecim fæculorum introductam aiunt hanc fuisse formulam sæculo rantum decimo tertio, a Mendicantibus, ut credi volunt: sequendum quidem esse unicuique morem Ecclesiæ suæ; at non continuo improbandum eum esse, quem vel Ecclesia Græca tenet, vel prioribus sæculis duodecim Latina tenuerit. Quod est dicere, novitium esse morem hodiernum Latinæ Ecclesiæ, & solo scandali metu retinendum: minime quidem idcirco licere ab eo more jam recepto discedere; sed si quis secus agat, validum nihilominus five perfectum fore Sacramentum. Quod autem & fæculo xIII. hanc introductam esse formam aiunt, & fæculo xII. morem absolvendi ante peractam fatisfactionem; id tempus enaræ hujus impietatis hominibus sagacioribus satis perspicue indicat. Jam renovandum esse hunc alterum morem clamat iste cum sua secta, quod absolutionem velit esse, aut meram declarationem, qua Sacerdos fignificet este quempiam idoneum Eucharistie percipiende, aut conjunctana certe cum ea declaratione: hanc vero prudentem esse non posse, nisi facto prius experimento vita sanctius inititutæ.

Pag. 298. D. L'absolution du Prestre n'est-elle qu'une declaration que les pechez sont remis? R. C'est un E VRAIE REMISSION DES PECHEZ conferée par le Prestre: & el e précede mesme ordinairement, selos saint Bernard, le jugement de Dieu. " La sentence de " Pierre, dit-il, précede celle du Ciel: puisqu'il est dit. " Ce que vous aurez délié sur la terre, sera délié dans ,, le Ciel. C'est ce qu'enseigne expressement saint Cy-prien, & plusieurs autres Peres. Les Novatiens avouoient bien que Dieu pouvoit remettre les pechez mortels: mais leur erreur confissoit à dire, que DIEV N'AVOIT PAS DONNE CE POUVOIR A L'Ex-GLISE. La verité Catholique soutenue par l'Eglise, consiste donc dans ce dogme, Que Dieu A DONNE A L'EGLISE LE POUVOIR DE REMETTRE TOUS LES FECHEZ: & c'est ce pouveir qu'elle a de DONNER LA REMISSION des pechez, qu'elle a soutenu contre les Montanistes qui le nioient. Quandonam absolutio & qualis & cujusmodi peccatorum vera remissio sit, docet iste hoc loco, ex mente sectæ impiæ. De criminibus five peccatis publicis loquitur. quæ ab Ecclesia remitti Montanistæ & Novatiani negasse leguntur. Potestatem hæc remittendi contendit iste e contrario concessam Ecclesiae esse: quoniam nimirum Æquitas & Rațio postulat, ut jus unicuique Societati sit in suum coetum quos velit admittere, prioribus culpis vere & integre ab ea Societate condonatis, ob quas ex co coetu ejecti fuissent. Mortalia autem peccata, nempe crimina graviora & publica excludunt ab Ecclesia, inquiunt, hoc est, a cœtu fanctorum. Hæc igitur quos videt vere pænitere recipit denuo in cœtum suum, remissis vere peccatis: nemine inter sanctos a cælestibus spiritibus agnoscendo, nisi quem prius in suorum numero Ecclesia cenfuerit. Hoc est enim quod dicitur sententia Petri præcedere sententiam cæli: & hæ sunt, inquiunt, claves Ecclesiæ. Ab Ecclesia igitur fit hæc remissio; eaque admissio est in coetum Ecclesiæ, sive in numerum sanctorum: nec alio sensu delicti priorissive criminis una quadam vera, ut iste loquitur, ista remissio est, ab Ecclesiæ ministro facta. Catholicis e contrario docentibus, remitti crimina non ab Ecclesia, non Ecclesia nomine a Sacerdote, nec publica tantum delicta, sed quælibet, Christi solius nomine, qui hanc potestatem non Ecclesiae, sed Sacerdotibus in Ecclefia dedit. Nec præcedit tempore Sententia Sacerdotis Sententiam Dei : sed quæ Sacerdotis, ipsa Christi, & quæ Christi, ipsa Dei Sententia est: tametsi vox Sacerdotis & Christi hominis, est causa moralis, sed infallibilis, gratiæ justificantis a Deo simul collatæ.

Pag. 313. D. Que peut-on répondre à ceux qui difent, que lorsqu'on differe l'absolution, on met les penitens

tens en danger de se perdre: parce qu'ils peuvent avoir une telle disposition, qu'avec le Sacrement ils sont sauvez, El sans le Sacrement ils sont damnez? R. On y peut répondre 1°. que l'Eglise a cru que Dieu SUPPLE'01T l'effet des Sacremens dans ceux qui n'en étoient pas privez par leur faute. Et c'est pourquoi elle veut qu'on reçoive les offrandes de ceux qui sont morts en cet état; comme il est ordonné au IV. Concile de Carthage, au 2. Concile d'Arles, & en plusieurs autres. C'est ce qui est conforme à la doctrine de Saint Augustin, (lib. 4. contra Don. cap. xxiv. & xxv.) qui enseigne que le salut de l'homme dépend de la bonne volonté & du Sacrement; & que lorsque l'un ou l'autre manque sans la faute de quelqu'un, Dieu y supplée; comme il supplée à la bonne volonté dans les enfans, & qu'il suppléa le baptesme dans le bon larron. Il faut répondre en second lieu, que de deux dangers il faut choisir le moindre. Or l'homme met son salut en bien plus grand danger, en S'exposant à recevoir une absolution sans effet. . qu'en differant de la recevoir en courant le danger d'une mort subite. Car ce danger des morts subites est presque imazinaire dans le Christianisme, où il y a tant de Prestres, qui peuvent donner l'absolution à un penitent, pourveu qu'il ait encore quelque peu de vie. Hæc eo spectant, ut absolutio nonnisi Ecclesiastica credatur esse, & ad curationem pravorum affectuum instituta: prioris delicti remissionem sola resipiscentia ac detestatione facti constare ac ratam esse: nec proinde salutem periclitari, si quis cum amore aliquo Dei, hocest, Justitize, a qua peccando desciverat, ex hac vita decedat.

### Ex Tomo II.

Pag. 5. Qu'est-ce que l'Eucharistie? R. C'est un Sacrement de la Loi nouvelle, dans lequel sous les especes du pain & du vin, sont contenus le vrai Corps & le sang de Jesus-Christ, pour la nourriture spirituelle de la VIE que nous avons reque dans le Baptesme. Qui alimentum vitæ spiritalis Eucharistiani vocant, hi non manducationem Corporis Christi per se gratiam sanctissicantem conferre manducanti; id quod unum Christus promisit; sed solam considerationem, præcipue passionis & resurrectionis Christi ad pios affectus in animis ingenerandos prodesse ibi plurimum volunt.

D. Reste t'il du pain & duvin aprés la Consecration?

BY. Non. Car toute la substance du pain

B' du vin s'est change'e en celle du

corps B' du sang de Jesus-Christ.

Pag. 6. D. LES ACCIDENS restent-ils après la consecration? R. Il est visible qu'ils restent, puisque nous voions toujours l'APPARENCE du pain, que nous en goutons la saveur, & que nous en sentons les effets. D. Qu'est-ce que ces accidens ou CES APPARENCES? R. Il est de foi qu'IL N'Y A PLUS DE PAIN NY DE VIN. Il est visible que nous continuons d'APPERCEVOIR LES AP-PARENCES du pain & du vin. La foi ne va pas plus avant: & LAISSE LA DISCUSSION DU RESTE AUX PHILOSOPHES. Et la PIETE' SOUHAITE MESME QU'ON S'ARRESTE LA, & qu'on ne s'embarasse pas dans des questions obscures, où nous n'aurions pour guide qu'une raison foible & tenebreuse. Non possunt ii certe, quibus pro Deo est ipsa Realitas ac Veritas entium veram Transfubstantiationem fieri verbis Sacerdotis credere. Non possunt igitur ii, qui de Transsubstantiatione verba faciunt ex impia illa secta, non verbis ambiguis & æquivocis uti, ut id quod fides Christiana exigit credere existimentur, & fallant imperitos atque incautos. Itaque cum dicit iste substantiam panis & vini conversam esse in substantiam Corporis & Sanguinis Christi, duplicem distinguit cum Philosophis substantiam; alteram primam, quæ est individualiter

subsistens; secundam alteram, quæ est natura geners iecundum se absoluta, natura communis, essentia reii. Deinde substantiam hoc loco secundam dumtaxat intelligit; quæ cum non sit reipsa nisi in ideis: (nam a parte rei non sunt nisi modificationes diversæ, contingentia quidem, mutabiliaque & corruptibilia omnia, & substantiæ primæ sive individuales:) sed cum substantia secunda, sive natura communis, semper eadem permanens, incorrupta, atque immutabilis, in ideis sit; ideam panis ac vini dicit mutatam esse in ideam Corporis & Sanguinis Christi, quæ mutatio fieri omnino non potest nisi in mente, per sidem, per Spiritum Sanctum, ut loquuntur; superveniente nimirum idea Corporis & Sanguinis Christi vera in locum ideæ panis & vini, quæest vis nutriendi & inebriandi. Non esse igitur amplius ibi panem & vinum, est vim eam, in qua posita est substantia five natura communis panis, & communis natura vini, non jam considerari, non amplius hic locum habere: tantum cogitari, tantum ibi locum habere Corpus Christi & Sanguinem sub speciebus. Addit accidentia, quæ in fenfus occurrunt, dicendane sint accidentia, an meræ apparentiæ, non audere se desinire: dimitti id oportere discutiendum Philosophis: Perinde quasi Philosophia naturalis ad ea quæ naturam superant explicanda, sola sufficiat. Quibus autem Philosophis id dimittit? Cartesianis? Hæreticorum scilicet, hoc est, Jansenianorum in primis Patriarchis vel fratribus germanis: Qui extensionem actualem, atque adeo impenetrabilitatem statuunt esse de essentia corporis, ac proinde mysterium Eucharistiæ convellunt. At nec Philosophos istos audit fides, aut pietas Christiana in his tantum consistit vocibus: Nulla jam ibi substantia panis; sed incurrunt tamen accidentia in oculos. Verum progressa ulterius, quid substantiæ, quid accidentium nomine intelligi oporteat, diligenter expendit, & exponit. Catholici enim substantiæ nomine, substantiam primam sive individualem intelligunt, materia & forma individuali constantem; quæ proinde cum dicitur mutari in aliam fubstantiam individualem, nonnisi divina omnipotentia mutari posse intelligitur. Ac proinde accidentium nomine non possunt nisi vera accidentia intelligere, quantitatem in primis, five extensionem quæ videtur. Qui hæc nolunt diligenter expendi & sic exponi, hæretici Tolerantes sunt; qui sidem solis constare vocibus volunt, sub quibus quid sibi libuerit quisque intelligat, ut ipsis quoque fas sit nihil nisi quod velint credere. Eo esse ex numero Nicolium, tum ex istius loci calce & clausula apparet; tum quod in longissimo isto tractatu de Eucharistia, de adoratione Corporis Christi sub speciebus verbum nullum facit.

Pag. 10. D. De quelle chose CE SACREMENT EST-IL SIGNE? R. Il est signe par la separation des especes, de la mort de Jesus-Christ, & de son immolation sur le Calvaire: Et PAR LES ESPECES MES-MES, du corps naturel de Jesus-Christ, comme nourriture spirituelle: Et DE SON CORPS MYSTIQUE, c'est-à-dire, de l'union de tous les membres de l'Eglise en un seul corps; parce que le pain est fait de plusieurs grains de bled, & le vin de plusieurs grains de raisin. S. Aug. Serm. 172. novæ edit. Le melange de l'eau aves le vin, figure, selon saint Cyprien, l'union des fidelles signifiez par l'eau, avec Jesus-Christ signisse par le vin. Catholici prorsus negant Corpus Christi signum esse cujusquam rei. Corpus Christi esse aïunt; hoc tantum. Specierum separationem non in Sacramento sed in sacrificio, dicunt esse signum immolati in cruce Christi. Nec species per seut capaces nutriendi & inebriandi ullo modo fignificant Corpus Christi; cum ne animorum quidem alimentum illudesse superius ostenderimus: nec si signum ejusmodi eæ forent. Sacramentum propterea fignum foret; neque enim ipsæ per se sunt Sacramentum; sed Sacramentum est Bb 2,

Corpus Christi sub speciebus, quod nullius rei signum est. Unde Sacramentum novæ legis in genere acutiores Theologi non definiunt, signum rei sacræ, sed actionem vel rem sacram. Res autem sacra tantum est Corpus Christi. Denique mixtio quando sit aquæ cum vino, tunc Sacramentum non est; aut si jam tum Sacramentum esse desenditur, videndum ne qui id desendunt, haud aliter Christum postea quoque in casios esse, quam populus Christianus ibi est, velint.

Pag. 58. D. Les laïques ont-ils toujours communié fous la seule espece du pain, comme ils sont à present? R. IL EST CERTAIN qu'ils ont communié ordinairement plus de DOUZE CENS ANS sous les deux especes: quoi qu'en certaines occasions ils ne communiassent, en ce tems-là mesme, que sous une espece. Quo tempore sit hæc enata impia secta, hinc viri sagaces colligunt: ut diximus, pag. 194. Simile est illud, pag. 61. D. Faut-il donner l'Eucharistie aux enfans? R. Il est certain qu'on la leur a accordée TRES-

LONG TEMS dans l'Eglife. Pag. 68. D. Faut-il donner la Communion aux infensez? R. Il la faut donner aux frenetiques, qui ont témoigné la vouloir recevoir avant que de tomber en frenesie, pourveu qu'il n'y ait pas de peril d'irreverence. Mais on ne la donne plus à ceux qui sont insensez des leur naissance, s'ils sont entierement privez de raison. Dari posse Eucharittiam & infantibus & insensatis prioris generis credunt ii, qui Eucharistiam nihil esse censent, nisi signum Ecclesiasticæ unionis: Corpus Christi mysticum significantibus, ut dictum est eos velle, granis frumenti, ex quibus constat panis Eucharisticus. Catholici, qui nihil aliud Eucharistiam sive Corpus Christi censent esse nisi Corpus Christi, manducandum præberi volunt, nisi his, qui (ut Apostolus præcipit) probare seipsos possunt, & sic de pane illo edere.

Pag. 115. D. Que faut-il comprendre dans le sacrifice de la Croix? W. Il faut comprendre toute la vie de Jesus-Christ, qui n'a esté qu'une préparation continuelle à son sacrifice. . . l'immolation actuelle que Jesus-Christ a faite de soi-mesme sur le Calvaire. . . Poblation qu'il a faite à son Pere de son corps ressure té & gloricux, au jour de sa Resurrection & de son Ascension, en prenant dans le Ciel la place qui lui est deuë, & qu'il continuëra de faire dans toute l'éternité. Sacrificium crucis complecti Resurrectionem ipsam & Ascensionem credi volunt ii, qui Christum prodesse humano generi negant, nis secundum divinitatem, hoc est, ut interpretantur, secundum Veritatem, quæ per ipsum ut homo est docet mortales quid sit post mortem sperandum, ut jam alias diximus.

Pag. 125. D. Cette doctrine, qu'il faut que les fidelles offrent le sacrifice conjointement avec le Prestre, est-elle vien autorisée? B. Elle ne peut pas l'estre davantage: Car plusieurs des prieres de l'Eglise, & principalement du Canon, témoignent que le peuple offre avec le Prestre. . . . . . .

D. Tous les Chrétiens participent donc en quelque sorte A LA PRESTRISE? R. C'est ce que l'Apostre saint Pierre enseigne, en appellant tous les Chrétiens un Sacerdoce roial. Mais il n'en faut pas conclure, que tous les Chrétiens ayent droit d'offrir Jesus-Christ exte-RIEUREMENT comme Ministres de l'Eglise; ni qu'ils ayent le pouvoir de consacrer MINISTERIALEMENT: cela étant reservé au Prestre: quoique l'EffET DE LA CONSECRATION SOIT OBTENU PAR LES PRIERES DE TOUTE L'EGLISE, AUSSI BIEN QUE PAR CELLES DU PRESTRE. En un mot, nul autre qu'un Prestre, prononçant les paroles de la consecration, ne change le pain & le vin au corps & au sang de Jesus-Christ. Ainsi le Sacerdoce des Prestres est un Sacerdoce exterieur, qui a des fonctions exterieures & sensibles: & le Sacerdoce des fidelles est un Sacer-

doce interieur, qui n'a point d'effet exterieur, & ne s'exerce qu'aux yeux de Dieu. Si Christus nonnisi per fidem sub speciebus ponitur, tam illam certel mutationem spiritus fidelium laicorum, quam spiritus Sacerdotis facit: & si quidem Sacerdos spiritu fidei careat, dum ministerio vocis fungatur, quod ei creditum ab Ecclesia est, aderit nihilominus ob sidem ac preces fidelium in hostiis confecratis Christus. Itaque in ea hypothesi consecrant ipsi quoque laïci, sed fide sua tantum, & precibus suis; non externo ritu, non ministerio vocis, quod Sacerdotibus peculiariter est commissium. Catholici hoc placitum detestantur, ut a secta prosectum impia: nec fide nec precibus, five adstantium fidelium, five ipsiusmet Sacerdotis, aiunt fieri Corpus Christi; sed solis Christi Domini verbis a Sacerdote prolatis, cum intentione faciendi quod facit Ecclesia.

Pag. 138. D. Par qui ce Sacrement (de l'Extreme-Onction) a t'il esté institué? R. Le Concile de Trente prononce anatheme contre ceux qui diront que tous les Sacremens n'ont pas esté instituez par Jesus-Christ. MAIS comme il n'a pas ajouté, s'il faut croire qu'il les a institués IMMEDIATEMENT, ou s'il suffit de reconneistre qu'il en a institué quelques-uns par les Apostres; on dispute encore si L'opinion DE S. Bonaventure, qui soutient que l'Extreme-Onction n'a esté instituée que par les Apostres, quoi que PAR L'INSPIRATION DE Jesus-Christ, peut estre tenuë. Et il y a des Docteurs, qui ont assisté au Concile, qui prétendent qu'il n'y a point voulu donner d'atteinte. La CHOSE EST ENCORE INDECI-Hoc est dicere ad declinandum anathema Concilii Tridentini: Definitum est Christum instituisse omnia Sacramenta novæ Legis; distinguo: mediate vel immediate, concedo: immediate omnia, nego. Interest nimirum sectæ impiæ, credi aliquod unum saltem ab Apostolis vel Episcopis fuisse institutum, tametsi inspirante Christo; hoc est, ut isti intelligunt, Sapientia & Ratione Universali. Nam cum fint septem ejusdem efficientiæ ac virtutis, si vel unum ab hominibus est institutum, non potest illud, nec proinde possunt etiam cetera gratiam conferre ex opere operato; sed omnia oportet esse mera signa, quæ vel fidem excitent, vel ad cooptandum aliquem in societatem fidelium ab ea ipsa societate vel ministro ipsius adhibeantur. Eam ob rem credi vult iste nondum esse super ea re controversiam decisam; sas adhuc esse cuique contra tam apertam Concilii sanctionem quid velit statuere. Neque iste certe in tomis istis duobus de Sacramentis vel semel dicit, ea gratiam suscipienti conferre ex opere operato.

Pag. 140. D. Quelle est la forme de ce Sacrement? RL. Il y a deux extremitez à éviter sur cette question de la forme de l'Extreme-Onction, aussi bien que sur celle de la Penitence, l'une de s'écarter de la forme prescrite PRESENTEMENT PAR L'EGLISE RO-MAINE, A CEUX qui se servent de ses Rits, & qui est conçue en forme de priere, en ces termes: Per " istam sanctam unctionem, & suam piissimam mi-" sericordiam. . . . . L'autre, de condamner toutes les expressions differentes de ce Rit., qui sont en usage dans l'Eglise d'Orient, ou qui ont esté autrefois en usage dans l'Eglise Romaine. Morin. 1. 8. de Pœnit. cap. 16. Car de sçavans Auteurs ont fait voir, qu'il est trés-probable, que pendant un longtems on joignoit bien les prieres à l'onction; mais que ces prieres n'exprimoient pas l'action mesme de l'onction. Que depuis Saint Gregoire jusqu'à l'AN MILLIE' ME on a meste dans les prieres qu'on faisoit en administrant l'Extreme-Onction, des expressions qui marquoient clairement l'onction en cette maniere: JE VOUS OINTS &c. ce qu'on appelle la forme indicative: Que de certaines Eglises ne se sont long-tems servies que de cette forme indicative: Que d'autres y ont joint l'expression de l'onction par maniere de priere, qui est ce que l'on

pratique à present : & qu'enfin la forme in-DICATIVE A E'TE' PRESQUE GENERALE-MENT BANNIE. Mais Tous CES CHANGE-MENS NE FONT RIEN A LA SUBSTANCE DU SACREMENT, qui est toujours bon, quand il est administre selon la forme prescrite par l'Eglise, qui a teceu un GRAND POUVOIR DE DIEU POUR DETERMINER LES FORMES & LES MATIE-RES DES SACREMENS, quand Jesus-Christ ne les a pas determinez en particulier. Ce qu'il est important de sçavoir non pour se donner la liberté de changer la moindre chose dans l'administration des Sacremens; mais pour ne prononcer pas des censures temeraires contre les Eglises qui les administrent, ou les ont administrées, avec des cérémonies & des pratiques differentes de celles qui sont receuës presentement par l'Eglise Romaine. C'est en ce sens qu'il faut prendre le Decret L'Eugene, & LES DECISIONS DU CONCILE DE TRENTE, sur la forme & les cérémonies de la Penitence, de l'Extreme-Onction & de l'Ordre. C'està-dire, qu'il en faut conclure, que la forme dont on se doit servir, est à l'égard de ceux qui sont obligez à la coutume qui s'observe dans l'Eglise Latine, celle qui y est préserate: Mais non que toutes les formes différentes de celle-là, & qui ont esté ou sont en usage en diverses Eglises, y soient condamnées. Eo spectant hæc omnia, ut existimentur formæ plerorumque Sacramentorum arbitrio Episcoporum aliæ aliis fuisse temporibus: Quod si verum est non ex opere operato gratiam ea conferunt; hoc est, non vi actionis, cujus modus a Christo Domino ipso præscriptus sit; sed ex opere operantis, hoc est, suscipientis; cujus sides non uno magis quam alio quocumque figno excitatur & accenditur. Sic enim necesse est statui in hypothesi impia. Itaque nihil ad substantiam Sacramenti interefle statuunt, quæ forma adhibeatur, dum morem suze quisque Ecclesize teneat. Nam quod in usu usque ad annum millesimum fuisse dicitur forma Extremæ Unctionis indicativa, Ego te ungo, ex falso librorum supposititiorum testimonio est; sictumque, tum ut novitia credatur esse ea qua nunc Ecclesia utitur, tum ut nihilo magis ablutio animæ his verbis, Ego te baptizo, vel istis, Ego te absolvo, justificatio designari existimetur, quam animæ unctio verbis istis, Ego te ungo. At illa ipsa anni millesimi nota, ætatem impiæ scetæ prodit, ut diximus. Negant autem Catholici permissum Ecclesiæ cujusque arbitrio fuisse, ut quas vellet Sacramentorum materias formasque præscriberet: Omnes a Christo definitas fuisse, dum per quadraginta dies cum Apostolis loqueretur de regno Dei censent. Ex his potiores a Petro traditas Latinis fuisse; alias fuisse Græcis a Paulo traditas, postquam easdem pro ipsis, æque doctrinam de Eucharistia iterum accepit a Domino, sicut & tradidit nobis. Nam neque Occidenti suasisset, neque Orienti, quam una eademque ratione servat unaquæque Ecclesia, formam suscipere nisi summa quædam & præcellens, qualis fuit Petri vel Pauli, auctoritas. Fuere enim Ecclesiæ in Oriente Græcæ multo ante Byzantinam; multo certe antea quam Byzantina effet tantæ auctoritatis. Ergo istæ ab aliquo anteriore ac potiore magistro edoctze, quem morem etiamnum obtinent, didicere. Nullam enim partem religionis, quam semel acceperit, retinet tenacius Ecclesia quælibet, quam quæ Sacramenta spectat.

Pag. 147. D. Faut-il donner l'Extreme-Onction avant ou après le Viatique? R. Des Auteurs habiles ont fait voir, que depuis Pan 700. de Jesus-Christ jusqu'à 1300. en ne trouve point qu'en sit administré le velimus singula diligentius expendere?

Sacrement de l'Extreme-Onction qu'avant le Viatique. Que depuis l'an 1300, un grand nombre d'Eglises ont retenu cet ancien ordre, & qu'on l'a mesme observé qu XVI. siecle dans les Eglises de Clermont, de saint Flour. . . . . . Mais au lieu que dans le Manuel de Chartres de l'an 1489, il étoit ordonné que l'on donneroit l'Eucharistie après l'Extreme-Onction, on fit defense d'observer cet ordre dans un Synode Diocesain de cette Eglise, tenu en 1526. & l'on fonda cette Ordonnance sur une raison qui certainement ne peut subsister. Parce, dit ce Synode, ,, que le Sa-" crement de l'Extreme-Onction est le DERNIER " DES SACREMENS, nous défendons de le con-" ferer à des malades, qu'aprés la Confession & la Communion, si le malade peut communier. Car il est certain, que l'on ne peut dire, que l'Extreme-Onttion aie esté ainsi appellée, parce qu'elle étoit le dernier des Sacremens; puisqu'elle portoit ce nom dans le tems mesme, où l'on l'administroit par une pratique univerestle avant la reception de l'Eucharistie en Viatique. Mutari Extremæ Unctionis nomen, quod esset in ore ipsiusmet Christianæ plebis, nulla omnino ætate potuit. Ordo administrandi ante Eucharistiam induci nihilominus potuit, atque inductus reipsa est, ab impiæ sectæ hominibus. in locis, in quibus Rituales libros corruperunt: quorum testimonio nunc suadetur, non quidem universalem, ut iste vult credi, sed tamen multis locis, & usque ad ipsum sæculum Christi decimum quartum receptam fuisse eam consuetudinem. Sed ex vera traditione, quæ aboleri omnino non potuit, nomen illud inditum huic Sacramento est, manebitque semper, quoniam ultimum reipsa Sacramentorum est & elle debet, dandum in extremo morbo: quamquam id ferre non possunt impiæ sectæ defensores, eo quod vident id cum sua hypothesi prorsus stare non posse. Nam cum Viatici participationem nihil aliud velint esse, nisi Symbolum conjunctionis cum sidelibus, quæ figura pignusque sit admissionis proximæ inter sanctos, & perfecta propterea quædam remissio peccatorum; ) nullas enim pœnæ reliquias, ut vidimus, luendas irato Deo in Purgatoriò superesse volunt : sed tantum aliquas, si sunt, sordes animæ eluendas.) Cum id, inquam, ponere ex impia sua hypothesi cogantur, existimant minime decere, ut post signum adeo absolutæ remissionis peccatorum, signum alterum adjiciatur quod superesse adhuc quidpiam fortassis dimittendum fignificet; vel, ut Catholici credunt, Sacramentum rite adjiciatur extremum, quod & gratiam fanctificantem vel donet vel augeat, & reliquias poenæ pro peccatis debitæ vel ex toto vel ex parte eluata En origo est perversi ordinis, quem inducere secta vult impia in administratione Extremæ Unctionis: & iste quidem contra fanctionem ipsiusmet Ecclesiæ Carnotensis, in qua natus baptizatusque est.

Pag. 168. D. L'Episcopat est-il un Ordre? R. C'est le premier & le principal des Ordres. Mais on ne le distingue pas de la Prestrise, parce qu'il n'en est que lu plenitude & la perfection : au lieu que la simple Prestrise n'en est qu'une participation moins abondante & moins parfaite. Exosus est sectæ impiæ character Episcopalis: Nec potest enim profecto, si Deus non est nisi Veritas & Sapientia universalis aut character verus esse ullus, aut episcopatus aliaratione esse presbyteratu superior, nisi ampliore potestate, quæ sibi sit ab Ecclesia concessa.

Sunt alia sane innumera in istius operibus reprehendenda: sed ut in aliis, quis in isto etiam finis, s

VIII.

#### PASCHAL, BLASIUS

# CLAROMONTANUS in Arvernia.



Equitur qui celebritate famæ nihilo inferior prioribus fuit, Blasius Paschal, ex Arvernia Claromontanus; cujus ex scriptis unum est solummodo, ex quo excerpta quædam exhiberi hic locus postulet. Titulus ei est:

Pensées de M. Pascal sur la Religion & sur quelques

autres sujets, Paris. 1678.

Tit. III. num. 1. Voyons ce que nous dit sur tout cela la Sagesse de Dieu, qui nous parle dans la Religion Chrétienne. . . . Je suis celle qui vous ay formé, & qui puis seule vous apprendre qui vous estes. Mais vous n'estes plus maintenant en l'état où je vous ai formé. J'ay creé l'homme saint, innocent, parfait. Je l'ay rempli de LUMIERE & d'intelligence. Je lui ay communiqué MAGLOIRE & mes merveilles. L'œil de l'homme voioit alors la majes-TE' DE DIEU.... Mais il n'a pu soutenir tant de gloire, sans tomber dans la présomption. Il a voulu se rendre centre de lui-mesme, & independant de

Num. 6. Car enfin si l'homme n'avoit jamais esté corrompu, il jouiroit de la verite', & de la felicite' avec assurance. Et si l'homme n'avoit jamais esté que corrompu, il n'auroit aucune idée ni de LA VERITE', ni de la beatitude.

Num. 14. La seule Religion Chrétienne apprend aux justes qu'elle éleve jusqu'à la participation de LA DIVINITE' MESME, qu'en ce sublime état ils portent encore la source de toute la corruption.

Num. 15. Nous ne concevons ni l'E'TAT GLO-RIEUX d'Adam, ni la nature de son peché, ni la TRANSMISSION qui s'en est faite en nous. Ce sont choses qui se sont passées dans un Etat de Nature tout different du nostre, & qui passent nostre capacité presente.

Tit. IV. L'homme sgait si peu ce que c'est que Dieu. . . . Si Dieu lui donne quelques raions de SON ESSENCE, ne sera t'il pas capable de le connoistre & de l'aimer? In his locis quinque pro Deo habet Veritatem intelligibilem; unde Adamo ait visam suisse majestatem Dei, in statu eum gloriæ suisie; & quotquot viri probi veritatem nunc intuentur, hos divinitatis ipsius & essentiæ divinæ participes factos esse.

Tit. X. num. 18. Le Messie, selon les Juiss charnels, doit estre un grand Prince temporel. Selon les Chrétiens charnels, il est venu nous dispenser D'Aimer Dieu, & nous donner des sa-CREMENS QUI OPERENT TOUT SANS NOUS. Ni l'un ni l'autre n'est la Religion Chrétienne, ni Juive. Contra doctrinam Ecclesiæ de efficientia Sacramentorum ex opere operato; & de timore gehennæ, tamquam sufficiente motivo impellente ad quærendam reconciliationem cum Deo. De utroque capite abunde superius egimus.

Tit. XIII. num. 15. Quand la parole de Dieu qui est veritable, est fausse litterale-MENT, elle est vraie spirituellement. Sede a dextris meis: CELA EST FAUX LITTERALEMENT dit: cela est vrai spirituellement. En ces expressions il est parlé de Dieu à la maniere des hommes. Et cela ne signifie autre chose, sinon que l'intention que les hommes ont en faisant asseoir à leur droite, Dieu l'aura aussi. C'est donc une marque de l'intention de Dieu, E non de sa maniere de l'executer. Ainsi quand il ses. Nempe hic Deus Atheorum est; Veritas sci-

est dit: Dieu a reçeu l'odeur de vos parfums, & vous donnera en recompense une terre fertile & abondante; C'EST-A-DIRE, que la mesme intention qu'auroit un bomme, qui agréant vos parfums vous donneroit en recompense une terre fertile & abondante, Dieu l'aura pour vous, parce que vous avez eu pour lui la mesme intention, qu'un homme a pour celui à qui il donne des parfums. Destruit sensum litteralem scripturze, ut Deum neget remuneratorem esse per bona temporalia: id quod certe Rationi & Sapientize ac Veritati intelligibili non convenit.

Num. 18. Il y en a qui voient bien, qu'il n'y a point d'autre ennemi de l'homme, que la concupiscence qui le DE'TOURNE de DIEU, ni d'autre bien que Dieu, & non pas une terre fertile. Ceux qui croient que le bien de l'homme est en la chair, & le mal en ce qui le détourne des plaisirs des sens, qu'ils s'en saoulent, & qu'ils y meurent. Mais ceux qui cherchent Dieu de tout leur cœur, qui n'ont de déplaisir que d'estre privez de sa VEUE. qui n'ont de desir que pour le posseder, & d'ennemis que ceux qui les en détournent, qui s'affligent de se voir environnez de tels ennemis, qu'ils se consolent: IL Y A UN LIBERATEUR POUR EUX: IL Y A UN DIEU POUR EUX. Un Messe a esté promis pour délivrer des ennemis: & il en est venu un pour délivrer des iniquitez, mais non pas des ennemis.... Ce mot d'ennemis est donc équivoque. Si Deus certe non est nisi Veritas intelligibilis & Sapientia seu Ratio universalis, Deus non liberat ab aliis inimicis, quam a concupiscentia: nec dat alia bona quam sui visionem: nec Deum denique aut liberatorem habent, qui Veritatem intelligibilem & Rationem universalem pro Deo non habent.

Tit. XVIII. num. 24. On n'entend rien aux ou? vrages de Dieu, si on ne prend pour principe QU'IL AVEUGLE LES UNS, & éclaire les autres. Si Deus certe non est nisi Ratio universalis & Sapientia intelligibilis, five Lux mentium communis, concipi opera vel operationes Dei non possunt, nisi concipias ante omnia alios a Deo, hoc est, ca luce illuminari; alios a Deo, hoc est, ea luce destitui, quod est excæcari. Quæ gemina Prædestinatio est, ad vitam, & ad interitum.

Tit. XIX. num. 1. La Religion des Juifs sembloit consister essentiellement en la paternité d'Abrabam, en la circoncisson, aux sacrifices, aux cérémonies, en l'Arche, au Temple de Jerusalem, & ensir en LA LOI, & 'en l'alliance de Moyse. Je dis qu'elle ne consistoit en aucune de ces choses; mais seulement en l'Amour de Dieu; & que Dieu REPROUVOIT TOUTES LES AUTRES CHOses. Cultum externum omnem respuit certe Ratio universalis: tantum diligi se cupit, timeri non vult: hoc enim esset odisse eam: sacrificia aspernatur, & Templa, & ritum quemvis externum. At Catholici e diverso censent verum Numen etiam se timeri velle; circumcisionem, cum lubet, præcipere; & cum lubet, tollere; sacrificia imperare similiter pro arbitrio & abolere.

Tit. XXVII. num. 4. Toute religion est fausse, qui dans sa foi n'adore pas un Dieu comme principe de toutes choses: & qui dans sa morale n'aime pas un seul Dieu comme objet de toutes cho-

Digitized by Google

licet intelligibilis, hoc est, Quod decer, Quod esse oportet. Hoc enim principium rerum formale est; & idem objectum voluntatis bene ordinate, in quolibet suo actu qui ad mores spectat: In omni re id unum amandum est, Quod decet, & Quod oportet:

hoc autem, inquit, Deus est.

Num. 8. Enfin jamais en la contention du vrai Dieu eu de la verité de la Religion, il n'est arrivé de miraele du costé de l'erreur, qu'il n'en soit aussi arrivé de PLUS GRAND du costé de la Verité. Si Deus scilicet verus non est, naturæ conditor ac dominus, qui
miracula supra constitutas a se naturæ leges interdum
per se ipse efficiat, miracula nulla sunt proprie dicta:
sed sunt essecta in causis latentia singularia quædam
& rariora: quæ ex causis suis pariter occultis educuntur subinde ab Angelis, tum bonis, tum malis,
eo tantum discrimine, quod bonis majora tribui convenit malia minore.

venit, malis minora.

Tit. XXVIII. num. 4. Nous croions que la substance du pain estant changée EN CELLE du Corps de Nostre Seigneur Jesus-Christ, il est present reellement au Saint Sacrement. Voila une des veritez. Une autre est, que ce Sacrement EST AUSSI UNE FIGU-RE DE LA CROIX, & de LA GLOIRE, & U-NE COMMEMORATION DES DEUX. Voila LA FOI Catholique, qui comprend CES DEUX VERI-TEZ, qui semblent opposées. L'hereste d'aujourd'hui ne concevant pas que ce Sacrement contient TOUT ENSEMBLE & la PRESENCE de Jesus-Christ. & SA FIGURE, & qu'il soit SACRIFICE, & commemoration de sacrifice, croit qu'on ne peut admettre l'une de ces veritez, sans exclure l'autre. Par cetraison ils s'attachent à ce point, que CE SACRE-MENTEST FIGURATIF; & en cela ils ne sont pas héretiques. Ils pensent que nous excluons cette verité. Et delà vient qu'ils nous font tant d'objections fur les passages des Peres qui le disent. Enfin ils nient la presence réelle: & en cela ils sont héretiques. Cur isti & quo sensu dicant substantiam panis converti in substantiam Corporis Christi; cum Catholici dicant fimplicius, panem hunc qui panis est ante consecrationem, five substantiam panis hujus, in ipsum Corpus Christi converti; jam superius diximus. Sacramentum autem hoc, effe etiam figuram passionis ac resurrectionis Christi, & utriusque commemorationem, Catholici prorsus negant. Propria ea locutio est Jansenianorum similiumque; qui & si-guram atque commemorationem esse hoc Sacramentum, & simul realem præsentiam profitentur, ut realis præsentia intelligatur ea dumtaxat, quæ fit per commemorationem. Catholici, inquam. hoc Sacramentum dicunt effe solummodo Corpus Christi sub speciebus; figuram vel commemo rationem sive passionis sive etiam resurrectionis non dicunt: In facrificio tantum figuram esse passionis dicunt, ob sejunctum quodammodo Corpus a sanguine, nempe ratione diversarum specierum: id quod illa vox Christi in sacra Liturgia significat; Hæc quotiescumque feceritis, in mei memoriam facietis. Calviniani recte censent, Sacramentum hoc, si figura sit Corporis Christi, idem Corpus Christi realiter præsens esse non posse, sed realem præsentiam, quant Catholici profitentur, intelligunt; non quam Palchalius, quæ stare cum figura possit: hanc enim Pascha-lii ac sodalium præsentiam realem cum figura simul Calviniani ipsi ultro admittunt. Non est igitur hoc Sacramentum, ut Paschalius credit, credique vult se cum Catholicis credere, figurativum; sed ipsummet reipsa Corpus Christi gloriosum. Ex impietate autem illud Paschalii & Jansenianorum dogma manare quis non videt; siquidem ubi Deus non est nisi-Vericas entium, impossibilis vera Transsubstantiax tio est?

Num. 30. Il y a deux veritez de foi égalementes enstantes. L'une, que Phomme dans l'état de la gream

tion, ou dans celui de la grace, est élevé au-dessus de la nature, rendu semblable à Dieu, & PARTICA PAINT DE LA DIVINITE. L'autre qu'en l'état de corraption & de poché, il est déchu de cet état, & rendu semblable aux bestes. Divinitatis nomine, Veritatem & Sapientiam intelligibilem, ut supra, in-

telligit.

Num. 49. Le Swint Esprit repose invisiblement dans LES RELIQUES de ceux qui sont morts dans la grace de Dieu, jusqu'a ce qu'il y paroisse visiblement dans la resurrection. Et c'est ce qui rend les RELIQUES DES SAINTS st dignes de veneration. Car Dieu n'abandonne jamais les siens, non pas mesme dans le sepulcre; où leurs corps quoi que morts aux yeux des hommus, sont plus vivans devant Dieu, à cause que le peché n'y est plus: au lieu qu'il y réside toujours durant cette vie, au moins quant à sa racine ; car les fruits du peché n'y sont pas toujours. Et cette malbeureuse ratine, qui en est inseparable pendant la vies fait qu'il n'est pas permis de les honorer a'ors, puisqu'ils sont plutost dignes d'estre bais. C'est pour cela que la mort est necessaire pour mortifier entierement cette malheurouse racine; & c'est ce qui la rend souhaitas ble. Ex runfum Tit. XXX. num. z. Car nous fçavons que LES CORPS DES SAINTS SONT HAJ BITEZ PAR LE SAINT ESPRIT JUSQUES A LA RESURRECTION, QUI SE FERA PAR LA VERTU DE CET ESPRIT QUI RESIDE EN RUX POUR CET EFFET. C'EST LE SEN-TIMENT DES PERES. C'EST POUR CETTÉ RAISON QUE NOUS HONORONS LES RELI-QUES DES MORTS. Et c'est sur ce vrai principe, que l'on donnoit autrefois l'Eusbaristie dans la bouché des morte: parce que comme on scavoit qu'ils E-TOIBNY le Temple du Suint Esprit, on croioit qu'il méritoient d'estre aussi unis à ce Sassement. Mais l'E2 glife a changé vette coutums: non pas qu'elle crose que ces corps ne seient pas saints; mais par cette raison que l'Eucharistie étant le pain de vie & des vivans, il ne doit pas estre donné aux morts... considerons plus leurs ames comme peries & reduites au neant: mais comme vivisites, 🗗 UNIES AU SOUVERAIN VIVANT. Qui Deum verum non agnoscunt, solum resurrectionis auctorem, quam Catholici se credere profitentur, ii excogitare debent, quemadmodum id futurum credant & explicent. Arant ergo esse in reliquiis bonorum (silet isse nunc certe de ceteris) naturalem ac necessariam exigentiam vitæ, quæ sit sine peccato, quia sine concupiscentia tum ipiæ reliquiæ funt, tum animæ ipsis uniendæ: neque exigentiam solummodo, sed etiam necessariam futuritionem. Hanc vero esse Spiritum Sanctum in eis; quoniam secta ea pro Spiritu Sancto non habet nisi to ev fivas perpetuum, naturale ac necessariums Itaque tum corpora bonorum, inquit, tum animas vivunt Deo magis post mortem temporalem, quant in hac vita; quandoquidem naturaliter ac necessario vivere nune simul exigunt absque concupiscentia, que per se mala est & Deo opponium; qui est ipsa for mulis immunitas a peccato, quia est to eva. Can tholici Sanctorum reliquias non colunt ideirco, quiat in eis habitat Spiritus Sanctus, sed quia habitavit dam?

Tit. XXVIII. hum. 64. La vraie & unique vertuie est de se bair? can on est baissable par sa concupisticence: Et de chercher un estre veritablement airmeble pour l'aimer. Mais comme nous ne pour vons aimer ce qui est hors de nous, il faut aimer un estre qui solt en nous, & qui ne sois pas nous. Or il n'y a que l'estre universel qui soit tel. Le Roinume de Dieu est en nous: le bien universel est est en nous, & n'est pas nous. Bonum universale, bornum in genere, tò ayabir, tò ev éau, Quod decet, Quod opportet et pro le chi

Tit. XXX. num. 2. Il n'y a de consolation qu'en la VERITE' seule. Et Veritas ei pro Deo est. Ibidem. La mort est une peine du peché, imposée a Phomme Pour Expier son Crime: necessaire à l'homme pour le purger du PE-CHE': C'est la seule qui peut delivrer Pame de la concupiscence de ses membres, sans laquelle les Saints ne vivent point en ce monde. Mors est, inquit, inflicta homini a Deo, hoc est, ab Æquitate, a Bono universali. Decebat enim, & oportebat, peccatum, hoc est, concupiscentiam, puniri, aboleri, extingui: animum rationalem ab eo purgari, sive liberari: Ergo oportuit hominem mori, ne peccatum esset perpetuum. Catholici baptismo dicunt originale peccatum, non morte, purgari. Nec concupiscentiam peccatum esse dicunt, tametsi ad peccatum interdum inducit. Qui Deum autem non alium norunt, nisi το' πρέπον, το' δέον; nec Deum verum norunt, qui culpa condonata, pœnam nihilominus temporalem ob peccatum exigat; hi mortem inter pœnas ab irato Deo inflictas censere omnino non possunt; sed necessarium & naturale bonum mortis esse definiunt, a rerum natura, ut æquum fuit, constitutum: nec pœnam homini proprie, sed concupi-

Ibidem. Nous squvons que Jesus-Christ entrant au monde s'est consideré & s'est effert à Dieu comme une bolocauste & une veritable victime: que sa naissance, sa vie, sa mort, sa resurrection, son ascension, sa seance éternelle à la droite de son Pere, & sa presence dans l'Eucharistie ne sont qu'un seul & unique sacrifte ne sont qu'un seul & unique sacrifte doit arriver en Tous ses members. Et instra: C'est un des grands principes du Christianisme, que tout ce qui est arrivé à Jesus-Christ, doit se passer & dans l'ame & dans le corps de chaque Chrétien. Que comme Jesus-Christ a souf-

fert durant sa vie mortelle, est ressuscité d'une nous velle vie, & est monté au Ciel, ou il est assis à la droite de Dieu son Pere; ainsi le corps & Pame doivent souffrir, ressusciter, & monter au Ciel. Christum hominem offerre se ut prosit hominum generi, est Christum se offerre ad id in sacrificium. Non potest autem prodesse nisidocendo, si verus Deus non est, ut sæpe diximus. Tam docet autem vita sua omni, immo etiam multo magis resurrectione, ascensione, & sessione sua ad Patris dexteram; & Symbolis denique ipsis Eucharisticis, quam passione sua: Docet enim his omnibus simul consideratis, cadem justis, qui sunt membra ejus, eventura esse, quæ sibi evenerunt; hoc est, immortalitatem & incorruptionem post vitæ hujus ærumnas. Nam Christus totus mysterium nostrum est: nos in se toto exhibet. Ergo unicum, inquit, est Christisacrificium, constans vita ipsius, morte, resurrectione, ascensione, sessione ad dexteram Patris, & ipso Eucharistiæ Sacramento. Orta hæc funt præclara dogmata ex Atheïsmo, qui & verum Deum & Christum Deum abnegat.

Tit. XXXII. num. 10. O Dieu qui ne vous estes sait homme, que pour souffrir plus qu'aucun homme pour le salut des kommes! O Dieu qui ne vous estes incarné après le peché des hommes, & qui n'avez pris un corps que pour y souffrir Tous Les Maux que nos pechez ont merite? Si Christus certe nonnis mysterium nostrum est, hoc est, si non aliter prodest mortalium generi, nisi exhibendo in se quidquid est membris ipsius eventurum, & quibus quantisque ex malis eos liberavit, oportuit eum etiam damni pœnam saltem brevi mora subire, quoniam hanc quoque promerita esse peccata nostra doceri nos oportuit. Hæc est autem Calvini blasphemia, consequens ex simili Arbeismo.

ex simili Atheismo.

Hactenus de Paschalio, tametsi in eo ipsius volumine multa sunt alia digna censura.

# IX. RENATUS CARTESIUS. X. ANTONIUS LE GRAND.

# XI. SILVANUS REGIS.



E quid intentatum infernus relinqueret, quod non ad Ecclesiæ sidem, si sieri posset, convellendam adhiberet, novæ Theologiæ, hoc est, Jansenianæ coævam adjecit & adjutricem, eorumdemque consiliorum sociam æc parti-

cipem, novam Philosophiam, Cartesianam abauctorejRenato Cartesio appellatam, quæ innumeros habet hoc zevo sequaces & assectas. Miseros sane, si se non intelligunt abiotyra defendere: miseriores, si intelligunt. Sic enim est: Non aliud principium Philosophiæ Cartesianæ est, quam esse id pro Deo, quod adsignatum vidimus ab his quos hactenus appellavimus: Ens præcise, 70 or, Ens illimitatum, Ens, Res, Perfectio in genere: Ens propterea infinitum, cujus nullum est nomen determinatum: unde & Innominabilis a nonnullis appellatur: id fere quod Galli | dicunt, CHOSE. Itaque Philosophia hæc Atheorum a peritioribus inter Catholicos jure nuncupatur. Quod ne temere quispiam a nobis dictum existimet, proferenda funt in medium tum argumenta Cartesii, quibus exsistere Deum probat, tum placita ejusdem de Dei essentia & attributis quibusdam; simul etiam duorum in primis (præter Malebranchium) ex ea secta

Philosophorum, Antonii le Grand & Silvani Regis, consentientes cum suo Patriarcha de iisdem capitibus sententiae proponendæ.

§. I.

Quibus argumentis Cartesius probet Deum exsistere.

Uem librum inscripsit Cartesius, Meditationes Metaphysica, & Parissis publicavit anno 1641. Is potissimum impiæ hypotheseos principia continet, uti jam tum, cum primum lucem liber aspexit, visum est Theologis nonnullis acutioribus. Sic enimvero probat Deum exsistere, ut dubium legentibus etiam non acutissimis reliquerit, an verum aliquod Numen agnosceret. Mirum certe visum est merito, Philosophiæ initium ab eo argumento, duci; prositerique ipsum ideas omnes suas, cogitationes, argumentationes, quantumvis claræ sint ac distinctæ, dubias & inexploratas fore, niss sua Dei exsistentiæ probatione niterentur. Quod quidem de vero Deo quemadmodum pronunciari vere possit, viri docti mirantur; aiuntque id assirmari contra communem hominum sensum

fensum; qui conclusiones physicas ac metaphysicas, mathematicas definitiones, morales etiam plerasque sententias, negant pendere ex ulla probatione exsistentiae Dei. Nam si per impossibile (ut loquuntur) nullus reipsa Deus exsisteret, nihilominus idea trianguli staret, & essent bis bina quatuor, & suum esset cuique tribuendum. At si Ens, vò à, sive Id quod est, seu Verum in genere, pro Deo habet, reste is quidem, hoc est, consequenter ratiocinatur.

Hoc est enim dogma palmare Cartesii: Cum rei cujuspiam mens habet ideam claram, tune videt Id quod est, seu Verum: ac proinde tunc potest certo assirmare vel negare. Quod enim sic videt quis, videt in Deo: qua visione certior esse nulla potest. Est enim, Id quod est, seu Verum, Deus. Probari ergo ante omnia oporteret, Id quod est Deum esse. Id vero tutius sieri vidit, si oblique sieret, probando Deum exsistere, ita ut singulæ argumentationes velut pro consesso ac certo ponant, Deum esse Id quod est universim. Eam ob rem demonstratione sua de Dei exsistentia niti omnem suam Philosophiam prositetur.

Meditationis tertiæ, in qua Deum probat exsistere, hæc summa est. Nihil esse potest in essectu, quod non prius in causa sit essiciente ac totali. Atqui idea sive perceptio Infiniti, hoc est, Entis persecti præcise, sive Persectionis nude consideratæ, non ut est hæc vel illa persectio, sed ut est Persectio & Ens in genere; idea sive perceptio est Realitatis infinitæ & actualis: ergo illius ideæ sive perceptionis objectum, cum sit istud illius causa essistit actu. Nam quod est

infinitum, & actu exhiltit, Deus est.

Manifestum est, uti jam diximus, eo spectare hac argumentatione Atheos, ut cum Deum statuerint esse Id quod est, Id quod intellectus clare percipit, Id quod necessarium est esse, Id quod est vere; inde efficiant, nec Deum esse verum aliquem, nec aliquid in rerum natura aliter esse posse, quam mens naturaliter percipit: siquidem dum percipit Id quodest, seu Verum, affirmat mens secundum Deum. Catholicis hominum istorum vel cæcitatem mirantibus, vel obstinationem detestantibus; quippe quos nosse oporteat, non esse Deum Id quod est in genere, sive Perfectionem in genere, atque co nomine infinitam vel indefinitum; sed Qui secit omne id quod est; non tamen qui Id quod est in genere, nam id mere metaphysicum est; sed qui singulatim hoc & illud qualecumque perfectum; hoc & illud quodcumque est, fecit.

Ideæ deinde illius Cartesius dotes exaggerat, ne factitia, hoc est, ne mentis opus credatur esse. Nam si sit, & contingens proinde sit, necessaria objecti illius exsistentia colligi ex ea idea nulla ratione potest. Atqui non potest, inquit, nisiab objecto infinito prodire idea infinita; alioqui essectius esset nobilior sua causa. Nec sit illa in nobis idea ex nihilo: siquidem habet plurimum realitatis objectivæ. Nec sit per negationem siniti, siquidem plus habet ejustem realitatis objectivæ, quam sinitum quodlibet: atque ideiroo prior est infiniti illius idea, quam siniti. Nec denique sit per additionem; siquidem intelligo nullam additionem infinito enti aut Vero parem esse posse; simplicissimum enim illud est, nec additione crescit. Ergo idea infiniti sive Entis non siniti est ab objecto,

quod exsistit actu & formaliter.

Hæc summa fere argumentationis seu verius ludiscationis Cartesianæ est: quam sæpiuscule ab eo inculeatam ipsius verbis hic repræsentamus; ut appareat nihil ex illa infiniti idea adstrui exsistere, niss Ens in genere, quod proinde dicit omne genus entis; Persectionem in genere, quæ proinde dicit omne genus persectionis: Id quod est seu Verum in genere, quod proinde omne verum complectitur; sed non sinitum dicendum est verius quam infinitum, ut universale quodlibet: nec ideam habet niss factitiam mentis cogitatione, ut quodlibet universale; demium illud proinde nonnisi stulte & impie Deum vocari. Deus enim, de quo serio quæritur num exsistat, spiritus intellectivus singularis est & incommunicabilis; cujus in Gartesiana demonstratione nullum vel tenue vestigium est: non quiddam in genere; & idem infiniatum, vel potius non finitum, ut universale quiddam dumtaxat; quod unum ludissicatio Cartesiana exhibet; verbis istis.

verbis iltis. Meditatione tertia, De Deo, quod exfistat: Pag: 41. Lumine naturali manifestum est, tantumdem ad minimum esse debere in causa efficiente & totali, quan-tum in ejusdem cause essectu. . . . Pag. 43. Nec etiam debeo suspicari, cum realitas quam considero in meis ideis sit tantum objectiva, non opus esse, ut eadem realitas sit formaliter in causis istarum idearum; sed sufficere si sit in iis etiam objettive. Nam quemadmodum iste modus essendi objectivus competit ideis exipsarum natura; ita modus essendi formalis competit idearum causis, saltem primis & præcipuis, ex earum natura. Er quamvis forte una idea ex alia nasci possit, non tamen bic datur progressus in infinitum; sed tamdem AD A2 LIQUAM PRIMAM debet deveniri; cujus causa sit instar archetypi, in quo omnis realitas formaliter contineatur, quæ est in idea tantum objective. . . . Pag. 45. Et quantum ad ideas, quæ alios homines, vel animalia, vel Angelos exhibent, facile intelligo exiis quas habeo mei ipsius, & rerum corporalium, & D E I, posse componi; quamvis nulli præter me homines, nec animalia, nec Angeli in mundo essent. . . Pag. 47. & 48. Cetera autem omnia, ex quibus rerum corporearum ideæ conflantur, nempe extensio, sigura, situs, 🗗 motus, in me quidem, cum nibil aliud sim quam RES COGITANS, formaliter non continentur. Sed quis Junt tantum modi quidam substantiæ, ego autem substantia, videntur in me contineri posse eminenter. Itaque sola restatidea Dei: in qua considerandum est, an aliquid sit quod a meipso non potuerit proficifci. Dei nomine intelligo sub-STANTIAM QUAMDAM INFINITAM, INDE-PENDENTEM, SUMME intelligentem, summe potentem; & a qua cum ego ipse; tum aliud omne, si quid aliud exstat, quodcumque exstat, est creatum. Quæ sane omnia talia sunt, ut quo diligentius attendo, tanto minus a me solo prosecta esse posse videantur. Ideoque ex ante dictis Deum necessario exsistere est concludendum. NAM quamvis fubstantiæ quidem i lea in me sit ex boc ipso quod sim substantia; non tamen idcirco esset idea substantive infinitæ, quod sim sinitus, nist ÁBALI-QUA SUBSTANTIA, QUÆ REVERA ESSET INFINITA, procederet.

Nec putare debeo me non percipere infinitum per veram ideam, sed tantum per negationem siniti, ut percipio quietem & tenebras per negationem motus & lucis. Pag. 49. Nam contra manifeste intelligo PLUS REALITATIS ESSE IN SUBSTANTIA INFINITA QUAM IN FINITA: ac proinde PRIOREM quodammodo in me esse perceptionem infiniti, quam siniti: HOE EST DEI, quam mei ipsius. Qua enim ratione intelligerem me dubitare, me capere, bot est, aliquid mibi deesse, & me non esse omnino perfectum, si nulla idea entis persettioris in me esset, ex cujus comparationa

defectus meos agnoscerem?

Nec dici potest banc forte ideam Dei materialiter falsam esse, ideoque a nibilo posse esse. Nam contra;
cum maxime clara & distintia sit, & PLUSREALIUM TATIS OBJECTIVE quam ulla alia contineat, nulla
est per se magis vera, nec in qua minor falsitatis suspitio reperiatur. Est, inquam, bæc idea ENTIS
SUMME PERFECTI & instiniti maxime vera. Nam
quamvis forte singi possit tale ens non exsistere; nontamen singi potest ejus ideam nibil reale mibi exhibere.
Pag. 51. Præterea etiamsi cogitatio mea semper magis
magis augeatur, nibilominus intelligo, numquam illem idistico fore astu insinitam, quia numquam eo devenictur.

nietur, ut majoris adbuc incrementi non sit capax. Deum autem ita judico esse actu infinitam, ut nibilejus persectioni addi possit. Ac denique percipio ESSE OBJECTIVUM IDER non a solo esse potentiali, quod proprie loquendo nibil est, sed tantummodo ab actuali

SIVE FORMALI posse produci.

Pag. 55. De illa (idea Dei) quæri potest an sit a se, vel ab alia. Nam si a se, patet. . . illam ipsam Deum esse; quia nempe cum vim babeat per se exsistendi, habet procal dubio etiam vim possidendi actu omnes persectiones, quarum ideam in se babet, boc est, omnes quas in Deo esse concipio. Si autem sit ab alia, rursus eodem modo de hac altera quæretur an sit a se, vel ab alia, donec tamdem ad causam ultimam deveniatur, quæ erit Deus. Satis enim apertum est, nullum bic dari posse progressum in insinitum.

Pag. 56. Omnino est concludendum ex boc solo quod EXSISTAM, QUEDAMQUE IDEA ENTIS PER-FECTISSIMI, HOC EST, DEI, in me sit, evidentissime demonstrari, Deum etiam exsistere. Superest tantum, ut examinem, qua ratione IDEAM ISTAM A DEO ACCEPI: neque enim illam sensibus bausi... Nec etiam a me essista est: nam nibil ab illa detrabere, nibil illi superaddere plane possum: ac proinde superest ut mibi sit innata; QUEMADMODUM ETIAM MIHI EST INNATA IDEA MEI IPSIUS.

His vero locis diligenter attenteque consideratis, ferat judicium lector veri amans, ac Deum timens, num falso ac temere impacta Cartesio impietatis sive

Atheismi accusatio sit.

Certe quod dicit iste, pag. 43. inter ideas, ne detur processus in infinitum, debere mentem ad aliquam primam tamdem devenire, cujus causa sive objectum omnem realitatem formaliter contineat; de Ente & Vero sive de Realitate in genere sermonem instituit. Nam & Realitas universalis quiddam primumest, ultra quod nihil sit: & in Realitate universali tam formaliter continetur omnis realitas, quam formaliter continetur in humanitate universali omnis humanitas. At ex Deo vero non quod ipse est formaliter, manat in inferiora, & in ipsis inest, sed quod eminenter tantum. Non igitur veri Dei exsistentiam adstruit, sed Entis in genere.

Quod addit deinde, pag. 45. ideam hominis, Angeli, animalis cujuscumque posse componi ex iis ideis, quas habet quisque sui ipsius, & rerum corporalium, & Dei; si Dei nomine, verum ille Deum intelligit, falsissime id dici statim pronunciabit Catholicus quisque Philosophus. Nulla enim rei creatæ idea ex idea veri Numinis coalescit. Sin Dei nomine Ens præcise designat, hoc est, perfectionem quamlibet indetermi-

natam, prodit se Cartesius Atheum.

Cur mentem humanam definiat ea secta Rem cogitantem, ut iste pag. 48. jam superius diximus.

Quod Deum definit substantiam quamdam infinitam, summe intelligentem ac potentem; intelligentem quidem efficienter intelligit, non vitaliter: & infinitam, ut semper, pro non finita dicit, quale est Ens præcise, sive Ens & Verum in genere; quod non finitum quidem, etsi ex eo procedere cuncta quomodocumque possunt cogitari, sed tamen nec proprie est infinitum, nisi quemadmodum universale

quodlibet dici infinitum potest.

Quod postea dicit idem, pag. 49. & 84. & in Responsione ad primas objectiones, pag. 150. cognitionem infiniti priorem esse ac faciliorem, quam sit idea cujusibet entis finiti, a Malebranchio pariter vidimus superius usurpatum; & habet illud similiter Silvanus Regis in Metaphysica, pag. 83. Denique in Diario Eruditorum. Parisiensi die 1. Martii 1706. ad librum Francisci Lamy, illud ipsum placitum a Saurino, quondam Ministro Calviniano, qui hanc Diarii particulam texuit, comprobatur his verbis: On passe ensuite à la demonstration que Descartes a donnée de l'existence de Dieu. On croit AVEC RAISON, que cette

demonstration est de LA DERNIERE EVIDENCE, quoi qu'elle n'ait pas laissé d'estre combattue par des Ibeologiens, & par des Philosophes, faute d'avoir accousumé leur esprit à contempler l'idée de l'INFINI, intimement present à l'ame, & PREALABLE à l'idée du fini. Et vix tamen vere de Deo ipso dicitur Atheorum, qui nihil aliud est quam Ens in genere, aut Res: Gallice, Chose: aut Infinitum denique, hoc est, Ens indeterminatum. Quis enim homo animadvertit, nisi cum Metaphysicas præcisiones dedita opera ac studio facit, prius sibi REM in mentem venire, quam rem talem; aut priorem esse ideam rei præcise, quam rei talis; ac proinde illimitati indeterminatique entis, quam determinati ac circumscripti? Statim hominem aut equum aut arborem cogitamus, non prius Ens in genere. Quid ita? Quia id statim cogitamus, quod incurrit in sensus: singularia autem sensus feriunt: ex his deinde mens metaphysicis præcisionibus assueta communem rationem sive ideam abstrahit. At si de Deo vero Cartesianum illud accipitur, nemo Catholicus non multo magis statim repudiet, ut dictum infane. Neque enim prius profecto infinitio Dei intelligitur ab homine, quam finitio rei creatze; sed e diverso.

Quod addit eadem pag. 40. fieri non posse ut intelligam me non esse persection, nisi sit in mente idea entis persectioris, quid aliud probat, quam ex idea entis quod sibi adest, mentem sibi ipsam singere ideam entis similis aut melioris quod sibi deest?

Quod sequitur eadem pag. 49. ideam Entis non siniti continere plus realitatis objectivæ, quamulla alia contineat; num inde efficitur istud Deum esse, nec tantum Ens in genere esse, quod universalius quidem est entibus quibuslibet sibi subjectis, ac propterea plus continet realitatis, at ut universale, non utsubstantia singularis spiritalis, qualem esse Deum oportet?

Quod subjicit pag. 51. esse objectivum ideze Entis ab ipsomet formali ex actuali esse ipsius produci, falsum est. Ens in genere ut est in mente; idea communis est, quam mens abstrahit ex idea vel sensu suite entis aliorumque similium, sive haec excistant, sive

on exfiftant.

Quod deinde colligit, ideam illam objectivam Entis Deum ipsum esse; quippe quæ nihil habeat supra se; hoc dicto Ens in genere, quod nihil habet supra se, ossert pro Deo, & necessario illud exsistere oblique innuit, Esse, inquam, τὸ ἐνται, Rem, Realitatem universalem, esse necessario, nunc sub hac, nunc sub ista multiplici forma; Quod est aperte Deum verum negare, & Mundi sive materiæ sub aliqua forma exsistentiam necessariam.

Denique quod iste concludit, pag. 56. ideam Entis perfectifismi, hoc est, Entis præcise, quod sic quidem omnem involvitimplicite perfectionem, quandoquidem nulla non est Ens, atque adeo nulla non est in Ente; ideam illam, inquam, quod Cartesius supponit a mente non fieri, jam ostendimus falsum esse. Tam factitia illa est ex ideis singularibus, quam idea animalis & hominis; quarum neutra est a Deo insita aut innata, quantumvis neutri magis detrahere quidquam possit quis aut superaddere, quam ideæ Entis præcise. Quod si deinde tam innata Dei, quam sui cuique idea est, non ideam Dei quisquam, sed conscientiam tantum habet intimumve sensum: neque enim lui, hoc est, animi sui quisquam ideam distinctam habet, sed conscientiam tantum, sensumve intimum, ob identitatem intimi sensus illius cum re sensu eo percepta, hoc est, cum ipsa mente. Quis aut aut factitiam neget ideam illius Entis esse, aut objectum illius Deum putet esse; nempe illud Ens, illam Rem, quæ sit ejusdem generis & ordinis, ac Realitas illa, cujus habet intimum sensum, quisquis se esse novit?

Medit. Iv. de vero & falso, pag. 60. Cumque at-

tendo me dubitare, sive esse rem incompletam & dependentem, adeo CLARA & DISTINCTA IDEA ENTIS INDEPENDENTIS & COMPLETI, HOC EST, DEI, mibi occurrit: Et ex boc uno quod talis idea in me sit, sive quod ego ideam illam babens exfistam, adeo manifeste concludo Deum etiam exsis-TERE, atque ab illo fingulis momentis totam exfisentiam meam dependere; ut nihil evidentius, NIHIL CERTIUS ab humano ingenio cognosci posse confidam. Quam sunt ea falsa, quæ hic audacissime pro veris afferuntur? Ejusmodi est primum illud: Cum sentio me esse incompletum & dependere, sive non habere omnem perfectionem, hoc ipso habeo claram & distinctam ideam Entis completi & independentis. Falsum enim istud est, & cum experientia ipsa pugnans. Tantum vel confusam habeo ideam perfectionum plurimarum quæ mihi desunt, vel distinctam unius; nec tunc cogito magis quam cupio infinitas. Non mihi tunc igitur Entis completi, nedum Dei, idea inest. Deinde cum sentio me incompletum esse & impersectum, id unum cogito actu ac distincte, quod mihi deest, quo perfici formaliter possum & opto. Num vero id Deum esse existimandum est, quo perfici formaliter animus potest & optat? Id quod cogitat, qui se cogitat ens incompletum, aliud non est, quam vel Resaut Perfectio contuse cognita, vel hæc illa distincte, aut ipsum denique Esse, quo formaliter ipse sum quod sum, & a quo tamquam a forma universali pendent omnia ut fint. At propterea Ens singulare independens aut completum non est, cujusmodi Deum verum esse oportet: sed Deus iste Atheorum est.

Medit. v. pag. 76. Invenio apud me innumeras ideas quarumdam rerum; quæ etiamsi extra me fortasse nullibi exfistant, non tamen dici possunt nihil esse. Et quamvis a me quodammodo ad arbitrium cogitentur, non tamen a me finguntur; sed suas habent veras & IM-MUTABILES NATURAS; ut cum exempli causa triangulum imaginor; pag. 77. & si fortassis talis sigura nullibi gentium extra cogitationem meam exfiftat. nec umquam exstiterit, est tamen profesto determinata quedam ejus NATURA SIVE ESSENTIA; SIVE FORMA IMMUTABILIS & ÆTERNA, que a me non efficta est, nec a mente mea dependet: ut patet ex eo quod demonstrari possint variæ proprietates de isto triangulo: nempe quod ejus tres anguli sint æquales duobus rectis: quod maximo ejus angulo maximum latus subtendatur: & similes: quas velim nolim clare nunc agnosco, etiamsi de iis nullo modo antea cogitaverim, cum triangulum imaginatus sum: nec proinde a me fuerint effictæ. . . . Possum: . . . alias innumeras figuras excogitare, de quibus nulla suspicio esse potest quod mihi umquam per sensus illapsæ sint; & varias de iis mon minus quam de triangulo proprietates demonstrare. Quæ sane omnes sunt veræ, quandoquidem a me clare cognoscuntur: (pag. 78.) I DEO QUE ALIQUID SUNT, NON MERUM NIHIL. Patet enim ILLUD OM-NE QUOD VERUM EST, ESSE ALIQUID. Et jam fuse demonstravi, illa omnia quæ clare cognosco, esse vera. . .

Jam vere si ex eo solo, quod alicujus rei ideam possim ex cogitatione mea depromere, sequitur ea omnia que
ad illam rem pertinere clare & distincte percipio, revera
ad illam pertinere; numquid inde haberi etiam potest
argumentum quo Dei exsistentia probetur? Certe ejus
ideam, nempe ENTIS SUMME PERFECTI, non
minus apud me invenio, (pag. 79.) quam ideam cujusvis
sigura aut numeri. Nec minus clare & distincte intelligo
ad ejus naturam pertinere ut exsistat actu, quam id
quod de aliqua FIGURA AUT NUMERO demonstro
ad ejus sigura aut numeri naturam etiam pertinere: ac
proinde. . . . . in eodem ad minimum certitudinis gradu esse sigura aut mumeri naturam. jen quo suerunt
bactenus Mathematica veritates. Quamquam sane boc
prima fronte non est omnino perspicuum, sed quamdam

SOPHISMATIS SPECIEM REFERT. Cum enim assuetus sim in omnibus aliis rebus exsistentiam ab essentia distinguere, facile mibi persuadeo illam etiam ab essentia Dei sejungi posse, atque ita Deum ut non actu exsistentem cogitari. Sed tamen diligentius attendenti fit manifestum, non magis posse exsistentiam ab essentia Dei separari, quam ab essentia trianguli magnitudinem trium ejus angulorum æqualium duobus rectis; sive ab idea montis ideam vallis: adeo ut non magis repugnet DEUM COGITARE, (pag. 80.) hoc est, ENS SUMME FERFECTUM, CUI DESIT EX-SISTENTIA, HOC EST, CUI DESIT ALIQUA PERFECTIO, quam cogitare montem, cui desit vallis. . . . Neque enim ex eo quod non possim cogitare montem nist cum valle, sequitur alicubi montem & vallem exfistere; sed tantum, montem & vallem, sive non exsistant, a se mutuo sejungi non posse. Atqui ex eo quod non possim cogitare Deum nist exsistentem, sequitur exfistentiam a Deo esse inseparabilem, ac proinde illum revera exsistere. Non quod mea cogitatio hoc efficiat, (pag. 81.) sive aliquam necessitatem ulli rei imponat; sed contra, quia ipsius rei, nempe exsistentiæ Dei necessitas me determinat ad hoc cogitandum. Neque exim mihi liberum est Deum absque exsistentia (hoc est, ENS SUMME PERFECTUM ABSQUE SUMMA PERFECTIONE) cogitare; ut liberum est equum vel cum alis vel sine alis imaginari. . . . Pag. 82. Magna differentia est inter ejusmodi falsas positiones, & IDEAS VERAS MIHI INGENITAS, quarum prima & præcipua est IDEA DEI. Nam sane multis modis intelligo illam non esse quid fictitium a cogitatione mea dependens, sed imaginem VERÆ & IMMUTABILIS NATURÆ. . . . Pag. 84. Quod autem ad Deum attinet, certe nisi prejudiciis obruerer, & rerum sensibilium imagines cogitationem meam omni ex parte obsiderent, NIHIL ILLO PRIUS, AUT FACILIUS AGNOSCEREM. Nam quid ex se est apertius, quam SUMMUM ENS ESSE; five Deum, ad cujus solius essentiam exsistentia pertinet, exsistere? Atque quamvis mihi attenta consideratione opus fuerit ad boc ipsum percipiendum, nunc tamen non modo de eb æque certus sum, ac de omni alio quod certissimum videtur s sed præterea etiam animadverto CETERARUM RE-RUM CERTITUDINEM AB HOC IPSO ita PENDERE, UT ABSQUE EO NIHIL UM-QUAM PERFECTE SCIRI POSSIT. . . Pag. 85. Possum enim mihi persuadere me talem a natura factum esse, ut interdum in iis fallar, quæ me puto quam evidentissime percipere; cum præsertim meminerim me sæpe multa pro veris & certis habuisse, quæ postmodum aliis rationibus adductus falfa esse judicavi. Postquam vero percepi Deum Esse, Quia simul etiam in-TELLEXI CETERA OMNIA AB EO PENDE-RE, illumque non esse fallacem; atque inde collegi ILLA OMNIA QUÆ CLARE (pag. 86.) & DIS-TINCTE PERCIPIO, NECESSARIO ESSE VERA, etiamsi non attendam amplius ad rationes propter quas istud verum esse judicavi; modo tantum recorder me clare & distincte perspexisse, nulla ratio contraria afferri potest, que me ad dubitandum impellat: sed veram & certam de hoc habeo scientiam. . Pag. 87. Atque ita plane video omnis scientiæ certitudinem 🕃 veritatem ab una veri Dei cognitione pendere: ADEO UT PRIUSQUAM ILLUM NOSSEM, NIHIL de ulla alia re perfecte SCIRE POTUERIM: Jam vero innumera tum de ipso Deo, aliisque rebus intellectuali bus, tum etiam de omni illa natura corporea, qua est pure Matheseos objectum, mihi plane nota & certa esse possint. Prima hoc loco Cartelii ratiocinatio hæc est. Triangulus, similisque sigura quælibet, & quivis etiam numerus, suam immutabilem sormam habet, æternamque naturam & essentiam intelligibilem, quæ a me non dependet; quæ non est nihil, quandoquidem vera est; quodcumque enim verum est, id aliquid est: Atque eam ob rem quæ proprie-

tates deprehenduntur a me triangulo convenire, est reipsa certo ac vere triangulo conveniunt. Atqui Enti summe persecto, inquit, tam convenit exsistentia actualis, quam triangulo habere tres angulos; fiquidem tam implicat Ens summe perfectum non exsistere actu, quam Ens summe persectum carere aliqua perfectione. Ergo Deum exhitere tam certum est saltem, quam certæ sunt ullæ de triangulo, similesve aliæ, Mathematicæ veritutes. Hæc vero argumentatio partim captiosa & fallax est, & merum Tophisma, partim Metaphysicæ imperita. Nam cum Ens summe perfectum, sive (ut paulo postea) Ens summum dicit; nihil nisi summam essentiam intelligit, Realitatem formalem vel intelligibilem: quam certe perinde implicat non exsistere, si vera essentia est, atque implicat eum non esse qui cogitat se rem cogitantem esse. Ex quo colligitur Ens summum certe, hoc est, summani persectamque essentiam in fuo conceptu, sive in sua idea, tam necessario involvere essentiæ suæ actualem exsistentiam quam triangulus in fua idea necessario includit tres angulos æquales duobus rectis. Sunt enim essentiæ rerum necessariæ, & necessario veræ: Ergo necessario sunt. Præterea si Deus est, ut Cartesianis placet, Id quod est, Id quod est Verum, Id quod est semper Verum, Verum in genere, idemque Ens perfectissimum, quia nihil est vero perfectius; & sunt hæc nomina plane synonyma; certe exsistentia est persectio Veri: nam quomodo verum, si non est actu verum? aut quomodo potest esse aliquando actu verum, si non est jam verum actu? Hoccine autem Deus est?

At alia ratio yeri Numinis est, de quo quæritur, num exsistat, etiam posita actuali mundi, ut est, exsistentia: num, inquam, ex conceptu illius metaphysico solo, hoc est, ex idea illa, sive qualicumque definitione illius, qua dicitur Enssumme perfectum, necessario colligatur illius exsistentia. Peritiores Theologi aiunt, & ratio ipsa Metaphysica docet, in idea illa nullo modo exsistentiam contineri: tantum intelligi, si exsistat, exsistere illud a se oportere. Quæ duo sunt valde diversa. Est enim exsistere a se perfectio sane divina: Existentia autem præcise, ut docent Metaphysici, persectio non est; sed modus fingularum perfectionum. Sic homo exfiftens actu non est perfectior, five non habet plus perfectionis aut essentiae, (nam idem hic perfectio atque essentia est;) quam homo possibilis vel futurus. Itaque non una tantum ex parte ruit argumentatio Cartelli, quæ veræ Metaphysicæ inscitia nititur, in Meditationibus

ipsis Metaphysicis.

Quod deinde subjungit, pag. 82. ideas esse nobis quasdam ingenitas, quarum prima & præcipua est idea Dei; cum quæ sint illæ innatæ ideæ, doceat idem Meditatione tertia, pag. 37. his verbis: Ex bis autem ideis aliæ innatæ. . . . Nam quod intelligam quid fit RES, quid fit VERITAS, quid fit togitatio, hæc non aliunde habere videor, quam ab ipsamet mea natura: Dei nomine manisestum est illud REM intelligere, & VERITATEM: hoc est, Id quod est, ld quod verum est: Cartesio hoc Deum esse: Rem, inquam, in genere, Veritatem in genere, Essentiam summam; quam exsistere certe apertissimum est, quandoquidem essentiæ sunt, ut veritates, omnes æternæ. Ergo multo magis Essentia summa est, hoc est Essentia essentiarum ac Veritas Veritatum omnium: alioqui Essentia vera & summa non esset. Attentione quidem animi opus est ad hæc consideranda; sed ea demum adhibita, palam est sic rem cse.

Sed vincit omnia quod postremo loco adjicit, pag. 85. absque certa cognitione Dei exsistentiæ nihil perfecte sciri umquam posse: ab illo principio connexa pendere omnia quæ sciri possunt; possta Dei exsistentia tamquam principio, veritates quassibet etiam Mathematicas clare ac certo percipi. Incredibilia sunt

enim ista prorsus, & if adovarus, si quis hic Deum verum cogitet: plana & aperta, si Cartesianum, hoc est, si Atheorum numen hic cogitemus. Itaque mimum se egregium, ludificatorem humani generis, sed respia Atheum Cartesius hic prodit. Ponit enim Deum esse Ens præcise, Id quod est, Verum in genere: cum quo certe connexum esse, & a quo pendere necesse est omne verum: nam omne verum vore est, & est Id quod est: nec verum est, nisi vere est, nisi est Id quod est: nec verum illud esse, videre possum, nisi videro illud esse, & esse Ens, sive Id quod est. Quod si autem illud videro esse Id quod est, cum illud in ipso Vero, hoc est, in Deo videam, qui est (ut volunt) ipsum Id quod est; ipsum Verum: Deus autem fallere certe non possit; nihil est etiam in ipsamet Mathematica verum, de quo certus esse possim, nisi Deo ipsomet per se immediate docente & viso; nihil de quo certus esse non posexsistentia Dei simul percepta. Atque hac doctrina eo spectat, ut nihil etiam verum esse aut certum credatur, nisi quod lumen naturale dictat. Nam Id quod est, Verum ipsum, menti humanze propositum, Deus ipse, & ipsum Lumen naturale est, ut alios quoque superius docentes vidi-

Ex Responsione ad primas objectiones, pag. 15%. Deinde quia cogitare non possumus ejus exsistentiam es= se possibilem, quin simul etiam ad immensam ETUS POTENTIAM attendentes, agnoscamus illud propria SUA VI posse exsistere, ac proinde REVERA EX-SISTERE, atque AB ETERNO exfitiffe. Eft es nim lumine naturali notissimum, id quod propria sua vi potest exsistere, semper exsistere; ac proinde intelligemus exfiftentiam necessariam in idea ENTIS SUM-ME POTENTIS continert, non per figmentum intel-lectus, sed quia pertinet ad veram & immutabilem naturam talis entis ut exfiftat. Hic rursum legentes Cartelius ludificat, dum pro Deo offert Ens præcise, Essentiam essentiarum omnium, sive (quod idem est) Veritatem omnium veritatum; quam iste, quia necessaria certe & seterna est, siquidem essentia seu torma universalis omnium essentiarum ac veritatum est, vi sua posse dicit exsistere, & ab zeterno proinde revera exfirisse; alioqui summe potens non esset, hoc est, ut supponitur, Essentia essentiarum, Veritas Veritatum, Perfectio Perfectionum caufa & origo, Ens infinite patens per omnes effentias. Quod quidem si potest exsistere, reipsa exsistit: vel potius exlistere actu citius cogitatur, quam posse exhibtere. Nam effentiæ non postunt esse veræ essentiæ, nisi Veritas illarum, ac proinde omnium essentiarum ac Veritatum Ventas reipsa exsistat. At verus Deus non quia potens nec quia est immense potens, ideireo formaliter vel potest exsistere, vel exfistit; sed sola nature necessitate: nec vi sua sibi dat esse; quoniam non ea vi, qua dat ceteris esse, exfistit: sed est summe porens, quamvis nihil agat, & summe atque immense potens esse cogitatur, priusquam cognetur exsistere; id quod de Essenia essentiarum omnium dici non potest.

Ex Responsione ad secundas objectiones, pag. 179. Cum dicitis in nobis ipsis sufficiens rep riri sundamentum ad IDEAM DEI formandam; nibil a mea opinione diversum affertis. Ipse enim expresse dixi, ... banc ideam MIHI ESSE INNATAM, sive non aliunde quam a me isso mibi advenire. Concedo etiam ipsam posse formari, sicet ENS SUMMUM exsistere nesciremus, sed non si revera non exsisteret. Nam contra monui omnem vim argumenti in eo esse, quod siri non possit, ut facultas ideam istam formandi in me sit, NISI A DEO SIM CREATUS.

Pag. 183. Non etiam arget, quod forte ideam, qua mihi Deum reprasentat, ex præconceptis animi notionibus, libris, mutuis amicorum colloquiis &c. non a sola mua mente acceperim. Eedem enim modo procedes

ergumentum, si quæram de iis aliis, a quibus dicor illam accepisse; an ipsam babeant a se, an ab alio, ac si de me ipso quærerem; semperque illum a quo primum prostumit, Denn esse concludam. Quod vero bic admisseris, eam posse essentiam. Quod verum corporatium inspections, non verisimilius miki videtur, (pag. 184.) quam si diceretis, nullam nos avdiendi habere facultatem, sed en sola colorum visione in sonorum notitiam devenire. Plus enim analogia sive paritatis singi potest inter colores & sonos, quam inter res zorporeas & Deum.

Pag. 185. Sed præterea in Deo intelligimus absolutam immersitatem, simplicitatem, unitatem OMNIA ALIA ATTRIBUTA COMPLECTEN-TEM, que nullam plane exemplum babet, sed ut ante dixi, tamquam nota artificis operi fuo impressa: ratione cujus agnoscimus, nibil eorum qua particulatim, ut in nobis en percipimus, ita etiam in Deo propter defectum intellectus nostre consideramus. UNIVOCE illi & nobis convenire. Atque etiam dignoscimus ex multis PARTICULARIBUS indefinitis, quarum ideas babemus, ut cognitionis INDBFINI-T & five infinite, item potentie, numeri, longitudinis, &c. etiam infinitorum; quedam in idea Dei formaditer contineri, at rogutionem & potentiam, alia famum eminenter, ut numerum & Lon-GITUDINEM: Qued sane non fieret, si idea ista nibil alind effet in nobis quam figmentum.

Quod hic air iste, ideam Dei esse nobis innatam, nec fore illam in nobis, si Deus non exsisteret, a quo etiam se posse perfici, qui cogitat dubitatve, novit; st esse illam praeterea ideam immensitatis, simplicitatis, tametsi in ea unitate persectiones aliae formaliter, eminenter tantum contineantur aliae; de vero Numine Catholicis quidem numquam id suadebit, qui ideam Dei innatam esse negant: sacile tantum haberi eamdem posse aiunt, sive per discursum ex consideratione hujus universitatis, quemadmodum eximii alicujus opisicii insignem esse opisicem aliquem saltem suspicamur, sive per traditionem institutionemque parentum, vel magistrorum, qui creata omnia probe considerarint.

Jam veri Numinis ideam, non entis quidem simplicissimi, sed simplicissimae mentis ideam esse, Catholici prædicant; at camdem esse propterea simplicissimam negant. Etenim Spiritus infiniti, qui Deus est, physica quidem in se simplicitus est, ut ita dicam, infinita: at compositio nihilominus in eo ipso multiplex esse per multiplices ideas jure concipitur.

Denique noc de iplo Ente in genere, sive de Essentia aut Persectione indeterminata, de Re aut Vero universim, cujus idea same uma ac simplicissima, Ex tamen suo modo immensa, omnes res sive perfectiones continet, dictum vere a Cartelio est, innatam illius ideam nobis esse. Neque ensm, ut jam diximus. Rem quisquam in genere ex idea innata cogitat, sed primum cognoscit entia singularia, ut quaeque per fenfus in mentera incurrunt; en quibus po-fues mens abitraheas ideam communem, Rem five Perfectionem in genere, & Ens universale cogiunt, in quo omnis omnino perfectio, ut species subalternes in genere universalissimo, continetur, etiam illa, sive distincte cognita, sive confuse tantum, sed tamen aliqua tantum particularis, qua se persici posse quisque novit vel optat. Tam facile enim idea ifter Entis five Perfectionis univerfalis a mente ratiocinante abilitatatur ex quibul camaque entibus, ques menti quomodocumque objiciantur, quam rationem comcommon be adeam burpaments abreadances a linguis hominibus quos intuemur. Sed est utraque ex sequo mentis ratiocimantis opus, & abstractionibus five præcissionibus Memphysicis studio & meditatione assuetze, tacutra innata. Quantibet ergo in idea illa Emis in somere simplicitates & unitatem inesse intelligamus ejulinadi, cui nihil in terum natura limile fit, que

omnia Dei attributa complectatur, non propterea idea Dei hæc est, sed Entis universalissimi, quale nullum potest extra res ipsas creatas, quibus reipsa identificetur, extistere.

Et huic Enti quidem ac nobis jure negat Cartesius quidquam univoce convenire ex illis attributis, quæ particulatim consideramus; exempli gratia, Spiritus, mens, intellectus, voluntas, de Deo (si quidem Deus est summe simplex Persectio in genere) & de nobis dici certe univoce non potest. At de vero Numine seclusis impersectionibus ac de nobis dici univoce ea omnia Metaphysico conceptu communi Catholici jure contendunt.

jure contendunt.

Quod deinde hoc loco cognitionem (metaphoricam scilicet, neque enim aliam potest; ac propterea convenire univoce hanc negat cum cognitione humana ut est actus vitalis præcise:) quod cognitionem, & potentiam indefinitam potius Deo attribuit, quam infinitam, id aperte quem Deum agnoscat, per se prodit, nempe Ens præcise, τὸ ἔν, τὸ είναι. Catholici autem actu infinitam cognitionem, potentiam actu infinitam Deo formaliter inesse norunt & prædicant; nec solummodo cognitionem indefinitam: sed quæ infinitas possibiles creaturas; non tantum potentia complectatur, sed actuali cognatione comprehendat a se condi posse.

dat a se condi posse. Pag. 187. Contendo EX HOC SOLO quod attingam quomodolibet cogitatione sive intellectu perfectionem aliquam quæ supra me est, puta ex eo solo quod advertam, inter numerandum me non posse ad maximum omnium numerorum devenire, atque inde agnoscam esse aliquid in ratione numerandi quod vires meas excedit; NECESSARIO CONCLUDI, non quidem numerum infinitum exfiftere, ut neque etiam illum implicare, ut dicitis: sed me istam vim concipiendi majorem numerum esse cogitabilem, quam a me umquam possit cogitari, non a me ipso, sed ab aliquo alio Ente me persectiore accepisse. . . Ut autem intelligatur quodnam sit illud Ens me perfectius, an scilicet sit ipse numerus infinitus REALITER EXSISTENS, an vero aliquid aliud; confideranda sunt alia omnia, que præter vim dandi mihi istam ideam, in eodem a quo proficifcitur esse possunt; & ita invenitur solus Deus. Hoc est dicere, hanc esse necessariam ratiocinationem. Video esse aliquid in ratione numerandi quod vires meas excedit; Ergo vim istud videndi ego accepi, & limitatam quidem. Ergo est aliquid illimitatum, a quo & ego accepi, & alia omnia vires limitatas accipiunt. Atqui hoc Deus eft, ergo Deus exsistit. Atqui numerus infinitus, five unitas quæ infinitis modis est realiter participabilis, est causa formalis & efficiens omnium quæcumque funt unum. Ergo numerus infinitus realiter extistit, & ipse Deus est. Exsistit enim in unitate, quæ Deus est. Nihil est enim aut esse potest, nisi pendens ac productum a multiplici ratione numerorum, sive ab unitate multipliciter participabili. Est enim aliter & ex aliis numeris five unitatibus homo unus, aliter arbor una, & Sol Et est unumquodque limitate unum; quia constans ex certis numeris five unitaribus. Qui autem se intelligit esse limitate unum, intelligit esse perfectionem sua majorem; nec sua tantum, sed omnibus limitatis majorem, atque hoc ipso infinitam. Nam quod omnia complectitur, inquiunt, est infinitum. Perfectio autem numeros quidam est, aut causa numeri. Ergo exsistit realiter numerus infinitus, sive in re five in causa: Et hic Deus est. Hæc Cartesii hoc loco, fed involuta, ratiocinatio est: qua pro Deo Numen Vanini, hoc eft, Unitas entium obruditur; que cum contineat numeros infinitos, infinirus cuam ipfa numerus nuncupatur.

Ad id deinde quod sibi pag. 166. opponitur his verbis: Adde ideam illam unitatis & simplicitatis unitatis perfectionis, qua omnes alias complectatur, fieri tantummodo ab operatione intellectus ratiocinantis, eo

modo quo fiunt unitates universales, quæ non sunt in re, sed tantum in intellectu: ut constat ex unitate generica, transcendentali, &c. sic ille respondet pag. 188. Parum interest, quod idea unitatis omnium Dei perfectionum eodem modo que UNIVERSALIA POR-PHYRII efformari dicatur. Quamvis profecto in boc plurimum differt, quod peculiarem quamdam & prositivam perfectionem in Deo designet: Unitas autem generica nibil addat reale singulorum individuorum naturis. Fas est inquit, unicuique sane, unitatem perfectiones omnes complectentem, sive ex qua manat omnis perfectio, instar universalis Porphyriani in Deo cogitare; tamen hoc habet peculiare unitas illa, quod est peculiaris & positiva in Deo; unitas autem generica nihil habeat realis perfectionis supra singula individua. At neque unitas, reponunt Catholici, qua formaliter omnia sunt unum, quidquam realis sive actualis extra mentem perfectionis designat, supra unitatem qua formaliter fingula sunt unum, vel esse

Pag. 190. Quod autem ATHEUS posit clare cognoscere trianguli tres angulos equales esse duobus rectis, non nego: sed tantum istam ejus cognitionem non esse veram scientiam affirmo: Quia nulla cognitio, que dubia reddi potest, videtur scientia appellanda. Cumque ille supponatur esse Atheus, non potest esse certus se non decipi in iis ipsis, quæ illi evidentissima videntnr, ut satis ostensum est. Et quamvis forte dubium istud ipsi non occurrat, potest tamen occurrere, si examinet, vel ab alio proponatur; nec umquam ab eo erit tutus, NISI PRIUS DEUM AGNOSCAT. Quod negat posse Atheum habere certam scientiam, quod triangulus habet angulos tres æquales duobus rectis, nisi Deum esse prius agnoscat; id communi hominum sensui & experimento repugnat, si quidem Deum verum intelligimus; quem qui nullum esse contendunt nihilominus perfectos esse posse Mathematicos, certoque scire quæ didicerunt, Catholici confitentur. At si nec Deus est præter Realitatem intelligibilem, five 1d quod est; nec Verbum Dei aliud præter Verum in genere, le Vrai, & Rationem universalem, seu Lumen commmune & naturale, in quo Id quod est, seu Verum, cernitur, certus esse profecto ne de Matheseos quidem theoremate aliquo quisquam popotest, quin se prius noverit doceri a Deo, hoc est, (ut ipsi intelligunt) ab Eo quod ipse videt, sive, quod idem est, & est Cartesio cum suis magis familiare, quin prius noverit, non posse non esse verum, quod quis clare distincteque noverit; quandoquidem in Deo ipso id videt, quem non posse fallere omnes consentiunt: Hoc est, in Vero. Quod est dicere, non posse id esse falsum, quod ratio naturalis cognoscit; neque aliter quidquam esse posse, quam quomodo ipsa docet esse; neque enim aliter quidquam potest esse, quam quomodo Deus docet: exempli gratia, materiam sine actuali extensione esse non posse, & fimilia. Annon istud autem Cartesii placitum. & hæc responsio ad id quod sibi opponebatur, non Eucharistiæ mysterium dumtaxat, sed Christianam funditus religionem evertit, & quem Deum habeat Cartefius prodit? Non est ille certe Catholicorum Deus, quem nisi quis prius agnoscat, habere de prima trianguli proprietate scientiam certam & imperturbabilem non potest. Aut Catholici Deum suum non norunt; docendique a Cartesio, Malebranchio, similibusque, aut potius dedocendi funt.

Hoc ipsum quod de Atheo Cartesius hic docet, iterum ipse tradit in Responsione ad quintas objectiones, pag. 575. Quantum ad scientiam Athei, inquit, facile est demonstrare, illam non esse immutabilem es certam Ut enim jam ante dixi, quo minus potentem originis suæ auctorem adsignabit, tanto majorem habebit occasionem dubitandi, an forte tam impersectæ sit naturæ, ut fallatur etiam in iis quæ sibi quam evidentissima apparebunt; illoque dubio liberari nunquam

poterit, nisi a vero & fallere nescio Deo se treatum es se prius agnoscat. Quod autem repugnet homines a Deo decipi, clare demonstratur, ex eo quod forma de-CEPTIONIS SIT NON ENS, in quod non potest ferri summum ens. Et in hoc omnes Theologi consentiunt, omnisque fidei Christianæ certitudo ex boc pendet. Cur enim revelatis a Deo crederemns, si nos interdum ab ipso decipi arbitraremur? Quod negat quemquam posse certo scire quidquam, nisi se prius a Deo vero & fallere nescio creatum esse cognoscat. imperite diceretur, nisi juberet intelligi cum creatione donatum unumquemque esse lumine quod numquam fallat; & lumen illud esse ipsummet Id quod est, menti objectum: Id quod est autem, seu Verum in genere, Deum esse. Ex quo sequitur, qui lumen illud, sive Id quod est, sequatur, non posse cum falli; sed nec scire se certo posse non falli, nisi sciat se eum sequi, qui non possit falli: hoc autem, inquit, Deus est: & qui hoc sequitur, Atheus non est.

Quod addit repugnare ut Deus homines decipiat, quoniam forma deceptionis est non ens, in quod non potest ferri summum ens; docet hoc etiam ratiocinio qualem Deum agnoscat; nempe Id quod est, in genere: quod quidem non potest inducere in non ens. At verus Deus in pœnam peccati decipere homines potest, non in rebus quidem ad mores aut ad salutem pertinentibus; quoniam id repugnat sanctitati, bonitati, ac veracitati ejus: sed in ils rebus quæ spectant ad vitæ hujus commoda. Sic enim & Achab regem Israël decipi fecit; & Holosernem. Si Deus certe non est niss Id quod est, inducere is omnino non potest in salsum, hoc est in Id quod non est. Sed neque Deus verus inducit in formam salsi ut est non ens, sed in id quod non est verum, ut est homini malum, quem punit.

Denique Catholici, præterquam quod ld quod est negant Deum esse, Id quod est cogitari dicunt geminum oportere in rebus corporeis: alterum, Id quod est secundum leges a Deo naturæ præstitutos, alterum, Id quod est & esse potest faciente Deo supra leges naturæ præstitutas a Deo. Revelatas autem a Deo veritates sidei Christianæ negant esse secundum Id quod est illud prius, sed esse contendunt secundum posterius. In priore autem secundum lumen rationis homines a Deo non decipi; siquidem lumen illud im rebus physicis non dicit, Hoc ita est, nec aliter absolute potest esse; sed tantummodo: Hoc ita semper est, nisi quando per miraculum aliter Deus esse voluerit. Geminum ergo est Id quod est; Deus autem unus est.

Ex Responsione ad secundas objectiones, pag. 259. Nibil eorum quæ Deo tribuimus, ab objectis externis, tamquam ab exemplari potest esse profectum: quia nibil est in Deo simile iis quæ sunt in rebus externis, boc est, corporeis. Quidquid autem iis dissimile co-gitamus, manisestum est non ab ipsis, sed a causa istius diversitatis in cogitatione nostra proficisci. . . Pag. 260. Cum dicimus ideam aliquam nobis effe innatam, non intelligimus illam nobis semper obversari: (Sic enim nulla prorsus esset innata:) sed tantum nos habere in nobis ipsis facultatem illam eliciendi. Ad primum aïunt Catholici, ideam Dei veri ex rebus externis, velut ab exemplari proficisci; ex quo imperfectiones submovemus omnes, perfectiones autem eidem adjicimus infinitas. Ad secundum, non elici aut quasi suscitari ideam hanc veluti insitam in animo ac sæpe sopitam; sed formari de novo paulatim a nobis & ratiocinando, quoties lubet. De Idea Entis in genere tantummodo dici a Cartesianis eam esse nouamquam & de illa ipia id talio jacdis ita innatam; tari superius ostendimus.

Ex Responsione ad quintas objectiones, pag. 526. Neque enim (ut scias) idea Dei formatur a nobis successive ex perfectionibus creaturarum ampliatis, sed tota simul, EX HOC QUOD ENS INFINITUM, omnisque ampliationis INGAPACEM (forte incapax)

mente attingamus. Respondent Catholici, ideam Der veri formari a nobis fuccessive ex persectionibus rerum creatarum ampliatis: sive cumulo perfectionum virtutumque exaggerato: ideam fimplicem Entis præcisc nec ideam Dei esse, & per abstractionem tantum sieri ab ingeniis Metaphysicæ assaetis.

Ex Principiis Philosophiæ, parte 1. num. xvii. & XVMI. Ulterius vero considerantes ideas, quas in nobis babemus, videmus quidem illas, quatenus funt quidem modi cogitandi, non multum a se mutuo differre: sed quatenus una unam rem, alia aliam repræsentat, esse valde diversas: & quo plus perfectionis objective in se continent, eo perfectiorem IPSARUM CAUSAM esse debere. Nam quemadmodum si quis in se babet ideam alicujus machinæ valde artificiosæ, merito quæri potest, quænam sit causa a qua illam babet: an nempe viderit alicubi talem macbinam ab alio factam: an mechanicas scientias tam accurate didicerit, anve tanta sit in eo ingenii vis, ut ipsam nullibi umquam visam per se exceptare potuerit. Totum enim artificium, quod in idea illa objettive tantum, sive tamquam in imagine cominetur, debet in ejus causa, qualiscumque tamdem set, non tantum objective sive representative, saltem in prima & præcipua, sed reipsa formaliter aut eminenter contineri. XVIII. Sic quia Dei, sive ENTIS SUMMI ideam babemus in nobis, jure possumus examinare, a quanam causa illam babeamus. Tantamque in ea immensitatem inveniemus, ut plane ex eo smus certi, non pesse illam NOBIS FUISSE INDITAM, nif A RE, in qua sit revera omnium persectionum complementum, boc est, nisi a Deo realiter exsistente. Est enim lumine natu-Fali notissimum, non modo a nibile nibil fieri, nec id QUOD EST PERFECTIUS ab ea quod eft minus perfectum, ut a causa efficiente & totali produci: Sed neque etiam in nobis ideam stoe imaginem ulsus rei esse posse, cujus non ALICUBI, stoe in nobis ipsis, sive extra nos, archetypus aliquis ejus perfettiones reip. sa continens exsistat. Reponunt Catholici, si de ve-10 Deo sermo instituitur, haberi non posse ideam ipfius, pro nostri intellectus imbecillitate, mili cumulo virtutum five perfectionum exaggerato; quarum fingularim ideasex rebus creatis haurit, scex opificio transfert in opineem, demptis imperfectionibus. Huius ideze causam este intelligendi vim datam a Deo; hunc vero longe perfectiorem suo essectu esse. At kummi Entis vel finnmæ Essentize aut summæ Realitatis ideam negant veri Dei ideam effe; fiquidem fumm<del>um</del> Ens in suo conceptu nullam actu involvit perfectiomem, nisi præcise ut est ens. Denique ideam illam iplam Entis præcile, aiunt habere caulam efficientem perfectiorem, quam ipla fit, intellectum mimirum, qui ex ente five re particulari, quam se esse sibi conscius est, aliave qualibet, abstrahit rationem entis præcise: Entis enim præcise ideam esse mentis opus postea abstrahentis, et diximus.

Ex Methodo, pag. 33. Quamvis, satis viderem, si supponamus exempli causa, dari aliquod triangulum, ejus tres angulos necesfario fore aquales duobus rectis, nibil tamen videban, quod me certum redderet, aliqued triangulum in mundo esse. At contra, cum reverterer ad ideam Entis perfecti, QUA IN MEBRAT, fatim intellexi exfiftentiam in ea contineri, eadem ratione, qua in idea trianguli aqualitas trium ejus angulorum cum duobus reciis continetur... vel etiam adbus BVIDENTIUS: ac proinde ad minimum aque cerium esse Deum, Qui est illud ENS PERFECTUM, EXSISTERE, quame ULLA GEOMETRICA DEMONSTRATIO ESSE PO-TEST. Recte, & Essenia in genere, si Forma, essentiarum omnium, Deus est. Impossibile enum est, & est illud evidenrius qualibet Geometrica demonstratione; impossibile, inquam, est, non esse five non exsistere essentias rerum. Impossibile proinde est, non esse Formam sive Essentiam essentia-

rum omnium; quam vocant Ens summum, Ens summe & infinite persectum. At hie Cartesii Deus, Deus est quem Athei omnes ultro agnoscunt, vero

mornin repudiato Numine.

Ferat judicium nunc demum lector Catholicus. num serio loquatur Cartelius, cum ait irasci se vehementer Atheis, tomo 2. epist. citt. Je ne dis pas que quelque jour je n'achevasse un petit Traité de Metaphysique. . . . dont les principaux points sons de prowoer Pexistence de Dieu, & celle de nos 1mes, lorsqu'elles sont séparées du corps, d'où suit leur immortalité. CAR JE SUIS EN COLERE, quand je vois qu'il y a des gens au monde se audacieux 🗗 si impudens, que de combattre contre Dieu. Atqui reipsa non Atheis isthic, qui malli reipsa sunt, si non est ipse, sed Catholicis ipsis sirccenset, qui Rem & Ens indeterminatum, Effermiam feu Formam essentiarum omnium Deum esse audacter ne-

Novit ipse dum viveret a multis fuisse Atheismi sibi crimen impactum; & fuisse qui dicerent, Vanimi exemplo Cartefium jactasse adversus Atheos itilum le exierere, ne Atheus ipse haberetur, cum reipsa esset. Tomo III. epist. 1. pag, 43. Car le fils (Voctius) dit expressément dans son livre, Pietas " in parentem, f. H. p. 11. Nec puderet paren-" tem, si (uti non fecit) scriptionis partem ipse " præformasset, in primis etiam illam, qua ver-" TIGINOSI SCEPTICISMI, ET CONSEQUEN-,, TER ATHEISMI absurdis, Cartefiana Philoso-" phia premitur. Et pag. 35. Schook a déclaré qu'il garde encore tout le modele de la Préface, qui contient plus de soinante pages. . . . . R a déclaré le mesme de la comparaison avec VANINUS, qui est le seul fondement qu'ils prennent Pour M'Accu-SER D'ATHBISME; à scavoir que j'ay écrit contre les Athèes: & que Vaninus avoit feint d'écrire contre eux, bien qu'il fust Athée en effet ; d'où ils concluent que j'enseigne secrettement l'ATHEISME.

Abetas Cartesium accusat etiam Petrus Petitus Parificalis, in Differtationibus de Nova Renati Cartefii Philosophia, pag. 132. & 134. Joannes Amerpoel, in libro, cui truslum fecit, Cartefius Mosai-2008, pag, 5. are effe calumniatores, qui Cartessum Atheum exclament. Spinofam Atheum fimul & Cartelianum fuille, nemo est qui ignoret.

Cartesium sequentur Cartesiani duo, præter ceteros quos prætermittimus, Antonius le Grand, & Silvanus Regis. Et ille quidem in Anglia Latine. iste Parisiis Gallice scripsit. Ille qui vero nomine Antonius le Grant appellatur, ex ordine Recollectorum, nomenque suum mutivit, ut Antonius Magnus esse credatur; in Apologia pro Cartesio Londini edita, anno 1679. pæne totidem verbis magistrum describit: nisi quod Ens amplissimum dici Deum suum malle se significat, quam Insinitum, pag. 155. Quando igitur dixit Cartestus, quantum ad infinitatem, etiamfi illam intelligamus esse quammaxime pesitivam, non tamen nist negativo quodam modo intelligimus; ex boc scilicet quod in RE nullam limitationem advertamus; vulgarem loquendi: modum secutus est; quemadmodum & infiniti nomen relinuit: QUOD TAMEN RECTIUS ENS AMPLISSIMUM vocari posse ascubi existimat, st omnia vocabula rerum naturis conformia esse vellemus. Sed five infinitum Ens dixeris, five Ens ampliffimum, cum in re non aliud intelligitur nisi Ens sive Realitas ipsa intelligibilis, quæ sui ideam confusam vel sensum imprimit substantiæ cogitanti, dum se esse rem cogitat, & se rem ex il-la Realitate esse; non ille Catholicorum Deus, sed

Idem in Inflitutione Philosophize secundum principia Cartefii, parte 2. art. vn. In conceptu, inquit, creaturarum, que finita funt perfectionis, contingens dumtaxat & possibilis exsistentia continetur. In Dei autem conceptu, utpote entis summe perfecti, necessaria includitur exsistentia, cum illa, ut dixi, PERFEC-TIO sit & quidem æterna. Unde sit ut non minus NOBIS NOTUM SIT DEUM EXSISTERE, quam Mathematicæ perito constat, Triangulo inesse tres angulos æquales duobus rectis. Nam sicut ad naturam trianguli spectat, quod tres angulos babeat duobus rectis equales; ita ad Dei naturam pertinet, quod exsistat: cum exsistentia necessaria in idea Entis infiniti, omnipotentis &c. contineatur : ac proinde sicut nunc exsistit, ita & ab æterno oportere illum exstitisse. Eadem iste, ac magister, Metaphysicæ inscitta laborat; qui putat exsistentiam perfectionem esse; cum nihilo magis, ut diximus, entis alicujus exsistentia, quam ejusdem possibilitas aut futuritio, persectio sit. Entis infiniti & omnipotentis, si quidem sit, exsistentia a se persectio est: sed alia secundum nostrum intelligendi modum exsistentia est, alia exsistentia necessaria & a se est. De priore quæstio est; ca si ponatur, necesse est consequialteramabsolute: msi poni prior intelligatur, posterior nonnisi hypothetice intelligitur: hoc est, si Deus exsistit, est a se. At quibus Deus non est nisi, Id quod est, Essentia sive Forma essentiarum omnium, secundum hos oportet esse tam exsistentiam, quam exsistentiam a se de conceptu essentiali Dei. Impossibile enim est, si essentiae funt verze essentize, non esse eas, aut quod idem est, non esse veras, & a se veras. Sed hi Athei sunt, quantumvis se Cartesianos tantummodo aut Novæ Philosophiæ assectatores vocent.

Silvanus Regis in Metaphysica, quam Parisiis edidit anno 1690. eamdem ratiocinationem verbis fere totidem exhibet, cap. v. pag. 80. Je viens de prouver que j'ay l'idée d'un estre parfait. Cette idée doit avoir une cause exemplaire ou objective. . . . Cette cause exemplaire doit contenir formellement toutes les perfections que l'idée de l'estre parfait represente. . . puis pas concevoir que cette cause soit autre chose que le corps, ou Pesprit, ou PEstre parfait: Car je ne connois rien au delà de ces trois estres. Or ce n'est pas le corps mi l'esprit. . . . parce que le corps ni l'esprit ne contiennent pas formellement toutes les perfections que Pidée de l'estre parfait represente. C'est donc L'ESTRE PAR-FAIT, qui est la sause exemplaire de cette idée. Or Pestre parfait NE PEUT ESTRE CETTE CAUSE SANS EXISTER: donc l'estre parfait existe. Et c'est ce que je cherchois. Insignis deinde ejusdem de ea argumentatione jactantia est, pag. 81. Cette demonstration est si naturelle, & en mesme tems si convaincante, que s'il m'étoit permis de la contester, je pourrois revoquer en doute toutes les veritez les plus constantes. Oportet, inquit, exfistere causam hujus ideae, vel corpus, vel spiritum, vel ipsum Ens persectum: non priora duo certe, quia non continent omnes perfectiones Entis perfecti: ergo tertium: ergo extistit: ergo Deus exfistit. Nam Ens, 70 or, quod exsistit, certe exfistit. Catholici negant majorem & minorem hujus argumenti propositionem. Dicunt causam illius ideze esse intellectum abstrahentem a corpore & spiritu rationem Entis præcise: non ergo ideze illius causa ost Ens persectum exsistens actu; sed corpus & spiritus, ex quibus rationem Entis præscindit intellectus.

Postea negat idem ideam illam aut sictam, aut inventam esse, aut ex arbitrio nostro pendere: idque se probare putat invictissime, tum quia non est in po-testate nostri arbitrii, ut Entia duo istiusmodi distincta inter se fingat: tum quia si nunc exsistit perfectum ens hujusmodi, necesse est semper exstitisse ac semper exstiturum esse. Perinde quasi Essentiæ vel Formæ intelligibilis essentiarum omnium non factitia idea sit, tametsi duæ formæ hujusmodi universalissimæ fingi non possunt; aut quia vera quæcumque essentia ac necessaria est, habendum id pro Deo sit.

que l'idée que j'ay de l'Estre parfait soit quelque chose de feint ou inventé, dépendant seulement de ma volonté. Car je suis convaincu trés-certainement, que cette idée eft l'image d'une vraie & immuable na-TURE, par deux raisons qui me paroissent invincibles. La premiere est, qu'il ne dépend pas de moi de concevoir deux ou plusieurs Estres parfaits: d'autant que ces Estres étant distinguez, l'un n'auroit pas les perfections de l'autre. . . . La seconde est, que si l'on suppose qu'il y a un Estre parfait qui exsiste maintenant, il est d'une consequence necessaire, qu'il ait esté de toute éternité, & qu'il soit éternellement. dans le tems à venir; parce que s'il n'avoit pas esté toujours, ou s'il venoit à cesser d'estre, il seroit privé de la perfection d'avoir esté de toute éternité, ou de durer éternellement; ce qui répugne à l'idée de l'Estre parfait. D'où je conclus que l'idée que j'ay de l'Estre parfait est vraie: & par consequent que l'Estre parfait exfifts. Pentens par l'Estre parfait, LA CHOSE LA PLUS PARFAITE QUE JE PUISSE CONCE-VOIR. Atqui irreverenter admodum de Rege dixerit aliquis, ipsum esse REM totius regni sui persectissimam. Die virum, die virum nobilem totius regni sui persectissimum. Nam ut in definitione, sic in comparatione proximum genus poni decet & oportet. At de Deo cum dicitur is esse R Es persectissima. legitima suspicio est non agnosci personam vel substantiam intelligentem Dei nomine, sed REM perfectissimam, cujusmodi Veritas est: id quod non tantum erga Deum irreverens, sed & blasphemum atque impium est. Viam præterea hoc ratiocinio struitiste. alteri suæ hæresi de æternitate mundi. Sed neque Entis perfecti nomine aliud quidpiam istum intelligere, quam Id quod est, Id quod est verum, Id quod est semper verum; quod concipi certe non potest quin exfistat: nam verum, hoc ipso quod verum est, est; & sic de essentia ejus exsistentia ipsa est: nihil istum, inquam, cum Cartesiamis intelligere Entisperfecti nomine, quam Id quod est, sive Verum, argumento etiam illud est, quod Deum iste suum cum impia secta, non spiritum infinitum, aut infinite perfectium, ut Catholici, sed Naturam immutabia lem, Ens perfectum, Rem perfectissimam vocat: nec fubstantiam quæ proprie, hoc est, vitaliter absque imperfectione intelligat, dicunt; sed improprie, & quo sensu dixere Pagani veteresque Philosophi opus naturæ opus esse intelligentiæ. Verentur isti nimirum ei (ut vocant) Naturæ vel Rei, aliquem tribuere gradum metaphysicum inferiorem Ente, Re, vel Natura: nam sub qua demum categoria Veritas reponatur? Oportuit certe dici perfectum quiddam Deum esse, ab his præsertim, quibus solum Veritatis vocabulum non placeret: itaque quid perfectum dicerent considerarunt, cum Spiritum intelligentem infinite perfectum dicere nollent, nec possent. Dixere, Ens perfectum, Rem perfectam, Naturam perfectam. Quod perinde est, ut diximus, ac si quis Regem definiat Ens potens, Rem potentem. Dic virum, die Principem potentissimum. Nam id recte definitionis lex postulat, ut proximum genus statim ponatur, similiter si Deum definias, Ens beneficen-tissimum, Dæmonem etiam dicito, Ens malesicum. Quin immo, dic Deum Spiritum infinitum, & increatum, eumdemque beneficentissimum: dæmonem vero, Spiritum creatum & malignum. Quod verum certe, idem est persectum: nec aliquid cogitari perfectius vero potest. Nec idea veri haberi potest, quin verum exsistat, ut diximus. Idea Dei igitur, inquiunt, haberi non potest, quin ipseexsistat. Est autem Verum præcise, idem Enspræcise: nihil enim aut ens nisi verum, aut verum nisi ens est. Idem ens perfectum, idem Ens ampliffimum, ut iste vocat; nihil enim quod verum sit, non continetur in Vero præcise. Sic ideam Entis amplissimi, hoc est. Sic iste rursum, pag. 84. Enfin je ne dois pas croire, Veri, quisquis habet, habet ideam Dei exsistentis:

nam verum extistit. Hiccme vero Deus est Christianorum, quia Cartefianorum est?

## §. I I.

Cartesti impia placita de essentia 🗗 attributis Dei.

Ed ad Cartesium revertamur. Hic Philosophiæ Ines prætergressus, Theologum egit, ut de natura veri Numinis ea proderet, quæ cum sua hypothesi congruerent. Argumento sane perspicuo, eo spectasse hominem, ut novis dogmatibus Philosophiæ corpus conderet, quod novis Theologis fibi coævis prodesset, ut Deum, si sieri posset, pesitus e mundo tollerent. Sunt enim ea profecto & a vero Numine aliena, & Catholicis auribus detestanda.

I. Primo quidem Deum affirmat a se ipso esse, seque ipsum conservare. In Principiis Philosophiæ,

parte 1. num. xx1. Facile enim intelligimus nullam vim esse in nobis, per quam nos ipsos conservemus, illumque in que tanta est vis, ut nos a se diversos conservet, TANTO MAGIS ETIAM SEIPSUM CONSER-VARE, vel potius nulla ullius conservatione indigere, ac denique Deum effe. Si Deus nimirum est Id quod verum est in omni ente, dum res contingentes mutabilesque conservat, seipse multo magis immutabilem servat. De Deo vero, quod se ipse conservet,

nonnisi stulte; quod sie se conservet, nonnisi impie

In Responsione ad primas objectiones, pag. 143. Sed plane admitto aliquid esse posse, in quo sit tanta & tam inexhausta Potentia, ut nullius umquam ope eguerit ut exfisteret, neque etiam nunc e-GEAT UT CONSERVETUR, atque adeo fit QUO-DAMMODO SUI CAUSA: Deumque talem esse inselligo. Nam quemadmodum etiamsi fuissem ab æterne, ac proinde nibil me prius exstitisset; nibilominus quia considero temporis partes a se mutuo sejungi posse; atque ita ex eo quod jam sim, non sequi me mox futurum, misi ALIQUA CAUSA me quasi rursus efficiat singulis momentis, non dubitarem illam causam quæ me con-Jervat, Efficientem appellare: ita etiamsi Deus numquam non fuerit, quia tamen ille ipse EST QUI SE REVERA CONSERVAT, videtur NON NIMIS IMPROPRIE DICI POSSE SUI CAUSA. Notandum etiam bic non intelligi conservationem quæ fiat per positivum ullum cause efficientis influxum; sed tantum quod Dei essentia sit talis, ut non Polit NON SEMPER EXSISTERE.

Et pag. 144. Non solent (Theologi) aliud intelligere, cum dicunt aliquid a se esse, quam quod nullam babeat causam. Si tamen iidem ipsi ad rem potius quam ad verba velint attendere, facile advertent negativam verbi A SE acceptionem a sola intellectus humani imperfectione procedere, nullumque in rebus habere fundamentum, quamdam vero aliam effe positivam, quæ a rerum veritate petita est, & de qua sola meum argu-

mentum processit.

Et pag. 145. Cum dicimus Deum A se effe; pos-Jumus quidem etiam intelligere istud negative : ita scilicet ut tantum sensus sit, nullam esse ejus causam, sed si prius DE CAUSA CUR SIT, SIVE CUR ESSE PERSEVERET, inquisivimus; attendentesque ad immensam & incomprehensibilem POTENTIAM, QUE IN EJUS IDEA CONTINETUR, tam exuberantem illam agnovimus, at plane SIT CAUSA CUR ILLE ESSE PERSEVERET, nec alia præter ipsam esse possit; Dicimus Deum A se Esse, non amplius negative, sed QUAM MAXIME POSITIVE. Quamvis enim dicere non OPUS sit illum esse causam essicientem sui ipsius, ne forte DE VERBIS DISPUTE-TUR; quia tamen hoc quod a se sit, sive quod nullam a se diversam babeat causam, non a nihilo, sed A REALI EJUS POTENTIÆ IMMENSITATE

QUODAMMODO IDEM PRÆSTARERESPEC-TU SUI IPSIUS, QUOD CAUSA EFFICIENS RESPECTU SUI EFFECTUS: ac proinde esse A SEIPSO POSITIVE.

Et in responsione ad securidas objectiones, pag. 223. Nulla res exfistit, de qua non possit QUERI, QUE NAM SIT CAUSA cur exsistat. Hoc enim de ipso Deo quæri potest; non quod indigeat ulla causa ut exfiffat; fed quia IPSA EJUS NATURÆ IMMEN-SITAS est causa, sive RATIO PER QUAM nulla causa indiget ad exsistendum.

Denique in responsione ad quartas objectiones, pag. 331. Nec ullibi dixi, DEUM SE CONSERVARE PER POSITIVUM ahquem INFLUXUM, UT RES CREATE ab ipso conservantur: sed tantum I M MEN-SITATEM POTENTIÆ Sive ESSENTIÆ, propter quam conservatore non indiget, esse rem positivam. Deum iste suum, quem non esse substantiam aut perionam proprie intellectivam agnoscit, non aliquem, led Aliquid propterea vocat, ut supra Rem & Ens nominavit. Jam si Deus est ld quod est Verum, certe est a se ipso positive: nam sic Verum est a seipto verum, non tantum negative. Et potentiæ suæ sive essentiæ debet quod exsistat. Deus igitur ipse sui causa quodammodo efficiens est. Quamquam eo verbo un opus non est, ne de verbis, inquit, disputare videamur, & rixari velle. Ipse igitur se conservat; non quidem per influxum positivum causæ efficientis, sed quia non potest non semper esse, si Deus est Essentia essentiarum omnium. Nam hæ ipsæ necessario funt. Ergo, inquit, aseitas non est, ut Theologi vulgo censent, proprietas mere negativa; immo vero positiva quam maxime est, qua dat reipsa sibi esse & perseverare: quoniam in conceptu Veri universalis continetur potentia omnis veri producendi ac iui propterea quasi in perpetuum protendendi & in immensum, ubicumque scilicet & quantumcumque diu res possunt esse. Hæc illius potentia & hæc immensitas, ratio formalis est cur exsistat ipsum, & cur perseveret, nimirum quia ubique & semper oportet verum esse, ideirco ubique & semper est. Per positivum influxum res creatas conservat, qui sæpe deficit, unde & ille desinunt esse: at se non ita conservat; led per suam immensitatem & potentiam, quæ exigit ut semper & ubique sit Verum. Hoc est oblique docere & callide, Deum non esse nisi Verum quod est in omni ubique ente, Verum universale, Ens entium; cujus tota essentia sit Id esse quod est verum in omni re quam facit; ac proinde tota relativa ad entia creata vel creanda. Nam de vero Numine nonnisi stulte & impie dicitur quod habeat ab immensitate & potentia, vel ut exsistat, vel ut se ipse conservet. Radix exsistentiæ positiva necessitas ejus essentiæ est; radix negativa, ascitas.

Eadem habet Cartesianæ Philosophiæ defensor & illustrator, Antonius le Grand, in appellata jam a nobis Institutione Philosophiæ secundum principia Cartessi, parte 2. art. 1. pag. 71. ubi de Deo sic loquitur: Dicitur independens, quia a nullo alio suum effe mutuatur, & a seipso est quidquid est. Quod non ita intelligendum sit, quasi Deus Ase 1990 TAM-QUAM A CAUSA EFFICIENTE dependeat; cum de illa causa adbuc inquiri posset, an a se aut ab alio fuum esse haberet. Sed quod in ipso tanta 🗗 TAM IMMENSA EST POTENTIA, ut nullius opera indigeat, ut EXSISTAT & CONSERVE-TUR: as proinde Deus Aliquo Modo sui CAUSA dici possit. Dices: I beologi hunc loquendi modum REFUGIUNT: HORRENT enim aliquam causalitatis rutionem in Deo admittere. Unde explica turi quomodo Deus a seipso sit, dicunt illud tantum negative debere intelligi: Deus est a se ipso, hoc est; non non est ab alio: nullo modo autem positive a seipso ut a causa. Respondetur verum esse, Deum à seipso negaesse percipimus: nobis omnino licet cogitare illum tive esse; seu (quod idem est) a nulla causa habere quod exsistat: sed contendimus negationem illam NON SUFFICERE ad naturam Dei explicandam : sed in eo aliquid positivum admitti DEBERE, PER QUOD IN SUO ESSE PERSEVERET. Et illud DICI-MUS ESSE INEXHAUSTAM & incomprehensibilem ejus Potentiam. Si enim primus bomo, quicumque is fuerit, ab æterno fuisset, ita ut nibil eum præcessisset; quia tamen partes temporis in quo exfistit, possunt a se invicem separari; & ex eo quod bodie sit, non sequitur quod sit cras futurus, nist aliqua sit causa, quæ illum renovet, & quodommodo singulis momentis reproducat: non ambigimus illam causam, quæ illum conservet, esse positivam. Ita quamvis Deus fuerit ab æterno, SIVE NUMQUAM NON FUERIT; quia tamen IPSE EST QUI SE CON-SERVAT, non tantum negative, sed ET POSITI-VE EST A SEIPSO, IN QUANTUM EJUS IM-MENSITAS CAUSA EST CUR IN SUO ESSE PERSEVERET.

Instabis: si Deus est a seipso positive, erit sui causa, cum idem prastet respectu sui ipsius, quod causa efficiens facit respectu sui effectus. Dicere autem Deum sul CAUSAM ESSE; inusitatum est inter Theologos, & in falsitatis suspicionem adducitur. Respondeo admitti posse, Deum ALIQUO MODO ESSE SUI CAUSAM, IN QUANTUM A SEIPSO CONSERVATUR, modo CAUSÆ NOMINE non efficiens, sed FORMALIS tantum intelligatur. Ita ut sensus sit: DIVINÆ ESSENTIÆ IMMENSI-TAS EST RATIO PROPTER QUAM NULLA CAUSA INDIGEAT UT EXSISTAT & CON-SERVETUR. Quod non ita intelligi debet, quafi Deus per influxum positioum se conserver, si-CUT omnia creata ab illo conservantur; sed solum, quod ejus in exhausta potentia & essen-TIÆ IMMENSITAS talis sit, ut nullo conservatore indigeat. Nullus autem negabit illam POTEN-TIÆ IMMENSITATEM maxime effe positivam. Eadem iste rursum inculcat, parte 1v. art. 2. Hoc est dicere, summum & amplissimum Ens, hoc est, lummam essentiam, sive Essentiam essentiarum omnium, ideirco esse, quia essentialiter Essentia est: idcirco formaliter ipsam se conservare, quia formaliter Essentia est essentiarum omnium: itaque sui cauiam esse non efficientem quidem proprie loquendo, sed formalem. Sic Verum, le Vrai, quod idem est atque Ens summum & amplissimum, idcirco est, quia essentialiter verum est; idcirco formaliter ipsum se conservat, quia ex natura sua est sed quod est, ex naturæ suæ immensitate est omne verum; nec potest, si verum est, non esse: & hoc ipso formaliter quod verum est, est: & potentissimum idem ideirco est, quod complectitur omne verum. Hunc vero modum loquendi, hanc omnem oraționem, qua pro Deo tale Ens aut Verum obtruditur, Theologi Catholici non refugiunt modo, sed vehementissime detestantur.

II. Deum deinde Cartesius negat esse ubique ratione essentiae sua: tantum ratione potentiae ponitesse immensum. Tomo I. epistolarum, epist. LXIX. Hoc UBIQUE non admitto. Videris enim bic infinitatem Dei in eo ponere, quod ubique exsistat. Cui opinioni non assentiae. Sed puto Deum RATIONE SUÆ POTENTIÆ UBIQUE ESSE: RATIONE autem SUÆ ESSENTIÆ nullam plane babere relationem ad locum.

Huic Malebranchius assentitur, in Dialogis de Mataphysica & Religione, tomo 2. pag. 355. Ce m'est point proprement DANS L'IMMENSITE' DIVINE que sont les bienheureuses intelligences. C'EST DANS LA RAISON DIVINE. L'immensité divine est le LIEU DES CORPS; comme l'Eternité, celui qui correspond au tems, ou qui les renserme tous. Mais la lumière intelligible, le monde archetype, les idées divines, voila, si je ne me trompe, LE VRAILIEU DE NOS ESPRITS. Car Dieu NE TOUCHE &

NE PENETRE L'ESPRIT, du moins presentement, QUE PAR SES DIVINES IDE'ES. Si Deus nimirum non est nisi Id quod est, Id quod verum est, cum nullum sit in universo vacuum, sed sint omnia plena corporibus veris & immensis; sunt ea quidem in immensitate divina, mens autem intellectualis non in essentia Dei ut immense dissusa, sed ut Veritas & Lux cst. Est autem hoc profiteri, non esse ubique Deum ratione essentiæ suæ formaliter, sed tantum ratione potentiæ; si quidem Deus Verum est. Verum enim tametsi verum est independenter ab omni loco, tamen in loco non est, nisi quia verum ibi producit Quare nec ubique est, nisi ubique agit; quod est nusquam esse formaliter per essentiam, sed tantum per potentiam, sive quæ det esse, sive quæ det intelligere. At verum Numen Theologi Catholici, peritiores saltem & cautiores, confitentur essentize suze immensitate præsens adesse totum cuilibet substantiæ corporeze creatze, eique veluti coëxtendi.

Cartesii tamen asseclæ, ut cum Catholicis sacere videantur, etiam secundum essentiam Deum ubique præsentem adesse subinde prædicant: quoniam videsicet norunt, ubi Deus reipsa non est niss Ens aut Verum in genere, ne ratione quidem ab essentia ejus posse distingui potentiam. Crassiores interim nissiominus Philosophos appellant eos, qui nullum non locum aïunt a Deo repleri; nullumve esse, cui non suo modo coëxtendatur. Contendunt ipsi e diverso, extensionem illam non substantiæ esse, sed potentiæ. Itaque a Cartesio magistro suo ne transversum qui-

dem, ut dicitur, unguem discedunt.

Inter hos principatum tenet, ut diximus, Antonius le Grand, in Institutione Philosophiæ ante appellata, parte 2. art. 8. Nonnulli, quos vulgares appello Philosophos, ab ejus præsentia in omni loco immenstatem ejus desumunt: existimantes Deum ubique ESSE, QUONIAM NULLUS LOCUS EST, IN QUO PRÆSENS NON SIT, five QUI NON AB EO REPLEATUR. Sed ii extensionem Deo tribuere videntur, cum Quantum illum effe imaginentur, & sus presentia spatia omnia occupare. Adeo ut ejus magnitudinem seu potius quantitatem finitam fore arbitrentur, si dari aliquis locus posset, in quo ille præsens non esset, & modo suo non coextenderetur. Sed relicto bec CRASSO PHILOSOPHANDI MO-Do, dicimus Deum per boc præcise esse immensum, quod res omnes creatæ ab ipso singulis momentis procreentur, & continuo ejus influxu ad exsistendum indigeant.... In QUA CONSERVATIONE 🗗 in rebus singulis præsentia, Dei immensitas consistit. Deus igitur mentibus præsens esse dicitur, quia earum fingulis cogitationibus adest, & ad EARUM voluntatis determinationes CONCURRIT. . . . Lis autem auctoribus assentiti non possum, qui Deum non per ESSENTIAM SUAM, SED PER POTENTIAM, ubique præsentem esse asserunt: QUAS illius potentiam ab illius essentia ceterisque attributis secernerent. . . . Dicendum igitur, Deum per suam essentiam singulisrebus esse præsentem, & in omni loco esse, in quan-TUM EA QUÆ CREAVIT, CONTINUO PRO-CREAT & CONSERVAT. Et parte tertia, art. III. Quando autem dicitur Deus per totum mundum extendi, non de extensione substantiæ intelligendum est, sød DE EXTENSIONE POTENTIA: ut sensus sit. Deum posse virtutem suam exercere modo in majorem, modo in minorem rei materialis partem. Esse quidem Theologos quosdam Catholicos novimus, qui Dei præsentiam nonnisi ex ejus operatione colligant; tamen illi confitentur, si per impossibile (quod fingi cogitatione potest) res aliqua exsisteret, quam Deus nec creasset nec conservaret, nihilominus in illa Deum fore necessario per præsentiam ex vi immensitatis suæ. At in Cartesiana hypothesi ne fingi quidem cogitatione potest res aliqua exsistere Deo non creante & conservante; nihilo certe magis, quam

fingi cogitatione potest res vera esse, & simul non esse ac non perseverare vera; quod esset simul esse & non esse. Unde exigit Cartesius, ut Deus non aliter omnino possit esse præsens rebus, quam ipsa formaliter operatione; qualiscumque illa etiam operatio est; quæ reipsa nihil quam universalitas Veri & Entis in genere, est, supra omne verum & ens singulare.

III. Ponit præterea Cartesius, Deum nihil prius cogitare quam velle. Quo quidem ex placito duo alia consequuntur, stulta æque & impia, sed horum alterum palam istedocet; nempe essentias rerum a Dei voluntate pendere: alterum dissimulavit ipse quidem, ne forte a Catholicis, quos dictum illud offendit, lapidibus obrueretur: sed a Cartesianis ipsum securis quidam satis aperte prædicant; mundum videlicet esse

Illius porro primarii placiti, primique ex eo consectarii, prolixa expositio est apud Cartesium, in Responsione ad sextas objectiones, pag. 580. Quanzum ad arbitrii libertatem, longe alia ejus ratio in Dco, quam in nobis. Repugnat enim Del voluntatem non fuisse ab æterno indifferentem ad omnia quæ sacta sunt aut umquam fient: quia nullum BONUM vel VERUM, nullumve credendum vel faciendum vel omittendum fings potest, cujus idea in intellectu divino PRIUS FUERIT, QUAM EJUS VOLUNTAS SE DETERMINARITAD EFFICIENDUM UT ID TALE ESSET. Neque bic loquor de prioritate temporis; sed we quidem prius fuit ordine, vel NATURA, vel RATIONE RATIOCINA-TA, ut vocant: ita scilicet ut ista Boni idea impulerit Deum ad unum potius quam aliud eligendum. Nempe exempli causa, NON IDEO VOLUIT mundum creare in tempore, QUIA VIDIT melius sic fore, quam si creasset ab æterno: nec voluit tres ANGULOS TRIANGULI æquales effe duobus rectis, quia cognovit aliter fieri non posse; &c. Sed contra, QUIA VOLUIT mundum creare in tempore, IDEO SIC MELIUS EST, quam si creatus suisset ab eterno: Et quia voluit tres angulos trianguli NECESSARIO aquales esse duobus rectis, idcirco JAM HOC VERUM, & fieri aliter non potest: utque ita de reliquis. Nec obstat, quod dici possit merita sanctorum esse causam cur vitam eternam consequantur: Neque enim ita ejus funt causa, UT DEUM determinent ad aliquid volendum; sed santum sunt causa effectus, cujus Deus voluit ab æterno ut causa essent. Et ita summa indifferentia in Deo Summum est ejus omnipotentiæ Argu-MENTUM. Sed quantum ad bominem, cum naturam omnis boni & veri jam A DEO DETERMINATAM inveniat, nec in aliud ejus voluntas ferri possit; evidens est ipsum eo libentius, ac proinde ETIAM LIBERIUS bonum & verum amplecti, quo illud clarius videt: NUMQUAMque ESSE INDIF-FERENTEM, NISI quando quidnam sit melius aut verius ignorat: vel certe quando tam perspicue non videt, quin de eo possit dubitare. Atque ita LONGE A-LIA INDIFFÉRENTIA bumana libertati convenit quam diviné. Neque bic refert, quod ESSEN-TIE RERUM dicantur esse indivisibiles. Nam primo NULLA ESSENTIA POTEST UNIVOCE DEC & CREATURE convenire. At denique INDIF-PERENTIA NON PERTINET AD ESSENTIAM HUMANÆ LIBERTATIS: cum non modo simus liberi, quando ignorantia recti nos reddit indifferentes, sed maxime estam, quando clara perceptio ad aliquid prosequendum impellit.

Et pag. 486. Attendenti ad Dei IMMENSITA-TEM, manifestum est nibil omnino esse posse, quod ab illo non pendeat, non modo nibil subsistens, sed etiam nullum ordinem, nullam legem, nullamverationem veri Soni: alioqui enim, ut paulo antea dicebatur, non suisset PLANE INDIFFERENS ad ea creanda

quæ creavit. Nam si quæ ratio boni, ejus præordina. tionem antecessit, illa ipsum determinasset ad id quod optimum est faciendum. Sed contra, quia se determinavit ad ea quæ jam sunt facienda, idcirco (ut babetar in Genesi) sunt valde bona. Hoc est, ratio corum bonitatis ex eo pendet, quod voluerit IPSA SIC FACERE. Nec opus est quærere in QUONAM GENERE CAUS Æ ista bonitas, aliæve tam MATHEMATICE QUAM METAPHY-SICÆ VERITATES A DEO DEPENDEANT. Cum enim causarum genera fuerint ab iis enumerata, qui forte ad banc CAUSANDI RATIONEM NON ATTENDEBANT: minime mirum effet, si nullum ei nomen imposuissent. Sed tamen imposuerunt. Potest e-, nim vocari efficiens: eadem ratione qua rex est legis effector; etst lex ipsa non sit res physice exsistens; sed tantum (ut vocant) Ens morale. Nec opus etiam est quærere, qua ratione Deus potuisset ab æterno facere, ut non fuisset verum bis quatuor ESSE OCTO, &c. Fateor id a nobis intelligi non posse. Atqui cum ex alia parte rette intelligam, nibil in ulle genere entis esse posse, quod a deo non Fendeat; & facile illi fuisse quædam ita instituere, ut a nobis hominibus non intelligatur ipsa posse aliter se habere quam se habent; esset a ratione alienum, propter hoc quod nec intelligimus, nec Advertimus a nobis debere intelligi, de eo quod rette intelligimus dubitare. Nec proinde putandum est, ETERNAS VERITATES pendere ab bumano intellectu, vel ab aliis rebus exsistentibus, sed A solo Deo, qui ipsas ab asterno, ut summus legislator, instituit.

Denique, tomo 1. epist. cx11. ad P. Mersenium: Quantum attinet ad VERITATES ÆTERNAS, dico iterum, quod sunt tantum veræ 🕃 Possibiles, quia Deus illas veras 🗗 POSSIBILES COGNOSCIT; non autem contra Deras a Deo cognosci, quasi independenter abil osi it veræ. Et si homines recte intelligerent sensum suorum verborum, non possent unquam dicere ABSQUE BLAS-PHEMIA, quod veritas uniuscujusque rei præcedat cognitionem, quam Deus de ca babet. Nam in Deo idem est velle & cognoscere. Ita ex boc ipso quod aliquid vesit, IDEO COGNOS-CIT; & IDEO TANTUM TALIS RESEST VERA. Non est ergo dicendum, QUOD 31 DEUS NON ESSET, NIHILOMINUS ISTÆ VERITA-TES ESSENT VERÆ; Dei enim exsistentia est ve-RITATUM OMNIUM POSSIBILIUM PRIMA & maxime eterna: & sola unde reli-QUÆ OMNES PROCEDUNT. Alium Cartesii & Cartesianorum Deum esse oportet, ab eo quem Catholici colunt. Nemo enim in Ecclesia voluntati Dei adscribit veram rerum essentiam aut possibilitatem: nemo etiam intelligit quomodo ea pendere a voluntate Dei sui possit : sed suturitionem & exsistentiam dumtaxat ab ejus nutu suspensam esse novit & credit. At si Verum in genere Deus est, nulla profecto essentia possibilis est, ni vera sit; nulla vera, nisi sit prius Verum in genere, ex quo habere ea singitur ut vera sit.

Docet eadem plane Foucherius quidam, defensor Malebranchii, in Critica Criticæ institutæ adversus Disquisitionem Veritatis, quam Malebranchius edidit. Sic enim ille, pag. 69. Et dautant que quelques-um obscurcissent cette dostrine, en prétendant que c'est comme une verité de foi, de dire que les creatures sont contenuës dans la puissance de Dieu, avant mesme que l'on conçoive qu'il ait voulu les produire; il faut leur répondre, qu'il est dangereux de dire, que dans ce premier instant, on peut déja parler des creatures, Es les regarder dans Dieu ou ailleurs. Au contraire, il faut dire, qu'elles ne sont concevables dans Dieu, que dans L'insaturaire, il faut dire, qu'elles ne sont concevables dans Dieu, que dans L'insaturaire, il faut dire, pu'elles ne sont concevables dans Dieu, que dans L'insaturaire, il faut dire, pu'elles ne sont concevables dans Dieu, que dans L'insaturaire, il faut dire, pu'elles produit actuelles dans du l'elles produit actuelles de l'elles de l'elles produit actuelles de l'elles de l'elles produit actuelles de l'elles de l'elles produit actuelles produits actuelles produits actuelles produits actuelles produ

MENT. En effet n'y ayant point dans Dieu de puis-Sance d'agir Qu'AUTANT QU'IL VEUT, il faut supposer son decret LIBRE AVANT qu'on puisse parler d'aucune chose, puisqu'il ne voit que ce QU'IL VEUT VOIR. C'est pourquei c'est un discours chimerique, de dire que les creatures sont ou ne font pas contenues dans sa puissance en ce premier in-

ftant.

Et pag. 80. Dieu étant souverainement libre & puissant, il y auroit du blaspheme à dire, qu'aucune cho-Je HORS DE LUI possedast QUELQUE DEGRE' D'ESTRE OU DE REALITE', QU'IL NE LUI AUROIT POINT DONNE' AVEC INDIFFE-RENCE. On croit avoir raison de contredire ceux qui enseignent que DIEU CONNOIST DES NATU-RES, DES ESSENCES, DES VERITEZ, DES PROPRIETEZ DES CHOSES, COMME MAL-GRE' LUI, & AVANT QU'IL SE SOIT DETER-NINE' à LES FAIRE, & à les connoistre.

Accedit & qui Cartesii mentem penitius introspexit, Antonius le Grand, libro jam appellato, art. XII. de Dei omnipotentia. Nullus adbuc hominum qui Deum agnovit, omnipotentem esse inficiatus est. . . Nonnulli dumtaxat Philosophorum innatam banc notionem destruumt; qui RERUM ESSENTIAS considerando, ETERNAS ESSE VOLUNT: veluti seclusa Dei potestate NATURAM QUAMDAM baberent, quibus certo tempore exsistentiam tribueret, & actu entia esse efficeret. Unde aiunt nonnist Possi-BILIA a Dev produci posse; & nonnisi ad ea quæ talia esse imaginamur, virtutem ejus extendi. quoniam Dei majestati hæc dostrina derogat, & limi-

tare ejus potentiam videtur. &c. Mox pag. 106. Si quis objiciat, RERUM Es-SENTIAS vulgo perhiberi IMMUTABILES & Æ-TERNAS: Respondeo, rerum essentias tantum immutabiles censeri, quatenus definitione exprimuntur & universaliter considerantur, ut sieri suetum est in scientiis, quarum stabilitas ac certitudo firmas definitiones exigit. Sic Mentis definitio, quæ est quod sit Substantia cogitans, eadem semper est & non mutatur, prout in Anglo vel Italo reperitur. . . . Quod vero Aternæ dicantur, sive quod suum esse cognitum ab Aterno in intellectu divino babuerint, id non in ipfis, sed in Dev æternitatem arguit: cum cognitum E: SE IN MENTE DIVINA fit tantum respectu rerum creatarum denominatio extrinseca. Vel (ut quidam volunt) Ens rationis: quandoquidem cogitatio nullam realitatem rebus afferat, sive (quod in ideam incidit) nibil reale rebus intellectis det aut adimat.

Et Paulo apertius, art. V. Omnes ÆTER-NÆ VERITATES A DEO SUNT tamquam A CAUSA EFFICIENTE & TOTALI. Ille enim causa est creaturarum non solum quoad earum exsistentiam, sed etiam quoad earum Essentiam. Exempli causa: Non voluit trianguli tres angulos esse aquales duobus rectis, quia vidit aliter sieri non posse: sed e contrario, Qui pro libera sua voluntate determinavit tres angulos necessario esse equales duobus rectis, ideo non fieri potuit ut aliter se babeat. In Deo enim idem est velle, intelligere, & CREARE: NEC ULLUM ILLORUM BST ALTERO, NE QUIDEM RATIONE, PRIUS. Quia igitur rem cognoscit, igitur talis res vera est.

Nec debet dici, Deo per impassibile sublato, non minus illas veritates fore veras. Hoc BNIM PAL-SISSIMUM EST. OMNES ENIM VERITATES A Dei exsistentia pendent; & ca illarum omnium est prima, eterna, & a qua cetere omnes dimanant velut a fonte. Neque certe illud difficile conceptu erit, 31 CONSIDERETUR DEUS UT ENS INFINITUM, atermum, incomprehensibile OMNIS BONI AUCTOR, & a que omnia dependentiam habent. In cujus conceptu indubie errant illi, qui putant aliquid effe poffe independenter ab ejus vo-

Dicitur igitur Deus efficiens causa omnium rerum non tantum exsistentium, sed & possibilium; ac om-NIUM VERITATUM QUAS ÆTERNAS appellamus: simili prorsus modo quo Rex effector est omnium legum in regno suo. Nam omnes ille Veritates sunt NOBIS ab illo INGENITE; quemadmodum & Rex inter creaturas faceret, si tanta ei esset potentia ad inserendum cordibus subditorum suas leges & decreta. Si quis opponat Deum in boc fore Rege inferiorem, qui pro lubitu potest eas leges quas condidit destruere: quod si faceret, illas Veritates amissuras esse essentiam suam, ac proinde non fore amplius veras & immutabiles: Respondeo, alio modo de Deo quam de Rege esse sentiendum. Rex leges suas mutare potest, quia ejus voluntas mutabilis est. . . Dei autem voluntas immutabilis est. Perfectio enim in illo est, quod modo quam maxime constanti & invariabili operetur. . . . . Contrarium est rationi credere aliquid aliter non posse se babere, quoniam quomodo id fieri possit, non intelligimus... Itaque concludendum est, RERUM ESSENTIAS VERITATES que QUAS MATHEMATICAS appellamus, a Deo esse, QUIA SIC VOLUIT, sic dispo-

uit, sic jussit.

Adde Silvanum Regis in Metaphysica, cap. IK. pag. 91. ubi negat possibilitatem repugnantiamve rerum præcedere Dei voluntatem: aut Deum aliquid nosse priusquam id velit: Je ne croirai pas, comme j'ay fait autrefois, que la possibilité & l'impossi-BILITE' DES CHOSES AIENT PRECEDE' LA VOLONTE' DE DIEU. Au contraire je serai trespersuade, qu'il n'y a rien de possible ni D'IMPOSSIBLE, QUE CE QUE DIEU A REN-DU TEL PAR SA VOLONTE'. Ainsi je vois bien qu'un certain ordre que j'ay regardé jusqu'ici comme devançant le decret de Dieu, & comme servant de regle à sa conduite, est une pure siction de mon esprit, & un effet de la mauvaise babitude que j'ay contractée à juger de Dieu comme je juge de moimesme Car comme c'est en moi une perfection que de consulter & de suivre un certain ordre que je vois dans les choses, s'estime que c'en est aussi une en Dieu: Ne prenant pas garde que je differe de Dieu, RN CE QUE JE SUIS OBLIGE' A SUIVRE L'OR-DRE qu'il a établi, parce que je depens de lui; 🕃 qu'il n'est pas obligé à se regler par ce mesme ordres parce que CET ORDRE N'EST AUTRE CHOSE QUE SA PROPRE VOLONTE'. Je ne dirai donc pas, que Dieu connoist les choses A-VANT QUE DE LES VOULOIR: QU'IL CON-SULTE L'ORDRE AVANT QUE D'AGIR: QU'IL SUIT LA RAISON UNIVERSELLE &c. parce que ces façons de parler signifient des perfections, qui n'étant que respectives ne peuvent convenir à Dieu. Ou si je le dis, je n'entendrai rien par là, si ce n'est que Dieu produit ou ne produit pas certains effets, suivant qu'il veut ou qu'il ne veut pas les produire, & que sa volonté n'est jamais dépourveue de connoissance.

Eam ob causam idem, cap. viii. pag. 90. negat Deum omnia intucri in propriis perfectionibus,: in sola voluntate, velut in sua causa, hæc a Deo videri contendit. Stultum esse, essentiam Dei instar speculi fingere, quod creaturas possibiles repræsentet, ante decretum divinum, seu liberam divinæ voluntatis determinationem; siquidem esset illud essentiam Dei velle pendere ex rebus quas repræsentat, quemadmodum imagines pendent ab archetypis. Ut aliquid igitur a Deo concipi posse vere intelligatur, prius cogitandum est tale istud esse ctiam quoad essentiam, ex voluntate Dei; hoc est, tale istud esse, quia Deus tale id esse voluit. Je ne dirai pas en dernier lieu, que Dieu voit toutes choses dans ses propres perfections, mais dans sa volonté comme dans leur principe. Je fuis pourtant si accoutumé à croire que Dieu voit les creatures en considerant les perfections qu'il a qui s'T

RAPPORTENT, que je ne puis presque m'empescher de considerer son essence comme un mi-ROIR, qui a la proprieté de representer tous les objets qu'on lui met devant. Mais j'abandonne volontiers un sentiment si peu raisonnable: non seulement parce qu'il n'y a rien en Dieu qui se rapporte aux creatures que SA VOLONTE'; mais encore parce que l'essence de Dien qui est toute parfaite, dependroit des choses qu'elle representeroit, comme les portraits dépendent de leurs causes exemplaires. Ce qui repugne à la Nature d'un estre parfait. C'sst pourquoi quand par une abstrattion d'esprit je tasche de considerer Dieu avant la libre determination de sa volonté, je ne comprens pas qu'il voie rien du tout que sa propre essence, comme une source féconde, d'où il pourroit faire sortir, S'IL LE VOULOIT, toute sorte de REALITE & DE VERITE, soit celle qui regarde la simple possibilité des choses, soit celle qui regarde leur existence. Mais je ne dois rien considerer de tout cela, comme devançant son decret, ou la libre determination de sa volonté, & comme lui paroissant déja en qualité d'objet DETERMINE' POSSIBLE. Je dois penser au contraire, qu'asin qu'une chose soit concevable à Dieu, il est absolument necessaire Qu'EL-LE RECOIVE DE SA VOLONTE' CE DEGRE' DE VERITE' & DE REALITE' QU'ELLE POS-SEDE; parce qu'autrement cette chose SEROIT IN-DEPENDANTE de Dieu: ce qui repugne à la nature d'un ESTRE PARFAIT.

Denique pag. 224. negat ideireo Deum voluisse ut homo constaret spiritu & corpore, quoniam prius illud viderit ad hominis essentiam pertinere: aut voluisse ut triangulus tribus constaret angulis, qui essent æquales duobus rectis, quoniam vidit sic esse oportere; sed potius sic esse oportere, quoniam sic voluit, nemine cogente; quæ summa est, inquit, Dei indifferentia. Nous sçavons en premier lieu, que la volonté de Dieu est souverainement indifferente à l'égard de toutes les choses exterieures. De telle sorte qu'il repugne que Dieu connoisse la BONTE' OU LA VERITE' de quelque chose, AVANT QU'IL L'AIT PRODUITE mediatement ou immediatement par sa volonté. En effet, ce n'est pas pour avoir vu qu'il étoit de l'essence de l'homme qu'il fust composé de corps & d'esprit, que Dieu a voulu qu'il fust ainsi composé. Ce n'est pas aussi pour avoir connu que les trois angles d'un triangle devoient estre égaux à deux droits, qu'il a voulu qu'ils fussent tels. Mais au contraire, parce qu'il a voulu que l'homme fust com-post de corps & d'esprit, c'est pour cela qu'il est de Pessence de Phomme d'estre ainsi composé. Et parce qu'il a voulu que les trois angles d'un triangle fuf-fent égaux à deux droits, c'est pour cette seule raison que cela est vrai maintenant, & Qu'IL NE PEUT ESTRE AUTREMENT.

Etiam inter Protestantes Cartesianos Christoph. Wittichius, in Theologia Pacifica, 3. excix. his plane suffragatur. Id, inquit, satis infert Dei summa perfectio. Summe enim perfectus non foret, nifi ab co DEPENDERET OMNIS REALITAS. Perfectius enim ENS illo concipi posset, a quo scilicet om-nia omnino dependerent... Dicendum alias soret, objecta per se suam habere effentiam & naturam, & priora effe, saltem natura, divina voluntate & inzellectu, quod absurdum est; neque cum Dei primitase conciliari potest. . Sic sequeretur e contrario divinam voluntatem & intellectum ab illa ipsa dependere, & per consequens Deum esse non omnino independemem. Et s. cc. Nulla veritas, inquit, prior est Dei voluntate, nist verum aliquod, adecque REALE quoddam Dei voluntatem antecedere velis.

Maxima, ut apparet, Cartefianorum cum magi-Atro suo consensio est, in adstruendo videlicer omni ope ac vi atheismo; doctrina de attributis divinis ad illam hypothetim accommodata; cujulmodi est quod

hic traditur de oinnipotentia Dei, & de intellectu ac voluntate ipfius. Sunt enim hæc prorfus incomprehensibilia, prorsus falsa, si de vero Deo accipiantur, quæ super hoc capite ex illorum libris hactenus descripsimus: at e diverso nihil est aut facilius intellectu, aut verius, quam quod his omnibus locis afseritur, si Deus non est nisi Verum & Ens in genere, Id quod est, Id quod est verum, Id quod est semper verum. Ex quo quem Deum Cartesiani agnoscant, promptum est intelligere. Nam quemadmodum essentia rerum ut veræ sint a Vero pendent, necesse est pariter confieri easdem a voluntate Veritatis pendere, quæcumque ea voluntas est. Veritas enim, sive Realitas, essentias rerum facit; quandoquidem ne essentiæ quidem sunt, nisi veræ & reales sunt. Sunt autem reales ac veræ a Veritate & Esfentia in genere. Ergo si Deus Verum universale & Ens in genere est, a Dei voluntate pendent veritates Mathematicæ omnes ac metaphyficæ: Quamvis non possit, inquit Cartesius, explicari verbis, sive in quo genere causæ illas effecerit, sive num potuerit ab æterno aliter eas constituere, quam nunc sunt; hoc est, num potuerit efficere, exempli gratia, ut essent bis bina quinque. Est hoc reipsa dicere, Deum non esse nisi Verum universale, ex quo vel sub quo fint necessario, & tales necessario sint, quales sunt, essentiæ rerum & veritates omnes. Quamvis ne non libere Deus eas condidisse dicatur, nulla vi extrinseca cogente sic eas ipsum constituisse dicant; eamque summam Dei indifferentiam ac libertatem esse: Quærenti autem, si quidem a Deo essentiæ ac veritates Mathematicæ ac Metaphysicæ pendent, ac num ita hæ pendeant, ac num ita libere has fecerit, ut vel potuerit eas aliter facere, aut nunc eas possit mutare; respondeat Cartesius se nescire. Quo responfionis genere si Peripateticus uteretur, quanto peritior, certior, clarior nova Philosophia diceretur? At nunc quidem apte & suis principiis consentance respondet. Neque enim certe videre potest in Verbosive in Deo, hoc est, in Vero, an veritates Metaphysicæ Mathematicæque aliter veræ esse potuerint vel possint, quam nunc in illo Vero & ab ipso sunt

Negat deinde, quod eodem recidit, in potentia Del res creatas, five quantum ad effentiam, five quantum ad exfistentiam contineri, antequam velit eas sic esse: quia non possunt certe concipi in Vero vel Ente esse, priusquam eas esse in seipso, hoc est, esse veras voluerit decreveritque Ens & Verum, qualiscumque ea voluntas est, & qualecumque istud decretum est; quod reipsa in illa hypothesi nonnisi metaphoricum est, nec aliud est reipsa quam necessitas sic exsistendi.

Ex eo sequitur non posse Deum aliud facere quam quod vult. Alioqui si qua essentia decreta Dei antecederet, cogeretur Deus, inquiunt, vellet nollet, essentias, veritates, proprietatesque, cujusmodi sunt, antequam vellet eas esse, cognoscere: nec proinde li-

ber esset, inquiunt, nec omnipotens.

At hæc effata omnia, ut diximus, vera quidem funt, si Deus non est nisi Veritas ipsa formalis esfentiarum omnium. Nulla enim effentia vera est; priusquam in Veritate sit, nec potest a Veritate cognosci, priusquam ab ipsa ita decernente ac sanciente, sive approbante, habeat ut vera sit. Sed si de vero Deo hæc dicantur, quis Catholicorum neget esse blasphema? Verum quippe Deum affirmant Catholici, prius ratione ratiocinata secundum nostrum ratiocinandi modum, in infinitis Sapientiæ suæ thesauris ea contemplari quæ possit efficere: deinde e numero rerum infinito, quam selegerit cum lubet libere producere: Essentias enimyero rerum esse æternas & immutabiles: exlistentiam dumtaxat ab arbitrio Dei pendere: infinite plus posse eum quam velit efficere: Possibilitatem rerum metaphysicam, ac Dd 3

veritatem, quippe quæ nihil aliud fit, quam cohærentia terminorum, recte intelligi potentiæ Dei phyficæ præire: stultum esse asseverare Deum potuisse quidem, & simul tamen inenodabile consiteri, quemadmodum potuerit Deus ab æterno sacere, ne essent bis bina quatuor.

Sunt in Excerptis istis tum eadem, quæ hactenus attigimus, particulatim exposita, tum alia mul-

ta cum his connexa, & ipía æque reprehendenda: ex quibus quæ ad præsens argumentum non attinent, tantum obiter indicabimus: nec sunt tamen penitus omittenda, quoniam sunt ea a side Chris-

tiana prorsus abhorrentia. Ejusmodi est

1. Quod Cartesius dicit, Merita Sanctorum non determinare Deum ad aliquid volendum, ad vitam æternam, exempli gratia, eis retribuendam; sed tantummodo ea esse causam essectus illius, cujus Deus voluit ab æterno ut causa essent. Est istud autem cum Luthero & Calvino merita Sanctorum prorfus negare: tantum operis meritum, five pretium verius, non etiam meritum operantis agnoscere; & beatitudinem non justi mercedem, sed operis prius a Deo positi effectum, necessario ex eo consequen-Quæ doctrina ex hypothesi Atheismi manat; in qua quia Deus non est nisi Id quod reipsa est, certe nec meritum hominis proprie dictum esse potest apud Deum; siquidem ne Deus quidem ibi est, qui ob bonam hominis voluntatem moraliter moveatur, ad mercedem ei retribuendam.

2. Quod ait idem, nullam essentiam convenire univoce posse Deo & creaturæ. Nam id exinde oritur, quod pro Deo Verum & Ens supremum habet, cui nihil esse potest univocum cum creatura; siquidem hæc extra Verum & Ens nihil nisi mera limitatio & negatio & descetus est. Præterquam quod si quid eis univoce conveniret, esset illud Ente ipso supre-

mo superius.

3. Quod Foucherius ait, non concipi posse in Deo creaturas, nisi in ipso instanti quo vult eas producere. Et istud enim pariter ex Atheismo est. Si Deus enim non est nisi Veritas intelligibilis entium; cum nihil concipi possit verum esse, msi Veritas verum id esse probaverit, ac voluerit, & fecerit verum; neque essentia aliqua, neque exsistentia vera est, nisi quo instanti Deus alterutram approbat, hoc est, vult ita esse; & alterutrum ei gradum realitatis donat, hoc est, sive essentiæ & possibilitatis tantum, sive exsistentiæ: quod est dare ei ut vera sit. Ex quo sequitur, ad hoc ut futura Deus nosse inligatur, dici oportere, jam omnia quæcumque futura funt, etiam liberas nostras volitiones, determinata esse a Deo; atque ab ipso ideireo cognosci, quia vult ea esse: cum nihil certe vere futurum sit, quod non a Vero acceperit ut vere sit suturum. Quomodo autem, inquit Antonius le Grand, parte 2. art. xII. pag. 108. bæc duo concilientur, ut omnes voluntatis actus ab æterno Deus decreverit, & tamen voluntas indeterminata adbuc maneat, fateor a me non ita clare cognosci. Et mox: Clare quoque percipimus omnia a Deo pendere, & nibil a nobis umquam fieri posse, quod ab æterno non decretum fuerit aut præordinatum. Quo pacto autem Deus liberas bominum actiones indeterminatas relinquat, inter illa recensendum eft, quæ captum nostrum excedunt, & cui assequendo impares sumus.

4. Quod ait idem Antonius le Grand, omnes æternas veritates a Deo esse tamquam a causa essiciente & totali. Sic sunt certe a Vero universali: a Deo vero non sic sunt: sed aliud nihil sunt præter convenientiam inter se aut repugnantiam terminorum sive

idearum, ut diximus.

5. Quod idem addit, in Deo idem esse velle, intelligere, & creare. Sane, Verum universale si quid intelligit, hoc vult esse; si hominis naturam intelligit, hanc vult esse talem, & facit: si hominem ex-

sistentem concipit, facit illum intelligendo reipsa & vere exsistere: aut Verum ipsum fallitur, & verum non est. At de Deo vero id nonnisi impie & hæretice dicitur.

6. Quod rursum addit idem, omnes veritates a Dei exsistentia pendere, si quidem Deus est Ens infinitum. Certe si Deus non est nisi Res in genere, Res infinita, vel potius Res indefinite, & Verum aut Reale in genere; le Vrai, le Réel de toutes choses, a Dei exsistentia pendent veritates Metaphysicæ, ac Morales, siquidem ipsæ sunt Res, & Res veræ quædam, atque adeo pendent ab exsistentia Veri & Rei, qui Deus Atheorum est. Neque interest, utrum a Dei exsistentia pendere dicantur, an a voluntate. At quo sensu Athei Ens infinitum, Ensperfectum, Rem perfectissimam Deum vocent, Catholici negent, sæpe superius diximus.

7. Quod aït Silvanus Regis, voluntatem Dei ipfam esse eujusque rei naturam. Nam hoc est similiter dicere, si Deus non est nisi Veritas & Realitas entium, (ut & iste censet) essentias rerum tales esse, & veritates Mathematicas ipsas veras esse ide ideireo, quia Veritas poscit ac vult ut sic sint; aliter enim nec rea-

les nec veras fore.

Hic sciscitari lubet a Cartesianis & Malebranchianis, a Philosophia ac Theologia vetere, sive (ut loqui malunt) a Peripateticismo cur discedant. Amore ac studio veri inquirendi, inquiunt. At verum illud, quod se invenisse gloriantur, Atheorum hypothesi, qualem explicuimus, maniseste favet; Peripateticismus, quem sic appellant, cum vera de Deo & Catholica Theologia maniseste congruit. Cur ergo hunc isti Peripateticismum aspernantur, ut Cartesismum suscipiant & Malebranchismum, qui Atheismo favet, nisi Religionis deserendæ, ac (si sieri potest)

pessumdandæ studio?

Alterum ut diximus, consectarium non ausus est palam Cartesius profiteri: sed cum illud ex placitis antea positis, & ex ipsomet principio illo, quo ponitur Deus aliud nihil esse nisi Verum, necesse sit consequi; haud falsa criminatio est, qua æternitatis universi, æque atque immensitatis, assertor suisse dicitur. Universi dico, non mundi, yel materiæ. Neque enim parcunt isti æquivocationibus, ut fallant homines in religionis negotio, dum eas se odisse clamant, scilicet ne ipsi in usu communi vitæ fallantur. Mundum hunc, quem vorticem unum universi, non ipfum universum esse existimant, fatentur creatum esse in tempore, nec potuisse omnino ab æterno creari. Num alii extra istum sint, inter ipsos controversum est: alii aiunt, qui de Mundorum pluralitate nuper scripserunt: alii vero negant, quibus satis est affirmare, decerptam ex infinite extenso corpore quo constat universum, partem quæ materia hujus mundi esset, nec ullis finibus universum circumscribi, quod constet ex mundo hoc aspectabili & corpore ustra caelos extimos infinite vel indefinite protenfo:

Materiam similiter hujus mundi illam sæpenumero indefinite extensi corporis portionem appellant, quæ formas diversas induit, quas in hae aspectabili universitate conspicimus: ac proinde sinitam materiam, sinitumque mundum consitentur, sed non prop-

terea universum finitum.

Denique ut fucum legentibus faciant, ante mundum conditum Deum exstitisse dicunt, hunc fecisse corpora, hunc prius suisse, quam esset quidquam creatum. Ubi prioritatem solummodo rationis volunt intelligi, quia prius oportet concipi Veritatem, veluti normam faciendi operis, quam ex ea quidquam procedere boni rectique noscamus. Prius essentias facit, ut volunt, quam res faciat exsistere.

Hoc sensu Cartesius, parte 2. Principiorum Philosophiæ, num. xxxvi. dixit, Deum esse primariam motus causam: & eamdem semper metus quantitatem in universo conservare. Motus natura, inquit, sie ani-

madversa, considerare oportet ejus causam, eamque duplicem: Primo scilicet UNIVERSALEM & primariam, que est causa Generalis omnium motuum qui sunt in mundo: ac deinde particularens, qua fit, ut singulæ materiæ partes motus quos prius non batuerunt acquirant. Et generalem quad attinet, manifestum wibi videtur, illam non aliam esse, quam Deum splum, qui materiam simul cum motu & QUIETE IN PRINCIPIO CREAVIT; jamque per solum suum concursum ordinarium, tantumdem motus & quietis in ea tota quantum tunc posuit conservat. Hic tria Cartesius ponit a Christiana side abhorrentia.

Primum est, non aliam materiæ quam motus in ca creationem fuisse; sed in co tantum positam eam fuisse, quod ex universo portio vere selectaest, quæ materia mundi idcirco fieri diceretur & esset, quoniam motu ei impresso, quo secaretur in partes, formas induerer, quas vidimus, diversas. Ex quo non sequitur, alio sensu Creatorem esse materiae Deum, quam quia verum est eam vere exsistere, factamque esse motu illo idoneam ad recipiendas formas: est enim in illa hypothesi Deus, Id quod est, Id quod

verum ett.

Alterumest, Motorem materize verius intelligi in ea hypothesi Deum, quam Creatorem: motorem vero qui solummodo dicit, nullam veri Numinis ideam ingerere: nec morus principium extra materiam illam poni, nisi yerbo tenus, cum reapse in ipsa sit; neque extra esse dicatur, nisi quia concipi Verum, a quo est motus omnis verus, & ipsamet corporis & motus essentia, absque ullius motus & corporis exsistentia potest. Hoc illud est quod Malebranchius pro defensione Cartesii aiebat, ut superius vidimus, pag. 53. Il est ridicule de dire que Mr. Descartes a cru que le monde se soit pu former de lui-mesme; puisqu'il a reconnu, comme tous ceux qui suivent les lumieres de la raison, qu'aucun corps ne peut mesme se remuër per ses propres forces; & que toutes les loix immuables de la communication des mouvemens ne sont que des suites des volontez immuables de Dieu, qui agit sans cesse d'une mesme maniere. . . Si les Athées peuvent soutenir, comme les Paiens, que la matiere soit increée, ils ne peuvent pas de mesme soutenir qu'elle sit jamais esté capable de se mouvoir par ses propres forces. Ainsi les Athèes servient du moins obligés de reconnoistre le veritable moteur, s'ils ne vouloient pas reconnoistre le veritable Createur.

Tertium quod hic Cartelius adstruit, eamdem semper quantitatem motus in universo conservari, eo spectat, ut fato fieri omnia adstruat, & ex causarum motuumque necessaria inter se connexione: ut nimirum sic Deo suo præscientiam sive scientiam asserat rerum futurarum, quæ nihil aliud in ea hypothesi potest esse, quam ipsarum necessaria & vera futu-

Sic ut fucum faciant imperitis prius Deum exstitisse aiunt, quam hunc mundum conderet. Malebranchius in Disquisitione Veritatis, pag. 198. Il est indubitable, qu'il n'y avoit que Dieu seul avant que le monde fuit creé, & qu'il n'a pu le produire sans connoissance & sans idée. Et pag. 545. Dieu renferme en soi les corps d'une maniere intelligible. Il voit leurs ESSENCES ON LEURS IDE'ES DANS SA SAGESSE, & lear exfistence dans son amour ou dans ses valontez. Il est necessaire de le dire ainsi, PUIS-QUE DIEU A PAIT LES CORPS, & QU'IL CONNOIT CE QU'IL A FAIT, AVANT MESME QU'IL Y EUST RIEN DE FAIT. Sed prioritatem solius rationis ratiocinantis agnoscit, & secun dum dici; quoniam sic necesse est, inquit, loqui & profiteri, fiquidem Deum five Naturam agnoscimus scisse quid faceret, priusquam id facere moliretur. Nosse enim prius oporter, secundum nostrum concipiendi modum, essentiam rei alicujus, quam dare

ei exfistentiam.

Ita Silvanus Regis in Metaphysica, pag. 110. & 111. admonet eas voces, prius, & ante, cum ante mundum exstitusse Deus dicitur, vel priusquam conderet mundum nihil exstitisse, de sola prioritate naturze, dependentiaque effectus a causa, qualis est solem inter & lucem, ignemque & calorem, accipiendas esse. Eam ob rem iste corpora considerat, sive in se præcise & absolute, & Entia tunc ea substantialia nuncupat; sive ut sunt entia talia, hoc est, modificata materies; & hæc appellat entia modalia. Entia igitur substantialia, hoc est, materiam præcise commensurari tempore negat; id esse peculiare ac proprium entium modalium affeverat; quoniam ea dumtaxat & incipiunt esse, & desinunt. Neque tamen æternam dici vult materiam, quoniam æternitas sit Dei propria, quippe conjuncta cum independentia: Perpetuam dici oportere, quoniam a Deo nihilominus tamquam a causa efficiente; quamvis ab æterno creata fit. Materiam itaque, five substantias, sive entia substantialia præcise, nec posse dici creata in tempore, nec prius potuisse creari quam creata funt; fiquidem tempus omne, quod est in comparatione durationis motus folaris cum aliarum rerum duratione positum, & est denominatio tantum extrinseca, petita ab homine qui comparat, substantiarum in se absolute consideratarum & materize exfiltentiam præfupponit. Sic enim ille pag: 108. Suivant ce principe le mouvement du Soleil & la durée des chofes modales seront comme la matiere de la quantité du tems: & la comparaison que l'esprit sera de l'un & de l'autre en sera comme la forme. D'où il s'ensuit, que la quantité formelle du tems ne sera rien de réel dans les choses qui durent: mais un simple mode ou rapport exterieur, qui dépendra principalement de l'esprit qui compare la durée des Estres modaux avec quelque partie du mouvement du Soleil. Je dis la durée des Estres Modaux, & non pas des Estres SUBSTANTIELS: pour donner à entendre, que le tems, selon nostre maniere de concevoir, ne convient qu'aux estres modaux. Car comme IL N'Y A QUB LES MODES, qui a parler proprement COMMEN-CENT & CESSENT D'ESTRE; CE N'EST QUE DES MODES aussi qu'on desire scavoir combien ils ons

Or si le tems ne convient pas à la durée des substances créées, il convient bien moins encore à la durée de Dieu. . . . C'est pourquoi pour marquer cette difference, je nommerai ETERNITE' la durée de Dieu: J'appellerai PERPETUITE' la durée des substances créées: & je reserverai le nom de Tems à la durée des Estres modaux. Ainsi PEternité de Dieu sera la durée d'une substance INDEPENDANTE & incapable de changer d'estre ou de maniere d'estre. La PERPETUITE fera la durée des substances, qui sont dépendantes & capables de changer, sinon d'estre, au moins de maniere d'estre. Et enfin le TEMS sera la durée des estres modaux, qui sont dépendans & ce-pables de changer d'estre & de maniere d'estre.

Suivant ces definitions, je ne dirai pas en premier hou, que le monde soit eternel. Car fe par le Monde s'entens l'assemblage de tous les Estres modaux, il vient d'estre prouvé que le Monde est Temporel. Pag. 109. Et si par le mot de Monde. j'entens les substances créées, je ne puis pas non plus dire, que le Monde soit Eternel, parce que LES SUBSTANCES CRE'E'ES NE SONT QUE PER-PETUELLES. Et il ne sert de rien de dire, que LES SUBSTANCES CRE'E'ES DOIVENT ESTRE ETERNELLES PARCE QUE L'ACTION PAR LAQUELLE DIEU LES A CRE'E'ES EST TELLE. Car il suffit qu'elles soient dépendantes & capables de changement, pour ne pouvoir prétendre au titre d'Eternelles. Je ne dirai pas en second lieu, que les fubstances que Dieu a créées ayent pu estre produites plustost ou plus tard, devant ou après, parce que tous ces termes signifient des parties du tems: Et je sçay trés-certainement que l'existence du tems PRE-SUPPOSE CELLE DES SUBSTANCES.

Pag. 110. De plus, parce qu'il y a des choses qui Jont quelque tems avant que d'agir, & qu'il y en a d'autres qui agissent en mesme-tems qu'elles sont; pour marquer cette difference, je dirai que les premieres précedent leurs effets d'une priorité de tems: & que les dernieres les précedent d'une simple priorité de nature. D'où il s'ensuit que la priorité de nature ne signifiera rien autre shose, que la dépendance d'un effet de sa cause. Suivant ce principe, je ne dirai pas QUE DIEU L'IOIT DEVANT QUE DE CRE'ER LES SUBSTANCES: parce que le mot devant signisse une circonstance de tems, qui ne peut avoir precedé l'exi-stence des substances. Ou si je le dis, j'entendrai par le mot devant, non une anteriorité de tems, mais une simple anteriorité de nature; telle qui se trouve entre le Soleil & la lumiere, le feu & la chaleur, & en general entre toutes les causes & leurs effets.

Lelevelius in vera & falsa Metaphysica, pag. 78. hunc eo nomine suggillat his verbis: Le public lui demande l'explication de ces propositions, quas Silvanus Regis nimirum in Responsione ad D. Huetium protulit, pag. 266. & 267. " Que le monde n'a " pas esté créé du néant, si ce n'est en ce sens, que " le monde dépend de Dieu comme de sa cause efficien, te; & que Dieu n'a eu besoin pour le produire du " secours d'aucune creature. . . . Que bien que la " matiere ne soit pas créée du néant, il ne s'ensuit " pas qu'elle soit égale à Dieu, ni qu'elle soit éter, nelle. Id vero recte ac nullo negotio intelligimus, si Deus non est nisi Verum & Reale in genere, le Vrai & le Réel de toutes choses. Nam in ea hypothesi, pendet Materia quidem a Realitate vera; nec aliter ex nihilo est, quam quia ex vera Realitate manat ac pendet; nec potest esse Vero ac Realitate

universali par.

Eam ob rem Cartesius, qui veram creationem nusquam adstruit, (neque enim potest salva sua hypothesi) motu illo materiæ semes impresso, momento uno totum mundum fuisse conditum tradit, non (ut sacræ litteræ produnt) spatio sex dierum. Testis Malebranchius, pag. 404. libri de Disquisitione Veritatis: M. Descartes a pensé que Dieu avoit forme' le monde tout d'un coup. Et Antonius le Grand, parte III. art. vii. Mundum PRI-MO SUÆ CREATIONIS MOMENTO FUISSE PERFECTUM, & non temporum vicissitudine incrementum accepisse. Itaque motorem materiæ dumtaxat Deum Cartesius facit: id quod nullam sat dignam Deo ideam Dei ingenerat : formationem ac perfectionem universi legibus deinde immutabilibus mechanicæ tribuit.

Creatum vero idem Le Grand negat a Cartesiana schola sic accipi, quemadmodum a Catholicis folet; pro eo nimirum quod est productum ex nihilo, quod præexstitisse mens humana potest cogi-Creatum definit, id quod a solo Deo, (hoc est, ab Ente & Vero, quem unum Deum norunt,) accipit ut sit, & verum sit: sive, Cujus exsistentiam non necessario involvit essentia. Quæ definitio cum æternitate universi, vel corporis ex quo materia mundi facta est, nulla ratione pugnat. Sic ille, parte 2. art. XIII. Recepta est in scholis hec definitio: Creatio est productio rei ex nibilo. Que absque omni scrupulo admitti potest, si per nihil omnis realitatis negationem intelligant: non autem aliquid imaginarium, quod sibi fingunt, ex quo omnia quæ producuntur pullulare existimant. Nam nonnulli illud NIHIL tamquam materiam quamdam concipiunt, quam in spatio imaginario recondi arbitrantur, & ex qua res proficiscuntur & effluunt. Catholicos Philosophos irridet, quibus fallam affingit senten-

tiam: cum nihil reipsa dicant, nisi fingi animo posse & oportere nihilum rei & subjecti ante creationem. Pergit ille: Quare ne videar illorum errori patrocinari, ad tollendam omnem ambiguitatem, melius definiendam esse censeo: Esse operationem, qua ab efficiente res producuntur, nulla alia præter ipsum causa concurrente. Adeo ut res creata esse intelligatur. Que PRÆTER DEUM, (hoc est, præter Verum) nullam aliam causam ad exsistendum requirit. Unde fit, ut modi & accidentia non creentur, cum illa a substantia quoque dependeant, & extra illam nullo modo concipi possint.... CREATUM igitur illud censetur, cujus natura seu essentia clare intelligi non potest absque essentia. Ea definitione posita, perspicuum est, tametsi materia ipsa hujus mundi æterna, vel ut Silvano Regis magis placuit, perpetua sit, nihilominus creatam dici cam oportere; tum quia est verum ens a solo Deo, hoc est, a solo Vero universali dependens; tum quia ejus essentia nullam necessariam cum exsistentia connexionem habet.

IV. Quarta Cartesii de Deo hæresis est, quæ negat Deum fecisse mundum hunc aspectabilem propter hominem. Sane si Deus non est nisi Reale & Verum universale, finem aliquem extra se sibi proposuisse Deus in agendo dici omnino non potest; sed hunc solummodo, ut entia & vera faceret: Nec magis propter hominem conditus fuisse a Deo Sol existimandus est, quam homo propter Solem: Ac ne condidisse quidem hominem Deus jure censebitur eo fine, ur ab homine laudaretur; quoniam id superbiam arrogantiamque sapiat: Denique eatenus dumtaxat facta dici posse omnia propter hominem, quod apra sunt ca quibus homo possit uti, quod in iis contemplandis possit ingenium exercere, quod possit denique hac pia credulitate ad laudem summi Entis accendi. Quæ quidem si de vero Numine jactantur, hæretica, summæ illius bonitati injuria, & impia sunt. Atqui sic Cartesius, tomo 2. epistolarum, pag. 135. Et encore qu'il soit vrai en morale, eu égard à nous autres hommes, que toutes choses ont esté faites pour la gloire de Dieu, à cause que les hommes sont obligez de louer Dieu pour tous Jes ouvrages; & qu'on puisse aussi dire, que LE SOLEIL A ESTE FAIT POUR NOUS ECLAI-RER, POUR CE QUE nous experimentons que le soleil en effet nous éclaire : Ce seroit toutefois UNE chose puerile & Absurde, d'assurer en METAPHYSIQUE, que Dieu à la façon d'UN HOMME SUPERBE, n'auroit point eu D'AUTRE FIN EN BATISSANT LE MONDE, que telle d'estre LOUE' PAR LES HOMMES: & qu'il n'auroit creé le soleil, qui est plusieurs fois plus grand que la Terre, AUTRE DESSEIN QUE D'ECLAIRER L'HOMME, qui n'en occupe qu'une trés petite partie.

Parte prima Principiorum Philosophiæ, num. xxvIII. Ita denique nullas umquam rationes circa res naturales A FINE quem DEUS AUT NATURA in its faciendis sibi proposuit, desumemus: quia non tantum nobis debemus arrogare, ut ejus consiliorum participes esse putemus. Modestiam simulat, ne finem, quem diximus, proposuisse sibi Deum in hujus universi molia

tione cogatur affirmare vel negare.

Similiter parte tertia, num. 2. Etiam vaveamus, ne nimis superbe de nobis ipsis sentiamus. Quod sieret, non modo si quos limites nobis nulla cognitos ratione, nec divina revelatione, mundo vellemus affingere. . . . Sed etiam maxime, si res omnes PROPTER NOS SOLOS ABILLO CREATAS ESSE FINGEREMUS: vel tantum, si sines quos sibi proposuit in creando universo ingenii nostri vi comprehendi posse putaremus. Num. 3. Quamvis enim in Ethicis SIT PIUM dicere, omnia A DEO PROPTER NOS FACTA ESSE, ut nempe tanto magis ad agendas ei gratias impellamur, ejusque amore incendamur: ac quamvis etiame

SUO SENSU sit verum, quatenus scilicet rebus omnibus uti possumus aliquo modo, saltem ad ingenium nostrum in iis considerandis exercendum. Deumque ob admiranda ejus opera suspiciendum: Nequaquam tamen est verisimile, sic om nia propter nos facta esse, ut nullus alius sit eorum usus. Esse, ut nullus alius sit eorum usus. Esseque plane ridiculum & ineptum id in physica consideratione supponere: quia non dubitamus quin multa exsistant, vel olim exsisterint, jamque esse desierint, quæ numquam ab ullo homine visa sunt aus intellecta, numquamque ullum usum es præbuerunt.

Cartesium, præter alios istius sectæasseclas, sequitur ac describit Antonius le Grand, Institut. Philos. parte III. art. xv. Non deerunt, inquit, qui dicent solem, exempli causa, ad nos illuminandum esse factum: Mentem nostram, ut illum consideret: Immo totum hoc universum Hominis Causa esse conditum: Cum videamus omnia quæ in illo sunt, ad illum peculiari modo referri; ac proinde fines Dei non minus quam alias causas sosse a nobis cognosci. Respondeo, quidquid sibi fingant, NON NISI CONJECTURIS possunt quidquam de Dei fine statuere. Nam INSULSUM EST imaginari, AD NIHIL ALIUD SOLEM QUAM AD Nos illuminandos fuisse creatum, stellas nostri causa fuisse in sirmamento positas; atque omnia astra lucem emittere aut pati in utilitatem aut delectationem nostram: Cum simus minima pars terræ, ac soltotam terram magnitudine excedat totics. Quis nescit multa jam in orbe exsistere, & quondam exstitisse, quæ numquam ab bomine visa sunt, aut in illius cognitionem pervenerint? Nulla enim ratione naturali assequi possumus, quod supra rationem est.

Catholici dicunt e contrario, compertum sibi esse divina revelatione finem, propter quem Deus hunc mundum condiderit; nec alio scilicet spectasse Deum in eo condendo, quam ut hominis utilitati ac delectationi serviret. Hoc enim Moses aperte prædicat, cum toties dicit, Gen. cap. 1. Et vidit Deus quod esset bonum: hoc est, alendo, erudiendo, vel

oblectando homini utile.

V. Nihilo minus hæreticum & impium est, quod Cartesiani dicunt, Deum non esse indisferentem ad agendum, sed ex se determinatum necessario, ut agat. Eatenus dumtaxat indifferentem fuisse, quod & essentiæ ipsæ rerum tales omnino nunc sunt, quales ipse esse initio voluit; nec ulla vi exterius cogente adductus est ut ageret. Objectum istud olim Cartefio est, inter sextas objectiones, pag. 558. a Theologo: Numquid vides te Dei libertatem destructe, a qua tollis indifferentiam, dum creat mundum hunc potius, quam alium, aut nullum, condit: Cum sit tamen de side Deum ab æterno suisse indisserentem ut conderet unum, vel innumeros, vel etiam nullum. . . . Quapropter non minus includitur indifferentia in divini quam in humani arbitrii libertate. Cui objectioni nihil aliud Cartesius respondet, quam quod supra diximus, pag. 209. indifferentem dici eatenus Deum, quod essentias ipsas rerum quales voluit ipse constituit: cetero non univoce convenire Deo & homini indifferentiam. Et tomo 2. epistolarum, epist. Liv. ad P. Mer-sennum, pag. 294. Pour ce que j'ay écrit, que l'Indif-ference est plutost un défaut qu'une persection de la libesté en nous, il ne s'ensuit pas de là que ce soit le mesme en Dieu. Et toutefois je ne sache point qu'il soit de fide, de croire qu'il est indifferent. Et je me promets que LE PERE GIBIEUF défendra bien ma cause en ce point là : Car je n'ay rien écrit QUI JE S'ACCORDE AVEC CE QU'IL A MISDANS SON LIVRE De Libertate. Patronum adhibet hominem e suo grege.

Cartesium, ut solet, sequitur xarà módas Silvanus Regis, in Metaphysica; ubi negat aperte Dei voluntatem esse posse indifferentem ad aliquid: quoniam, inquit, perfectius est decrevisse statim quid agas, quam veluti animi pendere; quod idem ait esse atque

esse indifferentem. Tamen idem postea Deum ut quam maxime indifferentem ponit esse, Cartesiano intellectu; quoniam scilicet & essentiae rerum tales nunc funt, quales ipse voluit esse: nec ulla vi extrinsecus cogente adductus est ad agendum: Ceterum agere ipium necessario, idque ex vi naturæ fuæ. Priorem hujus responsionis partem jam superius num. III. descriptimus, pag. 213. Nunc alteram dumtaxat ipsius verbis repræsentamus. Nous sçavons en second lieu, que bien que Dieu soit absolument independant de tous les estres creés, & que par consequent il ne puisse estre determine à agir PAR AUCUNE CAUSE EXTERIEURE, il ne laisse pas néanmoins d'estre TRES-DETERMINE' A AGIR PAR LUI-MES-ME. Car comme Dien est un Estre simple & TRES-NECESSAIRE, il ne peut avoir rien de soi ni en soi qui soit indifferent ou indetermine'. Dont la raison est, que l'indifference ou l'indetermination supposent de la dépendance: E que la dépendance est un defaut, qui ne peut compatir avec la nature d'un Estre parfait. Nous sçavons en troisième lieu, que quand Dieu agit par sa volonté, BIEN QU'IL AGISSE NECESSAIREMENT; il agit néanmoins de telle sorte, Qu'IL NE SENT AUCUNE FORCE EXTE-RIEURE, QUI LE CONTRAIGNE A AGIR. Car en effet d'où viendroit cette force, puisqu'il a esté prouvé que l'action de la volonté de Dieu précede non seulement l'existence, mais encore LA POSSIBILITE? DE TOUS LES ESTRES? Ces trois veritez étant supposées, on peut donner une idée fort exacte de la Liberté de Dieu, en disant, Qu'elle consiste dans la proprieté que Dieu a d'Agir au dehors sans CONTRAINTE, & avec une indifference telle, qu'il ne peut estre determiné à agir par aucune cause exterieure; quoi qu'il soit tres-determine' A A-GIR PAR LUI-MESME & PAR SA PROPRE NATURE.... Je dis.... que Dieu agit avec une telle indifference, qu'il ne peut estre determiné à agir par aucune cause exterieure; pour faire connoistre, que l'indisserence qui se trouve dans la Liberté de Dieu, est entierement differente de celle qui se rencontre dans la liberté des hommes.

Denique pag. 90. Je ne dirai pas en troisieme lieu, que la volonté de Dieu PUISSE ESTRE INDIFFEZ RENTE à l'égard de quelque chose. Car comme la determination de la volonté de Dieu est une perfection, si Dieu cessoit d'estre determiné, il cessoit d'estre par-

fait : ce qui répugne.

Atqui hæc omnia sane de Deo necesse est profiteri; si Deus non est nisi Essentia essentiarum omnium, aut Verum universale. Postulat enim hæc hypothessis, ut quæcumque illa Dei actio esse intelligatur; determinata ac necessaria ponatur esse ad rerum omne & omne ens producendum; eademque eatenus dumtaxat indisserens, quod nec ipsæ rerum essentiæ id esse quod funt omnino potuerunt, nisi istud a Deo, hoc est, ab Ente & Vero acciperent; neque tamen ut hoc illis impertiret, ulla vi cogente exterius adduci adigive potuerit. At de vero Numine hæc jactari; ecquis Deum reveritus non indignetur?

VI. Par scelus est, quod Cartesiana schola Deum negat aut posse facere vacuum, aut partem aliquam materiae annihilare, aut novum mundum efficere, præter istum. Ac de Ente quidem entium, de Ente in genere, ac de Eo quod est, verissime ista produntur. Quomodo enim Ens & Res & Id quod est, id quod nihil est exhibere, aut ubi jam entia sunt possit nova condere? Nam & mundum, uti postea dicemus, Cartesius infinitum ponit, & penetrationem corporum impossibilem. At verum Numen nihil horum posse nonnisi impie ac blaspheme dici, Ca-

tholici omnes consentiunt.

Quid autem Cartesius de vacuo? Parte securida Principiorum, num. xvi. Vacuum autem Philosophico more sumptum, hoc est, in quo nulla plane sit sub-E e stantia, DARINON POSSE manifestum est, ex eo quod extensio spatii vel loci interni non disserat ab extensione corporis. Nam cum ex boc solo, quod corpus sit extensum in longum, latum, & profundum, reste concludinus illud esse substantiam: quia omnino repugnat ut nibili sit aliqua extensio. Idem etiam de spatio quod vacuum supponitur, est concludendum: quod nempe cum in eo sit extensio, necessario etiam in ipso sit

substantia.

Et num. xviii. Adeo ut non magis repugnet nos concipere montem sine valle, quam intelligere istam cavitatem absque extensione in ea contenta, vel banc extensionem absque substantia quæ sit extensa: quia (ut sæpe dictum est) nibili nulla potest esse extensio. Ac proinde si quæratur, Quid siet, si Deus auferat omne corpus quod in aliquo vase continetur, & nullum alind in ablati locum venire permittat? Respondendum est, vasis latera sibi invicem hoc ipso sore contigua Cum enim inter duo corpora nibil interjacet, necesse est ut se mutuo tangant: ac manifeste repugnat ut distent, sive ut inter ipsa sit distantia, & tamen ut ista distantia sit nibil: quia omnis distantia est modus extensionis; & ideo sine substantia esse non potest.

Quid deinde Silvanus Regis? In Metaphysica, pag. 105. ut alia loca prætermittam: Cette autre partie, . . . que je nomme les espaces imaginaires, non parce qu'elle est vuide, (parce qu'il sera prouvé que LE VUIBE EST IMPOSSIBLE, non seulement d'une impossibilité naturelle, mais encore d'une impossibilité absolue:) mais parce que les sens n'y font rien appercevoir, & que je n'y reconnois QUE LE CORPS, OU LA SUBSTANCE ETENDUE, sans aucune

distinction de parties.

Consentit & Antonius le Grand, Instir. Philos. parte iv. art. vii. Quia cum spatium, inquit, non aliquid sit a corpore distinctum, immo corpora omnia suum secum spatium adserant & tollant, necessum est corpas esse, ubicumque spatium invenitur. At prima ac præcipua hujus placiti ratio est, petita ex notione Dei, qualem impia schola agnoscit. Quod non possit nimirum Ens entium sive Realitas causare nihilum, quale Vacuum est. Cui rationi veluti primariæ, alia nihilo minus absurda placita ejusdem sectæ suffragantur.

2. Inde etiam ad nihilum posse quidquam a Deo redigi negat Malebranchius: negat animo etiam concipi substantiæ annihilationem posse. In Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 289. Un bon Philosophe doit-il craindre ce qui est naturellement impossible, & MESME CE QUI EST INCONCEVABLE, TEL QU'EST L'ANEANTISSEMENT

DES SUBSTANCES?

Negat & Silvanus Regis, in Metaphysica, pag. 90. Je ne puis pas concevoir que Dieu, sans changer de façon d'agir, puisse de truire les substances Qu'il A produites, à cause qu'il les veut immediatement: & que s'il les détruisoit, son action tendroit directement Au NEANT: CE QUI EST IMPOSSIBLE.

Eadem ratiocinatione utitur Malebranchius, iterum propterea hic appellandus, in Meditationibus Christianis, pag. 67. Un corps existe, parce que Dieu veut qu'il soit: Il continue d'estre parce que Dieu continuë de vouloir qu'il soit : & si Dieu cessoit seulement de vouloir que ce corps fust, dés ce moment il ne seroit plus. . . . Afin que Dieu pust a-NEANTIR CE CORPS, il faudroit que Dieu PUST ANEANTIR CE CORPS, il faudroit que DIEU PUST VOULOIR QUE CE CORPS NE FUST POINT. Il faudroit que Dieu fust capable d'avoir une volonté, DONT LE NEANT SEROIT LE TERME. Or le neant n'a rien de bon, ni rien d'aimable. Dieu ne peut donc l'aimer ou LE Vou-LOIR D'UNE VOLONTE' POSITIVE. Dieu peut ANDANTIR SON OUVRAGE, parce qu'il pest

cesser de vouloir que cun ouvrage subsisse. Car les volontez de Dieu, quoi qu'éternelles & immuables, NE SONT POINT NECESSAIRES. Elles font arbitraires a l'egard des estres cre'e's. Le MONDE N'EST POINT UNE EMANATION NECESSAIRE de la Divinité. Dien peut d'une volonté éternelle & immuable le créer pour un tems. Mais DIEU NE PEUT AVOIR UNE VOLONTE POSITIVE & PRATIQUE de le détruire. Il ne peut point agir pour ne nien faire. Son action ne peut tendre AU NEANT. Cela est clair. Certe Ens. entium, five to elem, & Id quad est, velle aut diligere to un siva cujusquam rei, sive Id quod non est; aut tendere ad to jui sivou, ad Id quod non est, omnino non potest. Destrucre opus suum potest, hoc est, mundum hunc ipsum quem moris materize impresso formavit, si nempe ab zero decrevit ad tempus folummodo hunc conservare. Materiam five corpus extensum præcise amuhilare, hoc est, velle ut corpus aliquod, vel pars aliqua materize amplius non sit, non potest. Quomodo enim Ens faceret aliquid esse non ens? aut quomodo Rcalitas faceret aliquam rem non esse rem?

Pari fraude Antonius le Grand, Instit. Philosoph. parte 2. cap. x11. in nihilum prolapfuraesse creata omnia dicit, si Deus a concursu suo cessarer. Ubi creata vocat, non materiam ex qua sunt omnia, quam concursu non putat egère; sed opera (ut Malebranchius) quæ funt ex materia illa initio formata, ac proinde mundum etiam ipfum, quem ex nihilo fui formatum esse ultro concedit; & antequam formaretur, nihil tale fuisse; & in simile nihilum recasurum esse, se: defineret conservari, hoc est, si defineret esse qualis nunc est. Non solum, inquit, rerum creatarum Deus est principium secundum fieri, sed etiam secundum esse. Unde fit ut continuo influxu eas conservet. Et si A CONCURSU SUO CESSARET, baud dubium eft, quin omnia que produxit, in nibilum essent dilapsura: quia Antequam creata essent, & concursum suum iliis præberet, NIHIL ERANT. Hæc sunt quæ entia modalia Silvanus Regis appellat, ut vidimus; quæ ex Deo, hoc est, ex Ente in genere non necessario emanare dicunt, quoniam non habet illorum exfistentia necessariam connexionem sive cum Ente in genere, sive cum ipsa corum essentia vel idea. Hane enim causam affert Malebranchius, in Responsione ad Arnaldum, de veris & falsis ideis. pag. 327. Le monde n'est point une EMANATION necessaire de la divinité: il dépend des decrets divins, fort libres à set égard, & fort indifferens. L'EXISTENCE DU MONDE N'EST POINT necessairement ENFERME'E DANS L'IDE'E DE L'ESTRE INFINIMENT PARFAIT. Idque cuam repetit in Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 1. pag. 211.

3. Denique non posse Deum sive plures mundos, five alium unum omnino præter istum condere, Cartesius perspicue prodidit, parte 2. Principiorum Philosophiæ, num. xx11. quoniam unum omnino corpus esse potest extensium, quod jam omnia spatia, etiam imaginabilia occupat si Cartesio sides, ut postca dicemus. Hincque etiam, inquit, collisi facile potest, non aliam esse materiam cæli quam terræ: atque adeo SI MUNDI ESSENT INFINITI, non posse non illos omnes ex una & eadem materia constare: NEC PROINDE PLURES, SED UNUM TANTUM ESSE POSSE: QUIA perspicue intelligimus, illam materiam. cujus natura in eo folo confiftit, quod sit substantia extensa, omnia omnino spatia i MAGINABI-LIA, in quibus alii isti mundi esse deberent, jam occupare; nec ullius alterius materiæ ideam in nobis repe-

Similiter Antonius le Grand, Instit. Philos. parte iv. art. I. Implicat PLURES MUNDOS ESSE, &C. Us omnis autem disputationis via occludatur, dicimus hung

bunc mandam nullos magnitudinis su & LIMITES HABERE. Quia cum omne spatium st eliquid extensum, & extensio haberi non possis absque torpore, dicendum est nihil a nobis ultra cielos posse concips quod non reale sit. Et sic ALIUM MUNDUM PRÆTER HUNC ESSE NON POSSE.

Similis prorfus huic blafphemiæ illa est, qua negant iidem, posse Deum novam materiam creare uspiam; causas enim hujus dicti profert easdem ac ceteri, Antonius le Grand, Instit. Philos. parte iv. art. v. Materia omnium Philosophorum suffragio, genera-Honis & corruptionis expers est: ac proinde existimandum est, eamdem semper ejus portionem remanere. Nam pone NOVAM MATERIÆ PARTEM IN MUNDUM INTRUDI; quo se recipiet, cum Vacuum non detur, & corporum penetratio IMPLICET? . . . . Ad infinitam enim Dei potentiam spectat, ut modo maxime constanti operetur, & quod semel producit, sine diminutione aut augmento manuteneat & conservet. . . . Per primam materiam intelligitur CORPUS universe consideratum prout in conceptu suo tres dimensiones includit, sive prout dicit esse extensum. . . . . Talisque materia non generationi & corruptioni est obnoxia: adeoque neque cresdere neque minui potest; sed solum diversimode modifi-

cari, & varias formas assumere. Eadem de materiæ motu huichomini, & ipsi Cartesio, ut superius vidimus, pag. 215. atque adeo toti scholæ Cartesianorum, ratiocinatio est. Negat ei motui, quem statim materiæ Deus impressit, hoc est, quem reipsa materia undecumque accepit, nunc aliquid adjici ulla vi posse; aut exinde posse quidquam imminui. Par est de motu ratio, pergit ille ibidem. Cum rerum conservatio nibil aliud sit, quam producta & repetita creatio, flatuendum est, Deum esse ejusdem motus conservatorem, quam in primo rerum exordio in mundo posuit. . . . Existimamus eamdem Jemper motus mensuram in Orbe universo reperiri; quamvis aliquæ ejus partes, nunc motum, nunc quietem patiantur, . . . Tam constantis in orbe motus solus Deus potest esse auctor: non. . . materia que movetur, cum sit mere passiva, & solum in extensione confistat. Instabilitatis enim Deus argui posset, si sicut vertam ac determinatam materiæ quantitatem in universo con ervat, tantumdem translationis, quam in eo primo momento posuit, non eodem concursu tueretur ac custodiret. VIRTUS ergo ILLA QUE MATERIÆ PARTES AGITAT, NIHIL ALIUD EST NISI IPSE DEUS, qui natura sua sapientissimus ac potentissimus modo maxime constanti operatur: MC proinde ex ejus parte visilla minui aut ACCRESCERE NON POTEST, licet ad diversa corpora applicata, distribui ac dividi videatur. Atque sta una & eadem semper in natura rerum perseverat; quamvis, inquam, in diversis subjectis varietur. . . ! Et sicuti EJUS LIBERTAS in multiplici ac varia rerum productione elucet: ità æterna ejus IMMUTA-BILITAS in ejusdem motus & quietis materiæ conservatione demonstratur. Est hoc autem satis aperte profiteri, non alium a Cartefianis Deum agriofci, nifi vim illam quæ materiæ partes agitat, hoc est, nisi motus ipfius ab occulto calore producti leges immutabiles, ac necessarias, secundum mechanicæ regulas. Ex quo sequitur, Deum Cartesianorum non posse aut aliter aut plura facere quam facit. Quomodo enim leges ex mutari possent, aut mutare quidpiam, si funt ipsæ necessariæ & immutabiles? At verus Deus, quem Catholici colunt, absque ulla sui mutatione & plures mundos, & alia innumera, & omnia aliter efficere potest quam facit.

Cartelio tamen succenset super ea re (quod mirere) Cartesianus ipse, Malebranchii defensor Lelevelius, in libro inscripto, De vera & falsa Metaphysica, pag. 81. & 82. Cartesium, inquam, ille increpat, qui negarit, posse Deum alios fabricari mundos. Homi-

nem videlicet simplicem & minus acutum; qui non viderit; posse id quoque concedi Catholicis: non quod novo orbi condendo spatium, quod imaginarium appellamus, sive negativum, aliquod exiter: sed quoniam mundis numero plurimis exhauriri non possit quidquid persectionis in Ente in genere, in Vero, in Eo quod est, continetur. Dieu peut créer mille & mille mondes plus grands & plus grands que celui que nous habitons: NON PAS QU'IL Y AIT DES ESPACES POUR LES CRE'ER; CAR IL N'Y A POINT D'ESPACE SANS MATIBRE: (un esprit attentif n'en doutera jamais:) MAIS PARCE QUE QUELQUE NOMBRE DE MON-DES QU'IL CRE'E, IL NE PEUT E'PUISER L'IDE'E SUR LA QUELLE IL FORME TOUS

LES CORPS.

VII. Affinis, ut patet, huic errori, nec propterea ab isto sejungendus error alter est, quo ponitur, mundum esse infinitum, hoc est, carere limitibus; sive infinite extensum esse. Ita enim diserte assirmantem Cartesium proxime audivimus, cum diceret, perspicue se intelligere, materiam omnia jam spatia etiam imaginabilia occupare. Atque ita sane necesse est esse, si Deus non est, qui materize quam crearet limites pro arbitratu statueret. Ens enimvero in genere, si Deus est, & ubique est, (ut necesse est ubique Deum esle;) nusquam potest esse otiosum. Neque refert an infinitus mundus dicatur, an indefinitus: cum eatenus solum hæc duo inter se discrepare Cartesiani velint, quod infinitum id solum dici potest; quod limites in omni genere perfectionis nullos habet: indefinitum, quod in aliquo folum genere habet. Quæ distinctio ad homines ludificandos excogitata est; neque negat reipsa; sed potius affirmat infinitam materræ extensionem esse.

Cartesio simulanti hæsitare se, tomo I. epist. 68. An sint simpliciter infinita, nec ne; profiteor me nescire: Morus ibidem reponit; Haud tumen latere te potest, quin fint vel simpliciter infinita, vel revera finita: quamvis utrum horum sint, tam facile statuere non possis. Quod autem vortices tui non disrumpantur & fatiscant, non obscurum videatur judicium, mundum REVERA ESSE INFINITUM. . . . Qui autem Deum positive infinitum agnoscit, id est, UBIQUE exfistentem, quod tu merito facis, non video, si libera rationi promittatur quod bæsitet, quin continuo etiam admittat NULLIBI OTIOSUM; sed eodem jure eademque facilitate, qua banc nostram, ubi nos degimus, vel quousque oculi animusque noster pervadit, materiam ubique produxisse.

Cartesius rursum tomo 2. epistolarum, pag. 282. Mandus fortasse limitibus caret RATIONE EXTEN SIONIS, sed non ratione potentiæ, intelligentiæ &c. Et sic non omni ex parte limitibus caret. Cum scriberet idem iterum ad P. Mersenne, epist. cv. intellige. bat ipse cum sua hypothesi conjunctam esse hanc hæresim: quam nihilominus tueri decreverit, nisi scriptum aliquod in cam sententiam anathema exstare dices retur. Je vous prie de me mander, s'il n'y a rien de déterminé en la Foi, touchant l'étendue du monde; sa+ voir s'ilest sini, ou plutost infini: & si tout ce qu'on appelle Espaces imaginaires sont des corps creez & veritables. Car encore que je n'eusse pas envie de mouvoir cette question, je crois toutefois qu'il faudra malgré moi que je la prouve.

Sic Principiorum Philosophiæ parte 1. num. xxvII. INDEFINITA dicemus fotius quam infinita: tum ut nomen infiniti soli Deo reservemus: quia in eo solo omni ex parte non modo nullos limites agnoscimus; sed etiam positive nullos esse intelligimus. Tum etiam, quia non eodem modo positive intelligimus; alias res aliqua ex parte limitibus carere; sed negative tantum eorum limites, SI QUOS HABENT, inveniri a nobis non posse sonsitemur. Et parte secunda, num. xxi. Cognoscimus praterea HUNC MUNDUM, SIVE SUBS.

TANTIÆ CORPOREÆ UNIVERSITATEM, NULLOS EXTENSIONIS SUÆ FINES HABE-RE. Ubicumque enim fines illos esse fingamus, semper ultra ipsos aliqua spatia INDEFINITE EX TENSA, non modo imaginamur, sed etiam VERE IMAGINABILIA, hec est, REALIA esse percipimus: ac proinde etiam substantiam corporeum indefinite entensam in ils contineri. Quia, ut jam fuse ostensum est, idea ejus extensionis, quam in spatio qualicumque concipimus, eadem plane est cum idea substantia corporea. Denique in Responsione ad primas objectiones, pag. 148. Et quidem hic distinguo inter INDEFINITUM OF INFINITUM: Illudque tantum proprie infinitum appello, in quo mulla ex parte limites inveniuntur: quo sensu solus Deus est infinitus. Illa autem inquibus sub aliqua TANTUM RA-TIONE finem non agnosco, ut extensio spatii imaginaxli, multitudo numerorum, divisibilitas partium quantitatis, & similia; indefinita quidem appello, non autem infinita, quia non omni ex parte FINE CARENT. Vera causa excogitati discriminis indefinitum inter & infinitum, hæc est: quod si infinitus mundus diceretur, ut est reipsa in Cartesiana hypothesi, duæ forent substantiæ infiniæ, Deus & mundus: Id vero Catholici ferre non possunt. Itaque satius visum est mundum dicere indefinitum: Nomine infiniti soli Deo, ut ait Cartesius, reservato.

E. Cartesianis autem itidem statuit Antonius le Grand, Instit. Philos. parte IV. art. I. Ut omnis autem disputationis via occludatur, dicimus bunc Mundum Nullos magnitudinis suæ limites habere. Quia cum omne spatium sit aliquid extensum, & extensio baberi non possit absque corpore, dicendum est nibil a nobis ultra cælos posse concipi quod on reale sit. Et sic alium mundum præter hunc esse non posse. Non tamen inde bene inferretur mundum esse infinitum; sed tantum esse indefinite extensionem in mundo imagie nari possumus, quin adbuc majorem in spatiis illis intelligamus, cum omnia spatia imaginativa, cum omnia spatia imaginativa sive substantia corporea occu-

Dices: si mundus indefinitus est, boc est, si nullum imaginari possumus extensionis terminum, dici debet INFINITUS: cum infinitum sit quod fine caret. Respondeo 1°. Omnes admittunt in continuo partes indefinitas: adeo ut impossibile sit ad ultimam ne quidem cogitatione pervenire: Et tamen nullus adbuc afferuit cantinuum esse infinitum. Ita quamvis extensionem in mundo admittamus, CUJUS FINEM IMAGINA-RI NON POSSUMUS, non tamen ideo infinitus est existimandus. (Atqui non aliter, reponet tibi aliquis, Deus est aut intelligitur infinitus, quam quia finem ejus imaginari non poslumus.) Respondeo 2º. magna est differentia inter infinitum & indefini-TUM. Afferere enim non possumus aliquid esse infivitum, nist rationem habeamus qua demonstremus ita se habere. Quod de Deo sulo ostendi potest. Ut vero affer amus aliquid effe indefinitum, nobis sufficit, fi pullum argumentum habcamus, quo manifestesur esse sinitum. Quod de mundo probari non potest, immo neque intelligi ullos esse terminos materiæ EX QUA MUNDUS COMPONITUR: cum quodcumque extra calum imaginemur, semper ibi concipiamus spatium Extensum, & habere longitudinem, latitudinem, profunditatem, quæ corpus constituunt.

Et articulo tertio: Nonmilli statuunt mundum figura globosa circumscribi, & uno aquali circuitu ita circumvolvi, ut ab ejus centro ad peripheriam ducta linea sint aquales. Ad id asserendum potissimum inducuntur, quod spharica sigura omnium persectissima sit, & maxime corporis cui adharet conservativa.... Suam opinionem Aristotelis auttoritate fulciunt.... Cum igitur nullos extensionis SIVE MATERIE fines imaginari possimus, quin ultra illos alia spatia,
qua immediate illos sequantur, concipiamus: asserendum est orbem universum esse INDEFINITE EXTENSUM, & nulla sigura aut termino POSSE circumscribi. Et licet tantum non arrogemus, ut credamus mentem nostram esse Veritatis mensuram; dicimus tamen eorum debere esse mensuram, qua affirmamus vel negamus. Absurdum enim est de re quacumque ferre sententiam, cujus naturam attingi a nobis non
posse cognoscimus. Quare non veremur indefinitam
mundi extensionem asserere, quoniam in illo nullos simites agnoscimus.

Docet eadem Silvanus Regis, in Metaphysica, pag: 105. jam citata: Cette autre partie . . . . que je nomme les Espaces imaginaires, non parce qu'elle est vuide, (parce qu'il sera prouvé que LE VUIDE EST IMPOSSIBLE, non seulement d'une impossibilité naturelle, mais encore d'une impossibilité absolue:) mais parce que les sens n'y font rien appercevoir, & que je n'y reconnois que LE CORPS OU LA SUBSTAN-CE ETENDUE sans aucune distinction de parties.

Ceteros nunc omittimus.

Nihilo fanior Lelevelii, fimiliumque, opinio est. qui finitum quidem esse mundum asseverant, sed spatia esse vera negant extra mundum, in quibus alii præter istum creari a Deo mundi possint. Hoc est enim dicere, posse quidem Deum mundos creare plures & plures, quia in Ente & Vero in genere infinita entia & vera continentur: non posse tamen creari mundos plures & plures, quoniam ubi creentur, locus non est. Locum enim ubi materia jam nunc non sit, esse non posse. Totam igitur materiam hoc mundo comprehendi; hanc sub corporis extensi non mine æternam esse, etsi non coæternam Deo, siquis dem ab Eo quod est dependentem, & durationi obe noxiam; materiam autem mundi tunc coeptam appellari, cum motum accepit. Quae omnia quis non videt molliorem atheismum esse, sed tamen atheis

VIII. Inter cetera de Deo perversa dogmata, quae ex Cartesianis principiis fluunt, non est illud sane postremum, quod iste scholam suam docuit; Deum iolum omnia efficere; nec ullam proprie vim aut efficientiam esse causarum secundarum, sed Dei totam, Le grand principe de Mr. Descartes, inquit Lelevelius in defensione Malebranchii, pag. 79. c'est que DIEU FAIT TOUT, & qu'il ne partage en aucucreatures. Cartelius ipse, parte prima Principiorum Philosophiæ, num. xxiv. Jan vero quia Deus solus omnium qua sunt aut esse possunt ver EST CAUSA. Malebranchii in Disquisitione Veritatis, pag. 389. prolixam super ca re disputationem superius descripsimus, pag. 52. & sequentibus: ubi afferit is etiam implicare, ut mens humana brachii motum vere efficiat: nec magis a Deo posse vel homini vel Angelo vim movendi corpora, quam omnipotentiam suam, aut potestatem creandi, conferri.

Scilicet si Deus non est nisi Ens entium & Realitas corum in genere, quidquid est activæ virturis in ente creato, realis cum ea sit, & a Realitate proinde, ipsiusque Realitatis in genere veluti applicatio juædam; necesse est profecto hanc Deum esse, & a Deo solo, hoc est, ab Ente & Realizate produci quidquid Realitatis in effectu est. Itaque crunt causæ secundæ sive instrumenta dumtaxat virtutis divinæ; sive (ut mavult Malebranchius appellare) occasionales causæ: At non eædem veri nominis caulæ, co quod solius Entis sit dare esse: nec referri possit quodcumque est nisi ad Realitatem, quod & Ens entium est: atque adeo solus Deus vera causa sit. Sic omnis etiam idea seu cogitatio initium habet a conatu seu desiderio voluntatis, cupientis quiddam cogitare, admonita ab aliqua re creata, a sono horolo-

rologii exempli caula. Ad occasionem autem conatus ilius sive desiderii, talis idea seu modificacio in intellectu habet esse; ergo a solo Deo, hor est, ab Ente, a quo solo potest esse, se ad quod solum potest raserri quidquid est. Quamobrem & conatum illum desideriumque occasione sonantis horologii Deus

ipse solus in nobis efficit.

Malebranchius, in Disquisitione Veritatis, pag. 385. Nous connoissons par sentiment interseur, que NOUS VOULONS PENSER à quelque chose, que nous faisons effort pour cela, & que dans le moment de nostre DESIR & de nostre EFFORT l'idée de cette chose se presente à nostre esprit. Mais nous ne councissons point par sentiment interieur, que nostre volonté ou nostre effort produise nostre idée. vojons point par la raison que cela se puisse faire. C'est par préjugé que nous croions que nos desirs sont equses de nos idées. C'est que nous épropouns cent fois le jour qu'elles les suivent ou qu'elles les accompagnent. Comme Di u & ses operations n'ont rien de soufible. Es que nous ne sentons point d'autre chose qui precede la presence des idées que nos desirs; nous ne pensons point qu'il puisse y avoir d'autre cause de ces idées que nos desirs. Mais prenons y gar-Nous ne voions point en nous de force pour les produire: la raisan ni le sentiment interieur que nous avons de nous-mesmes, ne nous disent rien sur cela. Ex præjudicata, inquit, opinione fit; ut quoniam hoc post hoc vel cum hoc esse seu sieri animadvertimus; propterea hoc ex hoc fequi arbitremur: hoc est, quoniam desiderantibus nobis aliquid cogitare, statim se menti objicit ejus rei idea, idcirco istius idez effectores nos ipsos esse censemus: sed falso. Si est vel fit in mente idea, a Deo solo fit & est: nam quidquid est, ab Ente solo habet ut sit, a Vero, a Realitate.

Idem, pag. 488. Quand j'ay dit que la volonté commande à Pentendement de lui presenter quelque objet particulier, pay protendu seulement dire, que l'ame qui veut considerer avec attention cet objet, s'en approche parce que ce destr en consequence DES VO-LONTER EFFICACES DE DIEU, QUI SONT LES LOIX INVIOLABLES DE LA NATURE, est la cause de la presence & de la clarté de l'idée qui reprosente cet objet. Natura, inquit, sive leges nature immurabiles, que funt leges motuum neces-saries secundum mechanica regulas, ex voluntas efficax Dei, see Dei ipla essentia sunt. Deus proinde effector etiam cognationum nostrarum, non nostra voluntas aut intellectus est: sed Deus, inquam, folus hanc ideam creat, mens vero percipit. Ergo relique paritor cause create omnes nullam habent proprie dictam essicientiam; siquidem nulle dant esse simpliciter alicui rei vel modo cuipiam exsistenti. Primum esse, inquam, rei vel modi cujuslibet est ab Ente solo: ergo a solo Deo. Si primum esse daret causa creata aliqua, jam Deus ipsa soret. Deum enim, hoc est, Ens esse oportet, a quo sit esse seu To strat, turn substantize, turn cujuslihet modificationis.

Cartelianorum ista ratiocinatio est. At Casholici, qui verum Numen agnoscunt, hi ipsum aïunt virtutis suæ quiddam rebus creatis impertire, ut certos & sibi congenitos essectus producant. Sic igni vim urendi contulit, quem, quando Deus voluit, virtutis suæ ablitum esse scriptor sacer prodidit, Sap. xv1,22. Sic terræ herbam viventem, aquis reptile animæ viventis producendi vim dedit, Gen. 1. & ceteris similiter rebus creatis, quæ sunt agendi vi præditæ. Quæ sacrarum litterarum testimonia, cum Malebranchius in Disquisitione Veritatis, pag. 586. prolata dicit esse secundum receptum in vulgo usum loquendi, familiari hæreticis atheisque essugio utitur.

Cartefum de more sequiter Silvanus Regis in Me-

taphysica, pag. 125. Quand je considere. . . . que le corps & l'esprit n'agissent l'un sur l'autre, que PAR L'ACTION MESME DE DIEU, je suis cu bligé de reconnoistre, que LES CAUSES SECONDES N'ONT POINT DE CAUSALITE' PROPRE; & que tout ce qu'elles peuvent contribuer à la production des effets, c'est d'estre comme LES INSTRU-MENS dont Dieu se sert pour modifier l'action par laquelle il produit ces eff.ts. Et pag. 124. Or estil que LES CAUSES SECONDES N'AGISSENT que par la vertu de la cause première, QUI EST DIEU: É Dieu n'agit que par sa volonté. Donc les mouvemens du corps n'agissont sur l'ame que PAR LA VOLONTE de DIEU; entant qu'il a resolu de produire certaines pensces dans l'ame toutes les fois que les objets exterieurs causeront certains mouvemens dans le corps. Ce que je dis du corps à l'égard des pensées de Pame, se doit entendre reciproquement des pensées de l'ame à l'égard de quelques mouvemens du corps.... Et il ne sert à rien de dire, que si le corps & l'esprit n'agissent l'un sur l'autre que PAR LA VERTU DE DIEU, C'EST DIEU QUI FAIT TOUT; & que le corps & l'esprit ne sont point de veritables causes. Car je sçais par experience, que si le corps n'avoit certains mouvemens, l'ame n'auroit jamais certaines pensées; & que si l'ame n'avoit certaines pensées, le corps n'auroit jamais certains mouvemens: CE QUI SUFFIT. . . . pour m'obliger d'attribuer au corps les façons de penser de l'ame; & à l'ame les façons de se mouvoir du corps, comme A DE VERITABLES CAUSES SECON-DES. Veras esse causas non dicit, sed veras esse causas secundas; hoc est, inferioris notæ & ordinis; fiquidem, ut ipse præmonuit, instrumentales tantum; & ut hoc loco fubindicat, conditiones fine quibus effectus non fieret. Malebranchius, ut vidimus, causas occasionales & naturales appellat; veras esse causas efficientes negat.

tes. At quæ causa altera possit cum Ente dare esse? Sic intellexit Silvanus Regis, in Metaphylica, pag. 215. ubi concurrendi vocem fingit esse ambiguam. Concurrere Deum negat dici posse, si vox illa proprie accipitur, ut significat agentia duo unum effectum producentia efficienter. Dici nihilominus ait ita posse, si sententia sit, Deum essicere per se assensum voluntatis, przeviis tamen ideis quibus voluntas ad assensum determinatur, quas idem ipse quoque Deus efficit. Sic enim cum voluntate, inquit, Deus concurrit. Pag. 213. Que les idées de l'entendement sont les causes secondes des determinations de la volonté. Et pag. 214. Que Dieu en est la cause premiere. C'est pourquoi quand j'assure que le Tout est plus grand que sa partie, c'est Dieu Qui FAIT QUE PASSURE CETTE VERITE' plutoft qu'une autre. Mais il le fait non par lui-mesme immediatement, mais par les idees du Yout 🗗 de la Partie, qui sont en moi. . . . . Cependant comms Pon a coutume de rapporter les effets aux causes secondes, parce qu'elles sont plus immediates; je ne dirai pas que Dieu produit le consentement que je donne & ves propositions, Le tout est plus grand que sa parties Pierre merite la mort parce qu'il a tué un homme. . . Je dirai au contraire que ce consentement dépend immediatement comme de sa veritable cause des idées qui sont dans l'entendement. Pollicetur se cum vulgo lo-cuturum esse, sed alio longe, quam vulgus, sensu.

Et pag. 215. Nous ne dirons pas non plus que Dieu CONCOURT AVEC LA VOLONTE' quand elle se determine; au moins SI LB MOT DE CONCOU-RIR EST PRIS A LA RIGUEUR, entant qu'il fuppose DEUX ACTIONS SEPARE'ES, qui contribuent à la production d'un mesme effet. Car nous sommes assurez qu'il n'Y A POINT DANS LA VO-LONTE' D'ACTION QUI SOIT SEPARE'E DE CELLE DE DIEU: ayant esté prouvé que Dieu est la cause efficiente premiere DE TOUT CE QU'IL Y A DE RE'EL & DE POSITIF dans la volonté. Mais si par le mot concourir on veut entendre seu-Icment, que Dieu agit dans la volonté comme cause efficiente premiere, & que les idées de l'entendement y agissent comme CAUSES EFFICIENTES SECON-DES; nous tombons d'accord qu'en ce sens-là Dieu concourt avec la volonté. Quid causæ efficientis secundæ nomine iste veterator intelligat, proxime observavimus. Quantum autem ab hac Philosophia distet Christiana, vel me tacente nemo non videt.

Objectum id olim Cartesio suit, ipsomet ita referente, in epistola Liv. tomi 2. pag. 294. crimen vero dum præcise inficiatur, suspicionem merito facit, ne concursum Dei dumtaxat, qualem ipsius alumnus proxime appellatus, admiserit. Je n'ay point dit en aucun lieu, que Dieu ne concourt pas immediatement A TOUTES CHOSES: & j'ay affuré expressément le contraire en ma réponse au Theologien. Non dicit Deum cum causis secundis concurrere; sed tantummodo ad omnia omnino effecta concurrere, hoc est, vim suam exserere immediate. Et Principiorum Philosophiæ parte 1. num 51. Alias res omnes, nonnisi ope concursus Dei exsistere posse percipimus. Et Antonius le Grand simili abusu vocis, in Instit. Philos. parte 2. art. 12. hypothesim affert, quam impossibilem ipse censet, cum ait: Si a concursu suo Deus cessaret, haud dubium est quin omnia quæ produxit, in nibilum essent delapsura; quia antequam creata effent, & concursum suum illis præberet, nibil

X. Ejusdem præterea impietatis indicium est quod isti jactitant, nihilo magis Deum esse proprie ac formaliter spiritum, quam sit corpus formaliter: nec proprie lædi ostensa, ut ab homine homo læssus ostenditur: nec irasci proprie Deum, aut velle ulcisci injuriam sibi illatam. Quæ prosecto de Ente in genere, de Realitate entium, de Eo quod est, de Eo quod verum est, de ipsa denique Veritate ac lumine naturali, (quod apud istos Verbum Deiest,) verissime pronunciatur. Nihil enim horum proprie spiritusest; sed quiddam intelligibile tantum. Nulla ira vel odium proprie, sed metaphorice solummodo Veritati convenit; quo nempe injustitiam odisse Justitia dicitur, & mendacium Veritas. At verum Numen proprie spiritum esse & irasci proprie (seclusis iræ humanæ imperfectionibus) quotquot Catholici lumus, profitemur utique, ac valde veremur iratum. Malebranchio autem visum aliter, in epist. 1. contra defensionem Arnaldi, pag. cx1. Dieu est au dessus de tous les Estres particuliers. IL N'EST POINT FORMELLEMENT ESPRIT, comme nous concevons les ESPRITS. Dieu veut & connoit: mais il ne veut & ne connoit pas comme nous. In Dialogis autem de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 315. Quand je dis que Dieu CONNOIT & qu'il VEUT, je ne prétens pas que ce joit comme les hommes. Je prétens seulement en general, que Dieu veut & connoit. . . . Toutes les veritez sont en Dieu. Deinde pag. 327. Vous avez rai-Jon, Ariste: Dieu N'EST NI BON, ni miscricordieux, ni patient, selon les idées vulgaires. Et pag. 331. Dieu eime l'ordre invinsiblement. Danc il punit indispensablement ce qui le blesse. Ce n'est pas QUE LE PE- cheur offense Dieu, dans le sensqu'un home me en offense un autre; ni que Dieu Le punisse Par Le plaisir qu'il trouve dans la vengeance. Mais c'est que Dieu ne peut qu'il n'agisse selon ce qu'il est, selon que l'exige POrdre immuable de rapports necessaires de tout ce qu'il renserme. At neque Catholici dicunt, ex voluptate quam percipiat in ulciscendo adduci Deum ad puniendum sensibili pœna peccatorem. Sed mos est hæreticorum dogmata Catholica desormare, ut ridicula appareant; quasi oporteat (quod optant) in eorum sententias concedere; eum, qui nolit absurda amplecti quæ comminiscuntur placita.

Simile istud est quod tradit Christoph. Wittichius inter Protestantes Cartesianus insignis, in Theol. Pacis. S. cxcvii. & in Append. qu. cxxiv. vitam Dei nihil aliudesse, quam unicum illum ac simplicissimum Dei actum, quo omnia tum possibilia tum exsistentia intelligit & vult: Et vocem vitæ, prout ita generaliter accipitur, ut tribuatur plantis, & bestiis, & hominibus, & Angelis, & Deo, vix aliquid commune denotare, quod omnibus istis conveniat, præter nomen. Quod si ita est, ex vita creaturarum non possumus quidquam nosse de vita Dei: quodest con-

tra sensum scripturarum multis locis.

Ad cognitionem & volitionem quod attinet, quæ substantiæ spiritalis essentiam constituit; cum illi Deo hæc detrahere minime aufint; & Naturam alioqui icire quid agat & quid velit vulgari fermone circumferatur; suo quoque Numini (quod non aliud quam vel ipsa Natura universalis est, vel Id quod verum est in genere:) cognitionem adserunt & scientiam & volitionem; sed quæ nihil habeat cum creatis intellectionibus volitionibusque commune; qualis est profecto tum Naturæ, tum Veritatis cognitio volitioque; quam ab ipsamet potentia agendi ne ratione quidem volunt distingui. Silvanus Regis, in Metaphysica, pag. 89. Quand j'attribuerai à Dieu les mesmes perfections qui se rencontrent dans le corps & dans l'esprit CE NE SERA QUÈ DANS UN SENS EQUIvoque. Quand je dirai, par exemple, què DIEU PENSE, j'entendrai qu'il pense parfaitement; au lieu que L'ESPRIT NE PENSE QU'IMPAR-FAITEMENT.

Et Antonius le Grand, Instit. Philos. parte 2. art. x1. ubi probat Deum summe intelligentem, sive Omniscium esse. Haud arduum erit Deum summe intelligentem ostendere; & OMNIA QUÆ entis NOMINE comprehenduntur, uno intuitu complecti; si recordemur illum substantiam perfectissimam esse, in qua nullus defectus aut limitatio potest intelligi. . . . Restatigitur, ut sicuti Deus omnes perfectiones in se comprehendit, ita G scientiam GRADU SUPEREMINENTI contineat, quæ perfectio est. Dixi, GRADU SUPERE-MINENTI, quoniam NON EADEM humanæ ac divinæ cogitationis ratio est. Hominis enim ideæ ab objectis extra illum positis terminantur; & pro rerum diversitate, quas speculatur, claræ aut obscuræ dicuntur. . . . Dei autem scientia non isthoc paeto a rebus creatis pendet. . . . . sed potius creata omnia a Dei intellectu essentias suas habent, & prout ab illo determinantur, diversos entis gradus nanciscuntur. Quippe intellectus divinus, quo res creatas cognoscit, res eadem est cum ejus voluntate aut potentia, quæ ipsas determinat, & nonnisi secundum varios considerandi modos, a nobis distinguuntur. Certe Ens in genere & Verum universale, debet omne verum complecti. Omniscius autem est qui omne verum comprehendit. Quomodo autem? Quia facit, inquiunt, ut superius vidimus. Nam Deum cognoscere aliquid. secundum istos, & velle istud seu facere, unum idemque est. Sic facit omnem essentiam, quia veram cognoscit, & veram Veritas facit.

XI. Nihilo levior impictas ista est, quæ dicit Deum id esse, quod adeo necessario cognoscimus &

amamus, ut absque illa cognitione, & absque illo amore nihilo magis esse rationalis animus possit, quam absque sui cognitione, & amore suæ incolumitatis. Sic enim præter ceteros Silvanus Regis, in Metaphysica, pag. 269. Il est impossible de concevoir qu'un esprit soit esprit, sans concevoir qu'il connoist Dieu, & qu'il se connoist soi-mesme. Je dis premierement qu'il se connuist soi-mesme; parce qu'il est également de l'essence de l'esprit, & de se connoistre, & de s'appercevoir qu'il connoit. Je dis 2. qu'il connoist Dieu, PARCE QU'IL CONNOIT NECESSAIREMENT L'ES-TRE PARFAIT; à cause que.. l'idée de cet estre précede en lui l'idée de tous les estres imparfaits, considerez comme tels. Or par la mesme raison que l'esprit connoit Dieu, & qu'il se connoit soi-mesme necessairement, il a aussi pour soi-mesme & Pour Dieu un AMOUR NECESSAIRE. Car il n'est pas possible de conceveir que l'esprit puisse connoistre son ESTRE fans l'aimer: ni Qu'IL FUISSE AIMER SON ES-TRE SANS AIMER DIEU qui l'a produit, & qui le conserve. Nulla mens est, inquit, & cum eo tota Cartesii schola; nulla mens est, quæ non cognoscat se esse: nulla se cognoscit esse, quin se amet esse: novit ergo mens omnis & amat esse, & vere este. Hoc ipsum autem este & vere este, in genere, inquit, Deus est. Atheorum, inquam ego, non Christianorum Deus est.

XII. Nihili fortasse videri possit allucinatio Cartesii, negantis nomen substantiæ Deo & rebus creatis univoce convenire; quoniam quibusdam etiam forte Catholicis ita visum olim. At non viderunt illi fortaffis enatam hanc opinionem esse primum ex impia de Deo hæresi. Siquidem qui Deum esse Realitatem in genere aut Veritatem contendunt; & substantiam definiunt, Id quod ita exsistit, ut alia re nulla egeat ad exfistendum; ii non possunt confiteri, substantiæ nomen esse posse commune Deo & rebus creatis. Nam quæ potest exsistere res creata, aut omnino cogitari, absque Realitate aut Veritate? At hæc tota Deus est, inquiunt: res creata, ut creata est, tantum dicit limitationem. At Numini vero & rebus creatis commune genus metaphyficum entis & fubstantiæ & spiritus asserere Catholici non reformidant: differentia sua Deum abunde a rebus creatis discriminante. Cartesium vero audiamus; Principiorum Philos. parte 1. num. 11. Per substantiam nibil aliud intelligere possumus, quam Rem quæ ita exsistit, ut nulla alia re indigeat ad exsistendum. Et quidem substantia, que nulla pane re indigeat, unica tantum potest intelligi, nempe Deus. Alias vero omnes, nonnisi ope concursus Dei exsistere posse PERCIPIMUS. Atque IDEO NOMEN SUBSTANTIÆ NON CON-VENIT DEO & ILLIS UNIVOCE, ut dici solet in scholis: boc est, nulla ejus nominis significatio potest distincte intelligi, quæ Deo & creaturis sit communis. Cujus dicti apud Cartelianos causam genuinam aperumus

XIII. Gravioris momenti cx iis quas hic commemorare propositum suit, hæc impietas est: Æternitatem Dei non in duratione infinita consistere, momentis ac fæculis infinitis correspondente, quæ posfunt animo & cogitatione fingi; ut Catholici saltem peritiores docent: sed in essentice immutabilitate, qua-Iem habent rerum essentiæ, & propositiones quæ dicuntur æternæ veritatis, quia sunt semper veræ. Nam in his æque in Deo (ut volunt) sed suo, hoc est, in Vero, neque præteritum est, neque futurum, sed semper præsens: Non est, fuit, aut erit: sed semper, est. Neque enim dicimus, etiam de rebus præteritis vel futuris, Verum fuit, aut Verum erit; ied, Verum est id fuisse, Verum est id esse, Verum est id fore. Semper dicitur, Est. Hinc etiam dicuntur omnia secundum suum esse actuale præsentia esle in Æternitate Dei; quia Verum omnia complectitur, præterita, præsentia, & sutura, in actuali

(ut loquuntur) præsentialitate: quia Verum semper est alia fuisse, alia esse, alia fore. In Vero hac non fuerunt, aut erunt, sed sunt: tametsi in seipsis erunt vel fucrunt. Hæc origo illius sententiæ apud quosdam Theologos est, alioqui Catholicos; quam illi non ratione adducti, sed auctoritate falsa, defendunt, nescientes quid dicant, aut unde ortum habeat ea sententia. De hac Dei sui æternitate audiendus ceterorum vice ac nomine Antonius le Grand, Instit. Philos. parte 2. art. VII. Qui illud non animadvertunt, facile in errorem dilabuntur, & ETERNITA-TIS VICE, DURATIONEM DEO TRIBUUNT ... Quia non satis durationem ab Æternitate distinguunt, putaruntque illa inter se confundi. Duratio enim exsistentiæ aitributum est, non vero rerum essentiæ. Quis dicet has propositiones, Bis tria faciunt iex; Exnihilo nihil fit; quæ tantum secundum essentiam veræ dicuntur, diutius hoc tempore mansisse, quam quocumque alio? Itaque duratio nonnisi exsistentiæ affectio est. Æternitas vero absque essentia divina concipi non potest: Et cum in Deo ejus exsistentia in ejus essentiæ conceptu includatur, soli Deo tribuenda erit Æternitas, non duratio. Certe si divinitas non est nisi Realitas in genere, aut Veritas per se immutabilis, Æternitas concipi fine divinitate non potest; æternitas illa, inquam, que est immutabilitas Veritatis. Æternus Deus est, ficut æterna illa propositio est, Bis bina sunt quatuor: quæ propositio nullam durationem habet.

## S. III.

Cartesianorum placita quædam ex impio dogmate de Deo consectaria.

Nunc vero tempus est placita quædam cursim strictimque referre, quæ sunt ex impio Cartesii dogmate de Deo consectaria. Neque enim instituti nostri ratio poscit aut sinit, ut vel superiora, vel ista ipsa operosius ac prolixius rescllamus; cum ea vel protulisse, resutasse sit.

 Celebris in primis Cartesianorum illa hæresis est, qua contendunt iola nobis revelatione constare, corpora exsistere; evidentiam ejus rei nullam esse; id certo aliunde quam ex fide constare non posse. Scilicet si Deus non est nisi Verum, Deum autem sola mens percipit, sola mens potest Verum percipere. Verum autem, quod Deus est, & quod mens percipit, aut est ipsummet Verum universale, aut verum in ipso. In Vero autem universali non percipitur certo ac necessario & evidenter, nisi verum minus universale, fed tamen universale etiam ipsum: cujusmodi sunt vo ritates Mathematicæ, Metaphysicæ, ac Morales: denique omnes omnium rerum essentiæ. Singulare corporeum si quid mens videt, in idea videt, quæ occassone motuum corporis, sive sensuum, excitatur, Sensus autem sunt sallaces: iidemque nunc causæ occafionales, inquiunt, cur ideas in animis nostris obscenas falsasque Deus ipse producat, æque atque pias & veras, telte Malebranchio, in Responsione ad Arnaldi librum de veris ac falsis ideis, pag. 325. Nihil ergo evidenter aut certo per sensus cognoscimus, nec corpora hæc vel illa exsistere evidenter scimus, sed ex apparentiis tantum: quas tamen sequi oporteat in usu vitæ, tametsi cum veritas quæritur, haberi certa & evidens per sensus non potest.

Eam obrem Cartesius alique sensuum fallacitatem exaggerant. Sed Malebranchius ceteris apertius, in libro proxime appellato, pag. 327. Je crois que voici une démonstration fort simple, qu'on ne peut s'assurer de l'existence du monde, que par revelation, soit generale, soit particulière, & qu'on n'en peut donner de démonstration exacte. Le monde n'est point une smanation necessaire de la divinité. Il dépend des decrets divins, fort libres à cet égard, & fort indisferens. L'existence du monde n'est point ne-

CESSAIREMENT ENFERME'E DANS L'IDE'E de l'Estre insimment parfait. Or une verité n'est démontrée, que lors qu'on a fait voir clairement, qu'elle a un rapport necessaire à son principe. Donc les saints mesmes, qui contemplent l'essence divine, ont besoin que Dieu leur apprenne PAR REVELATION, s'il a crée ou s'il conserve le monde. Nihil certo scitur, inquit, nisi quod evidenter videtur, nihil evidenter videtur, nisi quod esse necessario intelligitur; nihil autem esse necessario intelligitur, nisi quod necessario verum, nihil est necessario verum, nisi quod cum Vero universali, cum Eo quod est in genere necessario connectitur: Nihil est connexum necessario cum Vero universali nisi essentiæ rerum, aut veritates sive ideæ minus universales. At corpora hæc vel illa exsistere non est quid necessario connexum sive cum Vero universali, (quod etiam Ens infinite persectum vocant,) sive cum ipsa idea corporis. Ergo corpora hæc vel illa exsistere non potest sciri certo & evidenter, sive per demonstrationem. Ergo non evidenter, sed tantum per revelationem scimus esse corpora: Quæ revelatio, si quidem particularis est, nonnisi opinio est: si generalis, testimonio nixa hominum scilicet, qui Sapientes habentur, nec illud ipsum genus opinionis excedit; certa idcirco dumtaxat, quia quod omnes dicunt, non potest non esse certum.

Ex hoc autem sequitur 10. Demonstrationem exsistentiæ Dei, petitam ex magnitudine, & pulcritudine Universi, juxta illud, Cæli enarrant gloriam Dei, nullius plane roboris ac momenti esse. Neque enim certo mihi constat esse cælos, aut solem, aut lunam, & stellas, nisi testimonio sensuum, vel meorum vel alienorum: quorum relatu de nulla re potest certo constare quod vere exsistat. 2. Fidem mysteriorum sanctissimæ religionis, quæ ex auditu est, nonnisi opinionem esse. 30. Nesas esse de aliqua re contingenti, quæ evenerit, jurare. Siquidem jurare est asseverare aliquid fingulare certo fic evenisse: id quod cum per sensus cognoscatur; neque hi possint quid verum sit certo pronunciare, sed opinari tantum: (alioquin Deum ipsi quoque certo cognoscerent, qui non eit nisi Id quod eit, Id quod verum est in genere, ut vult impia secta:) jurare salva conscientia vel hypothesi sua ex ea secta nemo potest: quoniam esset hoc jurare, oculis ipsis me Deum vidisse, vel auribus percepisse: quod est sane absonum. Est hæc amentia Quaquerorum five Trementium in Anglia; quam sequi Cartesistas & Malebranchianos oportet, si quidem secum constare velint.

Catholici utrosque detestantur, & docent, neque Verum intelligibile & universale Deum esse; nam id dictu impium est: neque evidenter id tantum cognosci, quod per demonstrationem cognoscitur, sed etiam verum singulare quodlibet evidenter sensu percipi, certo proinde affirmari posse, ac necessario affirmari ab his qui sint sanæ mentis oportere.

II. Famoius deinde est adscriptus a Cartesianis terræ motus, & illa Solis in centro mundi immobilitas. Quæ duo facris litteris, veterumque omnium Philofophorum (quæ quidem non fint ficta nomina) placitis adversantur. Nam hi imam atque mediam in toto esse terram, eamdemque universi cardine stare pendentem, folam immobilem, circa eam volubili universitate; errantium vero siderum medium Solem ferri constantissime docuerunt. Sacræ vero litteræ folem oriri & occidere sæpissime produnt: stetisse vero Solem & Lunam Josue præcipiente, Josue x. Tunc locutus est Josue. . . . in conspectu filiorum Israël, dixitque coram eis: sol contra Gabaon ne move a-RIS: & LUNA contra vallem Aïalon. STETE-RUNTque SOL & LUNA, donec ulcisceretur se gens de inimicis suis. Nonne scriptum est boc inlibro Justorum? Stetit itaque sol in medio cæli, & non FESTINAVIT OCCUMBERE Spatio vnius diei, &c.

Quo spectavit auctor Ecclesiastici, cap. XLVI, 5. ubsi de Josue: Annon in iracundia ejus IMPEDITUS EST SOL, & una dies facta est quasi duo? Sic indiebus, Ezcchiæ, REVERSUS EST SOL decem lincis, Isai. XXXVIII, 8. Id quod etiam Babylone simul suisse observatum, produnt sacrælitteræ, 2. Paralip. XXXII, 31. Et Eccli. XLVIII, 26. de codem Ezcchia: Indiebus ipsius RETRO REDIIT SOL, & addidit regivitam.

Jam motus Solis diurnus quam perspicue describitur, Pfal. xvIII. In Sole posuit tabernaculum suum: & IPSB tamquam sponsus PROCEDENS de thalamo fuo, exfultavit ut gigas AD CURRENDAM VIAM: A SUMMO CÆLO EGRESSIO EJUS, & OC-CURSUS EJUS USQUE AD SUMMUM EJUS. Eccl. I. terræ quies atque immobilitas cum Solismotu definitur his verbis. TERRA autem IN ÆTER-NUM STAT. ORITUR SOL & OCCIDIT, & ad locum suum revertitur, ibique renascens GYRAT per meridiem, & FLECTITUR ad Aquilonem, LUSTRANS universa in circuitu pergit spiritus, & in circulos suos revertitur. Pfal. ciii. Qui fundasti terram super stabilitatem SUAM, non INCLINABITUR in fæculum fæculi. Incredibile est, quoties telluris stabilitas, Solisque ortus & occasus in divinis litteris inculcetur; quoniam hæc fuit Adamo a Deo infusa Philosophia, ab eoque tradita posteris.

At Cartesio non placet ita constitutum orbem esse. Nam Copernicum & Galilæum, primos hujus amentiæ assertores nunc omittimus: neque quo fine placitum illud invexerint, quoniam alio properandum est, inquirimus. Non placet, inquam, Cartesio: cur? Quoniam si Deus non est nisi Realitas in genere, & Ens entium, profecto nec factus est mundus iste 2 Deo propter hominem, ut superius Cartesium cum fuis affirmantem audivimus; & nobilissimum propterea mundi corpus, cujusmodi Solem esse omnes confitentur, in loco poni nobilissimo, qui medius est, jus & æquum postulat: & minora potius movericorpora, cujusmodi terra cst, quæ puncti vix instar habet comparate ad cælum, quam immensa; cujusmodi Sol ipse est, quem (ut de ceteris nunc sileamus) plus tantis decies centenis millibus Astronomi statuunt; & tellurem denique potius circumagi, quæ globola eit, quam cælum stellarum fixarum, quod in mundo infinito (five, ut loqui malunt, indefinito) sphæricum esse non potest. Nam eam quoque hæresim Cartesianorum esse superius vidimus.

Sensit cam ob rem Cartesius, connexum esse cum primario sure hypotheseos dogmate, alissque, caput illud de motu terræ: adeo ut aperte confessus sit, in epist. Lxxv. ad P. Mersennum, tomo 2. ruitura esse Philosophiæ suæ sundamenta, nisi hoc staret, quod ex illis necesse est consequi. M'étant fait enquerir ces jours à Leyde & à Amsterdam, si le systeme du monde de Galilée n'y étoit point, à cause qu'il me sembloit a-voir appris qu'il avoit esté imprimé en Italie l'année passée: on m'a mandé qu'il étoit vrai qu'il avoit esté imprimé; mais que tous les exemplaires en AVOIENT ESTE' BRUSLEZ AROME en mesme tems, & lui condamné à quelque amande. Ce qui m'a si fort étonné, que je me suis quasi résolu de BRULER TOUS MES PAPIERS, ou du moins de ne les laisser voir à person-Car je ne me suis pu imaginer, que lui qui etoit Italien, & mesme bien voulu du Pape, ainsi que j'entens, ait pu estre criminalizé pour autre chose, sinon qu'il aura sans doute voulu e'TABLIR LE Mou-VEMENT DE LA TERRE, lequel je sçay bien aveit esté autrefois CENSURE' par quelques Cardinaux. Mais je pensois avoir oui dire, que depuis on ne laissoit pas de l'enseigner publiquement mesme dans Rome. Et JE CONFESSE QUE S'IL EST FAUX, TOUS LES FONDEMENS DE MA PHILOSOPHIE LE SONT AUSSI: CAR IL SE DE'MONTRE PAR

BUX EVIDEMMENT. Et IL EST TELLE-MENT LIE' avec toutes LES PARTIES DE MON TRAITE', que je ne l'en sgaurois détacher, sans rendre le reste tout désectueux. Mais comme je ne voudrois pour rien du monde, qu'il sortist de moi un discours, ou il se trouvast le moindre mot, QUI FUST DESAP-PROUVE' DE L'EGLISE, aussi aimai-je mieux le Supprimer, que de le faire paroistre estropié.

Et in epistola LXXVI. Vous sçavez sans doute que Galilée a esté repris depuis peu PARLES INQUISI-TEURS DE LA FOI, & que son opinion touchant le mouvement de la Terre, a esté CONDAMNE'E COMME HERETIQUE. Or je vous dirai, que toutes les choses que j'expliquois en mon Traité, entre lesquelles étoit aussi cette opinion du mouvement de la Terre, dependoient tellement les unes des autres, que c'est assez de sçavoir qu'il y en ait une qui soit fausse, pour connoistre que toutes les raisons dont je me servois n'ont point de force. . . Je sçay bien qu'on pourroit dire, que tout ce que les Inquisiteurs de Rome ont décidé, n'est pas incontinent ARTICLE DE FOI pour cela, & qu'il faut premierement que le Concile y ait passe. Mais. . . . le desir que j'ay de vivre en REL

Et paulo post: Pour le mouvement de la Terre, je m'estonne qu'un homme d'eglise en ose E'CRIRE, en quelque façon qu'il s'excuse. Car j'ay ou une Patente sur la condamnation de Galilée, imprimée à Liege, le 20. Septembre 1633. où sont ces mots: QUAMVIS HYPOTHETICE A SEILLAM PRO-PONI SIMULARET: en sorte qu'ils semblent mesme défendre qu'on se serve de CETTE HYPOTHESE en

Est in eadem hæresi Malebranchius, qui camdem olim fuisse propugnatam putat : cum tamen nonnisi ficta sint deliria Philolai, Aristarchi, ac similium: facras vero litteras ad communem vulgi errorem accommodare orationem suam, mira audacia prædicat. In Disquisitione Veritatis, pag. 280. Josue par exemple parle devant ses soldats, comme Copernic mesme, Galilée, & Descartes, parleroient au commun des bommes. At hi contra mentem suam certe loquerentur metu lapidationis aut derifus: ergone fic Josue? Ergone sic Spiritus Sanctus metuebat ne multitudini displiceret, si verum doceret?

Iterum idem pag. 317. La Terre TOURNOIT il y a deux mille ans. Elle est demeurée immobile jusqu'à nos jours: voici qu'elle commence à s'ébranler. Si revereretur iste scripturas sacras, diceret verissime, Il y a plus de trois mille ans que la Terre étoit immobile, & elle étoit demeurée immobile prés de trois mille ans.

Similis Antonio le Grand audacia est, Instit. Phi-10s. parte v. art. 2. ubi terram docet a cælo fluido earndem circumambiente moveri: facros autem scriptores ad communes vulgi sensus stilum temperasse. Ad illud itaque Josue dictum, Sol contra Gabaon ne movearis, aliaque scripturæ loca, Respondet ille, arti v. Notum esse in sacro textu multa rebus secun num nostrum concipiendi modum tribui, & secundum receptam a vuigo opinionem. Ut dum scriptura telluri fines ac fundamenta adsignat, quibus tamen carere, omnium Philosophorum est judicium. Dum mari immensæ altitudinis abyssum, affectiones, motusque varios, quorum omnium expers est, impertit. Dum Duo MAGNA LUMINARIA fecisse, 1 Genef. describit, unum ma-jus, ut præesset diei; & alterum minus ut præesset no Eti. Quæ tantum secundum communem loquendi mo-dum, & non secundum rei veritatem talia esse dici possunt. Quia Sol & Luna majora non sunt lumina præsertim Luna: cum Saturnus & cujuscumque ordinis Stellæ fixæ mole eam longe excedant. Neque etiam Luna absolute luminare minus vocari potest; cum Mercurius Tonge illa sit minor. In hoc igitur textu Moses Solem Es Lunam luminaria magna appellat, nostri dumtaxat respectu, & secundum vulgarem opinionem, quia ita

nobis apparent & conspiciuntur. Sic Terra in scripturis veluti stans describicur, Sol vero per modum circumambientis eam: quia quoad intustum nostrum attinet, teria potius in medio mundi barere, Sol autem irca

eam verti apparet, quam oppositum.

At dissimular iste vel nescit, finés & fundamenta quæ terræ, abyslumque & affectiones, quas mari scriptura attribuit, metaphoras esse, quarum usum ac sensum ne vulgus quidem ignorat. Quod autem deinde contendit, nonnisi secundum communem loquendi modum, & non secundum rei veritatem luminaria magna duo Solem & Lunam appellari, imperite omnino & falso contendit. Luminaria enim, Φωσήρες, omnino sunt duo, nec plura sunt: alterum majus, minus alterum: illud, quod diem: istud, quod noctem illuminet. Fecit Deus luminaria duo magna, & stellas: stellas sane plurimas, sed lumina. ria tantum duo: quorum majus alterum, non comparate quidem ad stellas, sed ad alterum e duobus quod minus est. Luminaria enim vero non fine causa distinxit Moses a stellis. Adde quod si terra movetur, est autem Sol immobilis, egregie deceptus est, decepitque nos Moses, qui dixit Solem esse luminare majus ut præesset diei, &c. Gen. I, 16. & David, Pfal. cxxxv, 8, 9. Solem in potestatem diei, Lunam &. stellas in potestatem noctis. Nam Solem præcsie diei. nihil eit alind; quam factum esse ut suo motu faciat diem. At si Sol est immobilis, non Sol diem suo motu, sed suo Tellus facit.

Pergit ille nihilominus: Si dicas, inquit, hancexplicationem admitti non posse, cum in plurimis tacra scriptura locis terra stabilitas adstruatur, ut Psal. xc11. & Eccl. 1. Respondeo illa loca non sic intelligenda esse, quasi terra stet immobilis, & circa axem suum non gyretur; sed solum quod partes quæ illam componunt, indissolubili vinculo uniantur; & sta inter se perpetuo cohæreant, ut a se mutao non discedant aut abripiantur: quamois in illa multa animantia, stirpes, aliaque rerum genera formentur aut corrumpantur. An bardos adeo iste putat fore, qui scripta sua lecturi sint, ut credant dicenti, terræ stabilitatem, quando motui at gyro Solis opponitur, de partium terræ inter se cohærentia, quæ facit ut non dissiliant, posse probabi-

liter intelligi?

III. Tertia infania nihilo minus cum facris litteris, & cum Philosophia, quam Adamicam placet appellare; quoniam & a Deo tradita primo parenti, & a primo parente transmissa est ad posteros, (cujus ret testes sunt divinæ ipsæ litteræ:) & communi omnium gentium consensu continetur : ea, inquam, est, quæ brutas animantes meras esse machinas docet, nullo vero sensu moveri, nulla perceptione objectorum affici, nullo dolore; nulla ienfibili seu corporea voluptate. Ita Cartelius in epist. LxvII. ad Henricum Morum, tomo I. Postquam autem ego advertissem distinguenda esse duo diversa motuum nostrorum principia ; unum scilices plane mechanicum & corporeum, quod à sola spirituum vi & membrorum conformatione dependet, potestque ANIMA CORPOREA appellari: aliud incorporeum, Mentem scilicet, sive Animam illam; quam definis, Substantiam Cogitantem: Quæ sive diligentius an ab his duobus principiis orirentur animalium motus, an ab uno dumtaxat. Cumque clare perspexed rim, posse omnes oriri ab eo solo quod corporeum est & mechanicum: pro certo ac demonstrato habui, nullo pacto a nobis probari posse, aliquam esse in brutis animam cogitantem. . . Certum est in orporibus animalium, ut etiam in nostris, effe offa; nervos, musculos; anguinem, SPIRITUS ANIMALES, & reliqua or gana ita disposita, ut se solis, ABSQUE ULLA CO-GITATIONE, omnes motus, quos in brutis observamus, viere passint.

Et in Dissert. de Methodo, pag. 45. Monitos eos volo, motum bunc (cordis & sanguinis,) quem modo explicavi, adeo necessario sequi EX SOLA-ORGA-

NORUM DISPOSITIONE ... sigue MOROLO-GII MOTUS, ex.vi, fitu, & figura ponderum & ro-

tarum quibus constat.

Ridet Peripateticos, aliosque a se dissentientes, Malebranchius; credique ctiam vultpugnare communem sententiam cum fidei Catholicæ insigni dogmate, quod est de peccato originali. Deum enimvero fore injustum, qui multis arrumnis atque cruciatibus animas brutorum, innocentes scilicet, & quænumquam peccarint, obnoxias fecerit, ac proinde mileras. Quod si verum est, quid illi siet, inquit, Augustini dicto percelebri; Neque enim sub justo Dee quisquam, nisi mereatur, miser esse potest: quo ille dicto sæpissime utitur, ad demonstrandum adversus Pelagianos originale peccatum, ex ærumnis ac pænis, quibus homo in hac vita nunc quidem patet; non posset autem patere, inquit Malebranchius, nisi peccasset. Firmissima sane Malebranchii ratiocinatio; sed si eo nimirum nixa principio sit, quod Athei soli ponunt, Deum non esse nisi Ens & Bonum pracise, Ens & Bonum in genere, cui proinde non magis homo, quam canis aut felis, carus sit. Ex eo enim conscorarium ost, si homo tot premi malis nifi peccator non possit, camdem quoque esse oportere conditionem belluarum, quibus æque atque homini sensus doloris inest. Malebranchium juvat ipfum audire sic disputantem, in Defensione Disquisitionis Veritatis, contra Ludovicum de la Ville, hoc est, B. le Vallois Jesuitam, pag. 12. Les Peripateticiens & presque tous les bommes croions que LES BESTES ONT DES AMES, & que ces ames sont plus nobles que les corps qu'elles animent. C'est une opinion receue dans tous les tems & de toutes les nations, qu'un chien souffre de la douleur lorsqu'on le frappe, qu'il est capable de tous les mouvemens des passions, de crainte, de desir, d'envie, de baine, de joie, de tristesse; & mesme Qu'il connoist & QU'IL AIME SON MAISTRE. Cepondant on peut tiver de cette opinion des consequences directement opposées à ce que la foi nous enseigne. I. Consequence opposée à la foi: Que Dieu est injuste. Les bestes souffrent de la douleur; & il , en a de plus malbeureuses les unes que les autres. Or elles n'ont jamais peché: elles n'ont jamais fait mauvais usage de leur liberte, car elles n'en ont point. Donc Dieu est injuste qui les punit, & qui les rand malheureuses, & inegalement malheureuses, quoi qu'illes soient également innocentes. Donc ce principe est faux; QUE SOUS UN DIEU JUSTE ON NE PEUT ESTRE MISERABLE SANS L'AVOIR MERI-TE'. Principe neanmoins, dont Saint Augustin se sert pour demontrer le peché originel contre les Pelagiens. Eadem denuo vehementer inculcat in Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 298 quar descripsit ex Magistro suo Ambrosio Victore, Philosophiæ Christianæ tomo sexto, qui est De Anima beitiarum. Nam ibi pag. 90. titulus hic est capitis XII. Dolorum ac miseriarum, quas tot tantasque bestiis. si sensu præditæ sint, accidere necesse est, nullam posse rationem justam adsignari; cum peccato tantum, cujus nequaquam capax bestia est, dolor ac miseria debeatur, nec Deus, qui summe justus, summe bomus, summe benignus est, lætetur in perditione vel cruciato vivorum, qui peccato nullatemis tenentur obnoxii, cum corum quæ fecit nibil prorsus oderit.

Idem runfum in Disquisitione Veritatis, pag. 590. ratiocinium Malebranchius adhibet, nec ab ea opinione longe absuisse Augustinum credi vult, secutus eumdem Ambrosium Victorem, quem ibi laudat; ut superius vidimus, pag. 51. Tamen Augustinum ipse libi, pag. 431. opinatur, ad vulgares hominum sen sus accommodasse se; coque etiam progressum, utaftymaret brutorum animas esse spiritales nec divisibiles. Malebranchii verba superius descripsimus,

Pag. 52. Sed cur hanc amentiam Cartesiani obstinate defendant, ex illo corumdem impio dogmate proficifcitur,

quo staruunt Deum non esse nisi Ens præcise, Bonum in genere, Rectum ac verum rei cujusque ordinem; denique Verum universale, seu Veritatem rei in genere. Ex co enim necessario consequitur, si brutæ animantes percipiunt & amant, Deum ipfas, perindo atquo nos, qui Christiani sumus, percipere & amare. Id certe in primis vereri se Malebranchius contestatur, in Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 299. unde verba ejus superius de-

scripsimus, pag. 75.

Accepit ille etiam istud ex Ambrosio victore jam appellato, tomo vi. Philosophiæ Christianæ, cap. xxv11. cujus hic titulus est, pag. 152. Ostenditur quinto, bestialem quoque, si detur, animam, ATER-NA VERITATIS LUCI contuenda idoneam este; quia nimirum & Dei seu summæ Trinitatis imago (quatenus nempe se esse, nosse, amare, novit & amat:) d lux quodam spiritalis & incorporea, ejusdem proinde cum incorporea Veritatis luce generis; & se vivere verbi gratia vel sentire manifesta quadam luce certissima (e/t:) cum bumanam mentem incorporeæ ac æternælucis capacem esse iisdem argumentis probet Augustinus. Quæ viri oratio aliam rurlum ratiocinationem aperit. quæ Cartesianos perinde cogat belluis sensum & perceptionem, & consentaneum huic sensui affectum adimere. Nam si Deus non est msi Ens & Verum & Bonum in genere; Trinitas autem nonnisi Esse, Nosse, Quiescere, sive Diligere illud esse; cum res nulla tentiens possit exsistere, quin bonum sibi proportionatum sentiat & appetat, sive cognoscat & amet, ac Deum proinde, hoc est, Ens & Bonum ac Verum indeterminatum; sequitur primo quidem non esse hominem ad imaginem Dei, nisi quod se esse, nosse, ac diligere, novit ac diligit; deinde tam esse canem (horresco hace scribens) aut felem, gallumve gallinaceum, ad imaginem Dei, quam hominem; siquidem æque atque homo suum esse novit & amat, sive incolumitatem suam, ac proinde etiam divinum esse; quippe quod fimul cum suo quisque cognoscit, cui cognoscere datum est, ut quidem Cartesiani volunt. An vero horum alterutrum, posteriusque in primis, Cartesiani isti metuerent, aut metuendum omnino possent vel tenuissime suspicari, nisi aliud longe pro Deo statuerent, quam quod Catholici norunt & amant? hoc est, si alium ab eo, quem solum Athei velint, Deum agnoscerent? Plausibilius alii quidam, tametti nihilo minus impie, loquuntur; qui cum Deum perinde alium non noverint, aliamve Trinitatem, præter Ens in genere, Veritatem, & Caritatem; & belluas tamen censeant esse anima sensuque præditas; ut solus homo nihilo minus, animusve rationalis, ad imaginem Dei five Trinitatis conditus dicatur, imaginem eam ponunt in memoria, intelligentia, & dilectione Sapientiæ seu Veritatis, Justitiæ atque Caritatis, quæ rationales animos decet. Non placet autem istud Cartesianis plerisque, qui unius tantum generis esse substantiam cognoscentem volunt.

De reccato originali quod adjiciunt, ex eadem impietate ducit originem. Si Deus enim verus non est, neque peccatum originale proindealiudest quam appetitus boni sensibilis; non meretur puniri & affligi carentia illius, nisi qui illud appetit. Alioqui esset Creator injustus, qui prenis subjiceret innoxios. Non debent igitur in illa hypothesi ex hoc quoque capite bellux dici animatx; ne vel Deus dicatur injustus, qui has variis subdit malis, iisdemque quibus & nos, cum non peccarint; vel ipfæ peceafie dicantur, quod stultum est.

Præterea ii Deus non eit nin Ens entium, sive Realitas universalis; funt autem belluæ animatæ; profecto nec magis curze Deo, hoc est, Enri entium, homines esse possunt, quam belluæ: & harum æque atque illorum incolumitatem esse ci Deo caram oporter. Nam Ens entium dat omnibus ex æquo esso. Stulto ergo in ea hypothesi poneretur

dedisse Deum homini potestatem animalia occidendi, aut vescendi eorumdem carnibus. Nam quæ illa feritas hominum foret, pacificæ & quietæ atque innoxiæ genti bellum indicere, & immanem pro arbitrio cædem ejusdem facere? Brutæ igitur, inquit Malebranchius, animantes ne potius animatæ dicantur, quam suscipiatur adversa sententia, ex qua tot absurda quæ consequuntur cogamur admittere. Hæc ratiocinatio ipsius est totidem fere verbis, in opere Dialogorum proxime indicato, pag. 301. Verba superius descripsimus, pag. 75.

Denique si quidquid est in rerum natura, aut substantia extensa sive corpus est, aut substantia cogitans sive Mens est; alteramque distingui oportet ab altera; (quæ sunt Cartesii placita:) sequitur, ubicumque cogitatio est, ibi Mentem esse, earnque immortalem; quod utrumque de belluis dici stultum & impium est. Belluæ igitur inter meras potius machinas computentur. Objecit illud olim Henricus Morus ipsi Cartesio, inter Cartesianas epistolas, epist. LXVI. tomo I. Sed video plane quid te buc adegit, ut BRUTA PRO MACHINIS HABEAS Immortalitatis utique animarum nostratum demonstrandæ ratio; quæ cum supponat corpus nullo modo cogitare posse, concludit, Ubicumque est cogitatio, substantiam a corpore realiter distinctam adesse oportere, adeoque immortalem. Unde sequitur, b uta si cogitent, substantias immortal s sist annexas babere.

Silvanus Regis & Antonius le Grand de belluis pariter cum Cartesio desipiunt: quod cum nemo sit qui ignoret, describere quidquam ex ipsis super hoc

capite supersedemus.

Quanto verior ea est certiorque, quam ab Adamo (ut diximus) transmissa ad posteros, communique omnium gentium consensu recepta Philosophia, de brutorum anima sententiam desendit, quam & in facras litteras referre curæ Deo fuit? Nam primum quidem priusquam de belluis sermo inter homines foret, Deus ipse animatas esse eas Adamum Evamque perdocuit: atque adeo si error is est, error est in Deum ipsummet conferendus: gentem innocentem, ut Malebranchius appellat, Deus ipse mactari crudeliter jussir; & quod injustum censet esse Malebranchius, miseriis subdidit camdemac pœnis multis Deus ipse, cum nihil peccarint. Itaque probari jam ex miseriis, quibus in hac vita subjacemus, peccatum originale non potest; (quod tamen argumentum sibi nolit Malebranchius eripi:) cum Deus belluarum animas innocentes vexari sinat & malis pæne obrui. Nam Geneseos capite ipso primo, versu 29. & 30. Dixit Deus Adamo & Evæ: Ecce dedi vobis omnem berbam afferentem semen super terram, & universa ligna quæ habent in semetipsis sementem generis sui, ut sint vobis in escam; & cunctis Animantibus tertæ, omnique volucri cali, & universis QUA MOVENTUR in terra, & IN QUIBUS EST ANIMA VIVENS, ut babeant AD VESCENDUM. Audin' ipso die quo sunt belluæ conditæ, dici animantes, quæ moventur, in quibus est anima vivens, & quæ vescuntur? Quid vis amplius? Immo quo ipfo etiam momento funt eæ conditæ, cum necdum homo exstaret aliquis, versu 24. Dixit quoque Deus: Producat terra A-NIMAM VIVENTEM in genere fuo, JUMENTA, & REPTILIA, & BESTIAS terræ secundum species suas. Dixit ergo Deus ut sieret anima vivens, & facta non est : sed magis Cartesio & Malebranchio credendum, affirmantibus, non animam viventem fecisse Deum ut voluit, sed meras machinas exhibuisse.

Validum & istud argumentum est, quod petitur ex verbis Isaiæ, aut Dei ipsius voce, cap. I, 3. Cognovit bos possessem suum, & Asinus prasepe domini sui: Istael autem me non cogno-

VIT, & populus meus non intellexit. Item ex Tob. XI, 9. June præcucurrit CANIS, qui simul & fuerat in via; & quasi nuncius adveniens blandimento Juæ caudæ GAUDEBAT. Denique, ut alia omittamus, Jerem. viii, 7. MILVUS in cala coincuit tempus suum, Turtur & ciconia custosiunt tempus adventus sui: populus autem meus non cogno-vit judicium Domini. Non diceret profecto Deus, ac ne homo quidem, Cognovit arbor tempus virendi; populus autem meus non cognovit judicium Domini. At esset profecto huic etiam objurgationi locus, si nihil, quantum ad vim sentiendi & cognoscendi attinet, inter arborem & bovem interesset. Falleretur ergo insigniter aut fallere vellet, qui contenderet metaphoricam esse locutionem eam, cujusmodi ista est, Sol cognovit occasum suum. Hic enimvero esse metaphoricam, illic analogam cognitionem fignificari, plane convincit argumentatio divini Numinis: cui numquam profecto fic excideret ratiocinari: Sol cognovit occasium suum, Israël autem me non cognovit. Cum e contrario univerlo generi mortalium arrideat illa ratiocinatio; Cognovit bos possessorem suum, Israel autem me non coznovit. Argumento sane perspicuo, aliter in alia argumentatione sumi cognoscendi verbum: illic (ut diximus) metaphoricum ese, isthic analogum.

IV. Ordo jam postulat, quem in prima rerum effectione Deus secutus est, ut nunc de hominisanima, quid Cartesiani statuant, in medium proferamus. At de origine animæ necdum quisquam nobis occurritex eo grege, qui vel creatam a Deo (ut Catholici hoc verbum intelligunt) profiteretur aperte, ne forte mentiretur; vel aperte negaret, metu lapidationis. Materiam, cum primum est creata a Deo motum simul accepisse Cartesius sæpe inculcat: anima vero quando vel quemadmodum esse incipiat, nusquam prodidit. Animam sibi videri esse ex traduce nec plane negat; nec plane affirmat; quamvis credi fortassis ita velit, in Responsione ad sextas objectiones, pag. 572. Nec quoque si fingeretur animam bumanam esse ex traduce; ideo concludi posset esse corpoream; sed tantum ut corpus nasitur a corpore parentum, ita ipsam ab eorum anima proficisci. Neque enim hac ille oratione damnare omne traducis genus videtur; fed illud folummodo, quo ut ex corpore pars corporis, fic ex anima decidi pars animæ intelligeretur a craffioribus ingeniis: at non illud, quo tamquam lucerna de lucerna accendatur, & fine detrimento alterius alter inde 1G-

N is exfiftat.

Objicienti ctiam Petro Gassendio, quod diceret hominem proprie solam Mentem esse, seu Rem cogitantem; ac deinde jocanti his verbis, apud Cartesium in Meditationibus Metaphysicis, pag. 366. Dicare jam Mens, atque esto Res cozitans præcise: Subdis solam cogitationem non posse divelli a te. . . . . Quamquam hæreo an cum dicis non posse cogitationem divelli a se, intelligas te, quamaiu es,, indesinenter cogitare. Id sane conforme esfato i vilosophorum celebrium, qui immortalitatem tuam probaturi assumpsere te PERPETUO MOVERI, seu (ut ego quidem interpretor) COGITARE PERPETUO. Verum ii non persuadebuntur, qui non capient, quomodo possis aut per soporem lethargicum, aut in utero etiam cogitare. Quo loco hareo præterea, an existimes te IN CORPUS illiusve partem intra uterum aut ab exortu ESSE INFUSAM. Sed nolo molestius id inquirere, neque cogitare an reminiscaris quid in utero, primisoe ab exortu diebus, mensibus, aut annis cogitaveris: Sic, inquam, objicienti ac percontanti Gassendio, Cartesius ita respondet; in Responsione ad quintas objectiones, pag. 507. ut ne verbulum quidem unum de animæ infusione faciat. Hæres vero, inquis, an ergo existimem ANIMAM semper COGI-TARE. Sed quidni semper cogitaret, cum sit substantia cogitans? Et quid miri, quod non recordemur cogi-Ff 2

tationum quas babuit in matris utero, vel in lethargico &c. cum ne quidem recordemur plurimarum, quas tamen scimus nos habuisse dum essemus adulti, sani, & vigilantes. Ad recordationem enim cogitationum quas mens babuit, quamdiu corpori est conjuncta, requiritur ut quædam ipsarum vessigia in cerebro impressa sint, ad quæ se convertendo sive se applicando recordatur. Quid autem miri, si cerebrum infantis vel lethargici vestigiis istis recipiendis sit ineptum? De infusione animæ vox interim hic nulla.

Neque vero ii, quibus Deus non est nisi Ens in genere ac Realitas ipsa entium, quique proinde existimant Deum illum suum agere necessario, ac ne pollicem quidem unum novæ materiæ posse in mundo creare, creationem animarum ex nihilo quotidie fieri per volitiones Dei distinctas ac singulares, fateri omnino possunt. Quæ causa est quamobrem nemo unus e Cartesiana schola, systematis sui peritus, id ausus sit vel semel profiteri. Forte cum Cartesius substantiam divideret in substantiam sive Rem extensam, quæ Corpus est; & substantiam sive Rem cogitantem, quæ Mens est: nihil aliud voluit, quam quidquidest in rerum natura, Corpus esse; sed aliud quidem extensum, aliud non extensum, qualis est vis seminum; atque adeo quod dici possit incorporeum, latens in viri semine: neque aliud esse Animam, sive Mentem, nisi igniculum quemdam ex illo demum semine progressu temporis splendescentem. Neque aliam fortassis corporcitatis formam excludit ab Anima, quam quæ posita est in extensione longa, lata, & profunda. Aut utramque substantiam, Extensam & Cogitantem, ex æquo vult esse æternam, quamquam a Deo, hoc est, ab Ente & sub Ente in genere; quod est (ut ait) & necessarium, & utrique substantize commune: Ex Cogitante autem decerpi subinde particulas, quæ cum humana corpora subeunt, Animæ appellantur, & creari tunc dici possunt. Nam ita certe quidam olim, teste Virgilio, libro III. Georgicon, Philosophi statuerunt, de viris belluisque

His quidam signis, atque hac exempla secuti,

Esse apibus partem divina mentis, & hausus

Atberios dixere: Deum namque ire per omnes

Terrasque tractusque maris, calumque profundum.

Hinc pecudes, armenta, VIROS, genus omne ferarum,

Quemque sibi tenues nascentem arcessere VITAS.

Ubi haustus atherii, divina mens, & Deus, voces synonymæ sunt, quæ æternam substantiam cogitantem significant usquequaque dissuam: tenues vizæ, inde decerptæ animæ sunt. Sed priorem sententiam de anima latente in semine & inde emicante, secutum suisse Cartesium, Augustino præeunte, prodidit scriptor haud ignobilis ex Cartesii discipulatu
Ludovicus de la Forge, in præstatione Tractatus
Gallici, quem inscripsit, De l'Esprit de l'homme, hoc
est, De Mente Humana, secundum principia Renati
Cartesii.

CERVEAU, où tous les filets de nos nerfs aboutissent. Elle y est pour entretenir & pour conserver toutes les parties de nostre corps: & par consequent il faut qu'elle soit avertie de tous les changemens qui y arrivent; & qu'elle puisse distinguer ceux qui sont conformes à la constitution de son corps, d'avec les autres: parce qu'il lui seroit inutile de les connoistre absolument, & sans ce rapport à son corps: &c.

Et Antonius le Grand, parte 6. Instit. Philos. art. VIII. Non absque fundamento hanc GLANDU-LAM sive Conarion ab Anatomicis dictam, in medio cerebri statuimus tamquam præcipuam Animæ sedem, & in qua omnes sensus nostri siunt. Quia nulla pars in cerebro nostro invenitur, quæ duplex non sit. Ut duobus oculis utimur ad videndum; duabus auribus ad audiendum, duabus manibus ad pa/pandum, & ita de reliquis sensuum nostorum externorum organis: Et tamen nonnist unum objectum videmus, ncc nist rem unam audimus, &c. Quare nevessum est, ut duæ illæ imagines, seu potius duo illi motus nervorum (nam per species aut imagines nihil aliud intelligimus, quam varios partium cerebri motus:) qui per duo organa proveniunt, in unum locum conveniant, priusquam ab Anima considerentur. Nec aliud reperibile est in toto cerebro, præter hanc GLANDULAM; cum in medio cavitatum cerbri sit; & Spiritus undique illam ambiant. Ac proinde nec se est, ut illa GLANDULA sit se-DES SENSUS COMMUNIS, hoc est, cogitationis, ac per consequens, ipsius ANIM Æ. Ad has nimirum descendere ineptias necesse est, qui cum Deum verum nullum noverint, nec Spiritum etiam aut quidquam aliud reipfa in mundo agnofcunt præter materiam & motum; anima velut igniculo ex attritu seminum, veluti ignitorum lapidum, splendescente, & in ea cerebri parte sedem suam collocante tamquam in

V. Qui vero de origine & natura animæ tam prave sentiunt, eo quod Deum haud alium esse ponant. quam Realitatem entium; quid illos arbitremur de ejusdem animæ immortalitate statuere? Quod Atheus nemo negaverit, siquidem æquis stare conditionibus velit. Huic enim si quis concesserit, 1. Deum non esse nisi Ens sive Bonum in genere, quod omnes naturaliter appetunt: 2. omnia quidem in mundo esse (ut vidimus Cartefianos ponere) vere corpora; sed alia quanta esse sive extensa; alia non quanta, sive quæ sint nata cogitare: 3. cogitationem distingui geminam oportere; alteram congenitam, quæ est semper eadem, nec ullam rem speciatim animo repræsentat; sed est apta diversis modis seu dissimilibus objectis moveri: alteram multiplicem & variam, mutabilem ac transcuntem; quæ priorem diverse afficiat: ac priorem quidem, ipsam esse animæ substantiam; alteram, modum quemdam quo feriunt pulsantque mentem ea quæ primum extrinsecus in sensus incurrunt: (Hæc enim Silvani Regis, ceteris haud dissentientibus, sententia est in Metaphysica, pag. 70. Car il y a cette difference entre la FENSE'E, qui constitue ma nature, & les pensées qui n'en sont que des manieres d'estre; que la premiere est une pensée fixe & permanente, & que les autres sont des pensées changeantes & passageres. C'est pourquoi asin de donner une idée exacte de ma nature, je dirai, Que je suis une pensée qui existe en elle-mesme, & qui est le sujet de toutes mes manieres de penser. . . J'ay dit, quand je voudrai parler exactement: pour donner à entendre, que rien n'empesche que dans l'usage ordinaire je ne puisse dire, que je suis Une substance qui pense: pourveu que par ces mots, substance qui pense, je n'entende autre chose que Pensée qui existe en soi.) 4. Si quis deinde adjecerit, quod quidem manifestum eft, post mortem exuta corpore anima, nihil deinceps in mentem subire per sensus. 5. quodque est ex antecedentibus consequens, non jam ullius rei per sensus admoneri mentem; nec proinde habere eam

deinceps cogitationem ullam specialem; quæ veluti modus est afficiens ac determinans congenitam cogitationem; siquidem illa ex objectis corporeis ortum atque initium habet. 6. mentem, quæ nihil speciatim cogitet, nullo proinde sensu affici, seu voluptatis, seu doloris, nihil sentire, nihil concipere, aut imaginari; non corpora extra se posita, non animas ipsas agnoscere. 7. seipsam nihilominus ac Deum nosle; siquidem intelligi omnino non potest animum exsistere, quin & se & Deum, hoc est, Ens & Bonum indeterminatum, incolumitatemque suam norit & amet. 8. Non perire igitur quod substantiale animæ est, nempe cogitationem illam, quæ congenita dicitur, positaque est in sensu dumtaxat vitæ suæ: perire tantum illas cogitationum perpetuas vices, quie pendent ab objectis sensus ferientibus. Hæc, inquam, si quis Atheo concesserit, quid deinde crit in illo moræ, quin statim jungat dexteras, in camque partem concedat, quæ sit tam liberalis? Atqui docet hæc omnia totidem fere verbis Silvanus Regis in Metaphysica, pag. 267. Que l'ame aprés la mort se-RA PRIVE'E DE L'ENTENDEMENT & DE LA VOLONTE'. Bien que l'ame ne meure pas avec le corps auquel elle est unie, cela n'empesche pas néanmoins, qu'elle ne soit privée aprés la mort de toutes les fonctions qu'elle exerçoit dépendamment du corps. Par exemple, elle est privée de l'USAGE de l'ENTENDE-MENT: c'est-à-dire, des facultez de sentir, d'imaginer, de CONCEVOIR, de se RESSOUVENIR, & d'avoir DES PASSIONS, qui sont des especes d'entendement, comme on l'a dit. Elle est encore PRIVE'E de L'USAGE de LA VOLONTE'. . . . comme toutes les fonctions de cette faculté supposent celles de l'entendement. Ergo nec judicabit de re ulla animus sejunctus a corpore; siquidem ex Cartesianorum placitis, ut vidimus, judicium actus est voluntatis.

Et mox idem: Il y a m'sme lieu de douter si L'AME SEPARE'E CONNOITRA les autres A-MES... Et pag. 268. Il y a encore lieu de douter si l'ame separée connoistra les choses MATERIEL-LES.... LAISSANT A PART ce que la foi mous enseigne, quelques conjectures que nous puissions faire à nostre AVANTAGE sur ce sujet, nous avons une assurance comme certaine, que l'ame sparée ne

pourra connoitre ni mouvoir les corps.

Pag. 269. Comme l'ame perdra par la mort tous les avantages qu'elle a, qui dépendent de l'union de l'esprit avec le corps, elle retiendra aussi tous ceux qui ne dépendent pas de cette union, & qui sont des suites necessaires de la nature de l'esprit. Ces avantages sont en general les proprietez de connoitre & d'aimer Dieu, & de se connoistre & de s'aimer soi-mesme. Car il est impossible de s'aimer soi-mesme. Car il est impossible de concevoir qu'un esprit soit esprit, sans concevoir qu'il connoit soi-mesme: & cetera, que superius descripsimus, pag. 222.

Pag. 270. Si l'homme jouissoit après la mort de tous les avantages qu'on pre tend; & qu'il eust par exemple une memoire intellectuelle plus excellente que la corporelle, une connoissance Plus et tendue & plus claire, & une volonte? Plus libre que celle qu'il aà present; il seroit sans doute dans le plus heureux e'tat où il puisse estre; & il y seroit par les seules forces de la nature, sans le secours d'aucune grace surnaturelle. Ce que la soi ne nous permet pas de croire, ni mesme de supposer. Car elle veut que nous attendions tous les avantages que l'ame recevra après sa mort, non de sa séparation d'avec le corps, mais de la promesse que lui a faite de la rendre beureuse, pourveu qu'elle lui ait esté sidelle.

Denique pag. 271. Concluons donc que la mort détruit tout ce qu'il y a de modal dans l'homme, sans tousher à ce qu'il y a de SUBSTANTIEL, qui est essen-

tiellement INCORRUPTIBLE.. . Elle ne touche point A L'ESPRIT NI AU CORPS considerez en eux-mesmes: qui sont tout ce qu'il y a de substantiel dans Phomme. Incorruptibilem verius dici animam oportere aperte docet, quam immortalem: quatenus videlicet nihilo magis animæ quam corporis substantia deperit. Neque alia mens est etiam Antonii le Grand, parte vii. art. iv.

Janseniani, quibus eadem sunt omnino de Deo placita atque istis, ut propius tamen ad sensus Catholicos de animæ vita post mortem accedere videantur, ponunt accrescere animæ dum vivit, quamdam corporis similitudinem instar vehiculi, quod secum e corpore abiens animus auserat: sitque, dum vivimus, veluti alterum ac subtilius animæ corpus in corpore: hujus ope nimirum sieri, ut obvios agnoscant pariter mortuos, angelosque ipsos, quibus pariter tenue corpus impertiunt. Vidimus certe ex ea secta qui sic

sentirent.

VI. Jam hominem sola mente constare, ad ejus vero naturam corpus minime pertinere, Cartesius decernit: Cur? Quoniam videlicet hominem esle factum ad imaginem Dei expressius traditum est in sacris litteris, quam ut negari possit a quoquam. At si Deus non est nisi Ens aut Verum in genere; ad imaginem Dei esse in homine nihil potest, nisi quod Verum illud cognoscat & amet: alioquin esset & lapis & Sol, & quodlibet aliud ens creatum, quod & reipsa exsisteret & vere constaret suis partibus, factum pariter ad imaginem Dei, quia verum & unum esset. Ad eam igitur imaginem corpus in homine omnino non pertinet. Docent e diverso Catholici, non animam folum hominis, sed hominem totum esse factum ad imaginem & similitudinem Dei; hoc cst, positum a Ded quasi vicariam sui imaginem; quam qui læserit; ipfum violasse Deum censeatur. Et quidem hæc prærogativa hominis fola fide ac revelatione noscitur: lumine naturali, si solum adsit, deprehendi non potest. At ubi verum Numen nullum admittitur, si qua est in homine ratio imaginis, hanc & solo naturæ lumine demonstrari, & in sola proinde intelligendi vi, quæ soli menti convenit, constitui necesie est.

Cartesium olim sane non segniter castigabat Petrus Gassendi, his ipsis verbis, apud Cartesium, in Meditationibus Metaphysicis, pag. 430. Credibile est, inquis, te factum ad imaginem & similitudinem Dei. Credibile sane religiosa side: At ratione naturali qui liceat intelligere, nist Deum facias hominisormem? Et in quonam consistere potest hac similitudo? An tu cum sis pulvis & cinis, præsumere te similem potes æternæ illi, incorporeæ, immensæ, perfectissimæ, . . . . incomprebensibilissimæque naturæ? . . . Credibile dicis ex eo quod creavit: Sed ex eo potius incredibile est. Siquidem opus operanti simile non est, nisi cum ab eo generatur per communicationem natura. At tu hoc modo genitus a Deo non es. Neque enim es ejus proles, naturæve ejus particeps: &c. Huic vero argumentationi aliud nihil Cartefius reponit, in Responsione ad quintas objectiones, pag. 528 quam co modo imaginem Dei hominem esse, quo tabella Alexandri imago Alexandri est: Vim cogitandi esse in Deo infinitam, in nobis pertenuem: neque de ratione imaginis esse, ut in omnibus eadem sit cum re cujus est imago; sed tantum ut illam in aliquibus imitetur.

Malebranchius imaginem Dei, quæ in homine est, censet in unione positam esse mentis humanæ cum Verbo & Sapientia Dei, sive Ratione (ut vocat) universali: quod est eamdem collocare in cognitione Veri, sive actuali, sive (ut scholæ loquuntur) aptitudinali. Sic ille in Responsione ad Silvanum Regis, pag. 110. Verba superius descripsimus pag. 77. Et in Præstatione Disquisitionis Veritatis sic loquitur: Mais je sus surpris que des Philosophes Chrétiens, qui doivent préserer. . . . S. Augustin à quelque min.

miserable Commentateur d'un Philosophe Paien, regardent plutost l'ame comme la forme du corps, que comme
faite à l'image & POUR L'IMAGE DE DIEU,
c'est-à-dire, SELON S. AUGUSTIN, POUR LA
VERITE', à laquelle seule este immediatement unie.
Verius dici admonet factam mentem hominis esse
propter imaginem Dei, quam ad imaginem. Veritatem enim imaginem ponit esse Unitatis, quem sum
mum Deum unum agnoscit; & propter Veritatem
eam contemplandam creatum hominem esse.

VII. Libertatem arbitrii in homine quis non strenue defendi a Cartesio putet his verbis, Principiorum Philos. parte 1. num. xxxix. Quod autem sit in nostra voluntate LIBERTAS; & MULTIS ad arbitrium vel assentiri vel non assentiri possimus; adeo manifestum est; ut inter primas & maxime communes notiones, quæ nobis sunt innatæ, sit recensendum. Etiam in ea positam esse rationem imaginis similitudinisque cum Deo censet. Ac nihilominus solam in homine libertatem a coactione, nec in Deo ipsomet aliam, agnoscere se aperte profitetur. Indifferentiam vero in homine maximam sæpenumero deprehendi aït, cujusmodi in Deo nulla est; hæsitationem scilicet fluctuationemque animi, cum suspensus hæret incertusque quid judicet aut eligat, propter æqualia ex utraque parte motiva. Indifferentiam autem ad agendum vel non agendum, cum se menti offerunt perspicuæ rationes quæ agendum esse suadeant, nullam in homine prorsus esse; libertatem vero nihilominus tunc esse maximam, eoque majorem, quod minor aut nulla tunc animi indifferentia est. Ita conceptis verbis Cartesius, Meditatione quarta Metaphysica, pag. 66. Eadem ratione si facultatem recordandi, vel imaginandi, vel quaslibet alias examinem, nullam plane invenio, quam non in me tenuem & circumscriptam, in Deo im-mensam esse intelligam. Sola est voluntas, sive ARBITRII LIBERTAS, quam tantum in me experior, ut nullius majoris ideam apprehendam. Adeo ut illa præcipue sit, RATIONE CUJUS IMAGINEM QUAMDAM & similitudinem Dei me referre intelligo. Nam quamvis major absque comparatione in Deo quam in me sit; tum ratione cognitionis & potentiæ, quæ illi adjunctæ sunt, redduntque ipsam magis firmam & efficacem; tum ratione objecti, quoniam ad plura se extendit: non tamen in se formaliter & præcise spectata major videtur: quia TANTUM IN EO CONSIS-TIT, QUOD IDEM FACERE VEL NON FA-CERE, (boc est, affirmare vel negare, prosequi vel fugere) possumus. Vel potius in eo tantum, quod ad id quod nobis ab intellectu proponitur, AFFIRMANDUM vel NEGANDUM, sive prosequendum vel fugiendum, ITA FERAMUR, UT A NULLA VIEXTER-NA NOS ADID DETERMINARI SENTIAMUS. Neque enim opus est me in utram-QUE PARTEM FERRI POSSE, UT SIM LI-BER: SED CONTRA, quo magis in vium propendeo, sive quia rationem veri & boni in ea evidenter intelligo, sive qui a Deus intima cogitationis meæ ita disponit, TANTO LIBERIUS ILLAM ELI-GO. NEC SANE DIVINA GRATIA, nec naturalis cognitio, IMMINUUNT LIBERTATEM, fed potius Augent & corroborant. Indifferen-TIA autem illa, quam experior, cum nulla me ratio in unam partem magis quam in alteram impellit, est infimus gradus libertatis; & nullam in ea perfectionem, sed tantummodo defectum seu negationem quamdam in cognitione testatur. Nam si semper quid verum & bonum sit clare viderem, numquam de eo quod esset judicandum vel eligendum deliberarem: Atque ITA QUAMVIS PLANE LIBER, NUMQUAM TAMEN INDIFFERENS ESSE POSSEM. Inter ea quæ libere facimus, refert ille affirmationem vel negationem; quoniam Cartelianum est, ut supra vidimus, judicium censere actum voluntatis.

Idem pag. 68. Exempli causa, cum examinarem

biste diebus, an aliquid in mundo exsisteret; atque adverterem, ex boc ipso quod illud examinarem, evidenter sequi me exsistere; non potul Quidem non judicare illud quod tam clare intelligebam verum esse: non quod ab aliqua vi externa fuerim ad id coactus; sed quia ex magna luce in intellectu magna consecuta est propensio in voluntate: atque ita tanto magis sponte & liber e illud credidi, quanto minus fui ad illud ipsum indisferens.

Et in Responsione ad sextas objectiones, pag. 582. Sed quantum ad hominem, & cetera quæ jam superius descripsimus, pag. 208. In Responsione autem ad secundas objectiones, pag. 225. Rei cogitantis voluntas fertur, VOLUNTARIE quidem & LIBERE, (hoc enim est de Essentia Voluntatis:) sed nihilominus infailibiliter in bonum sibi clare cognitum.

Fallit autem idem infigniter abusione vocum, cum lumen gratiæ supernaturale admitti a se fingit, co quod intima cogitationis nostræ disponere Deum ad volendum fatetur, in eadem Responsione ad secundas objectiones, pag. 201. Nec etiam ii, inquit, qui mea legent, putare poterunt, me istud LUMEN SUPER-NATURALE non agnovisse; cum valde expressis verbis in ipsa quarta Meditatione. . . dixerim, illud IN-TIMA COGITATIONIS NOSTRÆ DISPONERE AD VOLENDUM, nec tamen minuere libertatem. Nimirum pag. proxime hic superiore, ubi de Deo id dixit, quod nunc lumini tribuit, quoniam in ea hy-pothesi, cum lumen sit Verum, & Deus Verum; five lumen dixeris, sive Verum, nihil est. At ubi Deus non est nisi Verum in genere, quid potest nisi abusive supernaturale dici; aut alio sensu, quam quia naturæ præcise spectatæ advenit, prodestque ad beatam vitam, quæcumque demum ea sit, aut sutu-

Silvanus Regis a magistro ne latum quidem unguem discedit. Libertatem arbitrii in eo esse positam asseverat; Primo quidem, quod indisferens voluntas sit ad judicandum & eligendum alterutrum, cum se paria utrimque momenta rationum offerunt. Secundo, quod cum voluntas eligit aut judicat, id fiatabsque ulla vi cogente extrinsecus. Tertio denique, quod affirmare & amare voluntas possit alio tempore. alus adducta rationibus, id quod in præsentia negat & odit. Atque hic est, inquit, sensus divisus Divo Thomæ multisque Philosophis probatissimus: in quo liber animus & indifferens est: cum in sensu composito perspicuæ lucis non possit voluntas non assentiri; & fit nihilominus tunc quoque vel eo nomine magis libera, quod nullam habet reliquam partem indifferentie. Sic ille in Metaphysica, pag. 211. Parce que le jugement & le libre arbitre sont deux especes de volonté, qui regardent des objets, dont les rapports ne font que contingens, il faut qu'ils agissent AVEC IN-DIFFERENCE & SANS NECESSITE'; C'est-àdire, de telle sorte qu'ils retiennent toujours la PUIS-SANCE de ne pas agir, ou d'agir d'une maniere toute contraire à celle dont ils agissent. Ainsi par exemple, quand je vois qu'un corps est borné de quatre costez, bien que je ne manque pas d'assurer qu'il est quarré, je ne l'assure pas neanmoins AVEC NECESSITE'. Car comme ce corps peut cesser d'estre borné de quatre costez, je retiens aussi la puissance d'assurer qu'il n'est pas quarré. De mesme quand je sens que la chaleur du feu me fait du bien, quoi que je ne manque pas alors de l'aimer, je ne l'aime pas néanmoins AVEC NECESSITE'. CAR COMME CETTE CHALEUR PEUT CES-SER de me convenir, je puis aussi cesser de l'aimer Ce que je ne pourrois pas faire, si je l'aimois a'un amour necessaire. Outre CETTE INDIFFERENCE, qui est propre aux actions du jugement & du libre arbitre, il y en a une autre qui leur convient quelquefois; avant mesme qu'ils se soient determinez à agir. Cette indiffe-

rence consiste dans un état de suspension, où le jugement & le libre arbitre se trouvent, lors que l'entendement leur represente deux ou plusieurs choses avec raisons egales & opposees. . . . Et si je delibere ensuite, ce n'est que pour me délivrer de cette indifference, laquelle on nomme Objective, pour la dislinguer de l'indisse-

rence précedente, qui s'appelle réelle & positive. On dira peut-estre, que l'indifference réelle & positive ne se peut rencontrer dans les operations du jugement & du libre arbitre; à cause qu'il repugne que le jugement & le libre arbitre soient indifferens à agir ou à ne pas agir, lorsqu'ils agissent en effet. A quoi je répons qu'il est vrai, que le jugement & le libre arbitre n'ont pas la puissance de ne pas agir, dans le tems-mesme qu'ils agissent: Mais que rien n'empesche qu'ils n'ayent la puissance de ne pas agir DANS LE TEMS QUI SUIT. Par exemple, quand j'assure qu'un corps oft triangulaire, je ne retiens pas la puissance d'assurer qu'il ne t'est pas, pendant tout le tems que j'assure qu'il l'est. Mais cela n'empesche pas que je ne puisse retenir la puissance d'assurer qu'il ne l'est pas pour le tems à venir; pendant lequel le corps triangulaire pourra devenir quarre ou ovale. Ce qui suffit pour établir L'IN-DIFFERENCE réelle & positive dont il s'agit.

Et pag. 218. Il faut donc que la liberté des actions Bumaines consiste, en ce que l'ame, quand elle affirme, ou lors qu'elle aime NE SENT AUCUNE FORCE EXTERIEURE QUI LA CONTRAIGNE à affirmer ou à aimer; & qu'elle affirme & aime de telle sorte, qu'elle retient toujours la puissance de ne pas affirmer ou aimer, ou d'affirmer & d'aimer le contraire de ce qu'elle affirme ou de ce qu'elle aime. . . . Puisque l'entendement est de telle nature, qu'il peut representer comme mauvais les objets du libre arbitre, qu'il a deja representez comme bons; c'est une necessité, que quand le libre arbitre aime une chose, il retienne toujours la puissance de la hair, quand elle lui sera repre-

fentée comme mauvaise.

Pag. 221. Ce qui fait voir que les actions du jugament & du libre arbitre sont parfaitement libres, si par le mot de Libres on entend (comme on le doit faire) des actions qui procedent d'une faculté intelligente QUI A-GIT SANS CONTRAINTE, & qui retient toujours la puissance de ne pas agir DANS LE SENS DIVI-SE'. Mais si par le mot de Libres on vent entendre dos actions, qui procedent d'une faculté qui se determine d'elle-mesme ou par elle-mesme; comme fait la volonté do Dieu, les actions du jugement & du libre arbitre NE SONT PAS LIBRES. CAR il a esté prouvé y qu'il n'y a rien dans le monde, non seulement de ce qui existe, mais encore qu'il n'y a ordre, ni RAISON DE BONTE' & DE VERITE' qui ne dépende de Dieu comme de sa cause efficiente, mediate ou immediate. Negat voluntati creatæ vim inesse se ipsam determimandi ad actum, quam indifferentiam activam Catholici vocant. Cur autem negat? Quia illa determainatio habet aliquam rationem boni verique: ergoest a Deo, hoc est, Vero & Bono universali, ac necessario, velut efficiente causa, non a creata volunzate; in qua quidquid est Boni Verique necesse est in illa hypothesi esse divinum: quippe cum Vero Bonoque nihil divinius sit, ut volunt.

Malebranchii, hominis utique vafri, alia ratio, an His mens atque sententia verbo tenus, reipsa eadem oft. Gratiam enim actualem omnem ponit ipse etiam esse invictam, atque efficacem per se atque irresistibilem: hanc esse illuminationem cum bono motu seu delectamone: Consensum vero, qui hanc delectationem sub-Sequitur, esse liberum air, quoniam conjunctus est prior motus seu delectatio illa antecedens cum potentia non consentiendi, sive cum cupiditate; quæ potest reipsa semper & ex naturæ suæ conditione ac vi a bono mentem avertere. Quod si quando avertit, efficit Malebranchius tune bonum morum qui precess Mt, tametsi est per se efficax respectu delectrationis

quam impressit, sufficientem gratiam merito nuncupari; quoniam nisi cupiditas restitisset, ex illo bono motu consensus ciset Deo operante subsecutus. Quæ verba Arnaldus sic accepit, quasi Malebranchius affirmaret, consensum a voluntate sola absque Deo esie: camque ob rem Malebranchium Pelagianæ hæreseos reum peregit: cum tamen solo nomine ab Arnaldo, ut diximus, non re, dissideret. Dixit Arnaldus aperte quod sentiebat; consensum voluntatis sic esse & sieri a bono motu gratize, ut ei voluntas numquam omnino relistat. Malebranchio placuit, ut Catholicos falleret, confensum voluntatis a bono motu qui præcessit sejungere, & aliam consensus adfignare causam. Quippe hunc motum prævenientem elle a gratia quidem invincibili, seu potius gratiam ipiam esse invincibilem consitetur: consensum vero ipium negat ab eadem illa gratia invincibili proficifci. Nihil enim aliud hunc contensum esse contendit, præter iplum amorem necessarium nobisque ingenitum Boni in genere, vi sua in bonum sibi propositum necessario, tametsi suavuer, atque adeo (ut ait) libere propendentem. Quasi vero Arnaldus, si Malebranchium intelligeret, valde cumret, utrum a bono motu gratiæ per se essicacis, qui consensum islum mmediate præcedit; an post cans gratiam actualem, Deo per amorem Boni in genere æque necessarium rurium invicte operante, in co qui nec cupidirate jam transvertus agitur, nec alia cogitarione diftrahitur, ob vim gratie actualis antecedentis, sequi con-

sensum quis athrmet.

Hanc Makebranchius ait esse P. Ameloti doctrinam, & Thomistarum quos allegat. Nostram itaque voluntatem præparari a gratia illustrante ac movente invicte, idque demum peragente ad quod peragendum nara apra est; non minen ipsum per se con-, sensum: Agere autem eamdem voluntatem sponte per aliam actionem Dei, nempe per cam qua fertur voluntas necessario & invicte, quamquam nihilominus libere, in bonum universim. Sie ille in Responsione ad litteras Arnaldi, pag. 196. & in Disquisitione Veritatis, pag. 483. In Responsione autem ad Arnaldum, scribentem contra librum Malebranchii de Natura & Gratia, pag. 151. agere voluntatem quidem concedit, dum bono motui cedit: negat tamen quidquam producere; negat voluntatis creatæ aliquam efficientiam esse; exercitium dumtaxat dicit esse motus illius innati, quo erga bonum generatim propendemus. Mais supposo que je ne succombe point à une tentation. . . j'agib, MAIS JE NE PRODUIS RIEM EN MOR. Fagis, mais ce n'est que par mot volonte, c'est-a-dire par le mouvement NATUREL que Dien imprime sans cesse en moi pour me porter vers lai. CE N'EST FOINT UNE EF-BICACE QUI ME SOIT PROPRE, OU QUI DE'PENDE DE MOI. J'agis, MAIS C'EST U-NIQUEMENT QUE JE SUTS LE MOUVEMENT que Disu mo donne: &c. Vim omnem activam seu productivam fui confenfus adimit voluntati. Agit voluntas, inquit, five confentir, quatenus sequitur impulsum Dei, imprimentis animæ motum sive amorem necessarium erga Bonum universim; qui motus ab actuali gratia præveniente, ac proponente Bonum universale determinatur ac sistitur. Quod est cum Luthero, ni fallimur, profiteri, habere se voluntatem mere passive; & agi eamdem, non agere.

Imque de solo nomine acris illa inter istos concerratio fuit: lustique Malebranchius & Arnaldum, qui sui dogmaris insensissimum hostem; & Catholicos fane multøs, qui fuffragatorem fidei esse Malebranchium purarunt. Hæc summa certe illius doctrinæ est in libro de Natura & Gratia, in Responsione ad Arnaldi epistolas, aliisque locis. Facient dicti fidem excerpta sequentia ex ea Responsione.

Pay. 29. Je crois qu'il est evident. . . que la grace efficate EST DE MESME NATURE QUE LA SUFFISANTE. Telle grace actuelle EST EFFICA-CE PAR RAPPORT à tel effet ou tel consentement de la volonté, lors que Dieu la donne dans les circonstances qu'il prévoit que l'homme donnera ce consentement: El elle est suffisante par Rapport a MILLE AUTRES EFFETS. Car quoi que Dieu en la donnant prévoie bien qu'elle n'en sera pas suivie, ce n'est pas que de sa nature elle soit telle. Sufficientem gratiam numquam dicit iste cum Catholicis esse cam, qua sola possit quis, si velit, cupiditatem vincere.

Pag. 109. Je m'explique en deux mois. Je reconnois dans cet bomme, 1°. une grace de sentiment, mais accompagnée de lumiere, qui lui découvre qu'il doit pardonner. . . . 20. Jy reconnois un bon mouvement. Car la delectation de la grace presse, incline, porte cet bomme à pardonner. Enfin j'y reconnois un consentement Tibre à cette inspiration, ou à ce bon mouvement de la grace, PARCE QUE cet bomme PEUT suspendre son consentement. A l'égard du premier, il ne dépend point de nous de sentir ou de ne pas sentir cette delectation prévenante; c'est un don de Dieu qui est en nous sans nous. A l'égard du second, il ne dépend point aussi de nous que cette delectation nous porte ou nous incline au bien. C'est son effet naturel. Ce bon mouvement est encore en nous sans nous. Mais à l'égard du troisiéme il dépend de nous de consentir à ce bon mouvement, ou de suspendre nostre consentement. Potest, inquit, voluntas cohibere ac sustinere consensum; si nempe interveniat cupiditas, ut certe potest. At non est istud dare vim voluntati activam ad cooperandum gratiæ.

Objiciebat Arnaldus: apud Malebranchium, pag. 118. " Vous voiez en second lieu, que ce que vous dites " de la derniere de ces trois choses, qui est le mouvement " d'amour QUE NOSTRE VOLONTE' FORME " EN ALIANT AU DELA de ce que nous sommes " pousses par la Grace, que c'est en cela que nous agis-" sons librement, & que nous meritons par le bon usage , que nous faisons de nostre liberté, NE VOUS DIS-TINGUE PAS DE LUTHER, qu'en vous faisant , tomber dans l'herefie de PELAGE. Car vous mettez ,, en nous de bons mouvemens qui sont libres & meritoi-,, res, ce que ne vouloit pas Luther; & en cela vous , vous distinguez de lui: mais vous voulez que ces bons " mouvemens de la pieté Chrétienne, qui sont bons & , meritoires, ne soient pas ceux qui sont formez en nous " par la puissance de la grace; mais ceux que nous , nous donnons a nous mesmes par le bon " usage que nous faisons de nostre liberté. En nous AVANÇANT AU DELA de ce que nous Pous-se la Grace. Et vous vous engagez par la ,, à croire, comme Pelage, que nos merites ne sont " point des dons de Dieu, mais des fruits de nostre libre ,, arbitre: que ce ne sont point des merites divins, mais ,, des merites humains. Sic, inquam, objicienti Arnaldo, respondet Malebranchius, pag. 120. Je ne dis point que LA LIBERTE' FORME LE MOUVE-MENT D'AMOUR: mais qu'elle consent au mouvement d'amour que la grace forme: ni Qu'elle Ail-LE AU DELA DE CE QUE NOUS SOMMES POUSSEZ PAR LA GRACE: mais Qu'ELLE AVANCE, POUR AINSI DIRE, AU DELA DE CE QUE LA GRACE NOUS POUSSE INVINCI-BLEMENT. Et par cela j'entens seulement que le merite consiste dans nostre consentement, lorsqu'il dépend de nous de le donner. Motum actualem gratiæ prævenientis fatetur esse invincibilem quoad effectum suum proprium; quoad consensum autem non esse eamdem illam gratiam invincibilem; quoniam potest intervenire cupiditas, & illum gratia actualis illa operatur tantum quodammodo objective; effective autem Deus, hoc est, amor innatus ac necessarius, & tamen (ut ait) liber, Boni in genere: Consensum proindeillum etiam ipsum dicit esse liberum ac meritorium.

Et pag. 121. Je ne tombe point dans l'heresse de Pelage: mais je me distingue de Luther, lorsque je soutiens,

que LES SECOURS ACTUELS DE LA GRACE NE SONT POINT INVINCIBLES PAR RAP-PORT AU CONSENTEMENT DE LA VOLON-TE': ou que la grace n'est point efficace par elle-mesme, au sens que Mr. Arnaud le soutient. Negat Malebranchius consensum voluntatis effici invincibiliter ab actuali gratia præveniente; sed hac præsupposita dicit illum invincibiliter effici ab amore innato Boni in genere, qui illud invincibiliter prosequitur & arripit, quoties clare proponitur. Et a Luthero iste vel Arnaldo dissert?

Pergit ibidem: Je ne veux point que ces bons mouvemens de la pieté Chrétienne, qui sont bons & meritoites, ne soient pas ceux qui sont formez, en nous par la puissance de la grace. Car j'ay toujours prétendu que la delectation de la grace INFLUE DANS NOSTRE CONSENTEMENT. J'ay toujours dit qu'elle nous pousse, qu'elle nous presse, qu'elle nous incline au bien. Mais je ne veux pas Qu'ELLE NOUS Y PORTE INVINCIBLEMENT. . . . Je veux en un mot qu'il depende de nous de consentir au mouvement de la Grace. Et pag. 126. Les Papes & les Conciles ont decide que Dieu fait en nous nos bons mouvemens: Velle & perficere. Oil contre les Pelagiens, qui nioient la necessité de la grace de Jesus-Christ. Mais ils n'ont pas décidé, que Dieu fait cela en nous PAR UNE GRA-CE INVINCIBLE PAR RAPPORT AU CON-SENTEMENT DE LA VOLONTE'. Les Papes ons décidé le contraire dans les dernieres Constitutions, &c. Gratia, inquit, actualis excitat, movet, impellit: hoc facit per se efficaciter & invicte: hic effectus illius adæquatus est. Consensum non sic facit ipsa invincibiliter: nam id summi Pontifices in suis Constitutionibus negant. Accedit ille consensus post illam motionem, cum mens sequitur amorem sibi innatum Veri & Boni in genere, & propensionem continuam qua fertur in illud. Pendet a nobis, quia non est sine nobis. Neque tamen est ille consensus actus voluntatis, nisi forte improprie; sed vel est quies potius in delectatione quam gratia actualis produxit; vel amor ipse innarus Boni ac Veri in genere, perseverans. Pag. 152. Que si on veut appeller la puissance qu'on a de suivre ou de ne pas suivre le mouvement naturel de l'ame, une puissance réelle & véritable; je demeure d'accord que les esprits ont cette puissance. Mais je ne vois pas qu'elle PRODUISE en eux UNE REALITE' ou une MODIFICATION qui change physiquement leur substance. TOUT CE QU'IL Y A DE REALITE' DANS LE MOUVE-MENT DE L'AME VIENT TOUJOURS DE L'EFFICACE DE LA PUISSANCE DIVINE; E je ne crois pas qu'on éprouve en soi, COMME DE soi, que des repos. Car tous nos mouvemens Sont déterminés par nos jugemens; & Tous Nos JUGEMENS NE SONT DE NOSTRE PART QUE DE SIMPLES REPOS ou des cessations de recherches: recherches, dis-je, que nous pouvons faire par l'action continuelle de Dieu en nous, & NON POINT PAR NOSTRE EFFICACE PROPRE At illa ipsa quies reale quiddam & bonum est; igitur eo nomine est ipsa etiam a Deo solo: & hæc est caritas permanens in nobis, quæ est Deus ipse, secundum placita impiæ sectæ. Arnaldus ergo dicit hunc consensum voluntatis actum esse invincibiliter productum a notione actuali gratiæ prævenientis. Malebranchius dicit esse quietem, non ab illa gratia invincibiliter, sed post illam invincibiliter ab amore innato Boni in genere. Et non æque ambos damnat Ecclesia? Non Malebranchius in Luthero prædam natus est, qui mere passivam exhibet voluntatem?

Non alios certe induere sensus de arbitrii libertate potest, quisquis (ut isti) Deum non esse nisi Ensaut Verum & Bonum in genere existimat. Nam si ita est, cum sint actus omnes & quies ipsa humanæ voluntatis entia & bona & vera, ac proinde cum totum

id quod funt, habeant ab Ente & Vero & Bono. quæcumque ca demum origo & emanatio cujusque boni ac veri entis ab Ente & Bono & Vero in genere est; necesse est nihil omnino realitatis a creata voluntate esse, sed totum a Deo. Et est haud dubie e re improbæ factionis, (Cartelianam & Jansenianam intelligo) istiusmodi placita defendere, ut cum quem solum vult agnosci Deum generi humano (si fieri possit) obtrudat, nec bellum gerere cum vero Numine existimetur. Quis enimvero non eos esse summa erga Deum religione putet, quos viderit omnia prorsus, ne actibus quidem liberis exceptis, obstinate Deo adscribere? Quanto illi stultis, quorum numerus innumerus est, religiosiores propterea videbuntur, quam ii, qui divinæ gratiæ efficacitatem pendere ponunt a voluntatis per camdem adjutæ consensu; adeo ut nullus sit gratiæ divinæ motus essicax deliberati actus, nisi a libero activæ per se voluntatis consensu; quæ motum omnem gratiæ irritum facit, cum lubet; & cum lubet similiter, facit efficacem? At istireipsa, Malebranchium dico & Jansenianos, si Dei nomine nihil aliud nisi Naturam intelligunt, seu Verum ac Bonum quodcumque quod oft in rerum natura, quid aliud quam Pelagianis pejores sunt, siquidem funt Athei?

VIII. De peccato originali non memini me quidquam apud Cartesium legere; quoniam is videri voluit, opinor, non Theologum agere, sed Philosophi dumtaxat partes tueri. Perinde quasi non Theologica sint ea placita de Deo, totiusque religionis sundamento, quæ sub profano Metaphysicæ nomine venditat. At Malebranchius, de cujus super ea re hæresi superius quiddam diximus, ponit peccatum originale aliud nihil esse, nisi dependentiam animi a corpore, sensibusque corporeis: Ex ea enim in humanum genus fummam corruptionem, veluti scabiem, grassatam esse. In Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 321. Dieu a prévu qu'aprés le peché, l'union de l'ame avec le corps se Changeroit en DEPENDANCE. . . . . & qu'ainst LA CONCU-PISCENCE, QUI N'EST AUTRE CHOSE QUE GETTE DEPENDANCE, répandroit une corruption generale dans le genre bumain. Dependentiam vero cam in eo esse positam, quod impressa cerebro vestigia rerum sensibilium, animum his affigunt; atque adeo neminem posse in hanc vitam ingredi absque concupiscentia, sive absque originali peccato, quod nihil aliud in hac hypotheli quam regnum illud concupiscentiæ est: idem originale peccatum in parvulis, in viris actuale. In Disquisitione Veritatis, pag. 95. Nous devons naistre AVEC LA CONCUPISCENCE O AVEC LE PECHE' ORIGINEL. Nous devons naistre avec la concupiscence, si LA CONCU-PISCENCE N'EST QUE L'EFFORT naturel, QUE LES TRACES DU CERVEAU font sur l'esprit POUR L'ATTACHER AUX CHOSES SENSI-BLES. Et NOUS DEVONS NAISTRE DANS LE PECHE' ORIGINEL, fi LE PECHE' ORI-GINEL N'EST AUTRE CHOSE QUE le regne de LA CONCUPISCENCE, & que CES EFFORTS comme victorieux & comme maistres de l'esprit & du cœur de Penfant. Or il y a grande apparence, que le regne de la concupiscence, EST CE QU'ON APPELLE PE-CHE' ORIGINEL DANS LES ENFANS, & PE-CHE' ACTUEL dans les bommes libres.

Ut hanc hæresim tueatur, addit potuisse primum hominem, ante lapsum, sistere motum spirituum animalium & sanguinis, cum luberet; qui motus has cerebri concussiones, commoti ipsi prius ab objectis, & hæc in illo vestigia creant: nunc vero id in nostra penitus potestate non esse. Proh quibus iste sigmentis fulcire nititur impietatem! Et hæc etiam in Deo, opinor, videt evidenter. Pag. 17. Car encore qu'Adam pust arrester les émotions des esprits & du sang, & les ébranlemens du cerveau que les objets excitoient en

lui: à cause qu'étant dans l'ordre, il faloit que son corps fust soumis à l'esprit. Et pag. 486. Comme avant le peché toutes choses étant parfaitement bien reglées, l'tomme avoit necessairement ce pouvoir sut son corps, qu'il empeschoit la formation de ces traces lors qu'il le vouloit. Et Malebranchii alumnus ac defensor Lelevelius in desensione ipsius adversus Silvanum Regis, sive in vera & falsa Metaphysica, pag. 107. Il est vrai que c'est une loi de l'union de l'ame & du corps, que l'ame sente de la douleur ou du plaisir, selon que les mouvemens qui se passent dans le corps, sont utiles ou contraires à la conservation de ce mesme corps. Mais M. Regis n'a pas voulu voir, que cette loi arbitraire a du ceder pendant l'innocence de l'homme A LA LOI INVIOLABLE DE LA JUSTICE, QUI NE PERMET PAS QU'UN ESPRIT SOIT DE'-PENDANT D'UN CORPS, NI QU'IL NE PUIS-SE SUSPENDRE ou moderer des mouvemens, ausquels sont attachez des plaisers qui le corrompent, ou des douleurs qui le désolent. Ainse M. Regis a confondu l'état d'innocence avec celui de la nature corrompue; & on le retrouve par tout également opposé à la foi & à la raison. Cetera Malebranchii deliramenta de peccato originali jam superius exposuimus, pag. 55. & sequentibus.

Wittichius Cartesio-Calvinianus, in Theologia Pacisica, num. LXI. pag. 45. motus glandulæ pinealis excitatos a spiritibus pariter affert ad peccatum originale explicandum. Et hos motus inordinatos vocat, quia excitant in anima pravam concupiscentiam; qua conversa ad creaturas avertitur a Deo. Scilicet si fortes sint satis, inquit, impressiones spirituum qui tendunt ad cupiditatem rerum terrenarum excitandam, anima vero destituatur justitia originali, (qua si armata esset, posset sistere isso motus;) sortiuntur omnino suum effectum, & anima sentit cupiditatem ad terrena, quæ est vitiosa illa concupiscentia.

Atqui ex ea doctrina sane sequitur, belluas oportere credi mere machinas esse: ne peccato originali pariter subjacere nobiscum credantur, ob similem pronitatem in bonum sensibile. 20. Statum puræ naturæ esse impossibilem, in quo homo, absque peccato, concupiscentiæ ponatur, uti nos sumus, obnoxius. 3°. Si Eva fola peccasset, Adamo innoxio, nihilominus transmittendum necessario ad posteros peccatum fore, quos Adamus ex Eva susciperet, ut ipse Malebranchius aperte confitetur, operis sui de Disquisitione Veritatis, pag. 523. Sed quid agant, qui Deum non habent, nui Ens entium, aut Verum ac Bonum in genere; hoc est, qui Deum nullum habent? Quid illi, inquam, aliud afferant aut comminiscantur, quod peccati originalis vices præstet, ut Catholici nimirum, magnifice jactata peccati originalis confessione, videantur?

IX. Sed augustiora tamdem mysteria contemplemur. Quid mirum est si qui Deum non habent, præter Realitatem Entium, Transsubstantiationem panis in Corpus Christi, qualem Catholici confitemur, nec aperte negare ausint, metu rogi, quamquam stare hanc ipsi minime posse cum sua doctrina probe intelligunt; nec velint subinde plane confiteri; excipiantque propterea subdole se Philosophos, ad quos facrorum mysteriorum expositio nihil pertineat, non Theologos esse vel agere? Quis tamen interim e Catholicorum Theologorum numero non jure succenseat, cum ab his ea poni principia viderit, quæ aperte cum Translubstantiatione pugnant? Quale est istud Cartesii, Principiorum Philosophiæ, parte 2. num. viii. In re autem fieri non potest, ut vel minimum quid ex ista quantitate aut extensione tollatur, QUIN TANTUMDEM ETIAM DE SUBSTAN-TIA DETRAHATUR; nec vice versa, ut tantillum de substantia detrabatur, quin tantumdem de quantitate ac extensione tollatur. Hoc est enim dicere, nec posse detrahi de quantitate aut extensione Corporis Christi, ut in altari sub speciebus sit, quin tantumdem de substantia detrahatur, nec vice versa tantillum detrahi de panis substantia, quin tantumdem de quantitate sive extensione tollatur. Quæ duo dogma Catholicum de Transsubstantiatione penitus labe-

Descripsit Cartesium, ut solet, Antonius le Grand, parte 3. Instit. Philos. art. III. Materia igitur Physica, seu (quod idem est) corpus naturale, est substantia in longum, latum, & profundum extensa. Necaliud, materiæ seu corporis nomine, sub imaginatio-NEM cadere potest. Quantitas est pracipuum illius attributum, quod eam constituit, nec potest ab illa ullo modo separari. Adeo ut MORDICUS in nostra sententia afferendum st, extensionem ita mate-RIÆ IDENTIFICARI, ut nibil a Quantitate detrabi possit, quin tantumdem a corpore auferatur. Et e contra, dum quidquam de corpore tollitur, tantumdem de quantitate detrabi. Bene habet, quod imaginati-vum iste se Philosophum consitetur. Hoc enim sane novæ & Cartesianæ Philosophiæ proprium est, nihil ut capere prorsus possit, nisi quod cadat sub imaginationem. Quæ causa etiam est, quamobrem ne similes facti dicerentur ipsi jumentis insipientibus, carere illa imaginandi vi , & meras esse machinas confinxe-

Et illud autem e Cartessi Responsione ad sextas objectiones, pag. 584. quo tamdem spectat? Cum ponit idem scilicet, repugnare omnino dari accidentia realia: si possint accidentia esse sine subjecto, jam non accidentia fore, sed substantiam: nec posse hanc ab illis divelli, etiam divina virtute. Concilium denique Constantiense, cum definiit accidentia panis manere fine subjecto in Sacramento, non propterea definiisse accidentia ea esse realia. Ad accidentium autem, inquit, REALITATEM EXPLODENDAM, non mihi videtur opus effe exspectare alias rationes ab iis, quæ jam a me tractatæ sunt. . . . Omnino re-PUGNAT DARI ACCIDENTIA REALIA: Quia quidquid est reale, potest separatim ab omni alio subjecto exsistere. Quidquid autem ita separatim potest exsistere, EST SUBSTANTIA, non accidens. Nec refert quod dicatur, accidentia realia non naturaliter, sed tantum per divinam potentiam a subjectis suis sejungi posse. Nibil enim aliud est sieri naturaliter, quam sieri per potentiam Dei ordinariam, quæ nullo modo DIFFERT AB EJUS POTENTIA EXTRAOR-DINARIA; nec aliud quidquam ponit in rebus. Adeo ut si omne id quod naturaliter sine subjecto esse potest, sit substantia; quidquid etiam per QUANTUMVIS EX-TRAORDINARIAM DEI POTENTIAM potest esse sine subjecto, substantia est dicendum. Non hæc, fi vera funt, Transsubstantiationis fidem convellunt? Non verum Numen e mundo tollunt, cum ejus potentiam iis limitibus circumscribunt, ut nullam ipsius velint esse potentiam, præter ordinariam?

In Responsione denique ad objectiones quartas, pag. 349. usque ad 353. species panis & vini, quæ in Eucharistia remanent post consecrationem, accidentia negat esse quædam realia, quæ sublata substantia cui inhærebant, miraculose sola subsistant, aut id Ecclesiam ullibi docuisse. Species air, aliud pag. 351. nihil esle, præter entitatem quamdam modalem, seu terminum panis extimum, exempli gratia, qui concipitur medius inter substantiam quantitatemque panis, & corpora ambientia. Nihilo plus enim, inquit, panis quantitas, quam substantia, ad superficiem seu speciem pertinet, quæ sensus nostros afficit. Quæ sunt omnia ab isto excogitata subtiliter, ne videretur fidei dogmati adversari; siquidem salvam esse speciem panis confitetur, mutata panis substantia; tametsi hancmutari negat posse reipsa, nisi pariter mutata quantitate. Cujusmodi autem mutationem is possit agnoscere, qui nec minui quidquam posse putat de quantitate Corporis Christi, quin tantumdem de substantia detrahatur;

nec Deum habet nisi Realitatem entium; quis non statim intelligit? Nimirum mysticam dumtaxat, quæ fide ac mente peragitur, substantiam Corporis Christi ibi cogitante, ubi panem prius considerabat; remanente cum ea cogitatione sola specie panis, sive termino panis qui concipitur extimus, hoc est, intelligibili circumferentia.

Malebranchius similiter in Disquisitione Veritatis, pag. 210. figuram, divisibilitatem, impenetrabilitatem, & extensionem, negat etiam divinitus a materia posse divelli. Negat quidquid in scholis Theologicis prolatum est hactenus ad illud placitum labefactandum, tametsi petitum ex sanctissimo Eucharistiæ mysterio, ullius esse roboris aut momenti. Gloriatur deinde, se palam facere posse, quemadmodum nihil ab eo dogmate detrimenti accedat fidei placitis, sed id locum non poscere. Ac demum concludit, pag. 213. satius esse multo Transsubstantiationem simpliciter credere, quam velle eamdem explicari verbis, cum id fieri absque animorum contentione non possit. On ne doit pas entreprendre de donner des explications faciles & intelligibles des choses, que les Peres & les Conciles n'ont point entierement expliquées. Et il suffit de TENIR LE DOGME DE LA TRANSSUBSTAN-TIATION, SANS EN VOULOIR EXPLIQUER LA MANIERE. Car autrement ce seroit jetter des semences nouvelles de disputes & de querelles, dont il n'y a déja que trop. Quid aliud nequissimi hæretici hodie malint, quam vocem quidem Transsubstantiationis retineri, quoniam invaluit, & ita necesse nunc est; de sensu autem vocis illius nihil inquiri; nempe ut integrum esse unicuique putetur, quem ibi velit Transsubstantiationis modum cogitare; nec fidei adversari eum, qui mysticam dumtaxat agnoscat, quam scilicet intellectus & fides efficiat?

Atqui nec fides nostra vocibus constat, sed sensibus: nec sola vox Transsubstantiationis de fide est led modus etiam Translubstantiationis notissimus fidei elt: non modus quidem quo fit, sed modus quo est. Nam Transsubstantiationem nemo etiam e rudioribus in Ecclesia nescit duo dicere; nempe substantize prioris interitum atque abolitionem, & reproductionem alterius ac loco prioris subrogationem. Qui hæc duo non credit, hæreticus Calvinianus est; cujusmodi Malebranchius censeri debet, nisi dicat, quod numquam professus est etiam provocatus; destrui a Deo priorem substantiam, hoc est, materiam, reproduci ab eo etiam ac subrogari novam substantiam, hoc est, Corpus Christi. Quo hæc modo faciat miracula Deus, fides non scrutatur; sed Deo relinquit, quem

scit esse omnipotentem, ac veracem.

Nec refert quod Malebranchii defensor Lelevelius, in Vera & falsa Metaphysica, pag. 88. negat convertionis nomen inferre destructionem. Non pas que le pain ait esté ANEANTI.... mais parce qu'il a esté changé au Corps de Jesus-Christ; & que con-VERSION OU CHANGEMENT N'EMPORTE PAS DESTRUCTION. Est illud litigatoris improbi, & hæresim qua valet arte tegentis ac soventis esfugium. Neque enim Ecclesia ad hoc mysterium sidelibus explicandum conversionis nomen genericum, sed specificum ac singulare Transsubstantiationis nomen adscivit, teste Concilio Tridentino, Sess. xIII. can. 2. Nimirum ut conversionis esse modum specialem, sive certam speciem, qualem explicuimus, & qualem vox ipla importat, in hoc Sacramento doceret: qui substantiæ destructionem significat, quam simplex conversio sive generica in scholis certe non infert.

Nec denique minoris fallaciæ est, quod idem ait, extensionem esse veram post consecrationem; sed hanc esse Corporis Christi extensionem, non panis, qui esse ibi desiit. Y en a-t'il d'assez prévenu, pour ne pas voir, qu'on ne nie pas qu'il n'y ait une VERITABLE E'TENDUE APRE'S LA CONSECRATION? Mais quelle étendue? Voila la quession. C'EST CEL-LE DU CORPS DE Jesus-Christ, & NON PAS DU PAIN, QUI N'Y EST PLUS. Non pas que le pain sois aneanti, & cetera, ut supra. Nam Corpus Christi secta æquivocationibus ad fallendos Catholicos assueta, panem ipsum appellat; qui quoniam non ut alimentum corporis tunc cogitatur, in Sacramento, sive in eo mysterio, quod mens contemplatur, panis esse desinere ab istis hominibus dicitur, & jam esse Gorpus Christi, quantum ad denominationem scilicet, eo quod cogitatur viso pane Christus seu Christi Corpus.

Hæreseos Malebranchium accusarat Ludovicus de la Ville, qui P. Ludovicus le Vallois e Societate nostra: In defensione sua Malebranchius nec se purgat a tam gravi accusatione, nec de Eucharistia quidquam dicit, quod Catholicum sit. Tantum ut se probet ab hæresi non discedere, quæ extensionem ponit esse de essentia materiæ, præter alia prorsus futidia argumenta, Augustini auctoritate, ut ait, hanc tuetur, pag. 9. S. Augustin avance en cet endroit, comme INCONTESTABLE, le PRINCIPE dont est question: (Que l'essence de la matiere consiste dans l'étendue:) Il ne s'attache mesme nulle part à le prouver; parce qu'il ne paroist pas que personne en doutast de son tems. Epist. III. cap. 2. Epist. xxvIII. cap. 2. Epift. LVII. cap. VI. Contra epi !. Manichæi, cap. xvi. Lib. x. de Trin. Et Transsubstantiationem credit iste; aut quisquis cum eo obstinate desendit materiam fine extensione, ac vicissim extensionem fine materia nulla vi divina etiam extraordinaria esse posse? Quid est Ecclesiae definitiones eludere, & Ecclesiam ludere, si hoc non est? Dicit Ecclesia Transsubstantiari panem. At inquiunt, Cartesiani & Malebranchiani, non dicit quo Transsubstantiationis genere. Ergone duplex Transsubstantiationis, modus est, inquam ego? Etiam, inquiunt: alter est, quem Peripatetica schola desendit, qui prorsus implicat; alter, qui substantia panis remanente cum extensione a nobis intelligitur. Malebranchius, adversus de la Ville, pag. 42. Je crois devoir assurer avec toute la confiance que donne la veue de la Verité que j'ay démontré que L'ETENDUE n'est point une maniere d'estre; mais un estre, une chose, une substance, en un mot, MATIERE OU CORPS. . . . Je soutiens de plus, que Mr. de la Ville n'A POINT FAIT VOIR QUE CE SENTIMENT DE L'ES-SENCE DE LA MATIERE FUST CONTRAIL RE A LA TRANSSUBSTANTIATION: Qu'il ne s'est objecté que des réponses faciles à résoudre, asin de triompher plus facilement de ses adversaires: qu'il n'a point combattu les miennes; Qu'APPA-REMMENT IL NE LES A PAS SCEUES; & QUE DE L'HUMEUR OU JE VOI, QU'IL EST, JE NE ME CROI NULLEMENT OBLIGE' DE LUI DIRE. Eccur iste veretur aut refugit fidem suam explicare palam, ubi crimen diluendum est hæreseos, cujus publice insimulatur? Satin putat esse adversarium aspernari, & jactare superbe rationes sibi graves suppetere, quas dedignatur adversario aperire, conciliandæ Transsubstantiationis cum dogmate de materia, quæ sit ab extensione, & de extensione quæ sit a materia prorsus inseparabilis?

Dicit Ecclesia manere accidentia sine subjecto. Distinguimus, inquiunt: neque enim Ecclesia dicit accidentia realia. Ergo si vel apparentia sive animo concepta manere dixerimus, salva Ecclesia definitio est. Quasi vero contra Wiclesum aliosve harreticos definiendum aliquando suerit manere apparentias sine subjecto in imaginatione.

Dicir Ecclesia remanere priorem extensionem: id quod nemo sapiens dicat, nisi velit intelligi non manere cum ea simul rem cujus illa extensio suit. Quemadmodum remanere crumena non dicitur, nisi eui emuncha inde pecunia est. Malebranchiani, ne

quis ita existimet, non manere extensionem priorem aiunt; sed esse facta consecratione extensionem aliquam, non tamen panis, sed Corporis Christi. Itaque dictum Ecclesiæ mutant. Illa remanere, isti esse extensionem dicunt: ut mutata ipsa extensio panis in extensionem Corporis Christi intelligatur, & Transextensio verius quam Transsubstantiatio sit; manente priore materia, quippe quæ cum extensione identificatur. Quod si autem Transextensio tantummodo denominarive intelligitur, quatenus quæ dicebatur extensio panis, nunc appellatur extensio Corporis Christi: net differt Transsubstantiatio a Transextensione, ut necesse est eos statuere, qui extensionem a materia distinguunt; sequitur Transsubstantiationem similiter fieri tantummodo denominative, quatenus quæ dicebatur prius substantia panis, postea substantia Corporis Christi vocatur, cum sit tamen substantialiter eadem ac prius erat. Quid amplius, amabo, velit Calvinus? At si his uti esfugiis licet, ad eludenda Ecclesiæ placita, quo evasura tamdem sacrosancta Religio est, nisi Judices Ecclesiattici auctoritate qua pollent compescant hæresim?

X. Neque illud autem prætereundum est hoc loco, quod idem Malebranchius asseverat, in libro quem inscripsit, Meditationes Christianæ, pag. 115. tum illud generale diluvium, quod Noemi temporibus contigit, tum illam mundi totius conflagrationem in fine mundi futuram, solis naturæ legibus adscribendum esse; its poscentibus rerum caufis, inquit, ut fimul cum hominum malitia, five terra aquis sursum emergentibus subsideret atque absorberetur: sive ut igne e stellis in terræ globum infiliente totus ille aliquando ardeat. Negat enim. ingulares in Deo fingulorum istiusmodi prodigiorum volitiones esse; generales tantum quasdam sanctiones Numini divino attribuit, quas Naturæ leges appellant; quas nec potuerit Deus ipse non eligere, fiquidem sunt optimæ; quibus se semper accommodet, a quibus numquam desciscat: Adeo ut nec miracula quidem proprie dicta edat, nisi perrara; hac enim Malebranchius exceptione utitur, ne negare prorfus miracula omnia videatur: tametfi nul4 lum speciatim adsignat, quod soli Deo adscribat. Voluntati dumtaxat Angelicorum spirituum, qui e causis quibusdam latentibus eos effectus eliciunt. quos mirabiles appellamus, obsecundare Deum dia cit. Recte sane & consequenter, si Deus non est nisi ipsamet Realitas ac Veritas entium, aut Ens in genere. Fieri enim omnino non potest, ut aliquid Deus ille agat ipse per se, sive ut nulla causa secunda interveniente efficiat quidpiam Ens universale. Igitur si Malebranchium, postposita Catholica fide, audivimus; non peculiari decreto Numinis aut diluvium contigit, aut futura est aliquando mundi conflagratio. Utrumque postulant leges naturze ac motuum, qui semel impressi materize sunt, ut hæc effecta, aliaque cum his conjuncta, suis temporibus repræsentent. Malebranchii verba superius exhibuimus, pag. 66. Similiter si lapis e cælo decidat, caputque diffringat hominis justi, nefas est, inquit, id arbitrari profectum esse ex singulariac peculiari Dei voluntate, qua falvum hunc hominem esse velit, dum est in statu gratiæ, alio fortassistempore se se letali scelere commaculaturum, ac proinde periturum. Neque si e diverso homini impio lapis e cælo pariter lapsus necem acceleret, id ulciscentis Dei peculiari voluntati adscribendum est. Neque enim mortem, inquit, que est non ens, potest Ens universale, qui Deus est, velle. Utrumque igitur dicendum est eadem Dei voluntate contingere; hoc est, ex immutabilibus motuum legibus. Sic illé tum aliis locis plurimis, tum in libro de Natura & Gratia, pag. 156. verbis quæ superius descripsimus, pag. 59.

Adeo vero his legibus, pergit ille, addictum Numen ipsum est, ut his sit contentum unice, his omnia moderetur. Convenientem enimvero, inquit, ejus Sapientiæ gubernandi rationem, hoc est, simplicissimam esse oportet, & unius formæ, sive immutabilem. Talem igitur mundi formam elegit; ex qua fimul paucissima orirentur monstra, & scelera. Itaque dum hanc sequitur, Sapientiæ ille suæ, hoc est, Verbo suo, inquit, obtemperat; tametsi fieri si-MUL NON POSSIT, ut omnes homines salvi fiant; nec fieri similiter potuerit, sive ut Adamo daretur gratia præveniens ne peccaret, sive ut similia postca mala innumera vitarentur. Nec tamen, inquit, propterea non summopere laudandus est Deus; siquidem plus ab ipso Filium suum, hoc est, Sapientiam suam, quam quaslibet res creatas, diligi, jus & æquum est. Nocet, inquit, Sapientia divina ipsi potentiæ & bonitati Dei. Quid enim boni non potest Ens & Bonum universale efficere? Potest igitur omnes salvare; voluntate (ut quidem ex codem cœtu nuper aïebat) eminentiali: Cujus enimvero folus in Bono universali, atque adeo in Dei voluntate ac votis non contineatur? Aut quos velit damnari vel perire Ens & Bonum universale, cum sit Ens sons omnis entis; sit autem damnatio non ens, seu entis ac boni privatio? Verum cum ex Sapientiæ legibus agere Deum necesse sit; sint autem eæ immutabiles ac simplicissimæ, prodesse illæ non possunt omnibus; nec sieri proinde ut Deo Sapienter agente, possint omnes homines falvi ficri.

Pereant igitur, quoniam ita necesse est, mortales innumeri: non propterea Deum decet non agere sapienter, hoc est, simplicissimis rationibus, iisdem atque immutabilibus ubique ac semper legibus motuum observatis. Par enim est pluris a Deo sieri, seu plus diligi Filium suum, hoc est, Sapientiam suam, quam quorumcumque hominum salutem. Hæc egregia scilicet Malebranchii doctrina est, quæ satis manisesta est nullius Numinis, nisi Fati professio: ex principio Cartesiano orta, quo Deum statuitur alium non esse, præter Verum & Ens in genere, sive præter Realitatem ac Veritatem entium; nec aliud in mundo esse, præter materiam & motum ex immutabilibus Naturæ sive Mechanicæ legibus. Sic enim Malebranchius in libro de Natura & Gratia, locis sane plurimis quorum nonnulla superius descripsimus.

cripfimus, pag. 57. Idem in libro Meditationum Christianarum, pag. 104. negat aperte, vel innumeros infideles, vel Mahumetanos & hæreticos posse omnino Ecclesiæ castra sequi, stante eo ordine, quem in hujus mundi molitione atque administratione Deus sequitur. Hoc Deum splum affirmantem ibi inducit, verbis quæ supra descripsimus, pag. 65. Addit ibidem denique in eo positam esse Numinis providentiam, quod cum initio potuerit talem materiæ motum imprimere, ut ex co motu monstra plurima & peccata orirentur; eam rationem ac mensuram motus impresserit, ex qua pauciora tum in naturæ tum in gratiæ ordine vitia crearentur: his vero vitiis etiam subinde remedium afferat quibusdam miraculis, si tamen hæc Ordo, hoc est, si leges motuum, quas initio posuit, ita sieri sinant & postulent. Ab his enim desciscere Deum prorsus nefas est, inquit, ne mobile Numen inconstansque esse videatur. Verba Malebranchii vide superius, pag. 65. Sed quid est hoc aliud, amabo, quam Providentiam Numinis circa res humanas penitus abnegare, & vim fatalem necessariamque rerum liarum ex aliis connexionem inducere r

Ad has nimirum impietates, blasphemias, hærefesque, Malebranchium, aliosque bene multos Philosophia Cartesiana convertit: nisi forte verius, ut
vidit eam patrocinantem sibi Janseniana secta avide
eam arripuit patrocinio ejus deinceps, ex quo nata est,
palam suscepto. Nemo enim Jansenianus non Peri-

patetismum (ut appellat) edit, & Gartelismum mordicus tuetur.

Esse vero in scholis Academiisque Catholicis, qui hæc placita palam tucatur, quis non ingemiscat? Vix esse autem in Philosophia, etiam apud religiosas familias, magistrum aliquem unum, qui non cadem adolescentes doceat, quibus defleri lacrymis sat digne potest? Etiam postquam a Deo Opt. Max. injecta hæc mens est vere Christianissimo Regi Ludovico Magno, ut edicto dato Versaliis, die 2. Augusti, anno 1675. Cartesianismum e publicis scholis proteriberet; ne veram religonem lub Novæ Philosophiæ obtentu tam nefaria placita in Christianissimo regno sensim labefactarent. Tantumne vero nihilominus, Deus immortalis, adhuc in Gallia Philosophis licere, ut de attributis divinis ca placita in vulgus efferant, quæ cum Christiana side pugnant, Deumque prorsus e mundo tollunt? In hoc quidem argumento istos versari potissimum necesse est, quoniam esse id fundamentum Philosophiæ suæ norunt. Itaque alii Meditationes Metaphysicas scribunt, ut Cartesius; vel systema Metaphysicum, ut Silvanus Regis; vel Dialogos de Metaphysica & Religone, ut Malebranchius; vel De Vera & falsa Metaphysica, ut Lelevelius. Nimirum ut Metaphysici dumtaxat, non etiam Theologi haberi velle videantur; fasque sit illis co nomine de Deo suo quod libuerit, palam & impune, absque Theologorum censura, proferre in vulgus. Philosophia est, inquiunt, quam docemus; atqui opiniones Philosophicas Ecclesia non condemnat. De Theologis indicat, non de Philosophis. Nimirum ut fint in tuto, dum fidem subruunt, Philosophos se esse & Philosophis scribere profitentur. Ac reipsa Religio his hominibus nulla nisi Philosophia est: & nova Philosophia, nova Religio est: ut certe necesse est esse, si Deus non est nisi Verum, le Vrai. Excogitavit & adinvenit demum infernus, quemadmodum Deum negarent, dum confiteri viderentur novi Philosophi, hoc est, Athei.

Felix Societas Jesu magno Dei beneficio fuit, quae a Cartesio sollicitata, ut ejus Philosophandi genus amplexaretur, nec amicitiæ quam pollicebatur Tignificatione eo adduci se passa est, nec minas ejusdem pertimuit. Nam & benevolentiam Jesustarum captasse se, ut Philosophise a se inventse famam conciliarent, testatur ipse, tomo 111. epist. xx11. ad unium ex ea Societate. Car m'étant messe d'écrère une Philosopbie, je sçai que vostre compagnie seul e PEUT PLUS QUE TOUT LE RESTE DU MON-DE, POUR LA FAIRE VALOIR, OU ME'PRI-SER. C'est pourquoi je ne crains pas que des personnes de jugement, & qui ne m'en croient pas envierement dépourvu, doutent que je ne fasse tonjours mon possible POUR LA MERITER. Ad colligendam Societatis benevolentiam nulli se dicit operæ parciturum. At postea minas in cosdem ipsum conjectste, si Philosophiæ suæ bellum indicerent, testis est ipsius epistola cxiv. codem tomo, ad P. Mersennum. Pour les Jesuites, je ne vois point bien clait en leut fait. . Mais je vous prie de ne leur pas donner parole, que je ne prendrai point un de leurs Cours pour en montrer les erreurs. Car au contraire JE VEUX BIEN QU'ILS SACHENT que je le ferdi, fi je le juge atile à faire connoistre la verité: & ils ne le doivent aucunement trouver mauvais, s'ils préférent la verité à la vanité de vouloir estre estimez plus sçavans qu'ils ne font. Sed nec minæ jam tum, ut diximus, nec blanditiæ profuere. Itaque apud Jansenianos Philosophia Cartenana le recepit.

> Judicium Societatis de quibusdam propositionibus Cartesii & Malebranchit.

Fuit ergo Societatis de Cartelismo exoriente haud teme-

remeraria sane suspicio: at postquam plane innotuit, penitus rejectus a Magistris est. Ac novissime etiam, ut decreto publico pateret quid in ea Philosophia potissimum displiceret, Reverendus admodum Pater Michael Angelus Tamburinus, ejusdem Societatis Præpositus Generalis, de judicio Gongregationis xv. prohibuit, ne quis de Societate propositiones xxx. sequentes doceret vel desenderet, verbo vel scripto: quas hoc loco repræsentamus, subjectis unicuique propositioni nostris adnotationibus, quæ quorsum tam absurda essat a Cartesio, Malebranchio, similibusque, excogitata sint, breviter ostendant.

1. Mens bumana de omnibus dubitare potest ac debet, præterquam quod cogitet, adeoque exsistat. Est ex Cartesio, parte 1. Principiorum, num. 2.5.7.

2. Reliqua non prius nobis certa & explorata esse possunt, quam clare innotuerit Deum exsistere; summeque bonum esse, non fallacem, qui mentem nostram in-ducere in errorem velit. Ex Cartesso, parte 1. Prin-cipiorum, num. x111. Tomo 1. epist. cx11. & in Meditatione quinta, pag. 84. 85. 86. 87. Hujus utrius-que axiomatis, ac totius Cartesianæ impietatis principium illud est, a nobis Deo auxiliante patefactum; Deum non esse nisi Ens, & Verum universale, omnis veri Verum. Nam ne istud quidem exsistere demonstrari potest, nisi mihi prius constet esse me. Non potest enim demonstrari verum exsistere, nisi certo prius constet exsistere qui cognoscat verum: ergo demonstrari non potest Deum exsistere, nisi prius constet esse me, qui verum cogitem & cognoscam. Ergo prima omnium veritatum, & fundamentum ceterarum, est hæc: Ego cogito, ergo sum. Jam nec possum judicare aliquid in ulla scientia esse verum, quin prius cognoscam Verum in genere, omnis veri Verum exfistere. Ergo cum Verum illud in genere, sive omnis veri Verum, inquit, Deus sit; non possum statuere certo aliquid esse verum, quin prius cognoscam Deum exsistere, qui non possit fal-lere; hoc est, esse omnis veri Verum, quod falsum esse non possit, aut causa erroris: alioqui non verum, sed falsum & mendacium foret. Ergo ut verum aliquid esse constet, prius constare de exsistentia Dei oportet: & ut constet de exsistentia Dei, prius constare oportet me esse: Ergo cetera omnia pro dubiis, ac pro falsis etiam, inquit, cum verum inquiritur in Philofophia, & in Mathematica, & in qualibet alia disciplina, habenda sunt, priusquam de exsistentia Dei ac mei constiterit; cum nihil possit haberi pro Vero, quin prius esse Verum in genere, Verum omnis veri, omnis veri normam, qui Deus est, & me, qui verum percipiam, esse constiterit. Ex certa hac cognitione gemina gradus est ad quascumque scientias faciendus. Et quia mihi constat per claram ideam five perceptionem, vel per intimum sensum sive conscientiam me cogitare, & esse; idcirco, inquit Cartesius, hoc primum pono veri cognoscendi principium, Illud esse verum, cujus habeo claram ideam. Sic etiam in Hollandia Cartesianus percelebris Christophorus Wittichius, in Appendice ad Theologiam Pacificam, pag. 52. quæst. 6. affirmat, lapidem Ly-dium verisatis esse claram & distinctam perceptionem; & bujus non iterum alium lapidem quærendum; quod mermæ & mensura non iterum quærenda sit alia norma & mensura. Omne, inquit, quod clare & distincte percipio, est verum. Nihil certe percipitur nisi lux: ipsum autem verum, ipsa Veritas lux est: ergo quod clare percipitur, verum est. Quanto autem magis id ertum, si verum ipsum Deus ipse est? Nam quod Deus dicit, non potest non esse verissimum. Deus autem ipse, inquit idem, pag. 104. num. cxxxIII. revelet ea que interne per rationem rectam cognoscimus. Ergo que clare novimus, hæc vera funt: fiquidem ni vera essent, qui conceptus istos omnibus haminibus indidit Deus, deceptor habendus esset. Neque chim prius clare percipiuntur, quam a Vero immitti,

hoc est, a Deo, ut volunt, intelligantur, quem fallacem esse repugnat. Eo spectant hæc placita omnia, quae sunt connexa inter se, nihil ut etiam in Theologia credatur, nisi quod quisque lumine rationis verum esse perspexerit. Generalis est enim illa propositio, qua Principia sua Cartesius concludit: Nibil ab ullo credi velim, nisi quod ipsi evidens & invicta ratio persuadebit. Itaque Rationem & fidem aïunt Cartesiani consonare: verum vero non esse contrarium: lumen rationis æque ac lumen fidei a Deo esse: fiè dem quidem sacris libris contineri: sed si quid evidenti ratione pateat, cujus contrarium fides docere videatur, scrutandam esse scripturam, & donec sensus fuerit intellectus bujus vel illius loci, judicium effe suspendendum, atque boc molo DUBITANDUM, inquit Wittichius Cartesio-Calvinianus, loco cit. pag. 176. & in Theologia Pacif. pag. 194. quæst. 134. Et in Consensu Veritatis in scriptura divina & infallibili revelatæ cum Veritate Philosophica a Renato Descartes detecta, pag. 3. In quo tamen ipso clara & distincta opus est perceptione, in tantum ut nihil divina fide admittamus, nist de quo constiterit, illud a Deo credendum esse propositum, quodque Deum tesstatum esse clare & distincte cognoverimus. Hoc est dicere, donec reperias quomodo scripturam possis eludere, vel torquere, ut cum evidenti ratione concilietur. Quod & de qualibet alia scripta definitione fidei dicunt & observant Cartesiani alii, qui se Catholicos existimari volunt. Quare de his fidei Christianæ mysteriis, quæ censent ipsi repugnare naturali lumini rationis, tantum dicunt credenda ea esse quidem ut dicuntur; sed intelligenda eadem contendunt nihilominus aliter quam a Catholicis vulgo intelliguntur: neque aliter ea volunt intelligi, quam ita ut ratio & lumen naturale in intellectu eo acquiescat. Quod quid est aliud quam omnia velle mysteria fidei ad luminis naturalis captum revocare, & fidem labefactare? Scripturam sacram & definitiones Conciliorum pro cereo naso habere, qui pro lubitu flecti possit?

3. Ante certam notitiam divinæ exsistentiæ dubitare quisque semper posset ac deberet, annon talis naturæ conditus suerit, ut in omni suo judicio fallatur, etiam in iis quæ certissima & evidentissima apparent. Ex Cartesio, Principiorum parte 1. num. v. & xiii. Connexum etiam estatum istud cum duodus prioribus est. Nam ante certam notitiam, quod exsistat Verum in genere, sive Verum necessarium, saltem quale exigit quæ nunc rerum universitas est; de ipsismet etiam essentia; dubitare oportet num veræ sur

4. Mens nostra eo quod finita sit, nihil certi scire potest de infinito, proindeque a nobis disputari de illo numquam debet. Ex Cartesio, Principiorum parte 1. num. xxiv. xxv. xxvi. xxvii. & Malebranchio, libro III. de Disquisitione Veritatis, cap. 2. pag. 177. Si Deus nimirum non est niss Quod esse semper oportet, Quod decet, Quod verum a mente nostra clare percipitur; nihil certi potest de Deo sciri, nisi quod poteit clare percipi ita esse, & esse semper ita oportere. Atqui non potest elare percipi, exempli gratia, quomodo fint in Deo tres personæ distinctæ; aut ex divinitate & humanitate sit una persona; & non una natura: ergo nec possunt ista certo sciri; nec debet a nobis umquam de Trinitate aut de Incarnatione disputari. Nam his exemplis in primis Malebranchius utitur, loco citato, post Cartesium, Aliud præterea affert iste, Principiorum parte 1. num. XXXIX. XL. & XLI. & ex eo Malebranchius, loco jam indicato, de conciliatione libertatis humanæ cum Dei præordinatione, de qua nullum verbum fieri propierea jubet. Verba Cartesii hæc sunt num. XLI. Illis vero nos expediemus, si recorde-mur MENTEM NOSTRAM ESSE FINITAM; DEI autem potentiam, per quam non tantum omnia, quæ sunt aut effe possunt, ab æterno præscivit, sed etiam voluit at præordinavit, ESSE INFINITATEM: ideoque banc quidem a nobis satis attingi, ut clare & distincte percipiamus ipsam in Deo esse; non autem satis comprehendi, ut videamus quo pacto liberas hominum actiones indeterminatas relinquat; libertatis autem & indifferentiæ quæ in nobis est, nos ita conscios esse, ut nibil sit, quod evidentius & perfectius comprebendamus. Absurdum enim esset, propterea quod non comprehendimus unam rem, quam scimus ex natura sua nobis esse debere incomprehensibilem, de alia dubitare, quam intime comprehendimus, atque apud nosmetipsos experimur. Dum reverentiam simulant isti erga infinitam Dei potentiam, occultare nituntur impietatem suam. Cum enim in ipsorum hypothesi Deus non sit nisi Realitas ac Veritas entium, nihil aliud pariter præordinatio divina, quam ipsa vera rerum futuritio est. Quod si aperte dicerent, proderent manifeste impietatem. Itaque satius ducunt profiteri, libertatem arbitrii quidem esse per se notam: certum quoque esse omnia a Deo esse præordinata: alioqui non esset, inquiunt, omnipotens: Nam scientia in Deo ipsa est formaliter, ut quidem iidem simili errore ponunt, potentia qua res ipsa facit, seu veras facit esse. Quomodo autem concilianda sit cum humana libertate hæc præordinatio si quis velit assequi, vult rem incomprehensibilem, inquiunt, comprehendere. Itaque de Deo hæc tantum in sua isti Metaphysica tradunt, qua de Vero in genere sciri per claram ideam possunt. Nempe esse unum, summe veracem, omnipotentem, æternum, immensum, simplicissimum, omniscium, rerum omnium creatorem. Vide Antonium le Grand, parte 2. Instit. Philos. secundum principia Cartessi, aliosque.

Eadem reverentia, sed sicta certe, erga infinitam Dei potentiam, Malebranchius loco citato negat inquirí oportere, aut disputari, quomodo sit Corpus Christi in Eucharistia, aut quod genus illud converfionis sit, quod ibi peragi fides docet. Audaciores quidem Cartesiani Trinitatem personarum in unitate essentiae etiam rationibus naturalibus evinci posse dixerunt: quoniam ipsis pro Trinitate est Realitas omnis entis, Veritas omnis veri, Bonitas omnis boni. Unde inter Cartesio-Calvinianos celebratissimus Christophorus Wittichius, in Theologia Pacifica, pag. 4. &. 5. Trinitatem negat esse sic explicandam, quod Pater intuendo seipsum formet imaginem sui ipsius, quæ Verbum sit: & ex ista imagine ad Patrem resultet mutuus amor, qui est Spiritus Sanctus; sed de hac re silendum ait esse prorsus: quia infini-TAs effentiæ, inquit, non magis ad Trinitatem, quam ad infinitatem personarum facit. Et certe Veritas universalis, Verum omnis veri, quod Verbum Cartesianis est, gignit Veritates infinitas subalternas minus universales, quæ sunt propositiones æternæ veritatis. Eam ob rem pag. 6. ita concludit Carteliana ratiocinatione: sed cum clare sit revelatum istud mysterium, etst nos non possimus omnem contradictionem, quam nectunt Sociniani, enodare; propterea tamen NON EST NEGANDUM: sed bic nostra ignorantia est consitenda: & COGITANDUM QUOD DEUS SIT INFINITUS, NOS AUTEM FINITI; quodque propterea non sit mirum, si non omnia quæ in Dee sunt intelligamus. Ne jubet quidem actu positivo fidei credi quæ non intelligamus; tantum negari ea vetat ab his, qui modum & artem nesciant ad captum luminis naturalis mysteria revocandi: Quod est dicere, fidem hebetioribus tantum ingeniis esse necessariam; neque his etiam esse necessariam; ut credant, sed solummodo ne ausint negare.

Similiter ex infinitate Dei, sive summa persectione, comparata cum nostro valde finito intellectu, inquit idem, num. cv1. pag. 77 deducit Cartesius, Principiorum parte 111. num. 2. Cavendum nobis esse,

ne nimis superbe de nobis ipsis sentiamus. Qued fieret non modo si quos limites nobis nulla cognitos ratione, nec divina revelatione, mundo vell mus affingere, & cetera, quæ jam superius descripsimus, pag. 216.

Et iple Wittichius, in Theologia Pacifica, num. cci. pag. 171. Quæritur, inquit, an Deus etiam ifta possit facere, que implicant contradictionem. Respondeo nos id non posse determinare; cum FOTENTIA Dei sit infinita, nos vero finiti. Si autem hoc vellemus determinare, tum omnino limites poneremus potentite divinæ nobis non cognitos. Scilicet per propositionem nonam dicunt isti essentias rerum pendere a voluntate Dei. Hoc est autem dicere, res esse possibiles, quia sunt veræ; & prius esse veras oportere, quam possibiles. Objicientibus deinde Catholicis: si veritates & rerum possibilitas pendet a Deo; ergo potest facere oppositum; exempli gratia. ut bis bina fint quinque, non quatuor: Non audent Cartesiani negare consequentiam. Nam si Deus hoc non potest efficere; ergo possibilitas rerum antecedit voluntatem Dei. Respondent igitur non esse de infinito disputandum; non nostrum esse, qui finiti sumus, infiniti potentiam limitibus coërcere.

Urgentibus similiter ex parte adversa Calvinianis, si Deus possit ea facere quæ ab ipsis dicuntur implicare contradictionem; cujusmodi est, Corpus Chriiti esse sine extensione sub hostiis numero infinitis ubicumque terrarum Missa peragitur; & totum idem esse sub singulis particulis per penetrationem dimensionum, ac substantiam panis & vini annihilari, mánentibus sine omni subjecto accidentibus: hæc, inquam, si Deus dicatur posse efficere, una litura inducuntur omnia argumenta, quibus Transsubstantia-tionem Calvinus impugnat. Respondet Wittichius, num. ccii. pag 173. se non affirmare Deum posse facere ea quæ implicant contradictionem : tantum dico, inquit, me, cum finitus sim, Deum autem INFINITUM AGNOSCAM, non audere POTENTIAM DEI INFINITAM limitibus circumsoribere; quod facerem, si dicerem, bæc Deum facere non posse. Et si enim nolim dicere, Deum facere non posse ea quæ implicant contradictionem. manent nibilominus contradictoria, adeoque talia quæ pro veris haberi non possunt..... An impotentiæ foret si diceretur, Deum posse contradictoria, non intelligo. Hoc saltem scio, ME FINITUM dicere non posse nec debere, quid Deus non possit; ne POTENTIÆ EJUS INFINITÆ limites præscribam. Et num. cciii. Scholasticos audaces effe in definiendo INFINITO, & potentia Dei infinita determinanda non mi or: qui etiam in aliis multis se se ingerunt in ca quæ non viderunt.... Ex eo ipso quod Deum agnoscamus pro prima veri-TATE, OMNIS REALITAS, adeoque OMNIS POSSIBILITAS arcessenda est ab ejus voluntate. Et num. cciv. Interea statuo, cum Deus in boc universo voluerit plane repugnare nostro intellectui, ut sontradictoria sint vera; Deum nobis stante hoc universo non posse credenda per sidem ea proponere, quæ leges bujus universi subruerent. An vero Deus su A POTENTIA INFINITA potuisset forte aut posset bujus loco aliud universum condidisse aut condere, in quo obtinerent Veritates nostris præsentibus contradictoriæ, nescio; cum potentiam Dei infini-TAM NESCIAM MEO FINITO INTELLECTU DEFINIRE. Sed regerunt Catholici, habere se revelationem super ea re: Calviniani, posse Catholicos dicere, exserere Deum forte voluisse, si potuit vel potest, in Sacramento altaris, potentiam lam suam infinitam. Sic neque Catholicis satisfacit Cartesianus, nec Calvinianis; tametsi & ipse in neganda Transsubstantiatione plane Calvinianus.

5. Nonnisi per sidem divinam certo cognoscere quisquam potest, quod aliqua exsistant corpora, ne sium quidem. Est Malebranchii, in Responsione ad Arapaldi.

naldi librum de veris & falsis ideis, pag. 327. ut superius diximus, pag. 223. & seqq. contra Cartesium aliquo modo, Principiorum parte 2. num. 1. & 2. & parte IV. num. ccv1. Nihil cognoscitur certo, inquit Malebranchius, nisi quod evidenter intelligitur: nihil evidenter intelligitur, nisi quod necessario connexum clare percipitur cum Vero universali: nihil est ita necessario connexum cum Vero universali, nisi essentiæ rerum

& propositiones eternæ veritatis: Exsistentia actualis corporum non est sic necessario connexa cum idea Entis infiniti, a quo potest manare. Ergo non cognoscitur certo sive demonstrative exsistentia corporum. Nam ideam corporis exsistentis, inquit, mens sæpe habet ubi nullum est; & ceteroqui sunt senius fallaces, nec possunt verum videre; alioqui Deum viderent, quod soli menti concessum est. Ergo esse corpora aliqua certo ac demonstrative scire non posfumus, sed sola fide divina; hoc est, vivis Sapientibus, omnibusque mortalibus, ita se percipere per sensus aientibus; per hos exhibente Deo, (hoc est, ipsa Realitate ac Veritate) menti creatæ ideam corporis exsistentis: alioqui Deus auctor erroris (hoc est, quod Verum est id incertum esse & fallax,) jure videretur. Quæ ipsa Cartesii locis citatis ratioci-

6. Modi vel ac identia in aliquo subjecto semel producta non amplius indigent actione positiva cujusquam cause ipsa conservantis; sed tamdiu durare debent, donec positiva actione causæ alicujus externæ destruantur. Nititur hæc propositio aliis duobus Cartesianis placitis, quæ continentur propositione x. & xxix. Nam si extensio, ut in priore affirmatur, non distinguitur a materia; nec funt ulla accidentia absoluta, ut ponitur in posteriore, non eget figura seu motus & quies materize actione etiam Dei conservantis; sed tamdiu perseverare ca necesse est, donec positiva actione caufæ alicujus creatæ situs partium materiæ, atque adeo

& ipsa accidentia modique destruantur.

natio est.

7. Ut aliquid de quantitate motus a Deo primum inetta materia periisse crederetur, Deum oporteret singi mutabilem & inconstantem. Ex Cartelio, Princi-piorum parte 2. num xxxvi. Nempe cum Deus sit in hac hypothesi impia Ens ipsum entium; neque quidem in mundo sit aut siat nisi per motum localem secundum leges mechanicas immutabiles; si quid motus, initio impressi materize ut mundus hic fieret, deperiret, leges immutabiles jam mutarentur: ac proinde Deus ipse. Nam harum legum immutabilis necessiras (ut volunt) Deus ipse cst. Ergo cum medem semper rerum species generentur & corrumpantur secundum easdem leges, idque solo motu locali fiat; & corruptio unius sit generatio alterius; nec conservatio differat a creatione: eadem motus quantitas dicenda est conservari a Deo in tota rerum universitate, quæ quantitas motus initio indita materiæ est, quamvis in singulis ejus partibus varietur & alteretur, sive augeri minuive possit, respectu diversorum corporum, in quæ vim suam ille motus sive Deus exercet. Quod nihil est aliud dicere, nisi easdem constanter servari leges motus in conservandis & propagandis universi rebus, quæ fuerunt in creatione. Alioqui Deus ipse mutaretur, mutatis legibus motus. Deus enim, inquiunt, verum est: Quod autem erat verum heri, non esset verum hodie: id quod in essentiis rerum implicat. Nam illæ semper veræ, semper sunt eædem. Et hoc illud est quod isti Dei coniam & immutadinatem vocant.

8. Nulla substantia, neque Spiritalis, neque corporea, potest vel ab ipso Deo ad nibilum redigi. Ex Malebranchio, in Dialogis de Metaphysica & Religione, tomo 2. pag. 289. & in Meditationibus Christianis, pag. 67. & ex Silvano Regis supra a nobis citato, pag. 218. Si Deus nimirum est ipsum Ens in genere, Ens & Realitas omnium entium, & Ve-

ritas rerum universalis, Deus certe non potest quidquam annihilare. Neque enim ens protest efficere non ens, aut velle non ens. Non potest, inquam, Veritas aut Realitas efficere, vt quod verum & reale

eit, verum & reale non sit.

y. Essentia cujuslibet rei sic pendet a libera Dei voluntate, vt in alio quopiam rerum ordine, quem illicondere liberum fuit, alia foret quam nunc est, essentia, proprietatesque, verbi gratia, materia, Spiritus, circuli. Ex Cartesio, in Responsione ad sextas objectiones, ut supra satis prolixe diximus, pag. 211. & sequentibus. Essentiæ rerum, inquit, non possunt esse possibiles, nisi quia verze; nec verze prosecto, nisi id habeant a Veritate. Veritas autem illarum ac necessitas, Deus ipse est, voluntas Dei est, & est præterea haud dubie, inquit idem, Deus liber, siquidem coactus a nemine. Ex eo ipso, inquit Wittichius, supra a nobis appellatus pag. 238. ex eo ipso quod Deum agnoscamus pro prima veritate, OMNIS REALITAS, adeoque OMNIS POSSIBI-LITAS arcessenda est AB EJUS VOLUNTATE. Vide præterea quæ proxime diximus ad propositio-

10. Essentia materiæ seu corporis consistit in extensione externa & actuali. Ex Cartesio, Principiorum parte 2. num. 1v. & Malebranchius in Disquisit. Veritatis, pag. 210. & in Responsione ad D. de la Ville, hoc est, ad P. Ludovicum le Vallois e Societate noitra, qui eo nomine Malebranchio hæreseos crimen jure impegit. At suum hoc placitum Cartesiani nihilominus ideirco defendunt, ut dum quemadmodum Calviniani, (nam id ex illo dogmate evidenter consequitur:) Transsubstantiationem negant; non contra fidem dimicare se stultis persuadeant, sed Philosophicam dumtaxat sententiam tueri, cui nihil contrarium conceptis verbis Ecclesia desinierit; Transsubstantiationis proinde vocabulum, quod retinere ipsi se etiam, quamquam ægre, profitentur, a Catholicis perperam intelligi & exponi. Nam clara materiæ, inquiunt, sive corporis idea, ac Verum proinde, & Deus ipse, hoc constanter docet. Cum reipsa idea quidem exhibeat materiam extensam actu; non tamen dicat non posse esse non extensam actu, aut extensionem actualem separabilem non esse a materia: de hoc enim non potest humana vis imaginandi judicare.

11. Nulla materiæ portio quidquam de sua extensione potest amittere, quin tantumdem illi pereat de sua substantia. Ex Cartesso, Parte 2. Principiorum, num. v111. Sequitur ex propositione antecedente, quemadmodum & subsequentis pars prior: & est contra conditionem Corporis Christi in Eucharistia.

12. Penetratio corporum proprie dicta, & locus omni corpote vacuus, involvunt contradictionem. De Vacuo ita Cartesius, Princip. parte 2. num. xv1. & xvIII. Vacuum scilicet nihil est: Ens autem sive Realitas, non potest velle aut facere non ens aut nihil reale: ergo nec vacuum. Præterea vacuum si extensum concipis, eo ipso, inquit, totam ei corporis naturam adfiguas, ex propositione 10. & sic quod vacuum vocas, reipsa corpus esse ostendis: cum sit tamen vacuum negatio corporis: ergo vacuum, quod

concipitur extensum, implicat.

13. Ubicumque imaginari possumus extensionem esse localem, verbi gratia, supra cælum, ibi reipsa spatium exfiftit plenum corpore aliquo seu materia. Ex Cartesio, Princip. parte 2. num. xx11. Nempe ubi extensio est, ibi necesse est esse id quod extensioni identificatur, ut volunt, nempe corporeitatem. Connexa hæc propositio est cum subsequente. Catholici e diverso dicunt, extensionem supra cælos esse, eamque recte concipi, non ut corpus, sed ut spatium aptum repleri corporibus, cui tota divina substantia sit præfens, ex 111. Reg. v111, 7. & Job x1, 7, 8, 9. quemadmodum exititit in omni tempore imaginario ante reale tempus, & ibi fuit ubi mundum fecit.

14. Mundi extensio indesinita est in seipsa. Ex Cartesio, Principiorum parte 1. num. xxvII. & parte 2. num. xxxI. & in Responsione ad primas objectiones, pag. 148. Est contra Apostolum, Eph. IV, 10. Vide quæ de eo argumento supra diximus, pag. 219. & sequentibus. Indefinitam extensionem vocant, quæ non potest tanta supponi, quin adhuc ulterioris idea in me sit. Negant autem se velle determinare sinitus fir mundus, an infinitus: sed indefinitum se tantum statuere; quod neque mundi ut siniti, neque ut infiniti ideam habent: habent autem extensionis ulterioris semper & ulterioris.

15. Mundus non potest exsistere mis unicus. Ex Cartesio, Principiorum parte 2. num. xx11. Nempe si Deus non est nisi Ens & Realitas entium, quæ ratio sinit vel cogit limites Enti vel entibus poni? Infinitum potius quantum se cumque mens porrigit, atque adeo unicum esse mundum oportet; aut certe extra hunc orbem materiam indefinitam. Alii tamen Cartesiani nihil ibi esse aut esse posse malunt defendere, quam extensionem infinitam, aut (ut alii)

innumerabiles mundos profiteri.

16. Est in mundo certa ac desinita quantitas motus, quæ nec aucta umquam, nec imminuta fuit. Ex Cartesio, Principiorum parte 2. num. xxxvi. Videtur

hæc eadem ac septima propositio esse.

17. Nullum corpus moveri potest, quin reipsa moveantur etiam simul cetera, sive a quibus recedit, sive ad quæ accedit. Nempe quia ex propositione x11. & penetratio corporum & vacuum repugnat, ut volunt: quod est omnipotentiæ veri Numinis prorsus injurium.

18. Corpus moveri nibil est aliud, quam illud a Deo conservari aliis atque aliis in locis successive. Colligitur ex Cartesio, parte 2. Princip. num. xxv. Si Deus scilicet non est nisi Realitas ac Veritas entium, motus realis vere est a solo Deo conservante mobile in pluribus locis, siquidem realitas nonnisi a realitate est. Cohæret hæc propositio cum subsequente, &

ex ea pendet.

19. Solus Deus est qui movere possit corpera. Angeli vero, anima rationalis, ipsaque corpora non sunt causa motus efficientes, sed occasionales tantum. Est ex Malebranchio, multis in locis, quæ superius descripsimus, pag. 52. & sequentibus. Sane si quid efficere Deus dici debet in rerum natura, in ea hypothesi cui Deus non est nisi Realitas ipsa entium, Deus omnia prorsus & solus facit: & sunt Angeli, anima, corpora, caulæ tantum occasionales: quia ad eorum desiderium (quod ipsum sic etiam a solo Deo est) hominis brachium & manum movet, & manu lapidem qui projicitur. De operatione Angelorum & quarumvis creaturarum sic censeo, inquit Wittichius, in Theologia Pacifica, cap. xvi. num. ccxxxvii. Illa operatio, quæ Angelis, ut & creaturis quibuslibet tribuitur, longe alia est ab ea, quæ Deo adscribitur; nec alio sensu possunt dici operari, nisi quod posita tali eorum voluntate aliud quid sequatur in creaturis: quod tamen totum QUOAD OMNEM SUAM REALITA-TEM Deus efficit. Sic ergo non apparet, quo minus, si Deus velit, posita hac vel illa voluntate Angelorum, aliquid inde sequi possit tam in mente nostra, quam in aliquo corpore.

20. Creaturæ non producunt efficienter ullos effettus; fed solus Deus ipsos ad illarum præsentiam efficis. Loca vero scripturæ, in quibus creaturæ tribuitur actie, intelligenda sunt sensu figurato. Patet & consequitur ex

antecedente propositione.

21. Belluæ sunt mera automata, omni cognitione & sensu carentia. Ex Cartesio est & Malebranchio, locis quæ superius attulimus, pag. 225. & sequentibus, si Bonum nimirum belluæ appeterent, Deum ipsum amurent, qui Bonum ipsum in genere est, in Cartesii schola & Malebranchii. Si Verum perciperent,

Deum ipsum agnoscerent, ob eamdem rationem. 22. Animæ rationalis unio cum corpore in eo tantum consistit, quod Deus voluerit ad certas mutationes corporis, certas in anima perceptiones excitare; & vice versa pro certis animæ cogitationibus seu voluntatibus certos in corpore motus sequi. Est Malebranchii passim, & aliorum, quorum verba superius retulimus, Ita prorsus necesse est dicere, si Deus non est nisi Realitas entium. Hoc est enim dicere, unionem corporis & animæ in eo positam esse, quod ad certos corporis & senfuum motus oriuntur reipfa certæ cogitationis & affectus; ac vicissim. Sed quoniam Christianum necesse est de Deo loqui, necesse est Cartesianum, cui Deus non est nisi Realitas entium, omnem effectum Deo tribuere: quamvis cum hoc facit, nihilo plus explicat unionem corporis & animæ, quam faciunt rusticani. Et cum tamen se egregios esse Philosophos in hoc ipso exponendo capite Cartesiani jactitent, nihil dicunt.

23. Hanc motuum & affectuum communicationem non exigit ipsa corporis animaque natura: sed dumtaxat Dei decretum liberum. Si Deus scilicet non est nisi Realitas & Veritas entium; quod siunt hi reciproci motus in anima & corpore, non ex natura corporis provenit, quod dicit tantum extensionem; non ex natura animæ, quæ dicit tantum cogitationem; sed quia Res ita se habet, quod est Deum ita velle: neque coacte ab aliqua vi extrinseca; ergo (inquit) libere. Connexum istud est cum altero estato propositionis 1x. Naturam scilicet & essentiam rei cujustibet non a seipsa esse, sed ex libera Dei voluntate talem esse; hoc est, quia vera essentia est; ac proinde pendens a Veritate, quæ Deus Cartesso & similibus est.

24. Color, lumen, frigus, calor, sonus, & aliæ que vocantur qualitates sensibiles, affectiones sunt sive modificationes ipsius mentis, non corporum ipsorum quæ dicuntur calida, frigida, &c. Ex Cartesio, Principiorum parte iv. num. excvii. & excviii. Quia in illa hypothesi nihil est in mundo præter materiam, congenitumque ei motum, & rem cogitantem. Motus autem nec colorem, nec calorem habet, aut frigus. Ergo dicendum est non esse eas qualitates, sed certas mentis modificationes, ad certum motum fibrarum. Hoc est dicere, ut proxime, nescio quid fieri nescio quomodo. Huc usque profecit artemque promovit nova Philosophia. Atqui flagellum cum a rhedario concutitur, nonne sonum in aere excitat, priusquam ad aurem perveniat? Ergo sic de aliis qualitatibus est sentiendum, eas este extra mentem reales, hoc est, aliter quam solo motu productivas diversorum sensuum in anima.

25. Corpora mixta etiam brutorum non aliter inter se different, quam ex varia magnifudine, figura, situ, textura, quiete, vel motu atomorum sive particularum materiæ, quibus constant. Est ex Cartesio, parte 2. Pfincipiorum, num. xx111. Ut Wittichius docet in Consensu Veritatis, num. claxxIII. Conseguitur certe ex antecedente proxime propositione. Hoc est enim dicere, nullas esse qualitates sensibiles fingulorum corporum, præsertim vero animatorum proprias, & quasi specificativas; nihil in his, inquam, esse, præter diversum materiæ motum. Hinc in Consensu Veritatis, num. cexcii. concedit Wittichius, tenebras Ægyptiacas, quæ materia sensibilis erant a Sole fola figura & motu fuisse distinctas; aquam ab igne distingui solo motu: idque se dicit percipere clare & distincte. Denique internum agendi principium omnibus creaturis, diversum a magnitudine, figura, motu & quiete inditum negat, & iolis creaturis rationalibus hoc privilegium reservatum dicit, num. CCCXVI.

26. Mens apprehendendo nullatenus agit, sed est facultas mere possiva. Quoniam scilicet ex propositione

sitione xxII. non ipse sibi intellectus ideas singit, sed Deus solus, hoc est, Realitas: ac proptetea mens se habet mere passive, eas recipiendo ac percipiendo. Quin ipsa perceptio veri, perceptio Dei est: cui recipiendo non potest nisi passive se mens habere.

27. Judicium & illatio sunt actiones non intellectus, sed voluntatis. Ex Cartesso, Principiorum parte 1. num. xxxII. & xxxIV. Meditatione IV. pag. 69. & alibi passim. In verum, quod intellectus percipit, libere (inquit) voluntas propendet.

28. Nullæ funt formæ substantiales corporeæ a materia distinctæ. Vide propositionem xxi. & xxv. Absolute negavi, inquit Wittichius, in Theologia Pacifica, pag. 117. num. cxlvi. ullas dari formas informantes. Ipsam animam rationalem negant propterea esse formam informantem; quoniam omnem actionem soli tribuunt Deo. Nam idcirco ipsam debent negare informationem animæ, quod genus quoddam actionis est. Satius duxerunt unionem corporis & animæ exponere, ut dictum est propositione xxii. ad certos sibrarum motus certas a Deo creari ideas & appetitiones; hoc est, nescio quid nescio cur aut quando vel quomodo fieri.

27. Nulla sunt accidentia absoluta. Est contra mysterium Sanctissimæ Eucharistiæ, in quo extensionem saltem agnoscit sides, a materia absolutam, sive solutam; ac proinde a Deo solubilem sive separabilem. Affinis est præterea hæc propositio vicesimæ quartæ: & est excerpta ex Cartesio, in Responsione ad quartas & sextas objectiones; quæ loca jam superius descripsimus, pag. 233. &

234.

30. Systema Cartesii defendi potest tamquam hypothesis; cujus principia & postulata inter se & cum con-clusionibus recte cobærent. Nemo hoc sane concesserit, nisi qui hujus systematis impietatem non noverit; qui principium ejusdem postulatumque potissimum nesciat esse, Veri Numinis abnegationem. At magno Dei favore factum est, ut quamvis plerisque lateat ex Atheismo hæc effata omnia ducere originem, nemo tamen e Societate nostra in Gallia (quod certe 1ciam) vel unum eorum docuerit aliquando. Nam quod terræ motum velut hypothesim quidam defendisse dicuntur, (quod si vere dicitur, factum est sane imprudenter;) non illud systema Cartesii appellandum est; sed placitum unum dumtaxat ex ingenti velut corpore decerptum. Itaque cum nihil horum in nostra saltem Provincia quisquam docuerit, (neque enim id passi Superiores essent impune fieri:) hoc Præpositi Generalis edictum, non malum apud nos saltem coërcet, sed præcavet per quam Sapien-

Jesuitis displicuisse semper Cartesismum, testis est etiam Samuel Maresius Calvinianus: cujus est hoc de Philosophia Cartesii judicium, in Dissert. de sphærulis precatoriis, &c. litt. E. pag. 8. Quin etsi numquam professus sim me omnia Cartesiana admittere, multa tamen babet egregia & laude dignissima, cum quibus nulla Jesuitica Philosophia venit conferenda. Id sane laudandum in Cartesso, quod Dei exsistentiam & animæ independentiam a corpore comprobare studuerit: Quod plurima naturæ phænomena, ac totam doctrinam Dioptrices & Meteororum multo melius quam quisquam alius anteà explicaverit: Quod de loco, de corpore, de vacuo, de quantitate & qualitate, ea perspicue & solide tradiderit, ex quibus evertitur Transsubstantiatio Pontificia: qua sola ratione Jesuitis ejus philosophandi ratio probari non potuit: Quod liberi arbitrii naturam & dostrinam solide & accurate exposuerit, procul a Jesuitarum & Pelagianorum indif-FERENTIA AD OPPOSITA. De Transsubstantiatione & libero arbitrio Cartesium Jesuitis, ac proinde Ecclesiæ adversari, testis idoneus vir Calvinianus est.

Obscuriora nonnulla Cartesianorum placita.

Sunt præter ista quæ hactenus attigimus, alia quædam Cartesii Cartesianorumque obscuriora placita, quæ hic operæ pretium fuerit breviter indicare.

I. De origine animæ neque Cartesium, neque alium ex ea schola vidi aperte disserentem: de natura tantum sive essentia illius, quam in actuali cogitatione constituunt: de facultatibus, de affectibus, multa disserunt: de origine, ut dixi, filent. Animam filii accendi ab anima parentum tamquam lumen a lumine negat Wittichius, in Theologia Pacifica, pag. 84. Quæ sit alia tamen origo animæ dum non indicat, levius quiddam esse tacite innuit, quam quod nos substantiæ nomine in-

telligimus.

II. Cartesius, libro de Passionibus, art. xxx. animam dicit esse revera junctam toti corpori; nec posse proprie dici eam esse in quadam ipsius parte seclusis ceteris: at nihilominus, ut Wittichius admonet, pag. 87. num. cxix. Menti adsignandum est Ubi aliquod respectu operationis ad extra, quando agit in corpus & operatur: nempe glandula pinealis. Nam Cartesius art. xxxi. libri proxime appellati, docet specialem anima sedem esse in ea cerebri parte, in qua anima suas functiones specialius quam in aliis partibus exerceat. Eam ob rem, ut observat Petrus van Mastricht, in Novitatum Cartesianarum Gangræna, pag. 437 Cartesiani dicunt duas esse in komine ammas; animalem, & rationalem. Prima est actio animæ, quæ in sanguine & spiritibus vitalibus consistit: altera, spiritus immaterialis & immortalis, sive cogitatio actualis.

IH. Anima, inquit Cartesius, Meditatione VI. non tantum adest corpori ut nauta navigio. Sensus sitis, samis, doloris &c. nibil aliud sunt quam confusi quidam cogitandi modi ab unione & QUASI PERMIXTIONE mentis cum corpore exorti. In quo sit ea autem posita unio permixtiove mentis cum corpore, explicare Nova Philosophia non potest, quæ formam hominis negat animam esse, & ullam esse formam negat, quæ vel activa sit, vel appetat materiam in qua operetur, ut aït Wittichius, pag. 117. num. cxlvi.

IV. De statu animæ separatæ, inquit idem, pag. 119. non egit Cartesius, cum is debeat cognosci per scripturam. Et pag. 88. Cartesius animam a corpore per mortem separatam non est contemplatus: tamen ut distinctam a corpore consideravit, Meditatione secunda. Et ibidem Cartesium dicit animæ separatæ exsistentiam & actiones asseruisse; & inter alia memoriam intellectualem, distinctam a corporea, tomo 2. e-

Objicienti Samueli Maresio Calviniano; Ex Phi-

losophiæ Cartesianæ principiis animam separatam incapacem esse vel meminisse præteritorum, vel sperare aut timere sutura, vel lætari aut tristari, & dolere de præsentibus; cum ad tales operationes requirantur varii motus nervorum & varia inclinatio glandulæ pinealis: quibus anima destituta non magis capax est islarum sunctionum, quam citharædus ullius soni musici edendi & eliciendi, sua cithara destitutus, & postquam confracta est. Quare multo melius Cartesiani secerint, inquit, si uno verbo dixerint quod sentiunt; animam interire cum corpore, nec pænæ-vel præmii casacem esse: Respondet Wittichius, in Theologia Pacisica, pag. 132. De commotionibus animæ internis, quas ha-

bet citra fpirituum impulsum, ostendisse se ex Cartesso, spiritales commotiones, lætitiæ, amoris, spei, Hh

separatæ animæ Posse adscribi. Sed neque quidquam dicit de dolore vel tristitia: & dum shas tantum commotiones commemorat, tantum obscuros innatosque defignat quosdam modos cogitandi Boni in genere: Ecquod illud autem genus vitæ immor-

talis est?

Idem pag. 131. Mihi, inquit, Samuel Maresius attribuit, Animam non esse recipiendam in cælum nist cum suo corpore; quod ne quidem per somnium cogitavi. Statuo enim, Animas PIORUM recipi in cælum statim post mortem; HOC EST, post mortem AD CELESTIA GAUDIA admitti. . . . . Nos animam in corpore nostro non aliter ponimus, quam quatenus ibi operatur. Cur ergo negemus eam sic quoque in cælo & inferno esse, si vel hic vel ibi extra se operetur? Denique pag. 135. Animas post mortem vel AD CÆLESTIA GAUDIA admitti, vel infernalibus pænis addici, constanter asserimus. Quæ vero sint hæ infernales pænæ, non dicit. In ea autem hypothesi quæ Deum non habet, nisi Verum infinitum, pœnæ infernales aliæ esse non possiunt, nisi cœcitas mentis, & extinctio proinde cogitationis: alioqui conjuncta etiam in inferno Mens cum Deo foret, quem cogitaret & appeteret vel amaret. Quod tametsi quidam concedunt, ut superius vidimus, tamen rigidiores Cartesiani negant. Quid istud autem aliud cst, quam animae totius interitus? Et quid aliud Wittichius nominatim statuere existimandus est, qui animas separatas censet esse completas, ut ipsosmet Angelos, hoc est, nec appetere corpora, hoc est, resurrectionem; & esse easdem, sed piorum tantum, actu cogitantes, hoc est, propendentes erga Bonum in genere & indeterminatum? Sic enim ille in Appendice ad Theologiam Pacificam, quæst. xL11. pag. 64. Tria, inquit, assero: 1. Animas separatas PIORUM babere omne id quod ad suæ essentia perfectionem requiritur, (sed nulla dona supernaturalia superaddita,) ideoque exsistere complete. 2. Posse quidem in bomine animam considerari ut partem ejus, quatenus conjuncta est cum corpore: sed soluta ista unione æque exsistere, immo similiter exsistere as Angelos. 3. Eo quidem sensu dici posse animæ statum præternaturalem, quatenus consideratur natura prout bic fuit; cum requirebat unionem cum corpore; sed post istam solutionem unionis, si natura absolute consideretur, æque naturaliter animam sine corpore, ac Angelos sine corpore exsistere posse. En quod religioni emolumentum affert adversus Atheos (ut jactitant) Carteliana demonstratio immortalitatis animæ petita ex distinctione mentis & corporis: Primum, ut anima separata non appetat uniri cum corpore, nec proinde desideret resurrectionem, cum sit per se completa substantia. 20. Non ut in cælo sint animæ beatæ, sed in cælestibus gaudiis dumtaxat: in inferno autem & in cælo eas esse non negetur, si quis probare possit alterutro in loco eas quidpiam extrinsecus operari. Denique non ut torqueantur improbi in inferno, sed ut omnino non cogitent, adeoque nec fint. Quid est in hac hypothesi quod habeat metuendum impietas? Quid hic valde Athei reformident? Aut quid habent vicissim pii quod sperent? Nam visionem beatificam schola Cartelii prorsus ignorat. Audiamus eumdem Wittichium, pag. 62. quæst. xl. Appendicis ad Theologiam Pacificam: Ad argumentum Cl. Viri (Samuelis Maresii Calviniani) quo conatur. . . . ostendere. . . . quod beatitudo nostra visione Dei definiatur in scripturis, Respondi: scripturam tunc v 1 s 10-NIS DEI VOCE UTI METONYMICE PRO GAUDIIS CÆLESTIBUS. . . . Nego, si intelligas de visione proprie dicta. Quæ sint autem ista gaudia, jam superius diximus: nempe lætitiam qualemcumque animæ confuse cogitantis sibi bene esse,

aut sibi male non esse.

V. Denique de creatione mundi, cum universum Cartesius censeat esse indefinitum, eo quod mens nullos limites extensionis ejus possit adsignare; ne-cesse est ut æternum quoque illud esse statuat ob similem causam: tametsi ut homines ludificet, parte III. Princip. num. XLV. fatetur mundum AB INI-TIO fuisse creatum cum omni sua perfectione; ita ut in eo & Sol & terra & Luna & stellæ exstiterint : ac etiam in terra non tantum fuisse semina plantarum, sed ipsas plantas: nec Adam & Evam natos esse infantes, sed factos esse homines adultos. Hoc, inquit, sides Christiana nos docet, hocque etiam ratio naturalis plane persuadet. Nam initium cum dicit, initium innuit, quo res ex materiæ finu per motum emerserunt. Nec tamen, Wittichio certe interprete, vult opera fingula cujusque diei facta subito suisse; sed suo quæque integro νυχθημέρω, sive spatio integro 24. horarum. Sic enim Wittichius in Theol. Pacif. num. xxv. & LxxII. Et fallor oppido, ni primæ diei nomine totam retro æternitatem intelligat, aut intervallum quod priorem aliquam huic similem universitatem sit subsecutum. Ut ut est, Cartesius dum modum explicat, quo intelligenda creatio fit secundum ipsum, rem successive & admodum lente peractam describit: quam ipse confitetur esse falsam hypothesim; sed tamen necessariam ad naturam rerum percipiendam.

Mibi verisimile videtur, inquit Wittichius in Theologia Pacifica, num. LXXVIII. pag. 57. Primo νυχθημέρω Deum creasse primum unico momento TO-TUM EXTENSUM QUANTUM EST, dein terræ massam informem . . . . & postea lucem accendisse: quod per gradus quin potuerit sieri non negari potest. . . . Reliquo vero primi diei tempore, tum in calo visibili, quod nunc stellis est refertum exornando, tum in supremo quod ultra illud visibile in INDEFINITUM EXTENDITUR, plene ABSOL-VENDO & PERFICIENDO fuisse occupatum; eoque absoluto creavisse Angelos ejus incolas. At si quid absolvendum perficiendumque in indefinito illo extenso fuit, certe νυχθήμερον primum, five primum illum diem cum sua nocte oportet fuisse ceteris multo longiorem: nec video quid aliud perficiendum ibi absolvendumque velit intelligi, nisi forte mundos plures & plures indefinite, quibus præsint Angelicæ turmæ totidem. Sed Cartesianarum hactenus novi-

tatum & absurditatum satis.

Jam, quod superest, uno Indice superiora omnia complectamur. Quis vero hunc Indicem perlustrabit, quin perspicue agnoscat, ethnicismum & atheismum ipsum, portentosaque ex ipso exorientia dogmata eo contineri? Neque hoc tantum; sed & scriptorum novem, quorum hic pauca ex multis, (neque enim omnia certe,) sed pauca ex multis, quæ colligi & exhiberi possent, Excerpta descripsimus, summam inter se consensionem esse? Est ita profecto. Regnat, aut certe regnare omni ope nititur in media Christianitate Paganismus, & quam fanctissimam Religionem aperta persecutionum vi evertere non potuit, hanc fimulata professione eorumdem dogmatum pertrahere in suas partes & sua impietate inficere artificiose molitur: Junxere propterea vires & artes' nostra ætate exortæ sectæ duæ; Janseniana scilicet, & quæ nova Philosophia appellatur. Vidit utraque sub Christianis Principibus non sibi licere impietatem suam aperte profiteri: simulavit se esse Christianam. E Christianorum schola voces ac verba mutuata est, quibus sua placita convestiret: alias etiam subinde, ubi Catholicæ verborum illorum definitiones cum fuis illis placitis pugnarent, definitiones excogitavit: nullam deinde Theologicorum tractatuum partem prætermisit: quam non ad fuos fenius accommodaret, contenderetque, qualem exponeret, & quam sic desenderet, ipsam esse primigeniam Christianorum sidem. Nam hæ vulgo Theologiæ partes præcipuæ adfig-

1. De Dei natura, exsistentia, & attributis.

2. De Trimtate.

3. De Angelis.

4. De creatione mundi & hominis, sive De opere sex dierum.

5. De fine ultimo seu beatitudine. De fide, spe, caritate, & Religione.

6. De Actibus humanis.

. De peccatis, tum originali, tum actuali.

8. De lege & Gratia: De Justificatione & Me-

9. De Incarnatione; ubi de Christo, & Deipara, de Sanctis, & Imaginibus.

10. Denique de Sacramentis, tum universim, tum singulatim consideratis.

Itaque cum videret impietas quæ Deum tollit, fieri jam non posse sub Christianis Principibus, quin si libri scribantur de Religione, de Deo sermo instituatur; Deum ipsa etiam professa demum est, sed ita ut in impictate tamen perstaret. Nam eo nomine Formam Pulcri, Veri, Bonique, quod & in Universo spectatur, & mentem omnem in judicando dirigit, ut diximus, contendit intelligi oportere, sic Patres intellexisse, inprimisque Augustinum: aliud nihil Dei nomine informari animo fas esse absque crasso errore: se solos proinde Christianos esse, nos idololatras, nos esse Manichæos, qui Deum aliter cogitemus, quam quomodo Justitia & Sapientia & Rectitudo in genere cogitari debet; aut ab ipsa Justitiæ & Sapientiæ, seu Recti & Veri forma universali diversum esse Deum putemus. Nullum magis attributum Deo convenire, quam Immutabilitarem in servandis legibus, quibus hoc universum administratur, quæ sunt ipsæ leges motuum ac mechanices: has velle Deum esse perpetuas: secundum has fieri quidquid fit in rerum natura: similiaque effata, quæ de Fato verius, & necessaria causarum inter se connexione ac serie, absque Deo, quam de vero Numine prædicantur. Omnia deinde Religionis Christianze capita eo modo recipiunt ac defendunt, quo prædicari possent, etiamsi nullus, qualem Catholici colimus, Deus verus exsisteret. Singula commonstrabit Index; idque ita se habere, tum ex

Atheorum libris Excerpta locis in Indice indicatis, tum nostra ibi, uti speramus, adjecta subnotatio peripicue fuadebit.

Hæc Jansenianæ factionis doctrina est, & quæ succenturiata ei est, Novæ Philosophiæ. Huc spectant utriusque consilia; tum ut nullum verum Numen agnoscatur; tum ut nihil in Religione credatur; quam quod valet humana ratio assequi: ne Deum scilicet aliquem supra Deum suum ipsi cogantur agnoscere. Nam & Rationem seu lucem mentium ac lumen naturale & commune animorum isti Deum fuum vocant. Hinc iidem Religionem Christianam meram esse Philosophiam, in moribus quidem ethicam naturalem, in dogmatibus autem Metaphysicam prædicant: nihil fide credendum proponi, quod peritiorum faltem intelligentiam vel captum excedat: Vidisse proinde paganos ipsos, quos propterea subinde eximiis laudibus esserunt; vidisse, inquam, paganos sola rationis naturalis acie, quid Trinitas, quid Incarnatio sit, & reliqua demum primaria religionis Christianæ dogmata perspexisse. Hinc illi vim omnem Sacramentis, omnem scilicet quæ ex cpere operato nuncupatur, efficientiam adimunt; quoniam nulla esse prosecto potest hujusmodi, nisi verus esse Deus aliquis, qui id essiciat, ante præ-

Sed quid hic necesse est cetera replicare, cum in ipsis Excerptis abunde ostenderimus, in nullo capite vel Novam Jansenianorum Theologiam, vel Novam (ut vocant) Philosophiam a nobis, hoc est, a Catholicis, disfidere, præterquam in quo nos ita quidem ratiocinamur, ut verum esse & a nobis agnosci Numen inde colligi oporteat; illi e converso opinionem eam solum desendant, quæ desendi possit, quamvis Deus nullus verus exfiftat? Quantus autem,, Deus immortalis, numerus hominum est inter cos ipsos, qui se Christianos dicunt, quos ista penitus afflavit impietas! Quam valde metuendum, ne nisi apprime perdiscantur, ac refellantur acriter & assidue a Theologis vere Christianis impia hæc placita; nisi a potestate legitima damnentur libri, quibus eadem continentur, in ipsomet orbe Christiano funditus Christianismus intereat!

Deus, venerunt Gentes in bereditatem tuam.

Tempus faciendi Domine: dissipaverunt legem tuam.



INDEX

#### E A

#### SCRIPTIS ATHEORUM.

Bíolutio. Vide, Remittuntur peccata. Ecclefia. Potestas ligandi. Nonnifi absolutione Sacerdotis remittas ligandi. Nonniti abiolutione Sacerdotis remit-tuntur peccata mortalia. 194. Abfolvit Sacerdos in nomine & auctoritate Ecclefiæ & Christi. 144. Solvit per ministros Ecclesia; justificat solus Christius. 145. Sacer-dos exterius tantum agit: solus Deus agit intus. 144. Vòx Sacerdotis auditur, manus extensa cernitur: sed Christi so-lius interna operatio est. 144. Christus totum facit. 144. So-lus absolvit. 145. Peccata remituratur conserso. lus absolvit. 145. Peccata remittuntur converso. 144.

Absolutionis forma Ecclesiæ judicio a Deo permissa. 194. Abfolvit Sacerdos per verba & preces. 144 Græci non dicunt, Abfolvo 10: nec dixere Latini ante iæculum XIII. 194. Introducta tunc est ea formula contra morem priorum sæ**culorum.**\_194.

Absolutio ante peractam poenitentiam dari coepta Sæculo tantum XII. 194

Absolutio non est mera declaratio, sed vera quædam remissio collata a Sacerdote. 194.

Absolutio fi differatur usque post pænitentiam peractam, nullum est periculum a morte subitanea metuendum. 195. Absolutionis desectum Deus supplet in necessitate. 194.

Accidentia nulla sunt absoluta sive realia. 234. 241. nec defini-vit Concilium Constantiense ca esse realia. 234. Nec Ecclesia

uspiam. 234.
Accidentia & modi in aliquo subjecto semel producta, tamdiu durant, donec cause alicujus externæ actione destruantur. 239.

Actus humani. Vide, Amor Dei. Qui agit ex spe mercedis temporalis a Deo impetrandæ, non agit ex side. 156. Sis.

Adamus videbat majestatem Dei. 198. Erat in statu glorioso.

198. bis. Non erat in statu sidei, sed contemplationis. 171. Nutriebatur Verbo, ut Angeli. 171. Erat in Societate Angelorum, & totius militiæ cælestis. 173. Veritatem immediate in seip'a videbat; non, uti nos, per phantasmata. 173. Deum videbat in seipso: ex Augustino, & aliis. 170. 173. Adam & Eva creati sunt in statu beatitudinis; Deum immediate viderunt. 10. Alioqui stulti creati essent. 10. ser. 13. quinq. 16. bis.

Adamus videbat clare omnes veritates que pertinebant ad mo-res: nos prima tantum principia, 163. Verbum Dei contemplabatur Adam. 13

Adamus puero similis. 102. Egebat gratia ut in bona voluntate perseveraret. 171. Adami gratia non suit delectatio præveniens. 90: Sibi relictus est ut liberum arbitrium consundere-

Adamum peccaré oportuit. 90. Peccando impressit in anima vestigia commotionum sive passionum suarum. 171. Peccando perturbavit totam sui corporis Oeconomiam. 171. bis. Peccando prolapíus est in amorem rerum corporalium. 173 Jam non potest homo concipere nisi corpora, aut certe nisi per corpoream imaginem. 173. Adamus potuit motum spirituum & sanguinis sistere, cum vellet. Nunc vero non possumus: & hoc est regnum concupiscentize, peccatum

originale. 233.
Adjutorium fine quo, lux Verbi. 165.
Adoranda verba scripturarum. 168. Adoratio Christi. Vide, Eucharistia.

Æterna veritas. 3. Quid tam æternum, quam ratio circuli;

70. Æterna forma justitiæ. 2. Aternitas Dei omnia includit & complectitur tempora, præterita, præsentia, & sutura. 130. 210 ter. Respondet omnibus simul differentiis temporis. 170. Dei duratio est. 215.

Est immutabilitas essentiæ. 223. Non est duratio. 223. Altare cordis. 164. Verum altare, solus Christus. 140. Altare lapideum pro sacrificio Eucharistico & Sacramentali. 140. Altare & menfa. 141.

Ambrosius Victor, laudatur a Malebranchio. 50. 51. 67. bis. Americanus etiam inordinatione qualibet offenditur. Ergo Deum novit. 164.

Amor Dei. Vide, Deus

Amor Dei in nobis est ipse amor divinus æternus ac substantialis, co. 61. 62.

Amor Dei, præceptum de difigendo Deo impleri non potest in hac vita 152. Sed tantum in altera. 154 bis. Amare Deum non folum debemus, sed & velle amare sempiter-

Amor Dei naturaliter homini insitus. 11. 79. Amor Dei necessarius est: amant Deum necessario omnes mentes creatæ:

fiquidem amant necessario bonum in genere. 59. Amor Del, amor recti ordinis est. 60. Amare Veritatem, est. amare Deum, 170.

Amor Dei nullus nisi în obedientia Deo præstita. 154. 155. Amor Dei non potest omnino esse sine spe merc dis. 169. Peccatum est quidquid non sit ex amore Dei casto. 33. bis. Vide. Virtutes. Deum sequi. Christiani carnales docent Deum non esse amandum. 198.

Amor proximi. Non potest amari homo justus, nisi ametur justitia æterna, quæ Deus est. 177. Qui dilectionem amat, qua diligit proximum, amat Deum. 177. Justitia quam in justis diligimus, Deus ipse est. 177. Vide, Dilectio.

Angeli antiquiores corporibus. 30. bis. Ex chao exorti. 32.

Angeli creati in amore Dei: etiam Diabolus. 170. Statim ac creati funt, Deum viderunt, divinam essentiam, creaturas

in Verbo. 10. ser. 13. bis. 16.

Angeli non habent corpora quæ vere ipsi animent. 32.

Angeli, ad imaginem Veritatis. 13.

Angeli immortales quia Veritate aluntur. 30. Quia semper rationales. 31.

Angeli immutabiles divina ipla immutabilitate. 31.

Angeli omnipotentes. 35. Vide, Deus ultor. Angeli circumeunt thronum Dei. 32.

Angeli justi, veraces, sapientes, concordesque sunt, ipsa for-maliter summa divinaque Justitia, Sapientia, &c. 39. Angeli in sacris libris sæpe cum ipsa divinitate consundun-

tur. 35. Angeli substantiæ corporeæ dominantur. 30 Eorum ministerio Sapientia æterna hunc mundum regit, 30. 35. Humanum corpus ipsi formarunt. 32.

Angeli non habent vim movendi corpora, ied funt causæ tantum occasionales. 240.

Angelis pares fum homines. 92. Æque ac nos, membra funt Corporis Christi 92. 100.

Angelis plenus aer. 30. 35. 39. Geniis, spiritibus, mentibus. 35. 39. bis. Anima. Vide, Mens.

Anima an ex traduce, aut unde. 227. bis. 228. bis. non tamquam lumen a lumine Anima est a veritate. 241. Animæ substantia æterna. 59. Anima antiquior corpori-

Anima portio materiæ subtilizata & organizata. 80.

Animæ duæ in homine. 241. Anima resid:t in glandula pineali. 228. Quæ est sedes sensus Communis 228. 24:.

Animæ effentia, cogitatio, qua est sui conscia. 161. Anima omnis spiritalis. Vide, Belluæ.

Anima est incorruptibilis verius quam immortalis. 229. Anima vivit agendo. 186. Vivit de Deo & Christo 186. De Deo ipso vivit. 31. Anima per ipsam substantiam Dei vivisi-catur, sicut corpus per animam. 5. 6. bii. Illuminatur ab ipsa substantia Dei. 6.

Animæ & corporis unio in eo posita est, quod Deus ad certas mutationes corporis, certas in anima perceptiones excitet, &c. 240. Et hoc ex Decreto Dei libero, non ex natura corporis & animæ. 240 Unio illa est quædam permix-tio. 241. Non adest anima corpori tantum, ut nauta navi-gio. 241. Non est forma Corporis. 230 Anima est causa occasionalis tantum motus brachii. 170. Corpora, causa occasionales sensationum 170, 171. Animæ sensationes. Vide, Sensus.

Anima, Capacitas mera est veri & falsi. zt.

Anima naturaliter Christiana. 34. 36. bis 41.

Anima separata non appetit resurrectionem corporis. 242.

Anima separata sunt completæ, ut Angeli. 242. bis. Anima separata cognoscet & amabit Deum & se. 229. bis. Intellectus & voluntatis usu privata est: nec meminit, nec concipit, nec habet ullos sensitivos actus. 229. Non cognoscet corpora. 229. Statum animæ separatæ Cartefius non confideravit 241.

Animæ vehiculum post mortem. 229. Animæ piorum ad cælestia gaudia admittuntur, vel insernalibus pœnis addicuntur. 242. bis.

Anima mundi Deus. 19. Angeli ex Platone. 30. bis. 31. 35.
Annihilare nullam fuhftantiam potest Deus, si fapienter agat. 88. Si amplius Ens infinitum non vellet, ens finitum desineret este. Vide, Deus annihilare.

Antichristus erit compositus ex humanitate & peccato, sicut Christus ex humanitate & divinitate. 117. Peccatum incarnatum. ibid.

Arrianorum controversia. 26.

Arktoteles miserabilis Philosophus, 54.

Arnaldo diffimulationis vitium objicitur. 61. Et quod Augustinum non bene didicerit. 63. bis. 67. 77. bis. Arnaldus Malebranchium de extensione quæ in Deo est, non intel-

Ars, in qua nobis placent, quæcumque sunt bona: Verbum est. 5. Artisices inst si consulunt regulas artis suz. Philosophi & Theologi sunt. 16. bis. 17. Pictores scilicet, architecti, sculptores. 17. Artium regulæ & leges, mundo antiquiores. 35.

Athanafins. 162.

Athei aut rari, aut nulli. 12. Atheus Spinofa. 74

Attentio, oratio est. 47. bis. 57. 79. Vide, Oratio. Augustinus quo argumento convictus, Deum esse didicerit. 8. Augustini placita, de Veritate quæ Deus est, hæc sunt. 10. 45. Apud Augustinum doctrina de Deo Veritate est solemnissima, creberrima, celeberrima, 2. 45. Nihil certius apud ipsum, aut familiarius est ista doctrina. 2. 6. Volumen integrum posset ex ea Augustini doctrina texi. 2. 6. 22. 23. 45. 63. 66. Augustini testimonia de hac doctrina evidentia sunt, nec possunt alio torqueri. 6. 56. 66. 61. bis. 69. 73. 75. 77. bis. Plenus est his placitis Augustinus. 4 bis. 69. 70. 73. 77. Luculentissime probat esse Deum, ex Veritate quæ fulget in Virtutum regulis. 2. Magno conatu aditruit Veritatem esse Deum. 1. Id ex professo docet. 2. bis De isto invento sibi magnopere gratulatur. 2. A Piatonicis didicit. 19. A Deo datus ad docendos mortales consulendam esse Veritatem divinam 22. Docet veritates ipsas mathematicas Deum ipsum esse: & qui has novit, Deum nosse: 169.170. bis. Basis potissima doctrinæ Augustini, est de Veritate quæ Deus est. 2.

Augustinus in operibus Philosophicis sua principia statuit. 63. 69. Magister Theologorum Ecclesiæ. 22 Patrum perspicacissimus. 23. Fundatissimæ famæ in Ecclesia. 60. A Divo Paulo dissentit de Circumcissonis essectu : idcirco ea questio decisa non est. 190

Augustinum citant, Jansenius r. &c. Ambrosius Victor. 6. &c. Thomassinus. 11, &c. Marsilius Ficinus. 11. Malebranchius. 45 &c.

Augustinus citatur. 171 bis. 173. bis. 174. 176. 177. bis. 192. bis. 195. bis. Citatur liber De vera Religione. 63. De libero arbitrio liber fecundus, 63. Libri Confessionum, 22. 23. 63. Alia opera, 66. bis. 69.

Auxilium supernaturale. 9 Vide, supernaturale.

B Aptismus. Pto peccatis ante baptismum commissis agenda est pœnitentia per totam vitam. 193. bis. Morbi, mors, &c. sunt pars illius pœnitentiæ. 193.
Baptismi Cæremoniæ & Consirmationis. 142.

Baptismus. In Baptismo debent Sacramentaliter exprimi mysteria omnia Christi. 122. In Baptismo mysteria quinque Christi operantur nostiam salutem. 125 Biptismus datur per impressionem & communionem mortis ac resurrectionis Christi. 124. bis. 125. 143. Applicatur nobis ibi & appropriatur mors Christi. 124. Et resurrectio. 124. Et ascensio. 125. Baptismus Sacramentum mortis & resurrectionis Christi. 120. Vim suam trahit ex mysteriis passionis & resurrectionis. 192. bis.

Baptismus illuminando prodest. 143. Baptismi immersio repræsentat Christi sepulturam. 124. 129. 143 Applicabat baptizato virtutem & meritum mortis & sepulturæ Christi. 124. ter. 129. 143. Applicat mysteria

Christi. 124. Baptismi promissa. 125.

Baptismus. Morinus negat necesse esse dici, Ego to baptizo. 191. Formula Græcorum, Baptizetur servus Christi, valida

Baptismi effectus, redemptio in spe. 191.

Baptizatis infantibus infunditur latenter gratia Spiritus Sancti. 191. Illa gratia est conversio voluntatis infantium ad bonum. 192. Est notio & desiderium boni, quale habent dormientes. 192. In baptismo infans amat Deum. 55. 101. 56. bis. Fides Ecclesiæ, & parentum etiam, si int siseles, prodest intantibus. Baptizantur in side Ecclesiæ. 192.

Basilius, 162.

Beatitudo, Rectitudo creaturæ rationalis 173. Posita est in cognitione justitize essentialis, legis zeternze, Veritatis im-

rnutabilis 173.

Beatitudo, Gaudia cælestia. 242. Visio Veritatis. 198. Visio Veritatis omnino nudæ. 157. Vivere in Veritate, de Veritate, propter Veritatem 157. Propter Veritatem eam, qua hic in terra positi desectamur, qua hic nutrimur. 157. Beatitudo est, nudam cernere Veritatem. 170. bis. Pane eo nutriri, qui Deus ipse est ut Veritas æterna. 107. quinq. Mens Veritate omnino imbuitur. 107.

Beatitudo. Sacrificium æternitatis offeremus in cælo. 127. Sancti adorabunt Deum in æternitate sui esse, & in Tri-nitate personarum. 158. Laudabunt Veritatem quæsatiabit, divinitatem quæ implebit, potentiam quæ reget. 158. Sancti in Deo perituri feliciter. 157. Infundetur divinitas in animam. 157. Nulla erit miseria. 157. Laudabunt Deum in filentio æterno. 157. Verbum penetrabit substantiam beatorum, ut largiatur eis immortalitatem. 157. Spiritus Sanctus æque corpora possidebit atque animas. 157. bis. Effundetur consummate. 158. bis. Spiritus æternus & importalis ministrative and spiritus æternus & importalis ministrative and spiritus æternus & importalis ministrative and spiritus & important & importan mortalis vivificabit eos. 157. Redemptio tunc erit persecta: & adoptio, 159. bis. In cælo unica operatio, 127. Unitas

operationis erit. 158. Ecclesia cum Christo consummabitur in Deo. 158. bis. In unitate Dei. bis. 158 In unitate Effe divini. 158. ter. 159 Immortales erimus ipsa formaliter æternitate Patris. 112.

Belluæ sunt meræ machinæ. 225. 240. Habent animam corpoream, sed non cogitantem. 225. Habent spiritus anima-les, sed absque ulla cogitatione 225. Ut horologia. 225. Alioqui Deum cognoscerent & amarent. 226. bis. Si essent animatæ, nefas esset illas occidere. 226. Essent immorta-les. 227. Belluas esse animatas, non ex Veritate, sed ex les. 227. Belluas ene animatas, non ex veritate, ied ex communi opinione dixit Augustinus. 51. 52. Animatas esse censuit anima spiritali. 51. 52. Athei super ea re in duas sectas dividuntur. 52. Si animatæ essent, cognoscerent Veritatem, & amarent ordinem. 75. ter. An sint belluæ immortales incertum est 31. Incorruptibles certe. 31. Belluarum animæ in chao sucre. 31. De anima brutorum Catholica sententia. 227. ter. lica sententia. 227. ser.

Bernardus, 171. Biblia recipio potius quam Alcoranum, propter motiva credibilitatis. 74.

Bonaventura. 196.

Bona. Divitiæ non sunt bona a Deo data. 156. Bonum indeterminatum, Bonum in genere, Bonum univer-fale, Deus est. 44. 97. Bonum quod omnes appetunt, ante fensum tyrocinia, non aliud quam Deus ipse. 11. 45. 474
Bonum omnis Boni. 5. 7. Quid hoc nisi Deus. 5. Bonitas
& Veritas ipsa Deus est. 11. Bonitas, sive ipsum Bonum,
cujus notio in nobis lucet, Deus est. 5. bis. Non est bonitas alia nisi ipse Deus, 5. ter.

Calum, anima justi. 109 bis.

Caritas habitualis. Vide, Habitus caritatis.

Caritas justificans, Amor dominans Ordinis immutabilis. 78. Caritas, unio est, qua Deus justitia cordi conjungitur. 6. Sine caritate nulla est bona voluntas. 173. Caritatem inter & cupiditatem nihil mediat. Aut caritas dominatur, aut cupi-

ditas. 155.
Cartesius. Vide, Spinosismum. Cartesianorum Deus idem ac
Malebranchii. 85. Cartesium defendit Arnaldus de Dei exfillentiæ demonstratione. 160. Cartesius Atheismi sæpe ac-cusatus dum viveret. 207. ter. Cattesius succenset Atheis. 207. Jesuitas solligitat, ut suam Philosophiam amplexentur.
236. Irascitur repudiantibus. 236. De Cartesismo judicium
Societatis. 236. se seq. Displicuisse Cartesismum Jesuitis
etiam Maresus Calvinista testatur. 241. Cartesii systema defendi potest ut hypothesis. 241. Cartesii doctrina de libertate arbitrii laudatur a Samuele Maresso Calvinista, ut & doctrina de Transsubstantiatione. 241. Cartesii palmare placitum est, Deum omnia facere. 86. Cartesismus justu Regis Christianissimi proscriptus e scholis. 236. Cartesianus moritur A-

Causæ occasionales. Vide, Anima. Christus. Occasionalis. Cauiæ secundæ non sunt proprie causæ. 221. Etsi sunt proprie causæ secundæ 220. 221. Nullam habent propriam causalitatem 221. Nec anima potest brachium movere. 221. Cause secundæ sunt causæ naturales, sed occasionales tantum, non veræ causæ. 52. bis. 99. bis. Non producunt efficienter ullos essectus. 240. Ignem natura sua urere qui dicunt, quid dicant non intelligunt. 54. Causa unica vera, Deus. 47. 52.

53. 99. Chaos. Verbum in chao fuit. 19.

Christiana religio nihil nisi ingenitæ virtutis usus est. 41. A. nima naturaliter Christiana. 34. 36. bis. 41. Qui vere ho-mo, idem Christianus. 41. Differt Christiana religio a Philosophia ethnica, ut magis & minus. 41. Mere naturalis est. 75 Christianæ religionis potissima pars, Ethica. 41. bis. Christus. Viae. Mysteria Christis. Verbum. Unio bypostatica. Christus, Ordo armabilis, Veritas sensibilis, Lux visibilis. 51.

Æterna Veritas & pax nostra. 160. Veritas æterna, quam muiti interrogant, nec cognoscunt, vel interrogant ut persequantur eam. 106, 114. Lux hominum & Angelorum. 65. Veritas illa, quam consulunt etiam sabri, dum perpoliunt opera sua. 13. Magister Philosophiæ, Matheseos, & Arithmeticæ. 67. bis. Vide, Verbum. Ratio incarnata. 60. Sapientia sacta lac. 173. Veritas incarnata. 114. Veritas æterna, in qua humanitas Christi subssisti. 114. Homo unitus Verbo. 118. Unio Verbi cum anima. 118. Humanitas desiscata. 173. Verbum Angelus, seu legatus Patris. 118.

Quæ docet, docet evidenter. 64. Christus natus est ex Virgine, & incorruptus: ergo Deus est. 130. 131. Christi missio excellentior fuit quam Prophetarum: ergo Deus est 131. Christus slagello terruit vendentes in Templo: ergo Deus est. 131. Christus intrepide se morti obtulit: ergo Deus est. 130. Christi exemplo homi nes solitudine nunc delectantur: ergo Deus est. 131. Peccatores nunc convertuntur ad bonam frugem: ergo ipse Deus est. 131. Christi facies in Transfiguratione resplenduit

ficut sol: ergo Deus est. 131. Christus quomodo Deus. 43, bis. Christus Deus, quia unitus Rationi universali, ut nos fere sumus. 75. A justis differt secundum magis & minus. 178. ter. Christi Spiritus. Vide,

Spiritus Christi. Christi adventus. Homines erant assueti invocare divinitatem Hh 3

carne vestitam. 43. Christus venisset, etiamsi Adam non

beccasset. 8S. 80.

Christus venit in magisterium & in adjutorium. 167. Ut mederetur peccato. 123. Verbum incarnari oportuit, quia reparari non poteramus nisi per Veritatem. 178. Ergo oportuit ut Veritas se nobis accommodaret, assumendo corpus per quod loqueretur. 179. bis. Sapientia facta visibilis, ut per carnem ascenderemus ad cognitionem Sapientiæ. 167. Quippe quam homo per seipsam nosse non poterat. 173. & ad amorem justitize. 167. Sapientia induta corpore. 173. Sapientia Dei majestatem suam depressit, abjecti, ostendendo homini hominem Deum. 173. Ut Veritas sacit doctiores, ut Ordo sacit persessiores. 65. 78.

Christi persona. Humanitas elevata ad naturam divinam per
unionem eum Verbo. 115. Sicut anima & corpus sunt unus
homo; ita Verbum & humanitas unus Christus. 172. In

Christo duæ naturæ sine confusione; sed una persona. Hu-manitas Christi non poterat dicere, Ego. 172.

Christus Pater suturi sæculi per suam divinitatem. 119. Christus, Mysterium universale. 122. Peccator universalis 122.

Justus universalis. 122. Victima universalis. 122. Mysterisis prodest, hoc est, docendo. 120. bis. Typus omnium rerum quæ membris ipsius eventura sunt. 200. Quomodo prosuerit humano generi. 40. 101. Apostolus Mysteriorum suorum.

Christus in sua humanitate Sapiens, Justus, Sanctus, Sapientia,

Justitia, Sanctitate Dei ipsius est. 174. Christus in Verbo vidit tantum veritates necessarias & universales. 68. In Christo scientia unica divina. 59. Christi scientia tota divina ex Verbo. 59. Ex unione animæ cum Verbo. 59. Scit omnes veritates necessarias ob unionem cum Verbo. 94. bis. In Christo debet cogitari Sapientia immensa & infinita. 182. Christus omnia novit, sed non cogitat simul de omnibus. 94. bis. 95. Non est tribuenda ei aliqua igno-rantia. 179. Scientia ejus superat omnem nostram intelligentiam: nihil amplius quærendum 179. Scit omnia quæ Deus scit. 179. Non omnibus simul sidelibus providet. 95. Christo etiam non cogitante vel desiderante multi accipiunt Spiritum Christi. 95. Christus non novit utrum gratia quæ ho-mini obtigit habitura sit effectum. 95. 99. Christi mens in contemplatione Dei occupata non debet ad singularia cogitanda animum avocare. 101. Per Verbi revelationem novit diem judicii. 179. bis.

Christus ut homo non habuit voluntatem γναμικήν. 117. Christi

voluntas & operatio eadem ac Patris. 116. 117. ter Christi operatio. Divinitas erat comprincipium quo elicitivum omnium actionum humanarum cum humanitate Christi. 108. 116. Verbum in Christo unicum 12441211 fuit. 176. 179. bis. Verbum sua luce mentem Christi regebat. 116. 117. 130. Christi voluntatem regebat Verbum efficaci & omnipotente operatione. 130. Humanitas, instrumentum divinitatis. 121. Omnia per eam Verburh agit, sicut anima agit per corpus. 172. 174. 175. ter. 176. Nestoriani sunt qui secus sentiunt. 161. 179. Verburh regebat, possidebat, gubernabat, movebat, impellebat, ac determinabat animam Christi. 174. 175. 176. bie Vera canso ac prima a climam Christi. 174. 175. 176. bie Vera canso ac prima a climam Christi. 174. 175. 176. bie Vera canso ac prima a climam Christiani canso according to the constant control of the canso according to the constant control of the canso according to the canso ti. 174. 175. 176. bis. Vera causa ac prima actionum Christi. 175. 179. 182. Regebat & impellebat humanitatem in omnibus suis orationibus. 179. Movebat, regebat guberna-bat in omnibus. 179 bis. Dicta, facta, cogitata ejus dirigebantur & animabantur a Verbo. 161. 174. In omnibus actionibus agebat, gubernabat, applicabat, humanitatem Christi. 182. Ut corpus animæ, fic anima menti, mens Veritati & Justitiæ subdebatur. 176.

Christus liber, quia agit ut ipse Deus. 176. Christi libertas eo major, quo potentius regebatur a Verbo. 130. Christi im peccabilitas ex Verbi influxu & operatione ortum habuit.

5. Fuit Christo homini naturalis. 176,

Christus verax veracitate divina. 117. bis. Christi benignitas tota divina. 118. Christi sanctitas ex divinitate, & ex fanctitate incarnata. 117. quater. Christi sanctitas gemina, Catholice. 176.

Christi preces & applicationes. 179. Christi preces sive mera

potius desideria. 92. 93. bis. 99. 100. Christus causa gratiæ meritoria. 91. Christi meritum qualiter intelligant Janseniani, & qualiter Catholici. 151. Christissolis meritis datur hominibus voluntas satisfaciendi divinæ justitiæ. 192. Sanctificari per gratiam Christi, est sanctificari per merita mysteriorum ejus. 130. Christus intendit nobis mereri

gratiam proficiendi ex ejus mysteriis. 167.

Christus causa occasionalis salutis electorum. 167. 168. Ut sit causa occasionalis gratiæ, a Deo determinatur. 101. bis. Christus causa occasionalis gratiarum, per varia desideria, quibus optat alios in Ecclesia ordines esse sanctos. 92. 94. bis. Causa Physica. 92. Christi potestas in cælo & in terra, in desideriis ejus polita est 93. 99. Christi desideria sunt circa hominum diversa genera. 93. 94. bis. 96. bis. Christi desideria quædam specialia, ut erga Paulum. 94. 96. bis. Christi interior in producenda gratia. 99. Christus causa occasionalis gratiæ, quia exemplar justitiævel iustorum est. 77.

Christus operatus est in sanctis per suam gratiam & suum Spiritum, etiam antequam nasceretur. 115. Principium vitæ in membris sus per suam divinitatem. 118. 119. Potuit esse causa occasionalis gratiæ, sub Vetere Testamento, priusquam estet. 100. Et gratiæ Angelis datæ. 100. Christi merita anticipata, 140. Dare Spiritum Sanctum non potuit ante ascensionem. 144. Non potuit esse causa gratize occasionalis, priusquam cælos ascenderet. 101.

Christus non est prima causa diversitatis gratiarum. 179. Christi actiones omnes diffuderunt influxum gratiæ in similes actiones membrorum suorum. 175. Quemadmodum immortalitas corporis ejus erit exemplar & origo nostræ immortalitatis. 175. De plenisudine ejus nos omnes accepimus. 174. 182. Non est causa occasionalis omnis gratiæ quæ est in mentis illustratione posita. 96. Nec exterioris gratiæ. 96. Christi meritorum effectus est lux rationis quæ illuminat omnes homines. 172. bis.

Christus esuriit non necessitate, sed potestate, 164. 175, sicut non est mortuus necessitate, sed potestate. 174. Non Lazarum, sed in Lazari persona genus humanum deslevit. 133. Lacrymatus ell ex amore divino 132. Cœpit tædere, consideratione peccatorum nostrorum, & pænæ quam mefentur. 132. Triftis fuit in persona peccatorum. 132. peccatores in se transfigurans. 132. potestate doluit, non conditione naturali. 132.

Christus moriendo pro hominibus secutus est instinctum naturæ. 40. Redemit nos non folum per mortem suam, sed etiam per omnes vitæ suæ actiones. 167. bis. 172.

Christus passus percata nostra promeruerunt 200. Passus est omnia mala quæ peccata nostra promeruerunt 200. Christi vox, Deus meus, quare dereliquisti me, documentum magis quam expostulatio est. 130. Tunc caruit gaudio beatisico. 130. Christus satisfecit justitiæ per omnes actiones suas. 172. Quia justum suit, ut cum diabolus justo vitam ademisset, ipse jus amitteret nos retinendi sub mortis imperio. ex Grego.

jus amitteret nos retinendi sub mortis imperio, ex Gregorio. 172. ex Bernardo. 172. Et præterea quia plane satissecit justitiæ divinæ, offerendo se morti. 172. Christi mors suit solutio sasta divinæ justitiæ pro criminibus hominum. 187. lis. Fuit adoratio digna Deo. 187. Fuit impetratio gratia-rum quæ datæ funt hominibus. 187. Satisfactio Christi do-

cet quæ maneat pœna impœnitentes 182. Christus, Veritas incarnata pro omnibus. 151. Oravit pro electis suis. 132. 152. Oravit pro salute tantum prædesinato-rum. 179. 180. bis. Petiit tamen pro reprobis quæcumque habituri erant. 179. Non potuit orare pro salute reproborum. 179. Pro solis prædestinatis mortuus: tamen omnium saluti vacare debent episcopi & sacerdotes. 151. cum Deo, qui dedit esse omnibus, &c. 151. pro solis prædestinatis mortuus cur dicatur a Jansenianis. 1514

Christi Corpus incorruptum, quia Deus est. 132. Christi mor-

tis & sepulturæ merita. 124. bis. Christi descensus ad inseros ut persecte vinceret. 125. Meritum

& consummatio est victoriæ & triumphi ejus. 125. Christus resurgendo victor. 118. Christi resurrectio, tertia Chri-

sti nativitas 124.

Christus post resurrectionem jam non vivit nist propter Deum. 126. Vivit de Deo. 126 Nunc totus cælestis. 128. Totus divina virtute imbutus. 128 Totus consummatus in Deo. 127. Victima Dei in statu persecto. 128. Victima sanctificationis. 120.

Christi resurrectione consummatur nostra reconciliatio. 120. Consummatur redemptio hominum. 120. Consummantur promissiones factæ Abrahæ. 121. & promissa Christi. 124

Christi resurrectione consummatur sacrificium Christi. 119. 1224 Sacrificium crucis impletum non est nisi per resurrectionem & ascensionem. 180 196. 200. Jungenda memoriæ passionis memoria resurrectionis & ascensionis 119. 180. nobiscum egit tam misericorditet resurgendo quam moriendo. 182. Christum mori nihil profuisset, nisi etiam resurgeret. 126. Si non surrexisset, nec haberemus mediatorem nostræ reconciliationis, nec spem gloriæ, nec advocatum in cæ'o, nec Spiritum Sanctum in cordibus nostris. 120. 125. 126. Christi virtus ad convertendas animas post resurrectionem. 119. ter. post ascensionem. 119. Christi resurrectio operatur in baptismo per viam potentia. 192. Christus multum fructum affers per resurrectionem & ascensionem suam 120. 136. Christi morte reconciliamur cum Deo: Christi resurrectione efficimur victima Deo grata. 121. 122. Christus sanctificatio nostra per virtutem suæ resurrectionis. 121. Christi resurrectio principium spiritalis regenerationis populo Dei 121. 124. Mysteria resurrectionis & ascentionis prosunt nobis ut mysteria passionum. 120. quater. 121. bis. 122. Christus quousque ascenderit, determinari non potest. 182. 183.

Christus in celo Pontifex. 122. 111. bis. 92. Christi sacerdotium in cælo consummatum. 144. Christi sacerdotium æ-ternum consistit in side Christi suscitati, 125. 126. Christus in cælo accepit summum sacerdotium. 126. Per resurrectionem constitutus in persecto sacerdotio. 126. quater. Christi mors meritum & janua per quam intrat in sacerdotium. 126. Christi sacerdotium in resurrectione consummatum fuit. 126. Christus per resurrectionem egit partes Pontificis & Capitis nostri. 125. 126 bis. 126. Et Regis. 125. Tunc consecratus in Pontificem: tunc accepit virtutem consummatam 125. Non egit sacerdotem nist suscitatus. 126. ter. Christus sacerdos, quia Verbum Dei, & quia suscitatus. 126. Christs sacerdotii effectus est, mentes nottras in cælum erigere. 126.

Christi facrificium magnum in cælo. 136. Christus in cruce vi-Aima expiationis: in cælo victima fanctificationis. 128, Christus, facrificium æternitatis in cælo. 136, Introivit in cælum cum hoilia sua. 188. Obtulit corpus suum patri in resurrectione & ascensione. 196.

Christus pro nobis in cælo intervenit. 125. Pontificem agit in cælo pro his qui sunt pariter glorificandi. 126. Quomodo sit in cælo Mediator & Advocatus & pontifex noster, nescimus. 180.

Christus Dominus dominio divino. 118. 131.
Christus Dominus dominio divino. 118. 131.
Christus In humanitatem & in ipsum Christi corpus effusa est gloria, quam Verbum habuit semper in Deo. 128.

Christus in cælo partes agit Capitis Ecclesiæ, disfundendo Spi-

ritum suum in membra sua 182. Christus integer ex Capite & membris. 116. bis. Unicus Christus ex Capite & membris. 116. quater. 127. Unicus homo cujus subsistentia & persona Christus est. 116. Unicus Dei Filius ex omnibus electis 116. Unicus puer-Deus. 116. Ecclesia & Christus, unus Christus. 177. Omnis natura humana est unita Verbo. 177. Ecclesia unam cum Christo & eamdem personam facit. 177. non tantum unitate morali, sed unitate animæ, qui Spiritus Sanctus est. 177. unitate formæ fanctificantis. 177. 178. Christus persona & subsistentia hominis interioris est. 115. In Christo subsistenus. 115. In eo vivimus & subsistimus. 115. quater. Christi gratia nos facit in illo subsistere. 124. Christus, divinitate unctus, quam membris impertit. 114. 115. bis. Christi divinitatem & filiationem nunc participamus. 127. In altera vita dominium ejus & regnum participabimus. 127. ser. & sacerdotium. 127.

Christus est nostra justitia. 177. 178. per merita sacrificii sui.

Christi consideratio, ut homo est, non prodest, nisi etiam cogitetur ut Deus. 167, bis. Amor humanitatis Christi sine expressa simul dilectione divinitatis, non est supernaturalis. 167. Christum laudamus, si imitemur. 131.

Christus adorandus, non slectendo genua, sed obtemperando

legi. 131.

Christus non est orandus ut pro nobis oret. 180. bis.

Ciceronis Hortenfius. Ejus libri lectione inflammatus est Augustinus ad amorem Sapientiæ, quæ Deus ipse est. 20.
Clemens Alexandrinus. 25. 27. 28.

Clerici debent labore manuum victum comparare. 147.
Codex æternus, Verbum Dei. 74.
Communio mysteriorum Christi. 149. Communio cum Christi mysteriis, passionis, resurrectionis &c. 121. bis.

Communionem Paschalem Christianam anticiparunt, qui ante mortem Christi in eum crediderunt. 140,

Communio quælibet, pascha est. 136. Communio Eucharistica. 139,

Communio facrilega, tum Corporis Christi, tum Evange-

lii. 134.

Communio fit per adorationem solam. 168. Communio triplex; adorato Christo in Evangelio, in altari, in myste-Tiis. 168. bis.

Communione nutrimur ex Christo, & iple nutritur ex nobis. 237. Corpus Christi debet nutrire animam. 186. Manducare, refici est. 186. Communio Christi & membrorum reciproca est. 137. bis. Nihil Christo tunc est dicendum: sed adoranda funt ejus merita: & nos devovere ei nos debemus. 180. Communio sub utraque specie perseveravit haud dubie per annos MCC. 196.

Communio Corporis Christi pignus communionis æternæ in cælo futuræ. 136, bis. per cibum Veritatis increatæ. 136. Communio æterna in cælo, Christi magno sacrificio. 136. Communicabimus in cælo communione spirituali & corpo-

rali. 137. bis.
Concilii infallibilitas major quam summi Pontificis. 183. In rebus facti, ut in facto Honorii, an ejus epistolæ sint Monotheleticæ, errare Concilia possunt. 183. Concilium Constantiense. 234. Concilii Tridentini patres peripateticæ Phi-

losophiæ plus æquo addicti. 207. Concordia quam laudat Lucanus Poeta, Deus ipse est. 39. Concupiscentia avertit a Deo. 198. Concupiscentiam veluti naturalem multi considerant, falso, 56. Concupiscentiæ motus indeliberati, culpabiles. 155. bis. Justi in hac vita ob concupiscentiam quam habent, digni sunt odio nostro. 199. Concupiscentia non reddit nos reos, nisi consensus accedat. 192. Non est peccatum in regeneratis, quia non dominatur, non est sola. 55 vel quia in baptismo velut mortua fuit; etsi postea revixit. 50.

Condescenho Verbi in Incarnatione. 76. Vide, Euraraßaus. Confessio facienda ad ostendendam Ecclesiæ suam resipiscentiam. 194. ad obediendum Christi præcepto. 194. ad discenda re-media vitiis sanandis idonea. 194. In Sacramento pœniten-tiæ Sacerdos partes medici agit: ergo debet nosse morbos, hoc est peccata. 194.

Conscientia erronea non excusat. 155. bis. Vide, Bona inten-

Consulenda Veritas. Vide, Veritas.

Contritio debet esse ex amore Dei. 193. Corporis effentia est in extensione. Vide, Eucharistia. Corpo-

rum penetratio implicat. 219 239.

Corpora exsistere cognoscimus occasione vestigiorum quæ sunt in cerebro 68. Corpora exsistere scimus per revelationem.
74. Corporum exsistentia nonnist per sidem cognoscitur. 223. bis. 238.

Corpora non possunt agere in animos. 48. Corpus movere a-liud Corpus non potest. 52. ser. Nec Spiritus potest Corpus movere, 52, bis, Nec Angeli, 53, Neque homines corpus

fuum. 221. 99. Corpora mixta, etiam brutorum, sola figura different, vel

textura, &cc. 240.
Creatio. Vide, Mundus. Omne quod oritur, formatur secundum ideas. 78. Creatum quid dicatur. Vide, Mundus crea-

Creationis sex dies, sex mundi ætates. 111. Credenda funt quæ possunt intelligi. 6. Vide, Fides. Cyprianus, 195.

D.

Dæmones ipsi vident Deum. 10, 13, 29, 65, 73. Dæmo-

nes ipsi amant Verbum Dei aliquatenus. 79.

Damnatos Deus punit ut puniat. 109. Damnatorum pœnæ, separatio a Veri cogitione. 76. Damnati luce Veritatis pœne omnino distituti. 159. Deus ut ignis consumens ab illis separat se. 159. Damnati vident Deum ut justitia est, sed non amant. 164. 165. Damnati erunt in tenebris exterioribus, sejuncti prorsus a luce Dei. 172.

Deisicatur homo per unionem cum Verbo. 75.

Deipara. Vide, Maria.

Devotion aifée 151.

Deus. Vide, Augustinus. Bonum. Ens infinite perfectum. Idea entis. Mundus. Substantia divina. Substantia intelligibilis. Sapientia.

#### De exsistentia Det.

Dei exsistentiæ demonstratio ex idea infiniti. 80, 84, 85. bis. Ex idea extensionis infinitæ. 71, ser. Nimium abstrac-ta homini Sinensi videtur hæc demonstratio. 81. Quidam putant esse sophisma. 46, 80. Est tamen omnium pul-

cherrima. 44. Dei exfistentiæ demonstratio ex eo quod sentio me non esse

persecum. 201, 202. bis. 205. Dei exsistentiæ demonstratio, ex eo quod de essentia sit Entis, cujus ideam habeo, ut exfistat. 203. 208. Quemad-modum scio certo ad essentiam alicujus rei quiddam essentiale pertinere. 203. ut in veritatibus Mathematicis 203. De essentia entis persecti tam est exsistentia, quam de essentia montis habere vallem, & trianguli habere tres angulos. 203. Alioqui Enti perfecto deesset aliqua perfec-

tio. 203. ter. 208. Deus, si cogitatur, est. 47. 50. 64. quater. 72. ter. 80, 81. bis. 85. 204.

Dei exsistentiæ demonstratio Cartesiana, ex idea Dei. 201, quater. Ex eo quod sim & habeam ideam Dei innatam, 202. Dei exsistentiæ demonstrationem Cartesianam ex idea

Dei, probat Arnaldus. 161. ter.

Dei exsistentiæ demonstratio adhibita a Sancto Augustino. 2. bis. Gradatione facta a corporibus & mentibus, quæ Deus non sunt, ad Sapientiam & Veritatem, quæ immutabilis est: ergo Deus est. 12. bis. 19, 23. Ex eo quod corporibus mentes imperant, mentibus natura & regula veri ac

bus mentes imperant, mentibus natura & regula veri ac justi, quæ nulli subjecta est. 38. Vide, Mens. Deus enim est, si qua sit natura immutabilis, increata, æterna, omni mente præstantior. 6. bis. 15.

Dei exsistentiæ demonstratio, ex eo quod veræ & immutabiles naturæ, sive formæ, sive essentiæ, trianguli exempli gratia, non sunt merum nihil: Nam quod verum est, no n est merum nihil: Nam quod verum est, no n est merum nihil: Nam quod verum est, no n est merum nihil: Nam quod verum est, no n est aliquid est est aliquid esse Verum, Justum, & Pulchrum: ergo impossibile est aliquid esse verum, sustantiam: ergo est ens pulchrum, quod det pulchritudinem corporibus; ens sapiens quod det quod det pulchritudinem corporibus; ens sapiens quod det iisdem sapientiam. 22.

Dei exfistentiæ demonstratio ex regulis sapientiæ & numerorum. 12, 13. bis. Ex regulis quibus secernitur verum a

falso, pulchrum a deformi. 19. Dei extistentize demonstratio ex natura Veritatis. 22. Hanc demonstrationem etiam mulierculæ capiunt. 23.

Dei existentiæ demonstratio, ex eo quod Ens summe potens sua vi potest existere. 204. bis. Et sicut nunc existit, ita

ab æterno exflitit. 208.

Dei exfistentia nihil evidentius, nihil certius ab humano ingenio cognosci potest. 203, 208. Ad minimum id æque certum est, quam ulla Geometrica demonstratio esse potest. 207. Deum esse, multo evidentius est unicuique, quam se vivere. 21. Facilius dubitarem me vivere, quam Deum non esse. 21. bis. Deus exsistit: Hæc propositio clarissima omnium propositionum est; tam certa quam est illa; Ego cogito, ergo sum. 72. Deum exsistere certiores sunt homines, quam exsistere corpora. 47. Dei exsistentia adeo clara est, ut eam demonstrari opus non sit. 20. Per illam potius omnia demonstrantur. 20. Nihil evidentius, quam Deum

exfistere; siquidem nihil est evidentius, quam esse legem æternam, cui obedire oporteat mentes omnes. 36, 37.

Deus ignorari non potest. 10. Vide, Athei. Deum esse nemo non credit. 34. Deum nullus homo ignorat. 34. Vide, Rationalis creature.

tionalis creatura.

Deus. Sine Deo mens nec vivere potest, nec aliquid cognoscere. 62, 73, 76. Non potest mens mens esse, quin cog-noscat Deum & se. 223. bis. Non potest amare suum esse, quin Deum amet. 223. Ne momento quidem uno potest quisquam esse, quin de Deo, hoc est, de Ente cogitet. 46. Nihil poslumus cognoscere, cogitare, vel amare, quin

prius cognoscamus, cogitemus, & amemus Deum. 44. bis. Numquam non de Deo cogitamus. 73. Deus est id quod adeo necessario cognoscimus & amamus, ut absque illa cognitione & amore animus ratiosalis este non possit. 223. bis. Non potest animus seipsum nosse, quin simul Deum, hoc est, Veritatem noverit. 15. 16. Deum in omni re, priusquam rem ipsam, distincte cognoscimus. 161. Sine prævia cognitione Dei nulla est cognitio certa. 20. Est primum ratiocinandi, primum scientiarum omnium principium. 20. Intelligibile nihil est extra Deum. 60. 62. 65. Nihil prius certum potest esse, quam clare innotuerit Deum exsistere. 203. bis. 204. 206. bis. 237. bis. Prius percipio infinitum, quam finitum: Deum, quam me. 202, bis. Nihil Deo prius aut facilius agnoscerem, nisi præjudiciis obruerer. 203. bis. Deum nisi quis videat, non potest secernere verum a fasso. 38. Atheus non potest habere certam scientiam de essentia trianguli. 206. bis. Qui invenerit aliquam veritatem immutabilem, Deum invenit. 20. 21. Qui invenerit rem aliquam ita esse, & aliter esse non posse, Deum invenit. 20. Deus videtur ab eo etiam qui non cogitat de eo. 38.

Dei idea innata mihi est æque, atque idea mei ipsius. 202. 203. bis. 204. 205. 206. Dei cognitio, ut est Lex æterna & regula mentium, animis ab ortu indita. 20. bis. Hoc Philosophi agnoverunt. 20. Dei prænotio naturaliter insita est. 11. bis. 20. bis. Vide. Idea. Dei five Infiniti idea communis est omnibus spiritibus. 85. Dei exsistentia cognosci-

tur per ideam puram. 50.

Deum etiam infideles omnes norunt, non quidem ut Creator ett; sed ut Justitia est, Veritas, Sapientia, Lex. 165. bis. Quia nulla est natio quæ non habeat aliquem sensum veri & æqui. 165. bis.

#### De Dei Natural

Deus. Natura incommutabilis, quæ supra animam rationalem iit, Deus eft. 61. Natura vera & immutabilis. 208. Substantia quædam infinita, independens, summe intelligens,

fumme potens, & a qua est omne creatum. 202.

Deus. L'Estre sans restriction, l'Estre universel. 46. quater. 50.

bis. 67. 75. L'Estre indeterminé, 72. L'Estre sans restriction. 72.

bis. 73. 80. L'Estre en general. 73. L'Estre. 80. ter. 85. bis.

L'Estre General., l'Estre Universel, l'Estre tout court. 77. L'Estre
sans restriction, l'Estre indeterminé. 85.

Deus. Deus & creaturie nibil universe convenit.

Deus. Deo & creaturis nihil univoce convenit. 205. ter. 211?

Deus, Ens complectens in fua effentia omnem realitatem & perfectionem entium. So. Etiam materiæ, So. 82. Idea Dei est ens. 72. bis. Ens simplex quod est in rebus. 11. Ens vere amandum. 199. Ens supremum. 111. Ens solum ne-cessarium. 139. Ens universale, Bonum universale. 199. Infinitum: rectius Ens amplissimum. 207. Nec corpus, nec spiritus, sed Ens. 85.

Deus est. Este quod opponitur nihilo. 12. Este absolutum. 12.

Este summum. 11. Este quod semper cognoscitur in singu-

lis quæ cognoscuntur. 12.

Deus, Verum & Reale, le Vrai, le Réel de sonses choses. 214. 216. Res. 207. Res quæ potest perfectissima concipi. 208. Res in qua est omnium perfectionum complementum. 207. Realitas sive persectio indeterminata, indefinita omni modo.

Deus est ipsa Unitas. 12. 21. Ipsum unum. 14. 19. 26. Uni-

tas omnia alia attributa complectens. 205. ser. Dei realitas absoluta, Unitas eft. 7a. Unum & omnia. 81.

Daus a Veritate non distinguitur. 8. Deus, qui Veritas est. 160. Deus est Veritas, & Veritas Deus est. 160. 170. bis.

Enti divino mendacium opponitur, quia Deus Veritas est. 170. Deus nihil est aliud quam Veritas & Justitia & Rectitud dus services anno processor de la complexica de la comp tudo sua sempiterna, quam mente cernimus. 3. 4. Quam diligimus. 4. Deus & Verbum illa Veritas est, quam omnes consulunt pro dirimendis litibus, pro moribus regendis, &c. 12. 13. 25. 26. illa Veritas, quam etiam consulunt fabri, dum perpoliunt opera sua. 13. 16, 17. 35. Vide, Artifices. Artium. Regulæ artium. Verbum. Veritas imperans Angelis, diis, hominibus, dæmonibus. Ergo Deus. 22. 23. bis. 34. Vide, Lex. Quia cogit omnes sibi parere. 29. 33. 34. 35. 36. 37. bis. 38. Deus ut Veritas est, forma est justitiæ increata. 177. Justitia æterna. 165. Deus nihil aliud quam Justitia æterna. 166. Nihil aliud nist Veritas & Justitia. creata. 177. Justita æterna. 105. Deus ninli aliud quam Justitia æterna. 166. Nihil aliud nifi Veritas & Justitia: unde Deum præsentem cogitat, qui Justitiam cogitat. 166. Dei cognitio, ut Justitia Deus est, supernaturalis est. 163. Deus, Justitia est illa quam diligimus. 5.

Deus est lex naturalis & æterna. 160. Lex illa & Veritas, secundum quam comestio, potus, dormitio, & aliæ actiones postras supernaturalis.

nes nostræ sunt bonæ. 169. Deus solus lux nostra, Sapientia nostra, 83. Solum Deum esse, qui per Rationem universalem nos illuminet, sunt qui nunquam credent aut concipient. 48. 63. Deus , lumen naturale. 85. 230. bis. Vide , Lumen. Non menti nostræ , sed Deo, tribuendum est verum omne quod loquimur. 9. Deus folus mentem illuminat. 48. 62. 87.

Deus est Regula, qua certum ab incerto secernimus. 12. Vide, Justitize regula. Norma dijudicandi bona & vera. 11. Deus est Vita & forma animarum. 12. Vide, Forma. Deus

solus Vita nostra. 83. Anima vivit de Deo. 186. Dei sub-stantia vegetatur, vivisicatur, illuminatur anima humana & rationalis. 76. bis. Divinitatis ipsius participes sunt Christia-

ni. 198. 199. Deus solus mentium cibus. 48. 87. Sua ipsius substantia. 61. 62. bis. 65. bis. 75. Etlam dæmonum cibus. 65. Deo ipso formatur intellectus ut resolvat & comparet.

Deus est illa ipsa Bonitas, cujus notio in nobis lucet. 5. Quam diligimus. 6. bis. Tolle hoc & illud bonum: vide ipsum Bonum, si potes: ita Deum videbis 5. Dei appetitio natutaliter homini infita. 11.

Deus est Ordo Universalis. 201. Ratio non singularis aliqua,

sed Universalis. 78. bis.

Deus non est Ens singulare. 67. 69. 72. Sed supra entia singularia. 67. Habet suam realitatem peculiarem. 71. Deus nec Res proprie, nec Causa proprie. 15. bis. Qui supponunt Deum non esse, non considerant Deum esse Ens, sed putant esse ass. 66. Deum guem Christiani solume. tant esse tale ens. 46. Deum quem Christiani colunt, Sinen-ses norunt esse ens tale, ens singulare. 81. Justitia, quam mente videmus, est Forma incommutabilis Justitiæ aut Bonitatis. 82.

Deus non ut idolum cogitari debet. 169. bis. Deum noli tibi fingere quasi idolum. 3. 4. bis. 5. Sunt qui pro Deo idolum sibi fingunt & colunt. 79. Deus similis est invisibilibus quæ sunt in nobis. 3. Vide, Invisibilia. Sicut Justitia, & Sapientia, & Veritas. 4. 5. Non est is quem plerique homines cogitant, sed longe alius. 56. 57. De Deo non licet Theologo loqui ut loquantur sacræ scripturæ. 57.

Dei majestas splendet in pulchritudine creaturarum. 23. In virtutibus, in scientiis. 23. In veritate primorum principio-

rum. 23. In regulis morum. 23.

Deus solus est omnia. 111. Deus omnia est. 14. Deus est
Totum esse. 24. bis. Deus Generalitas est. 85.

Deus est dilectio qua diligimus proximum. 177. Vide, Amor

proximi. Deum magis cognoscit qui diligit, quam fratrem luum cognoscit. 50.

#### De Dei Nominibus,

Dei nomen nullum, 111. Nomen Dens est infinite æquivo-

#### De simplicitate Dei.

Dei idea tota simul formatur. 207. Deus solus incorporeus. 13? Divinitas, Spiritus purus. 42.

#### De eternitate Dei, 🔢

Deus ante mundum conditum fuit, 214, 215? Sola prioritate naturæ. 215. 216.

#### De prasentia & immensitate Dei.

Deus non est ubique ratione essentiæ, sed ratione potentiæ, 210. Deus in czelo, hoc est in justis qui sunt in czelo. 1704. In czelis, quo sensu. 109. bis. Vide, Oratio Dominica. Deus non in Templis habitat, sed in corde. 109. bis. Non est alibi quam in seipso. 109. Deus non est extensus virtualiter, sed ut unitas, bonitas, veritas, lætitia. 32. Non sunt mentes creatæ in immensitate Dei, 210. Corpora sunt in immensitate Dei, 210. mensitate Dei. 210. Vulgares Philosophi existimant Deum ubique esse, quia nullus locus est qui non ab eo repleatur. 210. Crassus hic est philosophandi modus. 210. Immensitas Dei in rerum conservatione consistit. 210. Est ubique per essentiam, in quantum conservat omnia quæ creavit. 210. Deus ubique, quia Sapientia ubique. 77.

#### De Sapientia Deh

Deus, Sapientia efsentialis, non potest fallere, quia Ens non potest inducere in Non ens. 206. bis.

#### De Potentia Dei.

Dei potentia nulla est præter ordinariam. 234. Deus non potest novam materiam creare. 219. Deus an possit sacere quæ implicant contradictionem, non possum determinare. 238. Deus potest mundos alios creare. Vide, Mundum. Potentia. Non potest aliud sacere quam quod vult. 213.

#### De vita & scientia Dei.

Dei vita, actus ille quo intelligit omnia possibilia & exsistentia. 222. Nomen vuz non convenit Deo & Angelis univo-ce. 222. Sed æquivoce. 222.

Deus non est formaliter spiritus, ut spiritum cognoscimus. 67. Non est proprie spiritus, sicut non est proprie corpus. 222. Non vult aut cognoscit ut homines. 67, 222. Cognitio & volitio de Deo & homine dicitur æquivoce. 222. bis.

Deus omnia scit, quia facit omnia. 83. bis. 222. Cognoscere enim, facere est. 83. In Deo idem est velle & cognoscere, 211. Et creare. 212, 214. Non est in Deo vere Scientia. Sapientia, &c. Non magis quam pœnitentia. 14. Omnia fcit, quia omnia est. 14 Unitate qua creat omnia, novit 14. Scit materiam exfiltere, ergo creavit illam. Videt essentias sive ideas rerum in sua sapientia. 215. Deus novit bona, quia ea facit: novit autem mala modo ineffabili; hoc est, novit ea in sua æternitate. 170. Deo convenit cognitio indefinita. 205. 1er. Deus non videt omnia possibilia in suis persectionibus, sed in fua voluntate 212. Vide, infra. Dei præscientia non cogit ad malum. 150.

#### De voluntate Dei.

Dei velle, amare est. 109, 111. Vide, voluntas.

#### De libertate Dei.

Deus liber est, quia sibi sufficit, nulla re eget. 74. Deus libere mundum condidit, siquidem potest cogitari Rectus Ordo sine respectu ad ullum opus creatum. 59. Dei libertas posita est in eo quod agit ad extra sine coactione. 217. Deus liber suit ab æterno aliter quam nos sumus. 211. Quia ne ratione quidem ullum bonum aut verum prius fuit in mente Dei, quam in voluntate ut exsisteret. 211. ter. Deus non est indisferens ad agendum, sed determinatus a seipso, ut agat. 217. quater. Indisferentia non convenit univoce Deo & nobis. 217. bis. Non est de side Deum esse indisferentem. 217. Tamen nulla vi æterna cogitur ad agendum. dum. 217.

#### De fine propter quem Dens vult aut facit aliquid.

Deus mundum non fecit propter hominem. 216, 217. Nam id affirmare Physica & Metaphysica vetat. 216, bis. Ethici dicunt, id pie. 217. bis. Deum inanis gloriæ cupidum facit, qui dicit mundum ab ipso conditum fuisse, ut laudaretur ab homine. 217. Aut solem creasse, ut luceret homini. 216. Superbi sumus, si id credimus, 216. Stulti. 217.

#### De operatione Dei.

Deus seipsum conservat. 209. ter. Est quodammodo sui causa. 209. bis. 210. Est a se positive, & quodammodo in genere causa efficientis. 209. ter. Vel potius in genere causa formalis. 210. Quamquam Theologi hunc loquendi mo-

dum refugiunt. 209, 210.

Deus anima mundi. 35. Deus aut Natura. 216.

Deus non potest esse oriosus. 219. Nullibi otiosus. 219.

Deus annihilare nullam substantiam potest. 218, 239. Nam volitiones illius terminus esset non ens. 218. Si Deus a suo concursu cessaret, ad nihilum delaberentur. 218.

Deus solus proprie omnia facit. 220 Solus omnium vera cau-12. 220, 221. Unica causa quæ totum facit in omnibus. 47, 52. Vide, Causa. Cartesianum istud principium est. 85. Deus solus causa vera motus brachii, & perceptionum, & cogitationum. 170. Ipse in nobis efficit perceptiones lucis, sonorum, colorum, caloris, &c. 161, bis. Ideas nostras in nobis creat. 221, quater. Etiam observas. 223. Deus solus per se immediate agit in mentes creats.

per se immediate agit in mentes creatas. 91.

Deus non concurrit cum causis secundis. 221, bis. 222. Dei concursus ordinarius. 215. Concurrit ad omnia; sed non concurrit cum causis secundis. 229.

Deus. Natura rei cujusque, voluntas Dei est. 214. Omnes effentiæ, & omnes veritates, etiam Mathematicæ & Metaphysicæ pendent a Deo libere, tamquam a causa efficiente. 211, bis. 212, quaser. 214 Non possunt concipi in Deo, nisi quando illas reipsa facit ac producit. 212, bis. 214. Veritates fore veras, Deo per impossibile sublato, falsum est. 212. Posibilitas vel impossibilitas non antecedit voluntatem Dei. 212. Stultum est arbitrari Deum videre rerum effentias in sua essentia velut in speculo. 213. Non penderet à Deo omnis realitas, fi res ita esset. 213. Antecederet verum aliquid, adeoque reale aliquid Dei voluntatem, 213. Non sunt in potentia Dei res creatæ, etiam quantum ad essentiam, antequam velit cas sic esse. 213 Quia voluit tres angulos trianguli esle æquales duobus rectis, idcirco sic ie res habet, nec potest nunc aliter esse. 211, 212, 213. quater. Essentias rerum habere suam naturam seclusa Dei potestate quidam Philosophi dicunt. 212.

#### De gubernatione mundi.

Deus unus universi moderator, 35. Imperator & magister unus omnium. 36. Deus cæli non est magnus quidam & potens Imperator. 80, 81. Deus si esset Rex quidam, non asset Ene universita sed Res populare. Ene tale. Ene finiesset Ens universale, sed Ens peculiare, Ens tale, Ens finitum. 80.

Deus, Genius inspirans magna consilia, & cogitationes apte disponens, & sermoni dans ornatum. 87.

Deus mundum regit, & agit per vias fimplicissimas. 53. Deum oportet modo maxime constanti operari. 219, bu. Deus semper necessario sequitur ordinem immutabilem ac necessarium. 48. Deus non potuit per æque simplicissimas vias mundum facere perfectiorem. 57. Deum oportet age re per generales & simplissimas rationes ac vias. 89. bis. 90.

Deus cum sit causa universalis, non debet agere per volitiones peculiares, 57, 58, 59, 60, 90, 101. Aut si quas habet, perraræ sunt. 100. Miraculosæ. 100. Deum dici nonnisi volitiones generales habere, plerique ægre ferunt, inquit Malebranchius. 102. Existimant Deum velle singularia quæque que fiunt, singulari actu voluntatis. 102. Deus non

movet corpora per volitiones peculiares. 92. Dei volitiones efficaces, sunt leges naturæ immutabiles. 221. Del voluntas immutabilis est. 214. Quando hoc sit post hoc, sit ex volitione generali, ex necessariis motuum legibus, quæ ita poscunt fieri occasionaliter. 60.

#### De Providentia Det & Pradestinatione.

Deus vult salvare homines per vias simplicissimas. 54. bis. Dei providentiæ convenientissima agendi ratio, simplicissima, unius formæ, immutabilis. 235. Deus vult naturæ ordinem servire gratiæ. 54. bis. Deus vult omnes salvos sieri, quantum sinunt leges generales motuum. 58. Deus vult omnes salvos sieri, quat tot vult salvos esse, quot suæ vult omnes salvos seri, quat tot vult salvos esse, quot suæ vult omnes salvos seri, quot sum salvos esse quot sum salvos esse quot sum salvos esse quot sum salvos esse quot esse quot salvos esse quot es ipsius Sapientiæ leges permittunt. 90. Deus vult salvari eos, quibus det inspirationem vehementem ad perseverandum. 151. Salvantur omnes quos vult salvari. 151. Vide, Gratia decidit.

#### De ira Dei, & justinia vindicativa.

Deus proprie non irascitur. 222. Neque ulciscitur. 222. Deum non offendit peccator, ut homo hominem. 222. Deus non intert alicui mortem, volitione peculiari; sed ea evenit, quia sie poscunt leges naturales motuum. 58.

Deus ignis consumens, separans se a damnatis. 108.

Deus ultor. Sive Deum ultorem, sive Angelos intelligas, nihil interest. 36. Non sunt sejungendi a Deo Angeli, aut Deus ab Angelis. 36, 37.

Deus punitor. Lex punit violatores legis, dum hos scelerum sunt conscientia apprimit. 68.

fuorum conscientia opprimit. 58.

#### ' De vissone Dei.

Deus, natura immutabilis, in qua videtur quidquid clare percipitur. 45. Deus toties mentibus hominum illucescit, quoties bona & vera dijudicamus. 11. Deus videtur mente tam conspicue, ut nihil clarius videri positi. 13. Natura immutabilis, Ratio universalis, in qua videmus quidquid clare videmus. 60. Quidquid intelligimus. 63, 66. Deum vident, qui vident veritates æternas. 45. Deum vident, qui omnia rerum genera resolvunt usque ad Ens simplex, quod est Deus. 11. Deum videt, qui judicat illud non esse, istud esse impersecte, hoc esse persecte. 11. Deus in se percipitur & videtur in hac vita. 9, 10. Ipsa Dei substantia. 9, 10. Divina essentia. 9. Non tamen naturaliter. 9. Nec plene. 9. Sed inchoate. 10. Deum mens videndo contingit. 2. bis. Videt animus sive percipit Ens infinitum. 160. Dei visio videt animus five percipit Ens infinitum. 160. Dei visio mentibus creatis quasi connaturalis est. 13. Deus semper præsens spiritibus, objectum intelligibile mentium, immensum, increatum, inexhaustum, in quo omnia videmus instelligibilia. 84, bis. 85. Deus cognoscitur per ideam, quae est ipsum Verbum Dei Deo consubstantiale, & Ratio universalis. 64. Mentium objectum immediatum, Sapientia consubstantialis Deo. 62. Substantia Verbi. 78. Deum vident, qui extentionem infinitam vident: substantiam divinam vident, non tamen insam in se. sed ut dicit respectum ad creadent, non tamen ipsam in se, sed ut dicit respectum ad crea-turas: Unde potest dici Deum, sive essentiam Dei, tunc non videri, stricte loquendo. 71, bis. 72, bis. 76. Deus. In Deo solo videri veritates Metaphysicas scientiarum;

& Arithmeticas numerorum, & Geometricas, docuit Augustinus. 61, 62, 63. quater. 64, bis. 66, 67 bis. 77, bis. 83. Substantia divina repræsentat ea quæ videmus omnia. 71. In sua simplicitate continet infinitas persectiones intelligibiles, per quas nos illuminat. 71. Etsi videntur in Dot substantia essentiæ rerum, non tamen proprie videtur Deus. 50, 72. In ipsa Dei substantia videmus res possibiles. 48. Mens nihil cognoscit nisi in substantia intelligibili Verbi. 73. Dei substantia ipsa nobis repræsentat res existentes, & quæ ad nos pertinent. 48. Sed per ideam confusam, sive per sensum. 50. Regulas morum in Deo vident etiam im-

pii. 45. Deum, ut Sapientia est, nullum animal novit, præter hominem. 34.

#### De Contemplatione & amore Dei.

Deus si consideratur ut immensus aut infinitus, haud valde id prodest. 166. Dei attributorum meditatio haud valde utilis. 166.

Deum quærimus, etiam cum bona peritura diligimus. 33.

Dei adoratio conjungenda cum amore est. 166. Deus amandus ut objectum rerum omnium. 198. Non solum amandus est, sed amandus sicut Sapientia & Veritas & Justiftia. 4, 166. Deum amant mentes creatæ omnes necessa-rio. 97. Deum amant etiam impii. 45. Qui negant se habere ideam Dei, Deum numquam amarunt. 44

### · Reliqua de Deo.

Deum non habent, nisi qui liberari a concupiscentia postulant. Dei cognitionem assequi solis naturæ viribus non possumus. 9. Deum sequi tenetur omnis mens creata in omni actione sua.

Deus est necessitas extistendi sic & non aliter, in quacumque

Deus pro Patre, 28. Deus Sinensium. Vide, Sinensium.

Dilectio justitiæ, dilectio Dei est. 3, 4. Dilectio Christi est,

Dies sex creationis, 111.

Diluvium sub Noë contigit ex legibus motuum necessariis, 66. Solis naturæ legibus adscribendum. 235.

Directores consulere supervacuum est, cum Veritas nos allo-

quitur. 51. Discipuli Veritatis. 149, 157.

Distinctio realis. Vide, Realiter distinctas.

Dubitare de omnibus mens humana potest ac debet, præter quam quod cogitet. 237.

E Cclesia Apostolica, quia formata & gubernata ab Apostolis, 144. 146. Et a successoribus Apostolorum. 146. Ecclesia Apostolica sola, gubernata a successoribus Apostolorum, habet depositum traditionis. 146.

Ecclesia Catholica, Romana dicitur, quia Romanam continet, 146. bis. Ecclesia Catholica, quia continet universos Ange-

los & electos. 145.

Ecclesia prædestinatorum. 69. Qui sunt in Ecclesia, ii sunt de Ecclesia visibili, sed non sunt de Ecclesia electorum. 145: Ecclesia e sinu Dei progressa, æque ac Verbum Dei. 114. Ecclesia tota omnes sideles & singulos parit. 189.

Ecclesia sola habet potestatem datam Apostolis. 144 Ecclesiæ data est potestas remittendi peccata. & Episcopis in persona Petri. 143, 144. Ecclesia remittit peccata, & pœnam peccatorum, in nomine Christi. 145. Vide, Absolutio.

Remittuntur peccata. Ecclesiæ infallibilitas in co posita est, quod non possit aliquid per omnes suos Episcopos & per omnes suos Doctores tamquam de fide proponere, & exigere illius dogmatis profes-

Ecclesiæ mores multi introducti sæculo XIII. 194. bis. 196, bis. Sæculo XI. 196. Aliis temporibus. 197. Sæculo XIV.

Ego cogito, ergo ium, 72. Prima veritas & fundamentum

ceterarum. 23'

Ens infinite perfectum non dicit respectum ad exsistentiam rerum creatarum, 74 Ens infinitum intelligibile non est figmentum mentis, non est nihil: fiquidem Veritas summa, quæ illuminat homines, secundum quam hic mundus est ordinatissimus, non est nihil. 80. Entis infinite persecti idea necessario includit exsistentiam. 46, bis. Vide, Idea. Entis infiniti potentia. 62.

Ens universale, seu Verbum, Pater est & causa omnium. 24. Est ipsum ab Unitate. 24. bis. Ens universale Deus. 199.

Ens amplissimum, Deus. 207.

Ens synonyme convenire Deo & creaturæ cum Arnaldus defenderet, in disputatione victum se confessus est. 160.

Ens fine restrictione, est a seipso. 46. Et quidquid est, ab ipso est. 46. L'Estre tout cours: 70 or 24, 77. Ens Dei. 148 bis. Ens hominis, l'Estre de l'homme, in unione ineffabili animæ & corporis. 170, 171. Ens imaginum. r89.

Ens vere amandum, Deus. 199. Ens particulare est ab universali, finitum ab infinito, mutabile ab immutabili. 24. Entia substantialia & entia modalia. 215.

Episcopatus non distinguitur a sacerdotto. 197. Episcoporum & sacerdotum præcipus functio, prædicatio. 143. Episco-pi non habent missionem persectam ante ascensionem Christi. 144. Esdrae liber tertius. 18.

Essare noci territais. 10.

Es eas pendere a Deo. 48.

Bucharistia. Vide, Altare. Communio. Missa. Sacrificium.

Eucharistiæ Sacramenta. 134.

Eucharistia continet simul & præsentiam Christi & figuram ejus, 199. Maledicti, qui figura contenti sunt realitatem negligunt. 140.

Rucharistia, extensio Incarnationis. 180, 181.

Eucharistia, figura crucis & gloriæ, & commemoratio utriusque. 199, 200. Eucharistia instituta, ut præsens sit ubique mors Christi. 139. Signum mortis Christi per separationem specierum, 195. Signum corporis naturalis, ut alimentum: fignum corporis mystici, quia fit panis ex multis granis, &c. 195. Eucharisticum facrificium institutum in memoriam redemptionis, 136. Est facrificium gratiarum actionis. 138.

Eucharistia sacrificium est, ob mysticam essusionem sanguinis quæ ibi sit. 138. Præsens sanguis Christi in altari, & ibi mystice effunditur coram Deo. 138.

Eucharistia. Fractio hostiæ significat tres Ecclesiæ partes, 188. Mixtio aquæ & vini fignificat unionem fidelium cum Christo. 195.

Eucharistia, Cibus animi & corporis. 135. Cibus spiritalis, quemadmodum est nostra regeneratio spiritalis. 138. Alimentum vitæ spiritalis. 195. Christus est ibi modo miracus loso & invisibili, quo possit esse animæ cibus. 140. Christo ibi nutrimus. ibi nutrimur. 134. ter. Substantia & gratia Christi. 135. Substantia Christi. 140. Fide ex eo cibo vivitur. 137. Manducatio corporalis ore fit. 137, 140. Manducatio una fit ore. 141. Caro Christi manducatur realiter modo qui non cadit sub sensus. 140. Corpus Christi in corde tangimus & recipimus. 138.

Eucharistia. Qui nos nutrit sub symbolis panis, idem erit cibus noster æternus in cælo. 136. Erigenda mens a sacrificio & Communione Sacramentali ad sacrificium & Communionem

æternam in cælo. 136.

Eucharistia cibus, ut Evangelium lux. 135. Sola sides nutrit in Eucharistia, ut in Evangelio. 168. Caro sine Spiritu non prodest quidquam, sicut nec liber Evangeliorum sine spiritu. 135. Christus integer in Eucharistia, ut sub Evangelii verbis. 135. Christi corpus in Sacramento Eucharistiæ præsens est, sicut vita ejus in Sacramento Evangeliorum. 133. ter. 134. quinq. 142. Sicut & in pastoribus præsens est. 134. Jungendus simul est cibus Eucharistiæ cum cibo verbi Dei. 182. Sermo Christi æque panis vitæ ac corpus ejus. 135. Christus panis vitæ & intelligentiæ. 135. Qui frangitur in cruce, in Eucharistia, in scripturis sacris. 136.

Eucharistia adoranda ut Evangelium. 168. Christi corpus adoramus antequam manducemus, sicut sermonem Christi adoramus ramus, antequam legamus. 134. Adoranda verba scriptu-ræ, ut est adorandum Christi corpus in Eucharistia. 135. Consecratione peracta adorandus est Christus præsens, & offerendus ut immolatus in monte Calvariæ. 188. bis. (Aliud de adoratione Corporis Christi non dicit iste. 195. Christus adoratione interna adorandus in Eucharistia. 141. Non ex-

terna. 141.

Eucharistia prodest docendo, 200, bis. Sensibiliter docet unionem Rationis universalis nobiscum, & hanc esse cibum nos-

Eucharistia. Unimur Christo non solum per spiritum ejus, sed etiam per corpus ejus. 180. In Eucharistia offertur cum Christi corpore tota Ecclesia. 180. Quia Corpus Christi consecratur propterea in pane, qui constat multis granis. 180. Et in vino, quod fit ex multis acinis. 180. 181.

Eucharistia. Communio spiritalis veterum ante Christum.

119.

Eucharistia cur olim data mortuis. 199.

Eucharistia infantibus diu in Ecclesia data. 196. Danda est etiam mente emotis. 196.

Eucharistia. Veritas Sacramenti, sacrificii, & communionis

Eucharisticæ indubitata. 139. Eucharistia. Christus præsens semper adest in Ecclesia per sanctissimum Sacramentum; in fanctis per gratiam. 138. In Sacramentis. 138. Christus in Ecclesiis residet, quia ibi opera-

tur. 139. Ibi realiter residet. 139. Devotio erga humanita-tem Christi præsentem. 139. Christum crucifixum præsen-tem exhibebat sides primorum Christianorum. 139. Eucharistia, Corpus Christi tectum velo Sacramenti. 186. Potest Christus esse in Eucharistia, quamvis cælum non dese-

rat. 183. Dat Corpus suum edendum, absens licet, quan-

tum distat cælum a terra. 45. Eucharistia. Consecratio fit per preces Ecclesiæ, æque ac per preces Sacerdotis; etsi solius est Sacerdotis verba proferre. 196. Sacerdotis enim ministerium externum est. 196. Spiritus Sanctus dat fecunditatem aquis baptismi ad membra Christi formanda; & voci Sacerdotis ad Corpus Christi formandum. 138. Verba Christi Sacramentalia, quæ Cæco dixit.

Eucharistia. Tota substantia panis & vini mutatur in substantiam Corporis & sanguinis Christi. 195. Substantia panis, quid sit. 141. Christus mutat panem in corpus suum, ut nos alat & mutet in se. 141. Per fidem mutamur in eum; & in illo offerimur super mensa Dei vivi. 141. Per fidem ad Christum accedimus. 141. Mutatur panis in corpus, ut fiat ex omnibus Christi membris domus una veritatis & unitatis.

Eucharistia. Datur ibi Christus animatus, gloriosus, & sic po-

tens applicare nobis merita sua. 119.

Eucharistia. Christus apparentiis panis quasi pannis involvitur 134. Species & apparentiæ exteriores. 135. Accidentia five apparentiæ remanent. 195. bis. Quid illa fint, Philosophis relinquendum. 195.

Eucharistiæ miracula: cujusmodi penetratio sinus Virginei, &c. 140, 141. Caro Christi est spiritalis: penetrat omnia.

Evidentia est lumen ipsum naturale. 85. Deus ipse. 85.

Eusebius. 162.

Excommunicat fola Ecclesia per pastores de consensu totius corporis. 144, 145. Excommunicationem ratam habet Deus, si legitima sit. 145.

Extensio. Vide. Ideam extensionis. Extensio, substantia est. 217. 218. Extensio materiæ identificatur. 234. In extensione confistit essentia materiæ. 235. Ex Augustino multis locis. 235. 239. De extensione sive quantitate nihil tolli potest, quin tantumdem de substantia detrahatur. 233. Et vicissim. 234.

Extensio videtur per ideam claram. 45. Extensio intelligibilis in Verbo (hoc est in Vero) continetur. 62, 67, 75. Est Deus ipse. 62, 67, bis. In Deo videtur. 63, 64, 67. Est ipsa Dei substantia. 75. Extensionis infinitæ idea necessaria,

zterna, immutabilis, communis hominibus, Angelis, & Deo ipfi. 71 bis. Increata. 71, 76. Realis, quæ nec comprehendi tota possiti 71. bis. In Deo illam videmus. 71, 76. Extensio intelligibilis est æterna, necessaria, infinita: idea

est extensionis creatæ: est essentia æterna Dei ipsius. 84. Extrema unctio an sit instituta a Christo immediate, an per Apostolos, adhuc disputatur. 196. Non est ea quætio desinita. 196 Forma aliquando fuit, Ego te ungo. 197. tis. Non est ultimum Sacramentorum, quia ultimum datur, quam-quam ita dicit Synodus Carnotensis anni MCCCCLXXXIX. 197 bis. Ante sæculum XIV. data est semperante Viaticum. 197 Usque ad XVI. retentus hic mos est in Ecclesis Gallicanis multis. 197. bis. .

F Acultates activæ nullæ sunt. 52, Fatum. 57, 58, 60. Vide, Fortuna. Fatum & Portuna, Deus ipse. 39. Veritas æterna & causa omnium entium. 39. Ex Cicerone. 36. bis. Potentia & Sapientia summa. 42.

Fatum, Providentia. 30. 30. Non violenta necessitas, sed sum-ina ratio. 35. Natura, Mundus exemplaris, causa prima &

universalis omnium rerum. 39.
Fides, nonnist opinio est. 224. Sub genere opinionis est. 16.
bis. 29 Verisimilitudinis. 74 Fides natura dignitate inferior
quam ratio. Rationem debet fides pracedere. 10.
Fidei ratio est adjungenda. Nihil credi ab ullo velim, nisi quod

ipsi evidens ratio suadebit 237. De his quæ side credimus, consulenda Veritas, (hoc est Ratio) ut ea evidenter intelligamus. 29. Nihil debemus dicere nisi quod intelligimus. 52. Si sides pugnare videatur cum recta ratione, dubitandum est donec sensus scripturæ suerit intellectus. 237. Con-sensus Veritatis in scriptura revelatæ cum Veritate l'hilosophica a Cartesso detecta. 237. Oculis tantum vel auribus si-des loquitur: menti immediate Christus, & intelligentia. 51. Intelligentia quærenda eorum est, quæ side credimus, 88. Arguitur ab Augustino Consentius, qui side sola standum esse arebat. 88. bis. Fidem inter & visionem intuitivam mediat intelligentia. 16.

Fides Christiana ad captum hominum accommodata. 81.

Fides, quam describit Sisius Italicus, ipsum Dei Verbum est. 38. bis. 42. bis.
Filius. Vide, Verbum. Nihil sine sapientia sua Deus facit; ergo nihil fine Fisio. 103. Filii proprietates personales, Lux, Sa-pientia, Justitia, Veritas. 28. Filios duos produxit primum

principium: Solem, & Veritatem. 24.
Forma omnium formarum, Veritas, Verbum Dei, 15. bis. Forma, per quam & in qua reliqua cognolcimus. 12 Forma boni & justi, quæ menti obversatur, Deus ipse est. 11. In cordibus insidellum radiat. 11. Forma justitiæ incommutabilis. 3. bis. Æterna. 2. Qua homo formatur. 4. Quajustum ab injusto secernimus. 2. Est veritas incommutabilis, quam mente cernimus. 2. 4. Vide, Formaliter. Justitiæ forma. Forma justitize zeterna. 2. Eadem semper & ubi-

Formaliter illustrari mens debet luce Veritatis increatæ. 9. Formatur intellectus Deo ipio. 11. Vide, Verbo ipio infor-

Formæ substantiales corporeæ nullæ sunt. 241. Formæ omnes ex motu materiæ. 53 Formæ activæ, vel facultates, & qualitates activæ, nulæ sunt. 52. Fulgentius. 178.

GAbriel non nominatur in Alcorano. 64. Generalitas, Deus est. 85. Genius, quem invocabant ethnici, quis. 87. Geometricæ Veritates. Vide, Deus. Gibieusus laudatur de Dei libertate. 217 Gratia. Vide, Adjutorium. Auxilium. Supernaturale. Gratia gratiarum maxima, ipsum esse, ipsa natura. 13. Gratia habitualis, amor Dei, amor recti o:dinis est. 60.

Gratia mysteriorum nobis oblatæ. 167.
Gratia Mysteriorum nobis oblatæ. 167.
Gratia Adami, quæ. 151. bis. 153. bis. Vide, Adamus. Adamum oportuit deseri, & sic peccare, & posteros eo pecca-

to infici. 58. Gratiam in statu innocentiæ primam quisque recepislet in propria persona; in statu nostro eam recipimus in persona Christi Cuscitati. 122.

Gratia Angelorum, donum Creatoris. 153.

Gratia Creatoris, lumen naturale: Gratia Reparatoris, delectatio boni. 96. Gratia Christi, delectatio præveniens. 96. Gratiæ donum, cognitio veri. 13. Veritas quæ nos illuminat, Deus ipse est. 171. Qui nos illuminat ut Verbum est. 172. Deus est quem a Deo in oratione poscimus. 169. Deus es-

sentiæ suæ radios nobis donat, ut ametur. 198 ituralis & supernaturalis distinctio. 153.

Gratia sufficiens quæ sit dicenda. 150. Gratia universalis, cognitio Dei ut est Lux, Lex, Veritas, &c. 165. Gratia universalis. 47. Gratia universalis, Gratia sufficiens, Verbi divini participatio. 162. Participatio Christi, ut Verbum est. 162, 163. Lux quam Verbum diffundit in omnium hominum animos. 162. Lux illuminans omnem hominem, &c. 162. Gratiam generalem habent omnes homines. 165. Numquam homo dum vivit, prorsus sejungitur a luce ! Dei. 164. Gratiæ resistitur, quia interrumpitur cursus ejus. 68. Quia deficit humana voluntas. 68. Gratiis resistitur, sed externis.

150. ter. 151.

150. ter. 151.
Gratia aliis datur, aliis non datur. 151. Nemo despetet. 151.
Explicari non possunt opera Dei, nisi statuendo alios ab ipso
excecari, alios illuminari. 198 Gratia non datur omnibus
eam desiderantibus. 92 Gratia stretdum justo subtrahitur utiliter, quamvis lapsus justi sequatur. 150 Gratia Petro defuit 150. bis Gratiam deesse, est Veritatem silere, nec intus
locut inste Dei judicio 150 Gratia mensura quadam est: loqui, justo Dei judicio. 150. Gratize mensura quædam est; qua exhausta homo deseritur a Deo. 49. Christus interdum deserit juitos. 94. Deus non indurat impertiendo malitiam, sed hominem suz naturali duritiei relinquendo. 150. Gratia deest interdum, homine sibi derelicto: aut si datur gratia,

efficax est. 49.
Gratia non est invincibilis quantum ad consensum voluntatis.
232 bis. Consensus est quies voluntatis in amore innato Boni in genere. 232. Non est effectus propriæ virtutis. 232. Quando consentimus progredimur, ultra quam gratia nos movebat. 232. bis. Gratia Christi non est plerumque in-vincibilis 98, 99. Quía non cogit invitos. 99. Neque est ut automata. 99. bis. Motus præveniens voluntatis consensum est a gratia invincibili 231. bis. Neque est a vi activa voluntatis, sed ab amore innato ac necessario summi boni.

231. bis. 232. bis. A Deo solo. 232. 231.

Gratia efficax & gratia sufficiens, ejusdem est generis. 231. Unusquisque se præparat, si vult, ad gratiam efficacem. 68. bis.

Alii impedimentum afferunt peccando. 68.

Gratia Christi omnis est per se ipiam esticax. 98. bis. Gratia per fe efficax. 60. Gratia invictissime efficax, nec suo effectu umquam frustrabilis. 14, 39. Operatio omnipotens gratiæ. Gratia omnipotens salvatoris. 149. ser. Operatio voluntatis omnipotentis. 149, 153. Gratia omnipotens, Gratia Christiana, quæ nos sanctificat, omnipotens est, & digna Filio Dei. 149, 153. Virtus efficax gratiæ in animos, qualis erit in corpora quæ suscitabit. 149. In corpora quæ glorissicabit. 149. Gratiæ supereminenter magna efficacia. 149. Par illi operationi efficaci, & omnipotenti, qua Christum suscitavit. 140. bis. 153. Omnipotens voluntas Dei. 148. Regnum gratiæ, 149. Regnum Dei in sanctis cæli & terræ. 148. Quæ vult operatur, ut in natura, sic & in gratia. 148. Virtus omnipotens gratæ. 148, 149. Jubet, & cuncta siunt. 148. Operatur Deus in voluntatem hominis per suam omnipotentem voluntatem. 148. 153. Confessio gratiæ in symbolo continetur his verbis: Patrem omnipotentem. 149. Gratia dans posse. se efficax. 60. Gratia invictissime efficax, nec suo effectu netur his verbis: Patrem omnipotentem. 149. Gratia dans posse, quià reipsa totum facit. 153 Inspiratio potens, dans sidem & perseverantiam. 151. Gratia perseverandi efficax ineluctabiliter. 153. Gratia que non est efficax per se, indigna est Christi caritate & Deo Sapiente. 90, 91, 94, 95, 100, 101. 102. Gratia non datur ex sincero conversionis affectu, nist sit per se efficax. 94, 100. Gratia omnipotenter efficax, necessaria est in statu naturæ lapsæ. 149. Sine qua Deus non posset certo & infallibiliter perducere electos ad salutem. 149. Gravia efficax non infert necessitatem cogentem. 153.

Vide, Prædefinitio. Gratia Christi. In Christo Verbum operabatur invincibiliter,

176. impressione efficaci, 179 bis.

Gratia decidit ut imber; sæpe nimirum in loca ubi inutilis est, prout leges motuum immutabiles poscunt, 58 bis. simplicitas legum generalium non finit gratiam, quæ datur ubi non habebit effectum, ei dari apud quem effet habitura, 58. Quod non detur ea, quæ sit utilis ad conversionem, eo fit quod ita poscunt leges generales divinæ sapientiæ. 103. Posset Deus impedire peccata; sed sapientia ejus, hoc est, leges immutabiles, quas in agendo sequitur, hoc non sinunt. 58. Deus non potest non sequi sapientiam suam in dispertienda gratia: hoc est, non potest non sequi leges naturæ necessarias & universales, ac semper easdem. 57. Gratia non datur ex volitione peculiari Dei: sed sequitur is leges motuum necessarias, causas occasionales sive naturales, 59. Christus vult omnes salvos sieri, quantum sinunt leges generales motuum; siquidem dedit omnibus exemplum, 58. Possent multi intrare in Ecclessam, nisi hoc vetarent leges immutabiles, Ordo Sapientias, 65, 66. Non debet Christus desiderare alicui gratiam pro ratione 8c mengura concupissentias, 6d secundum leges Sapientias, 6d depet Onthus deliderare alicui gratiam pro ratione & men-fura concupifcentiæ, sed secundum leges Sapientiæ. 94, 95. bis. Deus sapienter agit, quamvis non faciat cum ten-tatione proventum, ut possimus sustinere. 57. Gratiam Deus impertit, non aliqua peculiari volitione, ut hunc vel illum effectum producat. 98. Sed generatim ut sanctifices recipientes, si possimus satur quando enterpus. 25. desidados una ratia illuminans datur quando enterpus.

Gratia illuminans datur quando optamus: & desiderium illud est causa occasionalis gratiæ. 59. Gratiæ quæ mentem illustrat, causa occasionales duae. 97. Gratia cujus effectus pendet a bonis animi dispositionibus. 60. Gratia a Deo per se nulla datur efficax, aut ex prævisione suturi con-sensus: sed est efficax occasionaliter tantum. 58. bis. Gratia ut reddatur efficax, possumus conserre aliquid: (nimirum occasionaliter,) 54. bis. Gratiam potest efficacem red-dere imber, aut fimilis casus. 54. Etiam amor sui, l'amont

propre. 54, 58. Vel metus inferni. 58. Gregorius Magnus. 177.

Digitized by Google

H.

II Abitus caritatis, & similes, mere sunt naturales. 55. Relicti ex actibus. 56. Habitus infusi an sint, inter Theologos controvertitur. 177. Habitus caritatis, propensio durabilis & facilitas amandi Deum, relicta ex actu. 177. bis.

Hierarchiam instituit Christus post ascensionem. 143, 144. Vide, Ordinatio sacra.

Hierosolyma, civitas Dei. 110. bis.

Hilarius. 162. Hoc ita esse debet, illud non ita. 3, 19. Veritas quæ hoc dicit Verbum Dei est. 19. Divinitas ipsa est. 22.

Homerus, Moysis imitator, Deum invocat initio carminis

Homo, Res cogitans, 201. Sola mens, vel Res cogitans perpetuo. 80, 81. 227... Homo est animal rationis particeps. 49, 62.

Homo ad imaginem Dei, per communes ideas. 77. Homo ad imaginem Christi creatus. 87. Homo ad imaginem Veritatis. 13. Hoc est, ad habendam imaginem Dei, sive Veritatem. 51, 56. Homo ad imaginem Dei secundum animam. 229. bis. Hominem esse ad imaginem Dei ratione naturali probati potest. 229. Facta est anima proper imaginem. maginem Dei, hoc est, propter Veritatem. 230. Imago Dei posita est in libertate. 230. bis.

Homo. Humanum Corpus Angeli formarunt. 32. Homo. Quod hominis mens pendet a phantasmatibus, poena

peccati originalis est. 170. Honestas morum, ipsa est Deus. 33. ter.

Honos & Virtus, quæ coluere Pagani, Deus ipse est. 35, 42,

Horatius, 40. Cum scriptura sacra consentit. 40. Hugo de S. Victore. 171, 176, 178.

Ansenii quinque propositionum radix. 13 Jansenio animus diu fait, volumen integrom terrori. diu sait, volumen integrum texere ex teilimoniis Augustini, de Veritate, quæ Deus est. 2.

Id quod est, Vide, Deus.

Idea, ipsum exemplar originale est. 84. Deus ipse, 85. Idea distinguenda est a perceptione. 85. Perceptio, modisicatio animæ est. 85. Idea objectiva distinguenda est ab idea formali. 85. Vide, perceptio.

Ideas aliquas mens sibi singit. 161 bis. Modalitates animæ non sunt formaliter repræsentativæ. 60, 61. Ideæ rerum singularum possum en idea open habes.

fingularum possunt componi ex ideis quas habeo mei, & reium corporalium, & Dei. 201, 202.

Ideam animæ claram non habemus, sed sensum. 50. Ideas salsas & obscenas æque Deus in nobis producit ac pias. 223.

Idez innatz funt istz: Quid sit res, quid veritas, quid co-

Idea clara & evidens, prima veritatis regula, 207. Quæ clare

percipio, necessario vera sunt. 203, 237. Idea clara quid-quid videtur, in Deo videtur. 45, 60. Idea clara ostendit numeros, extensionem, & essentias rerum. 45, 50. Idea Entis, est idea Dei. 85. Est Deus ipse. 85. Idea vaga Entis, idea Dei est. 45. Ideam Entis præcise vulgo consi-deramus ut figmentum mentis nostræ. 72. Ut mentis opus, 72. 73. Ut Nihil. 73. Idea Entis summe persecti non est Nihil. 203. Idea Entis summe persecti plus habet realitatis objectivæ. quam quælibet vera 201. 202. Idea Entis in objectivæ, quam quælibet vera. 201, 202. Idea Entis infiniti non est factitia. 208. bis. Idea Entis infiniti, æterni, immutabilis, immensi, &c. nobis est ingenita. 23. Ideam infiniti habemus priusquam cujusquam finiti. 161. Idea infiniti nobis est innata, non a nobis ipsis formatur. 161. Idea Dei est a se. 202. Est nobis innata. 202, 204. Innatum est nobis quid sit a s., 204. Entitas sinita non potest repræsentare infinitum. 64, 71, 72, 76, 77, 81. 85.

Idea entis infiniti est simplicissima, 46. Idea Dei tota simul for-

matur. 200, 207.

Ideæ intelligibiles, quæ fant objectum mentis immediatum, fant increatæ. 48. Sunt ipfum Esse divinum. 61, 71. Ideæ intelligibiles non sunt mhil. 70. Vide, Veritas. Ideam extensionis vulgo consideramus tamquam nihil reale. 76. Vide. Extensionis idea. Ideæ divinæ nihil aliud sunt quam ipía æterna Veritas-28, 30, 34. Ideas omnium rerum Deus in se complectitur. 62. Singula propriis sunt creata rationibus. 78. Formæ rerum stabiles atque immutabiles. 78. Secundum eas formatur omne quod oriri potest. 78. Ideac funt atternæ. 69, 73, 77, 78. Increatæ. 70, 77. Manent in natura incorporali. 70. In substantia atterna divinitatis. 73. Ideac sunt exemplaria creaturarum. 69. Sunt illæ in Deo. 69, 73, 78. In Deo Creatore, sive in Verbo. 27. Non sunt multæ, sed una Sapientia. 69. Quid tam æternum, quam ratio circuli? 79. Ideas in Deo videmus. 84. Ideas tolle. Veritates sustulisti. 81. Doctrina de ideis, quas in Deo videmus, est evidens. 73. Cœci sunt, teste Augustino, qui hoc negant. 78.

Ideæ sunt necessariæ; sed non propterea necessario res exsiftunt, quarum ideæ sunt necessariæ. 84. bis.

Jasus. Vide, Verbum. Jasus incarnatus. 154. Ignis non urit, sed Deus. 99. Vide, Caulæ secundæ.

Ignorantia invincibilis juris naturalis cur a Jansenianis dicatur non exculare a peccato. 123.

exculare a peccato. 123.

Imaginativi Philosophi Cartesiani. 234.

Imagines Sanctorum mera signa. 189. bis. Imagines ad recordationem. 190. Libri sunt imperitorum. 190. ad eos erudiendos de mysteriis, &c. 190. Imaginum cultus, cultus signorum est; qualia suere signa, Arca, Tabernaculum, Vaia. 189. Quæ omnia Judæi certe reverebantur. 189.

Coli debent imagines ur Evangelii liber, ut vasa sacra, 180. Coli debent imagines ut Evangelii liber, ut vasa sacra. 189. Hoc est, colitur is qui in imagine repræsentatur. 189. bis. Et hic cultus in natura fundatur. 189. Quidam honos Imaginibus redditur, guando colendo sanctos slectimus genua coram imagine. 189. bis.

Imago Dei in cogitatione confistit. 168.

Immensitas Dei. Nulla est in ea extensio virtualis. 32. Vide;

Impii. Vide, Veritatem. Impii etiam in Deo vident regulas morum, & æternas veritates. 70.

Incarnari Verbum oportuit, ut Sapientia redderet homines fapientes. 56. Ratio universalis debuit homines rationales facere. 56. Fecerat in creatione rationales: A ratione oportuit eos reformari 56. Oportuit Verbum incarnari, ut Veritatem intelligibilem redderet; ut per sensus duceret homines ad rationem. 78, 79. Ut ex carnalibus efficeremur spiritales. 127. Verbum incarnari oportuit ad pulchritudinem universi. 64. Eva ipsa hoc novit. *Ibid. Vide*, Verbum. Incarnationis præiudia, 18. Verbi apparitiones sactæ Patriar-

chis. 114. Vide. Verbum. Incommutabilis Deus, 2. Incommutabilis forma Justitiæ. 2, 3.

Invariabilis. 3.

Incorporeus solus Deus. 13. Indefinita Dei cognitio. 205. bis.

Indefinitum quomodo distinguatur ab infinito. 220 bis. Infinitum videmus in Ratione Universali, etsi non compre-hendimus, 50. Vide, Deus. Ens.

Infinitum. De infinito disputari a nobis numquam debet. 237, 238. Ut de Trinitate, de Incarnatione. 237. 238. 239.

Intelligentia potior quam fides est. 16. bis. Intelligibiles figuræ, numeri, res. 66, 67. Vide, Lux. Intentio. Vide, Bona intentio.

Intentio in Sacramentis. Vide, Sacramenta.

Invisibilia quæ amamus. 7. Judicium non est actio intellectus, sed voluntatis. 241.

Jurare rem quampiam evenisse, nefas est. 224.

Justificatio sit per sidem caritate animatam. 142. Justificamur per ipsummet Spiritum Sanctum, qui cum anima producit actus caritatis. 177. Per Sanctitatem Dei ipsus increatam, 177. Vivisicari, beatissicarl, illuminari non potest nisi substantia ins. Dei 177. Nisi sorma increata Justifica. 177. Nisi Sorma increata Justifica. ipsa Dei. 177. Nisi forma increata Justitiæ. 177. Vide, Spiritus Sanctus Christi justitia tegimur. 116. Justi sumus ipsa sanctuae christi pustitia tegimur. 116. Justi sumus ipsa sanctuae sanctuae est. 177. Spiritus Sanctus, quem accipimus, sides explicita resurrectionis est. 119.

Justificatio. Hæc duo distinguenda, quamvis conjuncta. Aliud nihil debere pro peccatis præteritis: aliud, Deo conjungi. 121. Christi promissa implentur in nobis per sidem & parti-

cipationem mysteriorum Christi. 124. Justinus, 162.

Justitia, cui serviunt homines justi. 3. Justitia præcipiens, com-

minans, judicans, puniens. 4. Justitiæ forma, nec nihil, nec creatura est: ergo Deus. 11. Justitiæ torma menti præfulget. 4, 17. Quam nisi qui confulit, nemo bonum potest a malo discernere. 4. Justitiæ formam ipsi etiam injusti amant. 11. bis. Vide, Forma. Forma boni. Formalster. Formatur. Justitia cernitur tamquam regula fulgens supra mentem. 3, 17. Non ut affectus aliquis, aut accidens. 2. Ne justitiæ nostræ similem Deum putemus. 4. Justitiæ formam in Oriente alius intelligit, a-lius in Occidente; non aliam Romæ, aliam. Athenis: sed unam & eamdem, non alibi aliam. 3. bis. 4. bis. 7, 22, 29, 36, 38, 49, 77. In Deo illam conspicimus. 3, 4, 29. bis. 63, 70.

Justitiæ forma, quam etiam injusti in justis amant, non aliud quam Deus iple est. 11. Justitia vera, quæ cives justos sa-cit, Deus iple est. 32. Justitia quæ Deus est, sit nobis justitia, cum ei cohæremus. 4. Justitia æterna & immutabilis. 166. Quæ est Deus ipse 169. Justitiæ forma, quam diligimus, Deus ipse est. 5. Deus noster. 5. Justitiæ regula, ipsa est Christus Dominus 4. Justitiæ dilectio, Dei dilectio est. 3, 4. Christi dilectio est. 4. bis. 5. Justitia quæ Deus est, non est illa quam peripatetici imaginantur, operich hamenic hamenic hamenic

ris humani honestas. 4. Justitia propter Deum, hoc est, propter ipsam, diligenda

Justitia subsistens. 35. Justitia in se ipsa vivit. 4, 8. Ergo Deus est. 4, 8.

L Actantius. 16z.

Lex æterna veritatis & justitiæ. 23, 37. Lex æterna, universalis, immutabilis, Deus ipse. 36, 43. Lex æterna quibusdam videtur superior ipso Deo, adeo ut illam sequi teneatur. 83. Lex æterna, ipsa est legislator. 83. Lex æterna, nihil niss Deus ipse est. 2, 3, 4 bis. Lex sempiterna, quam consulunt piæ mentes. 3: Lex suprema,

ma, ipsa Dei essentia. 34. Lex & Ratio summa, Deo

coæterna. 48, 50. Lex imperans mentibus, & summe dominatrix, Deus est. 38. Vide, Ratio. Lex omnium mentium. 36. Omnibus sem-

per manisesta. 37, 43. Lex Dei, nihil est aliud quam Deus ipse. 166. Lex justitiæ nihil est aliud nisi Deus. 3. Lex divina, lex Dei, Codex æternus. 74. Verbum Dei est. 74. Lex vera, recta ratio disfusa in omnes, Deus est. 36. Quo sensu ipse lator legis.

Lex naturalis & æterna, quæ Deus est. 23, 34, 35, 36, 160. Lex ipsa naturalis est Gratia supernaturalis. 103. Est Deus ipse. 164. Lex naturalis & lex Evangelica ex eadem

Veritate. 33.

Lex & veritas secundum quam actiones sunt bonæ, edendi, bibendi, dormiendi, &c. Deus ipse est. 169. Lex illa si exsisteret tantum in cogitatione nostra, mutabilis esset, alias & alibi alia. 38. Leges & regulæ morum, absque quibus nec facere quidquam possumus, hæ Deus ipse sunt. 37, 38.
Leges & regulæ morum antiquiores mundo. 38. Leges pulchritudinis, mundo antiquiores. 136. Deus ipse. 35. Leges morum videmus in Verbo Dei. 34. bis.
Lex vetus. Sub vetere Testamento pauci admodum salvi. 100.
Sub lege homo relique sun informati 122. Lex. gratia.

Sub lege homo relicus suæ infirmitati. 123. Lex, gratia

exterior. 123.

Leges generales ordinis gratiæ sunt, ut qui diligunt, apti sint

amplius diligere. 54.
Li Sinensium. 79. bis. 80. Vide, Sinensium. Est Verbum Dei.
83. Li Sinensium adorat Malebranchius. 82. Li Sinensium subsistit independenter a materia. 82. Est intelligens & Sapiens. 82. Immo intelligentia & Sapientia, 81, 82. bis. Lux, Sapientia, Regula illuminans mentes immediate. 84. Ordo immutabilis, Lex eterna, Regula & Justitia ipsa. 83. In eo videmus omnes veritates. 83, 84 Efficit pulcherrimum illum ordinem, quem cernimus in universo. 84. Singulas partes humani corporis apte ad suos fines componit & ar-

tificiose. 82, 83, 84. Non cœco impetu. 83, 84. Liber lucis. 162, 163. Liber lucis quæ Veritas dicitur. 45, 5. Liber Veritatis. 7, 46. Liber Sapientiæ æternæ, quæ

Verbum Dei. 41.

Liberæ hominum actiones funt indeterminatæ, & tamen ab æterno Deus illas decrevit: etsi fatendum est, quomodo ista duo cohæreant, non clare cognosci. 214, 237, 238. Liber non est peccator, nisi ad malum. 150. Libertas non est

nisi rea & serva peccati. 149. Libertas est vis transferendi se ab amore Boni in genere ad

amorem boni particularis. 44. Est potestas non invincibiliter amandi hoc vel illud bonum. 97. bis. Liberum hominem sola facit gratia efficax. 150. bis. Liberum arbitrium ad bonum nihil est, nisi adjuvetur a bono. 5.

Liberi homines, homines divini sunt. 87.

Liber est homo, quia ignorans. 211, 217. Libertas non est posita in indifferentia Philosophica agendi. 87. Libertatem indifferentiæ cur Janseniani tollant. 150. Ad esfentiam humanæ libertatis non pertinet indifferentia. 211. Libertas non est æqualis in omnibus hominibus, aut essentialis spiritibus creatis. 98. Libertatem non bene norunt aut definiunt Catholici. 98.

Libertas in nostra voluntate est. 230. Indisferentia homini convenit, hoc est, fluctuatio animi, dum hæret incertus quid eligat. 230, ter, 231. Non alia ei indifferentia convenit. 230, bis. Libertas est eo major, quo minor est in-

differentia. 230. bis.

Liberi sumus, quia a nulla vi externa determinari nos sentimus. 230, ter. 231. Nulla coactione. 231. Gratia non

minuit libertatem, 1ed auget. 230.: Libere affirmamus, vel negamus. 230, 231. bis. 132. Libere ferimur, etsi infallibiliter, in bonum clare cognitum.

230. Etsi non possit voluntas non assentiri. 230. Libere & tine necessitate agimus, quia dum agimus, retinemus ta-men potentiam aliter agendi postea. 230. 231. bis. Sic & potentiam aliter affirmandi retinemus, quando mutabitur objectum. 230, 231, bis. In sensu diviso 231. Non quia procedunt actiones nostræ a facultate quæ seipsam determinet. 231. Nulla enim non determinatur a Deo. 231, bis. 16206. 27.

Lumen naturale, lumen æternum substantia est illuminans immediate omnes mentes, æqualiter præsens omnibus, immutabile lumen, &c. 85. Lux naturalis, Verbum Dei. 27. Lumen internum quod quisque consulit. 28, 29. Lumen mentium, Sapientia æterna, quæ manisestatione suæ substantiæ mentes illuminare. 70. Sola divina Verbi substantia potest mentem illuminare. 71, 73, 76, 79. Lumen quod illuminat. 4. Lumen publicum. 1. & commune. 1, 4. Quod communiter omnibus ratiocinantibus præsto est. 61. Vide, Dei exsistentiæ. stentiæ.

Veritatis increata. 9. Lux increata. 10. Lux quæ Veritas dicitur. 7, 8. Lux Veritatis æternæ, omnibus præsens, non ab omnibus conspicitur. 9. Magis & minus ea luce mens illustratur. 9. Lucem veritatis, qui lucem suæ mentis putant esse, non Dei lucem. 11, 26, 29. bis. Lux mentium, ut est sol lux oculorum. 16, 21. Lux semper illuminans homines. 41, 50. Lux præsens ubique. 4. Lux nostra, Ratio universalis, Substantis intelligibilis ideas complectens. 60. bis. Lux manifestans veritates morales, Deus ipse est, 164. Lux

qua certum ab incerto secernimus, æterna & immutabilis cst, ergo Deus. 12. Vide, Verbum.

MAcrobius. 26, 32.

Magister noster solus Deus, non homo. 9, 51. Solus Christus. 13, 29, 47, 51. Magistra nostra sola Veritas. 12, 29. Solum Verbum, magister noster. 29. Magister noster solus Christus, Verbum Dei, Sapientia æterna. 51, 66. Magister noster, solus Deus, Ratio universalis. 60. Solus Christus, 60, 63. bis. 65, 66, 69. bis. Hoc patres & Platonici docuerunt. 69, 70.

Magister Sententiarum. 177.

Majestas Veritatis. 14.
Malebranchius scribere se pro Philosophis profitetur. 93, 99. Malebranchius fatetur se olim accusatum periculosæ novitatis in dogmatibus religionis Christianæ. 99, 102. Accusatus olim, quod & preces & spem in Deo omnem tolleret. 102. Malebranchianæ Philosophiæ laus. 87. Malebranchianus moritur Atheus. 87.

Malum unde ortum est? 37.

Manichæi Deum non norunt. 12. Deum imaginantur ut corpus æternum, immensum, lucidissimum, potentissimum &c 13. Vide, Deus.

Maria Mater Dei secundum humanitatem. 174. Maria mente

Verbum concepit. 153, 154. ter.

Maria. Qui conceptam negant fine originali peccato, nihilo funt minus pii erga B. Virginem, ut D. Bernardus, D. Thomas, D. Bonaventura, D. Anfelmus. 181. Non debent credere Conceptionem immaculatam, nisi qui id vident eise evidenter verum. 181. Ecclesia credit non esse articulum fidei. 181. 183. Quamvis ubique tradatur. 183.

Maria nullum peccatum actuale commist. 182. Concupiscentia in ea omnis an extincta fuerit, non liquet. 182.

Marsilius Ficinus laudatur. 11, 12. Materia non est æterna vel infinita. 76. Non est æterna; quandoquidem non est independens a Deo. 86. ser. Non est æterna, sed est perpetua. 215. Non est creata ex nihilo, nisi quia dependet a Deo. 216. Non emanat necessario ex Deo. 74. Materiam Deus creavit, siquidem scit illam exfistere. 84. Materia prima est corpus universe consideratum. 221. Ne-

que crescere neque minui potest. 219. bis. altoqui Deus es-

iet mutabilis, 210.

Materia subtilis, quam Tellus includit. 66.

Matrimonii gratia ex fimilitudine cum conjunctione Christi & Ecclesiæ. 147. Matrimonium natura sua indissolubile. 147. bis. Libellus repudii a Mose permissus suit contra legem naturalem: sed ut levius malum toleratus. 147. bis.

Matrimonii usus numquam est fine peccato. 147, 148. bis. Nisi conjunctus sit cum fastidio & gemitu & repugnantia. 148. ter. Peccat, qui matrimonio utitur, vitandæ fornicationis studio. 148. Et qui in Quadragesima & jejunii diebus. 148. Et qui quo die Eucharistiam percipit. 141. Adulter est uxoris amator ardentior. 148. Secundæ nuptiæ nom carent justa suspicione peccati: aut si non in crimine, ted nec in laude ponendæ. 148.

Mediator solus apud Deum, Dei Verbum est. 29.

Mendacium. Homo de suo nonnisi mendacium habet & loquitur. 9, 29.

Mens, hoc est, Sapientia. 38, 43. Mens universi. 23. Mens prima. 24. Vide, Verbum.

Mens non vivit aut alitur nisi de Deo. 48. Menti præsidet Veritas. Vide, Veritas. Mens creata nihil habet supra se nifi Sapientiam & æternam Veritatem. 41.

Mens, substantia cogitans. 212.

Mens. Qui mentem abstrahunt à sensibus, Deum norunt. 25? Vide , Rentrer en soi-même.

Mens apprehendendo est facultas mere passiva. 240. Mensa & altare. 149.

Merces bonorum operum. 153. Meritum. Vide, Opera bona. Meritum & janua. 126. Merita Sanctorum non determinant Deum ad mercedem eis tri-

buendam. 214.

Meritum mortis & sepulturæ Christi. 124. Merita sacrificii
Christi. 124. Meritum mysteriorum Christi. 121, 129. Merita mysteriorum Christi. 130. Merita futura Christi reddidere veteribus pænas suas utiles. 122.

Miracula perrara. 235, bis. Angelis sunt tribuenda. 235. Miracula funt, si Ordo poscat. 65, 66. Miracula parum digna Deo. 54. Non siunt peculiari volitione Dei. 60. Forte siunt per Angelos. 60. Ut in vetere Testamento. 60. Miracula per per periodica de la constanta de l cula quotidiana creatoris. 110. bis. Miracula majora fuere in parte quæ Veritatem, quam in ea quæ errorem defenderet. 199.

faciamus bonum & malum vitemus. 140.

Missa. Osterre debent sacrificium sideles adstantes cum Sacerdote: sunt enim ipsi quodammodo Sacerdotes. 196.

Monitores tantum homines sunt. 7, 12, 69. Aures tantum see riunt. 49.

Morinus. 191, 196. Mors pœna peccati: necessaria ad purgandum hominem a peccato, hoc est, a concupiscentia. 200, Mois optanda ad concupiscentiam extinguendam. 199.

Digitized by Google

Mortis bonum. 90. Mortem optare Christianus debet. 184. Mortis tempus usque ad diem resurrectionis videbitur unius noctis esse. 157. Receptacula animarum, ubi quædam sunt heatmarilin missan anta resurre dinnem 182 Vide Ani beatæ, aliæ miseræ ante resurrectionem. 183. Vide, Animæ purgatorium.

Mortem parentum deflere, peccatum eft. 157. bis.

Motor primus, vel potius unicus. 47,53. Movet nos ad amorum Boni in genere. 47,52.

Motus producit in materia omnes formas quas induit. 53, 89. Motuum leges duæ. 89. Leges motuum immutabiles constituit Deus, secundum quas hic mundus fieret ac substitteret qualem videmus 57. Eadem semper quantitas motus, quæ est initio indita, in universo conservatur. 215, 219, 240 Alioqui Deus esset mutabilis, 230. Ex legibus motuum necessario monstra sequentur. 57. Deus eam rationem ac mensuram motus impressit materiæ, ex qua pauciora monstra sequerentur. 236.

Motus. Deus est primaria motus causa. 214. Causa generalis. 214. Solus. 215. Angeli & homines cause tantum occasionales. 239. Homines non funt vera causa motus quos in fuis corporibus producunt. 52. Vide, Corpus movere. Si homo posset brachium movere, ut vera causa, posset crea-

re, annihilare &c. 53. Mundus ab initio creatus cum omni sua persectione, Sole, Luna, &c. 242. Mundus sex diebus factus, singlis τυχθημέςοις. 242. Mundus momento conditus. 216. bis. Et pertectus,

Mundus creatus, hoc est, formatus. 88. Mundus non est emanatio necessaria ex divinitate. 218. 10r. 223. Quia exsistentia mundi non includitur in conceptu Entis infiniti. 218, 223. Mundus creatus non ex nihilo præexsistente. 216. Creatum id dicitur, cujus essentia non involvit necessario exsistentiam. 216. bis. Quod præter Deum nullam aliam causam requirit ad exsistendum, 216. Vide, Deus mundum. Mundus imago persecta Verbi divini. 32.

Mundum esse oportet opisicium eximii artificis. 21. Mundi partes, templa Dei. 37.

Mundus, patria communis. 40. Mundum Deus condidit, movendo materiam secundum leges immutabiles, secundum quas essent monstra pauciora. 66. Mundi formatio ex Cartesio. 53. bis. Deus materiam simul cum motu & quiete in principio creavit. 215. bis. Deus materiæ, sin minus creator, saltem motor. 215. bis. Mundus hic substitit per leges communicationis motuum. 89. Vide, Materia.

Mundus factus est ex chao. 19.

Mundum non fecit Deus propter hominem. 32. bis. Tamen dici potest factus propter hominem. 32, 33.

Mundi ætates sex. 111.

Mundum alium, aut plures, condere non potest Deus. 218.

Mundum alium, aut plures, condere non potest Deus. 218.

Mundus unus tantum potest esse. 218. bis. 220, 239. Potest alios mundos creare, sed non possunt creari. 229, 220.

Mundus popular condesses (ad pulle figure aut carriero esse condesses condesses esse carriero esse esse carrie Mundus non est globosus, sed nulla figura aut termino cir-cunscribitur. 220. bis. Mundus infinitus vel indefinitus. 214,

219. quater. 220. ter. 238, 240.

Mundi conflagratio eveniet ex legibus motuum necessariis 66.

Solis naturæ legibus est adscribenda. 235. Mysterium universale, Christus. 122. Mysteriorum Christicommunio, 194. Mysteria Christi omnia debent in electisrepræ-fentari. 122. Per ez electi funt id quod sunt. 129. Sunt ipsi propter Christum, hoc est, ad mysteria ejus implenda. 129. Ex illis mysteriis gratia est derivata. 121, 129 Mysteria vitæ Christi tangamus per fidem vivam. 138. Mysteria Christi quinque operantur nostram salutem in baptismo. 125. Mysteriorum Christi meritum nobis applicat Spiritus Sanctus. 121. Mysteriorum mortis & resurrectionis Christi significatio implenda in nobis est 125. Mysteria Christi in septem Sacramentis sunt panis fidelium. 133. bis. Mysteriorum Christi virtus applicatur per fidem & per Sacramenta 121, 129. Mysteriorum Christi gratia & Spiritus. 121. Mysteriorum vim & gratiam implorare. 120. Mysteriorum passionis & resurrectionis efficientia. 1.0, 121, 124. Mysteriis & spiritui Christi impersecte hic participamus: persecte in cælo. 116. bis. Mysteriorum Christi vitandus abusus. 122. Mysteriorum gratiæ. 167. Incarnationis, Nativitatis, Ascensionis, Pentecostes. 167. Mysterium. Vide, Sacramentum.

Mysterium hominis Dei. 121. Mysterium descensus Christi ad inferos adorandum. 125. Mysterium sidei æque est mors cujuslibet Christiani, atque mors Christi. 143.

Aturæ vires, sola Dei voluntas. 52. Natura quam Philosophi vocant, nihil est. 54, 60. Natura proprie sunt leges
naturales, quas Deus instituit & sequitur. 60. Natura quæ
dicitur, Deus ipse est. 32 bis. Natura immutabilis, Deus.

Natura Veritatis & Justitiae. 6 bis. 9, 10, 12, bis. 14, 15, 22 bis. 31, bis. 37, 62. Natura immutabilis a seipsa eit. Atqui Veritas, quam animo cernimus, est Natura immutabilis. 8. Natura trianguli. 203.

Necessitas exsistendi sic & non aliter, in quacumque re, Deus elf. 20, 21.

Nestorianos appellat Arnaldus, qui Catholici sunt. 161.

Nomen Dei, majestas Dei. 111.

Norma judicandi Deus eff. 11.

Novatiani negabant datum esse Ecclesiæ jus remittends peccata mortalia. 197.

Numeri numerantes, numeri divini, æterni, intelligibiles. 66, 70 bis. Videntur in Dro. 70. Reales sunt. 70, 71. Numerorum ratio. 6, 7. Deus ett. 13. Eorum incommutabilitas videtur in Deo. 13.

Numerorum veritas, mera relatio. 45.

O Ccasionales causas Arnaldus admittit, ut Malebranchius. 161. Occasionales causæ nullain vim agendi propriam habent. 99. Occasionales causæ deberent præcedere suum es. fectum 100. Occasionales duæ causæ gratiæ, quæ mentem

Occasionalis causa, propter quam inflituuntur leges generales,

Occasionalis causa, propter quam instituuntur seges generales, & determinantur ewdem 92. bss. Vide, Christus.

Omnipotens Deus. 52. Quod vult facit. 52. Vide, Potentia.

O'mossesior, similitudo Unitatis. 15. 24 Vide, Plato.

Opera quæ non siunt ex gratia & luce Christi, peccata sunt.

123. bls. Opus bonum nullum sine caritate Christi. 95.

Opera nostra bona non movent Christum ut de nobis solliciones sie 66. tus sit. 96.

Optimum. Deus facit semper optimum. 48.

Oratio non est ad Deum admonendum, sed ut homo intelligat
miseriam suam. 129. Orare non est psallere, vel precari, ut faciunt Monachi; sed contemplari & consulere Veritatem, quæ intus in animis præfidet, & nos illuminat. 87. Vide, Contemplatio. Obsecremus Deum per mysteria & merita Christi. 129.

Oratio est attentio, vel desiderium. 47. ter. 56, 62, 63, 68, 69, \$7, 88, 97

Oratio vocalis publica prodest, non per se, sed ob conjunctum desiderium placendi Deo. 183. (De oratione vocasi pri-

Oratio Dominica. 183 & seqq. Dicere, Dens meus, solijusti. possunt. 108.

Qui es in calis. 184. Hoc est, qui videris in cælis. 184. Sanctificetur nomen tuum. 184. bis. Hoc eft, Justitia colatur. 184. Ametur. 184. bis.

Adveniat reenum tuum. 154. 184. Adveniat dies judicii. 184. bis. Per hanc petitionem optamus mori. 184. Et desideramus diem judicii. 184. Excludit desiderium vitæ diuturnæ. 184.

Mortem optare omnis Christianus debet. 184.

Mortem optare omnis Christianus debet. 184.

Fiat voluntas ina Hoc est, Justitia sua salva justos. & damna impios. 185 Hoc siet in die judicii. 185. bis. Tunc ergo exaudiemur. 185. Vel, faciamus voluntatem tuam sicut Angeli in cælo. 185. Quod sieri tamen ita perfecte hic non potest. 185. Sed tamen irresistibiliter. 185, 50.

Sient in cale & in terra 109.

Panem nostrum quotidianum da nobis bedie. Non de solo pane nem nostrum quostatanum au novis boate. Non de solo pane temporali id intelligendum. 185. bis. Sed præcipue de pane spiritali. 185. Et de corporali, quantum necesse est ad spiritalem retinendum. 185, 186. Petitur gratia Dei, qui Deus & Christus ipse panis noster est. 186. Christo ut pane nutrimur 1. Fide & amore ejus. 1. Meditatione & amore verbi Dei. 2. Perceptione Eucharistiæ. 186. Eucharistia panis Oussidianus est panis con Sectorialismos est panis Oussidianus est panis Constitutione de la sectorialismos est panis Oussidianus est panis ous panis Oussidianus est panis ous panis Oussidianus est panis ous ristia panis Quotidianus est pro toto Ecclesiæ corpore. 186.

Et dimitte nobis debita nostra, &c. Debita sunt peccata. 186.

Quia per ea non solvitur Deo obedientia quæ ei debetur. 186. Petimus dimitti, modo confiteamur & pœnitentiam agamus. 186. Venialia, dummodo fiat eleemosyna. 186. Hæc oratio non obtinet veniam per se sola. 186 bis.

Et ne nes inducas in tentationem. Ne patiaris nos succumbere tentationi. 187 (Expositio Catholica, 187.

Sed libera nos a malo. A maligno. 187. A malis corporis & 20 nimi, præteritis, præfentibus, & futuris, ne metuantur, vel inducant in peccatum. 187. bis. A concupifcentia. 187. Ordines. Unguntur sacerdotes & Christiani omnes Spiritu sancto.

Ordo, ipsa Dei voluntas est. 212. Ordo immutabilis. Pater. 94. Ordo immutabilis Sapientiæ. Vide, Sapientia. Ordo, Vetbum Dei est. 65. Verbum Dei est, objectum naturale omnium motuum in mentibus creatis. 78. Ordo, Christus. 65. Ordo, Exemplar operum Dei, increatus, sed genitus; ergo Verbum Dei. 48, 57. Ordinem esse immutabilem & necessarium natura sua qui negant, hi Verbum Dei Deum negant esse, 51. Ordo necessarius, qui se menti creatæ semper offert. 50. Idea Ordini innata. 75.

Ordinem quisquis diligit, Deum diligit, 101.

P Agani ipsi Deum verum invocabant, cum deos vel Jovem invocarent. 36. bis. Colendo Justitiam, Pietatem, Pudicitiam, Pacem, Concordiam, Clementiam, &c. Verum Deum coluerunt. 23, 35. ter. 37, 38, 42. ter. Deum Veritatem cognoverunt, hoc est, legem: ied non cogitaverunt se per illam legem esse judicandos. 186. Legem concipiendo seu formam Justitiæ, Sapientiæ, Pudicitiæ, Deum conceperunt. 42.

Papa. Vide. Petrus. Pascha, Communio. 116, 140. Pascha in cælo. 140. Pater, Unitas, 113. Unitas & Bonitas suprema, 29. Unitas; simplicitas, centrum est, proprietate sua personali. 27. bis. 28. Unum ante omnia. 28. Patri quiddam amplius tribuendum quam Filio. 25. Pater Veritatis æternæ. 112. Veritatis æternæ principium æternum. 112. Patris proprietas personalis, æternitas. 112. Patris proprietates, incomprehensibilitas, invisibilitas, inessabilitas, incognoscibilitas, 28. Sinus Patris, origo omnium veritatum ad salutem pertinentium.

Pater omnino est incomprehensibilis, Unitas prima, supra ens & effentiam, supra mentem & Sapientiam. 25, 26. Vide,

Pater omnino invisibilis, indemonstrabilis: sed Filius, cum sit Veritas, cognoscibilis & demonstrabilis est, & cognosci facit Patrem. 18.

Pater dat effe rebus, Filius pulchritudinem. 112.

Pater Christianorum, Deus. 108. Principium potius. 109.

Pater futuri fæculi. 158. Paulinus. 162.

Peccant homines, cum pro Bono universali convertunt se ad bonum particulare, ex lege carnis. 45, 59, 60.

Peccator vellet Deum annihilari. 193. Quia vellet legem non

esse. 193.

Peccatum omne opponitur veritati, Sapientiæ, & justitiæ Dei. 194. Peccatum omne adjunctam habet infidelitatem.

Peccatum est quidquid non fit ex Christiana fide. 154. Quidquid non fit ex caritate. 155. ter.

Peccatum est dictum, factum, &c. contra legem æternam, quæ est ipse Deus. 2

Peccatum puniendum est. 193 (Catholici dicunt: non peccatum, sed peccatorem esse puniendum. 193)

Peccatorum remissio. Vide, Remittuntur peccata.

Peccatum originale lumine rationis cognosci potest. 37. Probatione non eget. 55. Probatur ratione naturali, quia Deus esset injustus, qui belluas innocentes pœnis multis afficeret. 226. quater. Ex Augustino. 171, Probatur & explicatur.

Peccatum originale quomodo explicet Malebranchius. 55. bis. Quæ est dependentia animæ a corpore. 233. Ex impressis cerebro vestigiis rerum sensibilium. 233. Regnum concupiscentiæ. 233 Vide, Adamus.

Peccati originalis transmissio quomodo siat, captum nostrum superat. 198. Transfunditur ut pravi parentum mores & vitia. 196. bis. Ex motu glandulæ pinealis. 233. Transit a

Peccatum per primam feminam intravit in mundum. 55. bis. 56. Si Eva fola peccasset, nihilominus peccatum transmitteretur ad posteros. 33. bis.

Peccatum originale Deus ipse facit propagari ad posteros.

Peccato suo, non peccato Adami, rei sunt infantes. 36.

Peccatum originale pronitas animi est ad bonum sensibile, qualis est etiam in infantibus. 55.

Peccatum originale. Nascimur impii & idololatrae. 154.

Peccatum. Homo absque notitia Verbi nihil mis mendacium & peccatum.

Penetratio. Vide, Corporum.

Perceptio est modificatio animæ ad lumen naturale conversæ.

Peripatetici & fere omnes homines credunt belluas effe animatas. 226. Ita creditum est ubique & semper: sed magno

Perpetuitas fidei circa Eucharistiam laudatur. Vide, Eucha-

Personæ in Deo cur dicantur. 15, 47. Personarum distinctio realis. 114. bir. Personæ divinæ paulatim in orbe cognitæ. 18. Personarum mierzaeneis, ob unitatem essentiæ. 114. Petrus primus Apostolus Judæorum & Ecclesiæ totius. Jacobus primus Episcopus primæ & antiquissimæ Ecclesiæ. Paulus primus Apostolus gentium, 146. bis. Stephano datus est primatus diaconatus. 146. bis. Primatus Petri inter Apostolos. 145. Juris divini. 146. Ad tuendam unitatem in Corpo-Pastorum. 146. Petrus unitatem Ecclesiæ repræsentat. 146. bis. Unitatem Apostolatus. 146. Petri sincessiores Episcopi omnes. 146. bis. Petrus nihil sine consilio fratrum facit: nihil cum imperio. 146. Petrus & Paulus duo primi Apostoli. 147. Petrus a Paulo reprehensus. 147. Philosophia Aristotelica minus capit doctrinam Augustini de Deo Veritate. 2. 8. A Perivateticis remotissima est. 6.

Deo Veritate. 2, 8. A Peripateticis remotissima est. 6. Sed possunt opprimi mole doctrinæ sancti Augustini. 6.

Philosophiæ ac Theologiæ magnum emolumentum ex demon-firatione exsistentiæ Dei, qui Veritas est. 8.

Philosophi vi luminis naturalis potuere Trinitatem agnoscere. 2.4. Philofophia moralis paganorum fimilis Evangelicæ. 33. Philofophi in Verbo divino leges de moribus hauferunt. 34. Philosophus Verbo divino immediate conjungitur. 29.

Philosophia Christiana. 6. Philosophiæ genus est, cognitio Verbi divini, 18, 20.

Pictas, quam coluere Romani, lex ipsa æterna, Deus ipse est. **38.** 

Plato de Trinitate ea fere scripsit, que credit Ecclesia. 24.

bis. Plato inoluciarios, 24.

Platonici aliis Philosophis præferendi. 9. Ab his didicit Augustinus Dei naturam & exfistentiam. 19. Et Verbi divinitatem. 19. Post Evangelium de Verbi consubstantialitate,

& de Spiritu sancto multa scripserunt. 25. Melius quam Episcopi Arriani. 26. Poenitentia debet esse ex amore Dei. 192. bis.

Poenitentia non est sola vitae emendatio. 193. bis.

Pœnitentia facit ne peccatum sit impunitum. 192. Saltem morte punitur. 192.

Ponitentia est peragenda ante communionem. 138. Ante reconciliationem. 138. bis. Reconciliatio necessaria, ut Ecclesia poenitentem censeat esse de numero justorum. 193. Polybius.\_42.

Potentia Dei, voluntas ejus est. 110.

Potestas ligandi. Ecclesia ligat non per meram declarationem sed per sententiam juridicam, quæ ligat per excommunicationem vel dilationem absolutionis. 144. Vide, Excommu-

Prædestinatio hominum sit secundum leges generales Sapientiæ divinæ. 103. Non debent electi salutem suam referre peculiari voluntati Dei, sed legibus quas secutus cst, & quæ peculiari voluntati Dei, ied iegibus quas iecutus cit, ocquae salutem illam effecerunt. 58. Deus vult omnes salvos sieri; sed Sapientia ejus reddit eum impotentem: hoc est, agendo per vias simplicissimas, & leges motuum semper easdem, sieri non potest ut omnes homines salvi siant. 57, 58. Fieri non potest ut omnes homines salvi siant. 236. bis. Etsi vult Deus omnes salvos sieri voluntate eminentiali. 236. Par est a Deo plus suam Sapientiam suasque leges diligi, quam sa-lutem nostram. 236. Non possunt innumeri homines ad Ecclesiam venire. 236. Deus vult omnes homines salvos esse, quantum sinit simplicitas legum generalium naturæ & gratiæ. 91.

Prædeslinatio, divisio massæ generis humani in duas partes. 152. Nemo debet de ea partitione conqueri. 152.

Prædestinatio Malebranchiano sensu nihil habet asperi, si auctori creditur. 103.

Prædestinatio ante prævisa merita. 14.

Prædestinatio necessaria & irrevocabilis. 39. bis. Sine ullo respectu meritorum. 39. bis. Sorte. 39.

Prædestinatio, præparatio donorum est. 152. Prædestinationis exemplar Christus. 152.

Prædestinatio. Mors opportuna, non est ex peculiari volitione Dei. 235.

Prædestinatio. Non est Christi curæ, Paulusne an Joannes intrent in Ecclesiam. 95, 101. Prædestinatorum Ecclesia. 96.

Primatus in Apostolis. 143, 144. Primatus diaconatus. Vide,

Petrus, Stephanus. Principia duo; materia sive chaos, & Verbum, quod est causa

efficiens. 19. Principia tria: Deus, Verbum, & Anima mundi. 28.

Proclus. 24.
Prosper de Veritate quæ Deus est, sentit ut Augustinus. 4.
Providentiam a se tolli negat Malebranchius. 60.
Providentiam a se tolli negat Malebranchius. 60.

Deum Romani coluerunt, Deus ipse Pudicitia, quam ut Deum Romani coluerunt, Deus ipse est?

Pulchritudo summa, æterna, universalis, Deus. 33. bis. 43. Eadem est Veritas, Sapientia, honestas. 33. Eadem Verbum Dei. 33. Pulchritudo, justitia, Deus est. 32, 43. Pulchritudinis idea, essentia pulchri, Verbum est. 27. bis. Pulchritudo invisibilis. 4, 16. Pulchritudo summa. 7. Pulchritudo quæ super animas est. 16. Pulchritudo, qua pulchra funt omnia, quæ oculis vel animo placent. 8, 22. Pulchritudo Dei elucet in omnibus rebus creatis. 32. Pulchritudines intelligibiles virtutum & legum de moribus videmus in Verbo Dei. 34. Pulchritudinem quærimus, ac Deum proin-de, etiam cum bona peritura diligimus. 33, 35. Pulchritudinis leges. Vide, Leges.

Purgatorium. Oratio semper facta est pro mortuis, ut essent in refrigerio, ut mitius tractarentur, quam promereantur peccata corum. 182. bis.

Q Ualitates activæ nullæ funt. 52. Qualitates sensibiles, ut color, calor, &c. sunt modificationes mentis, non corporum. 240.

Quantitas. Vide, Extensio. Quod clare videmus, hoc certum, hoc verum est. 21. Nam videmus illud in Veritate, quæ Deus eft. 23. Vide, Idea

R Atio universalis, cujus participes sunt mentes omnes creatæ. 48, 49, 62. Deus ipse est, Verbum Dei est. 48, 62. Verbum æternum. 51. Ratio universalis, quæ respondet consulentibus se, Verbum Dei Deo consubstantiale est. 57, 69, 74. Ratio universalis, natura immutabilis. 71. bis. io universalis veritates æternas complectitur. 61, 68. Ratio universalis ipsa facit homines Sapientes. 87. Ratio quam consulimus, est Ratio universalis & immutabilis. 49. Eadem infinita, fiquidem inexhausta. 50. Ergo Deus. 50. Eadem increata, fiquidem universalis. 50. Eadem necessaria & independens: magis independens quam Deus ipse. 50. Coæterna & consubstantialis Deo. 50. Ratio universalis, per quam homines formaliter rationales sunt. 48, 99 bis. 51. bis. 56, 59, 60, 65. bis. 69. Quæ se semper offert menti create, dum se colligit. 50, 61. Verbum Dei ipsum est. 59, bis. Ratio summa, enjus participes sunt mentes creatæ. 47. Ratio quæ in nobis de nobis & de aliis fert judicium, omnium hominum suprema domina est. 50. Ratio quæ in nobis inest, est Ratio universalis. 49. Deo consub-stantialis. 56, 62. Ratio hominis, Verbum & Sapientia Dei ipsius est. 78. Ratio, Magister noster. 73. Ratio, recta Ratio. Vide, Deus.

Ratio. Sunt qui cum Rationem hanc commemorari audiunt,

verba dari putant sensus expertia. 47.

Rationalis est homo per participationem substantiæ Verbi & earumdem idearum. 77. Sola Verbi substantia facit me rationalem. 77, 78. Rationalis creatura connexionem habet effentialem cum Verbo Dei. 34. Rationalis creatura concipi non potest nisi subjecta Deo. 42

Realitas intelligibilis, Veritas intelligibilis. 65, 71, bis. 85.

Recentudo legis æternæ. 3. bis. Redemptio specialis electorum suit mors Christi. 188.

Regula, lex, lux, quæ sequenda est ut verum assequare, hæc Deus est. 78. Regula justitiæ. Vide, Justitia Regula judicandi de vero & salso, de pulchro & desormi, est communis omnibus: ergo Deus unus est. 21. Regulæ veritatis. 1. In his cernimus quidquid verum de virtute cernimus. 2. Regu-læ veritatis & juititiæ supra mentem sulgent immutabiliter. 2. Menti coruscant. 4. Vide, Sapientiæ leges. Regulæ veritatis æterna ipla Veritas sunt & Deus. 1. Regulæ morum nullibi subsistunt nisi in Verbo Dei. 34. bis. Regulæ ipsæ artium, pulchritudinis, convenientiæ, in solo Dei Verbo

substitunt. 16, bis. 17, 19, bis. 40.
Religio Judaïca constitebat in solo Dei amore: cetera omnia improbabat, sacrificia, Templum, &c. 198. Religio Christiana, Metaphysica. 69. Religiosi Exempti non debent uti suis privilegiis. 147. bis. Aut

eorum superiores sunt mali Ecclesiæ ministri. 147.

Reliquiæ sanctorum sunt colendæ, hoc est, servandæ. 156. In his spiritus sanctus residet, 199, bis.

Reminiscentia, scientia. 7, bis.

Remittuntur peccata per gemitus columbæ. 198, bis. Per preces Ecclesiæ 189 Per caritatem Ecclesiæ. 189.

Rentrer en soi-mesme. 47, 48, 49, 50, 51, ter. 54, 66, 70,

75, 78.

Res, sive Id quod est, Deus est. 204.

Resurrectionis fides, summa Religionis, 120 Circumcisio con-cupiscentiæ, 149. Tunc sini Dei erimus, etiam secundum corpus, 157, 158. Salva tamen naturæ integritate. 157. Spiritus Sanctus retider in reliquiis corum qui mortui sunt in Dei amicitia. 199. Usque ad resurrectionem. Ibidem.

Revelatio Deus revelat ea quæ intus per rectam rationem cognolcimus. 237.

Reve atione divina scimus esse corpora. 62.

Rideat me ista dicentem, &c. 6, 69, 70. Dicat me fanati-cum. 48. Ridiculum. 66. Stupidum. 77.

S Abbatum non ex præcepto divino. 155. Opera fervilia non-

nisi peccata funt. 159

Sacerdotis ministerium est totum externum. 218. Sacerdotium cœpit Christus communicare post ascensionem. 143. Vide Hierarchia.

Sacramenta omnia sunt instituta a Christo, mediate vel immediate. 218.

Sacramentum est signum gratiam significans. 190. Institutum a Deo. 190. Ecclelia potestatem accepit a Deo determinandi materias & formas Sacramentorum, 197.

Sacramentis & fignis corporalibus, & imaginibus, indigemus. 170, 171. Post Adæ peccatum. 173, bis.

Sacramenta, documenta. 134.

Sacramenta sunt honoranda, ut imagines, reliquiæ, cærimo-niæ; quia hæc omnia sunt signa, quibus honos exhibendus est usque ad certum gradum. 190.

Sacramentorum cærimoniæ. 145. Sacramenta & cærimoniæ. 142. Baptismi & Confirmationis. 142. Vim exferunt, cum

præsentes adsunt animo. 142. viin exierunt, cum præsentes adsunt animo. 142. Sacramenta prosunt, ut circumcisio, plenis side & caritate. 142, 144. Fides cum Sacramentis. cramentis. 121. Sacramentum an operetur ex opere operato, quæftio relinquenda scholasticis. 190. Catholici carnales docent Sacramentorum efficientiam ex opere operato. 198. Sacramenta conferre gratiam ex opere operato qui non di-cant. 196, 197. Sacramenta concione Verbi Dei & doctri-na profunt. 143. Applicant nobis virtutem refurrectionis Christi. 124. In his mysteria & sermo Christi sunt panis fidelium. 133. bis. Sacramenta septem, panis sidelium. 142. Præsentia Christi in his abscondita est. 138. Sacramenta ab oratione dantis & suscipientis vim suam habent. 142.

Sacramentorum defectuin Deus supplet in necessitate. 194. Sacramenta duo, ex latere Christi mortui profluxerunt: Aqua

baptismi, & sanguis altaris. 143.

Sacramenta. Intentio sufficit faciendi modo serio actionem exteriorem. 190, bis. Nullus e patribus dubitavit, utrum Sa. cramentum exterius collatum esset validum. 190. Redderentur omnia incerta, si alia intentio requireretur. 190, 191. Etiamsi interius dicat minister se nolle sacere actionem sacram, hoc ipso quod vult exterius agere, conttat illum velle agere. Et hæc intentio sufficit. 190. Sola fictio & jocus non fufficit. 191. Est hæc iententia Catharini, post Concilii Tri-

dentini tempora. 191. Itaque habet minister intentionem sufficientem, quamvis dicat se nolle habere. 191. Est hæc doctrina Augustini. 191, bis. Et D. Thomæ. 191.

Sacramentum passionis, resurrectionis, ascensionis. 118. Sacramenta, verba divinæ scripturæ. Sacramentum humanitatis Christi. 173. Sacramentum bonitatis Dei, quælibet creatura est. 142. Sacramentum Evangehorum. 233. Sacramentum vitæ beatæ, mors Christiani. 143.

Sacrificia quatuor generum: laudes, caritates, obedientiæ, &

vigilantiæ. 139.

Sacrificium æternum, sive æternitates in cælo. 127, 136, bis.

137. Caritas. 139.

Sapientia non est nihil. 12. Ergo Deus est. 12. Sapientia quam quisque consulit, cum Sapienter consulit, natura & persoquisque consulit, cum Sapienter consulit, natura & persona divina est. 17. Sapientia, quam omnis anima rationalis consulit, Christus. 69, bis. Sapientia quam omnes appetunt, non aliud est quam Deus ipse. 11. Sapientia universalis, quæ facit homines formaliter sapientes, Christus est. 65, 67. Quæ facit & rationales, ut Deum ipsum. 64, 65, bis. 73. Sapientia nulla est nisi Sapientia Dei ipsa, ei consubstantialis, 50. Hanc consulunt legumlatores. 50. Sapientia immutabilis & necessaria, quæ mentes illuminat, Verbum Dei est. 48, 62. Sapientia increata illuminat immediate mentem etsi multi hoc distincte non porunt. 48. Sapientiæ thesaures etsi multi hoc distincte non norunt. 48. Sapientiæ thesaurus communis. 23, 29. Sapientia æterna, solum lumen Angelorum & hominum. 87. Sapientia æterna nobis est ab ortu congenita. 20. Sapientiæ leges & regulæ supra mentem ful-gent in æterna Veritate: sunt semper & ubique eædem: Ergo conspiciuntur in Deo. 17, bis.

Sapientia ubique, & propterea ubique Deus. 41.

Sapientia omnipotens. 33. Sapientia est immutabilis : neque enim Sapientia potest desipere: Ergo Deus est. 12.

Sapientia ordo immutabilis, quem Deus necessario diligir.
48, bis. Nihil facit Deus sine Sapientia: Ergo nihil facit
sine Verbo. 48.

Sapientia generans & Sapientia genita. 14. Satisfaciendum est justitiæ divinæ. 192. Satisfactio necessaria;

quamvis minor. 192, bis.
Satisfactio Christi. 172, 82, 192. Vide, Christus.
Scientiæ omnis primum principium, exsistentia Dei. 20.

Scientia media nulla. 59, bis. Scriptura facra aliquando est falsa ad litteram. 198. Ut quan-

do dicit Deum accepisse sacrificia in odorem suavitatis,

Seneca. 24, 32, 33. Sensus fallaces, 223.

Sensus sitis, famis, doloris, sunt confusi quidam cogitanda

modi. 241, bis.
Sinensium Li. 80. Vide supra, Li. Idem Deus Malebranchianus. 79, 80. Summa Veritas, Sapientia, Justitia: subsistens ab æterno in materia, formatrix illius ordinatissima; illuminat mentes creatas: Ordo, Regula, summa Veritas, cur mentes omnes sunt unitæ; in qua vident veritates & leges æternas. 80, 81, bis. Malebranchio fatente. 80, 81. ser. 82;

Sol intelligibilis veri, Deus: ut sol oculos illuminat. 20, 24; 26, bis. 27, 28, 65

Spatia imaginaria, plena corpore extenso. 218, 239, 240. Imaginabilia spatia. 218, 219, bis.

Sphæræ naturam videmus in extensione intelligibili, quam Verbum complectitur. 62.

spes. Qui gratia caret, sperare debet, quia potest illam accipe-

Spinosa Atheus. 74. Spiritus Sanctus, Amor æternum subsistens. 104. Pax, Quies; Perfectio, Centrum, Unitas rerum omnium. 112. Spiritus Sapientiæ & veritatis. 14. Dilectio & delectatio justitiæ. 5. Spiritum fanctum inter Patrem & Filium Porphyrius posuit, ut nexum utriusque. 25.

Spiritus Sanctus. De eo minus aperte quam de Verbo locuti funt Moses & Salomon. 25. Philosophi de Verbo multa scripserunt, filuerunt de Spiritu Sancto. 25. Parcius de Spiritu Sancto quam de Verbo locuta est Ecclesia. 25, bis. Spiritus Sanctus quasi forma sanctissicationis nostræ. 107, 115.

Omnia Ecclesise membra animat, ut anima vivisicat corpus. 177. Spiritus Christi in membra disfunditur. 92, bis. Non tantum ipsius dona, sed ipsummet dari nobis oramus, ut nos regat, ut sit principium omnium nostrarum actionum. 183. Ut nobis tamquam instrumento utatur. 183. Vide, Justificamur. Statius. 40.

Status puræ naturæ impossibilis quoad terminum. 13, bis. 167. Quoad viam. 37, bis. 55, bis. 24, 233. Stephano datus est primatus diaconatus. 146.

Subfistens Veritas. 111. Subfistens per se natura Veritatis. 8. Substantia summa & persectissima. 12. Substantia intellectualis iacorporea. 19. Substantia Veritatis. 7. Substantia incommutabilis. 10. Substantia luminis naturalis, substantia Dei est. 85. Substantia infiniti intelligibilis. 85. Substantia intelligibia lis, Rationis, & Veritatis, & Verbi. 61, quater. 62, 65, ter. 71, 73, bis. Vide, Lumen, Lux. Substantiæ duæ. Vide, Entia.

Substantiæ nomen non convenit Deo & creaturis univoce. 223, bis. Substantia ett, Res quæ ita exsistit, ut nulla alia re indigeat ad extistendum. 223, 234.

Supernaturale auxilium. 9. Supernaturale lumen agnoscere se dicit Cartesius. 230. Quod disponit mentem ad volendum. 230. Supernaturaiis revelatio. 105. Supernaturalia dona. 113. Supernaturale donum an & quod agnoscat Malebranchius. 54. bis. 55. Supernaturalis est ex Augustino & Patribus omnis cognitio veritatum moralium. 165, 172. Non item omnis cognitio veritatum Mathematicarum. 165, bis.
Supernaturalis gratia, cognitio Det ut Justitia est, sive regula

recti ac veri, cognitio veritatum moralium. 163, 164, 165.
bis. Supernaturalis ac naturalis doni diffinctio recens. 163. Quomodo recipi possit. 163, bis. Gratis ac sine ratione introducitur. 163, 164, ter. 165. Supernaturalis est quædam actio Dei in animis damnatorum. 164, bis.

Συνκαταβασις. 173, 174.

T Emplum. Deus vult aliud quam templa lapidea ut ibi ado-

Templum. Deus non est in templo. 109, ter. Sed in Ecclesia quæ est templum Dei. 109, bis. Ur est & Christi humanitas. 109.

Templum. Festum dedicationis Templi, est festum sanctitatis Dei. 110.

Terra movetur, sole immutabili. 224, ter. 225, bis. Alioquin fatetur Cartesius ruere omnem suam hypothesim. 224, 2 Terræ motum etiam hypothetice proponi vetat Inquisitio.

Osardesnai Christi operationes. 175, bis. Deus ipse. 182.

Thomas Aquinas. 180.

Thomassinus laudatur. 176, 177, 178, 179, bis. 180. Timor servilis. Christiani carnales docent Deum non esse amandum. 198.

Traditio divina & Apostolica. 155.

Transsubstantiatio tenenda est, sed modus non explicandus. 76. Non vult Malebranchius explicare, quoniam non credit veram. 235, 103. Non ett necesse annihilari materiam vel formam panis, ut quibusdam novis Theologis placet, ad explicandam Transsubstantiationem. 234. Transsubstantiationem sufficit credere: modus non est quærendus. 234. Vox retinenda, sensus non inquirendus. 234, 238. Transsubstantiatio conversio est; atqui in conversione manet commune subjectum. 234.

Transsubstantiatio, transextensio. 235. Vide, Extensio. Accidentia. Post consecrationem est extensio vera, non panis,

fed corporis Christi. 235, bis. Transsubstantiatio. Species sunt entitas quædam modalis, ter-

minus panis extimus, qui concipitur inter substantiam panis cum sua quantitate, & corpora ambientia. 234.

Tres personæ in Deo cur & quomodo dicantur. 15. Una natura Sapientiæ & Veritatis, dilatata in tres hypostases. 14. Tria quid, in Trinitate. 15. In Trinitate non sunt numero tria. 54

Trinitas se manisestat ipsa in omnibus suis effectis naturalibus,

& in donis supernaturalibus. 113.

Trinitas paulatim in orbe cognita. 18. Trinitatis cognitio debuit incipere a cognitione Filii, 106.

Trinitas. Æternitas, Veritas, Caritas. Auctoritas, Veritas, Caritas. Unitas, Veritas, Caritas. Principium, Regula, Pax, &c. 111, 112. ter. 113. Unitas, Veritas seu pulchritudinisque nexus. 17. Tria Ecclesiæ principia. 111, 112. Deus, prima lex & prima Ratio: Christus, secunda lex & secunda Ratio. 106. Unitas sive Realitas simplex; Verbum sive similitudo Unitatis, &c.

Trinitas non est explicanda, ut Catholici explicant. 238. Tametsi explicari non potest, ramen non est neganda. 138 Trinitas nondum a nobis conspicitur, tametsi Veritatem vide-

V Acuum Deus facere non potest. 217, 218. 1er. 220, 239. Vaninus. 12.

Verbum Dei. Vide, Concordia. Fides. Ideæ. Justitia. Leges morum. Lex & Ratio. Lumen. Lux. Liber. Pulchritudo. Pulchritudines. Ordo. Ratio. Pietas. Veritas. Sapientia. Virtus Dea. Virtutum officia. Christus. Incarnari.

Verbum, Ratio æterna, 105. Ratio universalis. 44. Ratio universalis omnium spirituum. 65, bis. 73, 78, bis. Lux & Ratio summa, originaria & substantialis, quæ illuminat omnern hominem: absque qua nihil' potest mens cogitare, aut discernere verum a salso, bonum a malo. 105, bis. Unio mentium cum Ratione universali naturalis est. 44, 47. Immediate pacesseria 48, 65. Cum Verbo, cum Dec. 67. mediata, necessaria. 48, 65. Cum Verbo, cum Deo, 67, 68, bis, 69, 71, 74, 75. Verbo divino immediate mens divina conjungitur: siquidem conjungitur immediate Veritati: seri aliter non potest. 29, 30. Eidem Verbo divino conjungitur immediate. conjungitur immediate Legislator, Contemplator, Vir peritus rei publicæ gerendæ. 30, 34, bis.

Verbum est Veritas divina, cui homo præsert mendacium.

106. Nemo est homo qui non subinde consulat Verbum

Verbum, Lux quæ ab oculis cordis videtur. 105. Ens vivens ac lucidum. 105. Fons lucis animorum. 105. Lux quæ fola potest diffundi in omnibus mentibus creatis. 106. Lex An-

gelorum & hominum. 104. Verbum ut Verbum, ut Veritas, ut Lux, agit in omnium hominum mentes. 162, 164. Christus ut Verbum nos illuminat. 172. Lucet in animis e-tiam Americanorum ac Siamensium Verbum Dei, 163, 164, bis. Verbum Dei sive Ratio universalis forma est spirituum creatorum. 59, bis. Informat immediate mentem. 69. Verbum ipsum divinum consulunt, qui se putant consulere rationem, lumen naturale, & bonum sensum. 26, 29. ur.

Verbum, Magister hominum. 106. Moderator summus, præsidens Spiritibus. 30. bis. Verbum Dei folum loquitur Sinen-fibus & Tartaris, Francis & Hispanis, Angelis ac dæmonibus. 73. Est causa Formalis cognitionum nostrarum, Verbi substantia. 73. Quæ nos immediate illuminat. 73. Mens velut speculum recipit imaginem Verbi. 105.

Verbum, Regula, quam ipsi vident impii in Libro lucis. 162,

Verbo Dei mens alitur. 154 Verbum, panis æternus. 153. Panis vivus Angelorum & hominum. 153. Solus panis, quo possit mens satiari. 153. Verbo nutriebatur Adamus, ut Angeli. 171. Leges Dei meditari est nutriri Christo ac Verbo. 186.

Verbi Dei ideam habent ipsi infantes & lactentes. 75. In Verbo videmus veritates necessarias, occasione attentionis nostræ. 68, 74, 80, 85. Et pro modo attentionis 73, 9 Verbum five Jesus, vita hominum, ut pater est vita Jesu.

107, 108.

Verbum, Veritas æterna & immutabilis, quam omnes quærunt. 107. bis. Veritas quam alii admirantur & diligunt, alii impugnant. 106. Veritas docens per Rationem & per Revelationem. 105. Illa ipfa Veritas, quam Græci & barbari docuerunt. 19.

Verbum Dei accurate noverunt Ægyptii. 19. Paulo post Salo:

monem in Græcia cognitum. 18.
Verbi generatio ineffabilis. 18. bis. Verbi Dei nativitas triplex.
18. bis. Verbi nativitatis terminus ett Veritas subsistens. 112. Verbum a patre gignitur in sinu Virginis, in sinu altarium. 108. Verbum seipsum gignit. 28.

Verbum dicitur, relative ad mentes creatas. 105. Proprietate nativitatis æternæ est testis & canalis omnis veritatis, principium cognitionis Dei. 105. Verbi proprietas & indoles, propensio, studium, est manisestare se. 28. Verbum discit a patre, ad docendos homines. 106. bis. 111. Verbi proprium est manisestare patrem. 106. bis. 107. Donum substantiale Dei. 122.

Verbum per divinam essentiam & nativitatem æternam, vita est. 107. Est idea & exemplar: & dicit respectum ad res ut funt tales. 26. Ideireo discedit a simplicitate patris. 26. bis. Verbum dicit ordinem ad res creatas. 112. Verbum dicit multiplicitatem, & est relativum ad res creatas. 72. Verbum dicit respectum ad multiplicitatem & convenientiam partium. 26.

Verbum, Sapientia increata. 105. Sapientia est quæ loquitur per res creatas, per legem, & per carnem assumptam. 17. Verbi peplum. 19. Verbum induit hunc mundum primo.

deinde legem, denique carnem. 18. bis.

Verbum, Ratio faciens. 27. Sive dans formam rebus omnibus. 104. Natura archetypa, ars divina. 112. Brachium & potentia patris. 113, 114. Virtus patris. 114. Creator, Mens prima, origo idearum, primum exemplar creaturarum. 26. Verbum a Deo processit, ut daret esse huic universo. 19. ter. Verbo Domini cæli firmati sunt. 113.

Verbum est Unitas dissusa in omnibus rebus. 21. Est omnia in Unitate. 27. Unum omnia. 28. Non est proprie unitas, sed est ab univate. 27. bis. Est omne quod exsistit, est, & erit. 19. Ens universale, ipsa essenia, Mens summa. 25.

Verbum, fermo æternus, 122. Sermo substantialis patris. 106. Verbum. Idea coæterna patris. 106. Character substantiæ patris. 106.

Verbi voluntas. 117.

Verbum incarnatum. Vide, Christus. Incarnari.

Verbum incarnatum est illa Ratio quæ interius illuminat omnem hominem. 69, 76. Ubi nunc Sociniani funt? 69, 75. Veritas quæ in humanitate Christi ut lux in lampade lucet, ad homines illuminandos. 107. Pulchritudo intelligibilis facta sensibilis. 89.

Verbum in humana specie Patriarchis apparebat. 114. Verbi

condescentio. 27.

Verbum in Christo soli animæ unitum. 59. Verbum, Mediator, per quem ad patrem mens creata progreditur. 28, 29. Verbum Dei pontifex. 89.

Verhum. Filius non potest agere per seipsum. 117. Verbum, vita Christi. 108.

Veri cognitionem assequi solis naturæ viribus non possumus. o. bis. Superbum est id arbitrari. 9. Verum nemo dicit, nisi inspirante Deo, qui Veritas est. 29. Pide, Mendacium.
Deo tribuendum omne verum quod loquimur. 9.
Veritas non est nihil, sed vere ac summe est. 8, 11, 12,
23, 38. bis. 47. Veritatem qui dicunt non esse Naturam sub-

23, 38. bis. 47. Veritatem qui dicunt non elle Naturam iubfiftentem: viliorem esse, quam ut Deus esse credatur. 8.
Qui regulas Veritatis ac Justitiæ dicunt non esse viventer;
ideoque nec Deum esse. 8. Qui dicunt Justitiam nihil vivum esse secundum substantiam. 8.
Veritas, quæ similitudo Unitatis, Verbum Dei est. 15. bis.
Veritas, cum profertur hoc nomen, cognita: cum explicatur, cognitu difficilis: ut Tempus. 24.
Veritas, Sapientia est. 2. Ostendit omnia bona quæ vera sunt. 2.
K k

Kk

Veritas, Deus. 198, 200. Veritas, hoc est, ipse Deus. 10. Veritas quæ Deus est. 2. Verus Deus est. 1. Deus noster. 2. Veritas quæ apud Christianos Deus ipse est. 160. Veritas, de qua tot dicta sunt, ipsa certe Deus ipse est. 32. Veritas non est ab alio vera, sed a seipsa: ergo Deus. 45.

Veritas non est ab alio vera, sed a serpia: ergo Deus. 45.
Veritas præstantior creatura qualibet intellectuali. 2, 6. bis. 7.
quater. 19. Superior. 6. bis. Ergo Deus. 6, 7. bis. 12. Omnibus supereminet dignitate naturæ. 1. bis. 2. Vide, Mente.
Veritas æterna est. 6 Ergo Deus. 8, 11, 19, 22, 45. bis. 63.
Non alia nunc, alia post hac. 36. Veritatis æternitas. 19.
Veritas æterna. 105. ser. 106, 107. ser. 111, 112, 114.
Vide, Leges & Regulæ. Artium. Veritas sempiterna, Fatum. 20. bis. tum. 39. bis.

Veritas personalis. 104. Veritas subsistens, 111, 112. Natura

per se subsistens. 8.

Veritas immensa est. 7. Ergo Deus. 7, 8, 22, 45. bis. 63. Veritas increata est. 7. bis. 8, 9. Ergo Deus. 8, 23, 45. bis.

Increata, quia universalis. 45, 50.
Veritas infinita est. 7. Ergo Deus. 8, 49.
Veritas incommutabilis. 2, 7. Ergo Deus. 8, 22. Incommutabilis & æterna substantia quæ Deus est. 6. Veritas inflexibilis. 4. Quæ est verus Deus. 4. Veritas invertibilis: ergo Deus. 12, 13. Veritatis substantia viva & perpetua: ergo Deus. 8.

Veritas. Vide, Ordo. Regulæ Veritatis. Veritate nutrimur. 167. Veritas, panis mentium. 107. Cibus beatorum. 107. ter. Et virorum proborum in hac vita. 107. Veritas menti præsto est. 7. Cuilibet interroganti respondere parata. 21. Veritatis & justitiæ thesaurus communis, & inexhaustus 21, 23, 29. bis. Veritatem ambo consulimus. 8. Eamdem ambo videmus in æterna & incommutabili Veritate. 29. In Ratione universali. 49, 61. Veritas quam consulimus in studiis, in oblectationibus, in scientiis. 17. Veritas, quam quisquis consulit, Deum & Dominum consulit. 3. bis. Nam Veritas Tu. 2, 3. Interrogatur & consulitur per seriam attentionem. 47. Quam intus præsidentem consulit omnis anima rationalis. 63. bis. 69, 73. Veritas intima consulenda est, ut recte judices. 47. Qui consulitur docet, nempe Christus. 61, 69.

Veritas supra mentes nottra præsidet. 26, 69. bis. Id quod soli Deo competit. 3. ter. 4. Ipse verus Deus est. 4, 21, 22. Veritas sola nos docet intus. 7. Vide, Magister, & Monitores.

Veritatis & Justitiæ idea nobis est naturaliter insita. 24. Veritates nobis sunt ingenitæ. 212. Animis ingenita propensio est in Verbum, in Deum ut Veritas eft, Lux, Sapientia, Justitia. 28.

Veritas intus se nobis manisestat. 23. Ipsa Deus est. 23. Ipsa nobis manisestat omnia quæ certa & evidentia sunt. 23, 26. Veritas sua luce increata formaliter illustrat intellectum. 7. Ut justum ab injusto discernat. 7. Verstas immutabilis, non solum per modum lucis, sed ettam per modum speciei debet mentibus immediate seipsa imprimi. 9. Verbo ipso discernation information per modum speciei debet mentibus immediate seipsa imprimi. vino mentem informante Deum cognoscimus. 13. Et sic beati Deum vident. 13.

Veritates omnes fulgent in æterna Veritate; & in ea perci-piuntur. 28. Veritates in Deo videri, idque ab Augustino tradi, Malebranchio concedit Arnaldus. 160, 161. Veritates quæ ad falutem conducunt, in Deo funt, & Deus ipfe. Qui has novit, Deum quodammodo novit, 163, 164. Veritates dici in Deo videri, multos offendit. 69. Et ample feithet anno gratic fertidacimo Adadana 6. hoc sciebat anno ætatis sextodecimo Adeodatus. 69. Veritates æternas complectitur Ratio universalis, 61. Videmus illas in Deo. 63, 68. Veritas continens quæ incommutabiliter sunt vera. 61. In Veritate quæ Deus est, videntur omnia. 170, Veritas nos alloquitur, cum evidens nobis aliquid cst. 51.

Veritas regularum bene vivendi, nihil aliud quam Deus ipse est. 2, 19. Item bene judicandi. 21, 23.

Veritas vix pure cernitur in hac vita. 107. Nuda cernitur & diffincte in altera vita. 107. Veritatis videndæ in hac vita difficultas. 10. Veritatem immediate conspicimus. 6.

Veritas, præter quam nihil est diligendum. 2.

Veritatis discipuli sumus. 149, 157. Veritas quæ leges præscribit recte ratiocinandi & recte judi-candi de rebus omnibus. 23. Veritas & Rectitudo, secundum quam pronunciamus, Hoc debet fieri, istud non debet: Deus est. 3.
Veritas quam Philosophi docuerunt, Verbum Dei est. 18.

Veritas adoranda in Evangelii lectione. 168.

Veritas a Deo genita, ipli æqualis. 8. Veritas creatrix animorum. 23.

Veritas eadem in patre per essentiam, in Filio per nativita-

tem æternam, in Apostolis per traditionem Divinam, in Episcopis per Apostolicam, 105, 114. Veritatem invocat emnis terra. 18.

Veritas prima omnium, Ego cogito, ergo sum. 237. bis. Veritas incarnata Vide, Christus.

Veritas & Ordo sunt relationes reales ac necessariæ, quas includit substantia Verbi divini. 78. bis. Veritas numerorum, mera relatio. 45, 65. Sed idea Veritatis

est immutabilis. 60, 61. bis. Veritatem dearum potissimam Polybius appellabat, quia est

semper invicta. 42.

Vident Deum clare in hac vita etiam peccatores. 13. Etiam damnati. 13. Vide, Dæmones.

Videtur in Deo incommutabilitas numerorum. 13. Videri aliquid aliter quam in Verbo, minime ferre possum, inquit Malebranchius. 64. Vide, Dei visio. Deus videtur.

Virtutes exemplares sunt ipsa Dei essentia. 38. Virtutum officia videmus in Verbo Dei. 34. Virtus Dea est; immo substantia ipsa Dei, & justita essentialis. 39. Verbum Dei est. 40. bis. Virtutes increatæ, quibus anima justi inhæret. 7. Fulgent in æterna Veritate. 7. Philotophi eas in Verbo conservation. pexerunt. 34.

Virtutes absque fide nullæ. 154. Virtutes nist referantur ad Deum, virtutes non sunt. 23. Vide, Amor Dei. Vitæ diuturnitatem a se peti Deus improbat. 184, 185.

Vivit in se ipsa Justitia, 4. bis. 8. Ergo Deus est. 4. Semper vivens ac vigens Justitia. 4.

Unio Verbi hypostatica est ratio formalis cur Christus cognoscat veritates multas. 59. Unio substantialis divinitatis cum humanitate, 115.

Unio animæ & corporis, ineffabilis. 170, 171. Unio mentium cum Verbo Dei. 77, 78. 181. Vido, Rationalis. Uniuntur Christo mentes per Rationem universalem.

Unitas prima, summum bonum, ipsum Unum, Pater. 26. Unitas fimplicius quiddam est quam ipsum Ens. 24. bis. Unitas, summus Deus: instra Unitatem, Mens æterna, quæ profert in lucem res creatas. 19. Unitas conditrix & confervatrix omnium. 12, 14, 15. bis. Summe secunda. 14. Unitatis, quæ Deus est, incolumitas mea vestigium est. 12, 15. bis.

Voluntas, motus animi ad Bonum indeterminatum. 97. Voluntates peculiares nullas habet Deus. 54. bis. Nec debet habere. 57. Indignum id Deo effet. 57. bis.

Y,

Y Vo Carnotenfis. 193.

Zì

ZEno de duobus principiis sentit cum Mose. 19; Zorobabel vetus Philosophus. 18.

Loca quædam Scripturæ.

Dam, ubi es? 110. bis. Anima justi sedes Sapientia. 33. Beati mites, quemiam issi possidebunt terram. 156. Civitas magni regis. 110. bis. Clarifica me su pater, &C. 129.

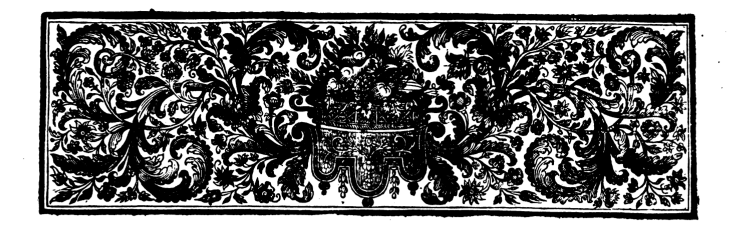
Deus in templo fancto suo. 109.

Dens noster ignis consumens est. 156.

Dominus petati me esc. 18, 24, 30, 50, 70.

Hodie mecum eris paradiso. 156. Honora patrem tuum & matrem tuam, ut sis longavue super terram. 156. Ignis consumens. 93. Job XXVIII. 17. Intra in Cubiculum tuum. 110. Lux vera que illuminas emnem heminem. 41, 50, 70. Non pre mundo rege. 180. Non sumus sufficientes. 163, 165. Pater tuns, qui videt in abscondite, reddet tibi. 157. Secundus bomo de Calo calestis. 128. Signatum of super nos lumen vultus tui, 162. Spiritum nolite extinguere, 150. Surge qui dormis, & illuminabit te Christus. 153. Triflis est anima mea. 132. Verbo Domini cæli firmati funt. 113.

I NI



#### REFLEXIONS IMPORTANTES,

Qui doivent se mettre à la fin du Traité intitulé

# ATHEI DETECTI



'Est le Cartesianisme tout pur qu'on | enseigne cette année en Logique; & par consequent l'Atheïsme, dans fon principe, & dans toutes les consequences, qu'une Logique de deux mois peut fournir. Il y en a plus

que l'on ne peut croire. C'est ce que j'entreprens de

prouver ici, Dieu aidant.

On donne d'abord de grands éloges aux nouveaux Philosophes, & à leur nouvelle Méthode. On préconile sur tout la Logique de Port-Royal, avec un grand mépris de l'ancienne Dialectique. Nos Logi-ciens jusqu'ici n'ont esté que des jaseurs: les Cartesiens de Port-Royal sont bien de meilleurs Maistres.

On cite souvent Descartes, & on le défend toujours. Ce ne sont pas quelques-uns des sentimens de Descartes que l'on enseigne; c'est tout le Corps de sa Doctrine, qui y est reduite en Cours de Philosophie. Aussi la Méthode que l'on tient pour l'enseigner, est totalement disserente de l'ancienne, qui a esté observée jusqu'ici; tant pour les matieres que pour la forme. En parcourant les titres on peut s'en con-

vaincre. Venons à quelque détail, & à l'essentiel. On commence la Philosophie, comme Descartes, par enseigner que nous avons tous une idée innée de Dieu, au sens que Descartes entend l'idée innée, & l'idée de Dieu. C'est le sens & ce sont presque les termes de la 9. These de la premiere sabbatine. Ideas per modum actus congenitas cum Cartesio rejicimus: . . . . Mens nostra sic percipiendo agit depen-denter a sensibus, ut illud tamen veterum axioma, Nibil est in intellectu, quod prius non fuerit in sensu; caute ac restricte intelligendum sit. Extat innolis idea Dei positiva. Cette These est enveloppée avec artisce, comme plusieurs autres où la matiere est scabreuse, & où l'auteur craint d'estre découvert. Nous la développerons bientost.

On enseigne que cette idée de Dieu se presente à nostre esprit, que nous l'appercevons à tout moment, à chaque instant, dés que nous voyons, que nous entendons, que nous sentons la moindre chose; à la moindre joie, ou au plus petit chagrin que nous avons, & cela depuis nostre premiere enfance. Talis est IDEA DEI, ad quam efformandam mens determinatur occasione Quarumlibet PENE MOTIONUM CORPORIS, ET ANIMÆ AFFEC-TIONUM, SIVE GAUDII, sive tristitiæ, sive doloris, seu voluptatis, seu visionis, seu odoris. Cela est

inconcevable à la verité, & incompatible avec l'idée que les Chrétiens ont du vrai Dieu. Mais c'est que selon Descartes & tous ses sectateurs, Dieu n'est que L'ESTRE, 70 ov: l'Estre de tout ce qui a l'Estre: l'Estre de tout ce dont on peut dire, Cela est, Cela est réel, Cela est vrai: en Physique, en Morale, en Mathematique, en toute matiere; en tout sentiment interieur de joie, de plaisir, de tristesse, ou de quelque autre passion: mesme en tout regard, & en tout autre mouvement du corps. En Physique, Le tout est plus grand que chacune de ses parties : en Morale, Un ami doit rendre à son ami le dépost qu'il lui a confié: en Mathematique, Le triangle a trois angles égaux à deux droits. Tout cela Est, réellement, veritablement, certainement. On ne peut pas dire, que tout cela n'est pas. Cela est, & necessairement cela est. Et cela est infini. Voila donc l'Estre, & l'Estre infini; & l'Estre dont l'existence n'est pas distinguée de son essence, mesme par la pensée: car l'existence fait toute son essence. C'est donc la Dieu, dit-on, & son existence démonstrée sans re-

De plus, poursuit Descartes, je ne puis dire, Je pense, donc je suis, que je n'aie une idée de ce mot que je dis, Je suis, ou de ce que c'est qu'Estre. Or Dieu c'est l'Estre, & l'Estre, c'est Dieu. Donc je ne puis dire, Je suis; ou, Je pense, donc je suis; que je n'aie l'idée de Dieu. Or certainement au moindre sentiment de joie ou de tristesse, de douleur ou de plaisir, chacun pense naturellement qu'il est, & par consequent à l'Estre : & l'Estre est Dieu, selon Descartes. Pour cela on dit comme lui aujourd'hui en Logique, que nous pensons à Dieu naturellement & avec une facilité merveilleuse presque à tout moment. Un cnfant mesme à la mamelle, ne peut se dire interieurement, Je suis bien, ou Ja suis mal, qu'il n'ait l'idée de ce Je suis, ou de l'Estre. Il ne peut donc estre sans avoir l'idée de Dieu. Et cette idée lui est aussi naturelle, qu'il lui est naturel de sentir qu'il est bien ou qu'il est mal. Ce sont les suites de la démonstration Metaphysique de Descartes, touchant l'existence de Dieu.

En ce sens on entend bien ce paradoxe, que tous les Cartesiens enseignent hardiment, comme on l'enseigne aujourd'hui en Logique. Ecoutons Malebranche. Cette PRESENCE CLAIRE, INTIME, NECESSAIRE DE DIEU, JE VEUX DIRE, DE L'ESTRE SANS RESTRICTION particuliere,

Digitized by Google

de l'estre infini, de l'estre en gene-RAL, à l'esprit de l'homme, agit sur lui PLUS FOR-TEMENT, que la presence de tous les objets finis. IL EST IMPOSSIBLE QU'IL SE DE'PASSE entierement de CETTE IDE'E GENERALE de l'ES-TRE, parce qu'il ne peut subsister bors de Dieu. . . . On peut bien estre quelque tems sans penser à soi-mes-me : mais on ne sçaureit, ce me semble, subsister un moment sans penset à l'ESTRE: & dans le tems musme, qu'on croit ne penser à rien, ON EST NECES-SAIREMENT PLEIN DE L'IDE'E VAGUE ET GENERALE de l'ESTRE. Et ailleurs : Il est vrai que LA NOTION DE L'ESTRE INFINIMENT PARFAIT est profondément gravée dans nostre esprit: NOUS NE SOMMES JAMAIS SANS PENSER A L'ESTRE. Mais bien loin de prendre cette notion vaste & immense de l'estre sans res-TRICTION, (c'est-à-dire, de l'Estre précisément, ou de l'Estre en general, sans différence, qui le restreigne à un estre specifique & individuel:) pour me-Surer par elle LA DIVINITE' QUI SE PRESEN-TE A NOUS SANS CESSE; nous la regardons cette notion immense, comme une pure fistion de nostre esprit. Ceft, Arifie, que l'estre en general me frappe point nos sens.

Regis dans sa Metaphysique: Il est impossible de concevoir qu'un esprit soit esprit, sans concevoir qu'il connoist Dieu, & qu'il se connoist soit nesme. . . Il connoit Dieu, parce qu'il connoit NECESSAIREMENT l'ESTRE PARFAIT: à cause que. . . . . l'idée de cet Estre précede en lui l'idée de tous les estres imparfaits considerez comme tels. . . . Il n'est pas possible de concevoir que l'esprit puisse connoistre son estre, sans Paimer: ni qu'il puisse aimer son estre, sans Aimer Dieu qui l'a produit, & qui le conferve. C'est-à-dire, qu'on ne peut aimer son estre, sans aimer l'Estre de tout ce qui a l'estre; & cet

Estre est l'Estre parfait.

Du Hamel: În omni cognitione nostra quedam confusa Dei notio involvitur. . . . OMNEM COGNITIONEM NOSTRAM CONFUSA QUADAM DEI
NOTIONE PERFUNDI. Ils disent tous le mesme.
Et tout cela est compris dans le texte que j'ai rapporté des cahiers de Logique: Talis est IDEA DEI,
ad quam efformandam mens determinatur occasioNE QUARUMLIBET PENE MOTIONUM CORPORIS & ANIME AFFECTIONUM, sive gaudii, sive tristitia, sive doloris, seu voluptatis, seu visionis, seu odoris.

On dit dans la 9. These que j'ai rapportée, que l'idée de Dieu est positive: Exstat in nobis idea Dei posil s'agit là du vrai Dieu, il est aussi ridicule de mettre dans une These, que l'idée que nous en avons est positive; qu'il seroit extravagant d'y mettre, que le soleil huit, ou que nous avons chacun deux pieds & deux bras. Au lieu que si Dieu n'est que l'Estre, ou l'Infini, qui est la mesme chofe: (car selon Malebranche, nous concevons PEstre infini, des que nous concevons l'Estre, sans penser s'il off fini ou infini:) si Dieu donc n'est que l'Infini, comme Descartes l'enseigne, que l'on veut suivre; on se voit obligé de dire que l'idée de Dieu est une idée positive; quoi qu'on n'entende par là autre chofe, sinon que l'idée de l'Infini est positive: parce qu'il seroit absurde de dire, que l'idée de Dieu n'est pas une idée positive; & qu'il seroit dangereux de mettre crument dans la These, que l'idée de cet Insini cst Pidée de Dieu.

Au lieu que dans les cahiers ce n'est pas directement de l'idée de Dieu qu'on dit qu'elle est positive; c'est de l'idée de l'Insini, & on y suppose qu'elle est l'idée de Dieu, comme Descartes l'entend dans sa démonstration. C'est de l'idée, dis je, de l'insini, qu'on enseigne en Logique, & que l'on y sourient sortement, que c'est une idée positive. Certe nulla

est idea magis positiva, quam idea insiniti; siquidem excludit omnem prorsus negationem; dum dicit Ens sine termino, Ens sine non ente: adeo ut destrueretur, se negationem aliquam includeret. Tous les Cartesiens l'enseignent ainsi. Pourquoi? Parce qu'ils ne connoissent point d'autre Dieu, que l'Infini, tel que j'ai déja dit que l'entend Descartes: c'est-à-dire, prenant ce mot aussi bien que l'Estre, roor, au neutre: Car ce qui est, ce qui est réel, est infini, puisque c'est l'Estre qui enserme toute realité objective, tout ce dont on peut dire, cela est necessairement; ou, indubitablement cela est: en Physique, comme j'ai déja dit, en Morale, en Geometrie, en toute matiere: en sentiment interieur de joie, ou de quelque autre passion. Et tout cela sans doute c'est l'Infini; ou comme l'appelle un Abbreviateur & un Apologitte de Descartes, nommé Le Grand, Ens amplissimum. L'Estre ne dit rien de fini: au contraire il comprend tout l'estre, dés qu'il n'en exclut aucun. L'Estre & l'Infini c'est donc le mesme.

Mais de dire néanmoins que l'idée de l'Infini est positive, c'est aller contre le sentiment des Philosophes qui ont vécu jusqu'à Descartes. Ils ont tous enseigné que l'idée de l'Infini est negative; & que qui dit Infini, dit simplement, Qui n'a point de bornes, ou dont on ne voit pas le bout. Les Cartesiens eux-mesmes avoüent, que nous ne concevons l'Infini ordinairement, que par une negation de bornes, quoi qu'il soit selon eux positif en soi.

C'est donc l'erreur de Descartes, c'est son atheisme, que la These enseigne d'une maniere captieuse & enveloppée, per la crainte qu'une erreur si affreuse a d'estre découverte. Voici la These encore une sois. Ideas per modum actus congenitas cum Cartesio rejicimus. . . . Mens nostra sic percipiendo agit dependenter & sensibus; ut illud tamen veterum axioma. Nibil est in intellectu, quod prius non fuerit in senfu, caute as refricte intelligendum fit. Exftat in nobis ides Dei pestiva. Que veut dire d'abord cet Exstat in nobis idea Dei, si ce n'est une idée innée? On ne l'admet pas innée, à ce qu'on dit, au sens que rejette Descartes: mais cela mesme c'est la reconnoistre innée comme lui. Car pour lui il Pappelle toujours innée, en termes formels. Il reconnoit par exemple dans la 5. de ses Meditations, Ideas veras MIHI INGENITAS, QUARUM PRIMA & PRÆCI-PUA EST IDEA DEI. Voici après cela leraisonnement, qui est ensermé dans cette These embarradiée exprès: & le voici tel qu'on l'explique dans les cahiers. L'idée de Dieu, dit-on, est l'idée de l'Infani, laquelle nous est innée dés l'enfance, sans passer par les sens. En esset l'idée de l'Estre, que Pon a, quand on dit, Je suis, ou cela est, ne vient point par les sens, ni par aucun objet exterieur & fini: & cet Estre, comme on l'a dit, est infini. Or l'idée de l'Infini, telle que je viens de dire, est une idée positive. Donc l'idée de Dieu est une idée positive. C'est aussi le raisonnement de Descartes.

L'idée du vrai Dieu est celle-ci, Un esprit infini en tout genre de persections. Et cette idée est très-positive dans ce qui y tient lieu de genre: & dans sa disserence, elle est positive en partie, & en partie negative. Car on a une idée positive de substance intelligente, ou d'esprit. Et quant à son infinité, on a une idée positive de ce qu'on en connoist; & l'on ajoute, qu'il y en a encore plus que nous ne connoissons pas. Mais l'idée de l'Infini abstrait a toujours passé dans les Ecoles pour une idée negative, ou pour ce qui n'a point de bornes. Et en esset on ne le conçoit pas autrement.

Descartes néanmoins se sentant obligé d'éblouir ses locteurs, s'il peut, se d'envelopper son arbrisme, en sorte qu'il ne puisse estre reconnu que de

ses sectateurs; définit Dieu quelquesois, substantiam quamdam infinitam, summe intelligentem, summe potentem: une certaine substance infinie, souverainement intelligente, souverainement puissante. Mais substance infinie, n'est-ce pas un terme aussi purement abstrait, que l'Estre infini? Et de quelle intelligence sont capables les termes les plus generaux & les plus abstraits? Descartes ne dit là, que ce que S. Evremont dit dans son discours de l'Existence de Dieu: Appellez Destin, Nature, Intelligence, ou Divinité, ce qui fait & gouverne tout ici bas; n'est-ce pas teujours une souveraine puissance? n'est-ce pas toujours une sagesse insime? Descartes donne de l'intelligence & de la puissance à une certaine substance, qui n'est pas mesme par consequent selon lui proprement substance; comme S. Evremont donne de l'intelligence, de la sagesse, de la puissance, & de la divinité à la Nature & au Destin. Mais par souveraine Intelligence ou fagesse, & par souveraine puissance, qu'entendentils tous deux, que l'ordre & la beauté de l'Univers, qui résulte selon eux des loix sages & toutes puissantes du mouvement, dont l'Estre infini est la cause efficiente formelle; Effectiva vel formalis causa Deus? Toute la doctrine de Descartes & de ses adherans, en est une preuve manischte, du moins par rapport à lui.

L'Estre infini, ou l'Estre parfait, selon Descartes & toute son Ecole, n'est pas mesme un genre & une difference: ce sont tous termes parfaitement synonymes. L'Estre est simplement l'Estre, sans aucune composition metaphysique, de sujet & de forme, de genre & de différence, d'attributs ou de perfections. Il en est de mesme de l'Estre parsait: ce sont deux termes de mesme fignification. Eftre, est perfection pure sans imperfection; mais perfection en toute matiere: & en ce sens l'Infini. Quand je dis de l'Estre infini, dit un excellent Cartesien des plus recens, qu'il est l'Estre par excellence, sans vien ajouter, j'ai tout dit. Le mot d'infini, que j'ai ajouté, est un terme presque superflu. . . . Qui dit l'Estre sans restriction, emporte l'Infini: & il est inutile de dire l'Infini. C'est pour ainst dire dégrader l'Estre par excellence, que de croire avoir besoin d'ajouter quelque chose, quand on a dit qu'il Est. Dieu est donc l'estre. . . . L'ESTRE est son nom essentiel, glorieux, incommunicable, ineffable, IGNORE' DE LA MULTITUDE. N'y a t'il donc plus que les Cartesiens au monde, qui connoissent le vrai nom de Dieu? Le vrai Dieu pourtant veut estre connu aussi de la multitude. On va pour cela le prescher aux nations les plus fauvages. Mais cette multitude n'est pas en esset capable de connoistre ce que c'est que l'Estre, ou l'Insisi, dont l'i-dée soit positive. N'y aura-r'il que des Metaphysiciens, qui puissent estre Chrétiens?

Si le terme d'Estre universel sent l'Atheisme, comme on le die, Malebranche, qu'on louë dans les cahiers, comme l'un des plus illustres désenseurs de la Nouvelle Philosophie, est donc un Athée. Car il dit que Dieu est l'Estre universel en cent endroits, & mesme dans un passage, que j'ai remarqué dans les écrits de Logique, où l'on rapporte ses sentimens sur une certaine question. Le voici : Juxta illam opinionern perceptio & idea distinguuntur realiter. . . . Perceptio est modus & affectio menti cuilibet peculiaris: idea est exemplar quoddam omnibus bominibus commune, residens in entiuniversali deo, in quo vident quidquid clare concipiunt, sive id spiritale sit, sive corporeum. Pourquoi ne le releve-t'on pas là-dessus, Là où l'on veut paroistre le réfuter sur un article, qui n'est fondé que sur ce principe arhée, que Dieu n'est que l'Estre universel? C'est qu'en esset Malebranche n'entend par son Estre universel, son Estre indeterminé, son Estre en general, son Estre tout court, (car il se sert de toutes ces expressions:) il

n'entend, dis-je, que ce que Descartes veut qu'on entende par son Infini.

Dans le premier passage, que j'ai cité de Malebranche, ne joint-il pas ces deux expressions, l'Estre infini, & l'Estre en general? Et ne les joint-il pas avec l'idée vague & generale de l'Estre? Et n'est-ce pas de l'Estre infini qu'il parle, lorsqu'il dit. Mais non seulement l'esprit a L'IDE'E DE L'INFINI, il l'a mesme avant celle du fini. Car nous concevons l'Estre insimi, de cela seul que nous concevons l'Estre, sans penser qu'il est sini ou insini. Ne l'appelle-t'il pas encore l'Estre infiniment parfait? Je sçai, dit-il, qu'il y a un Dieu ou un Estre infiniment PARFAIT. Car si j'y pense, & certainement j'y pen-se, il faut qu'il soit. Il veut dire qu'on ne scauroit penser qu'on est, si cela n'est, & si l'on ne voit que cela est. L'Estre donc est dés qu'on y pense. Or l'Estre en general c'est Dieu, dit-il: On ne peut donc penser qu'on est, sans penser à Dieu, & sans voir qu'il existe. C'est aussi la démonstration de Descartes, comme j'ai déja dit. L'Estre en general, ou PEstre universel, pour dire Dieu, est-ce une expression orthodoxe dans Malebranche, parce qu'on fait profession de le suivre dans le reste de sa doctrine?

Si l'Estre en general, & tout estre, sent l'Atheisme, comme on le dit, nostre Prosesseur de Logique de l'an passé au College de Billom en Auvergne est aussi un franc Athée. Car il enseigne en parfait Cartesien, en Malebranchiste déclaré, dans sa These du mois d'Aoust dernier, que l'ame est un estre pensant; qui non seulement pense toujours, mais qui apperçoit toujours necessairement le mesme objet, qui est simplement infini, sçavoir Dieu, & dans lui, c'est-à-dire, qui est lui-mesme, Tout-estre en general. Voici ses paroles dans la seconde These de Logique: Præterea certum eft, nibil in anima esse magis permanens cogitatione: ita ut non folum cogitet, sed etiam semper PERCIPIAT NECESSARIO idemobjettum SIMPLICITER INFINITUM: NEMPE Deum, & in illo omne ens in gene-RE, ut ex dicendis patebit. Certum est igitur, animam esse illam perceptionem; sive substantiam animæ esse cogitationem fixam, in fe existentem, finitam: cujus objectum sit Deus, & omne ens in GENERE. Et dans la troisième: SEMPER igitur COGNOSCITUR DEUS, cognitione non ex aliis composta; quippe que alias, omnes TRANSSCENDAT: sed cognitione NATURALI: Unde bene infertur, Deum exsistere. Et que dit-il là, que ce qu'on en-seigne aujourd'hui en Logique à Paris, touchant la nature de Dieu; sçavoir c'est l'Infini, ou l'Estre infimi? N'est-il pas seulement plus fincere, qu'on ne l'est ici: quand il avoue que l'Estre en general, l'Estre qu'on connoist par une idée transscendentale, & l'Infini, c'est la mesme chose: parce que selon les Cartefiens l'Estre contient une Realité objective infinie? Et quand il dit que nous pensons toujours necessairement à Dieu ainsi entendu; & que cette idée n'est point une idée factice, mais naturelle; n'est-ce pas là l'idée innée de Dieu, comme on l'enseigne ici? Ainsi si le Seigneur Dieu n'y met la main, nos Professeurs de Philosophie vont devenir peu à peu par état Professeurs d'Atheïsme, sous les noms nouveaux de Cartefiamisme & de Malebranchisme. Car c'est là déja, comme ici, & comme il a esté à Caën, le mesme plan de Philosophie, les mesmes sentimens. Le Cours où la Logique commence par établir l'idée innée de Dieu, par dire que Dieu est l'Estre en general ou l'Infini; par démonstrer metaphysiquement qu'il y a des corps: & le reste. Les Athées peuvent déja citer pour eux les Colleges de Paris, de Caen, de Billom, & autres peut-estre, où le Dieu qu'on a enseigné sans contradiction, n'est que l'Estre en general, Pinfini, &c. Kk 3

Mais cet Infini, qu'on dit estre Dieu, est-ce un Infini, qui ait jamais subsisté réellement séparé du fini, comme le vrai Dieu l'a esté des siecles infinis avant le monde? Le monde est éternel selon Descartes & les bons Cartessens: quoi que pour ne pas estrayer, ou pour tromper les hommes, ils se sont avisez de dire, que le monde n'est pas éternel comme Dieu, parce qu'il n'est pas immuable, comme l'Estre tout court, ou l'Infini; mais qu'il est perpetuel. Cet infini ne fut jamais séparé du fini qui existe, & de l'infini qui peut exister, que dans nos idées. Il ne fut jamais anterieur aux estres creés, que d'une anteriorité d'excellence, que nos abstractions metaphysiques lui attribuent.

Est-ce un infini, qui produise tout ce qui est fini, non pas comme cause exemplaire & metaphysique, & par une production metaphorique; mais comme cause efficiente extrinseque, aussi separée de son ouvrage, qu'un horloger l'est de sa montre? Cela est impossible, autrement qu'en imagination. Est-ce un infini, qui puisse détruire le fini, quand il voudra; & qui le détruit en estet dans les especes consacrées? Descartes & Malebranche le nient. L'Estre ne peut détruire pas mesme un pouce de matiere. Un bon Philosophe, dit Malebranche, doit-il craindre ce qui est nature lement impossible, & mesme ce qui est nature l'ement impossible, & mesme ce qui est nature l'ement impossible, & mesme ce qui est nature l'ement impossible, & mesme ce qui est l'Anean-tissement des substances? Tous les Car-

tesiens & Malebranchistes en conviennent.

Il ne sert de rien de dire, que l'Estre infini est un estre singulier & individuel, & un estre tel. En estil moins purement metaphysique, s'il n'est autre que l'Ens tò o'? C'est abuser des termes & user d'équivoque, que de dire que l'Estre infini est un estre singulier, parce qu'il ne peut y avoir deux Estres de cette nature. C'est vouloir imposer aux hommes. Selon Spinosa, singe de Descartes, il n'y a qu'une Realité, que Spinosa appelle aussi substance: à laquelle il donne deux attributs; la pensée: & l'étenduë. Et ce qu'enseigne Descartes de l'Estre pensant, & de l'Estre étendu, sous l'Estre infini, n'est-ce pas au fond le mesme système? Mais appeller cela un Estre singulier & individuel en ce sens, qu'il n'y en a pas deux, encore un coup c'est vouloir tromper.

Malebranche est plus sincere, lors qu'il dit: Ne voit-on pas qu'il y a cette difference entre Dieu & l'ame de l'homme, que Dieu est l'estre sans restriction, l'estre universel, l'estre infini: & que l'ame est un genre d'Estre particulier? Ailleurs il dit que Dieu est un tel estre en ce sens, (c'est-à-dire, qu'il n'est pas, à proprement parler, un tel estre, ou un estre singulier; mais qu'il l'est seulement en ce sens;) qu'il est le seul estre, qui renserme dans la simplicité de son essence tout ce qu'il y a de realité dans tous les estres, qui ne sont que des imitations inssimment impar-

faites de son essence.

Aprés cela on a droit d'enseigner, comme on fait en Logique, qu'il n'y a point d'Athées, & qu'il n'y en peut avoir. Car y a t'il homme, qui ne voye Ce qui est, du moins en quelque matiere, de Physique, de Morale, ou autre? y a-t'il homme, qui ne pense du moins qu'il est? Or Ce qui est, dit-on, en toute matiere, & l'Estre à quoi on pense, quand on pense qu'on est, c'est Dieu. Oui, mais Deus recens. Moyse ni les Prophetes, Jesus-Christ ni les Apostres, n'ont jamais dit que l'Estre fust Dieu, ou que Dieu fust l'Estre. N'ont-ils jamais appellé Dieu par son nom? C'est abuser étrangement de l'Ego sum qui sum, & du Qui est, qui sont dans l'Exode, de les produire, comme on fait, en faveur de ce sentiment athée. J'ai expliqué ailleurs ce qu'ils signifient. Mais quoi que j'en pense, qui cst, je ne dis pas le Philosophe, mais le Grammairien, qui ne voye, qu'il y a une difference infinie, entre Qui sum, ou Qui est, & Id quod est, l'Estre des Athées: c'est-à-dire en Grec, entre è de, &  $\tau \delta$  de; entre un concret masculin, & un abstrait neutre? entre un concret veritablement individuel & singulier; & un abstrait generique & universel?

Descartes pour établir les dogmes de sa nouvelle Philosophie, débute par là, comme on sait en Logique cette année; je veux dire, par démonstrer que Dieu existe, c'est-à-dire, que l'Estre, ou que Ce qui est, existe. Il regarde l'existence de Dieu comme le fondement de sa Philosophie. En cela sa Methode est Geometrique. Car que peut-on sçavoir sur rien, si l'on ne sçait Ce qui est, ou Ce qui en est? Or Ce qui est, en quelque matiere que ce soit, est Dieu, dit-il. On ne peut donc rien

sçavoir, sans connoistre Dieu.

Un Athée, dit Descartes, ne peut sçavoir d'une vraie science, qu'un triangle a trois angles égaux à deux droits, nist prius Deum agnoscat. Cela paroist un paradoxe aux Catholiques, qui ont l'idée du vrai Dieu. Mais cela est démontré dans le sens de Descartes. Car peut-on rien sçavoir, comme j'ai déja dit, sans sçavoir Ce qui en est? Or Ce qui est, selon lui, c'est Dieu: Ens, 70 or, l'Estre parfait, l'Estre vrai: ce qui est toujours en toute matiere, ce qu'on affirme, quand on dit de quel-que verité, Cela est, c'est Dieu, dit Descartes. Ce qui est toujours vrai en toute matiere, c'est Dieu, dit Malebranche; & comme cela n'a point de bornes, c'est l'infini, dit l'un & l'autre. Mais c'est tout un: & ils raisonnent consequemment, quand ils s'accordent à dire, qu'on ne peut rien sçavoir, sans présupposer l'existence de Dieu. Car peut-on rien sçavoir sans présupposer, qu'il y a quelque chose qui est toujours, qui est toujours le mesme, qui est toujours vrai, en toute matiere? Et cela s'étend à l'infini.

C'est ce qui a fait dire à Descartes, & aux Cartesiens, que l'existence de Dieu est le premier principe des sciences. Magna differentia est, dit Descartes, inter falsas positiones, & IDEAS VERAS MIHI INGENITAS, quarum prima & pracipua est IDEA DEI.... Atque ita plane video OMNIS SCIENTIÆ CERTITUDINEM & VERITATEM ab una veri Dei cognitione pendere: adeo ut PRIUSQUAM ILLUM NOSSEM, NIHIL de ulla alia re persecte SCIRE POTUERIM.

Le but de Descartes a donc esté d'établir, qu'il n'y a point d'autre Dieu que l'Estre des choses que nous pouvons connoistre; & par consequent qu'il ne faut rien croire, que ce que nous appercevons par la lumiere naturelle; ou pour parler son langage, que ce que nous voyons par idée claire. Car quand on voit quelque chose par idée claire, en quelque matiere que ce soit, on voit Ce qui est, on voit Ce qui est. Et cela ne peut absolument estre autrement qu'on le voit, puisqu'on le voit selon Ce qui est, & par consequent selon Dieu mesme, qui le fait.

Pour cacher néanmoins ce qu'on pense touchant les idées innées, on enseigne qu'on n'en tient point comme le commun des Cartesiens, qui prétendent qu'on a dans l'esprit une multitude infinie de ces modifications, qui nous y font penser actuellement. These 9. Ideas per modum actus congenitas cum Cartesio rejicimus. Et dans les Ecrits: Idea non sunt nobis innata, quomodo censent vulgo Cartesiani, nec eo sensu innatas admisit Cartesius. Frustra admittatur infinita prope multitudo diversarum in anima modificationum. . . . Cartesius testatur disertis verbis se nibil tale umquam cogitasse. Sic enim babet in epist. 99. tomi 1. ad object. 12. , Numquam scripsi vel indicavi mentem indigere ideis innatis, quæ sint aliquid diversum ab ejus facultate cogitandi. Sed cum adverterem, quasdam in

4

feroit-il capable?

" me esse cogitationes, quæ non ab objectis exter-" nis, nec a voluntatis meæ determinatione pende-" bant, sed a sola cogitandi facultate, quæ in me "eft: ut ideas seu notiones, quæ sunt , ISTARUM COGITATIONUM FORMÆ, ab ,, aliis adventitiis, aut factis distinguerent; illas "INNATAS vocavi, codem fensu, quo dicitur " generositatem esse quibusdam familiis innatam; ,, aliis vero quosdam morbos, ut podagram, vel cal-3, culum. Non quod ideo, istarum familiarum in-, fantes morbis istis in utero matris laborent, sed " quod nascantur cum quadam dispositione ad illas " contrahendas. . . . Monebo hic, per IDEAs "INNATAS me nihil umquam intellexisse, nisi no-, bis A NATURA inesse potentiam, qua Deum " cognoscere possimus. Quod autem istæ ideæ sint " actuales; vel quod fint species nescio Quæ ,, a cogitandi facultate diversæ; nec umquam scrip-" sisse; vel cogitasse; immo etiam me magis quam , quemquam alium ab ista supervacanea entitatum " scholasticarum supellectile esse alienum.

De là on conclut dans les Ecrits: Rejicimus quidem IDEAS INNATAS ratione sui & per modum actus: sed admittimus innatas ratione principii; in cujus SINU data occasione naturaliter FUNDUNTUR: atque nonnullæ potiori jure dici possunt innatæ; quia non tam paucis & raris occasionibus alligantur, quam ceteræ. Talis est IDEA DEI &c. C'est un fantosme de Cartesianisme, qu'aucun Cartesien n'a jamais adopté, que celui que l'on combat ici. Et on ne le combat, que pour s'attacher inviolablement à Descartes: qui dit. comme on l'enseigne dans les écrits de Logique; que l'idée de Dieu nous est innée; non pas tellement que nous l'ayions toujours actuellement & distinctement presente à l'esprit; mais parce qu'étant l'objet naturel de nostre Estre pensant, intimement & inseparablement uni à lui, c'est-à-dire, à cette PENSE'E subsistante, qui constitue l'ame selon Descartes & les Cartesiens; le plus petit objet, la moindre sensation de douleur ou de joie, la moindre rencontre, excite toujours & necessairement la perception de cette idée en nous, ou nostre Estre pensant à l'appercevoir: comme il ne faut que marcher sur le pied d'un gouteux, pour le rendre sensible à la goute qu'il a par nature. Talis est IDEA DEI, ad quam efformandam mens determinatur occasione QUARUMLIBET pæne MOTIONUM corporis & animæ affectionum, sive gaudii, sive tristi-tiæ, sive doloris, seu voluptatis, seu visionis, seu o-doris. Et ailleurs: Denique nullam in nobis ideam deprehendimus, quæ non possit stare cum tali dependentia. Si qua enim foret, maxime IDEA DEI positiva. Atqui idea Dei positiva potest HABERI & PRODUCI a mente dependenter a sensibus, tamquam ab occasione. N'est-ce pas assez dire, que l'idée de Dieu est innée, que d'enseigner comme Descartes, qu'il nous est NATUREL de l'AVOIR à tout moment; que tout nous sert d'occasion d'y penser, & qu'il ne nous est pas mesme libre de nous en empescher? Quand on dit, qu'on a cette disposi-tion à la former, c'est-à-dire, à l'appercevoir, dés la naissance; parce qu'elle est inseparable de l'idée de nostre Estre mesme; n'est-ce pas la reconnoistre innée? Descartes l'appelle ainsi; & ni lui ni aucun Cartesien ne l'entend autrement. Cette idée, disentils, c'est nostre faculté mesme de penser; non pas une puissance distincte réellement de tous ses actes, comme l'enseigne la vieille Philosophie; mais une pensée subsistante & permanente, qu'on appelle Estre Pensent toujours à Ce qui est, du moins confusément; & par consequent, disent-ils, à Dieu; mais plus distinctement en une infinité d'occasions à chaque heure: à l'occasion mesme d'un plaisir désendu: voluptatis: car ce terme generique les enferme tous. Grand Dieu, Est-ce du vrai Dieu que cela se peut entendre? L'Estre, ou Ce qui est, ou l'Estre & l'Estre vrai que l'on apperçoit, soit dans la joie & dans le plaisir, soit dans la douleur & dans le chagrin; est-ce Dieu? Oui, si l'on en croit Descartes, Malebranche, & leurs éleves: mais ce n'est pas le Dieu des Chrétiens.

Pour achever de développer cette 9. These, j'ajoute, que par ces mots, Mens nostra sie per cipiente, que par ces mots, Mens nostra sie per cipiente, que priente axioma, Nihil est in intellectu, quod prius non suerit in sensu, caute & restricte intelligendum sit: on introduit dans l'Ecole deux nouveautez Cartesiennes, qui tirent leur origine de l'Athèsime de Descartes. La premiere est, que toute l'activité de l'esprit humain consiste à percevoir son objet: per cipient humain consiste à percevoir son objet: per cipiente dans les écrits, que l'entendement produit ses idées: mais c'est pour ébloüir. On ne dit nulle part, qu'il les produise autrement, que par une perception simple, & par consequent passive; percipiendo agit: car de quelle autre passivité l'Estre pensant

Descartes dans la 3. de ses Méditations, dit que l'idée que nous avons de Dieu, c'est Dieu mesme: Patet illam ipsam Deum esse. Il parle assurément de l'objet de nostre perception: & il dit que cette idee n'est pas nostre production; mais qu'elle nous est aussi innée, que nous l'est l'idée que nous avons de nous-mesmes. Neque enim illam sensibus hausi. . . . nec etiam A ME efficta est. . . . Superest ut mihi sit INNATA, quemadmodum etiam mibi est innata idea mei ipsius. C'est-à-dire qu'il nous est aussi naturel d'appercevoir l'idée de Dieu, de penser à Ce qui est, qui est Dieu, selon Descartes, que de penser que nous sommes nous-mesmes. Cette idée, dit un des plus entestez Cartesiens, le Benedictin Lamy, n'est ni une maniere d'es-TRE de l'esprit bumain, ni un ouvrage de sa façon: mais Dieu Lui-mesme immediate-MENT PRESENT A L'ESPRIT LUI TIENT LIEU DE SON IDE'E. Quand on adopte le pernicieux sentiment de Descartes, qui prétend que l'idée de Dieu nous est naturelle dés le premier instant de nostre maissance, & qu'elle est Dieu lui-mesme,

c'est-à-dire, l'Estre, ou Chose; la peut-on produi-

re cette idée, si la produire signifie autre chose,

que l'appercevoir d'une perception passive?

La seconde nouveauté dangereuse de cette These, & qui est l'origine de la premiere; c'est de dire, Que cette maxime receuë de tout le genre humain, jusqu'à Descartes; & fondée sur la nature de l'ame raisonnable, sçavoir que toutes nos idées, & celle de Dieu plus que les autres, se forment par l'entendement sur les objets exterieurs ou les perfections creées, dont les images passent par les sens dans l'imagination: que cette maxime de toute la Philosophie, dis-je, est fausse. Traduntur etiam, dit-on dans les Ecrits, antiqui Peripatetici putasse objecta externa inmittere species quasdam corporeas & materiales in phantasiam, quas intellectus agens perciperet, & quasi percolatas redderet spiritales, tum asservandas committeret intellectui passivo, quasi in officina quadam, seu in promptuario, unde pistea repeteret singulas, prout opus ferret. Qua omnia COMMENTA tam inepta sunt, ut ne sanum quidem foret illa refellendo tempus terere. C'est défigurer les sentimens de l'Ecole les mieux fondez, & leur donner un air ridicule, comme l'heretique traduit nos dogmes. Et que donne-t'il de meilleur? Ses heresies. Le sentiment que l'on rejette ici avec un mépris bien fier, n'est pas seulement celui des anciens Peripateticiens, comme on le dit, pour faire accroire qu'il est suranné, & que ce n'est qu'une idée de vieux radoteurs. Toute la Philosophie l'a enseigné jusqu'au tems de Descartes: Et tous les Maistres

qui sont Chrétiens, & qui ne donnent pas dans l'Atheisme de Descartes ou de Malebranche, l'enseignent encore. Ces deux nouveaux venus, qui l'ont abandonné & méprisé, comme on fait ici, que donnentils de meilleur? Ce qui favorise leur Atheisme, &

qui en est une consequence necessaire.

On refute cet ancien sentiment assez au long, mais fort mal. Nulla idea, dit-on, dici debet pendere a rebus sensilibus, tamquam ab exemplari. Quia ut idea penderent &c. Et ailleurs: Axioma illud veterum, Nihil est in intellectu, quod prius non fuerit in sensu, verum non est, nisi per illud solummodo intelligatur, sensus debere mentem excitare ad cogitandum. C'est-à-dire, Que cette maxime est fausle dans le sens naturel des termes, & dans le sens que l'ont entendu ceux qui l'ont soutenuë jusqu'ici: Que les sens au contraire ne sont que des causes occasionnelles de nos idées & de nos perceptions: Qu'ils n'en sont nullement des caules exemplaires en vertu des especes ou des images qu'ils reçoivent des objets, qu'ils perçoivent, & qu'ils envoyent à l'imagination, d'où l'entendement les spiritualise. Bien loin de cela, l'entendement, diton, est comme un lut, qui rend toujours quelque son, quelque corde que ce soit que l'on touche. Et qu'appelle-t'on passivité de l'entendement, si celle là ne l'est? En peut-on imaginer d'autre? La vraie activité de l'esprit humain consiste à appercevoir les objets par les sens, à recevoir & à en produire les images par l'imagination ou le sens commun; & à former là dessus ses idées; & celle du vrai Dieu, comme toute autre, par la consideration de ses ouvrages, & des perfections creées qu'on lui attribue, en y ajoutant une infinité d'autres, & en séparant toute imperfection.

Quand Descartes & Malebranche ostent à l'homme la faculté sensitive & imaginative, qui reçoive & qui produise des especes ou images des objets qui frappent les sens; c'est de crainte d'estre obligez de l'accorder aussi aux bestes, qui ont les mesmes sens que nous: ce que leur Atheisme ne leur permet pas d'accorder, comme nous dirons tantost. Que restera-t'il aprés cela à l'esprit humain, que la pure passivité; c'est-à-dire, la pure capacité de produire si vous voulez, sa perception; ou de percevoir la modification de ses idées innées, que les sens frappez par les objets l'avertiront de percevoir, comme causes occasionnelles? Percipiendo agit.

On rejette par une suite necessaire les Degrez Metaphysiques: on dit qu'il les faudroit bannir des écoles, & qu'on ne devoit pas, comme on a fait inconsiderément, les y laisser entrer; sur tout l'animalitas & rationalitas; parce qu'on n'en a pas, diton, d'idée claire. Ergo famosum animalitatis & rationalitatis exemplum tot ab annis tam magnifice quam TEMERE in scholis celebrari solitum, debuit dudum ab iis exsulare, immo numquam admitti. Toute la Philosophie a cru jusqu'ici avoir une idée suffisamment claire de l'animalitas, en la définissant, principium sentiendi: & de rationalitas, en disant que c'est principium ratiocinandi dependenter a sensibus. Mais ce principium sentiendi est directement opposé à l'Atheisme de Descartes & de Malebranche. Comment cela? C'est que si Dieu n'est que l'estre, ou Ce qui est, ou to or, ou to essu: il s'ensuit que les bestes connoissent & aiment Dieu, presque comme nous. Car elles connoissent Ce qui est, puisqu'elles sentent qu'elles sont; elles connoissent ce qu'elles voient, & ce qu'elles veulent: elles aiment leur estre, comme quelque chose de bon: amant esse, & appetunt bene esse: Elles ont la connoissance du bien & du mal sensible. Le cheval con-noist le foin & l'avoine: Il voit, Ceci est du foin, cela est de l'avoine: ainsi il voit Ce qui est; car on ne perçoit que Ce qui est: & c'est là l'Estre,

c'est là Dieu, selon Descartes & Malebranche. Il voit que l'un & l'autre lui est bon: il y court. Il connoist un fossé long & profond; & qu'il se tueroit, s'il s'y jettoit: il s'arreste. Le cheval auroit donc une idée innée de Dieu, c'est-à-dire, de l'Estre: il auroit une idée innée de l'Etenduë; qui se modifieroit selon les rencontres, comme dans nous. Il auroit un amour necessaire pour Dieu; c'est-à-dire, une impression necessaire vers le Bien en general, comme nous: moins parfaitement à la verité, mais toujours trés réellement, quoi que d'une maniere pro-

portionnée à sa nature.

Le bien en general est compris dans l'Estre, puisqu'il est, & qu'il est par consequent vrai estre. Si on l'apperçoit, c'est donc dans l'estre, & par une suite necessaire, c'est dans Dieu qu'on le voit. Lesbestes verroient donc aussi en Dieu tout ce qu'elles connoissent, & tout le bien sensible qu'elles desirent. Pour éviter ces consequences absurdes, par lesquelles l'on découvriroit incontinent l'antecedent, c'està-dire, l'Atheïsme d'où elles viennent; il a fallu oster tout sentiment aux bestes, toute passion, toute connoissance. Il fallu en faire de pures machines. Ces nouveaux Philosophes auroient-ils pu si unanimement embrasser un sentiment si extraordinaire, & si opposé au jugement de tout le genre humain, qui en rit & qui en rira à jamais, si la resolution de soutenir leur Atheisme ne les y engageoit? C'est aussi la seule veritable raison, qui fait bannir aujourd'hui en Logique, & raier du catalogue des Degrez Metaphysiques l'animalitas commune aux hommes & aux beites. Toutes autres raisons, si l'on en produit, ne sont que de faux prétextes, & de pitoyables sophismes.

On condamne ensuite par le mesme principe la definition de l'homme, quoi qu'approuvée de tout le genre humain jusques au tems de Descartes. L'homme n'a pas bien sceu ce qu'il estoit avant lui. L'homme, dit-on en Logique ici aujourd'hui, si l'on veut parler correctement, n'est point un animal raisonnable. Pourquoi? C'est que comme ce qui tient lieu de genre dans cette definition, conviendroit aussi aux animaux, ainsi que nous l'avons dit : car ils auroient, comme l'homme, principium sentiendi; une faculté sensitive, cognoscitive, imaginative, avec de la reminiscence & des passions: de mesme ce qui tient lieu de difference dans la mesme definition de l'homme, sçavoir rationalitas, qui est; principium ratiocinandi dependenter a sensibus, suppose dans l'homme la mesme faculté sensitive, qui reçoive par les sens les images des objets, & les transmette à l'imagination. Et il faudroit par consequent l'admettre ainsi dans les bestes. L'Atheisme de Descartes & de Malebranche, de crainte d'estre découvert & décrié, comme j'ai dit, ne peut souffrir tout cela dans les animaux: & c'est pourquoi il est forcé d'oster aussi à l'homme le principium ratiocinandi dependenter a sensibus. Si quæratur a me, (c'est ce qu'on dicte aujourd'hui en Logique,) quid sit sentiendum de illa definitione. Homo est animal rationale; dico eam non esse accuratam. Vel enim rationalitas dicit solam mentem; & tunc non est differentia hominis comparati cum Angelis: vel includit mentem & corpus; tuncque animalitas, que consequenter includit etiam mentem & corpus, neque erit bomini communis cum substantiis materialibus, neque cum substantiis materialibus, neque cum substantiis spiritalibus. Ergo valis definitio neque genus neque differentiam bominis complectitur. Ce raisonnement doit faire pitié. C'est ce qu'on appelle en Philosophie, une petition de principe. On suppose toujours comme constant, qu'il n'y a dans l'homme, que pure pensée & corps, sans faculté sensitive & imaginative; & c'est ce que l'on conteste. L'on conclut de là néanmoins, que le rationalitas & l'animalitas sont des concepts inconcevables. Pourquoi?parce qu'ils ne sçauroient résulter

de la pensée & du corps. L'antecedent de ce raisonnement a besoin de preuve: on n'en donne point, & on n'en donnera jamais d'autres, finon qu'on n'a point autre idée claire de l'homme; que l'homme est un Estre pensant, l'entendement pur, qui perçoit d'abord les idées innées de Dieu & de l'étenduë: & puis par son attention, qui perçoit les autres idées, lesquelles se presentent à lui, comme des modifications des idées primitives de l'Estre & de l'Etenduë. à l'occasion de certains mouvemens de l'ame ou du corps. Mais dans la vraie & ancienne Philosophie, le concept de rationalité resulte, non pas de l'entendement feul, ni du corps comme pure occasion & de l'entendement; mais de l'ame operante d'abord par les sens, & spiritualilante aprés cela ses images, pour raisonner sur elles: comme l'animalité résulte non pas de l'entendement & du corps, mais de l'ame confiderée comme operante seulement par les sens.

On veut donc définir desormais l'homme selon Descartes, Mens juncta corpori: ou, comme le Professeur de Billom, a mis dans sa These; Nullam esse melzorem ista bominis definitionem, quæ fere habetur ex Augustino; Homo est anima unita corpori: Post mortem vero erit, Anima quondam unita corpori. Que devient donc le desir naturel qu'on croit dans la Religion, que les ames séparées ont de se reunir à leurs corps? Ne le souhaitent-elles pas? Et qu'en ont-elles affaire, si l'ame n'est précisément qu'un Estre pensant? Mais si elle ne souhaite pas la reiinion de son corps, & si elle n'est pas operative par ses sens mesmes, elle n'est donc plus une forme informante: erreur condamnée par le Concile de Vienne, & par celui de Latran en 1513. Car qui dit forme informante ou informative du corps humain, dit une forme, laquelle met en œuvre les sens corporels, & les aide pour leurs operations: ce qui ne convient nullement à l'ame de l'homme, si elle n'est précisément qu'une substance pensante: & tous les Cartefiens Pavoüent.

Enfin on ne parlera plus en Philosophie du Traité de Anima; ou bien on l'intitulera, comme a fait un Cartessen de nos jours, & comme il a esté pratiqué dans la These de la fin de l'année passée, De Mente Humana. Mais les Philosophes Chrétiens traiteront toujours De Anima: & diront qu'Animalitas est un concept Metaphysique, qui résulte du corps & de l'ame; non pas de l'ame considerée dans sa totalité ou sa spiritualité; mais du principe de sentiment & de connoissance des choses singulieres & corporelles, qu'elle a par les sens, & que les bestes ont aussi. Car elles ont des yeux, des oreilles, & les autres sens, qui reçoivent, comme les nostres, des images corporelles des objets, pour connoistre des choses singulieres.

Au lieu des Degrez Metaphysiques de l'arbre de Porphyre, que l'on rejette; on propose ceux de triangle: qui sont ces cinq-ci: Ens, Modus, Extensum, Figura, Triangulum. L'Estre, le Mode ou la mesque de l'Estre, l'Etenduë, la Figure, & le Triangle. Lenge aprius statueretur exemplum, dit on, graduum metaphysicorum ex aliqua idea magis clara fimplice; verbi gratia, trianguli, per bac attributa illius essentialia: Ens, modus, extensum, sigura, triangulum. C'est pour faire voir qu'on ne méprise que les Degrez Metaphysiques, que le système Cartesien ne peut admettre, & qui sont néanmoins les seuls veritables Degrez Metaphysiques.

En recompense on traite assez au long en Logique de la distinction des attributs divins. Cela y est necessaire. Car le Dieu de la nouvelle Philosophie, & qui en est le fondement, comme je l'ai déja dit, se lon Descartes & Malebranche; leur Dieu, dis-je, n'étant pas tel que le nostre, n'étant que l'Estre tout court; ils sentent bien qu'on pourroit leur demander, Que deviennent donc les attributs divins, dont on l'Estre, ne sont que des limitations d'Estre, des ne-

parle tant dans les Ecoles de Théologie? Car un concept metaphysique, le plus simple qu'on puisse imaginer; tel qu'est celui de l'Estre, ou de Ce qui est, ne paroist pas susceptible d'une pluralité d'attributs. Il est donc necessaire d'en parler en Logique; je veux dire, dans celle où l'on suit Descartes. On rejette d'abord la distinction formelle des Scotistes, & la virtuelle des Thomistes; & l'on en conclut, qu'il faut suivre les Nominaux: c'est-à-dire, qu'il ne faut reconnoistre entre les attributs divins, qu'une distinction Logique, une distinction, qui n'est que dans nostre entendement, lequel prend occasion de differens effets ou évenemens qui le frappent, d'imaginer en Dieu differentes perfections, & de lui en attribuer les differens noms. C'est la douzième These de la premiere sabbatine. Nominales, quibuscum sentimus, totam distinctionem merito repetunt ex, imbecillitate mentis nostræ, ac diverso rei ordine ad diversa connotata extrinseca. Et dans les écrits: Justitia & misericordia nibil sunt realiter aliud, quam ipsum Ens Divinum: sed distinguuntur per mentem: quatenus mens nostra EX DIVERSIS EFFEC-TIBUS occasionem accipit fingendi in Deo diversa principia ad diversos illos effectus relativa. Ensuite: Quæres an connotata extrinseca sint legitimum fundamentum distinguendi: nec ne? Respondeo: Hæc controversia rigidorum & molliorum Nominalium, viders potest mera nominis disceptatio: &c. Descartes & Malebranche & tous leurs fectateurs font obligez de soutenir ce sentiment des Nominaux, qui est condamné par tous nos Théologiens, comme contraire à l'Ecriture, aux Conciles, aux Peres, & à la Raifon. Ils y font contraints en consequence de leur Atheisme. Car si Dieu n'est que l'Estre abstrait, 70 or, ou Ce qui est, en quoi que ce soit, en quelque matiere que ce puisse estre, physique, morale, ou metaphysique; il ne peut y avoir dans Dieu aucune composition metaphysique, ne pouvant y avoir de concept plus simple que celui de l'Estre tout court: il ne peut y avoir aucun fondement dans cette idée de Dieu de distinguer en Dieu plusieurs perfections. Il n'en a qu'une à proprement parler: ou pour mieux dire encore, il n'en est qu'une: Car il est la perfection mesme, la perfection abstraite, & en ce sens l'infinie perfection est trés-simple; à laquelle rien ne ressemble dans les creatures. Les creatures sont des estres; mais pas une n'est l'Estre tout court. Les creatures ont des perfections; mais pas une n'est ni ne peut estre la perfection précisément, la perfection mesme, la forme universelle de toutes les perfections. Elle est absolument incommunicable aux creatures. C'est le sens de ce qu'on enseigne dans ces Ecrits, que Dieu est un Estre infini, ab rebus creatis se toto diversum. Et ailleurs: Ratio & fides docet Deum esse Ens sim-PLICISSIMUM, in quo nec partes, nec perfectionum realium pluralitas, nec COMPOSITIO, reperiri possint. Gujus proprie loquendo UNICA sit PER-FECTIO, nempe omnimoda infinitas; que nullam babeat nec habere possit affinitatem cum perfectionibus rerum creatarum. Et ailleurs: In Deo unica proprie loquendo PERFECTIO est, ipsissima nempe Dei essentia, quæ quatenus nullum habet finem REALITATIS, est infinite & omnimode perfetta, simul & simplicissima. Illa autem infinite quoque discrepat ab omni natura creata, nec habere potest ullam cum rebus creatis affinitatem aut similitudinem; multoque magis differt a quolibet creato ente divina substantia, quam ipsa substantia spiritalis a corporea. . . Quod autem a nobis multæ distinguantur in Deo perfectiones, ut sapientia, bonitas, justitia, ea distinctio eft TANTUM PER MENTEM, & petita ab extrinsecis terminis seu effectibus. Dieu, diton est l'Estre: les creatures donc, si vous en ostez gations. Que peut-il y avoir de commun à l'Estre & à des negations d'Estre? Et dans l'Estre, qui est Dieu, qu'y a-t'il à distinguer, rien n'étant plus simple, que l'idée de l'Estre? Et l'idée simple de perfection, qui est l'idée de Dieu aussi, est-elle compofée de plusieurs idées ou de plusieurs perfections? Cela est impossible. C'est l'esprit de l'homme, parce qu'il est borné, qui multiplie dans l'Estre des rapports differens aux effets, autant qu'il voit de ces differens effets ici bas. Descartes & ses sectateurs font donc Nominaux par la necessité de leur système athée: & on apprend en Logique à les fuivre.

L'ancienne doctrine des Categories d'Aristote, n'est pas mieux traitée que celle des Degrez Metaphysiques. On rejette aussi celle-là, comme badine & frivole. Si quis nos interroget, quid de Categoriis censeamus, Respondebimus ingenue, totam illam artem, quam multi fusius exponunt, videri nobis futilem & NUGATORIAM; qua nempe laboratur in construenda quasi Bibliotheca idearum suarum. Utilius multo erit digestas habere ideas &c. On traduit ainsi par tout en ridicule, les sentimens les plus autorisez de la Philosophie ordinaire. On dit ensuite: Dici poterit, 1º. omnes quascumque ideas revocari ad classem Entis. Quidquid enim positive intelligitur, id debet esse aliquod ens. 2°. Ens omne vel intelligitur existere in seipso independenter ab alio, & est substantia: vel intelligitur non posse existere, nisi in alio; sive dependenter ab alio, in quo tamquam in subjecto tecipiatur & inhæreat; & est modus, sive ens modale. Itaque duæ inferiores idearum classes erunt, Substantia, & Modus substantiæ. Iterum substantia vel est cogitativa seu spiritus, vel extensionis capax seu corpus. 3°. Modus vel spiritalis vel corporalis. Uterque vel absolutus vel relatious; seu pure intrinsecus rei suæ, vel connotans aliquid extrinsecum. Sic sigura quælibet est modus corporeus absolutus & intrinsecus: Motus vero & quies funt modi corporei relativi, nempe ad locum & tempus auæ connotant. Voici donc les Categories, qu'on fubstituë aux anciennes.

| Ens                       |                                       |                                       |                                                                    |
|---------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| Substantia                |                                       | Modus substantiæ, (sive ens modale.   |                                                                    |
| Cogitativa five spiritus. | Corporea, five exten- fionis ca- pax. | Spiritalis, absolutus, vel relativus. | Corporalis, absolutus, ut figura: vel relativus, ut Motus & Quies. |

Tout ce plan n'est imaginé par Descartes, que pour éloigner ou pour détruire tout ce qui seroit incompatible avec son Atheisme. Premierement Dieu est ici exclus de toute Categorie: j'en ai déja dit la raison. C'est qu'il est, dit-on, l'Estre pur, l'Estre infini, l'Estre tout court, qui ne se peut subdiviser en substance & en mode, car l'un & l'autre est fini: & pour lui il est également incommunicable & indivisible.

Il n'est point aussi un estre pensant comme l'homme, par pure perception passive de son objet : cela est clair. Il n'est pas non plus substance intelligente, au sens que ce mot a dans les Categories d'Aristote; c'est-à-dire, intelligente par des actes vitaux de connoissance & d'amour. Si l'on veut parler sincerement, ce 70 ov, cette Realité souveraine, cet Estre pur & abstrait, cet Estre infini & universel, n'est point un Estre pensant, il ne pense point du tout. Aussi n'est-il point ici compte parmi les substances pensantes. De quels actes vitaux seroit-il cadans les personnes divines, & dont les termes subsisi tans sont réellement distinguez les uns des autres, & des personnes qui les produisent? Tout Cartesien est obligé en consequence de son Atheisme, de soutenir, que Dieu, qui selon lui n'est que l'Estre; c'est-àdire encore une fois, ce que l'on entend par le verbe substantif, Est, quand on dit, cela est, cela est certain, cela est vrai, cela est indubitable, cela doit estre de telle ou de telle maniere: car c'est là l'Estre pur, l'Estre infini, l'Estre universel: tout Cartesien, dis-, est obligé de convenir, que dans cette idée d'Estre il n'y a nuls actes vitaux de connoissance & d'amour, si ce n'est par metaphore & par siction: que connoistre & aimer n'est purement & formellement dans Dieu, c'est-à-dire, dans l'Estre, sinon Estre; c'est tout. Il connoist tout & il veut tout ce qui est, parce qu'il est tout ce qui est.

Quand les Cartesiens parlent sincerement, comme Malebranche fait quelquefois, ils disent positivement & ingenument, que leur Dieu n'est non plus esprit, qu'il n'est corps, i' Estre n'est ni corps ni esprit, dit Lelevel, dans sa désense du P. Malebranche. Il est l'Estre, en un mot. Il n'est point esprit, dit un autre, DANS CE GENRE O'DANS CE DEGRE' PREcis d'Estre qu'il nous a communiqué. Ainsi le Dieu qu'établit Descartes n'est pas un Dieu categori-

que.

Mais autant que Descartes releve ici son Dieu, autant dégrade-t'il les Anges: il les met de niveau avec l'homme: l'Ange n'est que comme l'homme un Estre pensant. Mr. Marion Docteur & Professeur de Théologie à Navarre, porta ses plaintes il y a quelques années à la Faculté, contre un Professeur de Philosophie Cartesien, sur quelques articles, dont voici le premier : On enseigne à nostre porte, que la nature des Anges n'est pas plus excellente que celle des bommes. Le Benedictin Lamy bon Cartesien l'enseigne de mesme : Les Anges, dit-il, nous sont veritablement de beaucoup superieurs en grace, en sainteté, en gloire, en dons, en commissions, mais NULLE-MENT EN NATURE. Un certain P. Beurrier Chanoine Regulier, Cartelien consommé, enseigne expressement la mesme chose au chapitre xIII. de son ouvrage intitulé, Perpetuitas fidei. C'est un dogme essentiel au Cartesianisme, c'est-à-dire, à l'Atheisme. Car comme l'Atheisme l'oblige d'oster à l'homme, ainsi que je l'ai déja dit, le degré generique d'animalité, parce qu'il le faudroit aussi accorder aux bestes; d'où il s'ensuivroit que les bestes connoistroient Dieu: par la mesme raison, on est obligé de lui oster aussi le degré de rationalité; c'est-à-dire, la faculté de raisonner, mais avec dépendance des sens, comme cause exemplaire, qui lui presente les especes ou les images des objets. Car si cette dépendance étoit veritable, les sens auroient dans les animaux les mesmes operations, & ils connoistroient Dieu, c'està-dire, l'Estre. Mais cette dépendance des sens 6tant ostée à l'homme, il ne lui reste plus que la fa-culté purement intellective, ou plutost la qualité d'estre pensant, ou de chose pensante. En quoi donc différeroit-il de l'Ange, quant à la nature! En rien. Voila pourquoi l'Ange est ici enveloppé dans la mesme Categorie que l'homme. L'Atheisme de Descartes en est la cause.

On corrige ici du moins en apparence Descartes, qui met l'étendue actuelle, extension, sous la Categorie de la substance, sans distinguer l'extension actuelle de la nature du corps. Mais n'y a-t'il pas ici du déguisement? Ce correctif est-il bien sincère; quant au lieu d'extensum, on met extensionis capax? S'il &toit sincere, ne devroit-on pas mettre en mesme terns parmi les estres modaux, la quantité ou l'étenduë; au lieu que l'on n'y met que le mode de la quantité ou de l'étendue, qui est la figure? Pourquoi cette pable? Le peut-il estre de ceux que nous adorons | quantité n'y est-elle pas? Descartes ne l'y sçauroit

Digitized by Google

mettre; parce qu'il n'y peut mettre, que ce qu'il voit par idée claire; c'est-à-dire, que ce qu'il voit estre tel qu'il est, ou dans l'Estre, dans la Realité, dans le Vrai, & par consequent selon lui, dans Dieu. Or dans son idée claire la quantité n'est point dis-tinguée du corps étendu, & ne le peut estre. Il voit cela dans une idée claire & dans Dieu. Or ce qu'on voit dans Dieu, ne peut estre autrement qu'en l'y voit. Descartes n'a donc pu séparer la quantité du corps étendu. Mais le Philosophe, qui affecte, comme Descartes, de ne pas mettre la quantité parmi les estres modaux, ne se rend-t'il pas suspect d'entendre & de vouloir qu'on entende, comme Descartes, l'extensionis capax, d'une capacité, qui doit estre necessairement toujours remplie, & qu'il est essentiel au corps d'avoir actuellement? Et comment expliquera-t'il la présence réelle de Jesus-Christ sous les especes consacrées, si la quantité est une substance, ou (ce qui est tout un) si cette capacité d'étenduë est necessairement toujours remplie? Car il donne ici lieu manisestement de croire que c'est sa pensée. On ne satisfera pas en disant, que plusieurs Philosophes ont tasché & taschent encore d'expliquer la presence réelle de Jesus-Christ, sans admettre la penetration de toutes les parties de son corps organique. Quiconque cherche aprés 1700. ans une autre maniere d'expliquer ce mystere, que celle que la foi des fidelles à conservée depuis son établissement, est un fourbe, qui veut détruire cette foi, & qui m'en a pas.

Le Professeur de Billom, Cartessen transscendant, est plus ouvert & plus sincere. Car il dit nettement dans sa 4. These de metaphysique: Que l'idée que nous avons de l'étenduë est la plus claire de nos idées: Que la définition du corps, c'est, Etenduë actuelle: Que toutes les autres définitions qu'on en donne, sont absurdes: Que celle-ci se justisse par la comparaison & l'identité des deux idées claires, de Corps & d'Etenduë. Idea extensionis est nostrarum idearum clarissima. Corpus bene definitur, Extensio actualis. Patet, tum ex ABSURDIS aliis definitionibus, tum ex idea clara Extensionis & Corporis.

Pour la Categorie de la qualité, sur tout par rapport aux qualitez actives, nous verrons comme il les extermine toutes sans exception. Et quel est donc cet accident absolu, qu'on fait encore mine d'admettre, de peur d'estre relevé, dans la 5. These de la fin de l'année passée: Datur aliqued accidens materiale absolutum? Seroit-ce la figure? Ce seroit se moquer de nous.

Et le traité des Relations, que deviendra-t'il? Car la Logique est finie, & on n'y en a pas parlé. Et il n'en paroist point ici dans ce nouveau plan de Categories. Celles qu'on y attache au mouvement & au repos par rapport au tems & au lieu où l'un & l'autre se passe, sont purement imaginaires & extrinseques. On en exclut donc les relations vraiment réelles; sur tout les deux premieres especes; sçavoir la relation d'unité & de ressemblance; & celle qui est fondée sur la cause & l'esset. Mais pourquoi les exclure? Car dans l'Ecole elles passent pour relations fort réelles dans les creatures. C'est que l'Atheisme oblige Descartes. Comment cela? Parce que si Dieu n'est que l'Estre, tout se voit en Dieu; car tout se voit dans l'Estre, dans la Realité, quand on voit ce que chaque chose est. Or l'Estre, qui est Dieu selon lui, estant un estre absolu, ne peut representer rien de relatif, On n'y peut donc voir que Pensée & Etenduë: que mode de Pensée, & mode d'Etenduë: on n'y peut voir aucune rélation réelle. Elles font done toutes purement imaginaires: c'est l'esprit seul, qui seint ces rapports, comme il lui plaist.

D'ailleurs, si les causes secondes n'agissent pas, si

si elles n'ont nulle activité propre, comme l'Atheïsme de Descartes le suppose & l'enseigne; parce que Dieu, c'est-à-dire, l'Estre, est l'unique cause formelle, & en ce seul sens la cause efficiente de tout estre, quelle relation peut-il y avoir entre la cause seconde & son estet? Pour les relations qui sont entre les trois personnes divines, les Cartesiens ne s'en embarassent pas: l'Estre ne peut avoir dans sa simplicité trois personnes distinctes réellement, comme la foi l'enseigne. Je crains donc quelque équivoque dans cette proposition, que je trouve dans la premiere position des Theses de la fin de l'année derniere: Dantur relationes reales. Car cela y est hors de lieu, & jetté là comme par dépit; sans dire quelle espece de relation réelle on entend, ni où on la prend.

Il en est de mesme enfin de deux autres Categories, qu'on nomme Action & Passion. Les causes estant privées de toute activité & de toute action proprement dite, dans le système athée de Descartes, je veux dire, de toute action productive de son esset; il est visible, que ces deux Categories, qui selon la Philosophie ordinaire conviennent aux causes secondes & à leurs essets, doivent estre entierement abrogées. L'Atheisme de Descartes l'y oblige, ainsi qu'au reste.

Je crains donc encore l'équivoque dans cette cinquiéme These de la fin de l'année derniere : Causa secundæ revera agunt. Entend-t'on par causes secondes les seuls Estres pensans, dont la perception, diton, est une action: Mens percipiendo agis? Si l'on n'entend que ce genre d'action-là; on ne dit rien. Il faut dire, qu'il y a plusieurs causes secondes, qui ont une causalité propre: Que ce n'est pas seulement la pensée de l'ame, qui est cause occasionnelle; mais que c'est sa puissance motrice, qui est cause efficiente & productive du mouvement du bras ou du pied; & que Dieu seul ne fait pas tout. C'est ce qu'il faut dire, pour n'estre pas soupçonné d'estre Cartesien & Malebranchiste, autant que l'est le Professeur de Billom dans cette proposition de sa 7. These de Metaphysique: Productionem motus Deo tribuimus tamquam cause prima efficienti: creaturis tamquam causis secundis occasionalibus. Les causes occasionnelles ne sont pas vraies causes, elles n'agissent point. Ajoutez y ces belles maximes de la premiere These. v. Axiama; Nulla vis est in creatis. vi. Omnis mutatio, que accidit enti creato, venit ab extrinseco. VII. DEUS SOLUS EST CAUSA EFFICIENS. Dieu seul fait tout, parce que l'Estre fait tout. parce qu'il est tout.

Le mesme Professeur de Billom reduit plus har diment les Categories à quatre : qui sont, l'Estre parsait, l'Estre sini, l'Etenduë, & les rapports que ces quatre choses ont entre elles. Omnes categories reducemus ad Ens perfestum, Mentem sinitam, Extensionem, & illerum omnium inter se respectus. Mais comme j'ai dit, tous ces rapports sont extrinseques & imaginaires; ou je ne les entends pas.

Tout Cartesien méprisera toujours les Categories d'Aristote, & les traitera fierement de badines & de frivoles, comme on fait dans les écrits de cette année en Logique, aprés Descartes; qui est le premier, qui les ait méprisées: mais pourquoi? parce qu'elles sont incompatibles avec son système, c'est-à-dire, avec son Atheisme.

De ce que Descartes enseigne, que l'entendement humain n'agit qu'en appercevant son objet; il s'ensuit, pour le suivre en cela, comme en tout le reste, qu'il ne faut plus dire en Logique les operations, ou les trois operations de l'entendement. C'est ce qu'on fait dans cette Logique. Car quoi qu'on y employe quelquesois le terme d'operations, c'est toujours en avertissant, qu'on ne s'en sert alors, que pour se conformer à l'usage. Ainsi lit-on dans la sixième These de la première sabbatine: Objettum Logica, sola cogi-

tationes, QUE DICUNTUR OPERATIONES MENTIS. Par tout ailleurs, c'est tres mentis cogitationes, prima mentis cogitatio, secunda mentis cogitatio, tertia mentis cogitatio, dans la 7. & 8. Thele. Et dans les Ecrits: Thesis 1. Cogitationes mentis sunt objectum materiale Logicæ. Thesis 2. Objectum formale Logiça est rectitudo inducenda in cogitationes mentis. Thefis 3. Objectum attributionis Logica sunt cogitationes mentis rectæ & veræ. . . . De secunda mentis co-gitatione non minus certum est. . . . Duæ primæ sogitationum species referentur ad tertiam. . . Judicium, secunda cogitationis species. . . . Cogitatio est quedam MODIFICATIO mentis circa verum aut falsum versantis, cujus mens est sibi conscia. Triplex porro cogitationis species, &c. Ce changement de langage s'introduit-il à autre dessein, qu'à faire entendre, que l'esprit n'a point proprement d'operations, mais de simples perceptions passives, qu'on qualifie tout au plus du nom de pensées: comme l'ame raisonnable elle-mesme n'est plus aujourd'hui qu'un Estre penfant? D'où vient ce jargon-là, que de l'Atheisme? Car si Dieu n'est que l'Estre, tò du, tò es: Dieu est le principal objet de l'esprit, objet inseparable, objet qui est le fonds de tous les objets singuliers, objet auquel ils aboutissent tous, qui les renferme tous, dans lequel l'esprit les apperçoit, pour ainsi dire, tous peints. L'esprit peut-il produire cet objet, qui off Dieu mesme, dans lequel on voit tous les autres estres, tantost l'un & tantost l'autre, selon nos attentions & nos desirs? On est obligé de dire que non: & en estet, l'Estre ou le Vrai de quoi que ce soit que nous connoissions, ne se produit pas par nos connoisfances. Tout ce que l'esprit peut faire, c'est de l'appercevoir. Voila ce qu'on peut appeller par consequent Perception tout au plus, ou pensée: mais non pas une operation effective de l'esprit, qui produise son objet intelligible. Il faut donc bannir de l'Ecole, s'il se peut, ces vieux termes, les operations de l'entendement. Et cette nouveauté d'expression ne vient pas de l'Atheisme de Descartes, de Malebranche, & de leur Ecole?

De ce que selon Descartes l'entendement humain est un Estre pensant par pure perception passive de son objet; il s'ensuit encore, ce que le Cartesianisme enseigne, comme on fait dans cette Logique; Que cette definition ou division de la seconde operation de l'esprit, ou du jugement, receuë de toute la Philosophie jusqu'à present; Judicium est operatio mentis affirmans vel negans unum de alio; il s'ensut, dis-je, que cette notion est fausse. Male definitur judicium a nonnullis, dit-on; (il faudroit dire, ab omnibus, de tous, excepté Descartes & Malebranche avec leur suite:) Operatio mentis affirmans vel negans unum de alio. On en apporte d'assez mauvaises preuves. La veritable raison est, qu'une simple perception de l'objet, qui est toute l'action de l'Estre pensant dans le système de Descartes, que l'on suit, quand on dit, Mens percipiendo agit: cette perception, dis-je, ne peut estre une operation affirmative; puisqu'operer, par rapport à l'esprit, c'est produire une espece qui lie deux termes, dont il apperçoit la compossibilité; ou qui éloigne deux termes, dont l'incompossibilité lui paroist visible; autrement l'entendement n'opere rien, sinon que percipiendo agit. L'un & l'autre est une veritable operation de l'esprit, dont l'Estre pensant par pure perception, n'est pas capable. Il peut bien se reposer dans ce qu'il apper-çoit, il peut y acquiescer; c'est tout. Il est vrai que ce repos & cet acquielcement est aussi par consequent tout l'acte libre, dont l'Estre pensant est capable dans ce système-là. De là s'ensuit, ce que Descartes & son Ecole enseigne, que le jugement est un acte de la volonté. Ainsi l'assure aussi le Professeur de Billom, dans sa 6. These de Metaphysique: Judicium, siquidem sæpe liberum est, est

est actus voluntatis. Ille actus sit formaliter in eo quod ACQUIESCAT in identitate vel distinctione objectorum, qua cognoscuntur apprehensione simplici.

D'ailleurs il est évident, qu'il ne peut y avoir de perception negative de ce qui est. Donc le jugement qu'on appelle negatif dans l'ancienne & vraie Philosophie, ne peut estre dans le système de Descartes & de Malebranche, que la perception de la difference ou de l'opposition de deux termes: & par consequent c'est un jugement assirmatif plutost que negatif. Et c'est ce qu'on enseigne ici. Ostendimus nullum esse Judicium appelletur negativum illa mentis operatio, qua assentimur habitudini distinctionis qua est inter duo: tuneque erit quastio de nomine. Quamquam loquuntur accuratius, qui dicunt omne judicium esse afsirmativum in mente.

Ce n'est pas qu'on ne resute en un endroit des Ecrits de Logique, les Cartesiens qui ont le plus de bonne soi, et qui avoiient sans déguisement, que l'entendement est purement passif. Mais c'est encore ici un désaut de sincerité: c'est un fantome que l'on combat: c'est un biais qu'on imagine, pour éviter, s'il se peut, le nom odieux de Cartesien sur cet article; sans se séparer néanmoins de Descartes. On ne sçauroit produire un seul Cartesien, qui tienne la passivité de l'entendement, autrement qu'on l'enseigne dans cette Logique; Percipiende agit. Toute autre maniere est inconcevable dans un Estre

pensant.

Il y a encore plus. Les sensations mesme de chaud. de froid, & toutes les autres impressions des qualitez corporelles sur les sens, ne sont pas dans cette Logique, & dans l'Ecole de Descartes, des sentimens que l'ame éprouve en elle-mesme par sa faculté sensitive, selon les images ou les qualitez, que les objets exterieurs operent sur les organes. Ce sont, dit-on, des manieres de penser, des idées, des perceptions confuses des qualitez sensibles: ce sont des modifications de connoissance, qui viennent par les sens à la verité, mais seulement comme causes occasionnelles. Ipfa idea, dit-on, improprie dicta, feu perceptiones qualitatum sensibilium, ut coloris, soni, odoris, saporis, caloris, &c. Et ailleurs: Nulla idea dici debet pendere a rebus sensibilibus, tamquam ab exemplari, &c. On en apporte une fort mauvaise raison, parce qu'on n'oseroit dire la veritable: Qui est que si ces sensations venoient des objets exterieurs, par leurs operations, par leurs images, ou leurs qualitez im-primées sur les sens, & de la sensibilité de l'ame, distinguée de sa raison; cela se devroit aussi rencontrer dans les bestes, comme nous l'avons dit, & nous le dirons encore. Et si cela étoit, les bestes connoistroient Dieu, (oui celui de Descartes & de Malebranche, des Cartesiens & des Malebranchistes:) parce qu'elles connoistroient l'Estre de tout ce qui leur causeroit du plaisir ou de la douleur. Absurdité qu'on ne peut éviter, dans ce système-là, qu'en ostant à l'ame raisonnable la sensibilité & la sensitivité qu'elle a par le moyen des sens & de ses facultez: & qu'en arrachant aux bestes leur ame mesme.

Tous les Cartesiens conviennent, que nous ne voyons pas les objets mesmes, leur couleur, leur grandeur; en un mot, que nous ne voyons pas mesme le soleil, ni la lune. Nos perceptions n'apperçoivent que l'idée qui s'en forme dans l'esprit, à l'occasion de quelque vibration de lumiere, qui remuë l'organe. Ce sentiment bizarre, & néanmoins reçeu unanimement de tous les Cartesiens, & qu'on soutient ici, vient originairement de ce qu'on ne veut pas que les objets envoyent des images. Pourquoi? C'est qu'ils n'en peuvent envoyer, qu'à une faculté, qui puisse les recevoir, & les transmettre au sens interne. Or s'il y avoit dans l'homme ce que la vraie Philosophie entend par le sens interne, qui reçeust les images par les sens, & qui les percevant perçeust aussi l'action

l'action des fens; les animaux l'auroient de mesme; & ils connoistroient Dieu autant de fois, comme nous l'avons dit. C'est l'Atheisme, qui oblige Descartes & les siens, à dire, que nous ne voyons pas les objets en eux-mesmes, & à réduire la vision & toutes les autres sensations, à des perceptions confuses, qui se sentent du ME'LANGE de l'ame & du corps, selon Descartes: mais ausquelles on avoue dans les Ecrits de Logique, qu'on ne connoit rien. Perceptiones vero, quæ vocantur sensationes qualitatum, nempe sensibilium, sunt obscuræ: quia objecta, quæ per illas concipiuntur, non possunc explicari; vel potius tales sunt, ut non possit definiri, quid sit quod per illas percipitur. Quando, verbi gratia, percipio colores, dolorem, aut voluptatem; non possum explicare distincte, in quo consistat ejusmodi perceptio. . . . Hæc & similia potius sentiuntur, quam cognoscuntur. Cela est copié d'aprés Descartes; qui attribue ces manieres confuses de penser à l'union, ou à une espece de mélange: comme il l'appelle, de l'entendement & du corps. Sensus sitis, dit-il, famis, doloris, &c. vibil aliud sunt, quam confusi quidam cogitandi modi ab unione & QUASI PERMIXTIONE MENTIS cum corpora exorti. La nouvelle & fausse Philosophie demeure courte, sur ce qu'il est trés-aisé d'expliquer selon l'ancienne & la vraie. Elle préfere un mélange absolument inintelligible de l'entendement & du corps, à la faculté sensitive, que l'on concoit bien plus aisément, du moins par sentiment interieur; mais qui ruineroit son Atheisme.

On rejette par avance en Logique, toute vertu, toute faculté, toute qualité active dans les causes creées; & toute forme substantielle dans les plantes. Inde apud veteres Dialecticos tot privationum & negationum figmenta, tanta virtualitatum, formalitatum, dispositionum, & FACULTATUM multiplicitas. &c. Hinc inducto in planis form a a materia, in homine temperamenti a forma, facultatem a temperamento, caloris ab igne, frigoris ab aqua, lucis a sole. . . . sejunctio realis, &c. Et dans la 37. These de la fin de l'an passé: Absit ut in plantis formam substantialem absolutam agnoscamus. Voila les principes d'une belle Physique toute Cartesienne, que l'on infinue des la Logique. L'ame n'est pas la forme n'est point ici distinguée du temperament. J'ai déja dit que cela a esté condamné par deux Conciles generaux. Le seu n'a point de chaleur, & ni l'eau ni la glace n'est point froide: quoi que le saint Esprit dans les Pseaumes nous fait dire en parlant de la glace, Ante faciem frigoris ejus quis sustinebis? & que dans la Sagesse il raconte virtutes elementorum, plus ignis valebat, virtutem ignis, vim ignis, ignis sua virtutis oblitus, ignis mansuetabatur ne combureret. : La lumiere n'est ni une qualité, ni un accident absolu: & Dieu avec sa toutepuissance ne la peut séparer du soleil. Les plantes n'ont ni formes ni facultez: quoi que le mesme sage admire differentias virgultorum & virtutes radicum: & que Moyse nous assure, que Dieu créa des plantes, qui produisent des fruits differens, justa genus suum, justa speciem suam. Genus & species ne sont-se pas des formes substantielles & absolues? Y a t'il des genres relatifs & des especes relatives? En veut-on forger, pour éluder la force de ces expressions: comme nos tecrateurs de Descartes, pour éluder la Censure, ont déja forgé des formes substantielles re-latives? Car pour l'Ecriture, ils n'en font pas grand cas.

C'est l'Athersme, qui oblige Descartes & Malebranche à soutenir opiniastrément ces opinions si contraires à l'Ecriture, au sens commun des hommes, & à l'experience: rien n'est plus clair. Car si Dieu n'est que le 70 ou, l'Estre de tout ce qui a veritablement l'estre; Dieu seul fait tout ce qui a l'estre, ou plutost il en est l'Estre. Il n'en est

pas la limitation, qui est une negation: il n'en est pas la modification, qui est une espece de borne: il en est l'Estre, & tout l'estre. Il n'y a donc point de FORGES, dit Malebranche, de PUISSAN-CES, DE CAUSES VERITABLES dans le monde materiel & sensible: & il n'y faut point admettre de FORMES, de FACULTEZ, & de QUALITEZ RE'ELLES, pour PRODUIRE des effets, que des corps ne produisent point; & pour partager AVEC DIEU LA FORCE & la puissance, qui lui sont essentielles. . . . Il n'y q dans que Dieu QUI soit VERITABLE CAUSE &c. Le grand principe de Mr. Descartes, dit Lelevel dans la défense du P. Malebranche, c'est que Dieu fait tout, & qu'il ne partage en aucune maniere LA PUISSANCE RE'ELLE avec ses creatures. Descartes lui-mesme: Deus SOLUS omnium quæ sunt aut esse possunt vera est cau-Ja. Dés cette Logique ne promet-on pas une belle Physique conforme à ce grand principe de Mr.

Descartes?

Mais je tremble aussi par avance pour la liberté dans la Morale, si Dieu sait tout: si l'Estre pensant n'a d'action, que la perception de son objet; & pour acte & determination de la volonté, que l'acquiescement & le repos dans une perception agreable.

Le Professeur de Billom dans sa 5. These de Mora-

Le Professeur de Billom dans sa 5. These de Morale, ne cache gueres son sentiment là-dessus. Il n'accorde à l'homme qu'une liberté d'indifference passive, comme Descartes dans la 4. de ses Meditations Metaphysiques. Mais il attribue à Dieu une prémotion semblable à celle qu'enseigne le livre de l'Action de Dieu. Tout le merite de l'homme de bien, selon lui, consiste, non pas dans un consentement positif à l'impression generale, que l'homme reçoit de Dieu, (c'est-à-dire, de l'Estre, ou de la Nature,) vers le bien: mais dans une negation de resistance à l'impression qu'il a receuë. Habet quidem vir bo-MUS ALIQUOD MERITUM; sed illud est ab impressione ad bonum, quam non a se, sed a Deo accepit. Laudetur sane, quod obsequatur illi impressioni, PER QUAM est bonus at primæ Deo partes, illi secundæ tribuantur: ut NON PLUS illi concedatur, quam ei qui fame periturus non respueret cibum, QUOD illi fine ullo merito suo porrigitur. Luther n'a point eu d'autre pensée, quand il a dit que le libre arbitre, velut inanime quoddam nibil omnino agere, sed mere passive se habere. Ce qui l'a fait ana-thematizer au Concile de Trente, session 6. canon Le Professeur de Billom raisonne dans toute sa

These consequemment. Quand je lis dans la 4. These de la fin de l'année passée, Libertas ad meritum requisita est immunitas a simplici necessitate: vû les principes de Descartes, que l'on admet en Logique, touchant la Nature de Dieu, l'Estre pensant, & les perceptions, je suis tenté de craindre, qu'on ne cache encore ses sentimens ici a. vec artifice: que l'on n'ait aussi les mesmes idées que lui fur la liberté, c'est-à-dire, l'heresie qu'il enseigne, & qui suit de son Atheisme (& qu'enfin par le mot de simple necessité on n'entende la necessité na turelle, une necessité simplement dite; qui détermine toujours physiquement l'homme aux mesmes operations, posé les mesmes conditions; comme la nature du loup est toujours determinée à manger les moutons. Il faut dire que la liberté exclut toute necessité, & non une espece seulement. Mais peutestre s'explique-t'on bien dans les cahiers, que je

n'ai point vus.

On blasme dans ceux de Logique les Philosophes, qui distinguent trois sortes des Veritez metaphysiques, des Veritez physiques, des Veritez morales. C'est la doctrine commune qu'on y censure. Denique & aliqui triplicem Veritatem distinguunt etiam: sed illi cansundunt Veritatem cum certitudine mentis. Nam VERITAS quidem ipsa UNA EST & simplex: licet

de illa multiplex baberi certitudo possit. Mais cette Verité une & simple, cette Verité universelle, regle de toutes les veritez particulieres, & qui les renferme toutes éminemment; qu'est-ce autre chose, qu'un Estre metaphysique & transscendantal, que 15 Atheisme des Cartesiens & des Malebranchistes adopte pour son Dieu: parce que vivant parmi des Chrétiens, ils setrouvent obligez de reconnoistre un Dieu, & de n'en reconnoistre qu'un. Ce n'est que pour cela qu'ils forgent une Verité souveraine, & soutiennent qu'il n'y a qu'une Verité; qu'il n'y a qu'un vrai, comme il n'y a qu'un Estre. Car c'est tout un. Un vrai, sous lequel est compris & d'où émane tout ce dont on peut dire, Cela est vrai. Comme il n'y a, disent-ils, qu'un Estre, sous lequel est compris & d'où émane tout ce dont-on peut dire,

Cela est.

On desapprouve là mesme la division de la certitude, qui est commune dans les Ecoles; en certitude formelle & en certitude objective: car l'on confond, dit-on, la certitude objective avec la verité intrinseque d'une proposition. Qui croiroit que cette maxime de la nouvelle Logique a sa source dans l'Atheisme de Descartes? Cela est néanmoins ainsi. La Logique des Philosophes, qui croyent un vrai Dieu, ne distingue pas seulement la certitude formelle d'avec la certitude objective: mais encore elle distingue deux especes de certitude objective. Au lieu que l'Atheisme de Descartes & de Malebranche n'en veut ici qu'une. La Logique des premiers fait consister une certitude objective, dans la conformité de deux idées; ou dans l'identité d'un consequent avec son antecedent dans un fyllogisme démonstratif. Voila ce qu'on appelle la verité intrinseque d'une proposition. Mais il y a encore une autre certitude objective dans les veritez revelées; qui n'est pas la verité intrinseque de la proposition revelée; mais la liaison qu'elle a avec la veracité du Seigneur Dieu qui la revele. C'est une certitude extrinseque, que ne sçauroient admettre ceux qui ne reconnoissent pas le vrai Dieu, ni d'autre divinité, que la Verité, ou le Veritable Estre, c'est-à-dire, l'Estre naturel & necessaire des choses. Voila pourquoi on n'admet ici qu'une espece de certitude objective, qui est la verité intrinseque des propositions; & qu'on exclut par consequent la certitude objective, qui est uniquement fondée sur la veracité infaillible du vrai Dieu qui a parlé.

On enseigne que toute idée, tant simple que composée, pourvû qu'elle ne soit pas l'idée d'un objet chimerique, est necessairement & toujours vraie. These 10. Idea alia est simplex, quæ rem unicam; alia composita, quæ rem cum attributo conjunctam exhibet: utraque in se semper vera, nec potest esse falsa. Et dans les écrits: Omnis idea est repræsentatio: sed omnis repræsentatio est necessario vera: ergo omnis idea est necessario vera. Probatur minor : Omnis repræsentatio, quæ importat necessario conformitatem cum objecto suo, & cujus objectum non potest esse chimæricum, est necessario vera. Atqui. . . . repræsentatio lupi importat necessario conformitatem cum lupo; representatio turris rotundæ, cum turre rotunda, &c. Cela choque le sens commun. Tout homme qui a eu l'idée d'une tour ronde, à la vue d'une tour quarrée, est le premier à dire qu'il a eu une fausse idée, & que ses yeux l'ont trompé. Mais si les yeux ne portent dans l'imagination aucune image, comme l'Atheisme de Descartes l'oblige à l'enseigner, de peur que l'on n'en conclue, que les sens dans les animaux doivent pouvoir taire le mesme; ses sens ne parlant jamais, c'est-à-dire, ne rapportant jamais à l'esprit aucune fausse image, ils ne trompent jamais. Seulement à l'occasion de l'impression que les objets font sur les sens, l'union de la substance pensante a-vec le corps, c'est-à-dire, la Nature exige qu'il naisse alors une perception dans l'entendement, une idée;

ne peut estre que très-vraie, pourvû qu'elle ne soit pas d'un objet chimerique. Car toute idée étant l'idée d'une chose réelle, elle doit estre toujours & necessairement vraie. Une tour ronde dans l'esprit, est toujours une tour ronde, cela est clair: quoi que l'intention de celui qui a cette idée, ait esté frustrée. Car il vouloit avoir une idée conforme à l'objet primitif, qui étoit tout autre, je veux dire, une tour quarrée. Ce qui lui fait dire, que ses yeux l'ont

On desapprouve la division de l'évidence en évidence du sentiment interieur de la conscience, en évidence des idées, & en évidence des sens: parce qu'il n'y à d'évidence, dit-on, que dans les idées. Item usus fert, ut triplex quast evidentia distinguatur: nempe testimonium conscientiæ, evidentia idearum, & evidentia sensum: sed adbuc perperam: nam evidentia soli idearum claritati convenit. Pour le témoignage de la conscience, je ne connois aucun bon Philosophe, qui l'ait traitée d'évidence. Mais comme il est le fondement necessaire de toute la Philosophie de Descartes, on tasche de l'ennoblir du titre d'évidence, ou comme évidence, quasi. Pour l'évidence des sens, elle est reconnue de toute l'ancienne & vraie Philosophie. Le Cartesianisme la rejette, parce que son Athersme l'oblige d'oster, non seulement aux bestes, mais par consequent aussi à l'homme mesme la faculté sensitive; c'est-à-dire, l'imaginative, ou cognoscitive; qui est la perception des images, que les objets envoyent par les sens exterieurs; & l'appetitive, qui sont les sentimens de douleur ou de plaisir, de desir ou de fuite, d'amour ou de haine, de colere, & autres, qui y ont rapport. D'où il résulte, que toute évidence est spirituelle, scientifique, & dans l'entendement seul: qu'il n'y en a pas d'experimentale, fondée sur le jugement & le discernement que les sens sont de leurs objets propres. Cette évidence des sens a esté si incontestablement reçeuë de tout le genre humain, jusqu'au tems de Descartes & de Malebranche, que l'évidence mesme que l'esprit a par la science, n'a ce nom là que par analogie avec le plus noble des sens, qui fait la vision: Evidentia est a videndo.

Quelle certitude donc aura-t'on, qu'il y ait des corps, si l'on ne s'en rapporte pas au discernement des sens? C'est une question, qu'il n'y a que les Cartesiens & les Malebranchistes qui soient obligez de se faire. En rejettant, comme ils font, l'operation des sens & de la faculté imaginative, qui discerne les objets sensibles, ils sont contraints d'attribuer toute connoissance à l'entendement seul, qu'ils appellent l'Estre pensant; & de donner par consequent des preuves metaphysiques de tout ce qu'ils avancent, par exemple, de l'existence des corps. C'est ce que tasche de faire le Professeur de Billom dans sa These de Metaphysique. Corpora existere omnes scius facile; probare DIFFICILE est. Habemus quidem corporis in genere, qua repræsentat extenssonem infinitam. . . . Itaque recurrendum oft ad illud axioma; Deus non est deceptor. Ex quo simul & summa illa propensione, quæ cuilibet inest, judicandi, esse corpora, ita ut vix ac ne vix quidem ab isto judicio abstinere possimus; inde, inquam erit metaphysice certum, esse corpora in genere: immo esse cælum, terram, solem, illud corpus QUOD MEUM VOCO, alios bomines, &c.

Dans les écrits de la Logique de Paris cette année on répond à cette question à peu prés de la mesme maniere. On dit que le témoignage legitime des iens fonde une certitude mesme metaphysique de l'existence des corps en general. Legitimum sensuum testimonium est regula certitudinis etiam metaphysicæ circa exsistentiam corporum. Et la raison qu'on en apporte, c'est qu'autrement Dieu nous tromperoit, vu qu'il se sert de nos sens, pour nous avertir

Digitized by Google

qu'il y a des corps. On ne dit pas que les sens par leur activité témoignent qu'il y a des corps; comme l'explique la Philosophie ordinaire. On veut dire seulement, que les impressions des objets exterieurs sur les sens, sont l'occasion que ces idées, ces perceptions, & ces sensations ou perceptions obscures, naissent immediatement dans l'esprit, & lui font perpetuellement connoistre les rapports essentiels que cet Estre pensant a avec les corps. Et l'on conclut ensuite par ce syllogisme metaphysique, dit-on qu'il y a des corps. Dieu ne peut pas tromper: (il ne faut pas oublier, que cela veut dire, au sens de Descartes, & des Cartesiens, de Malebranche & des Malebranchistes, Ce qui est, ne peut pas dire qu'il n'est pas; ou, ce qui est tout un, la Nature ne peut pas nous tromper:) Or Dieu, c'est-à-dire, la Nature, nous avertit sans cesse; ou bien, Il est trèsréel, que nous sommes sans cesse avertis par nos sens, qu'il y a des corps. Donc il y a des corps. Ce syllogisme, si on l'entendoit du vrai Dieu, ressembleroit bien plus à un raisonnement Theologique & de foi, qu'a une demonstration metaphysique. Aussi Malebranche, voulant parler de son Dieu, comme nous parlons du nostre, avouë que nous ne sçavons que par la foi, qu'il y a des corps. Et quel autre interest a pu engager Descartes & Malebranche à penser & à parler ainsi, que celui de défendre leur Atheisme, qui les engage à soutenir opiniastrément une impertinence qui revolte; sçavoir que la Nature (qui est Dieu selon eux) ne pouvant nous tromper, nous avons sur ce qu'elle nous apprend de l'existence des corps, une certitude naturelle, & la plus grande que l'on puisse avoir, sans que les sens y agissent en rien? Car d'estre simplement remué, comme la corde d'un lut, ce n'est pas agir.

On refute le sentiment de Malebranche, qui enseigne que l'on voit tout en Dieu. Mais c'est encore, un fantoime que l'on s'en forme pour éloigner, s'il se peut, le soupçon odieux de Malebranchisme. Ce n'est pas le vrai sentiment de Malebranche que l'on combat. On suppose que Malebranche enseigne, qu'il y a dans Dieu des idées de tous les ettres diffenens; mais idées toutes dif ferentes actuellement les unes des autres; des perficctions distinguées récllement entre elles & de l'effence mesme de Dieu: Que l'étenduë intelligible est dans Dieu, avec toutes ses modalitez & ses figures, des cercles, des triangles, des arbres mesmes & des animaux, des fleurs, & des maisons; & toutes ces idées distantes dans Dieu mesme les unes des autres: Qu'ensuite nous pouvons voir dans l'essence mesme du Verbe de Dieu toutes ces idées: Dieu ou le Verbe nous manifestant son essence, comme representative de toutes ces idées; le Verbe nous étant intimement uni, pour nous representer toutes ces choses, dés que nous y voulons

penfer.

Ce système, à l'entendre du vrai Dieu & du Verbe qui est dans Dieu, seroit extravagant & inin telligible. Il ne menteroit pas d'estre resuté. Mais ce n'est pas aussi celui de Malebranche. On l'accuse à faux de supposer, que les idées sont dans Dieu actuellement distinguées les unes des autres; & que Dieu les regarde comme autant de tableaux fichez ou clouez dans son essence. Falso supponitur esse in ipso Deo plures ACTU distinctas ideas, tamquam totidem veluti tabellas in divina essentia sixas. Unica est simplicissima, quam Deus babet, rerum omnium idea. Malebranche le dit aussi; & il n'a jamais donné dans l'autre supposition extravagante. Son Dieu est l'Estre, 10 ov; son Verbe ost la Verité, le Vrai, Ce qui est immusblement vrai, Ce qui est vrai toujours. Et ce Vrai est aussi l'Estre lui-mesme: car Ce qui ost vrai, est, comme il est immusblement & éternellement vrai. Tout ce dont on peut dire, Cela est, est compris dans l'Estre. C'est cet Estre, qui est Dieu, selon Descartes & Malcbranche. Tout ce dont on peut dire, Cela est vrai, est compris dans le Vrai. C'est ce Vrai, c'est cette Verité, qui est le Verbe, selon Malebranche. Et parce que cela est infini, son Dieu, comme à Descartes, est aussi l'Infini, ou l'Estre infini. Dans l'Estre tous les cstres, ne sont-ils pas éminemment? Dans le Vrai, de mesme. L'étendue, les figures, les arbres, & les animaux, dans la speculation, ne sont-ce pas des estres, & des realitez, fort distinguées les unes des autres? mais des estres metaphysiques purement. Jamais Malebranche n'a reconnu d'autre distinction entre ces idées differentes, que celle qui se trouve entre des realitez metaphysiques, ou comme il parle, entre des realitez intelligibles, au sens qu'un triangle réellement n'est pas un quarré. Si Dieu n'est que l'Estre infini, comme on l'enseigne dans cette Logique, ou la Realité universelle, le rò o, le Vrai, dont je viens de parler; n'est-on pas obligé, aussi bien que Malebranche bien entendu, de dire que l'on voit tout en Dieu, c'est-à-dire dans l'idée generale de l'Estre ou du Vrai; nostre Estre peniant, toujours intimement uni & appliqué à l'Estre en general & au Vrai, se modifiant pour percevoir les idées particulieres, avec une facilité naturelle, selon les objets qui se rencontrent, ou selon nos desirs & nostre attention? L'estre, la realité & la verité des estres, ne se doit-elle pas voir dans l'Estre, la Realité, & la Verité, de qui elles ont l'estre? Voila ce qui s'appelle voir tout en Dieu & dans le Verbe selon Malebranche. Ainsi on diroit qu'en refutant Malebranche en apparence, on est en esset d'intelligence avec lui; tant qu'on n'a point, comme lui d'autre Dieu, que l'Estre & le Vrai.

Malebranche ne dit pas pour cela, qu'on voit Dieu ou le Verbe intuitivement dés cette vie. Il dit seulement que Dieu & le Verbe, c'est-à-dire, l'Estre & le Vrai des choses, nous fait voir en lui-mesme des idées differentes: en sorte qu'on ne voit ni Dieu ni le Verbe, que comme representant ou verifiant ces differentes idées. C'est-à-dire, selon lui, qu'on ne voit pas en cette vie ce que c'est que l'Estre ou le Vrai, confideré absolument: mais on voit dans Ce qui est, & dans le Vrai des choses, que tel estre est estre, participe de l'Estre; ou que tel vrai est vrai. & participe du Vrai. C'est ce qu'il appelle Dieu & le Verbe consideré dans son estre representatif.

Vous voyez, dit-il, ce que c'est que Dieu, puisque Dieu & L'estre & L'infini, ne sont qu'une mesme chose. Mais encore un coup, ne vous y trompez pas. Vous ne voyez que fort confusément & comme de loin, ER QUE C'EST QUE DIEU. Vous ne le voyez point tel qu'il est; parce que quoi que vous voyez Pinfini, ou Pestre sans restric-TION, vous ne le voiez que d'une maniere fort imparfaite. Vous ne le voiez point comme un estre simple. Vous voiez la MULTIPLICITE DES CREATU-RES DANS L'INFINITE de l'ESTRE INCREE': mais vous n'y voiez pas distinctement son unite'. C'est que vous ne la voiez pas TANT selon sa REA-LITE' ABSOLUE, que selon ce qu'il est par rapport aux creatures possibles, dont il peut augmenter le nombre à l'infini, sans qu'elles égalent jamais LA REALITE' QUI LES REPRESENTE: &c.

C'est encore imposer à Malebranche, & combattre un phantosme, pour faire accroire aux moins éclairez qu'on n'est pas de sa secte, que de dire comme on fait dans les écrits de cette Logique, que dans ses principes il seroit impossible à l'esprit humain de voir ces idées dans l'essence divine: pourquoi? Parce qu'il suppose, dit-on, que l'esprit humain est par rapport à ces idées, comme la cire à un cachet; une faculté purement passive, sans avoir plus d'action, que n'en a de la cire. Prétend-t'on par là faire accroire, qu'on est éloigné d'enseigner, que l'entendement est une faculté purement passive; tandis qu'on l'enseigne en esset comme Malebranche & Descartes? Malebranche ne donne-t'il pas de la perception à l'entendement, dans l'endroit mesme des écrits de Logique, où l'on marque qu'il se sert de cette comparaiion? En donne-t'il aussi à de la cire? Voici comme on parle de lui dans les écrits: Quia in ejus principiis impossibile foret intellectum bumanum ideas in substantia Dei exstantes percipere. Nam juxta ipsum intellectus est facultas mere passiva, nullam omaino habens actionem: quæ tantummodo potest pati seu affici ab ideis divinis, ipsum MODIFICANTIBUS PER PER-CEPTIONEM, quæ se habet, ut ait, ad intellectum, ficut figura externa corpori impressa se babet ad illud corpus Atqui, si ita est, non magis intellectus cognoscit illas ideas, vel impressiones in se factas, quam cera, verbi gratia, cognoscit figuram sibi cum sigillo impressam. Quoi? L'entendement, selon Malebranche, comme selon Descartes, n'est-il pas un Estre pensant, une substance pensante, telle qu'on l'enscigne cette année en Logique? Disent-ils que la cire l'est aussi? La passivité de l'entendement ne consiste pas selon lui à n'avoir point de perception, non plus que de la cire: il faudroit estre sou pour le penser: & Malebranche n'est point sou: je veux dire, qu'il ne parle point inconsequemment. Il n'est qu'Athée, & il suit fort bien par tout son système. La passivité de l'entendement humain, qui suit de l'Atheisme de Descartes, & de Malebranche, & qu'on soutient dans cette Logique, consiste à dire, que l'entendement ne produit pas lui-mesme ses idées fur les images de l'imagination & des sens: & qu'il ne fait que percevoir, percipiendo agit, ou qu'appercevoir, ce que Dieu, c'est-à-dire, l'Estre des choses, ou la Verité des choses, par une idée claire lui propose à voir. Voilà ce qui fonde dans les écrits une longue differtation touchant les Perceptions. De Perceptione. Primum libri caput continebit notiones & præcepta circa perceptionem : alterum complectetur exercitationes & quæstiones circa e mdem cogitationis Speciem. Quid & quotuplex sit perceptio. . . . . 2 Notio. Quæ sint virtutes & vitia perceptionum &c. Ce traité des Perceptions n'est ni dans Aristote, ni dans ses Commentateurs.

On finit enfin la Logique par cette pieuse clause: Hactenus de Logica, quam ossendimus esse artem utendi ratione AD INQUIRENDAM VERITATEM. Atque utinam ea sic utamur omnes, ut ad summam y veritatem, quæ Deus est, perveniamus. Ne diroit-on pas que c'est Malebranche lui-mesme qui parle, & qui en finissant son livre. De la Recherche de la Verité, ad inquirendam Veritatem fait en mesme tems sa profession de soi; qui consiste, à ne point reconnoistre d'autre Dieu que la Verité, summa Veritas quæ Deus est; ce Vrai qui comprend éminemment tout vrai, la forme universelle de tout ce qui est vrai; le Vrai infini: en un mot, ce qui est: car le faux n'est pas.

Il ne manque à cette fin de Logique, qu'une a postrophe à la Verité, & une belle priere, telle que lui adresse un Cartesien & Malebranchiste, des plus modernes & des plus fameux. O Verité, si vous estes QUELQUE CHOSE QUI PUISSE M'EN-TENDRE, & me voir, ecoutez mes desirs, voyez la préparation de mon cœur; ne souffrez pas que je prenne vostre ombre pour vous-mesme; soyez jalouse de vostre gluire: montrez-vous: il me suffira de vous voir, &c. On diroit qu'il parle à Dieu, & cela est vrai: mais c'est à celui que reconnoissent sans peine Descartes, Malebranche, & autres Athées. Ce Dieu est jaloux de sa gloire, comme le nostre, & on lui attribuë presque toutes ses autres perfections; mais comme il est visible ici, ce n'est que par fiction & prosopopée poëtique. En esset il ne lui en convient

aucune autrement.

Cette mesme Verité en Physique est ce qu'exigent les loix éternelles & invariables du mouvement : Mais en Morale elle porte encore chez les Malebranchistes & les Cartesiens le nom d'Ordre & de Raison universelle; parce que Ce qui est Vraien Morale, & Ce qui est de raison, & Ce que demande l'Ordre, c'est tout un. Aussi la Raison & l'Ordre est le Dieu du Professeur de Billom, très-zelé Malebranchiste. Il le déclare dans sa premiere These de Morale; comme il l'avoit dit de l'Estre, dans sa seconde & troisième These de Metaphysique: VERA RA-TIO, dit-il, est regula morum. Cum autem illa VE-RARATIO sit aterna, necessaria, (en effet Ce qui est de raison, à toujours esté tel, & il est necessairement tel:) & vim babeat legis respectu Dei, ILLA non distinguitur a Deo. Et dans la seconde: Motivum generale (virtutum) est amor OR-DINIS incommutabilis, sive RATIONIS, QUE DEUS EST.

Voilà ce qu'on veut établir, ou que l'on établit comme je le veux croire, sans le sçavoir, quand on s'écarte de l'ancienne Philosophie. On cherche le vrai, dit-on, mais ce prétendu vrai coule de l'Atheïsme, comme de sa source. Ce sont des Athées qui en sont les premiers Auteurs, qui sappent la Religion dés ses sondemens, & dans tous ses dogmes; & qui couvrent leur Atheïsme du masque de nouvelle Phi-

losophic.

Leur Methode pour y parvenir, c'est d'exiger d'abord de leurs disciples, qu'ils commencent par douter de tout pour trouver le vrai. Ainsi l'enseigne-t'on dans les écrits de Logique de cette année. conformément à la seconde These de la fin de l'an passé. Ainsi l'enseigne le Prosesseur de Billom dans la sienne. Il faut, dit-on, douter de tout; non pas néanmoins d'un doute bien serieux; ce seroit un péché; mais il faut proceder, comme si l'on doutoit de tout. Où mene-t'on les gens par ce beau début? Aux idées claires. Je veux dire, à la résolution de vouloir s'instruire de tout, & de ne se rendre sur rien, que nous n'en soyons assuré par demonstration, ou par le sentiment interieur de la conscience, qui tient lieu de demonstration. Et c'est par ce sentiment interieur, que doit necessairement commencer le Méthode d'apprendre les sciences dans ce système-là. Car il n'y a que ce sentiment interieur & la conviction qu'il me donne de ma pensée & par consequent de mon existence, qui puisse me persuader qu'il y a du Vrai, qu'il y a quelque chose dont on puisse dire, cela est. Et c'est néanmoins là, diton, la premiere chose qu'il faut que je sache, pour ne pas errer; scavoir qu'il y a du Vrai, de qui l'on puisse dire, cela est. Or cela mesme, c'est Dieu, dit-on, car l'Estre, c'est-à-dire, ce qu'on entend & qu'on affirme, quand on dit, cela est, c'est Dieu. Il s'ensuit de là, que la premiere chose qu'on doit sçavoir, c'est l'existence de Dieu; puisqu'il n'est autre que cet Estre & ce Vrai infini, que j'ai trouvé dés que j'ai senti qu'il est vrai que je suis, puisque je pense. Je ne sçaurois penser que cela est, qu'il ne soit en esset. Déslors j'ai trouvé le Vrai, j'ai trouvé Dieu: Dieu existe, comme le Vrai existe, dés que j'y pense. Je suis convaincu que l'Estre existe, dés que j'ay dit, Je pense, donc je suis.

Je sens bien aussi, (c'est toujours un Cartesien qui parle) que je ne suis pas tout l'Estre, omne ens, ni le Vrai infini, ni l'Estre infini. Dés-là je sçai par sentiment interieur, plutost que par démonstration syllogistique, que l'Estre & le Vrai est infini, & moi fort borné Pour cela l'un s'appelle Ens a se, l'autre Ens ab alio; l'un le Createur, l'autre la Creature. Si l'on entend ainsi ces mots de la derniere These du premier cours, de la fin de l'année; Deum exsistere. . . . ratio multiplex demonstrat: OPTIMA

illa est, que petitur ex notione entis a se & entis ab alio; cela ne vaut rien. Cela est Cartesien, Malebranchiste, Athée. Mais je n'en puis juger, n'ayant point vu les

Posé donc que l'Estre & le Vrai, c'est-à-dire, ce qu'on affirme, quand on dit, cela est, ou cela est vrai, est Dieu; la premiere regle de juger sans crainte d'errer sur rien; c'est de ne rien croire, que l'on ne voye qu'il est, ou qu'il est vrai: c'est tout un. Car la regle la plus sure de bien juger, est de ne rien croire que ce que Dieu dit; & par consequent de ne rien croire, si l'on n'en a une idée claire, par laquelle Dieu me dise, cela est, cela est vrai. Car Dieu étant ce qui est, ou ce qui est vrai, ou l'Estre for-mel de tout ce qui est necessairement Vrai; c'est lui qui constituë formellement toutes les essences des choses, & toutes les veritez des idées claires. Quand je vois donc que quelque chose est, je la vois, dans l'Estre, je la vois dans Dieu: & alors je ne puis errer. A quoi méne cette Méthode & cette suite de raisonnement, que font tous les Cartesiens, & qui est suivie par le Professeur de Billom dans sa These? A ne rien croire, tant en Philosophie, qu'en matiere de Religion, que ce que la lumiere naturelle, comme j'ai déja dit, peut faire voir par des idées distinctes & claires. C'est tout le fruit qui résulte de la Méthode de Descartes que l'on enseigne.

Je ne donne pas cet Ecrit comme une exposition complete du système de Descartes & de Malebranche: il s'en faut bien. J'ai des volumes entiers sur cette matiere, & tout n'y est pas. Mon dessein n'est que de faire voir ou méne le Cartesianisme qu'on enseigne à present en Logique; quoi que je ne touche ici que très-peu d'endroits, qui m'ont le plus frappé dans la premiere fabbatine, & en parcourant assez legerement les cahiers. Tout ce qui est le moins du monde different de la Philosophie ancienne dans cette Logique, jusqu'aux notions les plus minces en apparence, (& c'est le mesme dans la Physique;) est une doctrine particuliere au Cartesianisme, & une suite necessaire de l'Atheisme, que Descartes a voulu introduire par sa Philosophie nouvelle. Il n'a que trop reussi.

Je laisse dire ceux qui raillent de ce que je vois; disent-ils, l'Atheisme par tout. Si cela est, du moins c'est pour le combattre, avec l'aide du Seigneur Dieu. Et cela ne vaut-il pas mieux, que de ne pas voir l'Atheïsme où il est, & de l'enseigner sans le connoistre, à Paris mesme, triomphant de toutes

les défenses des Superieurs.

Je proteste ici très-sincerement que j'honore le Professeur: mais je hais fort les écrits qu'il dicte, parce qu'ils établissent l'Atheisme, quoi qu'assurément contre son intention. Tout ce que je souhaite, c'est qu'à l'avenir du moins on extermine le Cartesianisme & le Malebranchisme de nos classes, jusques aux moindres vestiges. Quel service ne rendrionsnous pas à nostre sainte Religion, si nos Philosophes au lieu de suivre ce maudit système, en faisoit entrevoir le venin & l'horreur dans tous ses points? Fautil que nous laissions faire cela à d'autres, qui nous acculeront tolt ou tard ou d'ignorance, ou d'indolence bien criminelle?

## PLATON EXPLIQUE',

Ou Censure d'un écrit de M. l'Abbé Fraguier, inséré par M. l'Abbé d'OLIVET, dans sa Traduction des Entretiens de Ciceron sur la nature des Dieux.

I. Platon (in Tim.) dit qu'il est malaisé de parvenir à la connoissance de Dieu: & qu'il y a une grande difficulté, & mesme du danger à le découvrir aux



Laton dit seulement dans son Timée, qu'il est très-difficile d'atteindre jusqu'à trouver l'Auteur de l'Univers: & que celui qui en est parvenu là, ne sçauroiten parler devant tout le monde. Tiv

μεν εν ποιητήν και πατέςα τε σε τε παντός εύς ειν το έργον. Και ευρόντα ας πάντας αδύνατον λέγαν. Il veut dire qu'il n'est pas possible d'en faire le sujet d'une harangue publique, ou d'un sermon: pourquoi? C'est que la plus grande partie de l'auditoire n'y entendroit riem. Les hommes ne sont pas tous capables,  $\pi \acute{a}v$ -Tes, de se former l'idée metaphysique du Bien & du Beau en general, du Bien & du Beau qui est la forme universelle de tout Bien, & de tout Beau, de l'Estre en general, de l'Estre qui est pur Estre, de l'Estre sans restriction, de l'Estre sans y rien ajouter, de l'Estre tout court, qui est le Dieu de Platon. Un objet si abstrait n'est à la portée que d'une poignée de beaux esprits, qui composent ou qui se plaisent à lire des Entretiens sur la Metaphysique & la Religion: c'est-à-dire, des Traitez où l'on réduit la divinité à une idée Metaphysique du Bien & du Beau en general, du Vrai, ou de l'Estre pur. Car cet Estre, | sa superiorité & sa vertu. Kai rois yignastamérois rol-

ce Vrai, ce Bien, ne sont qu'un. Ce Vrai qui veritablement est, parce que le Vrai est toujours & immuablement vrai; ce Bien qui veritablement est, parce que le Bien est toujours & immuablement bien: cet Estre, ce premier Estre, qui veritablement est, parce que l'Estre est toujours & immuablement Estre: voilà ce que tous les esprits ne sont pas capables de comprendre: eis πάντας άδύνατον λέγειν.

C'est ce Bien en general, le Bien formel universel de tout bien, Bonum omnis boni, qui est la derniero précision dont l'entendement humain soit capable. & que l'on n'apperçoit qu'avec contention d'esprit. C'est une affaire, ipyor, dit-il dans son Timée; &c, on n'y vient qu'avec peine, dit-il dans le septiéme. livre de sa Republique: c'est tout un. 12, 14 γνως ὅ τελευτωία ή Ε ΑΓΑΘΟΥ Ιδέα, το μόγις οφθάσω. Et c'est néanmoins, ajoute-t'il, de cette idée du Bien, que les esprits les plus perçans connoissent, qu'ils doivent conclure, que ce Bien est la cause do tout ce qu'il y a au monde de Beau & de Bon: οφθώσα ή, συλλογιτέα είναι ώς άξα αάσι πάντων αυτή όρθων τε κ καλών αιτία.

C'est ce Bien, dit-il au sixième livre, qui fait non seulement connositre les choies que nous connoissons, mais qui les fait aussi tout ce qu'elles sont, & qui leur donne toute leur essence, quoi que ce Bien, qui est le Bien mesme, ne soit point une es sence lui-mesme, mais au dessus de toute essence par

Digitized by Google

νυν μη μόνον το γιγνώσκε & το δ Αγαθε, παρείναι, αίλα και το είναι τε και την εσίαν το εκήνε αυτοις πεσεείναι. σόκ εσίας όντος δ Αγαθού, αλλ' έτι επέκεινα τ εσίας πρεσβεία και δυνάμα το ερέχοντος. Fcroit-on jamais comprendre cela au peuple? είς πάντας αδύνατον

DETEIV.

C'est apparemment cette pensée de Platon, qu'un Ecrivain de nos jours, mais Athée comme lui; parce qu'il se déclare n'avoir point d'autre Dieu que l'Estre tout court, le Vrai & le Bien: c'est, dis-je, cette pensée de Platon, qu'il a voulu imiter, quand il adresse cette priere à l'Estre qui n'est purement qu'Estre: O Dieu que vous estes grand! PEU DE PERSONNES ATTEIGNENT JUSQU'A VOUS: C'est là l'égyor de Platon: & quand on commence à vous concevoir, on he peut vous expri-MER: voila aussi l'addirator els πάντας λέγειν, tout de suite. Ce sont des idées sublimes & metaphysiques de Bien, de Beau, de Vrai, & d'Estre tout pur, sans aucune difference qui le restreigne, qu'il est difficile d'attraper, & qu'il n'est pas possible de bien expliquer à un grand peuple, ou à toute sorte d'esprits: είς πάντης είδυνατον λέγαν.

Mais du vrai Dieu on ne dit pas qu'il est dissicile de le connoistre, & qu'il faut saire un effort d'esprit pour y parvenir. On ne dit pas de l'idée du vrai Dieu, que c'est la derniere précision, ou la plus simple idée que l'on puisse avoir. On ne dit point aussi du vrai Dieu, qu'il n'est pas mesme une essence, mais qu'il est au dessus des essences, quoi qu'il en est la cause. Aussi n'est-il ni difficile de le connoistre, ni impossible de s'exprimer, pour le faire connoistre aux autres. Tous sont capables de s'en former une

idée suffisante.

C'est le Philosophe, dit encore Platon dans son Sophiste, qui s'occupe de l'idée de l'Estre, & qui en raisonne: c'est sui seul qui se trouve dans un pays lumineux. Car les yeux de la multitude ne peuvent supporter l'éclat de la divinité. 'O 🐧 💉 OLDSTOPE THE E OTTE del SE DOSSIGNED TO SEREILENG ιδέα, δίὰ τὸ λαματών αυτ χώρας. . . τὸ το το πολών ψυχης δμματα καςτεςείν σεός το Θείον αθοςαν α άδύvala. Voilà encore bien expressement l'advisor, qui est dans le passage du Timée dont il s'agit. Quelque disert que l'on puisse estre, on ne se fera jamais entendre de la multitude sur la divinité, dit Platon: mais sur quelle divinité? sur l'Estre tout court. Cette subtilité d'idée metaphysique n'est que pour les Philosophes: il n'appartient qu'à eux de connoistre Dieu, & ils n'en doivent parler qu'entre eux.

Tout Chrétien, tout homme raisonnable, qui considere la beauté & l'ordre de l'Univers & de toutes ses parties, dit tout au contraire, qu'il est aisé d'en découvrir le Createur; qu'il est aussi trèsaise d'en parler, & de se faire entendre sur un aussi grand sujet aux esprits mesme les plus grossiers. On pourroit mesme dire à cette occasion, ce que dit Platon de ses dieux, dans le Timée mesme, qu'il est plus aisé de parler comme il saut des dieux aux hommes, que des hommes mesmes:

Orntär.

Il n'y a jamais eu de danger, & on n'a jamais couru aucun risque à parler du vrai Dieu, mesme à
Athenes, où Platon a vécu. Saint Paul le prescha
dans cette grande ville: il en parla avec liberté
aux Stoiciens & aux Epicuriens, qui selon S. Luc
y étoient alors les seuls Philosophes: S. Paul y sut
écouté, & personne ne l'inquieta. Mais à dire, en
public dans une harangue ou dans un sermon, que
le Dieu souverain n'est que l'Estre précisément, ou
l'Estre tout court; il y auroit du danger pour un
Chrétien dans un pays Catholique: il auroit sujet de
craindre la juste rigueur des loix.

Au reste Platon ne dit nulle part le Dieu souverain. Cette expression est Chrétienne Il dit que c'est une affaire, que de parvenir à connoistre celui qui a fait l'Univers & qui en est le Pere : ποιητήν και πατέςα. Ceux qui ont dans l'esprit l'idée du vrai Dieu, & qui la veulent inspirer aux autres, ne disent pas qu'il est l'Ouvrier & le Pere de tout ce grand Corps. Il disent qu'il est le Createur, & le Maistre ou le Seigneur de l'Univers, & qu'il est le Pere des hommes. Mais pour l'Estre en general, ou l'Estre qui n'est purement que l'Estre ou la Realité, d'où découlent les estres singuliers, comme la Metaphysique l'entend; il en est le Pere, comme il en est l'Ouvrier; parce qu'il n'est l'un & l'autre, que dans un sensimpropre & metaphorique; qui fait dire à Platon luimesme, que Dieu a engendré ce monde, comme un autre Dieu; Θεον εγωνήσατο. C'est-à-dire, que du Bien en general est découlé cet autre grand Bien que nous voyons, qu'on appelle le monde. Le Bien ou l'Estre souverain, n'est souverain, que dans ce sens; que de tous les degrez Metaphysiques c'est le plus élevé: mais il l'est aussi de tellesorte, qu'il n'est rien de subsistant ni de physique tout seul. Platon ne laisse pas de l'appeller Dieu quelquesois, comme dans le passage que je viens d'alleguer: mais ce n'est pas qu'il veuille que ce nom lui soit particulier; vu qu'il l'appelle plus ordinairement l'Ouvrier, le Pere, & le Roi de l'Univers. Il est néanmoins aussi Dieu selon lui; parce que ce mot ne signifie chez les anciens Grecs & Latins du paganisme, que souverain bienfacteur, ou souverainement bienfaisant par inclination naturelle.

## II. Il y parle cependant de cet Estre souverain: & l'idée qu'il en donne, est la souveraine bonté.

st. Cette fouveraine bonté n'est que la Bonté universelle & abstraite, dont tous les biens particuliers sont selon lui des participations: comme l'Estre souverain n'est que l'Estre universel ou la Realité universelle, que participent tous les Estres réels en particulier. Ce n'est pas là certainement l'idée du vrai Dieu; quoi que pour s'accommoder au langage ordinaire, Platon employe de tems en tems des termes masculins au lieu du mot abstrait de Bonté, & au lieu des termes neutres de Bien & d'Estre.

Quand l'Ouvrier, dit-il, a basti ce grand Tout, vo wav, qu'est-ce qui l'a porté à le faire? Sa seule bonté. Il étoit bon; & celui qui est bon, est exemt de toute jalousie: il a voulu pour cela, que toutes choses lui ressemblassent parsaitement. 'Ayaso's su' αγαθώ ή ουθείς ωθε ουθεν & ουθέποτε θπηγίηνε ωι φθό-ν &. τού τε δ' επτος ών, παν ω ότιμάλικα εβελήθη γερέδος - baπλήσια αὐτῷ. Premierement ce n'est là qu'une bonté aveugle, qui n'a point d'autre but en agissant, sinon d'agir toujours, & qui n'en peut avoir d'autre. Bonté qu'on ne peut attribuer que par une espece de prosopopée au Bien ou à l'Estre en general; comme s'il communiquoit ce qu'il est aux estres singuliers, fans autre vuë que de la leur communiquer, comme le soleil communique sa lumiere, & le seu sa chaleur. Mais le vrai Dieu, qui est un Agent sage & libre, a d'autres vuës que l'effusion de sa bonté, ou plutost de ses dons, dans la creation de l'Univers: il a sur tout sa gloire en vue : s'il comble les hommes de ses bienfaits, en creant le monde pour eux; c'est pour en estre adoré, aimé, & servi.

En second lieu, ce que Platon ajoute ici, que l'Ouvrier a prétendu, que tous ses ouvrages eussent une ressemblance parfaite avec lui; πάνζω ὁτιμάλισω εβωλήθη γωέδη σοθωπλήσιω αὐτῷ: cela s'entend aisément de l'Estre ou du Bien en general. Car tous les estres, entant qu'ils ont l'estre, ressemblent parfaitement à l'Estre, ou au Bien souverain, universel, & transcendentel, dont ils sont dans un sens metaphori-

que

que, des especes d'écoulemens successifs. Mais toutes choses ressemblent-elles au vrai Dieu? Certainement non. Le vrai Dieu n'est donc pas la Bonté universelle, ou le Bien Estre universel, ni le Dieu de Platon.

Il lui fait produire le monde, & tous les estres inferieurs à lui.

B. Et comment Platon lui fait-il produire le monde, finon par une émanation metaphorique; entant que le Bien, le Beau, le Vrai, & l'Estre, consideré précisément, est la forme metaphysique & universelle, de tout ce qui est un Bien, un Beau, ou un veritable estre? Le pourroit-il produire autrement? un Estre purement Metaphysique peut-il avoir l'activité necessaire pour produire, à prendre ce terme dans sa signification propre? Et comment le Dieu de Platon produit-il le monde encore? Est-ce bien librement? Non: c'est non seulement selon que les essences des choses le déterminent à donner telle maniere d'estre; mais encore selon l'exigence & la préparation de la matiere. Car c'est ce qu'enseigne le prétendu Maistre de Platon, le Timée de Locre; lors qu'il dit, que ce qu'on appelle Dieu & le Principe de tout ce qui est Bon, est necessité à agir selon l'exigence de la matiere & des idées, qui sont les elfences invariables des choses.

C'est pour marquer cette necessité & cette force majeure, que par une prosopoée poëtique Platon represente Dieu, qui delibere sur le Dieu qu'il devoit enfanter, c'est-à-dire, sur le monde qu'il devoit produire; & qu'il appelle ce monde devoit érapevor; expression qui marque que le monde devoit émaner de son origine, c'est-à-dire, de l'Estre, ou du Bien & du Beau en general, aussi necessairement que la lumiere émane du soleil.

Platon au reste exaggere tellement ce monde, lorsqu'il dit que Dieu l'a engendré de son sein, qu'en mesme tems il dégrade infiniment Dieu lui mesme. Car ce monde selon lui est le fils unique de Dieu, povoyevns: un Dieu accompli & qui se suffit à lui-mesme, un Dieu que Dieu a engendré: avlagun και τελεώ Clov θεον έγέννα. C'est un second Dieu heureux selon lui, εὐδαίμονα θεὸν αὐτὸν έγθυνήσαλο: l'image du Dieu intelligible; c'est-à-dire, parfaite copie du plus bel original qu'on puisse imaginer:) un Dieu sensible, très-grand, très-parfait; eixlor ? von , θεὸς αιωντὸς, μέγις ση καὶ αρις σ. Ce mon-de, ajoute-t'il, est l'image de l'Estre universel; parce qu'il renferme tous les genres d'estres, que ce Dieu, qui est l'Estre en general renfermoit dans ses idées; c'est-à-dire, tous les genres d'estres, qui peuvent réellement exister. N'est-ce pas étrangement borner l'idée de Dieu, que de le resserrer dans les bornes de son ouvrage : à moins de faire le monde infini en tout genre, & égal à Dieu; ce qui implique contradiction. Mais qui que ce soit à qui l'on donne l'idée du vrai Dieu, ne croira que le monde soit plus son image, qu'un pot de terre ou d'étain n'est l'image du potier qui l'a formé.

Et dans ce monde mesme le Dieu de Platon, n'a pu produire lui seul que les substances divines, c'est-à-dire, les dieux ou les genies, & tout ce qui est immortel, c'est-à-dire, incorruptible: à sçavoir la matiere ou le chaos. Car pour les estres mortels, composez, & corruptibles, il a chargé les dieux subalternes de les former. Ce sont eux, selon Platon, qui ont formé le corps humain, & ceux des animaux de toute espece; en un mot tous les corps organiques & les cieux mesmes. Ce sont eux, qui ont placé l'ame sensitive avec ses passions dans la poitrine de l'homme; la partie raisonnable ayant occupé le cerveau. Le Dieu de Platon n'a pu faire aucun de ces ouvrages là lui seul. Pourquoi? C'est que le

Bien & le Vrai & l'Estre necessaire ne peut estre par lui-mesme le principe que des estres necessaires, comme sont les esprits & la matiere. En effet que peut-il sortir ou émaner des mains de l'Estre, du Bien, & du Vrai necessaire, n'étant qu'une forme metaphysique, que des estres aussi necessaires? Dieux ensans des Dieux, lui fait dire Platon par consequent, par une prosopopée poetique, parlant aux genies, que nous appellons Anges, Vous qui estes des ouvrages sortis de mon sein, vous estes, parce que je le veux ainsi, immortels & indissolubles. De quatre especes d'estres, qui sont dans les idées que je renferme, vous estes la Nation celeste, formée du seu. Mais si je mettois seul la main à la formation des trois autres; qui sont les oiseaux, les poissons, & les animaux terrestres, avec les plantes & les metaux, ils seroient éternels & incorruptibles comme vous, qui participez à mon éternité & à mon incorruptibilité. Formez donc ces corps, poursuit-il, & formez les de l'air, de l'eau, & de la terre; formez sur tout de la terre avec tout l'art possible les corps des hommes, & inserez y l'ame : car il faut par necessité qu'ils soient mortels. Encore un coup cette prosopopée poëtique convient à l'Estre qui n'est purement qu'Estre, qui ne peut estre par lui seul que la forme des estres necessaires & permanens; & qui par cette raison là mesme est incapable de produire par elle seule ou par elle-mesme des estres composez, contingens, & corruptibles. L'Estre pourroit-il produire la corruptibilité des estres? Mais cette mesme prosopopée répondroit-elle à l'idée que nous avons du vrai Dieu? Ce grand Dieu pourroitil tenir le mesme langage aux Anges? Non; car il n'a pas produit le monde & les estres inferieurs à lui; comme le Dieu de Platon.

Platon dans son Sophiste enseigne, que les hommes & les animaux, les plantes, les corps inanimez mesme & composez, ne sont pas les effets d'une Nature aveugle & du hazard: puisque Dieu en est l'ouvrier, qui leur donne l'estre qu'ils n'avoient pas. Mais comment l'est-il selon lui? Parce que la science & l'intelligence necessaire aux Dieux pour former tous ces corps, vient de lui. Et qui l'auroit, que ces Dieux éternels? Et de qui l'auroient-ils, étant ce qu'ils sont, que de l'Estre, si cet Estre est Dieu ou la divinité? Ζωα ή πάνλα, θνηλα η φυλα, όσα τ υπι γης ενισπερμάτων η είζων Φύεται, και όσα άψυχα μικεγούντο Φήσομο ύτεξον γέγνεος, σε τεξον σοκ οντα; ή. . . Τ φύσιν αυτά χωνάν Σπό τιν 🚱 αίλ ας αυτομάτης, η άνευ ΔΙανοίας Φυέσης; η μξ λόγετε και δητεήμης θείας Σστο Θεού γιγνομένης; Aussi quoi que tous ces ouvrages soient le travail des Dieux, cela n'empesche pas qu'on ne les appelle aussi Θες γεννήματα, des productions de Dieu, c'est-à-dire, des fruits de la raison & de l'intelligence, de la sagesse & de la divinité, qui est dans l'ame des Dieux.

C'est par cette raison que Platon dans son Protagore, attribue la production de l'homme & des animaux, directement aux Dieux, qui existoient lontems auparavant. În B note zeoros oti beol pèr noar, brità j vin con nr. Et selon lui l'homme dés qu'il su formé, & qu'il se reconnut avoir quelque chose de divin, crut aussi-tost qu'il y avoit des dieux, leur dressa des autels, & leur erigea des statues. Emendar j'è à àrbemas beias perége poseas, memor plu, Als triv te bee ouyrérear, con prévent es se surjuste, na émargée Bapis te idevent rai avantata bear. Selon Platon le premier homme ne s'avisa pas de reconnoir stre le Dieu souverain pour son Createur. Son premier soin sut de rendre ses hommages aux dieux qui l'avoient formé. Platon le fait Polythée comme lui son système ne lui permettant pas de croiré, que son Dieu souverain pust produire immediatement l'hom-

Mm 2

#### Lesquels par consequent sont tous creatures.

Br. Platon ne s'est jamais servi du terme, que les Grecs ont ordinairement employé, pour marquer ou la creation, s'ils l'ont connuë; ou la production d'un estet par une cause esticiente extrinseque, qui est le seul genre de cause efficiente, qu'on puisse attribuer à Dieu. Ce mot est utions; comme l'ouvrage est appellé κτίσμα. Il ne pouvoit pas l'employer, sans abuser étrangement des termes, & d'une maniere qui eust choqué. Ce mot ne peut convenir à une forme metaphysique, quelque universelle qu'elle soit; telle qu'est le Bien, le Beau, le Vrai, & l'Estre sans restriction. Il a cru que le terme de generation choqueroit moins, & paroistroit plus noble. Il s'en est servi; sçavoir de γεννάω & de γεννητοίν... Celui qui a engendré le monde, o yerrirae, dit-il dans son Politique. Et le monde par consequent, est selon lui le Divin engendré, Octov yerrntor, dans le second livre de sà Republique.

Car c'est une erreur de croire, que le mot de Genesis, qui est à la teste du premier livre de l'Ecriture, signifie la Creation du monde; puisque l'histoire de cette creation ne passe presque pas le premier chapitre. Il n'en faut pas croire un manuscrit aprocryphe, que l'on a fait imprimer à Oxford en 1707. où le titre de ce livre sacré est, l'éveois nomus. Ce titre pourroit bien estre d'un auteur suspect de Platonisme. Genesis dans la Vulgate signifie la Genealogie des Patriarches; comme l'Exode fignifie la sortie de leurs descendans de l'Egypte Mais pour ce qui est de Platon, il n'appelle jamais ses dieux, sinon des Dieux engendrez, θεούς γωνητούς. Il employe quelquefois les verbes, διεκόσμησε, διέταξε, διεχηματίσατο, ξυνέςησεν, εδημιούργησεν, ετεκταίνετο; pas une seule fois que je sache, intios.

Es ne sont pas dieux dans la vraie acception du mot. Car ils dépendent du Dieu souverain pour leur estre, Es pour leur conservation.

Re. Encore une fois Platon n'a jamais dit le Dieu fouverain, & ne l'a pu dire. On ne dit Souverain, que de celui qui domine à d'autres, avec qui il ait du moins un genre prochain qui soit commun; comme le vrai Dieu à celui d'Esprit, ou de Substance intellectuelle, qui lui est commun avec ceux qu'il appelle Dieux dans l'Ecriture. Mais ne pouvant y avoir qu'un Estre au monde, c'est-à-dire, qu'une forme metaphysique de Realité, que Spinosa appelle substance; cet Estre n'a rien de commun avec les autres estres; puis qu'ils ne sont mesme des estres formellement que par lui. Il est lui-mesme leur estre. Platon ne peut donc appeller son Dieu, le Dieu souverain. Il n'y a que le vrai Dieu, qui soit veritablement Dieu souverain: Rex magnus super omnes deos: Rex regum, & Dominus dominantium.

Sans doute l'Estre & le Bien & le Beau limité dépend de l'Estre & du Bien & du Beau universel. Car si l'Estre manquoit à l'Ange mesme, il ne seroit plus Ange, il ne seroit plus rien. En ce sens les Dieux de Platon, c'est-à-dire, les Anges dépendent de l'Estre & du Bien estre & du Vrai estre en general pour leur estre & pour leur conservation. cette dépendance empesche, dit-on, que ces dieux ne soient dieux dans la vraie acception du mot. Mais premierement je ne trouve nulle part dans Platon te restriction ou modification du mot de Dieux. Il les appelle constamment Dieux par tout, absolument, & dans la propre signification du mot; qui est, d'estre naturellement & souverainement bienfaifant. Cette distinction de vraie acception du mot, d'avec une acception impropre, n'est point de lui: elle n'est imaginée que pour l'excuser de PolytheisEn second lieu, cette dépendance n'est pas non plus dans Platon; telle du moins qu'elle convient au vrai Dieu; & qui consiste à pouvoir, à chaque moment, s'il le vouloit, comme il peut le vouloir, aneantir la plus noble mesme des creatures, par sa seule volonté. C'est dequoi le Dieu de Platon ne se vante jamais, ni ne peut se vanter. L'Estre ne peut rien détruire; il peut donner ou communiquer l'estre; c'est-à-dire, que l'on peut par une siction de l'esprit l'imaginer ainsi: il ne le peut oster; & l'on ne peut concevoir qu'il puisse le vouloir oster. Le Dieu de Platon dit seulement aux dieux qu'il a bien voulu les rendre immortels, c'est-à-dire, indissolublement attachez au seu ou à l'éther, d'où il les a sormez; alseinates à doutes : mais il ne se reserve nulle part le pouvoir de les détruire, s'il le vouloit.

III. Du nombre de ces estres créez, ceux dont la fonction est la plus noble, sont ceux qui ont le soieil & les autres astres à conduire dans leur orbite: & qui leur sont ce que l'ame est au corps, ou le conducteur au chariot. Leg. 10.

R. La premiere maniere est une erreur proscrite: la seconde est conforme aux saintes Ecritures. Mais cet emploi ne convient aux Esprits celestes, qui y sont appellez les Vertus, qu'autant que durera ce monde-ci. Platon ajoute une troisiéme maniere, mais dont l'explication seroit ici inutile.

Or comme pour les mouvemens celestes & pour tous les autres mouvemens le Dieu souverain pouvoit se passer d'eux; & qu'il ne les a produits, que pour remplir l'idée de l'Ordre, qu'il a dans son entendement,

R. Platon ne dit point cela: il enseigne positive. ment le contraire; sçavoir qu'il est impossible, one es, que le Ciel & les astres ayent leurs mouvemens reglez, s'ils ne sont animez ou d'une ame commune, ψυχῆς, les qui embrasse tous; ou si chacun d'eux n'est animé de la sienne, dont Dieu, c'est-à-dire, l'Estre, le Bien, & le Vrai universel soit l'auteur: ou pour parler plus clairement, d'une ame, qui veritablement, necessairement, & excellemment existe. Il ajoute, que Dieu n'a eu nulle peine à rendre ces mouvemens constans & reguliers; mais qu'il ne l'a pu néanmoins faire autrement, qu'en animant ces corps celestes, comme je viens de le dire; & ce n'est qu'en ce sens seulement, que la chose lui a esté aisée: η ούποθ ετέρως είναι δυνατόν. Εμψυχον μίψ 🕉 ούποτε γένοιτ' αν έτερως ωλην δ/ θεον, &c. C'est-à-dire, qu'il étoit réellement impossible, que les mouvemens des planetes fussent reguliers, s'ils n'étoient réellement animez; mais que s'ils l'estoient, la chose étoit aisée. Pourquoi? Parce que Dieu n'étant que l'Estre pur & simple, le Bien estre, ou le Vrai estre, selon Platon: l'Estre, le Bien estre, & le Vrai estre, étant de soi indifferent au mouvement ou au repos, il y doit necessairement estre determiné par une cause subalterne.

Mais il y a ici plus, comme je l'ai déja infinué. Le Dieu de Platon, selon lui dans son Timée, n'a pu mesme engendrer, comme il a fait, le Monde accompli en toutes manieres, sans le secours des causes subalternes, c'est-à-dire, des Dieux: τον ἀντάρκη τε κώ τὸν τελεά ωτον θεὸν ἐγθύνα, χεμίμθνας τω τω ταῦς κατίως τον θεὸν ἐγθύνα, χεμίμθνας τω τοῦς αἰτίως τοῦς τοῦς τοῦς τοῦς γιγνομένοις αὐτός. Pourquoi? Parce que le Bien en general est l'origine, mais metaphysique seulement, de tout ce qui est Bien: il entre dans tout.

Ils ne peuvent avoir qu'un culte subalterne, qui se raprapporte au souverain. Et celui qui les admet, ne doit pas estre cense admettre le polytheisme.

Re. Je ne reconnois point là Platon. C'est un nouveau tour, qu'ont inventé certains Platoniciens, pour se rapprocher des Chrétiens en apparence, sans admettre d'autre Dieu que celui de Platon, qui n'est au fond que la Nature & ses dons & ses lumieres. Pour exemter de polytheisme le culte qu'ils soustrent qu'on rende aux Anges, sans reconnoistre le vrai Dieu, ils prétextent qu'on ne leur rend ce culte, que parce qu'ils sont bienfaisans & puissans: qu'ainsi c'est à la puissance infinie & à la bonté souveraine, qui leur est communiquée, & qui est Dieu lui-mesme, que l'on rend hommage: Qu'ainsi on ne doit pas taxer de polytheisme celui qui leur rend ce culte, puisqu'il ne le rend en eux qu'au Dieu souverain; c'est-à-dire, au souverain pouvoir & à la bonté infinie, qui agit en eux & par eux. Platon ne dit pas un mot de ce culte subalterne. C'est par tout un culte absolu, rendu par des hommes, qui comme tout le reste de l'Univers, sont de la dépendance & sous le domaine immediat des Dieux: Θεων κλήμαζε ακίνλα όπόσα θνητά ζωα. Il recommande très-particulierement le culte des Dieux; & il avouë, que de leur eriger des statuës ou de peindre leurs images, cela leur fait un extréme plaisir. Il recommande dans son quatriéme livre des Loix, qu'on facrific premierement aux Dieux celestes, aux Dieux tutelaires de la ville ensuite aux genies qui occupent l'air, qu'il appelle daiporas, & puis aux heros. Et au livre septieme, ces Dieux celestes, sont principalement le foleil & la Lune, & les autres planetes, & le Ciel sur tout, ou le Monde, Oeor segror; qui est la source de tous les biens dont nous jouissons, allor αγαθών πάντων ημίν, & entre autres de la sagesse, δ φεονήσεως, dit-il dans l'Epinomis: Mais je ne trouve nulle part qu'il exige que l'on rende aucun culte à l'Estre souverain.

Quelle est la Religion d'un Etat bien policé, selon Platon? C'est de vivre selon la volonté des Dieux: ಕೊಂ Θεων, dit-il au second livre des Loix. A qui l'homme de bien doit-il facrifier, selon lui? C'est aux Dieux. Qui faut-il appaiser par des presens & des prieres? Ce sont les Dieux. S'il dit quelquefois, qu'il faut invoquer Dieu avant que de rien entreprendre, ou mesme avant que d'entamer quelque discours; il ne prétend dire alors autre chose, finon qu'il faut premierement souhaiter, & puis tascher, de ne rien dire, qui ne soit agreable aux dieux & aux déesses; & qui ne soit bien fondé en raison: ou de ne rien faire qui leur déplaise. Il explique de la sorte lui-mesme ce que c'est qu'invoquer Dieu, au commencement du Timeé. Alcibiade ailleurs va prier Dicu, von beon: c'est-à-dire, les Dicux, or vess, ajoute-t'il aussi-tost. Geds est celui des Dieux qu'il plaira à celui qui prie: un Dieu, quelque Dieu, quelqu'un d'entre les Dieux. Osos est un nom comamun, qui comprend tous les esprits douez de la divinité.

De là vient que dans le Phedon, où il fait dire à Socrate, que les Dieux prennent soin de nous, θενές είναι ήμῶν σῶν ελημελεμένες; six lignes aprés; il fait convenir Cebes de ce dogme-là, en lui faisant dire, θεόν τε είναι τ΄ ελημελούμενον ήμῶν: c'est-à-dire, la divinité, qui constituë les Dieux. Et dans le mesme dialogue; Dieu est immortel, dit-il: tous les hommes, & encore plus, à mon avis, les Dieux, en conviennent: ὁ θεὸς signifie là, tout Dieu. Dans le Timée, le Dieu forme toutes les parties du corps humain, quoi que Platon l'appelle souvent ὁ θεος, ou το θεῖον, il n'est pourtant selon lui qu'un des Dieux subalternes. Dans le Theætete de mesme: Un Dieu, dit-il, n'est injuste en rien; mais trèsjuste, autant qu'il se peut: Θεὸς ενδαμῆ ενδαμῶς

äδικΦι κίκι ώς οιον τε δικαμόλατΦι. Et dans l'Euthydeme: Il m'arriva, dit-il, par la grace de quelque Dieu, de me trouver là assis: Καλα θεον τυνα έτυχον καθήμεν & &c. Quelque Dieu nous a inspiré, dit-il de mesme, au quatriene livre de sa Republique, καλα θεον τυνα, & il a fait tomber le discours sur cette matiere. Vous m'expliquerez cela, s'il vous plaist, dit Protarque à Socrate: Ce sera Dieu luimesme, repart Socrate, si quelque Dieu exauce mes vœux: Θεὸς μθὸ οὖν, αν πες γε ἐμαῖς ἐυχαῖς ἐπήκο Θ γίγνελαί λις Θεῶν. Dans fon fecond livre de la Republique; Dieu, dit-il, n'est nullement la cause de tout indifferemment, mais seulement des biens: μη πάνων αίκον τ θεον, ακα τ αγαθών: & voila, ajoute-t'il, comment il faut parler des Dieux, ωει θεούς. Θεὸς est presque par tout un terme generique & indesini: comme quand il dit là mesme, que Dieu, ou plutot qu'un Dieu est parfaitement immuable; parce que chacun d'eux, εκας Θ αύτων, étant très-beau & très-parfait, κάλ-Ais & deis , il demeure toujours tel qu'il est. Et dans l'Epinomis, que Dieu, ou plutost qu'un Dieu est exempt de plaisir & de chagrin: qu'il est sage qu'il connoit tout, & que voila tout son caractere.

Au reste les prieres selon Platon ne sont assez souvent que de simples souhaits de posseder le bien dont on a besoin. Ce ne sont pas toujours des supplications faites pour obtenir ce qu'on desire de ceux à qui on les adresse, en les flechisfant par nos soumissions. Ainsi Timée prie ce Grand Monde de conserver tout ce qui a fait la matiere de son entretien avec Socrate. C'est un simple desir, que tout reussisse dans le cours de la Nature: ce n'est pas une priere pour slechir l'Univers. Il y invoque de la sorte les Muses, & fur tout la Memoire. Mais pour les Dieux tutelaires, qui nous environnent, on leur adresse, selon Platon, de veritables prieres: on leur deman-de, dans l'Eryxias, bon succés & de vrais biens, c'est-à-dire, la probité & la vertu; ενχη τοῖς θεοῖς εὖ πράτθεν, η άγαθά εἶναι, καλὸς κάγαθὸς βυέωχ. A qui demande-t'il la beauté interieure de l'ame, dans la priere qu'il fait à la fin de son Phedre? Ce n'est point au Dieu souverain. C'est à Pan, & aux autres Dieu du pays: \*Ω φίλε Πών τε κή άλλοι δσοι τήδε θεόι, δοίητέ μοι καλώ γωέως τάνδο-

Pour l'Estre souverain, ou le Bien universel, pourquoi Platon prescriroit-il un culte? L'Estre tout pur & sans restriction ne voit ni n'écoute rien par lui seul. Mais qui plus est, il n'en demande pas, il n'en veut pas. Le vrai Dieu est jaloux de sa gloire, Deus zelotes: il ne peut souffrir qu'on honore qui que ce soit en sa place: Gloriam meam alteri non dabo. Le Dieu de Platon est bien plus desinteressé. Dans le Timée, il donne ordre aux Dieux, comme à ses ouvriers subalternes de former le corps de l'homme, & d'y inserer une ame intelligente. Ce qu'il leur ordonne aprés cela, c'est de dire aux hommes, qu'ils ayent à rendre leurs obeissances & leurs hommages a la Justice, c'est-à-dire, à la Droite Raison, & aux Dieux: δίκη κλ υμίν. Pour lui-mesme il ne demande ni obeissance ni culte. Il est vrai que quelques Platoniciens modernes, qui se contentent d'estre Athées sans donner dans le Polytheisme, disent que cette Justice est Dieu mesme; ton, qui ne l'ignoroit pas, s'en est expliqué suffisamment; qu'il a bien voulu estre Polytheiste & Deiste en mesme-tems; & que sans ce Polytheisme il eust esté tout à fait Chrétien. Mais on ne conviendra jamais, ce me semble, parmi les Chrétiens, que cette justice abstraite de Platon, c'està dire, le Vrai qu'il faut suivre dans la conduite, Mm 3

soit le vrai Dieu.

IV. Ces Dieux subalternes sont les moteurs des corps celestes. Mais la source de la force qu'ils ont pour remuer, est dans le Dieu souverain, dont ils la tiennent.

R. C'est dire, au sens de Platon, que la source de leur force est dans l'Estre souverain, general, universel. Car dans ce que l'Ecole appelle l'Arbre de Porphyre, tout découle de l'Estre.

Car l'existence de Dieu se prouve (De Legib. x.) par la necessité d'un premier Moteur.

Be. Platon ne prouve en cet endroit là, que la necessité d'une ame, qui soit le principe du mouvement du Ciel & de chaque Corps celeste; mais d'une ame pour chacun d'eux: une pour le soleil, une autre pour la lune, & ainsi de tous les autres corps. "Ηλιον και σελήνην, και τα αλλα ας σα ψυχή ωθιάγει πάνλα, αξ' εν και εν έκαςου; Κλ. Τί μήν; Et toute ame, qui est ainsi liée aux astres d'une des trois manieres qu'il rapporte, est selon lui un Dieu. Ταύ την τ ψυχήν. . . θεον ήγειος χρεών πάνλα ανδεφ. Il y prouve la necessité d'un Dicu pour chaque astre, pour chaque année, pour chaque mois, pour chaque saison, pour tout ce qui est dans l'Univers, pour tous les besoins de la vie. D'où il conclut là mesme, Que tout est plein de ces Dieux, Θεων είναι πλήςη πάντα. Autant de corps differens, autant de moteurs differens aussi. Dans son douzième livre des Loix, que conclutil de la regularité du mouvement des astres? L'existence des Dieux:  $\Theta_{\ell}\tilde{\omega}_{\ell}$ : mais non pas d'un seul Dicu.

Jamais Platon, que je sache, n'a parlé d'un Premier Moteur. Je n'ai trouvé nulle part chez lui ces deux termes joints ensemble, το πρωτον κινούν. C'est un mot particulier employé par quelques-uns des partisans de Platon, pour encherir sur son systême, & pour le rendre Chrétien en apparence; quoi qu'ils ne reconnoissent au fond d'autre Dieu que celui de Platon. Ils ont eu honte d'adopter un Dieu qui ne pust rien faire: ils ont trouvé le secret de le faire le premier moteur de toutes les actions des causes secondes. Comment cela? Ils ont apperçeu, qu'on pouvoit distinguer dans tous les estres singuliers, qui agissent ou qui se meuvent, plusieurs degrez metaphysiques, qui concourent tous à chaque action. Le plus élevé de ces degrez sans contredit, c'est l'Estre, l'Estre universel, quoi qu'identifié avec les causes secondes. C'est le premier de tous, & par consequent le premier qui se meut, & qui met les autres en mouvement. Anges, hommes, oyseaux, poissons, animaux, ce qui les fait agir, ce qui concourt le premier au mouvement commun de tous les degrez, dont chaque agent, necessaire ou libre, est composé, la source de la force qu'ils ont pour agir, c'est l'Estre. C'est là le premier Moteur, qui fait que toute action des causes secondes, selon ces Platoniciens, est premierement l'action de Dieu. C'est certainement là le principe du fameux livre, qui a paru il y a quelques années sous ce titre, De l'Action de Dieu. Il est bien constant, qu'en un sens on peut dire, que dans tout ce que font les causes secondes, c'est la Nature, qui agit en eux & qui les meut la premiere. Ces Platoniciens ont mis l'Estre au dessus de la Nature, qui est un Estre particulier selon eux, émané de l'Estre simple. Et c'est cet Estre simple, qui agissant avec la Nature, en est selon eux le premier Moteur, & le Dieu supréme.

Je sçai que Platon appelle l'Estre, Ce qui est le Premier; mais non pas le premier Moteur. C'est

dans sa seconde lettre à Denys. Vous me reprochez, lui dit-il, que je ne vous ai pas expliqué suffisamment la Nature de Ce qui est le premier : ¿z inavas en parler, mais en énigme. Toutes choses sont autour du Roi de l'Univers: tout existe pour lui; & il est la cause de tout ce qui a de la beauté. Ce qui est second, est autour des secondes: & Ce qui est le troisième est autour des troisièmes. Iles τ πάντων βασιλέα ωάντ is), και όκείνε ένεκα πάντα. η όκεινο αίλον απάντων τ καλών. Δεύτερον ή, ωθι τα δεύτερα, και τελτον σελ τα τείτα. C'est assurément là une enigme: en voici le sens. Ce Premier, c'est l'Estre simple, c'est le Bien simple, c'est l'Unité. Car toutes choses sont comme autour de l'Estre & du Bien, parce qu'elles souhaitent d'y participer constamment: elles sont toutes pour lui, c'est-à-dire, pour Estre, & pour Bien estre, & pour se maintenir dans l'Unité. L'Estre enfin, ou le Bien estre, est la cause de tout ce qui a quelque beauté dans l'arrangement de ses parties, ou quelque degré de bonté. C'est l'axiome des philosophes, Bonum est quod omnia appetunt. Toutes choses universellement, soit animées, ou inanimées, soit intelligentes ou dépourveuës de raison, toutes tendent à l'Estre, au Bien estre, qui est le seul Dieu superieur aux Dieux, suivant le sentiment de Platon: toutes tendent à l'Unité. Mais toutes ne tendent pas au vrai Dieu. Ainsi le vrai Dieu n'est pas celui de Platon. Platon ne dit pas ensuite, que les choses secondes sont autour du second estre; comme il a dit que toutes choses sont autour du premier; c'est-àdire, qu'elles le recherchent. Il dit au contraire, que ce second Estre est auteur des estres du second ordre; & le troisième estre autour des estres du troisième rang. Il veut dire, que la Raison, la Verité, ou l'Intelligence, est comme autour des natures intelligentes, qu'elle les obsede sans cesse pour les éclairer, & l'Ame est comme autour des corps animez, hommes & bestes, pour les animer. Ce Premier, ou ce Roi de tous les estres, dont parle ici Platon, ne peut estre que le Dieu des Athées: & ne peut estre un Premier Moteur, dans la vraie signisication de ce mot. Et qui prendroit ces trois estres, dont il parle ici, pour les trois personnes que les Chrétiens adorent dans Dieu; parce qu'il y découvre un principe de tout estre, la lumiere des Dieux, ou la Verité qui les éclaire; & J'Ame qui anime les hommes de la sagesse, & les bestes; ne seroit pas moins Athée, que lui.

V. Ainsi Platon voulant prouver contre les Athèes l'existence des Dieux, (de Legib. x.) ne remonte pas plus haut qu'à ces moteurs subalternes: parce que s'il eust remonté plus haut, il auroit établi l'existence d'un seul Dieu. Et il avoit à prouver, conformément au langage & à la religion des Grecs, qu'il y avoit des Dieux.

Be. Qu'a t'il donc fait, s'il n'a établi l'existence d'un seul Dieu, quand il a prouvé dans le mesme livre, selon vous, l'existence de Dieu par la necessité d'un premier Moteur? A-t'il pu croire, qu'il pouvoit y avoir deux premiers Moteurs? Au reste quoi qu'on soutienne l'existence des Dieux, comme sait Platon; si l'on reconnoit un Dieu selon l'idée que les Juiss les Chrétiens en ont; qui est celle d'un Esprit infini, Createur de tout ce qui existe hors de lui, on n'en est pas moins Athée. Comme qui ne voudroit qu'un Senat pour gouverner l'Etat, ne seroit pas moins ennemi déclaré de la Monarchie, que s'il ne vouloit pas mesme de Senat.

Il a enseigné nettement que les Dieux étoient parfaits: mais il n'en a pas combattu le nombre. R. Le nombre n'y fait rien. Les Chrétiens conviennent que le nombre des Anges est très grand: Millia millium minissirabant ei. Mais ces Anges ne sont ni Dieux ni éternels, comme ceux de Platon.

VI. Le fonds du sentiment de Platon est donc malgré l'apparence de Polythéisme, qu'il n'y a qu'un Dieu très-bon & très-parfait, qui a tout fait suivant l'idée du meilleur ouvrage possible.

R. Le Polytheisme consiste à admettre plusieurs Esprits éternels, & par consequent autant de Dieux: & à n'admettre pour souverain Maistre, pour la source de la force que ces Dieux ont, que le Bien, l'Estre simple, ou le Vrai Estre; c'est-à-dire, la Realité & la vraie Bonté d'estre, qui est en eux. Car tous ces termes sont synonymes; mais ce sont pures idées metaphysiques. Ainsi Platon est autant Polythée, qu'il est visiblement Athée.

Platon n'appelle nulle part son Dieu, très-bon & très-parfait. Il a bien senti qu'il ne le pouvoit saire, à parler avec précision & exactitude. Car ces deux termes enserment, pour ainsi dire, une infinité de degrez de persection en bonté & en puissance: au lieu que l'Estre tout court, l'Estre pur, ou sans

difference qui le restreigne, est très-simple, sans aucune composition, mesme Metaphysique. Mais c'est du monde, de ce sils unique de son Dieu, de ce Dieu sensible & visible, qu'il dit qu'il est très-grand & très parsait: μονογωνικ των, θεος είωντος, μέγις των αξιστώς, ορτίπως maximus. Les Romains ont dit de leur Jupiter, Jovi Optimo Maximo. Mais ce Jupiter n'étoit chez eux que le Destin favorable & l'issue heureuse de tous leurs souhaits: non plus que chez Homere, qui l'appelle aussi par la mesme raison Θεων, υπατον και άρλεον.

Enfin cette idée mesme, selon laquelle ce monde est fait, selon Platon, & la priorité qu'il lui attribue, n'est que metaphorique; comme l'idée de l'humanité nous peut paroistre préceder la naissance de

chaque homme en particulier.

Voilà ce qui se présentoit à dire sur ce sujet. Je me flatte que l'amitié dont Mr. l'Abbé Fraguier m'honore depuis sa tendre enfance, l'engagera aisément à me pardonner cette Censure: d'autant plus que Mr. l'Abbé d'Olivet lui-même paroit ne pas plus approuver que moi l'opinion de Platon, dans la Conclusion très-orthodoxe par où il finit ses Remarques sur la Théologie des Philosophes Grecs.

F I N.



# PSEUDO VIRGILIUS.

# **OBSERVATIONES**

### IN ÆNEIDEM.

§. I.

Aneidem a Virgilio scriptam non esse.



Irgilio numquam venit in mentem Æneïdem scribere. Deliberatum enim ei fuit post edita Georgica prodere carmine res gestas non Æneæ certe, sed Cæsaris Augusti. Testis ipse, libro III. Georg. versu 46.

Mox tamen ardentes accingar dicere pugnas Cæsaris, & nomen sama tot ferre per annos, Tithoni prima quot abest ab origine Cæsar.

Scribebat ille Georgica anno Urbis Romæ DCCXXXV. cum fulminaret Augustus Euphratem bello, ut canit ipse. Quod si bis Augustus secisset, bis vel jam nunc iterum id peractum ab eo vates diceret.

Obiit autem Virgilius, teste Plinio, anno Urbis DCCXL. Potuitne intra illud quinquennium scripsisse Æneida? Potuitne vivo Principe, sidem ei sallere, & in tam dissimili argumento stilum conterere? Nam post Georgica scriptam suisse Æneidem credi illius artisex ipse voluit, qui in calce Georgicon adtexuit hos versus quatuor; quibus & Neapoli Virgilium vixisse mentitur, & Bucolica commemorat.

Illo Virgilium me tempore dulcis alebat
Parthenope, studiis storentem ignobilis ott:
Carmina qui lusi pastorum; audaxque juventa,
Tityre, te patulæ cecini sub tegmine sagi.

Sed adscititii sunt versus isti quatuor, & prorsus insulsi, setus ignobilis oti, & ingenii magis. Non vocem oti reprehendimus: est enim & apud Horatium, libro I. satyra III. versu 138. Si quid datur oti: sed quidquid hic præteres est, insulsum est. Nam claudunt eximic nobilissimum opus Georgicon, antecedentes proxime quatuor versus, hi nimirum:

Hæc super arvorum cultu pecorumque canebam, Et super arboribus: Cæsar dum magnus ad altum Fulminat Euphratem bello; victorque volentes Per populos dat jura, viamque affettat Olympo.

Non potuit eximium opus nobiliore claudi elogio: fed illo quam dispari, tum a præcedentibus versibus quatuor, tum a tota Æneide, vena ac Latini sermonis usu!

Non ante annum Urbis DCCXXXV. cives in Crassic clade amisso, & signa militaria de Parthis recepit Augustus, ut nummi antiqui docent aperte; qui nimirum inscripti, Augustus cos. XI. TR. POT. V. CIVIBUS ET SIGNIS MILIT. A PARTHIS RESTIT. Nec proinde ante eum annum fulminabat Augustus ad Euphratem. Atqui eo Georgicon libros scripsisse se Virgilius testatur. Quod si igitur eo anno obiit, ut scriptor ejus vitæ vetustus, ut aïunt, prodidit; quem aliqui Donatum, alii Servium vocant; cui Chronologos omnes video assentiri; ecquando demum exaravit Æneïdem, cui non incubuisse um.

nisi post Georgica absolutà, omnes consentiunt, ut necesse est?

Meminit ipfe scriptor Æneidos, libro vir. versu 606. a Parthis Romanos repoposcisse signa: id quod anno tantum DCCXXXV. contigit, ut diximus: quo tamen anno interiisse Virgilium ferunt. An igitur vates redivivus Æneida condidit, sive integram, sive ex ea posteriores libros sex?

Deinde Marcellus, Octavia Augusti sorore genitus, ludos edidit ipso Augusto Consule undecimum, Plinio teste, atque adeo anno Urbis DCCXXXIII. Non igitur obiit Marcellus ante annum DCCXXXIV. Et tamen libro sexto Æneidos jam defunctus significatur. Num libros sex reliquos anno vitæ supremo vates essudit?

Ut crederetur Augusti temporibus Æneidographus scripsisse: oportuit fingi vivere eum & scribere desiisse, ut cum tardissime, anno Urbis occxxxv. Et cum esse carmen illud oporteat, opus annorum undecim, ut Servius adnotavit, coeptum illud fuisseanno occaxxv. Connexa funt enim mendacia, hæc omnia, si necesse fuit poni, ut diximus, finitum opus ante annum DCCCXXV. Atqui sic, inquam, necesse fuit poni a falsariis, Æneidos patronis. Nam anno Urbis DCCLIV. si Fastis quidem credimus; Consulatum gessit Caïus Cæsar, Augusti Cæsaris ex Julia filia nepos: non ante vicesimum certe ætatis annum, avi fui exemplo. Ergo natum cum effe oportet anno Urbis DCCXXXIV. Et de anno quidem isto Caii natali convenit inter eruditos. Hunc vero si genitum Æneidographus vidisset; ipsum potius quam Marcellum versibus commendaret : nepotem scilicet Cæsaris ex filia, potius quam sororis ipsius filium; cujus præsertim vota fuisse Augusto suspecta Plinius refert, libro vii. sect. xLvi. Aut de Caio Cæsare certe, nonnihil libro sexto laudis auguriive aspergeret. Ergo ut credatur vates hunc setum edidisse Augusti temporibus, Marcelli solius laudes commemorat, quem constat obiisse circa annum **DCCXXXIV.** & vatis obitus cum anno consequente natalem Caii Cæsaris Augusti filii, sive ex fisia nepotis jungitur; Plinio aperte reclamante; qui libro xiv. sect. iv. annum Urbis DCCXL. obitui Virgilii assig-

Horatius Virgilio æqualis, excusat se a scribendis Augusti laudibus: id oneris conatur in Virgilium & Varium derivare: libro 2. epist. 1. versu 245.

At neque dedecorant tua de se judicia, atque Munera, quæ multa dantis cum laude tulerunt. Dilecti tibi Virgilius Variusque poëtæ:
Nec magis expressi vultus per aënea signa,
Quam per vatis opus mores, animique virorum
Clarorum apparent. Nec sermones ego mallem
Repentes per bumum, quam res componere gestas,
Terrarumque situs, & slumina dicere, & arces
Montibus impositas, & barbara regna, tuisque
Auspiciis totum confecta duella per orbem,
Claustraque custodem pacis cohibentia Janum,
Et formidatam Parthis te Principe Romam:
Si quantum cuperem, possem quoque: sed neque parvum
Carmen majestas recipit tua: nec mens audet

11.64%

Rem tentare pudor, quam vires ferre recusent.

Gesta Cæsaris, quæ hic describit, annum quem diximus Urbis Romæ DCCXXXV. denotant. Muneribus donatum ac multa laude auctum ab Augusto Virgilium significat: quibus haud dubie incitaretur vates ad exiolvenda promissa de exornandis carmine rebus ipsius gestis. An igitur ca neglecta sponsione, ca spreta invitatione, tot ac tantis testata muneribus, ad aliud animum transferret carminis argumentum?

Idem Horatius auctor est, Virgilium Bucolica dumtaxat, cum Satyras ipse scriberet, evulgasse: libro I. Satyra x. verlu 42.

Pollio regum Facta canit, pede ter percusso: forte epos acer, Ut nemo, Varius ducit. Molle atque facetum Virgilio annuerunt gaudentes rure Camana. Hoc erat, experto frustra Varrone Atacino, Atque quibusdam aliis, melius quod scribere possem, Inventure minor.

Communi consensu fatentur hoc loco Interpretes, Horatium, cum hæc scriberet, nihil de Æneidesaltem prorsus audivisse. At etiam sola testatur Bucolica tunc lucem aspexisse; nam facetum & molle in Bucolicis sane reperitur: in Georgicis nihil est facetum, nihil molle; totum ibi grave & serium est. Itaque hæc ipsa in lucem non exisse ante Virgilii obitum, tum Horatii silentium suadet; tum ipsius Virgilii testamentum, quo sua cremari carmina justerat. An enim cremari ea juberet, si jam in publicum emanassent? Condiderat ea in scriniis, retractanda subinde, & per otium polienda. Ecquando igitur scripsit Æneidem?

Quod Regum facta canere Pollio deinde ab Horatio dicitur, (nam id est obiter exponendum:) de laudatorio carmine intelligendum est, non de tragico: neque enim regum facta canere, argumentum tragoediæ est. Et veteri Scholiastæ satis indulgenter creditur, hoc verbo, pede ter percusso, significari versus se ex pedum jambicos, quorum ad binos quosque pedes pede terram percuteret, qui cos recitaret. Fi-Etum satis nugaciter, ex præjudicata opinione statuentium tragoediam hic describi. Perinde quasi non fint in hexametris æque seni pedes, atque in imbicis: aut pes percussus idem sit atque terra pede percussa: aut denique non ridendus esset, qui dum carmen recitaret, ter fingulis quibusque versibus terram percuteret. Pes ter percuffus, numerus carminis est ter reprehensus, ter damnatus, ter emendatus. Quo sen-Tu pedem Horatius accepit, libro I. epist. xix. versu 28. ubi dicitur pede mascula Sappho. Pseudo-Horatius ipse in versibus iambicis non ternos, sed senos ictus agnoscit, libro de Arte Poetica, versu 253. Forte epos, carmen est serium, absque fabula! quo describuntur mores, qui fugiendi sint, quive sequendi: 11bi acrem esse in vitis reprehendendis oportet. Sed ista obiter dicta sunto, de Horatii loco perperam hactenus ab Interpretibus accepto.

Docet Virgilius in Georgicis, Tithono duce missos fuisse Trojanos in Italians:

. Aufenit. Tioja GENS MISSA, coloni:

Et alibi?

Tisbeni prima quot abest ab origine Casar.

An idem carmen postea conderet, in quo non missam a Troade coloniam sub Tithono Laomedontis filio, originem diceret effe Romanorum; fed profugos quosdam sub Ænea? An secum ipse tam manifeste, tam absurde pugnares? as a said a to a said est

Docet metempsychosin scriptor Æneidos, libro vi. non semel: hanc e contrario Virgilius improbat, locis quæ a nobis indicabuntur, ad librum vi. Æneidos, versu 713.

An si Æneis Plinii ævo exstaret, qui plus tricies Virgilii Georgica laudat, & ex Eglogis ipsis octavam: libro xxvIII. sect. Iv. non ille vel semel Æneïda commemoraret? An eo faltem loco, ubi numerum fecunditatis suum ad vicenos setus dicit esse, sed educare tam multos matres non posse; libro viii. sci-licet, sect. LXXVII. adversari sibi Virgilium non sateretur; cum sit locus ille percelebris, bisque repetitus a vate, libro tertio & octavo:

Litoreis ingens inventa sub ilicibus sus, Triginta capitum fetus enixa jacebit; Alba, solo recubans, albi circum ubera nati.

An etiam cum diceret, libro eodem vIII. sect. LI. cervos Africam non gignere; idque ipsum secr. LXXXIII. repeteret; non aliter prodidisse, sed falso; Virgilium commemoraret, si Æneisexstaret; in qua legitur libro I. versu 188. tota ipsa esse in ipso Africæ aditu armenta cervorum visa Æneæ:

Tres litore cervos Prospicit errantes; hos tota armenta sequuntur A tergo, & longum per valles pascitur agmen.

Æneidographus, libro x11. versu 412. dictamnum refert caulem ferre, floremque comantem. An si Æneis tunc exstitusset, cum Plinius scriberet, libro xxv. sect. Liii. nullum dictamno slorem, nullum caulem esse, non ille Virgilium ibi secus quidem sentire, sed falsa, legentes commoneret? Qui Plinii diligentiam, sagacitatem, ingenuitatemque noverint; negligi hæc loca vel omitti non potuisse, siquidem ea exstaret, fateantur necess: est: nec Æneida neglecturum fuisse, qui ex ipsa Homeri lliade, quidquid legenti occurrit, quod ad Historiam naturalem per-

tineret, in opus suum transtulerit.

Idem libro vii. sect. xxxi. Divus Augustus, inquit, carmina Virgilii cremari contra testamenti ejus verecundiam vetuit. Præter solitum Plinius hæc indiligenter scripsisse dicendus est, si non Georgica carmina intellexit: quippe quæ fola eo nomine infignienda sunt : verius certe, quam vel breves Eglo-gæ, vel Epicum poëma. Non potuit, inquam, alia intelligere Carmina, quam quæ vere ac proprie Carmina sunt; quæque ipie tam sæpe cum laude appellat; aut alia ea fuisse debuit admonere. Quin immo, Æneïda Plinius non potuit Carmina appellare. Carmen enim Æncis est, non Carmina. Carmen dicitur, quantæcumque magnitudinis sit, quod in unico versatur argumento, ut epicum poema quodlibet. Carmina dicuntur, cum plura ac disparia tractantur argumenta, ut fit in Bucolicis & Georgicis: carmina funt illic novem, isthic quatuor: quot diversa scilicet ac dissimilia argumenta. Ergo sola Georgica Plinius intellexit, non solam Æneida, ut sabularum narratores prodidere.

Tamen hunc Plinii locum de fola Æneide acceperunt ii, quorum intererat credi fetum eum esse Virgilii ut ii, qui sub Augusti Cæsaris nomine carmen scripsere prælongum; quo cremari Æneidem prohiberet; aliaque ejuidem argumenti, sub nominibus Sulpicii Apollinaris, quem Donatus in vita Virgilia Sulpicium Carthaginensem vocat; Phocæ Grammatici, Cornelii Galli, & alterius incerti. Exstant inter poematia a Pithœo collecta: ubi enam pag. 92. epitahia Virgilii leguntur, a poetis duodecim, ut tituli mentiuntur, conscripta, per tetrasticha duode-cim, totidemque disticha: quibus in singulis simul cum Bucolicis & Georgicis Æneis commemoratur, ad conciliandam ei operi sciliter opinionem paris vetustatis. Sed sunt ista omnia maniseste partus unius  $\mathbf{N}$  n

Digitized by Google

ejusdemque venæ, exercitantis se in eodem versando

duodecies argumento.

Proh! quot adminiculis fulta Æneis est, ut sincera ac genuina Virgilii lucubratio fuisse credatur! 1. Testimoniis innumeris, Ovidii, Juvenalis, Statii, Silii Italici, Martialis, Propertii, Quintiliani, Asconii Pediani, Taciri in dialogo de Oratoribus; aliorumque: ut eos qui Ecclesiastici dicuntur, scriptores omittamus, qui plurimi certe sunt, sed æque supposititii, proxime sequentis zvi & fabricz. 20. Comp ratione cum Homero ficta a Macrobio. 3°. Fictis tum Æneido mastigibus, qui Æneida vituperarint, tum illius defensoribus, ut a Donato fingitur in vita Virgilii: tum denique Servio Scholiaste, qui ut æque vetusta ejusdemque vatis partus esse credatur Æneis ac cetera, in Bucolica Georgicaque, quemadmodum in Æneidem, scholia conscripsit.

Sub Virgilii certe magno nomine apparere opus oportuit, quod in eo genere, eorum omnium præstantissimum censebatur esse, quæ a multis vatibus, non prorsus contemnendis, edebantur. Nam si sub nominibus genuinorum parentum, sive scriptorum, hi fetus aliique fimiles prodirent, haud tanti fierent; nec hypothesi totius impiæ cohortis fulciendæ prodessent. Præterquam quod si solos scriptores Ecclesiasticos proferret grex impius e forulis Bibliothecarum, venirent in suspicionem homines, confictos fortassis libros eos esse. Quamobrem & profanos similiter fingi oportuit, quos nemo suspicaretur pravo confilio fuisse conditos: quique proinde minime dubiam obtinerent existimationem vetustatis. Adde quod & hæc poëmata, & historici scriptores, titulo antiquitatem præferentes, multo carius eo nomine veniere: neque enim quisquam arbitraretur vera narrari de rebus Græcis vel Romanis, si de his historiæ faculo tantum post Christum natum tertio decimo conditre crederentur. Scripta porro Æneis videtur post annum 1230. ex libro I. versu 296. & libro IV. versu 229. & libro x. versu 166.

Alia plurima argumenta, quæ Virgilio Æneidem abjudicent, ipsius operis, quæ mox sequetur, Cen-

sura suppeditabit.

#### §. I I.

#### Argumentum Eneidos.

M Irari subit profecto haud temere, inter tot Æ-neidos laudatores, viros alioquin eruditione intignes, neminem adhuc unum exstitusse, quem quidem legerim, qui verum hujus poematis scopum attigerit, vel omnino indicarit. Eo vates impius spectavit unice, ut doceret, fato evenire omnia tam bona, quam mala; nihil esse quod fatis possit obsistere; non Venerem, non Junonem; nec Deum, nec Deam esse, qui vel quæ remorari aut efficere fata valeat, sive prospera, sive adversa. Ipsummet Jovem, sive Regnatorem Olympi, non fata efficere, sed veluti ex urna educere, & fortiri ac volvere vices. Fatum appellant, ut pseudo-Tullius definit, ordinem feriemque causarum, cum causa causa nexa res ex se gignit. Naturam alii appellant cum suis legibus. hac fuit hæresi populus Romanus, temporibus Diocletiani & Maximiani; quorum honori nummi leguntur inscripti, FATIS VICTRICIBUS. Vix aliud Angulis fere vertibus in hoc poemate se offert quam fatum & fata: hac fingulæ personæ vel inculant vel prædicant. Ex innumeris pauca hic exhibemus loca: ex quibus id liqueat, quod diximus, vatem spestasse in isto opere. A Jove ordiamur:

Is Venerem sic alloquitur: I, 262.

Parce metu, Cytherea, manent immota tuorum FATA tibi: cernes urbem & promissa Lavini

Mænia, sublim emque feres ad fidera cali Magnanimum Æneam; neque me sententia vertit. Hic tibi fabor enim, quando bac te cura remordet, Longius & VOLVENS FATORUM ARCANA manche. Bellum ingens geret Italia, populosque feroces Contundet, legesque viris & mania ponet.

Junonem, xii. 794.

Indigetom Æneam suis ipsa & scire fateric Deberi cælo, FATI sque ad fidera tolli.

Matrem Deûm, 1x, 94.

O genetrix, quo FATA vocas?

Deos omnes, x, 107.

Quæ cuique est fortuna hodie, quam quisque seçat spere, Tros Rutulusve fuat, nullo discrimine babebo. Seu FATIS Italum castra obsidione tenentur, Sive errore malo Trojæ, monstisque sinistris: Nec Rutulos solvo: sua cuique exorsa laborem Fortunamque ferent: Ren Juppiter omnibus idem: FATA viam invenient.

Juno deinde similiter fata commemorat, ac subinde ctiam culpat:

I, 21. . . . Hoc regnum Des gentibus effe, Si qua F A TA finant , jam tum tendisque , fovetque , I, 41. . . . Mene incepta desistere victam, Nec poffe Italia Teucrorum avertere regem? Quippe VETOR FATIS. VII, 293. Heustirpem invisam, & FATIS contrarla neftris

FATA Phrygum!

VII, 313. Non dabitur reguis, efte, probibere Latinis; Atque immote manet FATIS Lavinia conjux. At trabere, atque moras tantis licet addere rebus. x, 67. Italiam petiit FATIS auctoribus; afte. XII,149. Nunt juvenem video imparibus concurrere PATIS; Parcarumque dies & vis inimica propinquat.

Venus quoque: I, 242.

Hoc equidem occasum Trojæ, tristesque ruinas Solabar, FATIS contraria FATA rependens. IV, 110. Sed FATIS incerta feror : fi Juspiter unam Esse velit Tyriis urbem, Trojaque profectis.

Æncas ipse, I, 209.

Tendimus in Latium, sedes ubi FATA quietas Ostendunt: illic fas regna resurgere Troja. II. 34. . . . Trojæ fic FATA ferebant. II, 433. . . Si FATA fuissent Ut caderens.
111, 716. Sic pater Æneas, intentis omnibus umus, FATA renarrabat Divûn. IV, 340. Me fi FATA meis paterentur ducere witam Auspieiis, & spanse mea componene curas. v, 700. At pater Eneas casu concussus acerbo, . . . . . Siculisne resideres ervis, Oblitus FATORUM, Italasne capefferes enas: Tum senior Nautes. . . Nate Dea,quo FATA trabunt retrabuntque, sequanur. vi, 66. . . . . Da, non indebita posco Regna meis FATIS, Latio considere Teucros VII, 20. . . . Salve FATIS mihi debita tellus: Hic domus, bæç patria est: Genitor mihitalianelique, Nunc repeto, Anchises FATORUM arcana reliquit. 1v, 13. Heu quipus ille Jestatus: BATIS. Æneas scilices. IV, 225. . . FATISqua datas non respicit urbes. IV,440.FARA philant placidasque visi Deus obfirnit aures. Anchifes: III.9, Et pater Anchifes dare FATIS vela jubebat. 11, 182. . . . Nate Lliacis exercite B ATIS.

Dide

Dido: 1v, 612. . . . . Si tangere portus Infundum caput, oc terris adnare necesse est: Et si FATA Jovis poscunt, bic terminus bæret. IV, 596. Infelix Dido, nunc te FATA impia tangunt. Sibylla: vi, 147. Si te FATA vocant; aliter, non viribus ullis Vincere, nec duro poteris convellere ferro. VI, 376. Define FATA Deum FLEGTI SPERARE precando. VI. 759. Et te tua FATA docebo.

VI, 859. Ofendent terris bunc tantum FATA, neque ultra Effe finent.

Evander: viii, 333. Me pulsum putria, pelagique extrema

Fortuna omnipotens & ineluctabile fatum His posuere locis.

VIII, 477. FATIS buc te (Ænea) poscentibus offers. Turnus: viii, 1. Advectum Eneam classi, victosque Penates Inferre, & PATIS regem se dicere posci Edoceat.

IX, 133. . . . Nil me FATALIA terrent, Si qua Phryges præ se jactant responsa deorum. Sat FATIS Venerique datum est: Sunt & mea contra FATA mibi.

X, 471. . . . Etiam sua Turnum FATA vocant.

Herculis ea vox ibi est.

XII, 676. Jam jam FATA, soror, superant:absiste morari: Quo Deus, & quo dura vocat FOR TUNA, sequamur. Hector: II, 293. Sacra, suosque tibi commendat, Iroja Penates:

Hos cape FATORUM comites: bis monia quere. Helenus:111,374. Nate Dea, nam te majoribus ire per altum Auspiciis manifesta sides: sic FATA Deum rex Sortitur, volvitque vices.

Troades: v, 655. . . . Miserum inter amorem Prasentis terra, FATI sque Occantia regna.

Hioneus: VII. 239. Sed nos FATA Deum vestras exquirere terras. Imperiis egere Juis.

De Græcis Æneas, II, 13. Fracti bello, FATIsque repulsi Ductores Danaum.

Vates ipse, de Ænea, I, 6. FATO profugus. De Arunte, idem x1, 759. Et FATIS debitus Aruns.

Innumera sunt alia similia, quæ palam faciant eo spectare Vatem in hoc poëmate, ut doceat, Fato omnia evenire, Fato Deum Deamve nullam posse obsistere; frustra preces esse, slecti Fata non posse.

Exemplum illustre, seu materia insignis quærenda fuit, in quo ea FATI potestas sola valuisset. Ejusmodi esse credi voluit cohors impia, Victoriam Christianæ religionis de Mosaïca, Christianis Sacris Romæ receptis post excisum templum Hierosolymitanum, & Civitatem sanctam succensam. Non est autem vates ausus argumentum illud aperte tractare, qui vellet ethnicus exitimari. Itaque convertit illud in fabulani, quæ haberet cum illo argumento magnam similitudinem. Ob eam rem finxit:

Pro Hierofolymis incensis, Trojam succensam. Pro Christiana Religione inde postea Romam advecta a Christianis, Trojana numina ab Ænea in Ita-

liam, post Trojam crematam deducta.

Pro Judaismo extincto, & Synagoga abolita, Turnum occisium, & suspendentem se Amatam præ desperatione. Quæ quidem sunt salsa omnia. Nam Troja quidem capta expilataque, sed non cremata fuit, ut postea dicemus. Et e Trojanis quidem orti sunt Romani; sed ex ris qui ante obsidionem Trojanam in Italiam le receperunt: nec tamen Alnea duce, sed Tithono Laomedontis filio, fratre Priami Æneam enim post Trojam captam in Italiam venisse negat aperte Homerus, ut viri cruditi ante nos viderunt. & in Apologia Homericostendimus.

Itaque fabula hæc non Epica proprie est, in qua veram oportet esse Actionem; sed tota Romanensis 'ut Galli vocant, un pur Roman: in qua ficta ipsa'

Actio est, sicta omnia. Quamvis in sensu arcano, quem indicavimus, vera proponatur Actio; & codem sensu accipiendæ non paucæ inserantur propterea partes ac sententiæ, expertes alioqui ullius boni probabilisve sensus.

#### §. III.

#### Vitia Eneidos.

M Ulta sunt, caque gravissima hujus epopoeiae viria: sic enim epicum poema appellant. Nam cum actionem exhibere debeat veram, & unam, & certæ magnitudinis sive durationis; peccat hæc primum in tribus istis præcipuis fabulæ epicæ dotibus.

1. Nam primo quidem fictum est argumentum totum, ut diximus, fictæ personæ, res fictæ: paucis quibusdam locis exceptis, in quibus sensus latet allegoricus, qualem ex parte jam expoluimus.

2. Deinde actio quæ narratur, non una, sed gemina est: qualem ipse vates in fronte operisproponit. Prior, Æneæ itinera; posterior, bella describit. Prior sex libris prioribus continetur; posterior, sex postremis. Prior his verbis initio continetur: Multum ille & terris jactatus & alto. Posterior istis: Multa quoque & bello passus. Una quidem & simplex foret actio, si a versu 37. libri septimi poema sic inciperet:

Nunc age, qui reges, Erato, quæ tempora rerum Quis Latio antiquo fuerit status, advena classem Cum primum Ausoniis exercitus appulit cris, Expediam, & primæ revocabo exordia pugnæ. Iu vatem, tu Diva mone, dicam horrida bella, Dicam acies, actosque animis in funera reges, Tyrrbenamque manum, totamque sub arma coactam. Hesperiam. Major rerum mibi nascitur ordo, Majus opus moveo. Ren arva Latinus & urbes,

Et quæ sequuntur. Si major demas, & majus, illustre istud, non partis unius, sed operis totius esset exordium. Nam quod antecedit de exsequiis nutricis Æneæ, prorius supervacuum est; neque cum reliqua fabula connexum aut cohærens; nisi quia in itinere contigisse nutricis obitus fingitur. Qua ratione vates potuisset plura inter navigandum diverticula fingere: pluresque ac varios in illis eventus; quorum enarratione ad tricenos excrescere libros opus posset. Nam haud alia de causa Palinuri naufragium, Miseni necem, obitum Caïetæ narrat, quam quod præternavigasse oppida vel promontoria fingitur, his nominibus infignia. At quam multa potuit reperire in Africa, Italia, Siciliaque, loca similia; ex quibus occasionem sumeret episodia ejus generis plura fingendi? Unitas itineris ibi certe quidem agnoscitur, at non unitas actionis, quam epicum carmen poscit. Adeo denique parum cohæret pars prior Æneidos cum posteriore; ut e personis, quæ sex posteriores libros implent, nullam appellet, præter unum Latinum regem obiter in fine libri sexti; neque etiamtum ut est pars aliqua carminis. In prioribus libris, inquam, nec Turnus commemoratur, nec Evander. nec Pallas, nec Amata, aut Lavinia, nec Mezentius, nec alia ulla infignior paulo persona, quæ in posteriore parte de nomine appellatur. Præcipua dos igitur carminis epici, quæ unitas est, Æneidideest; geminam enim complectitur actionem, non unam &

3. Deinde cum certæ magnitudinis sive durationis actionem esse oporteat, justam excedit mensuram Æneis. Nam Homerica Ilias uno & quadraginta dirbus concluditur: Odyssea, quadraginta. Et libros nihilominus quatuor & viginti unaquæque complectitur. Æneis, quæ duodenis omnino constat, annum saltem postulat integrum; ut qui sunt erga Ænéido-

Nn 2

.Digitized by Google

graphum elementiores eruditi consentiunt: P. Mambruno interim contendente menses sedecim Æneidi tribui oportere. Quantum illa igitur Homeri imita-

tio distat a primigenio exemplari!

4. Numina, quæ in Æneide inducuntur, non funt, ut apud Homerum, & in nummis antiquis, Naturæ dona infignia quædam; quibus per prosopopeciam vita & vox & operatio tribuitur; sed sunt incre ludicra & fabulosa, ut ligneolæ atque automatæ hominum effigies, des marionnettes. Juno quidem inducitur inimica Æneæ, quoniam in Iliade fuit mifesta Trojanis: Vemis Æncæ tutatrix, quia in Iliade genitrix. At neutra in Æneide, quod m Hiado est. Illa, Fides est conjugalis. Paridi & domui Priami ob Helenæ raptum infensa: Hæc, formositatis, & comitaris, donum vel amor est. In Aneide Juppiter, Juno, Venus, quid sit, statuere nemo certo potest, mifi automata quædam figilla effe, qualia mimi exhibent in theatris ad plebem.

5. Dir e machina repente exoriuntur in Æneide, sæpissime; similiaque miracula repente eduntur; cujusmodi ne unum quidem exstat apud Homerum, ut in Apologia Homeri oftendimus; quem si, ut par est, æstimainus, has subitas apparitiones, eventusque inopinatos & incredibiles, procul abesse debere ab Epico carmine censebimus, ingensque istud esse in

Æneide vitium.

6. Narratio Trojani excidii, & fugæ subsecutæ, quæ libro secundo & tertio continetur, plenissima tædii est ob prolixitatem: eademque potuit æque apud Evandrum libro octavo fieri, quam apud Didonem. Verum ut libros duodecim Æneis impleret, epifodium Didonis addi oportuit, & quatuor ipsis pæne libris tractari: quod est in Epico carmine vitium haud leve profecto. Noluit vates scilicet opus suum carere fabula aliqua amatoria, ut alize Romanenies fabulæ fæculi xm. & xiv.

7. Ad elocutionem quod attinet, quæ & verificatio dicitur, nævis ea scatet innumeris: Vocibus nimirum audacter fictis, inanibus epithetis, commutationibus casuum prorsus insulsis, soloecis denique, quæ vix tironi in scholis Grammaticæ yel Poëtices magister ignosceret. Propterea P. Rapinus Homerum prodidit Virgilio longe versificatione præstare. Gal-

licismi veteres, vol si quis malit Italicismos vocare, subinde se offerunt; qui recentem operis produnt ætatem. Comparationes farpe interferit, omnes omnino humiles, pueriles, in torum absonas. Dialogos rtidem comminiscitur, ne verisimiles quidem; qualis est Junonem inter & Æolum, aliique: qui nihilo magis habent veri speciem, quam sictum ab Æ6po colloquium Muris rustici cum Mure urbano. Verfus denique inchoatos, dimidiatosve, qui orationem compleant, nec finem defiderent, plurimos pomt ex industria. Quibus de nævis omnibus dicemus enucleatius in Censura singulorum librorum.

3. Ter quaterve Musam aliam atque aliam incitat ad canendum; cum debeat una dumtaxat & sua excitari: & Musarum chorus subinde ad levia quadam in memoriam reducenda invocandus. Atque eo quidem fine sua vati Epico Musa incitanda ad canendum est, ut ipsa deinceps loqui debeat, non ipse vates; nec jam poète tribuenda narratio, sed Muse sit. Sic recte Homerus: Mnviv deidn Oea, Iram cane Dea: & iste, si sibi constaret, Musa mihi causas memora: id quod idem valet atque, Dea, vel Musia came. At iste postea in persona ipse sua convertit subinde orationem ad personas poëmatis, ad Musas, ad ipsos legentes, aliosque: quod est haud dubie insigne in Epico poëmate vitium, & multiplex.

9. Impurum hominem hunc vatem fuisse, non tam fictum cum Didone conjugium suadet, quo rem sacram, ut dicemus, involvit: quam quod ipfummet crimen pessimum, libro x. versu 325. cum narrat, docet. Non sic Homerus, quo nihil est magis verecundum, magisve pudicum, in libris integris octo

& quadraginta.

Hoc tamen opus universa cohors mirifice prædicat, propter fingularem in occultanda subinde allegoria industriam; nunc quidem vocibus anigmativis, nunc etiam Hebræis: qua ille arte eximius sane est, & divinum ob id condidisse opus a sodalibus est existimatus. Allegorias ethicas, sive ad mores spectantia præcepta, vel ad politicam, contineri hoc opere contendunt plerique ipsius laudatores: sed quos faseri necesse est, has perinde ex fabulis Æiopicis, quin immo facilius, certiusque, & utilius, quam ex Æneide, elici omnino posse.

#### ÆNEIDOS. L I B. I.

Expenduntur quædam e libro 1. Aneides.



Nfinitus fim, fi colligere aggrediar omnes hujus poëmatis nævos, qui contra artis Grammaticze vel Poeticze leges occurrunt legenti. Totum enimvero carmen est prorsus inclegans, absque poësi vera, sola constans pe-

dum mensura, sive structura, quam versificationem vocant; eaque persæpe barbara, obscura, plena verbis prorsus alienis, audaci commutatione casuum, contra Latini sermonis usum: tantum dissimile Georgicis opus, quantum æs auro distat. Ob neglectum scriptionis, Guyetus in Notis manuscriptis ad Virgilium, quæ adservantur Parisis in Domo Professa Societatis Jesu, ex dono Clarissimi Viri Mena-

fuadeant, non unius esse opisicis Latini carmen istud, sed duorum saltem vel trium: quamvis ab uno summo præfide operis, videatur illud Gallice prius exaratum. Quæ nos igitur cursim legentes potissimum oftenderunt, ea solummodo hic referemus.

3. Arma virumque cano, Trojæ qui primus ab onis Italiam fato profugus, Lavinaque venit Litora: multum ille & terris jactatus, & alto, Vi superson, savæ memorem Junonis ob iram. Multa quoque & bello pass, dum conderet urbent, to. Inferretque deos Latio, gemus unde Latinum, Albanique patres, atque altæ monia Romæ.

Arma cano, dictum est imperite, pro Bella cana. Melius Lucasus, Bella per Æmathios plus quam civilia campos, Jusque dateim sceleri canimus. Virgilius genuinus, in Egloga vi. arma virosque non dixit, gii, censet quatuor prostremos Æneidos libros, de finaili argumento: sed, Cum canerem reges & pra-Virgilii esse non videri. At alize sunt cause, que lia, Atma cane idem valet ac si Gallice dicatur, Je

rbante les piques & les mousquets. Arma enimvero nihil nisi rà onta funt. Sic apud Virgilium semper in Georgicis, hot est, quinquies, & in Egloga decima semel, vox ea accipitur: & apud Plinium, denique & apud Horatium quoque ipsum, ubi jocose dixit, libro 1. epist. xix. ad Mascenatem, versu 7.

Ennius ipse pater numquam nist potus ad ARMA Profiluit dicenda.

Nam & ibi, arma, scuta, gladii, & galeæ sunt, & constictus armorum, de quibus necesse est dicere Annalium scriptorem. Quid enim vetat dixisse eum jocose; Il n'a jamais pris enuie à Ennius de parler de boucliers & de lances, qu'aprés avoir bien bu. Nam co sensu in militari clamore dicitur, Ad arma, Ad arma. Deinde iste ipse, aliud esse Grammanice bellum, asiud arma censuit, cum libro vii. Aneid. 235. cecinit,

Seu quis bello est expertus, & armis.

Adde quod vox ea arma plane hic superflua est; ubi ejus ponenda causa nulla subjungitur primis quatuor versibus. Nam tolle hinc arma, integra est sententia: & sais opportune exprimitur bellorum mentio; ubi sequitur:

Malta queque & belle passus.

Præterea dicet ipse Æneidographus, quid sint ishic arma, si tamen sibi ipse constat, aut si idem est scriptor libri undecimi, atque kujus primi. Dicet, inquam, ipse, quid hic arma sint. Nam libro x1. versu 742. Tarchontis vires ingentes prædicat, qui virim armatum ex equo sustulerat, his verbis:

Venula adversum se turbidus infert;
Direptumque ab equa dextra completitur bustom;
Et gremium ante suum multa vi concitus ausert.
Tollitur in calum clamon: cuntique Latini.
Convertere oculos; volat igneus aquore Tarebon;
ARMA VIRUMQE ferens.

An aliud alibi Arma virumque potest esse in Latino usu! Quod si utrobique idem valet, ut poscit Latinitas; Arma virumque cano, allud nihil erit, nisi, Virum armatum cano. O egregium Carminis exordium! Sic libro primo, versu 123. Arma virum tabulaque. Et libro 2. versu 181. Arma deos que parant comites. Et sic a Passeratio vate egregio, elephas appellatur ingeniose.

Arma viresque ferens turrito bellua dorso.

Quid quod arms, sive (ut placet) res bello gestas, veluti praccipuum scriptionis argumentum commemorari statim non oportuit; cum elibris duodecim vix quatuor postremos res bello gesta impleant? Quin immo, eum nec Æneas in pugna appareat ante librum decimum? Potissimum certe Carminis argumentum, Æneas post multos errores adventus in Italiam est: adventitium autem, ex eadem regione depulsio inimicorum & æmulorum. Satis igitur suit initio dici, Cantari virum, qui primus ab ora longinqua in Italiam venerit, multa ibi bello passum.

Versu 6. Italiam fato profugus. Post Hierosolyma incensa. Fato, ita poscente necessario rerum aliarum ex alias consequentium nexu. Nam hic est, ut diximus, finis totius poematis. Quomodo vero primus in Italiam venit Æneas, si multo ante Æneam Patavii sedem sixit Antenor, ut Junonem iste conquerentem inducit, versu 246? Annon Patavium in

Italia esta

7. Multum ille & terris jactatus & alto.

Partitionem operis sui facit, ut diximus. Multum ille & terris &c. itinera ficha Æneæ proponir, sex libris prioribus describenda. Multa quoque & bello, bello res ab eo gestas posterioribus sex libris narrandas. Ita duplex actio proponitur, contra leges Epici carminis, quod unicam desiderat. Terris & alto, pro terra marique, vereor ut Latinum sit.

6 Lavinaque. Lavina quæ nunc litora sint, ignoratur. A Laviniis, quos Plinius memorat, sictum

hoc loco nomen Lavina.

9 Multa quoque & bello passus, dum conderet urbem. Dum pro donec est: neque enim bella, quæ hic commemorantur, gesta sunt, dum urbem Ænteas conderet. Nam & libro xII. versu 193. de ea ipsa urbe dicitur, Mihi mænia Teucri Constituent, urbique dabit Lavinia nomen. Et dum bellum gessit, castra, non urbem, designavit. Testis ipse Æneidographus, libro vII. versu 157. Ipse bumili designat mænia sossa, Moliturque locum, primasque in litore sedes Castrorum in morem pinnis atque aggere cingir. Alioquin, dum conderet, positum esset, pro

Dum vellet condere; quod durum foret.

10 Inferretque deos Latio, genus unde Latinum. Hoc est, genus ab Ænca, sive a religione, quam intulit Latio, Latinum dictum est; scissect a Christo Christianum. Nam & Ereas Christus, & Latinus Christus est, ut diximus. Alioquin quomodo ex Æneæ facto Latini appellati sint, cum prius Latini dicerentur, & Latium, quam in Italiam Æneas pedem inferrer, expediri fatis probabiliter non potest, si demas allegoriam. Quod tamen Servius fingit, Aneam, qui Trojanorum nomen posset victis Latinis imponere, maluisse Latinos etiam appellari cos, qui Trojani essent, corumque posteros: (id certe ut fieret etiam Juno a Jove postulat, libro xII. versu 823.) verum est prorsus, & reipsa effectum, 11 Aneas Christus esse intelligitur. Nam is profecto maluit Judæos, qui ejus facra susciperent, Latinos & Latinæ religionis dici cultores, quam Judaicæ, vel Judæos.

16. Urbs antiqua fuit, Tyrii tenuere coloni, Carthago, Italiam contra, Tiberinaque longe Ostia, dives opum, studiisque asperrima belli.

Quomodo urbs antiqua, quæ nondum esset a Didone exstructa? Et nova certe Carthago appellatur versu 303. Verum imprudens Æneidographus, cum scriberet Antiqua & Fuit, Carthaginem cogitabat, qualis erat ætate sua; cum nulla ejus vestigia, aut prætenuia certe, a multis jam sæculis superessent. Quomodo deinde Tyrii coloni? Nam arva quidem coluntur, at urbs non ita colitur. Et coloni si appellantur, qui aliunde deducti sponte; Carthaginis Tyrii conditores, si quidem fabulæ creditur, in hoc ipso libro narrandæ, versu 344. non coloni suere, sed prosugi. Quomodo Tiberina longe osti, cum tertio die decerptum Carthagine ficum Cato in Senatu ostenderit, Plinio ita referente, libro xv. sect. xx. Quomodo dives opum, cum sola tunc haberet, quas secum detulisse Dido fingitur, Pygmalionis opes? Quomodo demum studiis asperrima belli, quæ nondum cum quoquam bella gessisset? Studia belli pro usu belli, audacter & metri causa positum est. Et civitatem quidem bello asperam vere dici putaverim: an vero Latine dicatur, Urbs aspera bello, multum ambigo. Nam civitas bene morara dicitur perbene, urbs bene morata, non ita.

#### 20. Postbabita coluisse Samo.

Nullus e probatis scriptoribus Samum dicit Junonialiquando sacram suisse. Apud Homerum, Iliad. 8. Nn 2 loca fibi facra dum ipsa Juno recenset, Sami non meminit. Tria tantum oppida commemorat, Argos, Spartam, Mycenas.

Ly. Hinc populum late regem belloque superbum Venturum excidio Libyæ; sic volvere Parcas.

Volvere, pro statuere, vel statuisse, metri causa est barbare positum. Clotho colum bajulat, Lachesis net, Atropos silum frangit: ecqua volvere aliud est quam nere, sive silum glomerare?

27. Id metuens, veterisque memor Saturnia belli Prima quod ad Trojam pro caris gesserat Argis;

Quo nominativus ille casus, Id metuens, referatur, Grammatici etiam oculatissimi non vident.

30 Manet alta mente repostum Judicium Paridis, spretæque injuria formæ, Et genus invisum, & rapti Ganymedis bonores.

Ganymedem a dis raptum, ut vinum dis ad mensam funderet, sinxit Homerus, Iliad. 3. versu 234. Sed propterea Junonem suisse Trojanis iratam, nemo sinxit, nec potuit cum ratione singere; cum Trois silius suerit, raptus ante Laomedontem natum, cujus patruus tantum erat; annis sorte centum ante judicium Paridis, & Helenæ raptum: quæ gemina causa suit siræ Junonis adversus Trojanos apud Homerum.

54 Talia flammato secum Dea corde volutans.

Flammato pro inflammato five accenso, barbarum est, metri causa, ab isto & sociis ejus usurpatum. Flammantia lumina torquens dixit Virgilius, libro 111. Georg. versu 433. sed non flammata, cum verbum sit neutrum.

68 Sed quem tum Juno supplex his vocibus usa est.

Uti vocibus vel sermone ad aliquem, pro apud aliquem, Latinum non est. Nec decuit Junonem induci supplicem, quæ Divûm incedit regina.

77 Connubio jungam stabili.

Solæcum est. Nam in connubio secunda producitur, ex verbo nubo. Unde & ipse alibi producit, ut libro 111, 319. connubia servas. Et libro 11, 3, 6. Per connubia nostra. Tam falso ancipitem statuit esse hanc syllabam, quam si quis in pronubus ancipitem camdem esse contenderet.

98 O terque quaterque beati, Queis ante ora patrum Trojæ sub mænibus altis Contigit oppetere.

Verbum oppetere, solitarie poni, absque substantivo mortem vel necem, barbarum est.

108 Tum prora avertit:

Audacter, sed σολοικώς, pro, avertit se.

138 Et tantas audetis tollere moles?

Moles ponere absolute pro fluctibus, non est homisis Latini, sed pueriter Latinitate abutentis. Penuria vocis synonymæ, cum fluctus scribat versu sequente, hominem coëgit prorsus insolenter moles pro fluctibus hic apponere.

143 Tenet ille immania saxa,

Vestras, Eure, domos.

Melius quam immania saxa dixit versu 85. cavum montem. Nam saxa domus esse non possunt.

158 Sic cunctus pelagi cecidit fragor, æquora postquam Prospiciens genitor.

Neptunus genitor maris?

161 Defessi Eneadæ.

Æneadæ Latine non dicuntur, nisi orti ex Ænea; non socii comitesve Æneæ, aut ei subjecti.

160 Flectit equos, curruque volans dat loca secundo.

Pro currui, solæcum est. Neque enim est simile illud, Egloga v, 29. Daphnis & Armenias curru subjungere tigres Instituit. Est enim isthic curru subjungere, pro sub curru jungere. Et quis Latine dici putet currum Neptuni secundum, pro eo quod est, Irojanis obsequenti, ut Servius emplastris dives exponit?

185 Prospectum pelago late petit, Anthea fi qua factatum vento videat, Phrygiasque biremes, Aut Capyn, aut celsis in puppibus arma Gaïci:

Quæ sunt ista celsis in puppibus arma Caici? Gallicismus haud dubie hic est sæculi decimi tertii: les armes, sive les armoiries: insignia scilicet sive regum, sive principum virorum, quorum eæ puppes essent.

188 Tres litore cervos Prospicit errantes.

At nullos in Africa cervos esse Plinius admonet, lilibro vIII. sect. LXXXIII. Qui si Æneïs tunc exstaret, secus sentire Virgilium admoneret; quem in Georgicis, ut diximus, laudat sæpissime. Plinio Herodotus ipse præivit libro IV. n. 162.

202 Neque emim ignari sumus ante-malorum.

Ficta vox, pro anteriorum malorum, audacter & nove & barbare.

238. Certe binc Romanos olim volventibus annis. Audacter & nove, pro decurrentibus. Nam Georg. I. versu 163. volventia plaustra cum dixit Virgilius, onus volutim trahentia intellexit, ac proinde verbum active accepit. Lucretius æque nove ac prave libro v. volventia lustra dixit.

227 Et jam sinis erat, cum Juppiter ethere summo Despiciens mare velivolum.

Velivolum, vox factitia, & inutile numeri complementum. Ejusdem fabricæ est apud alios, velivolans.

231 Atque illum tales jactantem pectore curas,

Quas? Despicere enim mare & terras, & defigere lumina regnis Libyæ non est magnarum opus curarum.

241 Quæ te, genitor, sententia vertit?

Metri causa dictum est barbare, pro, Quæ te causa permovit, ut a priore sententia discederes? Vertit te sententia, pro, mutasti tu sententiam, inepta casum commutatio est, huic vati perquam familiaris.

246 Antenor potuit, mediis elapsus Achivis,

Illyricos penetrare finus, atque intema tutus Regna Liburnorum, & fontem supergre Timavi:

Ignotus Plinio, ac proinde fictus adventus ille Antenoris in Italiam est; & fictus quidem de industria, ad conciliandam alteri commento sidem de simili Assese suga ex Trojano incendio, & simili post illud adventu ejusdem in alterum Italiae latus. Antenorem, cuijus Homerus meminio, in Trojana clade cum reliquis civibus intra moenia positis, verisimillimum est periisse.

249 Unde per era novem vasto cum murmure montis It mare proruptum, & pelago quatit arva sonanti.

Ut Æneidographum non semper culpemus; non Timavus, ut vulgo Interpretes censent, sed mare proruptum, per novem sauces montis terras subire, ac lancinase, & premere arva, ab eo dicitur; incipiens a sonte Timavi, qui rivulus est hodie obscurus.

251 Hic tamen ille urbem Patavi, sedemque locavit Teucrorum, & genti nomen dedit, armaque sixit Troia, nunc placida compostus pace quiescit.

Antenoris etiam sepulcrum Patavii hodieque ostenditur, sed recens. Posita igitur hæc inscriptio est, multo post tempora divi Ludovici Francorum Regis: cujus novissimis temporibus Gothici characteres in usu este eceperunt. Itaque Patavii neque Antenor neque Æneis innotuit ante sæculum xiv. vel ipsum xv. sortassis. Venetos, in quibus Patavium est, Trojana stirpe ortos Cato quidem prodidit, apud Plinium, libro 111. sect. xxiii. at non ex Trojanis post incendium profugis, aut per Illyricum, totamque Thraciam & Macedoniam, iter aggressis; sed mari potius Adriatico, ut Tithonus insero, advectis: neque Antenorem omnino commemorat, nedum genti nomen dedisse refert, aut arma sixisse Troja.

Hic pietatis benos? sic nos in sceptra repenis?

Repenera in feeptra, pro, reponere in thronum regium, vel regno restituere, Latinum non est.

260 Oscula libavit nata.

Neque est istud Latinum: sed juncta temere verba

261 Parce metu, Cytherea.

Pro, metuere define, pone metum, foloecum est.

262 Cernes urbem, & promissa Lavini Mœnia, sublimemque feres ad sidera cæli Magnanimum Æneam, neque me sevtentia vertit.

In voce Lavini nunc primam corripit, quam versu sexto produxit: Italiam fato profugus Lavinaque venit Litora. Quo jure autem, vel qua Grammatica lege dicitur, Sententia non me versit; pro, Nec mutavi sententiam?

265 Hite tibi fabor enim, quando bac te cura remordet, Longius & volvens fatorum arcana movebo.

Forte venues, mancho. Juppiere non fata iplefacit, fed volve tautium & fortitui.

Populosque, fereces
Contundet, moresque viris Es mania penet:
Tertia dun Latio regnantem videnit afias,
Tennaque transcent Rutulis biberna subactis.

Conciliare studet deinceps Eusebianae Chronologiae addem, quae tribus annis Æneam ponit Latinorum

regem fuisse: & longer seriei regum Albanorum sive Latinorum, usque ad ortum Romuli.

271 At puer Ascanius, cui nunc vognomen Iülo
Additur: (Ilus erat, dum res stetit Ilia regno:).
Triginta magnos volvendis mensibus annos
Imperio explebit, regnumque ab sede Lavini
Transferet, & longam multa vi muniet Albam.

At in eadem Eusebiana Chronologia Ascanio post Æneam regi Latinorum anni octo & triginta dantur. Nec Ascanium porro Æneæ filium, nec Iülum, novit Homerus: neutrum Horatius, Virgilius, aut Plinius: nulli horum trium notum regnum est patrum Albanorum; quorum tota series, quamvis etiam Livii testimonio, Eusebii in Chronico, aliorumque, nitatur, tam est fabulosa, quam est Æneæ post Trojam eversam adventus in Italiam, cum quo funt ista connexa; siquidem genus ab Ænca ducere ii dicuntur. Regno, inane versus complementum est. Volvendis mensibus, Versu 238. dixit, volventibus annis; neutrum Latine. Virgilius, libro II. Georg. 102. recte: Atque in se sua per vestigia volvitur annus., Dispar ingenium. Volvendis mensibus dixit iste, metro serviens, pro volventibus se mensibus: Et magnos orbes pro annos, ut versum compleret, posito epitheto magnos, ne cum quis mensibus legeret, orbes menstruos intelligeret.

276 Hic jam tercentum totos regnabitur annos Gente sub Hectorea.

Atqui ab anno, quo in Eusebiana Chronologia ponitur Ascanius Albam condidisse, usque ad ortum Romussi, anni sunt omnino coce xxxxx. Sed metro exprimi numerum illum annorum, labor suit. Quae deinde gens illa Hestorea est, cum neque Hector rexfuerit, nec posteros reliquerit? Debuti dicere Æneïa, inquit Servius. Sed metro cogente scilicet Hestoream. prætulit.

Donec regina sacerdos.

Marte gravis, geminam partu dabit Ilia prolem.

Genuinia scriptoribus rerum Romanarum, cujusmodi Plinius est, ignoti parentes Romuli & Remi fuere. Martem Patrem nummi veteres vocant: quo nomine virum bellicosum suisse Romulum significatur. Ilia Plinio, Homeio, Virgilio, Plauto, ignota penitus est.

287 Veniet lustris labentibus etas, Cum domus Assaraci Phibium, clarasque Mycenas, Servitto premet, ac victis dominabitur Argis.

Damus Affaraci, si Latine loquimur, nonnisi familia Affaract eft, qui proavus fuit Æneæ Homero teste. Non fuie ex ca familia certe L. Mummius a victoria Achaigus appellatus, qui Corinthum evertit: neque ad eam ractorism Argos & Mycenæ pertinent, quippe oues in Poloponnale funt & in Argolide, non in Achaia, Neque est emondem Asaraci domo aire Quinctius Flamininus, oujus etiam victoriae monnist ab incertis produntur scriptoribus; aut Æmilius Paulus, qui Macedonians quidem, at non Thessalian, ubi Pththia cat, cepit. Denique si vel Cæsarem vel Romanos insolligeret, non domum Affaraci certe, sed domum; Æneze hie diceret; cum ad Venerem, quam Juppiter hic alloquitur, Assaracus nihil pertinear. Ergo Joven hie Æneidographus id facit vanicinari, quod iple noverat contigisse anno 1204: cum post Constantinopolim captam a Francis, Marchio Monferratensis Thesseliam obtinuit, ubi Phthia est; & Peloponnesum, abi Mycenze & Argos.

290 Nascetur pulcea Trojunus origine Casar. Ingerium Oceano, samam qui torminet astris: Julius a magno demission nomen Iulo.

Latinane ista sunt? Pulcra origo: famam terminare astris: demissum nomen? Demissab Jove gentis nomina dixit Virgilius in Georgicis: Horatius, demissum genus; neuter, demissum ab Iülo Julii nomen, quod tanto post Iülum, vel Iüli potius sictam ætatem apparuit. Si litteram spectes, non Julium Cæsarem, sed Octavium, qui & Augustus appellatus est, ab Æneæ originem ducere prodidere Virgilius & Ho ratius. Ille libro III. Georg. versu 33. ubi res gestas ab Augusto narrat: Addam urbes Asiæ domitas, &c. Stabunt & Parii lapides, spirantia signa, Assaraci proles, demissaque ab Jove gentis Nomina, Trosque parens, & Trojæ Cynthius auctor. Assaraci prolem appellat Æneæ avum Capyn, & patrem Anchisen, cum ipso Ænea: qui sunt omnes a Dardano orti Jovis filio Hos autem statuis e Pario marmore donandos a se dicit ideireo vates, ut non minus nobilitate generis Augustum Cæsarem inclytum esse significet, quam rebus gestis. Neque tamen, quod dicit idem poëta de codem Augusto Cæsare, libro I. Georg versu 28. Cingens materna tempora myrto, quæ Veneri dicata arbos est, & pacificæ victoriæ Symbolum:) id eo spectat, ut significetur, genus ab Ænea Vencris filio traxisse Octavium, sive Augustum Cæsarem: quamvis eadem utrumque genuit Venus: ea scilicet, quæ, ut in Apologia Homeri diximus, in nummis antiquis & apud Plinium appellatur venus Genetaix. Sed fensus est, tam Augustum, quam Æneam, ipsas Charitas genuisse: tanta in utroque benignitas, comitas, urbanitasque fuit. Augustum ab Ænea genus duxisse prædicat Horatius similiter, libro 2. satyra v. versu 62. Tempore quo juvenis Parthis metuendus, ab alto Demissum genus Ænea, tellure marique Magnus erit. Octavius ergo Cæsar genus ab Ænea cum duceret, & diversa gens Julia sit ab Octavia; consequitur maniseste, quod de Octavio locupletissime certe testes hi duo prodidere, ab iisdem de Julia, id negari. Non est igitur Æneïdographus Virgilius.

293 Hunc tu olim cælo, spoliis Orientis onustum Accipies secura: vocabitur bic quoque votis.

Quæ sunt illa Orientis spolia, quæ Julius Cæsar tulit? aut cur spolia Orientis sola commemorantur, si Gallias etiam expilavit ¿ Aut quando spoliis Orientis onustum Julium Cæsarem Venus accepit?

295 Aspera tum positis mitescent sæcula bellis.

Id est, Cæsare consecrato, inquit Servius; cum Augustus regnare cæperit, clauso jam templo, pax erit per erbem. Ut esset etiam aliquod augurium, quo præsignificaretur fore, ut Christus esset Princeps pacis; fanxere auctores hypothesis impiæ, quietem a bellis suisse sub Augusto, Janique templum ab eo clausum. Nescit Servius cum suis, Janum, non templum, sed armamentarium suisse, ut nummi Neronis docent inscripti; PACE POP. ROM. TERRA MARIQ. UBIQUE PARTA JANUM CLUSIT.

297 Dira ferro & compagibus artis
Claudem probelli porta: Furor impius intus
Sove sedens super arma; & centum vinctus abenis
Post tergum modis, fremet borridus ore cruento.

Si Janus ædes facra suit, ut vulgo, sed salso creditur, (armamentarium enim, ut diximus, non templum suit;) sed si ædes sacra Jano suit, suror intus non bene collocatur. Sed sabulis accensendum est, quod de Jano umquam clauso narratur: cum id originem habuerit ex nummo Neronis prave intellecto; cujus hæc est inscriptio, pace p. R. terra marique parta janum clusit: cum esti-

gie, non templi certe, sed armamentarii, ut diximus. Nec clusit ibi est pro clausis: stulte enim æque Janus clausus, quam Jupiter clausus, vel clausus Apollo, diceretur. Sed est vice inclusiv. Sic Plinius, libro xxxIII. sect. vi. dixit, Gemmas auro clusi: & sub gemmis venena cludunt. Nec denique, quod hic præcipuum est, JANUM ibi Deum Janum significat: sed sub his quinque litteris totidem subsunt voces, hac sententia: Pace Populo Romano terra marique parta Imperii Armamentarium Narbone Urbis Muris CLUSIT: hoc est, inclusit: Percussum enim Narbone nummum hunc fuisse, ut alios innumeros, cogit fabrica confiteri, præter alia argumenta sic antea Tarraco in nummis suis scripserat: DIVUS Au-GUST UTTA EI. Divus Augustus Voluit Turritam Tarraconem Armamentarium Esse Imperii. Sed Tarracone rebellante, Armamentarium Imperii Nero Narbonem transtulit. Itaque inter fabulas ab improba cohorte fictas, cum in nummis veteribus easdem confingendi causam aliquam inquirerent; refer clausas Jani vel belli portas.

314 Classem in convexo nemorum, sub rupe cavata Arboribus clausam circum atque korrentibus umbris Occulis.

Quis vero risum teneat, cum classem audit sub rupe occultam? Et cujusmodi demum esse potest convexum nemorum? Ne fingi quidem cogitatione potest. Sed metrum scilicet non serebat concavum scribi: posuit temere Æneidographus properans convexum.

320 Vel qualis equos Threissa fatigat Harpalyce.

Neque vox Latina est Threissa, neque Græca. Græce enim Oggood dicitur.

333 An Nympharum fanguinis una?

Quis sanguis Nympharum est?

334 Sis felix, nostrumque leves quæcumque laberem.

Sis felix, pro, felix esto nobis tuus adventus, Latinum non est. Addi pronomen oportet, ut in Egloga v, 65. Sis bonus o, felixque tuis.

342 Punica regna vides, Tyrios, & Agenoris urbem: Sed fines Libyci, genus intractabile bello.

Non Agenoris urbem debuit vates dicere, sed Agenoridum: cum inter Didonis proavos suisse singatur Agenor. Bruma intrastabilis imbrem dixit Virgilius, libro I. Georg. versu 211. pro bruma, qua non sinit ullum opus tractari, ob nimios imbres. Sed genus hominum intrastabile bello, mera sunt verba sine sensu.

344. Imperium Dido Tyria regit urbe profecta; Germanum fugiens.

Nummus Tyriorum, sub Antonino Soæmiadis silio percussus, inscriptusque ΔΕΙΔΩΝ, dedit occasionem scriptoribus improbæ cohortis consingendi Didonem Tyriam, satis imperite. Primum enim, ΔΕΙΛΩΝ, si nomen unum esset, visi nomen esset, ut Πλάτων, Αρίςων, & similia; non seminæ. Deinde Tyrum ab Didone potius, quam Carthaginem certe, ædificatum fuisse nummus significaret. At ne quidem est ibi vox una ΔΕΙΔΩΝ, sed primis syllabis tantum litterisve expressa hæc sententia: ΔΕΙ μᾶν Δόμως Ωρα Νέως. Nunc tempus est novas ædificare domos: quoniam videlicet sub Severo Imp. diruta ab Arabibus Parthisve Tyro, colonia eo missa sucreta : unde nummi Latine deinceps inscripti ibi leguntat.

tur; adscitis etiam Græcis hominibus in civitatem: unde & HPAKAIA OATMIIA certamina in uno Tyriorum nummo scribuntur. Itaque sub Antonino Soæmiadis filio, cujus hic nummus est inscriptus ΔΕΙΔΩΝ; aïunt incolæ, quiete a bellis data, tempus este, ut novæ civibus ædificentur domus, vetustis dilabentibus. Propterea in nummo eo pictus ad pedes Tyri, quæ Deæ stolatæ essigies est, operarius, lugone domorum fundamenta ponit, & tecto domus tegulas alter disponit. En unde Didonem acceptere scriptores omnes supposititii. Nemo enim e genuinis activere antiquis Didonem commemorat. Est hic nummus in ære incissa a D. Vaillant, tomo 21 de nummis Goloniarum, pag. 135.

369 Devenere locos, ubi nunc ingentia cernis Mænia, surgentemque nova Carthaginis arcem.

Surgentem, inquit Servius, hoc loco, Scholiastes ex grege improbo, erigentem se: ut surgentem in cornua cervum, Æneid. x. 725. Siccine erigunt se ipsæ arces, ut cervi? Denique nemo prudens novam Carthaginem dixcrit, ubi non præcessit vetus. Urbs nova dici potuit, non Carthago nova.

379 Nos Troja antiqua (si vestras forte per aures Trojæ nomen ist:) diversa per æquora vectos

Forte sua Libycis tempestas appulit oris:

Pro allist, vel casu appellere compulit. Et quid est, forte sua, nisi vox sicta metri condendi causa: Ceterum Troja antiqua certe non suit, cum est capta: vix anni centum a Troë conditore essurement. Sed sua spectat tempora Æneidographus.

-285 Bis denis Phrygium conscendi navibus æquor:

Nullum est mare Phrygium; quoniam in mediterraneo Phrygia est.

388 Ipfe ignotus, egens, Libyo deferta peragro, Europa atque Asia pulsus.

Ager Carthaginis (hanc enim habuit ante oculos, ut dicitur versu 342.) inter Libyæ deserta imperite censettur, quæ procul inde absunt. Asia pulsus Æneas dici potuit, at non Europa, si quidem pulsus, de utraque regione, ut Latinitas poscit, codem sensu intelligitur. Nec pulsus demum, aut ejestus Latine pro co dicitur, quod est sluctibus amotus alicunde, sed quomodo idem ignotus, qui proxime sama superætbera notus?

394. Namque tibi reduces socios, classemque relatam Nuncio, & in tutum versis Aquilonibus actam: Ni frustra augurium vani docuere parentes.

At ut a Syrte minore ad litus Carthaginis possint naves appellere, Noto magis, ac deinde Euro est opus, quam Aquilonibus. Nec Aquilones Latini dixere, nisi de ventis procellosis, ut libro 2. Georg. versu 334. Aut actum calo magnis Aquilonibus imbrem.

4.06 Dixit, & avertens.

Se, subaudi, inquit Servitas, but est, cum averteretur. Sed qua lege, quove exemplo?

460 Mitatur: videt Iliacas ex ordine pugnas.

Atqui nulla fuit ars picturæ Iliacis temporibus, ut Plinius adnotavit, libro xxxv. sect. vi.

465 En Priamus: sunt bic etiam sua præmia laudi.

Laudi, pro virtusi; audaces & prave, solius metri causa, positum.

466 Sunt lacrymæ rerum.

Dictum prorsus insolenter, pro eo quod est: Hic etiam commiserationi locus est, ob res adversas, quæ calamitosis accidunt.

478 Parte alia fugiens amissis Trollus armis Infelix puer, atque impar congressus Achilli, Fertur equis, curruque hæret resupinus inant.

Ut iste puerum, sic impubem Troilum Priami silium sacit pseudo-Horatius, libro 2. Ode 9. At Homerus saltem adolescentem in missie punt, ex cursu pugnamem, Iliad. &. 257. Fertur equis, pro ab equis abripitur, ut metro serviat, dictum inepte a vate properante. Et curru pro currui, soloecum est.

494 Ducit Amazonidum lunatis agmina peltis Penthefilea furens.

Acceptum nomen Penthesileze est ex Plinio, libro vii. sect. Lvii. ubi Amazonem eam suisse dicit: bello Trojano intersuisse non dicit. Agit de ea Quintus Smyrnzeus, libro i. egregius ex improbo grege fabulator; qui ut Æneidi conciliaret auctoritatem, ex libro secundo multa Grzeco carmine reddidit.

534 Est locus, Hesperiam Graii cognomine dicunt: Terra antiqua, potens armis atque ubere glebæ: Oenotrii coluere vini: nunc sama minores Italiam lixisse, ducis de nomine, gentem.

Helperiam pro Italia nemo dixit, nisi scriptor supposititius: Gognomine pro nomine positium imperite est ad numeri complementum. Noluir de nomine scribere; quoniam tertio versu sic iterum scribi oportuit. Satis deinde absone terra potens dicitur & armis & ubertate agrorum: tum quia potens armis est potens hasta, vel ense & clypeo; quod frigidum est, nec Latinum; pro eo quod est, bello potens: tum quia potens ubertate, incongrue dicitur, pro eo quod recte Virgilius dixit, 2. Georg. 185: Et fertilis ubere campus. Italiam denique dictam esse gentem falsum est. Non est istud gentis, sed regionis nomen. Et Itali ducis tam sictum nomen est, qui Italos, quam Franci, qui Francos cognominarit. Minores etiam, pro posteros, Latinum non est.

550 Quem si fata virum servant, si vescitur aura Ætherea, nec adhuc crudelibus occubat umbris.

Quid est, occubare umbris? Et cur umbræ crudeles? Occubat, dictum pro occubuit; & crudeles umbræ positæ ad versum citius absolvendum sane videntur, sed nullo bono sensu aut probabili.

569 Quis genus Eneadûm, quis Trojæ nestiat urbem, Virtutesque, virosque, & tanti incendia belli?

Atqui Æneadum genus dici Latine omnino non potest, nisi de nepotibus Æneæ ac pronepotibus; qui tunc certe nulli suere. Genus Æneæ de majoribus ejus recte diceretur; at Æneadæ imperite, ubi non plurimi sunt orti ex Ænea. Deinde Trojæ urbem solæcum e Gallicismo est, la ville de Troje, pro urbem Trojam.

578 Tros Tyriusve mibi nullo discrimine agetut.

Tros in singulari numero, pro Troius, ut versu 600. Trojanus, vel solœcum est. Viri quippe nomen proprium est, non gentile.

579 Atque utinam rex ipse Noto compulsus codens
Afforet Eneas.
Noto

290

Noto pelli ad oram Carthaginis e Sicilia navigans non potuit, sed Septemtrione. Notus enim naves e Carthagine potius in Siciliam ageret.

600 Troius Aneas, Libycis ereptus ab undis.

Hic recte Troius, non Tros, ut versu 578.

611 In freta dum fluvii current, dum montibus umbræ Lustrabunt convexa.

Quomodo umbræ possint sive lustrare sive attingere montium convexa, vel cacumina, quis intelligat? Hio vates delirat.

647 Aneas (neque enim patrius consistere mentem Passus amor:) rapidum ad naves præmittit Achaten.

Amor non passus consistere mentem, si Latine mediocriter intelligimus, amor est non passus hominem non insanire. Nam dici illud, pro eo quod est, Non potuisse animum Æneæ, pro sua erga filium caritate, rem ultra disserre; Latinæ aures non ferunt. Et virum rapidum, pro velocem, quis approbet?

657 Ilione quod gesserat olim Maxima natarum Priami.

Nata Priami, dictum barbare est, non Latine, ut & libro II. versu 527. Est ea loquendi forma vulgaris sæculi decimi tertu. Sic in data facultate Ludovico IX. matrimonii contrahendi cum Margareta Provinciæ, dicitur hæc nata nobitis viri Comitis Provinciæ, in libro inscripto, Mélanges Curieun, P. Labbei, tomo 2. pag. 654. Et est ista Ilione soli huic vati Latino cognita.

660 Hac celerans, iter ad naves tendebat Achates.

Hæc celerans, pro, hæc afferre properans: & iter ad naves tendere, pro, habere; metri causa tantum scriptum audacter est & barbare, non Latine.

667 Ergo bis aligerum dictis affatur Amorem: Nate, meæ vires.

Amor Veneris filius, fictum a supposititiis scriptoribus numen est. Non illud Homerus agnovit, aut Virgilius etiam, qui de Amore sic cecinit, Egloga VIII, versu 43. Nunc scio quid sit Amor: duris in cautibus ilium Ismarus, aut Rhodope, aut extremi Garamantes. Nec generis nostri puerum, nec sanguinis edunt. Veneris filium non facit, ut Æneidographus. Alius iste igitur ab illo est.

671 Frater ut Aneas pelago tuus omnia circum Litora jactetur, odiis Junonis iniqua, Nota tibi.

Æneas frater Amoris vel Cupidinis, dicitur perquam inepte. Neque enim alio sensu Venere & Anchise natus ab Homero Æneas proditur, quam quia genitus est formosus ex formoso. At Amor non sic ex Venere ortus, aut ex Venere simul, & si ita placet, ex Jove. Deinde nota tibi, pro nossi, vel notum tibi est: positum metri causa insolenti licentia est.

680 Regius accitu cari genitoris ad urbem Sidoniam puer ire parat.

At Carthaginem Tyrus, non Sidon, genuit, teste Plinio, libro v. sect. xvii.

683 Dona ferens pelago & flammis restantia Troja.

Pro, quæ superfuerunt ex incendio naufragioque; barbare dictum, non Latine. Gallicismum est, qui font restes: & præsenti participio expressus, qui restent, pro præterito:

684 Hunc ego sopitum somno &c.

Mirum est in verbo sopire primam produci, sed a scriptoribus tantum supposititiis; Æneidographo, Ovidio, Claudiano: quamvis sit in substantivo sopor, prima brevis.

679. Reginam petit: bac oculis, bac pettore toto Hæret, & interdum gremio fovet, inscia Dido.

Quomodo vero Dido gremio fovere potuit Ascanium; quem rano oportuit esse annorum saltem quindecim? Vide librum iv. versu 84.

728 Crateras magnes statuunt, & vina coronant.

Virgilius, libro 2. Georg. versu 528. Latine dixit & festive, cratera coronant, vino scilicet. Non diceret, Vina coronant: quod est ineptum.

731 Et noctem flammis funalia vincunt.

Funalia oportet fuisse vel sebo vel cera illita. Neutrum in usu suit avo ipso Plinii, qui nec sebum in candelis, nec in cereis ceram, nec omnino funalia ideireo novit.

733 Implevitque mero pateram, quam Belus, & omnes A Belo soliti.

Oportet mendacem esse memorem. Quomodo omnes a Belo, cum Belus genitor Didonis dicatur, versu 625?

737 Nostrosque bujus meminisse minores.

Nostri minores, pro posteri, Latinum non est.

742 Tum Bitic dedit increpitans.

Increpitans, pro adhortans, vel provocans ad bibendum, dictum nugatorie & barbare.

746 Hic canit errantem Lunam, Solisque labores. Unde hominum genus, & pecudes, unde imber, & ignes, Arcurum, pluviasque Hyadas, geminosque Iriones.

Et Plinius quidem septemtriones appellat: at nemo peritus, geminos: quos tamen iste iterum profert, libro III. Æneid. 516. Vates imperitus arbitratus est, voce hac trio currum plaustrumve significari; & geminam ursam, majorem minoremque, quæ sunt Borealia signa duo, geminos triones appellavit: quoniam in Gallia plebs rustica Plaustrum majus, & Plaustrum minus vocat. Verum triones non sunt, nisi stellæ septem in Ursa majore sic dispositæ, ut boves reserant aratro subligatos.

759 Nam te jam septima portat Omnibus errantem terris & fluctibus æftas.

At libro v. versu 626. post annum elapsum rursum dicitur, Septima post Troja excidium jam vertitur astas.

s. IL

Expenduntur quadam e libro II. Aneidos.

VErsu 2. Inde toro pater Aneas sic orsus ab alto. Inde, pro deinde. Pater, epitheton inanc. Melius noc loco diceret, satur: post coenam.

#### 6 Et querum pars magna fui.

Propter conjugem amissam, inquit Servius. At quot alii similiter & conjuges ibi, & liberos etiam amisserunt?

Et jam nox humida cælo
Præcipitat, ſuadentque cadentia ſidera ſomnos.

Tamen sermonem instituit versuum viginti supra mille & quingentos, qui recitari etiam cursim vix possent uno spiritu horarum trium spatio.

31 Pars stupet innuptæ donum exitiale Minervæ, Et molem mirantur equi.

Innuptæ, epitheton puerile, & hoc loco prorsus alienum. Est præterea ambigua oratio. Nam mens legentis statim existimat, donum illud dici vel donum Minervæ, vel donum exitiale Minervæ: quod utrumque est omnino absonum. Oblatum Minervæ, ut vult intelligi, quis statim agnoscat?

50 Sic fatus, validis ingentem viribus bastam In latus, inque feri curvam compagibus alvum, Contorsit.

Equus de equo ligneo recte & convenienter dicitur: ferus adjectivum, pro substantivo equus, de ligneo equo nihilo minus absone ponitur, quam diceretur absurde, ligneus ferus.

#### 79 Dardonida.

Pro Trojani, solcecum est, ut jam sæpicule monui. Nihilo magis enim Trojani sunt Dardanidæ, quam Galli omnes Borbonidæ sunt.

68 Constitit, atque oculis Phrygia agmina circumspexit.

Phrygia dixit imperite, pro Trojana. Vide quæ dicturi sumus ad lib. xx. versu 599. & mox ad versum 191.

90 Invidia postquam pellacis Ulyssei, Haud ignota loquor, superis concessit ab oris.

Pellan, nomen novum, & factum a vate, ad affimilationem verustatis. Et quid sunt oræ superæ? Et concessit pro recessit, nonne vox aliena pariter est, metri causa posita?

104. Hoc Ithacus velit, & magno mercentur Atrida.

Odyst. f. versu 207, viri nomen proprium est "laing", non Ulystis cognomen a patria Ithaca, ut hic ab imperito vate ponitur. Ab Ithaca enimvero non sit Ithacus, sed Grace 'lbanisiog', & Latine, ut apud Horatium, libro 1. epist. 6. ad Numicium, sub finem, Ithacensis Ulysses. Quamvis, ut Æneiclographi honori consuleret, Stephanus de Urbibus, dixit ex 'lbans fieri 'lbans & 'lbanisiog': unde, & 'lbaag' Odvorev; quod nusquam, præterquam isthie, legit. At Virgilius accurate prosecto scriberet, ut æqualis ei Horatius.

129 Composito rumpit vocem, & me destinat are.

Composito, fine præpositione, pro ex compacto, positum audacter, obscure, barbare. Narratio Sinonis prolixa, tædii plena: et quæ loquacem ac garrulum probet Æneam.

State and the State of

146 lese viro primus manicas atque arcia levari

Vincla jubet Priamus.

Quæ potuit jubere Priamus vincla levari Sinoni; cum Sinon ipse dixerit, versu 134. Eripui (fateer) leto me, & vincula rupi? Idem in vate lapsus memoriæ mox iterum occurrit, versu 153. ubi de eodem Sinone: Sustulit exutas vinclis, Priami jussu scilicet, ad sidera palmas.

171 Nec dubiis ea signa dedit Tritonia monstris.

Minervæ nomen est Terrojévez apud Homerum I-liad. 6. 39. hoc est, tertio genita: quia post Martem & Herculem in bello necessaria est: hoc est, cum virtute & robore opus industria est. Tritoniam aut Tritonidem vere prisci scriptores non dicunt Palladem, sive Minervam. Ex improbo grege sunt Scholiastæ, qui Terrojévezer sinxere derivatum fortassis nomen esse ex amne Tritone, apud quem genita Minerva fuerit; quod insanum sigmentum est.

172 Vix positum castris simulacrum, arsere corusca Luminibus stamma arrestis.

Arrettis luminibus, pro rigentibus oculis, dictum est imperite, metri necessitate. Aures, non oculi, arriguntur.

Salfusque per artus sudor iit.

Salsus sudor, epitheton inutile & ineptum.

177 Nec posse Argolicis exscindi Pergama telis.

Telis metro cogente positum pueriliter, pro viribus; aut machinis. Neque enim telis certe exscindi possunt civinates.

Atqui Priamus, Homero teste, non Phrygum rex fuit, sed Trojanorum: quibus ad ortum superjects Phrygia est.

197 Quos neque Tydides, nec Larissaus Achilles, Non anni domuere decem, non mille carina.

Imperitus vates, vel audax pro more suo Larissaum facit Achillem, qui Phthiæus suit. Sed cum hanc vocem ferre non posset versus, Achillis patriam audacter mutavit. Alia Phthiotis, alia Thessalia fuit. Larissa in Thessalia, in Phthiotide Phthia suit. Vide Plinium, libro iv. sect. xiv. & xv.

#### 203 - Tranquilla per alta.

Numquam in Georgicis, aut apud probatos scriptores alta in plurali reperias, ac velut substantivum nomen, pro mari. Sed 2. Georg. 479. maria alta. III. Georg. 329. alta stagna. IV. Georg. 359. alta stumina. Plinius, libro IX. sect. XII. per tranquilla dixit; nusquam alta pro mari, vel per alta.

207 Pettora quorum inter fluctus arrecta, jubaque Sanguinea exfuperant undas.

Habentne angues, five serpentes, jubas? Minime sane: sed metri causa jubas posuit pro crissis.

213 Laocoonta petunt: & primum parva duoram Corpora natorum, &c.

Ignotus Homero Laocoon est: sed fabulam ÆnerOo 2

dographus finxit, & augere atque exornare ex eo voluit, quod de statua quadam legit apud Plinium, libio xxxvi, sect. 14. Sicut in Laocoonte, qui est in Titi Imperatoris domo, opus omnibus & picture & stasuaria artis praponendum. Ex quo lapide eum & stasuaria artis praponendum. Ex quo lapide eum & staberos, draconumque mirabiles nexus, de Consilii sententià fecere summi artisses, Azesander, & Polydorus,
er Athenodorus Rhodii. Ex quo haud temere prosecto suspicamur, Rhodi potius id contigisse, quod
Laocoontis statua repræsentat, quam Troja, quo rem
transtulit Æneidographus. Causa sic suspicandi
sunt; quod Rhodi attisses hanc statuam seccrunt;
ex quidem de Rhodiorum Consilii sententia, xvany
sans: deinde quod Rhodi dracones extitisse allis et
tiam temporibus ex Annalibus conster, eriam sub
Magno Equitum Rhodiorum Magistro Albustonio:

Substill, atque ktero sonitam quater arma fledete.

Quomodo in limine portæ, cum per portam induci non potuerit instar montis equus; ac propterea disjicienda pars murofum fuerit, ut proxime dixit, verfu 234. Disjicimus muros, o mænia pandimus urbis. Interrupto fortassis aliquandiu opere, excidit illud vati e memoria.

246 Tunc etiam fatis aperit Cassandra futuris
Ora, Dei jussu non umquam credita Teucris

Soloecum istud est: neque enim Latine dicimus, Credere aliquem: quamobrem nec dici Latine potest, Creditus aliquis, aut Os credituin alicusus

290 Ruit alto a culmine Troja.

Ecquod est altum culmen urbis?

293 Sacra funsque tibi commendat Troja Penates.

Atqui Penents dis sunt domestici. Unde Plautus in Merc. Ego mibi alies deis penates persequat, alium la-rem. Quomodo potest civitas Trojana suos omnes uni homini Penates commendare?

301 Clarescant sonitus, armorumque ingrait borrer.

Dictum nove, clarestere, pro magis dudiri. Vide infra, versu 705.

309 Tum vero manifesta sides , Danaumque patestunt

Pro, rei manisestæ, seu manisestæ cladi habita tunc sides est, dictum obscure saltem & audacter. Et patescunt, pro patent, sictum metri causa vocabulum est. Tamen & a Livio usurpmun.

318 Ecce autom tells Panthous elapsas Achiols, Panthous Otriodes, arcit Phublique sucridos.

Sola metri ratio coëgit Pantheum fingere ex Pantho, quem Homerus dicit patrem fuisse Polydamantis: sed quo sit Panthus ipse patre genitus, non dicit.

320 Sacra manu, victosque deos, parvumque nepotem Ipfe trabit.

Primo, sacra manu, deosque, quomodo trahere potuit ut nepotem? Deinde nepos pro silio fratris, priscum non est.

324 Venit summa dies, & ineluctabile tempus Dardania: fuimus Troes, fuit Ilium, B'ingent Gloria Teucrorum: ferus omnia Juppiser Argos. Transtulit: incensa Danai dominantur in urbe.

Nunc de Troja incensa, ut finxere impize hypothesis defensores, dicendum est obiter. Cum credi vellent ii, ut diximus, Deum non esle, nisi Naturam rerum ipsam; cogcreinurque, ut Christians (quod ambiebunt,) riihilominus haberentur, Vetus ac Novum Testamentum agnoscere: statuerunt Veteris Testamenti tempus, usque ad Ecclesae Christiame absolutanti constitutionem, exhibuisse toto orbe quædam præludia rerum sub Novo Testamento suturarum, præsertim insignium. Nam cum in universo orbe suturum esset tempus Novi Testamenti. ideireo non in sola Judæa, inquiunt, oportuit præcedere quasdam infignes illius delineationes; sive, ut appellant, typos et figuras; sed in reliquo etiam orbe cognito. Fingi, inquam, typos illos idéireo oportuit quoniam il Deus non est mis Natura rerum ipfa docens mortales: Natura autem somper est eas dem, nec legem figit aut refigit pro arbitrio, cum e contrario Deum verum Catholici, dicant Molaicant legem, cujus ipse primum auctor exititerat, deinde abrogasse: necesse est in hypothesi impia ponere, in toto orbe, non in Judæa solum, exstitusse aliqua maxime hillgnium sub Novo Teilamento eventum rudimenta, præter ea quæ in sacris libris leguntur. Quæsitum ergo est, quid vetustis illis temporibus credi posset præsigurasse sore, ut post Hierosolyman incertain a Vespasiano sieret Romæ sodes & arx veræ Religionis. Inventum est apud Homerum, Trojam captam fuisse: apud Virgilium in Georgicis, Trojanos in Italiam venisse: apud Plinium, Trojae excidium, captamque Trojam. Addidit impia cohors, Trojam non modo captam, sed & incensam suisse. Trojanos duec Tithono ante captam tithen, ut Virgilius prodidit, led ab Ænea deductos in Italiam esse, postquini Troja tota conflagrasset. Ita ex compacto, non Æneidographus tantum, aut poete cereri, sed historici quoque ex cadem cohorte; Livius, aliique prodidere.

Thum tantummodo capium Plinius refert, libro xxxvi. sect. xiv. De Ulysie Horatius, libro I. epist. 2. Qui domitor Trojæ. Et libro 2. Sat. iv. versu 191. Dii tibi dent c A PTA classem deducere Trojæ: sed capta tantum. Et voluisse Græcos prædari solummodo, totamque urbem compilare offiatim; (id quod essert omnino non possent, si statim injecissent ignes:) Ulysies est auctor in Odyssea, v'. versu 262. ubi de Orsilocho, quent dien a se susse interfectum,

Ούνεκά με ςερέσαι της ληίδος είθελε πάσης Τρωϊάδης.

Quoniam me privare volebat omni præda Trojana.

In Odysses V, 452. & 512. ubi de equo Trojano disserir Ulysses, manisestum est, direptam solummodo Trojam suisse, non conflagrasse: "Asu dienessov Jes Azusuv.
Odyst. x. 532. ubi Ulysses de Neoptolemo Achillis

'And bre da Helapojo non dienejeaper alniv. Morpus nat gépas e dodir é nov êne voir é Baiver 'Assubis.

Sed quando certe Priami diripuimus celsam urbem, portionem & munus eximium habens navem conscendit incolumis. Naves Græci reperierant, necdum Troja succepsa dicitur.

Rursum Odyst. y: 130. & v. 315. sere ut pro-

'Αυτάς έπει Πριάμειο πόλιν διεπέςσαμεν αίπην. Βη μεν δ' δι εθεντίο Urbe direpta, naves confeendimus. Est enim dianéplei,

depopulari, expugnare, diripere.

fliad. β. 414. non aliud a Jove postulat Agamemnon, quam ut Priami domum evertat, & portas palatii incendat: θυρετρώ.

Iliad. &. 238. capturum se sperat urbem, hoc

tantum.

Ήμετο δ' αυ π' αλόχης τε Φίλας, το νήπια τέκνα Αξίρμεν εν γήεσερν, ετούν προλίεθρον Ελώμεν.

Nos vero, uxoresque dilectas, & infantes liberos Ducemus in navibus, postquam urbem esperimus.

Iliad, ε. Juno & Minerva promissife dicuntur Menelao, fore ut in Græciam rediret, cum Trojam diripuisset. Ίλιον εκπέρσαντα. Et Homerus Iliad.μ. 15. Πέρθατο δε Πριάμοιο πόλις δεκάτῷ ἐνιαντά. Direptam dicit, non incensam.

Iliad. 6. 558. nihil aliud a Græcis metuendum dicit, quam ne urbem capiant, & interficiant cives. Denique Iliad. 6. 245. non incendendam putabat Trojam Priamus, sed depopulandam tantum ac diripiendam:

Πρίν αλαπαζομίνην, το πάλυν περαιζομίνην το Όφθαλμοῖσιν Ιδείν, βαίην δόμον αϊδος είσω.

Eodem verbo usus est Homerus, cum captam vastatanque, sed haud dubie non incension, narravit Trojam suisse ab Hercule sub Laomedonie; Had. 1. 642. & §. 251. Tewww wohn examination.

Quin etiam negat haud obscure Trojam fuisse suc-

censam ipsa Juno, Iliad. vi 318.

"Ητοι μεν γως νοι πολείς ωμόσσαμεν όρκες. Πάσι μετ άδανάτοισιν έγω και Παλλώς Αθήνη, Μήποτ έπι Τρώεσσιν αλεξησων κακόν ήμος, Μή δ' όπαταν Γροίη μαλείος πυρί πώσω δάμτως. Δαιωσι δ' άριιος ψες Αχαιών.

Nam saile nos masta juravinas suramenta omnes inter deos, ego & Pallas Minerva; Numquam a Trojanis aversuras esse matam diem: neque si quando Troja infesto igne tota stagrares intenses, intenderent atten bellicos silit, Achtrorum. Negat ibi, inquam, Juno haud obsoure urbem conslugrasse: negat eo ultionis & iræ in Trojanos esse deventum: Plam id si contrigiste, sucurum ibi Juno hand dubie vaticinaretur, ut de Anea Neptunus vatem agit. Negat solum modo vel se vel Palladem, quidquam opis allaturam esse Trojanis, etiam si Graco Trojam incenderent. Vide

Apologiam Homers, pag. 177.

Nunc ergo apparet, opinor, quamobrem Æneidographus a vero discellerit, Trojanosque profugos Ænea dosco in Italiam venisle finzerit, non a Tithono

deductos ante oblicionem urbis. Przelignificatum hoc evento voluit credi, id quod postea connigit: nempe post Hierosolymorum conslagrationem sub Vespasiano, in urbem Romanii commigrasse veram Religionem. Idoireo singi & simile Troja incendium, &

nem. Idoireo fingi & fimile Trojæ incendium, & pii Æneæ fugam oportuit: atque ad ista commenta validius fulcienda, fingi fiilum necesse su quo & Albani reges. & Julia gens st events

Albani reges, & Julia gens sit exorta.

360 Non atra cava circumvolat umbra.

Bonum epitheton, inquit Servius; naturale enim est, ut obscurum sit onne concavam. Emplastrum ridiculum: solius enim metri ratio epitheton illud ineptissimum obtulit. Præterquam quod nes atra si suir, quomodo versu 340. Oblati per lunam dicuntur codem tempore, Hypanisque Dymasque?

363 Urbs antique tait, multos dominatio per annos.

Vide qua diximus ad I. Anneidos, versu 379.

374. Alii rapiunt incensa feruntque Perguma.

Quid est, amabo, rapere & serre Trojam intensant Verba & numeri, sed sine sensu. Comparatio ridicula tempestatis ventis oppositis concita, cum præsio inter numicas acies. Et rupto turbine quid sit, vix capio.

435 Iphitus & Pelias mecum: quorum Iphitus avo Jam gravior: Pelias & vulnere tardus Ulffei.

Vulnus Ulyssei, pro vulnere quod Ulyssesintulit, non est oratio congrua, aut Latina.

495 Qua se, dum regna manebant, Sæpius Andromache ferre incomitata solebat Ad soceros, & avo puerum Asyanada trahebat,

Ferre se, pro se conferre, auducter nimis: Et ad so-ceros, inepte dictum, solius metri causa, pro Ad se-cerum socrumque. Ut & trabebat, pro ducebat.

460 Furrim in pracipiti stantem, sammisque sub astra Educiam tectis.

In aracipiti, pro, in unco declivi pi dictum obscure. Sub astra, pro ad astra, vel usque ad nubes, si puer hodie poneret, puniretur audacia.

483 Apparet domus intus, & atria longa patescunt.

Verbum novum factitiumque, pro pasent, metri

487 Penitusque capæ plangoribus ades Femineis olulans.

Fish work planger; ab audaciffima cohorte, proplandrui

488 Ferit aurea sidera clamor.

Plumbeum epitheton, aurea. Et e cavis adibus quomodo ferit fidera clamor?

499 Vidi ipse furentem Cade Neoptolemum.

At negat Achilles ipse conceptis verbis Neoptolemum filium suum in obsidione Trojæ intersuisse, Iliad. 1. 331. Nam in Scyro insula interim eum educatum esse diserte prodit. Hunc Æneidographus etiam Pyrrhum vocat, ut versu 402. Vestibulum ame ipsum, primoque in limine Pyrrhus Exsultat. Et versu 491. Instat vi patria Phyrrus, & versu 326. & alibi. At non alia de causa adjecit iste alterum illud Neoptolemo nomen, quam quia versus facilius ex Pyrrhi, quam ex Neoptolemi nomine struitur.

513 Ingens ara fuit, juxtaque vetertima laurus.

Veterrima, vox est, Plauto, Plinio, Horatio, Virgilioque ignota; coque vel uno nomine e Latio ejicienda.

526 Ecce autem elapsus Pyrrbi de cæde Polites, Unus natorum Priami.

Pyrrbi de cade, dictum ambiguum: nam & Pyrrhum caesum obvio sensu significat. Il alian, Priami filiusab Homero commemoratur, Iliad. B'. 791. Sed ex liberis Priami, qui obsidionis tempore interiere, is unus suit. Unus naturum Priami denique, pro, Unus filiorum Priami, Latinum non est.

533 Hic Priamus, quanquam in media jam morte tenetur.

Oo 3 1540

540 At non ille, satum quo te mentiris, Achilles Talis in hoste suit Priamo, sed jura sidemque Supplicis erubuit.

In hoste, pro erga hostem: & sidem supplicis, pro siducia, qua se Achillis hostis sui conspectui obtulit: illud contra Grammaticæ leges; istud contra Latini sermonis usum est, & æque obscure, quam audacter positum.

554 Hac finis Priami fatorum.

Sic in v. Æneid. 384. Quæ finis standi? Et x, 116. in manuscriptis libris, Hæc finis fandi? Et x11, 798. Quæ jam sinis erit! At Virgilius, libro iv. Georg. 116. Extremo ni jam sub sine labbrum, Vela trabam. Masculini ibi generis est. Non quod non & seminini sit. Sic enim apud Plinium, lib. xxx. sect. xxiv. & lib. xxxiir. sect. 1. occurrit. Sed aliter alibi ab eodem seriptore poni, haud verisimile est.

554 Hec sinis Priami fatorum: hic exitus illum Sorte talit, Trojam incensam, & prolapsa videntem Pergama, tot quondam populis terrisque superbum Regnatorem Asiæ: jacet ingens litore trunçus, Avulsumque humeris caput, & sine nomine corpus.

Reipsa non fuit aut Troja incensa; aut Priamus regnator Asiæ, ac ne Phrygiæ quidem, sed Troadis so-Iummodo, cum parte Mysize adjacentis, ut in Homeri Apologia ostendimus, pag. 247. ex Homero, Iliad. 6543. Nec potuit, cum hæc narrare Æneas fingitur, hoc est, post annos septem a Troja capta, ut dicitur în fine libri primi, jacere in litore Priami ca-put avulsum a corpore. Neque intelligitur quo cafu, vel a quo amputatum ei caput fuerit.; cum proxime antea ipse Æneas referar, Priamum adacto in latus ense a Pyrrho fuisse interfectum: Dextraque coruscum, inquit, Extulit, ac lateri capulo temus abdis dit ehsein. Unde didicerit Æneas, avulsum fuisse Priami humeris caput, & jacere in litore truncum, debuit vates præmonere. Nam ipse mox innuit, non visum Æneæ Priamum deinceps, ex quo crudeļi vulvere vidit uitam exhalantem. Sublit animo deinde deserta Creusa, & direpta domus. Quod hic initio dicitur, Hic exitus illum sorte tulit, pro, Hunc exitum ille sorte tulit; positum est ab audace poëta, metro ita cogente leges Grammaticæ spernere. Et quid est in fine, Corpus fine nomine?

#### 569 Tyndarida afpicio.

Deliberantem vates Æneam inducit, debeatne Helenam interficere. At habet illa deliberatio quiddam indignum viro forti: nec satis prudenter coram femina, Didone scilicet, recitatur.

582 Dardanium toties sudarit sanguine litus?

Madere sanguine litus potuit, sudare non potuit. Sed versus vatem adegit sudarit insulse scribere, pro maduerit.

586 Animumque explesse juvabit Ultricis stammæ.

Pro ira dicere flammam ultricem, Italici, sed sequiore avo, ingenii est. Similiter soloecum videtur esse, explere animum ira, pro ira: vel pro, animi iram explere. Sed metrum vetabat scilicet scribi, Ultrici flamma. Propterea maluit, cum properaret, soloecuzare.

610 Neptunus muros, magnoque emota tridenti Fundamenta quatit, totamque a sedibus urbem Eruit.

Dictum pueriliter: perinde quasi tridens Neptuno

pro telo sit, apto ad evertenda urbis sundamenta. Imitari illud sorre voluit, Georg. I, 15. Tuque, o cui prima frementem Fudit equum magno tellus percussa tridenti, Neptune, At tridens Neptuni Symbolum solummodo est piscationis piscium marinorum, ut ex Plinio discimus, libro 1x. sect. xx. Ideireo Neptunus in nummis pingitur dextra tridentem, sinistra delphinum tenens. Et tridentis usus, qui laudatur a Virgilio in Georgicis, poeticus est. Natura scilicet provocantis Tellurem, ut vehendo homini simile aliquid navibus proferret, qua mari vehuntur, & vehuntmortales. Illa autem sic provocata, ut singitur, sudit equum. Usus tridentis in dextra Neptuni, hoc est, Natura mari prassidentis, non potest savus ac divus esse, non potest non semper esse utilis & fructuosus.

617 Ipse Pater Danais animos viresque secundas Sufficit: ipse Deos in Dardana suscitat arma.

Vires secunda, verba sunt sine sensu: Et arma Dardana, pro Dardania, soleecum-est, metri causa admissum.

753 Et vestigia retro Observata sequer per noctem, & lumine lustro.

Quomodo potuit, in tenebris præsertim, notare vel observare vestigia? Et lumine lustro, pro oculis quæro vel investigo; nonne puerum sapit, qui synonymas quassibet voces numeris complendis aptas ex libris adhibet?

\$. I I I.

Expenduntur quædam e libro III.

1 Postquam res Asia, Priamique evertere gentem Immeritam visum superis.

Oti Asiæ, minori scilicet, imperitasse Priamum fingit, quemadmodum Jacob Patriarcha in uniyersa Judæa regnavit. Nam Priami gens, Israël sive Jacob hic est. Immeritam autem Priami gentem quomodo dicit, cum neque injusti sint superi, & causam belli exitique, raptum suisse Helenæ a Paride Priami filio, nemo ignoret, & ipse demum, si idem ipse est scilicet, ut vulgo creditur, Laomedonteæ periuia Troja commemoret, 1. Georg. 502. Quin etiam Æneas ipse, tum hoc ipso loco, ubi fumare Neptuniam Trojam refert, tum libro 2. versu 610. ubi dicit, Neptunus muros magnoque emota tridenti Fundamenta quatit; hanc calamitatem Priami genti merito fuo evenisse prædicat: hoc est enim Laomedontis culpam fateri, qui fuit Priami pater; quique Neptuno pactam cum juramento mercedem pro ædificatione Trojze mutorum, perjurus negavit.

4. Diversa exsilia, & diversas quærere terras, Auguriis agimur divûm: classemque sub ipsa Antandro, & Phrygiæ molimur montibus Idæ, Incerti quo fata serant, ubi sistere detur.

Atqui Creissa monuerat fore, ut in Italia ad Tiberim sisteret, ibique selix degeret, libro superiore, versu 781. Ad terram Hesperiam venies, ubi Lydius arva Inter opima virûm lento sluit agmine Tybris. Illic res latæ, reguamque, & regia conjux Parta tibi. Mendacem opomet esse memorem. Nisi forte quis dicat, noluisse Æneam umbræsemineæ credere: At quorsum illa sic monere singeretur a vate, nisi ei esset habenda sides?

8 Contrabimusque viros. Vix prima inceperat æstas, Et Pater Anchises dare fatis vela jubebat.

Litaga

I itor i tum patriæ lacrymans, portusque relinque; Et campos ubi Troja fuit.

Quid est, contrahere viros? Quasi vero contrahendi fuerint, sive simul trahendi, qui navigaturi erant? Ut ut est, diligentes admodum in exstruendis navibus oportet eos fuisse, qui intra menses vix duos naves viginti construxerint: Ait enim Æneas, libro I. versu 385. Bis denis Phrygium conscendi na vibus equor. Increcabile omnino est, tot tam cito ædificare naves potuisse homines; quibus præsertim ad eam fabricam instrumenta apta peritosque opisices desuisse necesse est, in tam præcipiti suga ex Urbe capta & constagrante. An vero etiam intra tam paucos dies eampi sacti sunt, abi Troja fuir? Audacissima ea hyperbole est.

13 Terra procul vastis colitur Mavortia campis, (Thraces arant,) acri quondam regnata Lycurgo.

Cur autem procul a Troade Thracia dicitur, cum perangusto tantum freto ab ea dirimatur? Dici procul hoc loco volunt Interpretes, pro longe lateque: sed contra Latini sermonis usum. Fictus etiam Thraciae rex Lycurgus: viri nomen acceptum ex Homero est, Iliad. Z. & n. & ex nummis antiquis, Reznata valde durum & audax; quamvis illud etiam habet pseudo-Horatius, libro II. Ode vi. & libro III. Ode xxix.

17 Mania prima loco, fatis ingressus iniquis, Encadasque meo nomen de nomine pono.

At nomen urbis Ænos in Thracia ab Æneæ nomine non deducitur: nec cives oppidi illius dici Æneadæ potuernnt: sed, ut nummi veteres docent, AINIOI.

34 Multu movens animo, Nymphas venerabar agrestes, Gradivumque patrem, Geticis qui præsidet avois, Rite secundarent visus, omenque levarent.

Gradivus ficta vox est a gradiendo, & Martis epitheton: quoniam Mars in nummis antiquis gradiens cum spoliis pingitur. Nymphæ adduntur, sive pro divinis aliis attributis, seu verius ad ornatum & assimilationem fabulæ. Ut rite deinde, inane complementum; & visus pro visa, vates scriberet, hocest, ut soloecizaret, metri ratio sola coëgit. Denique omen levare, pro eo quod est, essiere ne malum portendat, aut malum omen avertere, saltem obscurum est.

60 Omnibus idem animus scelerata excedere terra, Linquere pollutum hospitium, dare classibus Austros.

Ut metro serviret, solceca duo admisit: alterum, dare classibus Austros, pro dare classem ventis: alterum, cum austros posuit pro Aquilonibus. Nam austri e Thracia Delum venientibus contrarii sunt. Idem error repetitur, versu 70. Et lenis crepitans votat Auster in altum. Quis Gallo poëtae ignosceret, si le Sud scriberet, pro le Nert?

75 Quain pius Arcitanens oras & litora circum Errantem Mycone celsa, Gyaroque revinxit, Immotamque coli dedit, & contemnere ventos, Huc feror, hac fessos tuto placidissima portu Accipit: Egressi veneramur Apollinis urbem.

Delum insulam creditur hic vates designare: sed magno errore. Qui sic opinantur, accepisse hæc istum putant ex Plinio, libro iv. sect. xxii. Ipsague longe clarissima, & Cycladum media, ac templo Apollinis, & mercatu celebrata Delos: qua diu sluctuata, ut proditur, sola terra motum non sensit. Sed multum iste discedit a Plinio. Neque enim Delum Plinius inter Myconum & Gyarum, aut juxta eas collocat; sed inter alias longe Delo propiores. Neque dixit, eircum oras & litora errantem prius Delum suisse, dein-

de immotam: sed, quod dissert ab eo songissime, diu in aquis sluctuatam esse, ut quasdam scilicet, quas vidimus juxa Audomaropolim, insulas: neque id iptum euam ipse assirmat, sed proditum ait a quibusdam: atque ideireo motum terræ, quo concuti solitæ essent ceteræ circumsusæ insulæ, solam Delum non sensise, dum ita sluctuaret.

85. Da propriam, Thymbra, domum, da mænia fessis.

Thymbræi Apollinis Plinius non meminit; sed Strabo, ut sodali suo Æneidographo gratificaretur. Et mirum sane, Thymbræum Apollinem, non Delium, dici in Delo coli: cum sit oppidum Thymbræ in Troade, teste Plinio, libro v. sect. xxxIII. a Delo leucis amplius centum.

124 Linquimus Ortygiæ portus, pelagoque volamus, Bacchatamque jugis Naxon.

Hoc est, vitibus consitam, Baccho plenam. Dictum audacter, & barbare, & longe ab eo sensu, quo Virgilius hanc vocem accipit, libro 2. Georg. 487, Et virginibus bacchata Lacanis Taygeta: hoc est, ubi virgines Lacanæ inconditos clamores edunt more bacchantium. Potuitne scriptor probatus vocem camdem gemina acceptione tam dissimili usurpare? Pelago volare, pro mari currere, dictumest pueriliter.

131 Et tamdem antiquis Curetum adlabimur oris.

Von ca Curetum, accepta ex libro 1v. Georg. 151. Existimata est ab Æneidographo imperite significare Cremmes. Sic entite Virgilius ibi: Nunc age naturas apibas, quas Juppiter ipse Addidit, expediam: proqua niezcede camoros Curetum sonitus, crepitantiaque arasesutæ Dictao cieli regem pavere sub antro. Curetes Homerus nonnifi in Ætolia collocat, vel ut Plinius censet, libro iv. sect. 2. in Acarnania. Quamobrem & ibi fuisse oportet antrum Dictieum. Plinius quidem, libro codem, sect. xx. a rege Curetum, hoc est, ab Acarnanum rege, qui Cretam ceperit, Cretam fuisse appellatam Cratetem prodidisse refert: sed Curetum nomen propterea Cretensibus fuisse aliquando datum, nullus scriptor tradidit, qui sit genuinus. Non ergo Virgilii versus iste est, in quo pro Crotensibus Curetes ponuntur: Et tamdem antiquis Curetum allabimur oris.

152 Plena per insertas fundebat Luna fenestras.

Audacter, obscure, nec sine solocco dicitur Luna se fundere per senestras, & quidem insertas: pro, Per quas se Lunæ lumen inserebat.

148 Effigies sacræ Divûm, Phrygiique penates, Quos mecum a Troja mediisque ex ignibus urbis Extuleram, visi ante oculos.

153 Tum sic affari, & curas bis demere dictis.

Nos te, Dardama insensa, tuaque arma secuti, Nos tumidum sub te permensi slassibus æquor; Hidem venturos tollemus in astra nepotes. Imperiumque Urbi dabimus; tu mænia magnis

160 Magna para: longumque fugæ ne linque laborem. Mutandæ sedes: non bæc tibi litora suasit Delius, aut Cretæ jussit considere Apollo.

Prædicunt Phrygii penates, hoc est, sacra Christiana in Judæa nata, some ut Æneæ nepotes, hoc est, summi Pontisices, Christi in visibile Ecclesiæ regimine successores, (ut quidem vati licuit singere, ted verius Vicarii; nam Christus manet in æternum:) fore ut illi, inquam ex ipsis illis sacris, quæ colent ac tuebuntur, referant decus immortale & æternum. Propterea ex Creta, hoc est, ex Judæa in Italiam este commigrandum, ubi Urbs Roma condenda, quæ

orbi imperatura sit. Terris pro in terris, metri causa positum, contra Grammaticæ leges. Ignes urbis, pro incendia urbis; Gallicismus est, les seux de la ville. Sub te, pro te auspice; Gallicismus alter, sous vous. Classibus pro navibus, positum pueriliter. Cretæ, pro in Creta, solœcum est:

163 Est locus, Hesperiam Graii cognomine dicunt, Terra antiqua, potens armis, atque ubere glebæ: Oenotrii coluere viri: nunc fama minores Italiam dixisse ducis de nomine gentem.

Hos versus quatuor describit ac repetit ex I. Æneidos, 534. ubi eos exposuimus.

167 Hæ nobis propriæ sedes, binc Dardanus ortus, Iasiusque pater, genus a quo principe nostrum.

Si sensum verborum solummodo proprium spectes, Dardanum in Italia, sive (ut iste loquitur) in Hesperia ortum fuisse, alienum prorsus a vero est. Nobilem eum virum fuisse e regione, quæ Troas po-stea est appellata, docet Homerus. Æque falsum deinde, vel ab Iasio, vel a Dardano genus esse Trojanum. A Dardano qui genus traxisset, solus tunc Æneas supererat. Sed Dardanum Italum suisse singi ab Æneidographo oportuit, tum ob arcanum senfum libro v11. versu 209. aperiendum: tum ut Evandro junctus confanguinitate crederetur, absque qua Evander non potuisset socia cum ipso arma jungere, & Pallantem filium ei dare militiæ comitem: cui a Turno illata nex effectura esset, ne ipsi Turno pius Æneas ignosceret. Quorsum autem hic commemoratur lasius, qui in reliquo poemate non apparet? Quid quod, nisi voluerit vates eumdem esse Dardanum & Iasium patrem, obscura admodum oratio est : in qua post la fiusque pater, necesse sit, genus a quo principe nostrum, non ad lasium, sed ad Dardanum, qui antecessit, referri. Cur autem Iasius pater, non ipse sit Dardanus, si princeps generis Dardanus est? An aliud pater, aliud princeps generis cft?

#### 202 Nec meminisse viæ media Palinurus in unda.

Quomodo meminisset viæ, quam numquam institisset? Media deinde in unda, num Latinus sermo sert dici pro medio mari? Minime certe. Denique ex promontorio Lucaniæ Palinuro, de quo Plinius, libro III. sect. x. sictum nomen est nautæ Trojani, Palinurus: cujus Plinius ibi meminisset, si Ænesidem vidisset.

Insulæ Ionio in magno: quas dira Celæno
Harpyiæque colunt aliæ, Phineia postquam
Clausa domus, mensasque metu liquêre priores.

Satis audacter neglecta elifio est in voce insulæ: audacius etiam mari subintelligitur. Nam quid est absque eo Ionium magnum, Gallicum magnum, Hispanicumve magnum?

242 Sed neque vim plumis ullam, nec vulnera tergo Accipiunt: celerique fuga sub sidera lapsæ, Semesam prædam, & vestigia sæda relinquunt.

Accipere vin plumis, pro istum excipere. Latinum non est. Et sub sidera, pro sub æthere, vel ad æthera, barbarum est, metri solius causa positum.

250 Accipite ergo animis, atque hæc mea figite dicta.

Figere dicta, pro imprimere animis, metrum scribi

jussit, ratione invita.

253 Italiam cursu petitis, ventisque vocatis
Ibitis Italiam, portusque intrare licebit.
Sed non ante datam cingetis mænibus urbem,
Quam vos dira fames, nostræque injuria cædis;
Ambesas subigat malis confumere mensas.

At malæ scriptoribus genuinæ antiquitatis non sunt maxillæ, ut cohorti improbæ placet; sed quas genas dicimus. Plautum & Plinium consule. Et nostra injuria cædis, pro injuria nobis illata ob cæsa armenta nostra, ambigua oratio est, non Latina. Ecqua illa enim cædes volucrum suit, cum, ut dictum est versu 242. neque vim plumis ullam, nec vulnera tergo acceperint? Memorem oportet esse vatem mendacem. Subigat deinde, pro cæsat, vel adigat, etsi quæsitum de industria, tamen coactum & durum est. Ludicrum istud oraculum ut impleretur in libro vii. versu 116. hic præmittitur.

#### 280 Actiaque Iliacis celebramus litora ludis.

Celebramus, pro cohonestamus, metri causa dictum obscure & inepte. Et ipsummet cohonestamus poneretur absurde. Nam quid est, cohonestare vel nobilitare litora? Verius hic insulsa casuum commutatio est, pro, Et in Actiis Iliacos celebramus litoribus ludos. Crebræ sunt istiusmodi casuum commutationes in hoc opere: quibus dici tamen nihil potest ineptius aut stultius. Nihil erat, quod non facile carmine scriberet, permisso sibi illo usu metatheseon, sive commutationis casuum in nominibus.

#### 292 Litoraque Epiri legimus, portuque subimus Chaonio, & celsam Buthroti ascendimus urbem.

Nescit Æneidographus situs locorum. Nam prius legendum litus Epiri suit, quam Phæacum sive Corcyræ arces prospiceret. Deinde Buthrotum in Thesprotia est, instra Chaonium portum, qui remotior est ad Aquilonem. Sed Chaoniam prætulit, qui metro commodior. Denique Urbs Buthroti pro Buthrotum solœcum est, ortum ex Gallicismo, la ville de Buthrot.

#### 319 Hectoris, Andromache, Pyrrbin' connubia servas?

Quærit Æneas ab Andromache, an sola ac vidua sit, Hectore mortuo; an Pyrrho nupserit, ut salso appellat, pro Neoptolemo. Atqui sic esse audierat, ut ipse vates immemor dicti resert, versu 295. scilicet Pyrrho nupsisse eam, ac deinde Heleno.

#### 341 Ecquæ jam puero est amissæ cura parentis?

Præmonere debuit vates, unde sciret Andromache Creüsam in suga suisse amissam; neque cum aliis navem conscendisse: idque non sine magno carminis vitio ab eo prætermissum esse jure existimatur.

### 343 Et pater Æneas, & avunculus excitet Hector.

Hoc loco Servius hæc: Quidam avunculus bumiliter heroico carmine distum accipiunt. At non humiliter tantum, sed salso dicitur Ascanii avunculus Hector. Est enim avunculus, frater matris: suisset autem Hector avito genere ab Ascanio, si foret, quinto gradu disjunctus.

348 Et multum lacrymas verba inter singula fundit.

Multum lacrymas fundere, durum, barbarum, vel & folcecum est. Sed maluit scilicet multum lacrymas dicere

dicere, quam multas lacrymas, ne videretur prosa

353 Illos porticibus rex accipiebat in amplis. Aulai in medio libabant pocula Bacchi.

Ea dissolutio diphthongi a in vocales duas ai, incognita poetis vere antiquis, Plauto, Virgilio, Horatioque, in scriptis genuinis. Inventum iltud est improbæ cohortis, tum ad mentiendam vetustatem, tum ad metrum citius faciliusque explendum.

359 Trojugena, interpres Divúm, qui numina Phæbi, Qui tripodas, Clarii lauros, qui sidera sentis, Et volucrum linguas, & præpetis omina pennæ.

Quid est, amabo, sentire sidera, & volucrum linguas, & quæ hic commemorantur cetera? Cognoscis, vel intelligis, voluit dicere: ut verbum distyllabum poneret, metrum cogebat: posuit hoc loco ineptum. Nam quid ineptius dictu, quam sentire tripodas, laures, sidera, volucrumque linguas?

385 Ante & Trinacria lentandus remus in unda.

Factitia vox, lentandus, pro, lenta navigatione agitandus: quoniam cicumeunda erit Sicilia fere tota, ut dicetur versu 429.

389 Cum tibi sollicito secreti ad sluminis undam Litoreis ingens inventa sub ilicibus sus Triginta capitum fetus enixa jacebit, Alba, solo recubans, albi circum ubera nati: Is locus urbis erit, requies ea certa laborum.

Istius ænigmatis confingendi occasionem vati dedit nummus Antonini. Aug. Pii, qui est in Regia Gaza ex ære maximo, num. 40. Antoninus Aug. PIUS P. F. TR. P. cos. 111. capite laureato. In parte aversa, sine epigraphe, Imperator paludatus Romano more, nudo capite; (sed ex ara ante Templum Apollinis posita, protendit ei manum Apollo:) virum longe humiliore statura, qui manu lituum Auguralem, in capite pileum Narbonensem gestat, e navigio descendens sinistra ducit: coram procumbit sus cum porcellis sex septemve: retro laurus. Scilicet Antoninus rediens Narbone in Urbem navigio, inducit in Urbem Romam Augurem Narbonensem, ut ibi quoque jus habeat exercendæ aruspicinæ, extorum inspectione in porcis, in Templo Apollinis forte Palatini: Est enim laurus Apollini sacra. Nullus hic Æneas aut Iulus est. Et quam Vaillantius in eo nummo videre se ilicem putavit ab hoc vate deceptus, laurus est. Et templum Apollinis, mœnia esse urbis Albæ, eodem duce, dixit, magno errore certe. Erizzo, pag. 264. nummum Imp. Hadriani depinxit, in quo scrofa aream implet, sed cum porcellis tantum septem, qui quidem appareant: quamvis possint ex situ conjici duodeni, utraque scilicet parte seni. Certe numerus fecunditatis in suibus, teste Plinio, libro viii. sect. LXXVII. est ad vicenos dumtaxat: sed educare tam multos nequeunt. Et libro XI. sect. XCV. generosas sues duodenas ait habere mammas. Æneis certe si ævo Plinii exstrtisset, ejusdem is haud dubie utroque hoc loco, vel alterutro saltem, meminisset. Nihil certius esse norunt, nii Plinium norunt.

414 Hæc loca, vi quondam & vasta convulsa rulna Dissilius ferunt; cum protinus utraque tellus Una foret.

De freto Siculo loquitur, quo ab Italia Sicilia dividitur: & protinus, ut versum expleat, ponit infolenti audacia, pro statim initio.

394 Nec tu mensarum morsus horresce futuros.

Horresco active positum, metri causa, contra Grammaticæ leges. Verbum neutrum est apud Virgilium, libro 111. Georg. versu 199. Ium segetes diræ, can pique natantes Lenibus borrescunt slabris.

441 Huc ubi delatus Cumam accesseris urbem.
Divinosque lacus, & Averna sonantia silvis:

Dici divinos lacus, propter vicinum Sibyllæ divinatricis antrum, infullum est Avernus deinde lacus us nus est, non plures. Et quomodo sonant Averna sitvis? Verba sunt ista sonantia sine sensu. Neque Averna plurali numero substantive dicuntur: sed adjective tantum; ut si freta vel stagna adjicias: quemadmodum Virgilius, libro 2. Georg. versu 164. Tyrrhenusque fretis immittitur æstus Avernis. Et libro iv. versu 493. Terque fragor stagnis auditus Avernis.

452 Inconsulti abeunt, sedemque odere Sibyllæ.

Inconsulti, pro carentes responso, vel nullo accepto a Sibylla consilio, barbarum & soloecum est; quæistumque solius metri causa.

473 Fieret vento mora ne qua ferenti.

Vento ferenti, pro vento secundo, dictum est barbare. Nam quid est; ventus ferens, nisi forte Gallicismus est?

474 Quem Phæbi interpres multo compellat honore:
Conjugio Anchifa Veneris dignate superbo,
Cura Deum, bis Pergameis erepte ruinis;
Ecce tibi Ausoniæ tellus, hanc accipe velis.

Conjugio superbo, epitheton puerile est. Insulsum præterea. Nam quamvis Æneas Venere prognatus dicitur, non propterea conjux Anchisæ Venus appellatur, aut ab Homero, aut ab eruditis & sanæ mentis hominibus, qui quid sit Venus Genetrix norunt. Ausoniæ tellus, solœcum est metri causa admissum; tum ob sictum substantivum nomen Ausonia pro Italia: tum quod tellus Ausoniæ, ut & apud pseudo-Horatium, tellus Iberiæ, pro, tellus Itala vel Ibera, tam imperite dicitur, quam tellus Galliæ, pro tellus Gallica vel Mavortia. Arripere terram velis, pro attingere, vel contingere navibus, dictum est barbare, metri causa.

525 Tum pater Anchises magnum cratera corona Induit, implevitque mero.

Pueriliter scriptum metro cogente, pro cratera coronavit mero, quo eum implevit. Nam coronam e floribus, quam crateri circumdarent, undenam in navi haberent? Et quorsum ea, quæ detrahenda statim esset, ut crater hauriretur?

576 Liquefactaque faxa sub auras
Cum gemitu glomerat, fundoque exastuat imo.

Delirat vates, cum metri causa fortassis liquesatta saxa dicir, pro igne percotta vel exusta. Ac si exastuat active sumitur, ut necesse est, ne hemistichium illud inane videatur esse versus complementum, so-loccum est.

581 Et fessum quoties mutat latus, intremere omnem Murmure Trinacriam, & calum subtexere fumo.

At non Trinacria certe, sed mons Ætna solus cælum tunc subtexit sumo.

581.

Per superos, perque hoc cæli spirabile lumen.

Vates insulsus obtestatur per sidera, per superos, aërem. Qualis ea gradatio est? & qualis per spirabile lumen obtestatio est? Spirabilis aura quæ sit, compertum est; Lumen spirabile ecquodnam est? Ecquod hoc quod manu sive gestu ostendit lumen, cum nec lucidus athra siderea polus esset, ut proxime ante divit?

610 Ipse pater dextram Anchises haud multa moratus Dat juveni.

Haud multa morari, pro non longam adhibere moram, oratio barbara est. Juvenem deinde appellat, quem virum dixit, versu 591. immissaque barba: Et quondam ad Trojam missum in armis, versu 595.

621 Nec visu facilis, nec dictu affabilis ulli.

Dictu affabilis, pro eo quod est, comis congressu, & sermone astabilis, dictum barbare & solœcum est.

Prensa manu magna, medio resupinus in antro Frangeret ad saxum, sanieque aspersa natarent Limina.

Manu magna, inane epitheton, & manu pro manibus, metri causa. Limina deinde quomodo natant sanguine, si aspersa tantum?

648 Sonitumque pedum, vocemque tremisco.

Tremisco, pro contremisco, audax syncope est: verbum ipsum active positum, solœcum est.

677 Cernimus adstantes nequicquam lumine torvo Atnosos fratres, c. lo capita alta ferentes.

Lusca, ut aiunt, oratio. Incertum enim, an Cernimus lumine torvo fignificet; quod est absurdum: an adstantes lumine torvo, quod Latinum non est.

684 Contra jussa monent Heleni, Scyllam atque Charybdim,
Inter utramque viam, leti discrimine parvo,
Ni teneant cursus.

Properans vates hic mancam orationem tecit, omisso verbo fuziendi aut vitandi Scyllam atque Charybdim. Cetera deinde sic voluit intelligi: leti discrimine parvo, ni cursus teneant viam inter utramque; hoc est, inter Scyllam & Charybdim: quod est absurdum. Nam neque Scylla certe, qui scopulus est; neque Charybdis, quæ est vorago, via est.

690 Talia monstrabat relegens errata retrorsum Litora Achæmenides, comes infelicis Ulyssei.

Errata, pro pererrata, solœcum est metri causa admissum. Retrorsum, similiter, pro ante tres retro menses, ut dicitur versu 645. Denique comes infelicis Ulyssei, hemistichium est hic frigide repetitum ex versu 613. ad complendam orationem cum carmine.

707 Hic Drepani me portus, & illætabilis ora Accipit.

Illatabilis, factitia vox & nova, huic soli nota, & Æneidos admiratori Satio.

s. IV.

Expenduntur quadam e libro IV.

14 Quæ bella exhausta canebat!

Bella ista quæ sunt, præter pugnam unius horæ nocte suprema Trojæ? Nisi sorte & cum Harpyis gestum computat.

20 Anna, fatebor enim, miseri post fata Sichæi Conjugis, & sparsos fraterna cæde penates.

Quomodo sparsi cæde penates, si quidem ante aras commissa, ut ipse ait, libro 1. versu 353? Fraternam deinde cædem dicere, pro cæde, quam frater meus secit, meo intersecto marito, audacis est vel imperiti vatis: durum enim istud, & obscurum est. Anna nomen Hebræum est. At Tyriis certe nec lingua fuit Hebræa, nec nomina.

34 Id cinerem, aut manes credis curare sepultos?

Manes an sepulti?

Non Libyæ, non ante Tyro, despectus Iarbas, Ductoresque alii, quos Africa terra triumphis Dives alit: placitone etiam pugnabis amori?

Soloecizat audacter, ratus se posteris suasurum exemplo suo id licere. Libya & Tyro, inquam, pro in Libya & Tyri soloecum est: quantumvis Cicero (sed salsus pariter) Sicilia pro in Sicilia scripsisse similiter scratur. Iarbas Gaztulus suisse dicitur versu 326. Pugnare amori, pro resistere, vel repugnare, Latine certe non dicitur. Nec simile est, quod Virgilius habet, Egloga v, 8. Tibi certet Amyntas. Et 2. Georg. 99. Cui non certaverit ulla.

40 Hinc Gætulæ urbes, genus insuperabile bello, Et Numidæ infreni cingunt, & inhospita Syrtis. Hinc deserta siti regio, lateque furentes Barcæi.

Ex his gentibus soli Numidæ metuendi Carthaginiensibus suere. Nam & Gætuli ad occidentem pæne sunt ultimi in Africa, in Mauretania Cæsariensi, contermini Massæsylis & Mauretaniæ Tingitanæ; teste Plinio, libro 1. sect. 1. & libro xx1. sect. xLv. atque adeo hos inter & Carthaginem Mauretania Cæsariensis tota & Numidia intercessit. Ad orientem longe Syrtis major, multo vero magis Barcæi recedunt Ægyptum usque. Sed nec Gæsulæ urbes aliquæ ulli suere Geographo cognitæ magis quam in America urbes Iroquæorum.

41 Et Numidæ infreni cingunt, & inhospita Syrtis.

Fictum audacter adjectivum nomen infrenus; huic uni notum, & pseudo-Columellæ in carmine: at iste de equis, hic de viris agit.

45 Diis equidem auspicibus, reor, & Junone secunda, Huc cursum Iliacas vento tenuisse carinas.

Juno secunda, aut secundus Juppiter, pro æquo, favente, propitio, Latinum non est, ut res secundæ, aut venti secundi.

50 Tu modo posce deos veniam, sacrisque litatis Indulge hospitio, causasque innecte morandi.

Ter uno versu soloccizat: & cum poscere aliquid aliquem dicit, pro ab aliquo: & cum veniam, pro savore vel pace, ut versu 56. & cum litare sacra, pro rem sacram sacere. Deinde, indulge bospitio, pro, fa-

facile concede, ut hic iste diutius hospitetur, obscuræ brevitatis oratio est.

52 Dum pelago desævit hiems, & aquosus Orion, Quassatæque rates, & non tractabile cælum.

Atqui non hiems, sed æstas erat, ex ipsa Didone, libro I. Æneid. 760. Nam te jam septima portat Omnibus errantem terris & sluctibus astas. Quomodo ergo non secum pugnat Æneidographus, cum hoc loco dicit, Donec mitescat hiems, dum est pluvius Orion, dum sunt quassatæ necdum reparatæ naves, dum aër denique intolerabilis est? Omnia tempus præsens & præsentem hiemem denotant.

59 Junoni ante alias, cui vincla jugalia cura.

Vox ista, jugalis, ignota scriptoribus genuinis est, Plauto, Plinio, Horatio, Virgilioque.

62 Ant ante ora Deûm pingues spatiatur ad aras, Instauratque diem donis, pecudumque reclusis Pettoribus inhians, spirantia consulis exta.

Spatiatur, pro vagatur, sive obambulat, (nam hanc vim ca vox habet, 1. Georg. versu 389.) haud satis aptum hoc loco verbum, nec satis videtur religiosum. Instaurare diem donis, pro instaurare munera singulis diebus, commutatio inepta casum est, quam non excusat metri necessitas.

65 Heu! vatum ignaræ mentes! quid vota furentem, Quid delubra juvant? Est mollis slamma medullas Interea, & tacitum vivit sub pestore vulnus.

Inepte vates in sua persona loquitur, quod est in epico Carmine vitiosum: cum solas oporteat loqui personas, quæ in poemate inducuntur.

84 Aut gremio Ascanium, genitoris imagine capta,'
Detinet.

Quomodo gremio adolescentem saltem annorum quindecim? De eo quippe dictum est, libro 1111. versu 491. Et nunc aquali tecum pubesceret avo. Idem etiam error est, libro 1. versu 722. Quomodo etiam genitor Æncas a vate hic dicitur, cum non verus Ascanius, ted sub Ascanii simulata facie Cupido is esset, ut dictum est libro I. versu 688. At etiam noctem non amplius unam huic dolo Venus poposcerat a Cupidine. Cur ergo reditum Ascanii Æncidographus non significat; cum plures jam a dolo incepto essuris xisse dies narratio doceat? Sed dolum adhuc perseverasse innuit haud dubie Juno inferius, versu 92.

92 Talibus aggreditur Venerem Saturnia dictis:
Egregiam vero laudem, & spolia ampla refertis,
Tuque, puerque tuus.

Quid sit Juno, Venus, & Cupido, expediri probabiliter non potest ullo arcano allegoricove sensu. Mera fabula Romanensis est, ut diximus.

1 16 Sed fatis incerta feror, si Juppiter unam

– Esse velit Tyriis urbem, Trojaque profectis.

Si pro an, quoniam metri ratio an scribi vetabat, Gallicismus est.

II6 Confieri possit.

Ficta vox audacter, pro confici, sic metro cogente.

196 Protinus ad regem cursus detorquet Iarbam:

Incenditque animum dictis, atque aggerat iras.

Aggerare, pro augere, fictum audacter, metri causa.

210 Terrificant animos.

Verbum udacter factum ac recens, soli post hunc Lucretio un patum.

215 Et nunc ils Paris cum semiviro comitatu Mæonia menton mitra crinemque madentem Subnixus, rapto potitur.

Mæonia, hoc est, Lyca, pro Phrygia, idem est ac si Gallicam pro Hispinica veste quis dixerit. Subnixus: (sic enim ipse Sevius legit:) pro, ob mentum & capillos unguento madentes sub mitra positos, se esserens; dictum est probscure & insuleat, atque fiducia elatus. Errant, qui subnexus hic emendant; cum subligari certe circa mentum vel capillos mitra non soleat. Rapto pro supro cur scripserit, non apparet.

Audist omnipotens, oculosque ad mænia torset Regia, & oblitos samæ melioris amantes.

Amantes, fine regimine positum absolute, Gallicismus est, des amans. Oratio alias ambigua, cum legi possit, fama melioris amantes.

222 Fum sic Mercurium allequitur, ac talia mandat:
Vade; age, nate, voca Zephyros, & labere pennis.

Rursum Deus ex machina, qui exitum inveniat, nodumque solvat. Hic penne dantur Mercurio, ut remigium alarum, libro 1. versu 305. utrobique ridicule.

227 Non illum nobis genitrix pulcherrima talem Promisit, Grailmque ideo bis vindicat armis.

Pulcherrima genitrix, ut supra pulcherrima Dido; versu 60. epitheton puerile est. Grasum vindicat armis, dictum ambigue; pro, ab armis Græcorum Æneam bis liberat: credideris enim æque dici, armis ipsis & ope Græcorum suisse eum vindicatum.

229 Sed fore, qui gravidam imperiis belloque frementem Italiam regeret, genus alto a sanguine Teucri Proderet, ac totum sub leges mitteret orbem.

Gravidam fuisse imperiis Virgilii ætate Italiam, quis intelligat? Si gravem voluit dicere, neque istud planius est, & barbare dixit, non Latine, metri causa. Proderet autem ut scriberet, pro probaret, versus cito conficiendus coëgit. At reipsa significat vates, id quod sua ætate cernebat, Christum in Italia regnaturum, plena ac veluti seta regnis, sive ditionibus, quæ essent diversis subjectæ Principibus: regno scilicet Neapolitano, Statu Ecclesiastico, Ducatu Mediolanensi, Mantuano, Veneto, Genuensi, & aliis: eademque bellum assidue deposcento, sactionibus Guelsorum ac Gibellinorum, quæ sæculo decimo tertio Italiam quatiebant, circa annum 1228. ac deinceps.

234 Ascamone pater Romanas invidet arces?

Atqui Ascanius ipse ille fictus trecentis ipsis ponitur ante Romam conditam annis.

44. Dat somnos, adimitque.

Acceptum istud quidem est ex Homero, sed prave Pp 2 in intellecto. Neque enim apud Homerum Mercurius, aut qualis hic esse dicitur, Jovis nuncius est, aut quidquid aliud de co fingit Æpeidographus cum fedalibus. Genius Mercatorum, sive Mercatura est; qui lucro parto fomnos dat, adimit dum adhac est faciendum, ut in Apologia Homeri diximas. Sic apud Horatium, libro 2, lat., 3, verfu 68, viereurius est lucri dator Deus. Accipe qued munquam reddas mibi, si tibi dicam, Tune insanus er., si acceperis? an magis excors, Rejetto prado, quin prafens Mer-curius fert? Et apud Plautur, in Sticho, act. III. sc. 1. versu 2. Neptana grates habeo & tempestatibus. Simul Mercurio, qui me in mercimoniis Fuvit, lucrique quadruplicivit rem meam. Item in Pœnulo, act. 1. sc. 2. versu 114. Damnum, quod Mercurius miniro amat, Et nunciis quidem etiam præesse ab codem dicitur, in Amphitruonis prologo, versu xi. Nam vos quidem id jam scitis concessum datum. Mihi esse ab diis aliis, NUNCIIS PRESIM & LUCRO. Hac ut me vultis approbate, annitier, (forte, ac nitier:) LUCRUM ut perenw vobis semper suppetat; tea buic faciatis fabula sientium. Sed nuncii quibus præest, nihilo magis puncii deorum sunt, quam lucrum hic lucrum derum est. Nuncii sunt, non quos a Jove Mercurius, sed quos Jovi defert; hoc est, Amor lucri Ordini Nobilissimo Mercatorum, de re bene augenda ex mercimoniis peregre advehendis, de adventu classis auro onustæ vel frumento, aliive similes ad lucrum pertinentes nuncii. Sic Plautus idem intellexit, in Sticho, act. 2. sc. 1. versu 1. Mercurius, Jovis qui nuncius perbibetur, numquam aque patri Suo nuncium lepidum attulit, quam ego nunc mes hers munciabo. Idcirco & litteras, nunciis perscribendis scilicet, invenisse dicitur a Gellio quodam apud Plinium, libro vII. fect. LVII. Nam & litteris commercii pars magna peragitur. Jovis filius Mercurius appellatur, quia Nobilissimus dicitur & est Ordo Mercatorum. Est enim a Jove nobilitas. Fictus pueriliter Æncidographi fodaliumque fine ullo arcano fensu. Moreurius eft.

#### 244. Et lumina morte refignat.

Servius dictum air, pro motte claudit. Turnebus, positum pro eo quod est, in busto aperit: conjectationemque sumat ex Plinio, libro x1 sect. Lv. sed contra mentem vatis; qui resignat scripsit, pro, in morte iterum signat, sive claudit: quamvis dictum barbare metri causa.

246 Jamque volans apicem & latera ardua cernit Atlantis duri, calum qui vertice fulcit.

Non hic est ille Atlas califer, qui axem bumero torquet stellis ardentibus aptum; sed Mauretaniæ mons, cujus descriptio sequitur puerilis & putida; dum ei caput, humeros, mentum, & barbam adtribuit; eumdemque durum satis dure & obscure vocat. Certe ad fabulam Æneidos prorsus est illa descriptio supervacua & inutilis.

284 Atlantes, cinctum affidue cui nubibus atris Piniferum caput, & vente pulsatur & imbri.

Quomodo ergo cælum vertice fulcit, si est adeo humilis, ut caput & vento pulsetur & imbri.

256 Haud aliter terras inter calumque volabat. Litus arenosum Libya, ventosque secabat.

Quis istud est, secabat litus & ventos, & quidem inter cælum & terras?

265 Tu nunc Carthaginis alte Fundamenta locas.

Que porro fundamenta locat Ances, cum jam essent

china celo, supra, versu 89?

309 Quin etiam biberno moliris sidere classem, Et mediis properas Aquilonibus ire per altum.

Vide quæ diximus ad versum 52. Insaniebat sane Æneas, si Aquilone slante Carthaginis portu tentabat exire. Nullus enim magis contrarius ei egressu ventus est. Quomodo deinde dicitur Æneas moliri classem, quæ tunc debuit probe munita esse, & sugæ parata?

311 Quid si ærva aliena, domosque Ignotas peteres, & Troja antiqua maneret; Troja per undojum peteretur classibus æquer.

Trojam antiquam cum vates diceret, non ætatem Trojæ vel Æneæ, sed suam haud dubie spectabat. Quid deinde est æquor undosum? An caret umquam undis æquor? An undosum censuit dici pro procellos?

318 Miserere domus labentis, & istam, Oro, si quis adbuc precibus locus, exue mentem.

Vox est Didonis ad Æneamabire cupientem. Sed quæ domus Didonis erat; cum sorora sola comite e domo sua & Tyro profugisset?

337 Pro re pauca loquar: Nec ezo banc abscondere furto Speravi, ne finge, fugam; nec conjugis umquam, Prætendi tedas, aut bæc in fædera veni.

Ergo pius Æncas stupro tantum voluit commaculare cubile Didonis?

344 Et recidiva manu posuissem Pergama victis.

Quid est, posuissem Pergama recidiva? An, iterum casura posuissem? Delirat vates.

361 Italiam non sponte sequor.

Versum dimidiatum facit, completa ibi sententia: id quod esse absurdum jam monuimus. Et quid est Italiam, Galliamve sequi? Oratio barbura ob metrum adscita. Ut ut est, compertum nunc est, & convenit inter eruditos, in Italiam, post captam Trojam, numquam Æneam pedem intulisse. Nam post captam expilatamque Trojam, Æneam Trojæ imperitasse, & posteros ipsius usque ad sua tempora testatur Homerus, Iliad. v. versu 306.

Ήδη γάς Πριώμε γενεήν ήχθηςε Κεανίων. Νὖν δε δή Αινείαο βίη Τρώεσσιν ανάξει, Καὶ παίδες παίδων, τοί κεν μετόπιοδε γίνωνται.

Nam vel hic locus unus, præter ipsum totum Iliados argumentum, demonstrat Æneam, excisa Priami stirpe Troïbus imperasse, non Italis, & posteros ejus usque ad Homeri tempora. Narrabat enim ea quæ cernebat oculis; cum propheta certe neque esset ipse, neque Neptunus, quem id prædicentem inducit. De industria & magna ex arte scripsit Virgilius in Georgicis, libro III. versu 35.

Assaraci proles, demissaque ab Jove gentis Nomina, Trosque parens, & Troja Cynthius author.

Nimirum ut primo Augustum ex Assaraco Æneze proavo genus ducere, Tithonum vero, ductorem corum, qui in Italiam venere Troja missi, non ex Assaraco quidem, sod ex Troë Assaraci patre, ortum significaret. Nam si allatos proxime versus cum his conferas qui sequuntur, versu 46.

Mox tamen ardentes accinger dicere pugnas.

Cæfaris, & nomen fama tot ferre per annos,

Iithoni prima quot abest ab origine Cæsar.

Et eum isto iterum, e libro 2. versu 385.

Nec non Aufonii, Troja gens miffa, coloni,

Perspicue intelliges, in Italiæ partem, ubi suere primum Ausones, hoc est, non ubi Roma aut Latium est, sed ubi magna Græcia, venisse Trojanos; nec prosugos quidem, sed ante bellum Trojanum missos, duce Tithono, Laomedontis silio: quemadmodum sub idem tempus Tyrrheno Lydorum regis silio duce, coloni in Etruriam duch sunt, ex illo Tyrrheni appellati. Sententia enim Virgilii hæc est; celebrandum esse versibus suis nomen Cæsaris per tot sæcula, quot a Tithoni proavis atavisque, primi Ausonum ductoris in Italiam, usque ad ipsa Cæsaris tempora essurerunt. Quorsum enim alioqui sit Tithoni mentio, si non is pertinet ad originem Italæ gentis? Diceret potius, Æneæ prima quot abest ab origine Cæsar.

Eam ob rem meminit etiam Laomedontis Virgilius, libro I. Georg. versu 502. post bellum civile desletum:

Huns saltem everso juvenem succurrere sæclo Ne probibete: satis jam pridem sanguine suso Laomedonteæ luimus perjuria Trojæ.

Peccata parentum in posteros vindicari, etiam ethnici crediderunt. Quid autem Laomedontium scelus ad Italos pertinebat, vel ad Romanos, si ab Æneahigenus trahunt, cujus e majoribus Laomedon non sut? At id probe intelligitur, cum Tithonus agnoscitur e Troja coloniam in Italiam deduxisse. Nam is Laomedontis filius æque ac Priamus suit; & ambo Anchisen Æneæ patrem tertio tantum consanguinitatis gradu attingebant. Igitur calamitates Romanas derivavit ibi Virgilius in culpam Trojæ sub Laomedonte Tithoni patre: quo Tithono duce egressi sunt coloni ex urbe Troja, qui Italiam incolerent. Laomedonti murum exstruxerant Neptunus & Apollo, Iliad. 1.452. 453. Laomedon pactam mercedem utrique negavit: & cum eo suere Trojani sædisragi, Iliad. 1.459.

Lucem his haud parvam afferet schema regum Trojanorum cum liberis, ex Homero scriptore perquam accurato, & in genealogiis texendis verace nec sabulatore. Sic ille igitur, Iliad. i. versu 215. & seqq.

Dardanus, Jovis filius, hoc est, vir nobilis, & l prudentia infigni.

Erichthonius.

|            | Tros                          |                |
|------------|-------------------------------|----------------|
| llus       | Ganymedes                     | Affaracus      |
| Laome      | don                           | Capys          |
| Priamus T  | ithanus Lampus Cl<br>Hicetaor | ytius Anchises |
| Paris Lies | for Helenus Call              | andm Ainese    |

Paris Hector Helenus Cassandra Æneas

1 Polydorus Deiphobus

Astyanax. Polites, &c. Priami
filii omnino quinquaginta.Iliad.a...
459. Et filiæ duodecim.Iliad. 7.248.

Troja capta est anno ante Christum 1294. Unde consequitur, Dardanum floruisse, ut cum cirissime, sub Mosis principatu, qualis ex Hebraro codice & Editione Vulgata agnoscitur. De Ænea Plinius, libro xxxv. sect. xxxv. n. 5. in mentione Parrhassi

picture; Laudantur, inquit, & Enéas, Castorque ac Pollux in eadem tabula. Quæ tabula exhibere Æ-neam cum Anchise & Iulo profecto non poruit.

Servius & Eustathius, ambo ex eadem cohorte; Encidographi cause serviunt; cum Homericos de Ænea versus ad Romanos reserunt; & Homerum singunt vel id ex Orpheo aut ex Sibyllinis oraculis accepisse: quæ tamen utraque carmina constat multo postea esse consicta; vel id spiritu prophetico præsensisse, quo sunt, inquit, asslati poètæ. Sic fallit & Strabo, libro xirr. ubi hunc Homeri socum ait aliter ab aliis legl; abilis scisicet, qui credi vellent', & Homerum suisse prophetam, & in Italiam venisse Æneam', ibique regnasse. At nulli sic libri habent, ut Strabo resert quosdam legisse: Nov de di Alvaian yévos mártesou airise, sed uti nos exhibuimus.

367 Hyrcanæque admorunt ubera tigres.

Sic libro VII. versu 606. Hyrcanisve Arabisve parant: Quo jure in Hyrcanus secundam Syllabam producat, mihi incompertum est. Nummus certe regis Arlacæ, in quo versus sambicus est, in Ypravis camdem corripit: & Dionysius estam Periegetes, versu 699. Ardpasiv Ypraviosov.

388 His medium dictis sermonem abrumpit, & auras Ægra sugit, seque en oculis averti, & aufert.

Auras fugit, pro, abdit se in cubiculum, sugiens apertum lucem; Latinum non est. Etiam in cubiculis vitali vescimur aura. Avertit & ausert, synonyma sunt pueriliter congesta.

399 Et robora filvit Infabricata fuge studio.

Audacter & nove fictum verbum infabricata. Et versus dimidiatur tantum, sensu completo.

402 At veluti ingentem formicæ farris acervum Cum populant.

Pro, populantur, solœcum est. Et puerilis comparatio Trajanorum Carthagine excuntium, cum formicis frumenti cumulum avide deprædantibus.

408 Quis tibi tunc, Dido, cernenti talia sensus? Quosque dabas gemitus? cum litora fervere late Prospiceres arce ex summa, totumque videres Misceri ante oculos tantis clamoribus æquor.

Ridicula in heroico sive epico carmine apostrophes est, qua vates ipse compellat quemquam, vel interrogat. Et quid est, misceri clamoribus aquor? Verba sine sensu: Nempe commutatio casuum hae est, audacissimo vati samiliaris; pro, tantos clamores misceri toto aquere.

415 Ne quid inexpertum, frustra moritura, relinquat.

Oratio perobscura, ut metro serviat; frustra moritura, pro, sed frustra, siquidem nihilominus morituras

430 Exspettat facileunque sugam, ventosque seventes.

Ventus ferens, Latinum vix esse puro. Jam supra ocicurrit, libro III. versu 473.

431 Non jam conjugium antiquum, quod prodidit, oro.

Conjugium antiquum debuitne dici, quod vix esset, bimestre?

•

Obscura oratio, quam eruditus Interpres difficillimam esse consitetur: cum anceps sit, qua cumulatum morte dicat Æneam; an sua, an Æneæ, an sociorum. Plerique codices cumulatam morte relinquam; longe obscurius. Nisi sententia sit; non solum ei me afflictam, sed etiam mortuam & absumptam igni relinquam. Sed id ipsum obscure expressum.

A41 Ac veluti annoso validam cum robore quercum Alpini Boreæ, nunc hinc, nunc statibus illinc Eruere inter se certant: it stridor, & alte Consernunt terram concusso stipite frondes: Ipsa hæret scopulis: & quantum vertice ad auras. Ætherias, tantum radice ad tartara tendit.

Comparationes iste ubique adhibet e rure vel mari petitas, sed omnes argumento parum congruentes. Nam quid frondibus terram consternentibus simile reperias in Æneæ lacrymis, de quibus mox dicetur? Quomodo vero possunt Alpini Boreæ inter se certare? Deinde an in scopulis quercus sunt? aut in scopulis agunt radices usque ad tartara? Quercus in plana descendere, hoc cit, locis planis gaudere, auctor est Plinius, libro xvi. sect. xxx.

447 Haud secus assiduis hinc atque hinc sletibus heros

Tunditur, & magno persentit pettore curas.

Mens immota manet, lacrymæ volvuntur inanes.

Magno pecture, & tamen flet. Lacrymæ volvuntur. Latinum non est, sed dictum metri causa: & ut cum frondibus comparentur, quæ terram consternunt, concusso stipite. Quæ similitudo?

450 Tum vero infelix fatis conterrita Dido Mortem erat; tædet cæli convexa tueri.

Concava certe potius dici oportuit, quam convexa. Nam convexa quis videt, ita ut tædeat videre? Metrum coëgit solœcizare.

453 Vidit thuricremis cum dona imponeret aris.

Ara thuricrema, vox est factitia, soli huic vatinota, & sodali pseudo-Ovidio, Æneïdos laudatori. Et sacerdotem forte melius denotaret thura cremantem, quam aras, in quibus thus crematur.

457 Præterea fuit in tectis de marmore templum Conjugis antiqui.

Ecquando potuit istud condi templum de marmore, cum anno saltem post Trojam captam Dido ponatur a vate venisse Carthaginem? Conjugis deinde antiqui, pro prioris, puerile & metro serviens sapit ingenium.

465 Terribili monitu horrificant.

Verbum metri causa factum audacter, neque ab alio usurpatum, præterquam a pseudo-Catullo, a quo dicitur *Horriscans Zephyrus*.

477 Consilium vultu tegit, ac spem fronte serenat.

Commutatio casuum huic vati familiaris, sed insolens & insana: spem fronte serenat, metri causa posuit, pro frontem spe serenat: quod ipsum sat est obscurum, nisi subintelligas, ut Interpretes ipsi fatentur, smulata.

478 Inveni germana viam, gratare sorori.

Versus prosaicus. Et gratari, pro gratulari, sictum videtur ac novum. Certe non occurrit apud quatuor genuinos Latinitatis scriptores antiquos.

480 Oceani finem junta, solemque cadentem,

Ultimus Æthiopum locus est, ubi maximus Atlas Axem humero torquet stellis ardentibus aptum.

Oratio haud ullo modo explicabilis. Nam qui primum Æthiopes juxta mare occiduum & Atlantem? Homerus in Odyssea, &. 23. Æthiopas quidem dividit in orientales & occidentales; & utrosque dicitultimos hominum esse; at non juxta Atlantem. Et quis ille maximus Atlas; vel, torquet? Columnam cali vocari ab indigenis montem Atlantem, prodit Herodotus, libro iv. ½. 184. eo quod cacumen ejus nubibus semper absconditur! torqueri calum ab Atlante non dicit. Hominem Christianum hic se, ut passim alibi, vates prodit. Maximum Atlantem jam monuimus ad I. Æneid. 474. Deum ipsum immortalem ab eo dici, & atlanta, hoc est, impatibilem. Hic ab eodem juxta Oceani sinem collocatur, quoniam ubique cum sit, singulis vere dicitur locis adesse.

496 Exuviasque omnes, lectumque jugalem, Quo perii, superimpones.

Lectusne jugalis ille in spelunca suit, de qua vates loquitur, versu 165.

500 Non tamen Anna novis prætexere funera sacris Germanam credit; nec tantos mente furores Concipit, aut graviora timet jam morte Sichæi. Ergo jussa parat.

Concipit mente furores, contrarium objicit legenti sensum, quam quem locus postulat. Nam de Didone
recte diceretur, Concipit mente furores. At de Anna
hic sermo est, de qua vates audax, ut metro serviret, dixit, Nec tantos mente surores Concipit, pro
suspicatur de sorore. Quam sibi credulos homines fore
sperabat iste, qui hanc esse poessim Virgilianam nihilominus crederent.

506 Intenditque locum sertis; & fronde coronat Funerea.

Intendit pro tendit, metri causa positum insusse est. Ipsum tendere, Gallicismus est, tendre, si ponatur absolute, nec addas aulæa, aliudve simile. Tendere locum, scilicet parietes loci ubi erat pyra, Gallicismus est, tendre la sale: pro Latino vestire, vel insurere, vel ornare.

509 Tercentum tonat ore deos, Erebumque, Chaosque, Tergeminamque Hecaten, tria virginis ora Dianæ; Sparserat & latices simulatos fontis Averni.

Qui sunt hi tercentum dii, vel, si lubet, centum dumtaxat! Unde accepit hæc saga Massyla Erebum & Chaos & Hecaten, & tria Dianæ ora, quæ nos Latini vix novimus? Nomine certe ipsa tam suere eo saltem ævo ignota Carthagine, quam nunc Pekini apud Sinenses. Avernum similiter, qui lacus in Campania est, quis hanc percantatrieem docuit? Decuit, si vates saperet, similia potius circa Carthaginem loca notare.

515 Quæritur & nastentis equi de fronte revulsus, Et matri præreptus amor.

Æneidographus hippomanes hic describit, de quo Plinius dissert, libro viii. sect. Lxvi. nec alius certus auctor ante ipsum. Unde igitur didicit saga Massyla amoris id esse venesicium; ut Plinius loquitur, nisi vate docente, qui Plinium legit?

Nescis beu perdita, necdum Laomedonteæ semis perjuria gentis.

Atqui non fuit Æneas Laomedonteus, ut superius

IN LIB. IV.

vidimus. Deinde sentis & gentis, cacophonia est. Denique sentire aliquid, pro nosse aliquid, an Latine dicitur?

554 Eneas celsa in puppi, jam certus eundi.

Certus eundi non est oratio Latina vel congrua: sed, quantum ad syntaxim attinet, Gallicismus est; sur, ou resolu de s'en aller.

562 Demens: nec Zephyros audis spirare secundos?

Prorsus situs ventorum iste nescivit: adeo miscetomnes ubique. Ut Carthagine solveret Æneas, iturus in Italiam, non Zephyro ei, sed Euro & Austro opus suit.

565 Non fugis hinc præceps, dum præcipitare potestas?

Dictum utrumque, & praceps, & pracipitare, profus incpte, metri causa, pro festinus & festinare, vel potius festinandi.

579 Dixit: vaginaque eripit ensem Fulmineum, strictoque ferit retinacula ferro.

Fulmineum ensi datum inepte, hoc præsertim loco. Quin etiam Latinumne sit, ambigo. Fulminantem dixere genuini scriptores, numquam fulmineum.

583 Adnixi torquent spumas, & carula verrunt.

Cærula dictum substantive, pro mari, audacter & sine exemplo. Cærula quin etiam adjective pro cærula, soli habent poëtæ supposititii. Denique cærula verrunt, & mare verrunt, humilis metaphora est.

594. Ferte citi flammam, date vela, impellite remos.

Nec dare vela, nisi ventis addas, Latinum est: nec impellite remos, pro agitate: sed utrumque merri necessitas extorsit.

609 Nosturnisque Hecate triviis uhilata per urbes, Et Diræ ultrices, & dii morientis Elisa.

Unde Hecates nomen Didoni Tyriæ notum: unde & Latinum nomen Dirarum? Tam hæc nomina Didoni, si suit, oportuit esse nota, quam Americana. Cur nullum autem numen Phænicium invocat?

610 Et dii morientis Elisa, Accipite hæ:, mcritumque malis advertite Numen.

Qui sunt dii morientis? Et advertite numen, quis credat dici posse, pro, potestatem exercete, qualem promeruere mali?

Infandum caput, ac terris adnare necesse est;

Infandum caput, ac terris adnare necesse est;

Et sic fata Jovis poscunt, bic terminus hæret:

At bello audacis populi vexatus & armis,

Finibus extorris, complexu avulsus suli,

Auxilium imploret, videatque indigna suorum;

Funera: nec cum se sub leges pacis iniquæ

Tradiderit, regno aut optata luce fruatur:

Sed cadat ante diem, mediaque inhumatus arena.

Hæc precor, banc vocem extremam cum sanguine fundo.

Hic valde laborant Interpretes, ut ostendant quem exitum habuerit hæc imprecatio: sed labore irrito; cum vota sint inania surentis seminæ. Ad elocutionem quod attinet; si tangere portus, humilis oratio & coacta est; pro, si ad portus naves appellere. Hic terminus hæret, inanis vocum strepitus est sine sensu; galimathias: metri causa siniendi positus. Media arena inhuma:us, sensu caret: nam quid media arena est.

622 Tum vos, o Tyrii, stirpem & genus omne futurum Exercete odiis, cinerique bæc mittite nostro Munera: nullus amor populis, nec sædera sunto.

Non hic Punica bella prædicit, Romanos inter & Carthaginenses, ut vulgo creditur; nam inter hos bina saltem suere pacta sædera. Sed Tyrii hoc loco Turcæ sunt, qui sæculo decimo tertio Tyro potiebantur. His nulla sunt umquam cum Romanis in Latio positis, vel summi Pontificis dominio subjectis, sancita pacis sædera.

625 Exoriare aliquis nostris ex ossibus ultor.

Quomodo ex ossibus, cum proxime dixerit, Cineri hæc mittite nostro?

627 Nunc, olim, quocumque dabunt se tempore vires, Litora litoribus contraria, fluctibus undas Imprecor, arma armis, pugnent ipsique nepotes.

Significat odium Mahumetanorum adversus Christianos, Algerianorum, Tunetanorum, Tripolitarum.

635 Et pecudes secum, & monstrata piacula ducat.

Monstrata nimirum, versu 513. 514. & 515. At piacula non ibi monstrantur, hoc est, sacrificia; sed res indicantur ad incantationem aptæ.

640 Dardamique rogum capitis permittite flamma.

Rogus Dardanii capitis, pro rogo, cui imposita effigies est capitis Dardanii, dictum obscure, & metri causa, cui ea brevitas utilis.

693 Tum Juno omnipotens, longum miserata dolorem, Difficilesque obitus, Irin demisit Olympo.

Cur Iridi, hoc est, Arcui cælesti, hæ partes tribuantur, expediri omnino non potest. Mera fabula Romanensis est, in qua absque ulla allegoria pro arbitrio personas singit vates, & sua singulis quæ vult munda partitur & nomina.

v

E libro quinto Æneïdos nonnulla expenduntur.

1 Interea medium Æneas jam classe tenebat Certus iter, sluctusque atros Aquilone secabat.

A Quilone, immo Austro potius, qui est Aquiloni oppositus, ad iter Italicum solus oportunus Carthagine solventibus.

5 Duri magno sed amore dolores Polluto, notumque, furens quid femina possit.

Quis credat hunc esse hujus orationis sensum: sed notum erat Æneæ; quid possint acerbi dolores, ob læsum contemptumque magnum amorem, & quid semina surens possit. Duri dolores, pro acerbi: amor possitus, pro læsus: & notumque, pro notum, & quid possit: quod postremum mutatum in notumque, solius metri cito conficiendi causa apparet, & orationem obscurare.

10 Olli caruleus supra caput adstitit imber, Noctem biememque ferens; & inborruit unda tenebris.

Quo sensu imber dici caruleus potest, & simul quidem noctem ferens? Adstitit imber supra caput, pro capiti incubuit, dictum certe inepte est. Ut & inhorruit, pro horrorem incussit, vel facta est horrida, solœcum est. Aliter Virgilius eo verbo est usus, 1. Georg. versu 314. Spicea jam campis cum messis inhorruit, hoc est, intremiscit, ut Servius aït.

13 Heu

#### 13 Heu quianam tanti cinxerunt æthera nimbi?

- Quianam particulam esse antiquitatis causa assectatam vere ait Quintilianus, si quidem intelligat, antiquitatis mentiendæ causa.
  - 16 Obliquatque sinus in ventum,

Sinus pro vela, dictum improprie, obscure, & audacter.

Nec litora longe Fida reor fraterna Erycis, portusque Sicanos.

Fida & fraterna, geminum fine conjunctione epitheton, vitium sermonis est.

32 Petunt portus, & vela secundi Intendunt Zephyri: fertur cita gurgite classis:

Zephyri secundi, qui versu 19. vespere ab atro Confurgunt venti. Ferri classem gurgite, pro mari provebi, adeo aures ostendit, ut excusari metri necessitate non possit. Nam gurges si in mari sit, navi cuilibet metuendus, nec classis ferendæ est capax.

36 Occurrit Acestes
Horridus in jaculis & pelle Libystidis ursæ.

At ursos, teste Plinio, libro viii. sect. LXXXIII. nullos habet Africa. Horridus in jaculis, Latinum non cst; pro ob jacula, quod versus non ferebat. Libystis pro Libyca, sicta vox est, ut versus compleretur, nec visa alibi.

#### 45 Dardanidæ magni, genus alto a sanguine divûm.

Sæpe monuimus, Trojanos non potuisse dici Dardanidas, sicut nec Galli possunt dici Borbonidæ. Sed multo magis imperite dicuntur a sanguine diosam. Nam quis ille divôm sanguis est, ex quo gens una tota dici orta possit? Numquid Jovi sanguis mortalis est?

46 Annus exactis completur mensibus orbis,
Ex quo relliquias divinique ossa parentis
Condidimus terra, mæstasque sacravimus aras.
38 Ergo agite, & lætum cuncti celebremus bonorem.
Urbe velit posita templis sibi ferre DICATIS.

Anniversaria sacra peragi apud Christianos solita in festis sanctorum, & in templis eorum honori dicatis, Æneïdographus respicit. Nullum hujus morisapud ethnicos, Græcos Romanosve, vestigium est.

#### 51 Hune ego Gætulis agerem st Syrtibus exful.

Ignarus terrarum situs & marium Æneidographus suit. Nullæ sunt Syrtes Gætulæ, nec possunt esse. Syrtes sinus maris importuosi sunt, citra & ultra Tripolim Africæ. Gætulia regio mediterranea, Mauretaniæ Cæsariensis, in consinio Tingitanæ. Itaque Gætulæ Syrtes æque imperite dicuntur, quam si dixeris; Caletense fretum in Arvernia. Gætulæ Syrtes iterum occurrunt versu 192. Nunc animos, quibus in Gætulis Syrtibus us.

105 Auroram Phaëthontis equi jam luce vehebant.

At libro x. versu 189. Namque ferunt lustu cycnum Phaëthontis amati, &c. In hoc posteriore versu Phaëthon ipse Phaëthon est: at in priore, aut Phaëthon pro Sole ponitur: neque istud quidem recte;

cum apud Homerum non Solis nomen, sed epitheton sit, πίλιω φαίθων: aut si pro ipso Phaëthonte ponitur, falsum est: Neque enim equi sunt Phaëthontis, sed Solis.

111 Et palmæ, pretium victoribus.

Pretium, insulse, pro pramio positum metri causa.

117 Mnestheus mox Italus, genus a quo nomine Memmi.

Quasi vero ex Mnestheo fieri potuerit Memmius.

118 Ingentemque Gyas ingenti mole Chimæram, Urbis opus.

Quis vero existimet, qui quidem Latine intelligat, navem appellari *Urbis opus*, ut sit sententia, molem esse grandem instar urbis?

Inpellunt, terno consurgunt ordine remi.

Vere chimæram, hoc est, commentitiam navem describit; in qua pubis versus, sive remigum ordines
suerint tres, alii aliis superpositi. Fieri enim omnino non potest, ut vel geminus ordo remigum sic positus usui esse navi impellendæ possit. Fesellit vatem,
quod apud Plinium legit, libro vii. sect. Lvii. sed
prave intellexit; suisse naves olim sex ordinum, &
plurium deinceps usque ad quadraginta. Vide quæ
ad eum Plinii locum de eo argumento diximus in Editione secunda.

136 Considunt transfris, intentaque brachia remis Intenti exspectant signum: exsultantiaque haurit Corda pavor pulsans

Intentaque brachia positum absolute, pro intentisque ad remos brachiis, soloecum est audacissimum. Illud deinde, exsultantidque baurit Corda pavor pulsans, acceptum est 111. Georg. versu 105. ut utrumque opus existimetur esse unius opisicis.

142 Infindunt pariter sulcos, totumque debiscit Convulsum remis sostrisque stridentibus æquor.

Atqui in verbo stridere prima syllaba producitur; ut in sexto Æneïdos, versu 573. qui liber est alterius artificis. Emplastrum hic frigidum tentant apponere, qui contra omnium librorum sidem tridentibus legunt. Quid enim sunt rostra tridentia? Num & Latine tridentia dicimus? Quod si trisida rostra suere ad hostiles naves in incursu seriendas, trisidum illud acumen usui non suit, ut mare convulsum dehisceret. Hoc essiciebat pars ima rostri dumtaxat, non illa superior, & extra aquam exstans.

149 Consonat omne nemus, vocemque inclusa volutant Litora:

Audax profecto, nec tironibus ipsis ignoscenda commutatio ea casuum est; pro vocem inclusam, dici inclusa litora, sola metri citius absolvendi causa.

151 Effugit ante alios, primusque elabitur undis Turbam inter fremitumque Gyas.

Elabitur undis, pro elabitur per undas, dictum est obscure & barbare, metri causa. Nam proprie elabi undis elabi & evadere ex undis est.

198 Vastis tremit ictibus ærea puppis; Subtrabiturque solum.

Æream

Eream puppim pro arata coegit versus imperite scribere: ut & folum pro unda maris, quæ navi substernitur.

281 Vela facit tamen.

Merus Gallicismus: Il fait voile. At Latine vela texere est.

289 Circus erat, quo se multis cum millibus heros Confessu medium tulit, exstructoque resedit.

Exstructo consessu, inquit Servius; inficete, opinor. Exstructo suggesto intelligi voluisse vates videtur, & obscure de more locutus.

294 Nisus & Euryalus primi.

Accepta ex Homero nomina, sed nomina tantum: hos enim oportet esse longe diversos ab Homericis. Quin etiam apud Homerum nomina Græca sunt, quæ stulte Æneidographus transtulit ad Trojanos. Sua sunt cuique genti propria nomina. Perinde istud est, ac si quis in poëmate Gallos juvenes duos Sancium & Ferdinandum vocaret, quæ sunt Hispanica nomina.

297 Regius egregia Priami de stirpe Diores.

Diores, acceptum pariter nomen est ex Homero, sed viri ad Trojam intersecti nomen est, Iliad. J. Regius ex Priami stirpe Diores ignotus Homero suit.

306 Gnosia bina dabo levato lucida ferro Spicula.

Levate, nitido, inquit Servius. Ficta vox audacter, pro levigato, metri causa: quamvis & ea Celsus uti dicitur.

324 Ecce volat, calcemque ferit jam calce Diores, Incumbens humero.

Fieri omnino non potest, ut calcem præcurrentis insequens calce terat: nisi forte calcem iste dixerit pro calcis vestigio: quod Latini sermonis ratio non fert.

331 Hic juvenis, jam victor ovans, vestigia presso Haud tenuit titubata solo.

Titubata, foloecum est grave, metri causa admissum, pro titubans, vel titubantia: cum verbum sit neutrum, participium passivum esse non potest, sed impersonale dumtaxat, titubatum est, ut ventum est. Nemo scriptor alius tali participio passivo est usus.

344 Gratior, & pulcro veniens in corpore virtus.

Quid est, veniens in corpore virtus? Crescens, inquit Servius. At quo teste, quove probo exemplo? Et quid est ipsa crescens virtus in corpore?

371 Idemque ad tumulum, quo maximus occubat Hector, Victorem Buten immani corpore, qui se Bebrycia veniens Amyci de gente ferebat, Perculit, & fulva moribundum extendit arena.

Occubare tumulo, pro jacere in tumulo, nove fictum verbum, metri causa; quanquam & ab aliis postea adscitum. Veniens pariter metri solius causa, pro venire, idque ipsum pro oriundum esse, soloecum est: & forte Gallicismus antiquus, Il vient de cette maison là.

380 Ergo alacris, cunctosque putans excedere palma,

Viribus potius; nam cur galma ante pugnam!

395 Sed enim gelidus tardante senecta Sanguis hebet.

Hebet non habent genuini scriptores ulli: primus hoe verbum iste videtur finxisse metri causa.

419 Erycis tibi terga remitto.

Terga Erycis, pro corio bovis, quo utebatur cæstu Eryx, an vel Latine dictum, vel a sobrio?

422 Et magnos memborum artus, magna ossa, lacertosque Exuit.

Artus membrorum tam dicitur insulse, quam membra artuum. Si artus a membris disterunt, exui, hoc est, nudari certe non possunt artus, sed membra tantum. Denique exuimus sane vestes: at neque membra, neque artus, neque ossa certe, lacertosve exuimus. Sic de arboribus Virgilius, 1. Georg. versu 51. Exuerint silvestrem animum. Barbara alia quælibet est, quæ exuendi verbo significatio tribuitur: atque hic metri causa, pro nudat, scripsit imperite & barbare Æneidographus, exuit.

426 Constitit in digitos extemplo arrectus uterque Brachiaque ad superas interritus extulit auras.

Dictum absurde in digitos, metri causa, pro in pedes, vel in digitos pedum. Interritus apud genuinos scriptores non occurrit. Et aura supera, ut de aere dicatur, quem manus sublimes possunt attingere, Latinizas non fert.

437 Stat gravis Entellus, nisuque immotus eodem, Corpore tela modo atque oculis vigilantibus exit.

Tela pro cæstibus dici ratio non patitur: nec tela exire, pro eludere, seu evitare, leges Grammaticæ sinunt: quamvis idem iterum, x1. Æneid. 710. Vim viribus exit.

457 Nunc dextra ingeminans ielus, nunc ille sinistra.

Ille, inane versus complementum.

463 Fessumque Dareta Eripuit.

Daresis & Daresa dicit iste sæpius metro serviens. At apud Homerum est  $\Delta \alpha e \tilde{\eta} s$ ,  $\Delta \alpha e \tilde{\eta} \mathfrak{G}$ . Et iste sibi non constans Daren semel dixit, versu 456.

169 Jactantemque utroque caput.

Pro utrimque, nove audacterque fictum.

480 Effractoque illisit in ossa cerebro.

Commutatio casum, non ignoscenda tironi, metri causa inducta: pro, effractisque ossibus illist in cerebrum.

488 Et volucrem trajecto in fune columbam Quo tendant ferrum, malo suspendit ab alto.

Quæsitum haud absone, sanusne ac sobrius vates esset, qui avem Veneri sacram, Venere genitum, ut aïunt, Æneam, sagittantium telis exposuisse scribat. Sed nimirum avem ille selegit, quæ cum voce fune, versum aptius citiusque clauderet, in fune columbam.

507 Post acer Mnestheus adducto constitit arcu Alta

Alta petens, pariterque oculos telumque tetendit.

Avem potius debuit petere. Tetendit, pro intendit, metri causa, absone. At stulte istud oculis teloque verbum accommodatur. Non intendi sagitta dicitur, oculusve, sed dirigi.

Non valuit: nodos & vincula linea rupit;

Queis innexa pedem malo pendebat ab alto.

At nodos certe rumpere sagitta non potuit, sed linum solummodo, inter malum & avem.

516 Plaudentem, nigra figit sub nube columbam: Decidit exanimis, vitamque reliquit in astris Aeriis.

Quid est, vitam in astris relinquere? Et quæ sunt astra in acre?

519 Amissa solus palma superabat Acestes.

Pro restabat; de rebus Latine dicitur, non de per-

524 Seraque terrifici cecinerunt omina vates.

Terrifici, solis nota poëtis sequioris ævi vox.

545 At pater Eneas, nondum certamine misso, Custodem ad sese comitemque impubis Iuli:

Tamen jam annorum saltem sedecim.

565 Quem Thracius albis Porțat equus bicolor maculis: vestigia primi Alba pedis.

Commutatio casuum perabsurda: pro, primores pedes albi sunt, qui vestigia figunt.

567 Alter Atys, genus unde Atyi duxere Latini.

Atys, acceptum nomen est ex Herodoto. Qui vero sint Atyi Latini, nescio. Gens Romana suit Atia, ex qua in nummis M. ATIUS BALBUS.

591 Falleret indeprensus & irremeabilis error.

Nova audacter ficta vocabula a properante poëta.

592 Haud aliter Teucrhm nati.

Pro, Trojanorum filii, Latinum non est. Sic iste, 2. Æneïd. 527. Unus natorum Priami, prave.

613 At procul in sola secretæ Troades acta Amissum Anchisen slebant.

Post annum ab illius excessu scilicet, dum viri luderent, slebant seminæ. Atta vox Græca, quæsita metri causa, auti, pro litore, sat ridicule: quamvis pseudo-Tullius ea quoque usus dicatur, ut Æneïdographum scilicet absolveret.

621. Cui genus, & quondam nomen natique fuissent.

Genus absolute positum, pro nobilitate, seu nobili genere, Latinum non est. Et suissent, pro fuerant, metri causa, barbarum est.

626 Septima post Trojæ excidium jam vertitur æstas.

Oportet mendacem esse memoren. Ex ipsis issius verbis, libro 1. versu 759. aperte colligitur, hanc esse æstatem octavam. Ex quo sic concludit Servius: Ergo constat, quassionem hanc unam esse de insolubilibus: quas non dubium est emendaturum esse Virgilium.

627 Cum freta, cum terras omnes, tot inhospita saxa, Sideraque emensæ ferimur.

Quid est, emetiri sidera? aut quæ nova sidera visa sunt eis, Ægæo & mediterraneo mari ex parte tantum enavigato?

1taliam sequimur fugientem, & volvimur undis. Hic Erycis fines fraterni, atque bospes Acestes.

Quid est, Italiam Galliamve sequimur, pro quærimus, nisi verbum sine sensu, metri causa positum? Nec sines deinde Erycis, nec sines fraterni, Latine dicuntur, pro sines regnorum fratris Erycis. Regna fraterna dicimus; at non propterea sines fraternos.

631 Quis probibet muros jacere, & dare cevibus urbem?

Muros jacere, pro fundare, dictum imperite, metri causa. Et est manca oratio, omisso Æneæ nomine. Dici enim oportuit, Quid probibet Æneam muros struere?

634 Hectoreos amnes, Xanthum & Simoënta videbo?

Hectorei satis levi causa dicuntur amnes, si proprerea sic appellantur, quia haud longe ab illis cum Achille pugnavit Hector. Pari jure cosdem nuncupaveris Achilleos. Solius metri causa adjectum epitheton est.

638 Hic domus est, inquit, vobis, jam tempus agit res:

Jam tempus agit res, pro Tempus favet his rebus componendis, obscure dictum est, & ex ingenio audaci, numeris dumtaxat serviente, spreto bono sensu, neglectis Grammaticæ legibus.

639 En quatuor aræ Neptuno.

Hic quærunt Interpretes, a quo hæ fuerint aræ pofitæ, nec inveniunt.

645 Pyrgo, tot Priami natorum regia conjux.

Pyrgo, fictum nomen esse a poeta fatentur Interpretes, ut alia sunt plurima. Nati Priami Latine non dici, jam monusmus.

660 Conclamant, rapiunt que focis penetralibus ignem.

Foci penetrales, foci sunt domestici, quo tunc seminæ certe accurrere, & inde titiones affeire non potuere. Sic Virgilius intellexit, libro 1. Georg. versur 29. cum dixit, Testis penetralibus. Nam ara penetrales, sive intimæ, dici nullo bono sensu possunt.

663 Transtra per & remos & pistas abiete puppes.

Pro, & pictas factasque ex abiete puppes; perplexe & barbare.

667 Primus & Ascamus, cursus ut latus equestres
Ducebat, sic acer equo turbata petivit
Castra, nec examines possunt retinere magistri.

Quæ castra? Classem debuit dicere; sed versus vetabat. Castra, id est, classem, inquit Servius, magistrum gistrum suum excusans, inepte. Exanimes, sive magistri dicantur, sive juvenes, dictum est metri causa, nullo bono sensu.

685 Tum pius Eneas bumeris abscindere vestem.

Acceptum id ex sacris litteris, ubi in luctu vel indignatione scidisse produntur Judæi vestimenta sua.

690 Nunc, pater, & tenues Teucrum res eripe leto.

Leto, pro exitio, metri causa. Nam res publicæ non sunt leto obnoxiæ, sed exitio.

701 Nunc huz ingentes, nunc illuc pectore curas Mutabat.

Quid est, mutare curas nunc huc, nunc illuc? Metrum ita poscebat, pro agitabat: non ratio, non sermo Latinus.

708 Isque bis Æneam solatus vecibus infit.

Hoc est, incipit: ac proinde scribi solari oportuit. Vox est Plautina; sed ævo Horatii Virgiliique obfoleta.

729 Lectos juvenes, fortissima corda, Defer in Italiam: gens dura atque aspera cultu Debellanda tibi Latio est.

Fortissima corda, non est Latinum. Deferre corda in Italiam, non est oratio congrua. Gens aspera cultu, pro gens asperis moribus, vatis est metro servientis, nec de bono sensu solliciti: ut & Latio cum dicit, pro in Latio, syntaxim spernit.

733 Congressus pete, nate, meos. Non me impia namque Tartara habent tristesque umbra, sed amæna piorum Concilia, Elysiumque colo.

Elysium sictum loci apud inferos nomen, ex Elysiis campis, quos Virgilius commemorat, 1. Georg. 38.

742 Aneas, quo deinde ruis? quo proripis? inquit.

Pro, Eneas deinde, quo ruis? inquit: quo te proripis? vix tironi in poetica ignoscendi errores.

759 Tum vicina astris Erycino in vertice sedes Fundatur Veneri Idalia.

Dedit occasionem fingendi templi Veneris Erycinæ, nummus antiquus inscriptus, C. Considinonniani, cum templo in colle, & voce eruc. sed ridicule intellectus, ut ostendimus in Numismatibus Collectaneis, tit class.

785 Non media de gente Phrygum exedisse nefandis Urbem odiis satis est, pænam traxisse per omnem Relliquias; Trojæ cineres atque ossa peremptæ Insequitur: causas tanti sciat illa furoris.

At neque suit in Phrygia Troja, sed in Troade: neque sunt Latina que sequentur: Urbem exedisse, pro perdidisse: relliquias urbis: ossa urbis; urbs perempta, pro éversa: sciat denique, pro viderit. Totidem hec solecca sunt, tam bono sensui, quam Latino sermoni contraria; metri causa tantum admissa.

Pelidæ tunc ego forti
Congressum Eneam, nec diis nec viribus aquis,

Nube cava eripui.

Non ita: sed ofsusa Achilli caligine, subductoque per Trojanorum cuneos in extremum Ænea, ut refert Homerus ingeniose, Iliad. v. 325. Non est Neptuno potestas in nubes: & fabula propterea nubis cavæ, cum de Neptuno est sermo, sale & sensu caret.

828 Jubet ocyus omnes. Attolli malos, intendi brachia velis.

Antennas appellat brachia velorum: at intendi antennæ non possunt. Commutatio casium hic est, familiaris huic audacissimo vati, ut metrum eito conficiat, cum aliter non potest. Dixit ergo insulse & barbare, intendi brachia velis; pro, intendi brachiis, sive antennis vela.

838 Cum levis athereis delapsus Somnus ab astris, Aëra dimovit tenebrosum, & dispulit umbras.

Vates ipse vigilans somniat. Quid enim? An Somnus inter astra? Noctemne dispellit, & tenebras; & umbras?

Versus qui peculiarem Claudiano stilum referant, in hoc uno libro quinto, plures sunt, opinor, quam in quatuor superioribus. Vatis, ut suspicamur, alterius hæc sunt, ab eo qui libros quatuor priores conscripsit: quanquam concordibus animis, communicatisque subinde laboribus, partitum inter se opus integrum confecere, ex Gallico sibi proposito argumento.

#### §. VI.

Quadam expenduntur e libro sexto Aneïdos.

I Sic fatur lacrymans, classique immittit habenas.

M Etaphora insolens, solius metri causa nove excogitata: il lasche la bride à la stote.

3 Obvertunt pelago proras, tum dente tenaci Ancora fundabat naves, & litora curva Pratexunt puppes.

Fundabat, pro, fundo affigebat, dictum barbare, metro cogente. Sic & præteritum fundabat pro præfenti, ut connexæ sententiæ postulant.

14 Dædalus, ut fama est, sugiens Minoïa regna,
Præpetibus pennis ausus se cre lere cælo,
Insuetum per iter gelidas enavit ad Arctos,
Chalcidicaque levis tamdem superadstitit arce.
Redditas bis primum terris tibi, Phæbe, sacravit
Remigium alarum.

Enavit, pro evolavit; ut & remigium alarum, audax nimirum translatio est. Nager en Pair, avec la rame de ses ailes. Hoc ut excuset Quintilianus, libro viii. cap. vi. Virgilium dicit, ut nunc in Dædalo, sic etiam in apibus speciosissime usum esse hac metaphora. Mentitur. Nusquam Virgilius sic est locutus. Deinde Italia, ubi sunt Cumæ Chalcidenses, ad occidentem Cretæ jacet, non ad Artos, nedum ad gelidas.

24 Hic crudelis amor tauri, suppostaque surto Pasiphaë, mislumque genus, prolesque bisormis Minotaurus inest, Veneris monimenta nesandæ.

De Pasiphaë hoc tantum habet Virgilius, Eglogavı. versu 47. Et settunatam, si numquam armenta suis-Qq 2 sent. 308

fent, Pasiphaën, nivei solatur amore juvenci. Ab virgo infelix, quæ te dementia cepit? Et versu 52. Ah virgo infelix, tu nunc sn montibus erras, &c. Inde acceptum ab Æneidographo Pasiphaës nomen est, & amor juvenci. Verum ibi puella est rusticana, innupta, quæ Virgilii ætate nesandum juvenci concubitum quæsivit: itthic Minois conjux & mater Androgeo suisse singitur, & monstri bisormis: ut vocem illam minotaurus ex eo sactam esse suacer Androquidem, libro x. sect. v. inter militaria signa ponit, supos, minotauros, equos, aprosque. Verum ipse nominis illius situs admonet, opinor, non alios ibi minotauros esse, quam tauros minores, sed veras taurorum, ut suporum, equorumque, & aprorum essigies.

20 Quin protinus omnia
Perlegerent oculis; ni jam præmissus Achates
Afforet, atque una Phæhi Triviæque sacerdos,
Deiphohe Glauci, fatur quæ talia Regi.

Jamne rex Æneas? Sic metrum scribi jussit, non ratio. Si deinde nomen istius sacerdotis Deiphobe Glauci fuit, Sibylla igitur non suit. Sibylla enim non appellativum nomen est, ut vulgo fabulis creditur; sed proprium, ut Fausta, Faustina, Helena, Genovesa: nam id ex Plinio liquet.

45 Poscere fata Tempus ait: Deus, ecce Deus.

Ex Christiano more & ore Deus est, sic absolute posito eo nomine: & illa vox multo magis, Deus, ecce Deus adest.

72 Cessas in vota, procesque,
Tros, ait, Ænea? cessas? neque enim ante debiscent
Attonitæ magna ora domus.

Cessare in vota, pro vota differre, metri causa positum barbare & obscure est. Tros, solorcum hic est: est enim illud viri, non gentis nomen. Dehiscent, pro aperientur, & ora pro ostia domus, dictum pari, hoc est, insigni licentia, metri causa. Attonita, epithetum est nullius sensus, complendo tantum versui utile.

55 Fuditque preces Rex pectore ab imo.

Rex iterum ecce Æneas. Etiamanum libro I. fic est appellatus.

58 Magnas obeuntia terras
Tot maria intravi duce te, penitusque repostas
Massylum gentes

Magnas terras, epitheton frigidum: magna maria voluit dicere, sed metrum prohibum. Massilum gentes penitus repastas videse non posuit, qui vix oram intravit Absicæ.

64. Diique deaque omnes, quibus obstitit Ilium, & ingens Gloria Dardanidum.

Quibus obstitit, pro, quos effendit, dictum imperite & barbare, immo σολοικῶς, metri causa.

68 Errantesque deos, agitataque numina Trojæ.

Agitata, pro mari jastata, dictum obscure & prave, metri causa.

72 Hic ego namque tuas sortes, arcanaque fata.
Dicta meæ genti ponam, lectosque sacrabo,
Alma, viros.

Sibyllinos libros fignificat Romas magna cura fervandos, qui nempe co nomine etiamnum circumferuntur. Quæ fabula impiæ cohortis scriptores auctores habet. Wiros, pro, librorum morum custades, dictum contracte & obscuro.

147 Nec duro poteris convellere ferro.

Duro, epitheton inane. Etiamne ferro convellitur ramus ex arbore?

166 Hettoris bic magni fuerat comes.

At Misenum Homerus non novit. Fictum ab Æneïdographo viri nomen est ex oppido nomine in Campania.

228 Ossaque lecta cado texit Corinæus aheno.

Fictum viri nomen est ex Corinæi oppidi nomine.

239 Quam super haud ullæ poterunt impune volantes Tendere iter pennis.

Ullæ volantes, pro ullæ volucres, barbare dictum, metri causa.

286 Centauri in foribus stabulant, scyllæque biformes,
.... ac bellua Lernæ,
.... stammisque armata Chimæra,
Gorgones, Harpyiæque.

At hujusmodi monstais, Gorgonibus præsertim, Harpyisque, & Centauris, locus apud inferos dari non debuit. Figmentum istud vatis ingenio indulgentis est, ac supra leges singendi poetis concessas evagantis.

299 Terribili squalore Charon.

Ignota vox scriptoribus genuinis, Homero, Herodoto, Plauto, Virgilio, Horatio, Plinioque.

266 Pertusque require Felines.

Atqui non debuit Palinurus portus commemorare Velinos, cum nulladum effet ea ætate Velia, ut alii jam adnotarunt. Cetero tamen liber hic fextus majore diligentia & cura elaboratus eft, quam priores. Accuratior multo, ac vere poetica verificatio eft, maxima ex parte. Alterius certe vatis opus, sed tamen concordis cum prioribus. Unicus in hoc libro sexto versus est inchoatus tantum, nec perfectus; quales in quinque prioribus libris plures sunt: in quinto scilicet quinque; in quarto totidem; sex in tertio; in secundo novem: in primo denique tres. Hic unum esse saltem oportuit, ut ab codem uno artisice confectum opus suisse crederetur.

417 Cerberus bæc ingens latratu regna trifauci
Personat, adverso recubans immanis in antro.
Gui vates horrere videns jam cellu colubris,
Melle soponatum & medicatis srugibus offans.
Objicit: ille same rabida tria guttura pandina,
Corripit objectam, atque immania terga resolvit,
Fusus bumi, totoque ingens extenditur antro.

Scriptor imperitus, quis esset veterum existimatione Cerberus, nescivit: & commentum de eo sinxit perridiculum. Ex Homeri sententia, Cerberus triceps, locus est in terræ visceribus, ubi metallum triplex est, Æs, Argentum, & Aurum, prope ipsosmet infenos abditum. Canis ideireo appellatur, quod ut canis ædes heniles, sie thesauros & opes ingentes locus ille custodian. At Cerbero sie intellecto nihil omnino corum convenit, quæ Æneidographus isthic de co comminiscitur: Non ille custos tartarque est, non ad regis solum cubat, non tremens extrahitur, non latrat, non terret umbras, non in antro recubat, non horrent ei colla colubris, non ossami inhiat aut arripit. Virgilius possica prosoporeia, ubi totami infamum supuisse resert Orphei cantu, tantum ore

triplici hiasse Cerberum ait, ac siluisse: 1v. Georg. 481. Quin ipsa stupuere domus, atque intima leti Tartara: caruleisque implexa crinibus angues, Eumenides: tenuit atque inhians tria cerberus ora. Hic trifaux vox est audacissime sicta, metri causa; a nemine alio usurpata. Offam melle soporatam, dictum insulse; tum quia aliud soporatum est, aliud vi soporifera præditum: tum quia melli non inest ea vis, sed papaveri tantum, quod hic non nominatur.

#### 424 Occupat Eneas aditum, custode sepulto.

Sepulto, pro sopito, ridicule & improprie, metri causa: quoniam primam syllabam verbi sopire voluit longam haberi, ut jam diximus ad librum I. versu 684.

456 Infelix Dido, verus mihi nuncius ergo Venerat, extinctam, ferroque extrema secutam.

Ferro extrema secutam, non est Latinum, sed obscure dictum & barbare, metri causa: pro, ferro sibi conscivisse necem. Quid est, extrema sequi?

#### 471 Quam si dura silex.

Solœcum est; silex apud ceteros scriptores omnes masculini generis est. Apud istum autem occurrit & versu 602. Quos super atra silex. At Ecl. 1, 35. Silice in nuda haud dubic est pro nudo: neque enim metrum cogit scribi nuda.

#### 481 Hic multum fleti ad superes, belleque caduch Dardanidæ.

Latina hæc non sunt; Fleti, pro desteti: ad superot, pro apud vivos: & bello caduci, pro, qui in bello cecidere. Mera barbaries est, adscuta metri causa. Dardanida, pro Irojani, solcecum est, ut jam plus semel monumus.

#### 500 Desphobe armipoteus.

Vox nova & audacter ficta, & huic vati familiaris.

#### 523, Egregia interea conjun arma omnia tedis Emovet. E fidum capiti subduxerat ensenz: Intra tedia vocat Menolaum, E limina pandis.

Atqui sibro 2. versu 567. Helenam, sive Tyndzzida, servantem simina Vestz, & in sacrario abdidisse se dicit, quæ nunc in Deiphobi conjugis domo, & prius in arce, narratur. Scilicet alius libri hujus sexti opisex ab co est, qui secundum exaravit, ut jam monuimus.

565 Ipsa Deum pænas docuit.

Pro, punas a diès constitutas, dictum improprie & harbase, metri causa.

588 Per Graium populos, mediæque per Elidis urbem.

Barbara oratio, medice per Elidis urbem; pro mediam per urbem: solœca, per urbem Elidis, pro per urbem Elida. Metrum coëgit sie Gallicizare; les ville d'Elis.

595 Nec non & Tityon, terra emniparentis alummum.

Omaiparent, ficta vox audacter, huic uni & sodali Lucretia cognita.

617 Sudet eternamque sodoble Infelix Theseur.

Atqui versu 122. inter cos Theses memoras, di fis-

binde revertunt ad superos. Si fratrem Pollux alterna morte redemit, Itque reditque viam toties: Quid
Thesea, magnum Quid memorem Alcidem! Vide etiam
quæ de Theseo Cerberum vinciente resert, versu 3951
lapsum memoria Æneidographum hoc loco satebere.

652 Inter odoratum lauri nemus: unde superne Plurimus Eridani per silvam volvitur amnis.

Plurimus amnis, pro vasto, dictum pueriliter, metri causa.

713 Tum pater Anchises: Animæ, quibus altera fato Corpora debentur, Lethæi ad fluminis undam, Securos latices & longa oblivia potant.

Mετεμψύχωσιν hic docet animarum, sedtantummodo beatarum. De ea nihil habet Virgilius, aut in Egloga sexta, aut in quarto Georgicon, versu 220. Quin immo haud obscure eam isthic negat, versu 225. 226. 227. & primo Georgicon, versu 32.

471 Aliis sub gurgite vasto Infectum eluitur scelus, aut exuritur igni.

Infettum pro inficiens, audax certe, nec Latina ea locutio est.

743 Quisque fuos patimur manes.

Quid est, suos pati manes? Dictum saltem est, perobscure, pro eo quod est, In sua quisque patitur anima vel umbra, quod meretur, pro eo ut in vita peccavit.

#### Exinde per amplum Mistimur Elssum, & pauci læsa arva tenemus.

Coëgisse vatem videtur metri ratio, ut mittimur pet Elysium diceret, pro in Elysium.

747 Æthereum sensum, atque aurai simplicis ignem.

Aurai, pro aura metri causa excogitata diæresis est, ignota Virgilio, Horatioque genumo, & Plauto.

769 Pariter pietate vel armis
Egregius, si umquam regnandam acceperit Albam.

Egregius armis, pro egregius bello, jam diximus Latinum non videri. Nec regnandam magis placet, quam superius, rursumque inserius, versu 792. regnata.

777 Quin & avo comitem sesse Mavortius addet Romulus, Assarci quem sanguinis Ilia mater Educet. Viden ut geminæ stent vertice cristæ, Et pater ipse suo superum jam signet bonore.

Ilia Assaraci senguinis, pro, de fanguine, vel ex stirpe Assaraci, non est oratio congrua. Et educet pro
gignes vel parier, metrum coègit obscure scribere.
Deinde ne fabulæ quidem Romulum serunt addidisse
se Numitori comitem, sed ultorem illatæ injuriæ:
neque quidquam hie se videre satentur Interpretes.
Similiter, quod de geminis cristis adsicitur, deque
honore suo quo superûm Pater signasse eum dicitur,
quomodo Romulo conveniat, extricare iidem nondum potuere. Enimvero ne Divus quidem umquam
est appellatus, cum mos umquam ususve suerit consecrari reges: nedum ipsius Jovis honore signatus dici potuit.

781 En Bujus, nate, aufpiciis, illa inclyta Roma Imperium terris, animos aquabit Olympo, Qq 3 Non autpiciis certe Romuli, ac ne ullius quidem Augustorum, Roma inclyta imperium terris æquavit. Nec animos quomodo eadem ethnica æquavit Olympo, exponi probabiliter potest. Sed Christi auspiciis inclyta Roma, hoc est, Religio Christiana, quam Roma tuetur, dominatur toto orbe terrarum; & cultores suos in cælum essert.

788 Huc geminas buc fleste acies, banc aspice gentem, Romanosque tuos. Hic Casar. & omnis Iuli Progenies, magnum cali ventura sub axem. Hic vir, bic est, TIBI quem PROMITTI sapius audis; Augustus Casar, Divum genus: aurea condet Sacula qui rursus Latio, regnata per arva Saturno quondam: super & Garamantas & Indos Proferet imp. rium.

Non est hic Cæsar is, quem Julii Cæsaris, nomine novimus. Nam quæ suit aut dici potest exorta post Julium Cæsarem luli progenies? Simili modo quem Cæsarem Augustum appellamus, quis alicubi legit, non dico sæpius, sed vel semel promissum Æneæ? Dici etiam non potuit Divûm genus, qui se Divi Julii solius, & quidem adoptione tantummodo filium agnovit, ac nominavit. Aurea sæcula sub Augusto certe non suere, si statum illorum temporum consideres, qualem suisse eum testis est Plinius, libro vii. toto capite x.l.v. Nec Augustus prosecto imperium protulit super Garamantas & Indos: cum sub co premerent Imperium hinc Germani, inde Parthi.

798 Hujus in Adventu jamnunc & Caspia regna Responsis horrent Divûm, & Mæotica tellus, Et septemgemini turbant trepida ostia Nili.

Caspia regna nulla suere sub Augusto: nec vel Caspii maris, vel Mæotidis paludis accolæ advenientem Augustum Cæsarem umquam reformidarunt: aut inextendatione corum, quæ sub ipso eventura essent, turbata Ægyptus cst.

806 Et dubitamus adhuc virtutem extendere factis: Et metus Ausonia prohibet consistere terra?

Virtutem, id est, gloriam, inquit, Servius. At inepte, inquam, alterum pro altero vocabulo metri citius absolvendi causa ponitur.

612 Missus in imperium magnum; cui deinde subibit Otia qui rumpet patriæ.

At fat angusta suit Numæ regis ditio, non magnum certe imperium. Subire alicui, num Latine dicitur, pro succedere, successorem in regno vel magistratu esse?

822 Infelix, utcumque ferent ea facta minores.

Utcumque, pro quomo documque; ferent, pro accipient; ea facta, pro hoc factum, sive hoc facinus; totidem sint licentiae audaciores, nec Latinæ, solius metri causa adscitæ. Minores similiter, pro posteri, Latinum non est.

830 Aggeribus socer Alpinis, atque arce Monœci Descendens, gener adversis instructus Eois.

Audiit Æneidographus, e Gallia Cæsarem (nam hic socer Pompeii singitur:) in Urbem revertisse. Inde iter habuisse eum sinxit per arcem Monœci, quæ litori maris Ligustici apposita est, hodieque Monaco vocatur: verum sodales ipsius, qui posterius scripsere Romanam historiam, æque fabulose per amnem Rubiconem, & per Ariminum adverso litori, hoc est, Adriatici maris, impositum, descendisse Cæsa-

rem commenti sunt. Sed quid est, dux instructus Eois? Num id ducem exprimit adjutum copiis sive militibus ex Oriente? At e Romanisipsis plures Pompeio se adjunxere, quam Cæsari.

832 Ne, pueri, ne tanta animis affuescite bella.

Scriptum pro assurfacite, metri causa, eo sæculo, quo innotescere aliquid alicui, dicebatur, pro notum facere. Et metri causa, assurfacere bella animis, pro animos assurscite bellis, casum mutatio insolens est.

836 Ille triumphata Capitolia ad alta Corintho Victor aget currum, cæsis insignis Achivis.

Urbs triumphata, an Latine dicitur?

853 Eruet ille Argos, Agamemnoniasque Mycenas, Ipsumque Æaciden, genus armipotentis Achillei: Ultus avos Troje, templa & temerata Minervæ.

Ille, cum dicit, prius appellatum e duobus proxime commemoratis, hoc est, socerum, qui Julius Cæfar, designat. Nam in hac recensione virorum illustrium, ordinem temporum diligenter observat. Itaque præpostere ac ridicule post Cæsarem & Pompeïum Mummium Achaicum, qui centum ante annos obiit, denotaret; & negligenter quidem, non appellato eo de nomine, cum ceteros omnes appellet. De populis illis triumphasse Cæsarem dicit, quorum majores in obsidione Trojæ fuere. Hi sunt Achivi & Corinthii, Argos & Mycenæ in Peloponneso, & Phthiotæ ex ditione Æacidæ, hoc est, Neoptolemi, in Thessalia. De Corintho quidem & Peloponneso triumphasse Cæsarem singit perridicule, quoniam Corinthi coloniam ab eo conditam legit in nummis antiquis plurimis. De Phthiotide & Thessalia bello Pharsalico; nam Pharsalici campi in Thessalia sunt. Verum neque hic triumphus Cæsaris Corinthiacus cognitus ceteris, quamvis æque fabulosis scriptoribus est: neque cui alii tribuendus sit ille Corinthiacus Thessalicusque triumphus, ullus Interpretum potuit invenire: neque reipsa ullus Romanorum ducum, aut Mycenas, aut Argos, aut Pththiam eruit: nec deni que Peloponnesus ad Imperium pertinuit sub Julio Cæsare, præter coloniam Corinthum. Itaque mera sua somnia hic vates narrat. Eruere Æacidem, pro regnum Æacidæ, ut Argos & Mycenas, barbare dicitur, non Latine. Avos Troja, pro, avos suos, qui e Troja venerunt, vel Trojæ vixerunt, nihilo minus barbare, quam contracta, scriptum est metri cauía.

842 Duo fulmina belli Scipiadas, cladem Libyæ.

Cladem Reipublicæ nemo, opinor, Latine dici putet, nisi eum, qui suis seditionibus, aliisve slagitiis, perniciem Reipublicæ attulerit: non eum qui justo bello hostilem provinciam devastavit.

845 Quo fessum rapitis Fabii? tu Maximus ille es, Unus, qui nobis cunctando restituis rem.

Acceptum illud ex Plinio est, qui multo illustrius & acutius dixit, libro xxii sect. v. Fabio illi, qui rem Remanam RESTITUIT NON PUGNANDO. Nam cunstandi verbum desidiam pigritiamve, non pugnæ dilationem, quæ sit in laude ponenda, significat. Accuratius cautiusque descripsit Plinium Valerius Maximus, cum de eodem Fabio dixit, libro vii. cap. vii. Cujus non dimicare, vincere suit.

849 Orabunt causas melius.

Non

Non id Virgilius diceret, in tam recenti memoria eloquentiæ Tullianæ, ob quam a Plinio dicitur Tullius linguæ lauream meritus, & facundiæ Latiarumque litterarum parens.

852 Hæ tibi erunt artes, pacisque impenere morem.

Morem pro modum, barbarismus est, metri causa admissus.

854 Hac pater Anchises, atque hac mirantibus addit, Aspice, ut insignis &c.

Mirani debuit dicere, aut postea Aspicite: nisi metri ratio cogeret vatem soloccizare.

867 Hic rem Romanam magno turbante tumultu Sistet eques.

Sistet rem, pro stabiliet, vel sirmabit, dictum improprie, metri causa. Et eques obscure dictum, aut frigide. Nam vel significat, cum adhuc esset eques Romanus, quod esset obscure dictum: vel equo vectus, aut equitatu usus, quod utrumque est frigidum.

865 Quis strepitus circa consitum? quantum instar in ipso est?

Barbarismus est, pro quanta majestas! Instar apud probos scriptores semper pro ad instar est, & sequentem habet casum genitivum, vocabulum illud sic interpretari, ut sensus sit, Quanta similitudo ei cum Marcello priore est! emplastrum est frigidum opponere; cum hujus Marcelli nomen subintelligi noc loco, hemistichium antecedens non serat.

872 Quantos ille virûm magnam Mavortis ad urbem Campus aget gemitus!

Aget genitus, pro edet, metri causa, barbarum est. Et quantos genitus virum campus Martius aget, si pro audiet, vel voce resultante reddet, coactum, obscurumque est, non Latinum.

876 Nec Romula quondam Ullo se tantum tellus jattabis alumno.

Romula, pro Romulea, soloccum est, admission metri causa.

882 Heu miserande puer, si qua fata aspera rumpas, Tu Marcellus eris. Manibus date lilia plenis: Purpureos spargam stores, animamque nepotis His saltem accumulem donis, & sungar inani Munere.

Hic vates desipit. Ait enim, Marcellum cum fore, si fata vincat; hoc est, si quod evenire omnino non potest, prohibentibus fatis, nihilominus eveniar. Et lilia ponit & stores in Elysio. Et projici lilia animæ sive umbræ jubet. Et inani se munere ita sungi singit Anchisen fateri. Annon hæc totidem poetica deliria sunt?

890 Exin bella viro memorat, que deinde gerenda, Laurentesque docet populos, urbemque Latini.

Magno poëmatis epici vitio, e personis quæ altera Æneïdos parte sunt appellandæ, nullam in priore vates appellat, ut initio diximus, præter Latmum regem, atque hoc uno quidem in loco obiter. Non Turnus, non Amata, non Lavinia, non Evander, non Mezentius, non alia multa insignia nomina secundæ partis, ante septimum vel octavum librum apparent.

VII

Expenduntur quedam e libro vII. Eneidos.

Tu quoque litoribus nostris, Enera nutrix, Eternam moriens famam, Careta, dedisti: Et nunc servat bonos sedem tuus.

Aieta ex oppidi nomine fictum feminæ nomen est. Episodia multa in hoc poëmate mortibus constant: Anchisæ, Miseni, Palinuri, Caietæ, & aliorum. Et nunc servat honos sedem tuus, pro, Et nunc locus servat honorisicam tui memoriam, commutatio casuum est insolens, metri causa; contra Grammaticæ leges.

28 Et in lento luctantur marmore tonsæ. 🦠

Vox tonse, sicha ad conciliandam operi opinionem vetustatis: ut aliæ innumeræ sunt eodem sine ab improba cohorte sichæ, quoniam scripta credimus vetusta, in quibus voces occurrant ignotæ nobis originis aut significationis. Excepta hæc est a poëtisdumtaxat tribus hujus cohortis; Æneidographo, Lucretio, Statioque: & pro remis posita.

37 Num age, qui reges, Erato, quæ tempora rerum, Quis Latio antiquo fuerit status, advena classem Cum primum Ausoniis exercitus appulit oris, Expediam, & primæ revocabo exordia pugnæ:

Tu vatem, tu diva mone, dicam borrida bella,&c.

Prolixa, sed puerilis Muse invocatio in medio opere repetita, cujusmodi nulla apud Homerum est, nec debet esse in epico carmine; continuam enim oportet narrationem esse. Muse aut Musarum invocatio brevis subinde inseritur; non ut partem operis insignem, sed ut peculiare quiddam suggerant. Ejusmodi est illa Homerica, β' 761. Τίς τ' ἄρ τῶν οχ ἄρισος ἔνιν, σύ μοι ἔννεπε Μέσα: Quis jam borum prastantissimus suerit, tu mibi dic Musa. Et β' 484. Εστετε νῦν μοι Μέσα, ὁλύμπια δώματ' ἔχεαι. Οἴτινες ἡχεμονες Δαναῶν και κοίρανοι ἦσαν, qui duces Acbivorum & principes erant. Satis interim imprudenter ad bella canenda Musam Erato dictam ab ἐράω, hoc est, ab amore invocat.

44 Major rerum mihi nascitur ordo, Azajus opus moveo.

Numquid majus co, quod in totius operis fronte propositum est? Minime certe: sed majus, quam quod libro quarto, quinto, sextoque exaratum est.

45 Rex arva Latinus & urbes
Jam Senior, longa placidas in pace regebat.
Hunc Fauno & Nympha genium Laurente Marica
Accipimus. Fauno Picus pater: isque parentem,
Te, saturne, refert, tu sanguinis ultimus auctor.

Picus nomen fuit regis in Latio, apud Plinium, li-bro x. sect. xx. Fanus in Italia rex, quem cum Stercuto silio Plinius idem memorat, libro xvII. sect. vI. Ut est autem sabulosa, & ante alios scriptores ab Æneidographo instituta hæc regum series, alsi aliter eamdem concinnant, ita ut ab eo plerique discedant. Eusebius in Chronico regem nomine Latinum nullum habet; sed ante Æneam susse Latinorum reges ait, Janum, Saturnum, Picum, Faunum; hos tantum. Latinus rex Plinio etiam est Horatioque incognitus. Neque enim appellatur is, libro I. Satyra x. versu 27. ubi quidam dicitur, Oblitus patriæ patrisque Latini. Quamvis inde haud dubie Æneidos scriptor, aliique eum vel imitati vel secuti, Latinum regem suum hauserint. At nihil ibi aliud

Digitized by Google

pater Latinus est, quam Romanus. & Lingua Latinus, non Græcus. Plinius, loco allato, Fauni filium, non Latinum, ut Æneidographus, sed Stercutum regem appellat, ut diximus. Sed Æneidos fabula Latinum singi dicique poscebat.

59 Laurus erat tecti in medio, in penetralibus altis Sacra comam.

Laurus sub tecto? Et sucra comam, pro sacratis Phœbo frondibus, an est Latina congruàve oratio?

70 Et summa dominarier arce.

Extensio syllabæ, pro dominari, ex Plauto accepta, in Amphitruonis prologo, & Cassio Hemina, quem Plinius laudat, libro xIII. sed ignota Horatio, Virgilioque.

74 Atque omnem ornatum flamma crepitante cremari, Regalesque accensa comas, accensa coronam Insignem gemmis.

Visa omnem ornatum cremari, visa comas accensa & coronam; subintelligendum ubique, secundum comas, secundum coronam. At coactum istud, nec Latinum est. Et coronam dari filiæ Principis, quo more, quave in regione consuevit? Nulla Augustarum corona in nummis antiquis est, nulla Ægypti reginarum, ne Cleopatræ quidem. Sed est in nummis Blanchæ Francorum Reginæ & Regentis, sæculo xIII. Prius non exstat. Inde accepit Æneïdographus.

105 Cum Laomedontia pubes Gramineo ripæ religavit ab aggere classem.

Laomedontia pubes dici Latine non potest, nisi quæ orta a Laomedonte sit: qualis non suit ea, quæ navi in Italiam descendisse singitur cum Ænea.

Ut vertere morsus

Exiguam in Cererem penuria adegit edendi

Penuria edendi, pro inopia ciborum edulium, craffus barbarismus cit, metro cogente admisfus.

114 Et violare manu malisque audacibus orbem Fatalis crusti, patulis nec parcere quadris.

At si quadræ fuere, quomodo eædem orbes seu orbiculatæ? Linea si singatur decussatim ducta per medium, non facit ea tamen ex orbe quadram. Quadram appellat Horatius, libro I. epist. xvii. versu 49. Et mibi aividuo sindetur munere quadra. At ibi quarta pars est orbiculati panis, non orbis, seu panis integer.

Prima tulit finem: primamque loquentis ab ore Eripuit pater, ac stupefactus numine pressit.

Tulit finem, pro indicavit finitos esse labores, barbarismus: alter, eripuit, pro statim excepit: tertius, numine, pro oraculo: quartus, pressit, pro compressit, ut ipse statim deos precaretur.

144 Diditur bic subito Trojana per agmina rumor.

Didit apud Horatium legitur, pro dividit. At non didi certe spargi est.

177 Quin etiam veterum effigies ex ordine avorum Antiqua e cedro, Italusque, paterque sabinus Vivisator, curvam servans sub imagine salcem: Saturnusque senex, Janique bistrontis imago, Vestibulo adstabant, alique ab origine reges.

Si omnes isti inter avos Latini regis fuere, cur ii non

sunt superius memorati, versu 45. in serie regum, a quibus ducere is genus ibi dicitur? Mendacibus sæpe memoria desicit. Italus nomen sictum est, sed metro oportunum. Antiqua ex cedro, Italusque: vocalis ultima vocis cedro, nec eliditur, nec corripitur, satis audacter.

187 Ipse Quirinali lituo parvaque sedebat Succinctus trabea, lævaque ancile gerebat Picus, equûm domitor.

Unde ei lituus Quirinalis, cum Quirinus, hoc est, Romulus, nonnisi post annos a Pico amplius quadringentos exstiterit? Ancile sictum nomen est imperite & stulte; acceptum videlicet ex nummo vetere Antonini Augusti Pii, inscripto ANCILIA, sed prave intellecto: quippe cujus sententia sit ista: Augures Narbonenses, Clypeos Insignes Legaverunt Imperatori Antonino: quorum estigiem scilicet idem nummus exhibet. Inde est sictum ancile; inde sicta ancilia sunt; quæ rursum iste commemorat, libro viii. versu 684. Et ad sabulam consistemandam Scrvius hoc loco: Ancile, scutum breve Regnante Numa, calo hujusmodi scutum lapsum est, &c. Succinctus lituo trabeaque, dictum negligenter & imperite. Nam trabea sola, non lituo, sive augurali baculo, potuit esse succinctus.

189 Quem capta cupidine conjux Aurea percussum virga, versumque venenis Fecit avem Circe, sparsitque coloribus alas.

A Pico rege in Latio nomen avi pico Martio datum fuisse, Plinius refert, libro x. sect. xx. Id iste vertit in fabulam.

195 Dicite, Dardanidæ, (neque enim nescimus & urbem Et genus, auditique advertitis æquore cursum.)

Auditique, pro cogniti ex auditu, barbarismus obscurus est Advertitis cursum æquore, pro, mari cursum buc direxistis, similiter metri causa dictum est barbare & obscure, non Latine.

219 Ab Jove principium generis, Jove Dardana pubes Gaudet avo: rex ipse Jovis de gente suprema Troïus Æneas tua nos ad limina mist.

Quin immo, a Dardano Jovis filio non prodiit Trojana inventus, sed Æneas solummodo. Jactet se ille igitur avo Jove, at non juventus Trojana, quæ nihilo magis Dardana pubes dici debet, quam juventus Gallica pubes Borbonia est appellanda.

224 Europæ atque Asiæ fatis concurrerit orbis:

Hyperbole nimium exaggerata. Magis considerate Horatius: Græcia Barbariæ lento collisa duello. Hocimitari & augere Æneïdographus voluit.

232 Tantique abolescet gratia facti.

Fictum metri causa verbum, pro abolebitur.

240 Hinc Dardanus ortus Huc repetit.

Huc repetit, num Latinum est, pro buc redit?

305 Concessit in iras Ipse Deûm antiquam genitor Calydona Dianæ.

Nihil dici aut fieri perturbatius hac oratione potest, quam

quam metro serviens & properans poëta fic struxit: pro, Ipse Deûm genitor antiquam Calydona concessit in iras Dianæ. Et concedere aliquem alicui in iras, pro, permittere aliquem alterius surori, barbarum & metro concessum est, non Latinum.

317 At trabere, atque moras tantis licet addere rebus.

Trabere, absolute poni, pro rem trahere, vel producere, barbarum est, metri causa scriptum; Latinum non est.

327 Odit & ipse pater Pluton.

Pluto vel Pluton, pro Dite fignificando, vox est ignota genuinis scriptoribus, Homero, Herodoto, Plauto, Virgilio, Horatio, Plinioque.

330 Quam Juno bis acuit dictis, ac talia fatur.

Tautologia puerilis.

Neu connubiis ambire Latinum Æneadæ possint, Italosve obsidere fines.

Metri causa solcecizat, cum tertiam syllabam corripit, in verbo obsidere.

339 Disjice compositam pacem, sere erimina belli.

Crimina belli, pro causas belli, dictum insolentius, metri causa celerius absolvendi.

419 Fit Calybe, Junonis anus, templique sacerdos, Et juveni ante oculos bis se cum vocibus offert. Turne, tot incassum susos patiere labores?

Ordo, inquit Servius, poscit ut intelligas, Junonis templi anus sacerdos. Certe Junonis anus insulse dicitur. Et quorsum deinde conjunctio copulativa que post genitivum templi, nisi metri consiciendi causa? Quid sunt denique sus labores, nisi barbarismus similiter ob metrum admissus, pro irritos esse, vel forsan pro susceptos?

Rex ipse Latinus,
Ni dare conjugium, & disto parere fatetur,
Sentiat, & tamdem Turnum experiatur in armis.

Ni dicto parere fatetur, pro eo quod est, nisi prositeatur se stare dictis, sive promissis, dictum obscure a vate, qui vellet quam citissime metri parere legibus. Deinde In armis pro in bello, Latinum non est.

440 Sed te victa situ, verique effeta senectus, O mater, curis nequicquam exercet, & arma Regum inter, falsa vatem formidine ludit.

Quid est, veri effeta senestus, nisi barbara oratio, pro eo quod est, Minime jam capax veri dicendi, vel præcognoscendi. Et inter arma Regum, pro super bellis regum inter se, nihilo levior barbarismus est, metri causa admissus.

447 Diriguere oculi; tot Erinnys sibilat hydris, Tantaque se facies aperit.

Diriguere, vox huic soli vati nota, & Æneidos laudatori Ovidio. Tanta se facies aperit, pro, tam horridam ostendit saciem, voces sunt sine sensu, & oratio barbara. Tanta facies, pro tam borrida facies, in tirone quis serret?

456 Sic effata, facem juveni conjecit, & atro Lumine fumantes fixit sub pectore tedas.

ÆNEIDOS.

Atro lumine, ut bene monet Servius, ratione caret. Nam quis novit atrum lumen, aut noctem albam? Propterea atro interpretatur inferno vel furiali. At cui istud probaverit!

460 Arma amens fremit, arma toro tectisque requirit.
Saviz amor ferri, & scelerata insania belli.
Ira super Magno veluts cum stamma surore &c.

Arma fremit, pro, cum clamore deposcit, ut Servius interpretatur, barbarismus est. Arma toro tectisque requirit, pro, in toro & in tectis, licentia est, quæ obscuram orationem facit. Sed & in toro dici arma requiri, vere amentis & infanientis ipsiusmet poetæ est. Amor ferri præterea, pro amore belli, vel armorum, tironis est, Synonymas voces quærentis, quibus versum compleat. Jam Ira super, hoc est, ira præter sævitiam, amentiam, insaniam, fremitumque: perinde quasi non ab ira sint hæc prius dicta: verbum inane est, versui tantum consiciendo utile, quem aliter complere vates non posser. Sequitur deinde hujus iræ comparatio puerilis cum olla fervente.

464 Furit intus aquæ vis: Fervidus atque alte spumis exuberat amnis.

Amnis in olla?

466 Nec jam se capit unda.

Verius & clarius diceret, Nec jam vas capit undam. Etenim, Nec jam se capit unda, pro, nec jam se continet unda in vase, dictum barbare & obscure est.

493 Hunc procul errantem rabidæ venantis Iüli Commovere canes.

Undenam illæ canes venaticæ Iülo? Adductæne ab Ænea ex Troja cum diis penatibus?

493 Nec dextræ erranti Deus abfuit, actaque multo Perque uterum sonitu, perque ilia venit arundo.

Alecto intelligit. Deam ergo debuit, ut versu 511. & 541. non Deum dicere: sed metri ratio coëgit Deum appellare. Similiter metri causa scripsit, Nec dextræ erranti, pro, Nec dextræ, ne erraret; barbarismo audaci.

505 Olli (pessis enim tacitis latet aspera silvis)
Improvisi adsunt: hic torre armatus obusto:
Stipitis hic gravidi nodis.

Pestis aspera, pro, Furia Alecto exasperans occulte rusticos, barbara & obscura, metri causa, oratio est. Obusto sactitia vox est, metro pariter cogente, pro perusto; nec alibi visa certe, quam apud Ovidium, pari metri causa. Denique, ut metro serviret, inepte, non Latine certe, sipitem gravidum nodis dixit, pro, gravem nodis sustem.

543 Deferit Hesperiam, & cæli convexa per auras Junonem victrix affatur voce superbe.

Convexa per auras cali, dictum perquam inepte & inustrate: abusione vocis, convexa, minime probabili. Convecta noluit vates dicere: tum quia alis, quas Furiæ dedit versu 408. vecta dici non potuit; nedum convecta: nam cum quo vecta? Ergo scripsit convexa, ut metrum impleres. Vel ita posuit,

pro per auras & cali convexa, ineptissima vocum transpositione.

780 Tum quorum attonitæ Baccho nemora avia matres Insultant thiasis.

Attonitæ Baccho, pro ebriæ, vel Baccho percitæ: & nemora infultant, pro fultant in nemoribus, vel per nemora: voces sunt impropriæ metro cogente positæ, quæ barbaram orationem essiciunt & obscuram.

582 Undique collecti coëunt, Martemque fatigant.

Pro flagitant, five cum clamore bellum deposcunt, ut Servius interpretatur, dictum est ineptissime, metri causa.

596 O miseri! Te, Turne, nefas, te triste manebit Supplicium.

Supplicium Latine non de morte dicitur, qua quis occumbit in certamine. Te nefas manebit, si nefas pro scelere ponitur, dictum est barbare, te scelus manebit. Si interjectio est, ut versu 73. pro, res borrida, dictum nihilo minus barbare est.

601 Mos erat Hesperio in Latio, quem protinus urbes Albanæ coluere sacrum, nunc maxima rerum Roma colit, cum, eum prima movent in prælia Martem:

Sive Getis inferre manu lacrymabile bellum, Hyrcanisve Arabisve parant: seu tendere ad Indos. Aurorumque sequi, Parthosque reposcere signa.

Maxima rerum Roma, Latinum non est; sed voces fine sensu. Perfrigide certe Roma vocatur res maxima. Imitari se vates credidit illud 2. Georg. versu 534. Scilicet & rerum facta est pulcherrima Roma. Sed longe est istud dissimile. Ecquando vero bellum Getis inferre Roma paravit ante Trajanum Imperatorem? Deinde in illa oratione, inferre manu bellum, vox manu prorsus inanis est, & solius metri causa apposita. Præterea domos Arabum dixit Virgilius, libro 2. Georg. versu 115. Arabos nemo scriptor sanæ mentis. Ecquando etiam ad Indos tendere Romanis venit in mentem? Certe numquam. Denique non ante annum Urbis Romæ DCCXXXV. repoposcére Romani, ac recepere signa a Parthis, ut initio diximus: quo anno obiisse Virgilium volunt: ecquando igitur scripsit Æneïda? Parthos reposcere signa, pro a Parthis, metri causa solœcum est, aut certe solœco proximum.

607 Sunt geminæ belli portæ, sic nomine dicunt, Relligione sacræ & sævi formidine Martis: Centum ærei claudunt vectes, æternaque ferri Robora; nec custos absistit limine Janus.

Immo, unica Jani, non templi, sed armamentarii, porta suit; verum ea bisoris.

623 Ardet in excita Ausonia, atque immobilis ante. Pars pedes ire parat campis: pars arduus altis Pulverulentus equis furit.

Inexcita, ficta vox audacter est. Campis, verbum inane. Denique nisi metro serviret, properaretque vates, non pars arduus ac pulverulentus diceret; sed ardua & pulverulenta.

641 Pandite nunc Helitona, dea, cantusque movete, Qui bello exciti reges.

Versu 37. Musam Erato tantum invocavit; nunc omnes Heliconis deas, sive Musas, oat: illam, ut

exordia belli; istas, ut finem describat.

647 Primus init bellum Tyrrbenis asper ab oris
Contemptor divúm Mezentius, agminaque armat.
Filius buic juxta Lausus: quo pulcrior alter
Non fuit, excepto Laurentis corpore Turni.

Corpus Turni pulcrum ridicule dicitur, pro aspectus vultusve venustate, aut statura egregia. Mezentius nomen est acceptum ex Plinio, libro xiv. sect. xiv. ubi ex Varrone ait, Mezentium Etruriæ regem auxilium Rutulis contra Latinos tulisse. Contra Æneam vel Trojanos potius diceret, si illum ibi tunc suisse Annales aliqui prodidissent. Quin etiam occisum in eo bello Mezentium suisse negat; qui addit, ab eo pro auxilii mercede vinum acceptum suisse.

656 Victoresque ostentat equos, satus Hercule pulcro Pulcher Aventinus.

Aventinus, ex collis nomine fictum viri nomen. Pulcher ex pulcro Hercule, dictum pueriliter.

657 Clypeoque insigne paternum Centum angues, cinctamque gerit serpentibus hydram.

Sic IX. Æneid. versu 548. Parmaque inglorius alba. Ætatem id prodit, qua mos esset gentilitia & paterna scuta geri: ac proinde sæculum XIII. Neque enim usurpari cæpta sunt primum ante sæculum XII. Nec simile est, quod ex Homero hic referunt Æneidos Interpretes; cum nullum ille paternum insigne commemoret.

662 Geryone extincto.

Geryon acceptum nomen ex Plinio est, qui Geryonum armenta abstulisse Herculem dici, prodidit, libro iv. sect. xxxvi. Verum aliquem trimembrem suisse existimatum, non dicit. Commentum istud est scriptorum supposititiorum.

664 Pila manu, sævosque gerunt in bella dolones.

Dolones ficta vox est ab improba cohorte, ad conciliandam scriptis suis opinionem vetustatis: nam facile vetusta ea esse scripta censemus, in quibus voces occurrunt ignotæ significationis & originis.

670 Tum gemini frattes Tiburtia mænia linquunt, Fratris Tiburti distam cognomine gentem, Catillusque, acerque Coras, Argiva juventus.

Tiburti nomen acceptum ex Plinio est, libro xvi. sect. Lxxxvii. ubi filius Amphiarai dicitur, qui apud Thebas obierit una ætate ante Iliacum bellum. Non igitur Argiva juventus dici debuit, sed Bœota.

696 Hi Soractis babent arces, Flaviniaque arva.

Hæc arva soli huic vati, & Silio cognita, ut jam Interpretes adnotarunt.

699 Ceu quandam nivei liquida inter nubila cycni, Cum se se e pastu referunt, & longa canoros Dant per colla modos: sonat amnis, & Asia longe Pulsa palus.

Scilicet cycni canunt (vide nostras in Plinium Notas, ad lib. x. sect. xxxII.) & volant iidem inter nubila: & quidem liquida, positum pro serena, metro cogente. Et Asia palus sicta. Asia prata Virgilius celebrat, 1. Georg. versu 383. Asia palus nemini memorata.

707 Agmen agens Clausus, magnique ipse agminis instar: ClauClaudia nunc a quo diffunditur & tribus & gens Per Latium.

Claudia gens quidem & patricia fuit & nobilissima: Claudia tribus nonaisi supposititiis imperitisque scriptoribus est cognita. Non sicut Israeliticæ tribus, ita Romanæ, ex uno eodemque parente singulæ originem traxere.

#### 732 Lævas cetra tegit.

Cetra, vox sicta ad conciliandam operi sidem vetustatis, uti vox aclides, versu 730.

733 Nec tu carminibus nostris indictus abibis, Oebale.

Apostrophe, qua vates ipse quempiam alloquatur, in carmine heroico prorsus est inepta. Ejus certe apud Homerum exemplum nullum exstat.

#### 741 Teutonico ritu soliti torquere cateïas.

Et longe post Ænez zetatem Teutones suere. Ut cetram proxime, ita nunc cateïam singit, ut cum vetus esse vox existimaretur, etiam Æneïs antiqua crederetur. Isidorus, libro xvIII. Originum, cap. vIII. de Hastis: Clava est, inquit, qualis fuit Herculis, dicta quod sit clavis serreis invicem religata, & est cubito semis sasta in longitudine. Hac & Cateïa, quam Horatius etiam dixit. Ubi vero Cateïam Horatius dixerit, non invenio. Silius Italicus cateïa similiter meminit, libro III. eamque dat Macis in Africa, & a Phoenicibus dicit acceptam. Gellius quoque, libro x. cap. xxv. inter telorum jaculorumque nomina meminit cateïa. Omnes ut Æneïdos scriptori rem gratam sacerent.

744. Et te montosæ misere in prælia Nursæ,
Usens, insignem sama & felicibus armis.
750 Quin & Marrubia venit de gente sacerdos,
Archippi regis missu, sortissimus Umbro.

Rursum apostrophe a vate facta, imperite: Ufens', ex fluvii nomine sictum est viri nomen. Archippus, nomen Græcum est, quod in Marrubia gente propterea non suit. Acceptum illud est ex epistola Pauli ad Colossenses. Umbro denique, ut Usens, sictum ex sluvii nomine viri nomen est.

756 Sed non Dardaniæ medicari cuspidis islum Evaluit

Vox ficta, metri causa, evaluit, pro valuit. Est & apud Statium, Æneïdographi simiam.

765 Namque ferunt sama Hippolytum, postquam arte novercæ
Occiderit, patridsque explerit sanguine pænas,
Turbatis distractus equis, ad sidera rursus
Ætherea, & superas cæli venisse sub auras.

Patrias panas, pro, panas a patre inflictas, dictum obscure. Turbatis equis, pro efferatis, dictum improprie, metro cogente. Ad fidera atherea vanire, pro ad vitam redire, dictum inepte. quod tironi non ignosceretur.

783 Ipse inter primos præsenti corpore Turnus Vertisur arma tenens.

Vertitur, pro incedit, vel agit, ineptum est, nec La-

785 Cui triplici crinita juba galea alta Chimæram Sustinet, Ætnæos esslantem faucibus ignes. Tammagis illa fromens, & tristibus essera stammis, Quam magis essus crudescumt sanguine pugnæ.

Incredibile, & dictu insanum, Chimæram galeæ superpositam, ignes estasse gutture, similes Ætnæis, nisi in pictura aliqua. Tam magis & quam magis; pro tanto magis & quanto vel quo magis, Latinum non est, sed metri causa inductum.

789 At lævem clypeum sublatis cornibus lo
Auro insignibat, jam setis obsita, jam bos,
(Argumentum ingens) & custos virginis Argus,
Cælataque amnem sundens pater Inachus urna.

Io in vaccam ab Argo mutatam, & 2b co alligatam oleæ, Plinius refert, libro xvi. sect. Lxxxix. hoc tantum. Inde accepit iste Io, & fabulam auget.

799 Queis Juppiter Anxurus arvis Præsidet.

Vidit iste primo nummum inscriptum, Jovis Axur. Vidit deinde apud Plinium, libro III. sect. IX. Terracinam oppidum, lingua Volscorum Anxur distum olim: inde Jovis Anxuri nomen sinxit inepte ac ridicule. Quæ sub his litteris, Jovis Axur, sententia lateat, diximus in Notis ad Plinium, eo loci.

#### 5. VIII.

Quadam expenduntur e libro VIII. Aneidos.

3 Utque acres concussit equos, utque impulis arma.

Uid est, impellere arma? Ego quidem nescio. Si positum id est, pro, ut commovit homines ad arma capessenda; dictum est obscure & barbare, non Latine.

18 Talia per Latium: que Laomedontius heros Cuntta videns, magno curarum fluctuat essu.

Quæ ista Latinitas est: Talia per Latium; ubi subintelligendum, est, aut gerebantur, aut ferebantur? Sed & Æneas nihilo minus absurde Laomedontius heros appellatur, quam si Rex Ludovicus xIII. Condæus heros diceretur: suit enim Laomedon Æneæ tantum propatruus.

29 Æneas, tristi turbatus pectora bello. Procubuit, seramque dedit per membra quietem.

Dare per membra seram quietem, pro, sero dare membra quieti, dictum est obscure & barbare. Sed & turbatus pectera belle, Græcismus est, Latine loquentibus improbandus, ut Gallis Belgismus.

Neu belli terrere minis:

Terrere, pro terreare, inustratum saltem est.

62. Ego sum pleno quem flumine cernis Stringentem ripas, & pinguia culta secantem, Cæruleus Tybris, cæto gratissimus amnis.

Adnotatio hec est P. Francisci Vavassoris, eximit certe Grammatici & Critici, Operum suorum pag. 155. col. 2. Cælum, cæli, cælitus. Si cælum annueris, favoris. Gælo duce, ausplce, secundo. Nibil minus Latinum, nibil Gallicum magis. Habere tamen aliquid ejusmodi videtur Vorgilius, cum dicat, Æneidos libro viii. versu 64. Cæruleus Tybris, cælo gratissimus amnis. Sed illud Virgiliamum interpretor, non quemadane.

Digitized by Google

modum Servius, calum, pro bis qui in calo sunt; verum calum pluvium, sive aërem, qui in nubem cogatar, suviosque au eat imbribus. Verum pace tanti viri dixerim, dum vatem liberare nititur a suspicione Gallicismi, absonum ei sensum affingit, aut frigidum. An Tybris enim magis, quam amnes ceteri, augetur: aut exundat imbribus? An si plus exundet, idcirco est gratior aëri? An denique gratissimum dici quidquam serio potest inanimo elemento, aëri, aquia, vel terræ? Recte Servius Æneidographum intellexit, qui selectum hic a cælitibus, a superis, Tyberim dici monet, eo quod ei imposita Roma Caput mundi est.

72 Tuque, o Tybri tuo genitor cum flumine sancto Accipite Æneam.

Tyberi genitor, pro Tybri pater, dictum inepte, metri causa: ut si de Episcopo dixero, Reverende genitor, pro Reverende Pater. Neque enim Æneas est Tiberi patre genitus, ut Georgicon libro IV. versu 355. Dicitur Aristaus Penei genitoris ad undam.

Neque prima per artem Tentamenta tui pepigi.

Per artem, pro, per fraudem, dolum, aut calliditatem, dictum est metri causa barbare & obscure. Tentamenta cujuspiam prima pangere, voces sunt sonoræ sine sensu: pro eo quod est, Non tentavi te callide, pacto oblato sive quæsito.

157 Nam memini Hefiones visentem regna sororis Laomedontiadem Priamum.

Hessones nomen acceptum ex Plinio est, libro xxxv. sect. xxxvII. ubi Hessonam nobilem pinxisse dicitur Antiphilus. Hæc vero Priami soror sieta est, ignota Homero.

178 Accipit Æneam, solioque invitat acerno. Tum letti juvenes certatim, araque sacerdos, Viscera tosta ferunt.

Sacerdos Jovis aut Vulcani dicitur quidem a profanis scriptoribus: at sacerdos aræ, nemo probatus, arbitror, scriptor dixit.

184 Postquam exempta fames, & amor compressus edendi.

Potus hoc loco non meminit, ingenti errore: quamvis proxime dixerit, Bacchumque ministrant. Consideratior Homerus, qui sexies hunc versum in Iliade cecinit, ut à. 469. A vrap ê m à mosses, nai e dnavos e è é ger é vro: nec potus est umquam oblitus.

245 Pallida, diis invisa, superque immane barathrum Cernatur.

Super, pro desuper, ut recte posuit versu 249. Solœcum est, metri causa factum.

250' Et vastis molaribus instat.

Molaris substantive dici de molari lapide, apud scriptores genuinos, non arbitror.

259 Hic Cacum in tenebris incendia vana vomentem Corripit, in nodum complexus: & angit inherens Elisas oculos, & ficcum sanguine guttur.

In nodum completti quid sit, nescio. Angere oculos

elisos, insana oratio est: & inharens, inane versus complementum. Angit guttur & facit siccum sanguine; elidit autem oculos, scribi oportuit.

265 Nequeunt expleri corda tuendo.

Tuendo, pro, intuendo, soloecum videtur, metri causa admissum. In Georgicis, tueri desendere est. I. Georg. 21. Studium, quibus arva tueri. Et libro III. vertu 305. Hæ quoque non cura nobis leviore tuendæ. Alius ab illo Æneidographus est.

342 Hinc lucum ingentem, quem Romulus acer asylum Rettulit.

Acer, epitheton inane, ad versum complendum. Rettulit, pro nuncupavit, dictum barbare & obscure, metri causa.

367 Ingentem Æneam duxit, stratisque locavit, Effultum foliis, & pelle Libystidis ursæ.

Ingentem, epitheton hic alienum, metro datum: Effultum, pro, sedentem in strato e foliis Latinum non est. De pelle Libystidis ursa, vide quæ diximus ad librum v. versu 37.

370 At Venus haud animo nequicquam exterrita mater,
Laurentumque minis & duro mota tumultu,
Vulcanum alloquitur, thalamoque hac conjugis aureo
Incipit, & dictis divinum inspirat amorem.

Apud Homerum, Iliad. o'. 369. Thetis a Vulcano petit arma pro Achille filio: sedea fabula significatur, Græcorum classem arma sieri jussisse pro Achille. At hic quid Venus est, quæ sieri arma poscat pro Ænea! Aliam prorsus, sed ludicram induxit iste cum suo grege Theomythologiam, quam quæ fuit reipsa ethnicis cognita. Mera propterea hæc fabula est, sine ullo sensu, sine acumine.

402 Quod fieri ferro liquidove potestur electo.

Potestur, sicta vox, soli nota cohorti audaci ac recenti, non ulli probato poëtæ, ne Plauto quidem, vel Horatio aut Virgilio, sed Lucretio uni præter istum.

403 Quantum ignes animæque valent, absiste precando, Viribus indubitare meis.

Animæ, de follium flatibus, dictum audacter, sed & prave. Deinde indubitare pro diffidere, verbum est audacissime & solius metri causa sictum. Indubitatum Latine id dicimus, de quo non ambigitur. Indubitare fingit iste, cum Statio, opinor, ex eodem grege, idem valere ac dubitare.

436 Certatim squamis serpentum auroque polibant.

Pro poliebant, foloecum est, quale esset, audibant, pro audiebant.

459 Alii ventosis follibus auras
Accipiunt redduntque.

Ventosi folles, pro eo quod est, qui excipiunt & e-mittunt aërem, obscurum est, ac durum: Latinum non est. Virgilius, ex quo iste versus hic quinque describit, scilicet e libro IV. Georg. 171. Taurinis scripsit, non ventosis. Et Cyclopas recte ponit in Ætna monte, non in insula Lipara, quo iste eos adduxit, ut viciniores essent Æneæ.

485 Mortua quin etiam jungebat corpora vivis,
Componens manibusque manus, atque oribus ora.
Ori-

Digitized by Google

Oribus nonnisi soloccizando dici posse putamus. Accepit iste hoc tormenti genus, ex Edicto, quod communi consensu Reges Francorum & Angliæ tulere, anno 1189. Cum profecturi essent in Terram sanctam: Ut homicida simul cum intersecto ligatus vel projiceretur in mare, vel humo contegeretur.

505 Ipse oratores ad me regnique coronam Cum sceptro mist.

Gallicismus est sæculi xIII. Corona regibus in usu non fuit ævo Augusti, sed diadema. In nummisantiquis non vidi ante sæculum XII. jam senescens.

522 Multaque dura suo trifi cum corde putabant.

Tristi cum corde suo per se, & cum corde suo aliquid putare, quam inelegans, quam parum Latinum!

542 Et primum Herculeis sopitas ignibus aras Excitat.

Commutatio casuum audax usque ad impudentiam, ut metro exitus inveniatur: pro, Herculeis avis sopitos ignes Excitat.

561 Qualis eram, cum primam aciem Præneste sub ipsa, Et regem hac Herilum dextra sub Tartara misi, Nascenti cui tres animas Feronia mater, Horrendum dictu, dederat,

Præneste nonnisi neutrius generis esse potest, ut ipse posuit, libro vii. versu 682. Quamobrem sub ipsa soloecum est. In editione Gryphiana anni 1550. legitur, sub ipso. Attendendum sane, inquit Servius hoc loco, hoc sibi Evandrum vindicare, quod fuit in Hercule. Nam ut ille Geryonem extinxit, ita hic Erylum occidit. Quo sieri autem pacto potest, ut Evander nunc senex, olim in juventa sub ipsa urbe Prænestina Herilum regem occiderit, cum vii. Æneid. 678. fundator urbis illius dicatur esse Cæcubus, qui Turno in hoc bello suppetias tulit? Solvi hic nodus nulla certa ratione aut via probabili potest.

589 Qualis ubi Oceani perfusus Lucifer unda; Quem Venus ante alios astrorum diligit ignes, Extulit os sacrum cælo, tenebrasque resolvis.

Atqui Lucifer ipsamet Veneris stella est. Venus-ne Venerem diligit?

592 Oculisque sequuntur Pulveream nubem. 596 Quadrupedante putrem sonitu quatit ungula campum.

At putris campus de lutulento potius, quam de pulverulento dicitur. Deinde quadrupedans, de equo aliove animali Latine dicitur, quod quatuor pedibus graditur: Sonitus quadrupedans, pro quadrupedantis, barbarum est, metri causa positum.

630 Fecerat & viridi fetam Mavortis in antro
Procubuisse lupam; geminos binc ubera circum
Ludere pendentes pueros, & lambere matrem
Impavidos: illam tereti cervice reflexam
Mulcere alternos, & corpora fingere lingua.

Imperitus rei historicæ vates lupam hic & gemellos describit, quales vidit in nummis antiquis depictos. Sed stulte credidit fabulas prodere, natos ex lupa gemellos; quod Romano nemini venit in mentem. Tantummodo ferunt Annales, ita prodente Plinio, libro xv. sect. xx. inventam esse lupam, quæ infantibus mammam præberet. Stultum est addere, gemellos istos fetum lupæ fuisse, quæ lingua etiam membra formaret.

635 Nec procul binc Romam; & raptal fine more Sabinas.

Sine more, pro co quod est, præter jus fasque, Latinum non est.

637 Subitoque novum consurgere bellum Romulidis Intioque seni.

Regnasse Romæ cum Romulo Tatium, sabula est. Raptas suisse virgines Sabinas a Romanis Plinius prodidit, libro xv. sect. xxxvi. sed de Tatio nihil habet. Est tamen Tatius nomen Romanum, ex quo est Tatiavès in nummis Græcis.

661 Duo quisque Alpina corufcant Gæsa manu, scutis protecti corpora longis.

Coruscant, pro corusca gestant, soloecum est, cujus jam supra exemplum vidimus alterum, v. Æneid. 642. At Virgilius aliter verbum illud usurpat, nimirum neutraliter, iv. Georg. 73. de apibus: Tûm trepidæ inter se coëunt, pennisque coruscant. Et 98. Elucent aliæ, & sulgore coruscant. Servius gæsa interpretatur bastas viriles. Nam etiam viros sortes Galli gæsos vocant sabulæ. Ficta hæc vox est, ut aliæ plurimæ, ad conciliandam operi, in quo eæ occurrunt, sidem vetustatis.

670 Secretosque pios: bis dantem jura Catonem.

Aliud est dare jura legesque, aliud jus dicere. Alterum pro altero posuit Æneidographus.

685 Hinc ope barbarica variisque Antonius armis Victor, ab Auroræ populis & litore Rubro Ægyptum, viresque Orientis & ultima secum Bactra vehit; sequiturque, nefas! Ægyptia conjux.

Rubrum litus & Bactra vidisse M. Antonium, aut vicisse, stultum est credere; aut inde etiam auxilia contraxisse.

704. Actius hæc cernens arcum intendehat Apollo Desuper, omnis eo terrore Ægyptus, & Indi, Omnis Arabs, omnes vertebani terga Sabæi.

Prorsus ignarus illorum temporum suit iste, qui tamen corum æqualis existimatur suisse. Imperitissimus etiamnum jure habeatur, qui crediderit, Indos, Arabas, & Sabæos, sub M. Antonio meruisse stipendia, co saltem numero, qui dignus aliqua mentione suerit.

714. At Cæsar triplici invectus Romana triumpho Mænia.

De M. Antonio, quoniam bellum civile id fuit, Cæsar octavius triumphum sion egit.

Incedunt victae longo ordine gentes,
Quam variae linguis, habitu tam vestis & armis.
His Nomadum genus, & distinctos Mulciber Afros,
His Lelegas, Carasque, sagittiferosque Gelonos
Pinxerat. Euphrates ibat jam molitor undis,
Extremique hominum Morini, Rhenusque hisornis,
Indomitique Daha, & pontem indignatus Araxes.

Atqui Cæsar Augustus, nec vidit aliquando, aut subegit, Nomadas, Asros, Lelegas, Caras, Gelonos, Mormos, Dahas, bicornis Rheni, aut Araxis accolas: nec nisi multo post Actiacam victoriam vidit Euphratem. O certe credulos homines, qui Æneidos scriptorem Augusti temporibus vixisse desendunt!

X.

IX.

Quædam expenduntur e libro 1x. Æneidos.

6 Turne, quod optanti Divúm promittere nemo Auderet, volvenda dies en attulit ultro.

Pemo divâm, dictum est barbare, non Latine: est enum nemo, pro ne homo, hoc est, nullus homo. Volvenda dies quid sit, obscurum est, & metri causa contra Latinitatem positum, ut libro I. versu 238. Volventibus annis.

10 Nec satis: extremas Coriti penetravit ad urbes.

Coritum sictum esse, urbis vel oppidi nomen, jam antea monuimus, ad III. Æneid. 170. At hic, ut libro vii. versu 209, viri nomen est. Eumdem esse libri septimi atque noni hujus opisicem, ex eo intelliges: sed alium verisimiliter libri tertii esse auctorem.

31 Aut pingui se slumine Nilus, Cum resluit campis, & jam se condidit alveo.

Refluit campis, dictum ambigue. Videtur enim significare, cum in campis ex alveo suo redundat: at hic est e contrario, cum ex campis irrigatis in alveum se recipit, & in eo se includit: cujus verbi vice dici condidit, non probat latinitas, sed metrum cogit.

59 Ac veluti pleno hupus insidiatus evili. . . . 64 . . . . Et siccæ sanguine fauces.

Siccæ sanguine fauces, pro sanguinis sitientes, quisquamne putet aut Latinum esse, aut non metri tantum causa hic esse quamvis barbare positum?

67 Qua tentat ratione aditus, & qua via clausos Excutiat Teucros vallo, atque esfundat in aquor.

Qua via, in sexto casu, soloecum est contra rationem metri. Nec via potest esse in nominativo, cum qua via dicatur, ut proxime, qua ratione: & verbum excutiat de Turno æque dictum oporteat intelligi, atque proximum tentet: nec via excutere possit vallo Trojanos, sed Turnus cum copiis. Excutiat pro extrahat, metri causa positum est: sicut & effundat, pro alluit.

98 Immo ubi defuncta finem portusque tenebunt Ausonios.

Navis defunctæ: subaudi, inquies, periclis: finem, & hic subaudi, viæ, seu navigationis. Quis tantam licentiam vel tiro non castigandam metueret? Tenere finem, Latinumne est?

123 Obstupuere animis Rutuli: conterritus ipse ! Turbatis Messapus equis: cunctatur & amnis Rauca sonans, revocatque pedem Tyberinus ab alto.

Pedem fluvius ab alto revocat, pro refert cursum a mari, quam audacter, barbare, & infolenter dictum?

Sunt & mea contra
Fata mihi, ferro sceleratam exscindere gentem,
Conjuge prærepta.

An sensus est, Quia conjugem illa gens mihi prius abripuit; an, Postquam eripuero ex illius manibus conjugem? Ambigua oratio est.

142 Quibus bæc medii fiducia valli, Fossarumque moræ, leti discrimina parva.

Discrimina parva leti, dictum obscure: nam & sig-

nificat, haud magnum esse mortis periculum: At hic positum est pro exiguo mortis intervallo; metri causa.

159 Interea vigilum excubiis obsidere portas Cura datur Messapo, & mænia cingere slammis.

Obsidere tertiæ conjugationis factum audacter metri causa; & a paucis aliis cohortis ejusdem poëtis.

176 Nisus erat portæ custos, acerrimus armis, Hyrtacides: comitem Æneæ quem miserat Ida Venatrix, jaculo celerem levibusque sagittis.

Hyrtacides, non Nisus, sed Asius ab Homero dicitur. De nominibus Nisi & Euryali, vide quæ diximus ad lib. v Æneid. 294. Ida, montis nomen, ex quo sictum seminæ nomen est.

179 Et juxta comes Euryalus, quo pulcrior alter Non fuit Æneadum.

Æneade, ut sæpe monuimus, absone Trojani, seu viri sub Ænea arma tractantes dicuntur.

220 Nec mea jam mutata loco sententia cedit.

Sententia loco mutata, an Latinum, an fanum est?

265 Et tripodas geminos, auri duo magna talenta: Cratera antiquum, quem dat Sidonia Dido.

Unde tantum auri jam tum Ascanio? Est id inter incredibilia. Talenta duo magna auri, Plauti æstimatione, sunt sex millia librarum Gallicarum, monetæ aureæ: six mille francs, ou deux mille éeus en er.

275 Te vero, mea quem spatiis propioribus etas Insequitur, venerande puer, jam pestore toto Accipio.

Euryalum ab Ascanio vocitari puerum venerandum, nec mos, nec ratio patitur.

272 Præterea bis sex genitor lectissima matrum Corpora, captivosque dabit, suaque omnibus arma.

Gallicismus hic est, pro suaque omnium arma, quod metri ratio non patiebatur. Scripsit ergo omnibus, Ei leurs armes à tous.

261 Revocate parentem, Reddite conspectum.

Confpettum, an substantivum hic nomen, an participium est? Utrumque hic aut barbare dictum, aut obscure, ut metro serviatur.

287 Hanc ego nunc ignaram hujus quodcumque pericli est, Inque salutatam linquo.

Ridicula diæresis, quales apud Lucretium ex eadem impia cohorte sunt plurimæ. Similis altera rursum occurret inserius, libro x. versu 794. Inque ligatus, pro illigatus.

342 Nec minor Euryali cædes: incensus & ipse
Perfurit, ac multam in medio sine nomine plebem,
Fadumque, Hebesumque subit, Rhætumque, Abarimque,
Ignaros: Rhætum vigilantem & cunsta videntem,
Sed magnum metuens se post cratera tegebat.

Eurya-

Euryali cades, pro strages ab Euryalo edita, Latinum non est. Persurit, solis est vatibus turme recentis nota vox. Plebem subit, pro aggreditur, metri causadictum est non Latine, sed barbare. Cratera sane ingentem suisse oportuit, quo setegiposse homo putaret.

374 Pettore in adverso totum cui cominus ensem
Condidit assurgenti, & multa morte recepit.
Purpuream vomitille animam, & cum sanguine mista
Vina refert moriens: bic furto fervidus instat.

Multa morte, pro certo illata nece, obscurum est, nec Latinum. Vina refert, pro reddit, inepte, metri causa. Et vina reddit pectore persossa, insusse dictum, Denique, bic furto instat, pro, interim Euryalus stragem pergit tacitus edere, dictum obscure, & coacta nimis oratione.

384 Euryalum tenebræ ramarum onerofaque præda Impediunt, fallitque timor regione viarum.

Tenebræ ramorum, barbara oratio est, metri causa, pro ramorum opacitas. Fallit simor regione viarum, pro, timor facit aberrare a via recta regionis, metri causa scriptum est solœcizando, mutatis nominum cassibus.

411 Conjicit: hasta volans. . . .

Et venit adversi in tergum Salmonis, ibique Frangitur, & fixo transit præcordia ligno.

Hunc locum ex insolubilibus esse Servius adnotat. Nam si fractum in tergo lignum est, quomodo deinde transit præcordia?

438 At Nisus ruit in medies, solumque per omnes Volcentem petit, in solo Volcente meratur.

Per omnes, pro inter omnes: & in folo Volcente moratur, pro solum Volcentem spectat; Latinum non est, sed barbarum, & metro datum. Et quomodo noctu vir a viro discerni in silvis potuit?

Nec te tua funera mater
Produxi, pressive oculos, aut vulnera lavi.

Quid sit tua funera, valde laborant Interpretes ut extricent. Dixit vates audax metri causa, tua funera, pro tua funerea; hoc est, tui curatrix funeris, non te, tuum scilicet corpus, extendi, porrexi, ut lavarem, ego mater, postquam pressistem oculos.

491 Et funus lacerum tellus babet.

Funus lacerum, pro corpus lacerum, prorsus inepte. Noluit autem corpus lacerum dicere, post artus & membra avulsa; cum puerilis esset ita ovvavula.

503 At tuba terribilem sonitum procul ære canaro Increpuit.

Increpuit sonitum, pro excitavit, solœcum est, aut solœco proximum.

516 Immanem Teucri molem volvuntque ruuntque.

Ruunt pro proruunt, propellunt, dictum est barbare, & foloecizando, metri causa.

528 Et mecum ingentes oras evolvite belli.

Ecquæ sunt oræ belli? Servius initia & extrema belli interpretatur. Emplastrum est servile.

526 Tumidusque novo pracordia regno Ibas.

Novo regno, pro novi spe regni, dictum obscure & improprie.

599 Bis capti Phryges.

Atqui alii Troës, alii Phryges funt. Phrygia numi quam, Priamo paruit, aut obnoxia fuit, sed Troas solummodo, cum parte Mysiæ supra Troadem ad Hellespontum.

667 Dant sonitum flictu galeæ.

Flictus, vox ficta audacter.

680 Sive Padi ripis, Athesim seu propter amænum.

Credi se vult horum sluviorum accolam; & suisse quidem aliis ex indiciis potest videri; sed adhuc επέχω.

716 Inarime Jovis imperiis impesta Typheo.

Fictum imperite nomen ex siv Aginess Homerico, ut dudum adnotavimus, ad librum Plinii tertium, sect. x11. Nam Homerum hic Æneidographus maniseste describit, sed ita tamen, ut ubi cubilia Typhæi esse dixit Homerus, impositam iste Typhæo insulam singat. Inarimen scribendi primus auctor suit, & ceteris omnibus dux errandi suit Plinius, qui cum legentem audiret anagnosten, apud Homerum

Είν Αρίμοις, το φασί Τυφωίς γαταν ιμάσση

deceptus soni similitudine in diphtongis a & oi cum vocalibus i & n, audire se putavit Ivagiuns, præsertint cum præcessisse yaïa. Plinii errorem secuti sunt præterea, Ovidius, Lucanus, Statius, Silius, Claudianus.

735 Turbati subito Æneadæ: tum Pandarus ingens Emicat, & mortis fraternæ fervidus ira. . . .

Ira mortis, pro dolore de nece fratris, barbare dictum, ut metro serviatur, & solcecum.

X

Expenduntur quædam e libro x. Æneidos.

1 Panditur interea domus omnipotentis Olympi.

Cympus omnipotens? Nemo sic locutus est scriptor ethnicus.

13 O pater, o bominum divumque aterna potestas.

Dictum obscure & barbare, metri causa, pro, qui potestate polles in homines divosque.

24 Et inundant sanguine fossa.

Solecum est, pro exundant. Est enim inundant, activum.

44 Si nulla est regio Teucris quam der sua conjun Dura.

Epitheton præpostere positum, quod in tironibus reprehenditur.

58 Dum Latium Teucri recidivaque Pergama quarunt?

Id est, renascentia, inquit Servius. Inepte. Recidiva enim idem valet, atque iterum casura. Recidiva Pergama jam vidimus supra, libro iv. versu 344. 88 libro vii. versu 322.

65 Enean hominum quisquam divâmque subegit Bella sequi? aut hostem regi se inserre Latino!

Ita-

Italiam petiit fatis auttoribus, esto, Cassandræ impulsus furiis.

Subegit, pro coëgit; quid coëgit scribere barbare? Regi Latino, si de rege accipitur, cui Latinus nomen suit, Juno mentitur: neque enim se hostem Latino Æneas intulit. Si Turnum designat, obscura & ambigua oratio est.

90 Que causa fuit consurgere in arma Europamque Asiamque, & sædera solvere surto?

De Europa & Asia, vide quæ diximus ad librum vii. versu 224. Furto, pro Helenæ raptum, dictum obscure.

102 Eo dicente, Deum domus alta filescit: Et tremefacta solo tellus, filet arduus æther.

Silesit, verbum factitium, metri causa; Terentio quoque & Catullo, sed vatibus ex eodem grege, usurpatum. Et tremesacta solo tellus, quid est? A fundamentis certe solo non est.

108 Tros Rutulusve suat.

Pro Trous, foloccum est, ut diximus ad librum I. versu 578.

Solio tum Juppiter aureo
Surgit: cœlicolæ medium quem ad limina ducunt.

Fabula fine sensu, & ad rem inutilis: ille scilicet comitatus Jovis ad limina: quæ? Spectat Æneïdographus morem, quem Canonici tenent, deducendi Episcopum exeuntem e Choro, ad limina usque Palatii, unde est in Ecclesiam aditus.

164. Quæ manus interea Tuscis comitetur ab oris Ænean, armetque rates, pelagoque vebatur. Massicus ærata princeps secat æquora Tigri.

Imposita navibus nomina fuisse ante suprema Divi Ludovici tempora, cum in Africam trajecit, vix arbitramur: cum in prioribus ad Orientem navigarionibus pro sacro bello, nullæ suis nominibus distinctæ naves commemorentur. Massicus ex montis nomine sictum viri nomen est.

168 Quique urbem liquere Cosas, queis tela, sagittæ Corytique leves bumeris, & letifer arcus.

Cosas exstitisse Æneæ temporibus, haud probabile est. Arcuum thecam, æque ac sagittarum, Coriti vel Coryti verbo vult Servius designari. Usi eodem verbo dicuntur Ovidius & Statius.

170 Una torvus Abas; buic totum infignibus armis Agmen, & aurato fulgebat Apolline puppis.

At in nummis antiquis Romanorum Imperatorum, a M. Antonio Triumviro & Julio Cæfare, usque ad Fl. Jul. Constantium Aug. fratrem Fl. Jul. Constantis, nullæ apparent in navibus picæ imagines.

180 Sequitur pulcherrimus Astur,
Astur equo sidens, & versicoloribus armis.

Arma versicoloria an Latine dicantur, ambigo: epitheton hic esse frigidum, & metro dumtaxat commodatum scio. Equo sidentem appellavit Asturem; quoniam velocissimi sunt equi asturcones dicti.

184 Et Pyrgi veteres, intempestæque Graviscæ.

Intempesta, pro pestilentes, vel infames ob magnam cæli intemperiem, Latinum non est; sed sictum pro

metri commoditate vocabulum. Virgilius, libro I. Georg. versu 247. Noctem intempessam dixit; sed pro ea, qua tempus non est ullius bene agendæ rei.

189 Namque ferunt luctu Cycnum Phaëthontis amati,
Populeas inter frondes umbramque sororum
Dum canit, & moestum Musa solatur amorem:
Canentem molli pluma duxisse senectam,
Linquentem terras, & sidera voce sequentem.

Virgilio in Egloga sexta, Phaëthontiades, non forores Phaethontis, opinor, sed siliæ, sunt appellatæ. Nam sic & Anchisiadem, non Anchisæ fratrem, sed silium vocitamus: & Prætides apud Plinium, libro xxv. sect. xxi. Præti siliæ sunt, non sorores. Nec populeas arbores dixit Virgilius, sed alnos, his versibus: Tum Phaëthontiadas museo circumdat amara Corticis, atque solo proceras erigit alnos. Cycnos Æneidographus non vidit: nam terras illi vix deserunt, nec cælum cantu petunt.

204 Hinc quoque quingentos in se Mezentius armat.

Armat, pro concitat, dictum obscure, metri causa. Nam quis intelligat, armat in se?

207 It gravis Auletes, centenaque arbore fluctum Verberat assurgens.

Centena arbore, pro centenis remis, hyperbole audax, metri causa. At navis, quæ quinquaginta remos ex utroque latere haberet, nullas habuit vetusta ætas, Plinio teste, etiam ipsius temporibus: nullas vidit ætas subsecuta.

208 Spumant vada marmore verso.

Marmore verso, an poëticum, Latinumve est?

218 Ipse sedens clavumque regit, velisque ministrat.

Sedens clavum regere gubernator potest: ministerium præbere velis, sedens non potest.

218 . . . . Vigilasne, Deûm gens, Ænea? vigila, & velis immitte rudentes. Nos sumus Idææ sacro de vertice pinus, Nunc pelagi Nymphæ, classis tua.

Nunc quintum sextumve, aut amplius, Deus e machina. A Nymphis admonetur Æneas periculi, in quo versatur Ascanius. Ob id mutatasprius in Nymphas, quibus esset cordi salus Ascanii, Æneæ naves ipsas singi oportuit, libro superiore, versu 102. Desim gens, pro Desim proles, vel Desim genus, dictum barbare, metri causa. Et immittere rudentes velis, pro laxare sunes, metrum similiter coëgit barbare dicere.

236 At puer Ascanius muro sossisque tenetur I ela inter media, atque horrentes Marte Latinos.

Horrentes Marte, dictum ambigue: nam potius videtur designare, qui bellum exhorrescant, quam qui bello seroces incutiant horrorem.

249 Inde aliæ celerant cursus. Stupet inscius ipse Tros Anchistades: animos tamen omine tollit.

Quis hoc Occlipus intelligat? Animos omine tollit; pro, tali omine suorum animos crigit. Nihil dici magis barbarum potest, minusve Latinum. Et Tros pro Troius, soloecum est.

251 Tum breviter supera aspectans convexa precatur.
Con-

Concava certe tantummodo, non convexa supera potuit aspectare: sed metrum coegit vatem sic desipere.

287 Interea Æneas socios de puppibus altis Pontibus exponit.

Pro, deponit in litus, barbarum est, metri causa positum.

288 Multi servare recursus

Languentis pelagi, & brevibus se credere saltu.

Languens pelagus, epitheton languidum. Brevibus fe credere, pro, in brevia seu loca vadosa insilire, abfurdum est.

312 Occifo Therone; virûm qui maximus ultro Æneam petit. Huic gladio, perque ærea suta, Per tunicam squalentem auro, latus haurit apertum.

Suere vel consuere as, quis dicat, vel cogitet, pro textu æreo clypei, nisi vares carmen deproperans? Et gladio latus baurire apertum, quid sit, quis intelligat? An enim baurire, pervadere vel exhaurire est? Et gladium oportet optimæ facturæ fuisse, qui æreum clypeum, aureamque loricam penetrarit, & latus perfoderit.

334 . . . . . . Steterant quæ in corpore Graium Iliacis campis.

In corpore, pro in corporibus, barbare, metri causa positum. Ecquando autem eripi ab Ænea vel Achate ea tela potuere e Græcorum corporibus? Achates certe in Inade nullus est.

359 Anceps pugna diu; fant obnixa omnia contra.

De pugna ventorum hic loquitur; sed obscurissima pratione, ut omnes consentiunt Interpretes:

361 Hæret pede pes, denfusque viro vir.

Pede, pro pedi, inquit Servius: fatis audaci fane li-

365 Ut vidit Pallas Latio dare terga sequaci. . . .

Sequaci, pro persequenti, metri causa inepte positum solcecum est.

370 Per ducis Evandri nomen, devictaque bella.

Bella devincere, num Latine dicitur?

388 Hinc Helenum petit, & Rhæti de gente vetusta Anchemolum.

Videtur imprudens vates, dum nomina virorum apud Honnerum quaeseret, legisse initio versus 529. Iliad. Y. 'Ayxsus of 18 1800 Osa; ubi vocis illius propterea prima littera majusculo picta est charactere: ac nomen ideireo viri proprium id esse censuisse, aut vertisse in Anchemolum: cum sit ayxsusoov ibi adverbium, prope, proxime.

394 Nam tibi, Thymbre, caput Evandrius abstulit ensis: Te decisa suum, Laride, dextera quærit.

Thymbre, in vocandi casu metri causa ut scriberet, & Thymber in recto casu dictum credi vult, & Thymbrus: ut Evandrus sinxit.

408 Horrida per latos acies Vulcania campos.

Acies Vulcania, pro magna incendii vi, metaphora

puerilis est & insulsa.

411 Sed bellis acer Halesus.

Tendit in adversos, seque in sua colligit arma.

Hic mastat Ladona, Pheretaque, Demodocumque,

Strymonio dextram fulgenti diripit ense, Elatam in jugulum: saxo ferit ora Thoantis: Ossaque dispergit cerebro permista cruento.

In sua se colligit arma, pro, suo se protegit clypeo; voces sunt sine sensu, versus conficiendi causa temere arreptæ. Diripit dextram, pro abscindit; audacter, sed nullo sensu tolerabili. Fulgenti epitheton frigidum & inane. Ossa cerebro permista, dictum barbare, pro, ossa cum cerebro. Sed qui dextra ense seriebat, lævane simul saxum id tale ac tantum projecit?

417 Fata canens silvis genitor celarat Halesum; Ut senior leto canentia lumina solvit.

Canentia lumina, pro, seniles oculos, dictum omnino barbare, metri causa. An enim oculi senibus, ut capilli, cani fiunt?

430 Et vos, o Graiis imperdita corpora, Teucri.

Imperdita, fictum perquam audacissime verbum metri causa; pro, non intersecta, quæ Græci non potuerunt perdere.

432 Extremi addensent acies.

Addensent, verbum alibi inauditum; pro, densas faciunt acies, metri causa factum.

444 Hec ait, & socii cesserunt aquore jusso.

At Rutulum abscessu juvenis, tum jussa superba
Miratus, stupet in Turno.

Æquore jusso, pro campo prascripto, dictum barbare metri causa. Stapere in aliqua re, num Latine dicimus?

450 Aut leto insigni: sorti pater æquus utrique est.

Sorti utrique aquus, pro alterutra forte æque contentus, dictum est barbare, & obscure, metri consiciendi causa. Immo, voces sunt sine sensu.

453 Desiluit Turnus bijugis, pedes apparat ire

Apparat, pro parat, metro solo poscente positumi barbare est.

459 . . . . Magnumque ita ad athera fatur.

Fari ad aliquem, Latinum non est, sed soloccum. Et fari ad magnum athera, dictum insulse; pro calum, vel potius calites alloqui, compellare, orare.

478 Tandem etiam magno strinxit de corpore Turns.

Bonis Latinuatis auctoribus, ut Plinio, stringere aliud non est, quam constringere. At aliud longe est perstringere, sive delibare.

501 Nescia mens bominum fati sortisque futura, Et servare modum, rebus sublata secundis! Turno tempus erit, magno cum optaverit emptum Intactum Pallanta.

Sententias istas morales, & quasi paræneses, ab ipsomet poëta proferri, contra leges epici poëmatis est. Ab eo vitio abest Homerus, qui dicta hujusmodi ab ipsismet poëmatis personis inseri ingeniose ac so-S s lerter facit. Sublata mens, pro elata, metrum coëgit imperite & barbare scribere.

524 Per pairios manes, & Spes surgentis Iuli.

Per patrios, pro per Anchise manes, dictum ambigue: incertum enim, an Magus per patris sui, an per patris Æneæ manes oret. Et surgentis, pro exorientis, dictum barbare, metri causa.

532 Belli commercia Turnus Sustulit ista prior, jam tum Pallante perempto.

Belli commercia, pro pactis conventis, quæ in bello fiunt, quis intelligat? Sed nimirum hoc vati verbum se obtulit, quo versum clauderet.

547 Dixerat ille aliquid magnum vimque affore verbo Crediderat, cæloque animum fortasse ferebat.

Quid est, ferre animum cælo? Voces sine sensu. Dixerat ille aliquid magnum: quæ stili humilitas!

561 Protinus Antaum, & Lycam, prima agmina Turni Persequitur; fortemque Numam, fulvumque Camertem.

At Numam jam dixit occisium fuisse ab Euryalo, libro 1x. versu 454. Et eo quidem nomine, tamquam parum memor a Macrobio carpitur.

563 Dîtissimus agri Qui fuit Ausonidum, & tacitis regnavit Amyclis.

Cur dicantur Amyclæ tacitæ ut exponant Interpretes, fabulas fingunt ineptas, aut fictas ante se describunt. Tacitas dici hic arbitramur, quæ sunt sine nomine, sine ulla celebritate samæ. Non valde Latine istud quidem; sed ut alia innumera.

598 Vir Trojane, sine banc animam.

Sine hanc animam, pro, omitte hanc animam; folceum est metro cogente admissum.

613 Si mihi quæ quondam fuerat, quamque esse decebat, Vis in amore foret.

Pro, si tantum apud te valeret aut esficeret tuus erga me amor, quantum par esset; dictum est saltem perobscure.

636 Tum Dea nube cava tenuem sine viribus umbram In faciem Ænea (visu mirabile mongrum) Dardaniis ornat telis. . . .

Hic Homerum imitari, Iliad. é. 449. Æneidographus existimatur: sed Homerum prosecto neque ipse, neque qui sic statuunt intelligunt. Non habet ille umbram, ut iste, Quæ sublime volans nubi se immiscuit asræ, versu 664. Est enim miraculi genus, a quo abhorret Carmen epicum.

677 In rupes, in saxa, volens vos Turnus adoro, Ferte ratem, savisque undis immittite Syrtis.

Syrtis in numero singulari, pro Syrtium, solœcum est, metri causa admissum: nisi Syrtium major, vel minor addatur.

681 An sese mucrone ob tantum dedecus amens Induat, & crudum per costas exigat ensem. Amens, inane epitheton. Mucrone se induere, pro transfodere, & exigere ensem, pro inferre; barbare dicta sunt metri causa. Et crudus ensis, pro aspero vel acerbo, similiter.

792 Si qua fidem tanto est operi latura vetustas.

Vetustas, pro posteritas, metri causa, dictum inepte.

845 Ad cælum tendit palmas, & corpore inhæret.

Quomodo vero potest quis simul ad cælum palmas tendere, & incumbere cadaveri?

854. Omnes per mortes animam sontem ipse dedissem.

Omnes per mortes, Latinum non est, sed dictum barbare.

880 Nec mortem horremus, nec divûm parcimus ulli.

Pro eo quod est, Nullum deorum novimus, aut reveremur, omnes contemnimus; mulli parcimus, verbum est prorsus alienum, a vate positum, temere arripiente quodcumque claudendo versui aptum se verbum offert.

#### ś. X I.

Expenduntur quedam e libro x1. Eneidos.]

Oceanum interea surgent Aurora reliquit.

Eneas, quanquam & sociis dure tempus humandit
Præcipitant curæ, turbataque sunere mens est,
Vota Deum primo victor solvebat E00.

Uid factum sit noche victoriam subsecuta, vates imprudens sub sinem libri superioris memorare praetermisit, magno errore: haud levi fortassis argumento, alium esse, quamvis in opere socium, hujus libri & postremi etiam versisicatorem, quam superioris. Funere, dum quo vel cujus non dicit, scribit obscure. Et cur noctu non sunt humata pro more corpora? Vota Deum, pro vota diis fatta, barbarum est. Et primo Eso, pro primo mane, metri causa positum est nihilo minus barbare. Pracipitant cura denique, pro urgent, soleccum est.

7 Mezenti ducis exuvias, tibi magne trophæum, Bellipotens.

Vox nova, ex cohortis recentis fabrica. Et magne Bellipotens, adjectiva duo fimul, contra fyntaxim, metri causa.

36 Ut vero Æneas foribus sese intulit altis; Ingentem gemitum tunsis ad sidera tollunt Pestoribus; mæstoque immugit regia lustu.

Illæ fores altæ quæ sint, & quæ illa regia in quam Æneas advenerit; aut ubi noctem is egerit, antequam eo veniret, dici non potest: id totum imprudens & properans vates omisis.

72 Tum geminas vestes, auroque ostroque vigentes, Extulit Æneas, quas illi lata laborum Ipsa suis quondam manibus Sidonia Dido Fecerat.

Læta laborum, pro, gaudens tali labore, non est oratio congrua, sed solius metri causa audacter projesta.

104



104 Nullum cum victis certamen, & athere cassis.

Æthere cassus, est privatus æthere. At æther pro luce, quo jure, nisi metro poscente, ponitur?

118 Vixet, cui vitam Deus aut sua dextra dedisset.

Vixet, pro vixisset, dictum audacissime. Et Deus sic absolute positum, os Christianum sapit, opinor.

136 Evertunt actas ad sidera pinus, Robora nec cuneis, & olentem scindere cedrum, &c.

At cedrus in Latio nulla est. Et pinus asta, pro e-lata, barbarum est, positum metri causa. Et usque ad sidera, hyperbole puerilis.

142 Arcades ad portàs ruere, & de more vetusio Funereas rapuere faces: lucet via longo Ordine stammarum, & late discriminat agros.

Acceptum istud est ex more Christiano: neque enim id aut gentiles, aut ipsi Judæi faciunt. Discriminat, pro discernit, versus poposicit, non Latinus sermo.

169 Quin ego non alio digner te funere, Palla, Quam pius Eneas, & quam magni Phryges.

Quid est, magni Phryges? Cum Trojani præsertim alii a Phrygibus sint.

177 Quod vitam moror invisam Pallante perempto, Dextera causa tua est: Turnum gnatoque patrique Quam debere vides meritus.

Perplexa oratio, cujus sensus est: Si adhuc sustineo vivere, junctæ tecum amicitiæ causa hoc sacio: Dexteram tuam vides debere Turnum occidere; quia hoc merentur Evander pater & Pallas silius. Vates imperitus dexteram semel posuit, accipiendam & metaphorice pro sedere & amicitia conjuncta; & proprie, pro dextra in certamine valida.

199 In flammam jugulant pecudes.

In flammam, pro, mox igni cremandas, dictum obscure.

204 Innumeras struxere pyras, & corpora partim Multa virûm terræ infodiunt: evettaque partim Finitimos tollunt in agros; urbique remittunt,

An vero in urbibus sepeliendi tune mos fuit, ut sæculo decimo tertio? *Urbique remittunt*, dictum obscure & inepte, pro, in suam quæque corpora urbem remittunt:

213 Jam vero in teeths pradivitis urbe Latine Pracipuus fragor.

In tectis urbe, pro in tectis urbis, pari causa, solec-

265 Libycove babitantes litore Locros.

Fingit quod vult: est id enim alibi inauditum.

268 Devicta Asia subsedit adulter.

Voces sine sensu, quas nulli possunt extricare Interpretes. Subsedit, ibi est, pro, in lesto succedit: nempe Ægisthus in lesto Clytemnestræ, uxoris Agamemnonis.

296 Variusque per ora cucurrit Aufonidum turbata fremor.

Fremor, pro fremitu, vox ficta audacissime. Fremomorem verborum, de his quæ magi immurmurant, dixit Arnobius æque insolenter. Alibi, opinor, non occurrit.

313 Toto certatum est corpore regni.

Pro, totis regni viribus, an Latinum est! Non est prosecto.

324 Sin alios fines, caliamque capessere gentem Est animus.

Capessere, pro adire, barbarum.

244 Cuncii se scire fatentur, Quid fortuna ferat populi, sed dicere mussant.

Quid est, mussare dicere!

347 Det libertatem fandi, flatusque remittat.

Flatus, pro tumore, vel superbia, dictum barbare, metri causa.

350 Lumina tot cecidiffe ducum, totamque videmus Consedisse urbem luctu.

Consedisse luctu, pro jacere in luctu, dictum barbare, metro cogente.

372 Inhumata infletaque turba.

Infleta, vox factitia, nec alibi, quod sciam, usuri pata.

389 An tibi Mavors Ventofa in lingua.

Ventosa. pro jactabunda, vanteuse, Gallicismus est. Apud Horatium, lib. 1. epist. viii. versu 12. & epist. xx. versu 37. & libro 2, epist. 1. ventosus, levis & inconstans est: apud Virgilium, vento plenum sive agitatum significat: ut lib. 1. Georg. 206. ventosa per aquora vectis. Semper erit, versus inchoatus.

401 Ne cessa turbare metu, atque extollere vires Gentis bis victa, contra premere arma Latini.

Premere arma regis, pro, oratione imminuere vires ejus, barbare metro cogente scriptum est.

467 Cetera, qua jusso, mecum manus inferat arma.

Jussa, soloecum est, pro jussaro: quod unius hujusace versus prætenta verustate excusare pseudo Seneca mititur, epist. LVIII.

556 Ita ad æthera fatur.

Fari ad ethera, certe nec Latinum, nec bene fai

575 Spiculaque ex humero parvæ suspendit & arcum,

Parvæ: Gallicismus, de la petite.

583 Sola contenta Diana.

Prima brevi in Diana: quam producit, 1. Æneid. 503.

#### OBSERVA, TIONES

590 Hac cape, & ultricem pharetra deprome sagittam.

Adhuc Deus e machina: sagitta e Dianæ pharetra, ab ipsa ad Camillam transmissa. Et quod sequitur;

793 Post ego nube cava miserandæ corpus & arma Inspoliata seram tumulo.

Factitia vox: quamquam & a Quintiliano; ut aiunt. usurpata.

607 Adventusque virum, fremitusque ardescit equorum.

Soli cohorti improbæ nota vox, ardescit.

621 Jamque propinquabant portis; rursusque Latini Clamorem tollunt, & mellia colla reflectunt.

Equorum scilicet; quod exprimi oportuit, ne esset obscura oratio, ut est.

644 Lata buic basta per armos Acta tremit, duplicatque virum, transsixa dolore.

Duplicare virum quid sit, ne Oedipus quidem exponat. Et hasta transsixa dolore, pro cum dolore, metri causa, contra leges Grammaticæ est.

659 Quales Ibreiciæ cum flumina Thermodontis Pulsant, & pietis bellantur Amazones armis.

Quid est, pulsare flumina? Bellantur, solcecum immane est, metri causa admissum, pro bellant. Sed quod gravius peccatum est, Amazonas iste & sluvium Thermodontem ponit in Thracia; cum nec Amazones ullæ in Thracia fuerint, sed in Asia: & Thermodon sluvius in Cappadocia.

682 Agrestisque manus armat sparus.

Sparus, pro telo, non est Latinum nomen; sed factum ad conciliandam scriptis opinionem vetustatis.

718 Hæc fatur virgo, & pernicibus ignea plantis Transit equum cursu.

Incredibile narrat, & metri causa barbarizat: cum ignea scribit pro irata.

731 Nomine quemque vocans: reficitque in prælia pulsos. Quis metus, o numquam dolituri, o semper inertes, Tyrrheni, quæ tanta animis ignavia venit?

Reficit in pralia, barbare dictum, pro revocat: quod ab eo scribi non sinebat prius hemistichium, Nomine quemque vocans. Pulsos similiter, pro fugientes, metri causa positum, barbare & obscure. O numquam dolituri, scriptum quoque perobscure, ubi subintelligendum est, ex vulnere accepto in prælio, cum sugam tam facile capessatis.

750 Sustinet a jugulo dextram, & vim viribus exit.

Solœcum est, exit, pro evitat: quamvis jam sic positum, libro v. 438.

768 Forte sacer Cybeles Chloreus olimque sacerdos.

Cybele secunda brevi hic ponitur, & libro III. versu 211. quam libro x. produxit, versu 220. Nympha, quas alma Cybele &c. Deinde cum ea vox sacerdos, vati opus esset claudendo versui; eidemque inchoan-

do, utile æque nomen sacer, ob id adjecit postea, sa limque sacerdos? Quid? an ergo sacerdotio tum dejectus?

774 Aureus ex bumeris sonat arcus, & aurea vati Cassida.

Cassida, pro cassis, soloecum est, metricausa elegantioris; ne spondæus esset in primo pede ab oratione antecedente pendens.

797 Reducem ut patria alta videret, Non dedit.

Alta, inane epitheton, huic vati perquam familiare; ut diximus. Est tamen hic undecimus liber, aut melioris alterius venæ; aut, si sit eadem, diligentioris, quam non pauci e prioribus.

#### XII.

Expenduntur quædam e libro XII. Æneïdos.

6 Tum demum movet arma leo.

QUæ? dentesne movet, an ungues?

51 Et nostro sequitur de vulnere sanguis.

Dictum obscure, pro, de vulnere quod inferimus?

72 Longe illi Dea mater erit, que nube fugacem Feminea tegat, & vanis se se occulat umbris.

Obscure dictum saltem & inepte. An enim Venus se se occulit? An se se dictum est pro illum, scilicet Æneam? Et quid est, vanis occulat umbris?

62 Simul hæc invisa relinquam
Lumina, nec generum Eneam captiva videbo.

Hec lumina invisa, pro, hanc lucem mihi odiosam; dictum est barbare metri causa.

74 O mater: neque enim Turno mora libera mortis.

Obscura oratio, quam Servius conatur exponere, & reponit in insolubilibus.

82 Poscit equos, gaudetque tuens ante ora frementes, Pilumno quos ipsa decus dedit Orithyia.

Orithyia Actias, hoc est, ex Attica regione, a Virgilio memoratur, libro iv. Georg. 462. quomodo igitur Pilumno Italo potuit esse cognita? Deinde decus de equis dictum, verbum inane est, metri absolvendi causa dumtaxat positum.

88 Circumdat loricam humeris, simul aptat habendo Ensem, quem Dauno ignipotens Deus ipse petenti Fecerat.

Aptare habendo, pro, ita ut gestari posset, constructio verborum insolens & obscura, & solius metri causa excogitata.

108 Eneas acuit Martem, & se suscitat ira.

Acuit Martem, quis intelligat, pro bellum parat? Et fe suscitat ira, metro cogente, pro suscitat iras.

127 Et genus Assaraci Mnestheus, & fortis Asylas.
Fal-

Digitized by Google

Falsum est, teste Homero, Iliad. v. 303. supersuisse aliquem e stirpe Assarci, ipsiusque Dardani, præter Æneam. Nec in prioribus libris Æneidos ulla mentio illius prosapiæ est.

161 Interea reges, ingenti mole Latinus Quadrijugo vebitur curru: cui tempora circum Aurati bis sex radii fulgentia cingunt, Solis avi specimen: bigis it Turnus in albis.

Ingenti mole, pro magno apparatu, metri necessitas excogitavit, quamvis ineptum. Radiatum Latini caput finxit, ex more Romano, in nummis Augustorum, quorum ibi sunt capita radiata. Sol vero avus Latini propterea nonnisi perabsurde dicitur: præsertim cum ipse Latini avum superius Picum appellavit, vii. Æneid. 47. 48.

166 Hinc pater Æneas, Romanæ stirpis origo, Sidereo stagrans clypeo, & cælestibus armis: Et juxta Ascanius, magnæ spes altera Romæ.

Quomodo potuit Æneas esse origo Romanæ stirpis, qui nonnisi unius domus potuit origo esse? Neque enim ut ex Jacobo omne Israelitarum genus, sic ex Ænea omnes Romani prodiere. Et aliud est esse stirpis originem, aliud esse dumtaxat gentis caput: quamvis hoc tantum voluisse Æneidographum contendunt, qui cupiunt omnes ejus nævos excusari. Et quorsum hic commemoratur Roma vel Romana stirps, cujus nomen non esse audiendum, nisi post annos quadringentos? Quid denique elypeus sidereus est, quem secisse Clyclopes dicuntur in insula Vulcania, libro viii. versu 447. Et stagrans clypeo, pro, splendente clypeo.

214 In flammam jugulant pecudes, & viscera vivis Eripiunt.

Jugulatæ pecudes adhucne vivunt?

229 Non pudet, o Rutuli, cunctis pro talibus unam Objectare animam.

Pro, Turnum unum bello ac periculo objicere, omnium loco ducum ac militum nostrorum, qui sunt tales ac tanti viri: barbara prorsus & obscura oratio est, quam metri ratio sola extorsit a vate.

263 Petet ille fugam, penitusque profundo Vela dabit.

Et penitus & profundo, verba sunt inania, vel inepta. Neque enim vela profundo, aut ipsi maris superficiei, vel alto, sed ventis dantur.

280 Hinc densi rursus inundant Troës, Agyllinique.

Inundant Troës, pro effundunt se, barbarum est, metri causa positum.

285 Craterasque focosque ferunt.

Perunt quis ferat dici pro conjiciunt?

i85 Fugit ipse Latinus, Pulsatos referens infecto sædere divos.

Pulsatos, pro læsos, aut violatos, barbare dictum metri causa.

287 Infrenant alii currus, aut corpora saltu Subjiciunt in equos.

Infrenare currus, Latine est, alligare & cohibere currus, ne abripiantur ab equis. Quis vero credat hic poni, pro, Alligant equos curribus? Deinde corpora subjiciunturne, annon potius conjiciuntur in equos? Quid est, subjicere in equos?

313 Que ruitis? quove ista repens discordia surgit?

Repens, pro repentina, vox recens est, soli cohorti improbæ cognita.

316 Me sinite, atque auferre metus,

Pro, sinite me pugnare solum, ac metum pro se quisque deponat, dictum barbare & pueriliter, metri causa.

334 Gemit ultima pulsu Thraca pedum.

Thraca, pro Thracia, dictum est æque impudenter; ac si quis Galla pro Gallia dixerit.

464 Et sternacis equi.

Sternacis equi, ficta vox, pro, equitem facile sternentis; nec alibi usquam audita.

412 Distamnum genitrix Cretæa carpit ab Ida, Puberibus caulem feliis, de flore comantem Purpureo.

At caule & floribus dictamnum caret, teste Plinio, libro xxv. sect. Liii. de dictamno: Flos nullus ei, aut semen, aut caulis: quod Dioscorides describens aït: ετε ανθως, ετε κωρπον φέρω. An si Æneïs sub Virgilii nomine tunc exstaret, cum Plinius hæc proderet; non ille Virgilium secus quidem, sed falso, statuere admoneret?

416 Hoc Venus, obscuro faciem circumdata nimbo Detulit.

Rursum miraculum; & Deus e machina, quo exitus fabulæ reperiatur. A Venere deinde medicina? Ab Æsculapio potius debuit proficisci; vel ab aliquo potius Machaone Æsculapii filio, qualem Homerus induxit, pro Menelai vulnere, Iliad. 8. 193.

430 Ille avidus pugnæ suras incluserat auro Hinc atque hinc, oditque moras, hastamque coruscat.

Ocreæ ex auro? Hinc atque binc, pueriliter dictum, pro lævo dextroque crure. Corufcat, folœcum est, ut jam monuimus, pro quassat. Vide quæ diximus ad lib. viii. Æneid, versu 661.

440 Et pater Eneas, & avunculus excitet Hector.

Non esset avunculus Ascanii Hector, etiamsi aliquis Ascanius foret. Quinto gradu abesset ab Hectore. Nam nec Creissa suit ulla; nec, si soret, Priams silia foret; alioquin ab Homero certe appellaretur. Est hic versus repetitus ex libro III. Æneid. versu 343.

464 Ipse neque aversos dignatur sternere morti.

Illud pronomen ipse, intelligendum de Ænea est; sed de quo longissime antea, sermo præcessit: adeo, ut conjectore opus sit, qui ad quem ipse reseratur indicet:

Digitized by Google

516 Hins fratres Lycia missos & Apollinis agris,
Et juvenem exosum nequicquam bella Menæten.
526 Æneas Turnusque ruunt per prælia; nunc, nunc
Fluctuat ira intus.

Inepte prorsus fratres occisos memorat, quorum nomina non appellat. Deinde ruere per prælia, voces sunt sine sensu, pro irrumpere in certamen, vel irruere in medias acies. Denique illud nunc repetitum pueriliter, versus dumtaxat explendi causa, inane verbum est.

729 Murranum bic, atavos & avorum antiqua sonantem Nomina, per regesque actum genus omne Latinos.

Qui sunt isti porro reges Latini, quos habuit Murranus atavos? aut qui demum ii esse potuere?

365 Ne qua meis esto dictis mora: Juppiter bac stat.

Quid est, hac stat? Pro, hac conditione stabit a nobis, dictum est barbare, metri causa. Et, Ne qua dictis meis sit mora, dictum est ambigue.

475 Atque animis pariter certantibus omnes Dant cuneum.

Dant cuneum, pro, in cunei formam irruunt, barbare dictum metri causa.

596 Incessi muros.

Pro oppugnari, solœcum est, metro datum:

602 Purpureos moritura manu discindit amissus, Et nodum informis leti trabe nestit ab alta.

Manu, vox inanis. Informis, pro deformis, metri causa, soloccum est. Informis est proprie, sine forma: at non propterea deformis, seu turpis.

609 It scissa veste Latinus, Conjugis attonitus fatis, urbisque ruina, Canitiem immundo perfusam pulvere turpans.

Acceptus hic mos e sacris libris. Judaïcus enim ille mos suit, seissa veste in luctu procedere: ut Chusaï, libro 2. Reg. xv, 32. Scissa veste, & terra pleno eapite.

621 Quisve ruit tantus diversa clamor ab urbe?

Noluit dicere ob cacophoniam, Quisve venit? Maluit barbare dicere, Quisve ruit?

648 Sancta ad vos anima, atque istius inscia culpæ Descendam, magnorum baud umquam indignus avorum.

Instia culpa, pro, exfors vel immunis, dictum barbare, metri causa. Sic & indignus, pro indigna; & avorum, pro avis, totidem solœca sunt.

657 Mussat rex ipse Latinus Quos generos vocet.

Mussat, pro dicit se nescire; non est Latinum, sed metro commodum.

670 Ardentes oculorum acies ad mænia torsit Turbidus, eque rotis magnam respexit ad urbem.

E rotis, pro e curru, absurde, metri causa. Et, respexit ad unbem, inanis oratio, cum præcesserit, ocu-

los ad mania torsit. Denique, ad magnam urbem; epitheton frigidum est.

678 Stat conferre manum Æneæ.

684. Ac veluti montis saxum de vertice præceps,
Cum ruit avulsum vento, seu turbidus imber
Proluit, aut annis solvit sublapsa vetustas:
Fertur in abruptum magno mons improbus actu...

689 . . . Disjecta per azmina Turnus
Sic urbis ruit ad muros.

Comparatio puerilis est, Turni properantis ad muros desendendos; cum saxo cadente ex aliquo monte. Neque conferre manum alicui; neque proluere, pro exedere; neque magno attu, pro magno impetu; neque mons improbus, pro parte montis haud exigua, sed vitiosa; nec denique sublapsa vetustas, pro, que labente evo advenit; Latine scientibus potest placere: nec viris prudentibus, saxum vento avulsum.

Me verius unum Pro vobis fædus luere, & decernere ferro.

Fædus luere, pro, fædus implere; vel pro, fæderis rupti pænas exfolvere, ut Servio placet; barbare dictum est & obscure, metri causa.

Ingentes genitos diversis partibus orbis
Inter se coiisse viros, & cernere ferro.

Inter se coiisse viros, pro, convenisse ut manus consererent invicem, dictum est barbare, & parum considerate. Cernere ferro, pro decernere, soloecum est, solius metri causa admissum. Quamobrem singit pseudo Seneca, in usu esse desiisse suis temporibus eam locutionem, quae esset Virgilii avo recepta: epist. LVIII.

718 Stat pecus omne metu mutum, mussantque juvenca; Quis pecori imperitet.

Mussant juvencæ, an æque congrue dicitur, ac mussant set rex ipse Latinus?

725 Juppiter ipse duas æquato examine lances Sustinet, & fata imponit diversa duorum: Quem damnet labor, & quo vergat pondere letum.

Quem damnet labor, pro, quisquis ille sit, cui damnum afferat suus labor; & quocumque mors inclinet, minime sollicitus, dictum est barbare & obscure, metri causa. Jovem præterea vates docet humanas res minime curare; neutram in partem moveri: sati sui sibi quemque causam esse. Prave hic iste Homerum imitatur, qui Iliad x'. versu 209. similiter dicit, tunc cum essent congressuri Achilles & Hector, duo satis in bilancibus Jovem posuisse: sed addit, quod iste omisit, Hectoris lancem suo pondere descendisse in Orcum.

728 Emicat hic, impune putans, & corpore toto Alte sublatum consurgit Turnus in ensem.

Impune putans, pro, certum fore ictum putans, dictum barbare, metri causa. Nec minus certe, consurgit in ensem sublatum; pro, consurgens attollit ensem.

731 At perfidus ensis.

In extremo hujus fabulæ exitu sæpe peccare Æneidographum censent eruditi. Ut quod mucro mortalis fragilisque Turno datur, clypeus Æneæ immortalis: unde non viro, sed armis tribuenda victoria sit-Quod Quod fugientem deinde ignave Turnum vates inducit, Æneam in ea fuga crudeliter persequentem; aliaque similia. Fortitudinis erat heroicæ, inquiunt, Æneam levi tectum armatura, de hoste etiam cataphracto triumphare.

760 Eneas mortem contra præsensque minatur Exitium, se quisquam adeat; terretque trementes, Excisurum urbem minitans, & saucius instat.

Adeat, pro, ad Turnum accedat; dictum obscure & barbare, metri causa. Deinde istud, & sucius instat; pro, & quamlibet saucius, similiter; sed & inconsiderate; cum superius dixerit, versu 421. de ipso vulnere: subitoque omnis de corpore sugit Quippe dolor: atque nova in pristina vires.

746 Nec minus Eneas, quanquam tardame sagitta.

Pro, tardante vulnere ex sagitta; quæ tamen sponte exciderat, ut dixit iste, versu 423. dictum est barbare metri causa, & ab immemore mendace.

801 Nec te tantus edat tacitam dolor, & mihi cura Sape tuo dulci tristes ex ore recursent.

Et mibi, pro nec mibi, metri causa barbare scriptum est. Et ore dulci, epitheton est insipidum.

816 Adjuro stygii caput implacabile fontis, Una supersissio superis quæ reddita divis:

Nihil habent, inquit, superi supra se, per quod jurent: propterea jurant per insernum, & deos inseros. Reddita, pro qua superest, vel qua concessa, dictuma barbare, metri cauta cito absolvendi.

898 Limes agro positus, litem ut discerneret arvis.

Litem discernere, pro dirimere, metri causa barbare: ut & arvis, pro de arvis.

899 Vix illud lecti bis fex cervice subjrent, Qualia nunt bominum producit corpora tellus.

Dictum satis stulte. Ecquando enim venit in mentem hominibus vel senis vel duodenis, gestare capite saxum ingens? Consideratius dixit Homerus, Iliad. ¿. 304. Diomedem arripuisse saxum magni ponderis, quod non duo viri ferrent, quales nunc sunt bomines.

Hæc sunt loca perpauca, quæ cursim Æneida pervolventem legentis animum offenderunt. Perpauca, inquam, nam multa præterii, multa dissimulavi: restant innumera similia; quæ quibus erit plus otii, acuminis, & eruditionis, nullo negotio animadvertent, & patefacient; si viri sunt veri amantes.

F I N I 5.



PSEUDO

# PSEUDO HORATIUS,

SIVE

# ANIMADVERSIONES

CRITICÆ

Quibus ostenditur Horatii poetæ nihil superesse genuinum præter Epistolas & Sermones.

#### PROLUDIUM.



Oratii satyra quarta libri secundi laudatur a Plinio, libro x. sect. LXXIV. Odas nusquam commemorat.

Horatius ipse Odas abjudicat, libro I. Epist. 1. cujus istud initium est.

Prima dicte mibi, summa dicende Camena, Macenas.

Nam gemina se tantum cecinisse Camena testatur, tum prima nimirum, tum summa ista sive postrema; & in utraque Mæcenatem a se statim suisse laudandum. Prima Satyras sive Sermones complectirur, libris duobus; quorum istud exordium est.

Qui fit, Macenas, nt nemo quam sibi sortem &c.

Altera epistolas continet totidem libris. At pseudo-Horatius occasione dicti hujus censuit Odas se posse Horatio adscribere, si primam a Mæcenatis laude inchoaret. Nec animadvertit, cum primam & summam Camenam dicit Horatius, ejusdem generis versus designari, & quidem hexametros: nam ejusmodi certe Horatius intellexit, cum de Virgilii Camena dixit, libro I. Satyra x. versu 45.

Molle atque facetum Virgilio annuerunt gaudentes rure Camena.

Bucolica siquidem ibi denotat, quæ versibus constant hexametris.

Scribendi genus in sermonibus sive Satyris, & in Epistolis, adeo dissimile est Lyrico in Odis, dissicillimum ut sit, in utroque unum eumdemque vatem se cum pari laude exercere.

Horatius, libro I. Satyra IV. versu 40.

Neque enim concludere versum Dixeris esse satis: neque, si quis scribat, uti nos. SERMONI PROPIORA, putes bunc esse poëtam.

Annon est hoc prositeri aperte, nihil se scripsisse aut vulgasse carmine, nisi quod propius sermoni esset, quam carmini? Non igitur scripsit Odas; quippe

quæ longe distant ab eo scribendi genere ; quod sermoni proximum est.

Idem libro I. Satyr. x. versu 36. docet, ex omni carminum genere, unum se satyricum delegisse. Non igitur scripsit Odas.

Turgidus Alpinus jugulat dum Memnona, dumque Diffingit Rheni luteum caput; HECEGOLUDO, Que nec in ede sonant certantia, judice Tarpa, Nec redeant iterum atque iterum spectanda theatris. Arguta meretrice potes, Davoque Chremeta Eludente senem, comis garrire libellos, Unus vivorum, Fandani. Pollio regum Facta canit, pede ter percusso. Forte epos acer, Ut nemo, Varius ducit. Molle atque facetum Virgilio annuerunt gaudentes rure Camenæ. Hocen Atacino, Atque quibusdam aliis, melius quod scribere perce quibusdam aliis, melius quod scribere perce possem.

En palam profitetur, ex omni scribendi genere, quod tunc notum Romæ, ac receptum usu inter poëtas esset, tragico, comico, heroico, morali, bucolico, satyrico sive epistolari, nullum se nosse melius; in quo stilum posse & ingenium exercere, quam istud postremum. Argumento certissimo, neque ea ætate Latinis notum suisse aut usurpatum Lyricum scribendi genus; neque Odas umquam scripsisse Horatium.

Rursum libro 2. Epist. 1. versu 250.

Nec sermones ego mallem Repentes per humum, quam res componere gestas, Terrarumque situs.

Unice se sermonibus scribendis addictum contestatur : cur de Odis silet ubique?

At libro I. Enist ver versione

At libro I. Epist. xix. versu 19.

O imitatores, servum pecus, ut mibi sape Bilem, sape jocum vestri movere tumultus! Libera per vacuum posui vestigia princeps: Non aliena meo pressi pede: qui sibi sidit Dux, regit examen. Parios ego primus iambos Ostendi Latio, numeros animosque secutus Archiloche, non res & agentia verba Lycamben.

\_\_\_

Ac ne me foliis ideo brevioribus ornes,
Quod timui MUTARE MODOS & carminis artem.
Temperat Archilochi Musam pede mascula Sappho,
Temperat Alcæu, sed rebus & ordine dispar,
Nec socerum quærit, quem versibus oblinat atris,
Nec sponsæ laqueum furioso carmine nectit.
Hunc ego non alio dictum prius ore Latinis
Vulgavi FIDICEN. Juvat IMMEMORATA ferentem
Ingenuis oculis sue legi, manibusque teneri.

Existimavit artisex Odarum sub Horatii nomine, hic Horatium profiteri, scriptos a se versus esse iambicos, Sapphicos, Alcaicosque. Itaque tales ipse verfus confinxit. At magno id errore existimavit. Tantum dicit Horatius, versus a se conscriptos esse mordaces ac censorios, eodem spiritu, atque eodem metri genere, quo Archilochus scripsit: sed genus scribendi Archilochicum temperasse se, admisto colore aliquo ex Sapphûs & Alcæi ingenio. Ex quo consequitur, tergeminos istos vates eodem metro exarasse carmina, atque Horatium, in his, quos pro suis agnoscit ac desendit, versibus; hoc est, hexametro: & hos mutare modos ipsum timuisse: Sapphicos autem, Alcaicosque, & cujuslibet alterius generis versus, quo scriptæ sunt Odæ, ab improba, sed ingeniosa, nec inerudita certe, cohorte excogitatos esse sæculo decimo tertio; nec simile aliquid exititisse in omniantiquitate saltem Latina. Nam metri genus, quo Pindarus, ut vocant, utitur, toto distat Olympo ab isto, quod Horatii dicitur: & ipsum recens est, ejusdemque ævi. Nec mentiri Quintilianum dubitamus, qui libro x. cap. 1. alios exstitisse Lyricos ait; sed Horatium Lyricorum fere solum esse legi dignum; misi de sua ipsius ætate, hoc est, de sæculo decimo quarto loquitur. Quos Horatius hic iambos nuncupat, non versus sunt, quos iambicos appellamus: non metrum ea vox, sed carminis materiam significat, mordacem, censoriam, aculeatam. Quamobrem non se novo uti metro gloriatur Horatius, sed tantum immemorata scribere, hoc est, novum tractare argumentum, & quidem quod possit

Ingenuis oculisque legi, manibusque teneri:

cujusmodi Odæl non sunt: quippe spurcæ pleræque & obscenæ. Sic libro 2. Epist. 2. versu 59. ubidixit:

Carmine tu gaudes: hic delectatur iambis: Ille Bionæis sermonibus, & sale nigro:

non triplex metri genus indicat; nam carminis metrum & sermones habent: sed triplex argumentum: heroïcum, satyricum, morale, verum istud postremum simplici & repente per humum stilo; quanquam non sine ingenio, tractatum: hoc est enim, sale nigro. Neque vero alios Horatius versus a se conscriptos usquam prodidit, quam qui libris quatuor Sermonum & Epistolarum continentur. Sic ille rursum, libro 2. Satyra 1.

#### Sunt quibus in Satyra videar nimis acer:

& alibi passim. Fidicen denique, quo se nomine donat in epistola XIX. superius allata, vates quilibet eleganter dicitur, quocumque canat ille metro ac numero.

De Pindaro genuino Horatius, libro I.epistola III. versu 9.

Quid Titius, Romana brevi venturus in ora?
Pindarici fontis qui non expalluit haustus;
Fastidire lacus, & vivos ausus apertos,
Ut valet? ut meminit nostri? fidibusne Latinis
Thebanos aptare modos studet auspice Musa?
An Trazica desavit & ampullatur in arte?

Scripta hæc epistola est, cum esset Tiberius Cæsar in Thracia, Asiáve, ex versu 2. & 5. hoc est, anno Urbis decexxiv. Et hic aperte Horatius significat, expalluisse se Pindarici fontis haustus, Thebanosque modos, quos quærit an Titius non expalluerit. Si Pindarus scripsit Odas, locus iste argumento est certissimo, saltem nullas ante hunc annum ab Horatio scriptas suisse. Et tamen, præter eas, quæ nullam habent temporis notam, amplius triginta sex ab co scriptæ Odæ seruntur ante illud tempus. Supposititias igitur oportet has Odas reputari, quæ illorum annorum aut illius temporis significationes habent; atque adeo universas.

Addemus hic & ex epistola 2. libri secundi versus aliquot, qui ad rem præsentem possunt quadamtenus pertinere: præsertim ut quid Carmen sit, ex parte

saltem intelligatur.

Versu 59. Carmine tu gaudes, bic delectatur iambis.

Carmine heroico, inquit Torrentius, vere.

65 Præter cetera, me Romana poëmata censes Scribere posse, inter tot curas totque labores? 76 I nunc, & versus tecum meditare canoros, 86 Verba lyr.e motura sonum connectere digner?

Lyrica, inquiunt Interpretes: falso. Confer versus 65. & 76. proxime allatos: nam idem poeseos genus omnes exhibent: versus canoros scilicet de rebus Romanis.

93 Qui minus argutos vexat furor iste poetas? Carmina compono, hic elegos.

Carmina, versus hexametros de laudibus vivorum, de re rustica, de moribus, de diis: elegos, quibus dessetur obitus clarorum virorum, sed hexametros pariter: cujusmodi sunt, quibus apud Virgilium Egloga quinta,

Extinctum Nymphæ crudeli funere Daphnim Flebant;

& ipsi ibidem pastores deslent. Versus alternos hexametros pentametrosque, in laudibus fontis enati in villa Ciceronis, scripsit libertus ejus Laurea Tullius, quos Plinius recitat, libro xxxi. sect. III. sed carmen appellat, non elegiam. Prave igitur libri Odarum quatuor inscripti sunt Carminum libri. Nam & Plinius Carmina Virgilii Georgica appellavit, quæ hexametris versibus constant.

79 Mox etiam, si forte vacas, sequere, & procul audi.

Non hoc Augusto Cæsari Horatius diceret, (nam id obiter indicare juvat, ad vindicandum a mendo setum Horatii genuinum, dum adulterinam insectamur:) quippe inverecunda, si Principi siat, hæc admonitio est. Itaque nihil hic movendum; ut putant ii, qui a versu 87. credi volunt versus quinquaginta quatuor sequentes transferendos esse in epistolam primam.

99 Discedo Alcœus puncto illius: ille meo quis? Quis nist Callimachus?

Quia Alcæus Lyricus, inquiunt. Immo vero, quia Alcæus hexametro fatyrico, five mordaci, quali nunc Horatius, usus olim carmine est. Respicit enim versum 91. & nunc dicit Alcæum carminibus, Callimachum elegis nobilem.

109 At qui legitimum cupiet fecisse poema &c.

Sequentur deinde regulæ ac leges bene scribendi poematis. Ex quo duo colligimus; Primum est, non T t hæc ad Augustum, sed ad Julium Florum scribi. Alterum, non esse Horatium auctorem libri De Arte Poëtica; alioquin actum ageret.

143 At non verba sequi sidibus modulanda Latinis.

Fides Latinas, ut lyram versu 16. numerosam tantum poësim appellat, qualis est in hexametris, quos &

versus canoros vocat, versu 76.

Ne quid omittam, quod huc pertineat, nummum admoneo exstare Turnone, apud P. Albaret, sed sictum post sæculum xiv. ad conciliandam sidem verustatis volumini Odarum uni, quasi unicus ille aut præcipuus Horatii partus suerit. Nam ex una parte Vatis vultum exhibet, cum titulo, Q. Horatius. Ex altera parte lyra est, cum hac epigraphe: orpheus sæculi: quæ recentissimam proditætatem. Minus enim est ambitiosa vetustas: nec nummos cudit umquam, nisi honori Principum.

In Censura autem, quæ sequitur, cave, quisquis hac legis, existimes, omnia a nobis esse excussa diligenter, adeo ut nihil prætermislum sit, quod sit animadversione dignum. Vix centesimam attigimus memorabimus; sed nec omnia, nec alterius gene plurima, quæ ingeniosiores, & quibus est plus nobis otii, si quidem id aggredi absque præco existimatione Horatii voluerint, deprehendent.

partem eorum, quæ funt obelo configenda. Nam quis enumerare possit versus modulationis sive numerosi soni expertes; alios sine cæsura in medio; plurimos profæ similiores quam poësi; nonnullos una syllaba redundantes; quosdam definentes in pronomen qui, vel in conjunctivam particulam &: quod nihilo minus absurdum in Latino versu debet videri, quam esset in Gallico: si poësim exceperis, sermoni propiorem: in aliis voces dissectas, ut pars earum priorem versum compleat, altera sequentem inchoët: strophen cum strophe in plerisque illigatam, alioqui sensu carituram: cum ratio postulet, quamlibet strophen instar esse periodi suis vocibus circumscriptæ: alioqui non fine gravi offensione aurium ipsius etiam multitudinis versus esse legendos vel concinendos; quippe quæ singulas quasi periodos in singulis Hymnorum suorum strophis audire consueverit, Latina denique vocabula aut factitia plurima, aut secus intellecta, quam ab Horatio in Epistolis Satyrisque? Horum quidem vitiorum exempla haud pauca commemorabimus; sed nec omnia, nec alterius generis alia plurima, quæ ingeniosiores, & quibus est plus quam nobis otii, si quidem id aggredi absque præconcepta

# I. IN LIBRUM I. ODARUM ANIMADVERSIONES.

O D E I. Ad Macenatem.

1 Macenas atavis edite regibus.



Ezentium & Porsenam Etruriæ reges ex Plinio novimus. At de Mæcenatis genere hoc tantum Horatius genuinus, libro I. Satyra vi. versu 1.

Non quia, Macenas, Lydorum quidquid Etruscos Involvit fines, nemo generosior est te: Nec quod avus tibi maternus fuit atque paternus, Olim qui magnis legionibus imperitarint.

Nobilitas omnis Mæcenatis, avo gemino Tribuno militum constat: cui pareret legio Romana Tribuno, ut dicitur versu 46. An si soret idem Odarum & Satyrarum opisex, hic illud regium genus prætermitteret, quod illic tantopere commendaret? Lydos venisse in Etruriam Tyrrheno rege, hoc est, ut exponit Herodotus, libro I. sect. xciv. regis Lydi silio, testis est etiam Plinius, libro III. sect. viii. Mæcenatem e Lydis a Tyrrheni regis silio in Italiam deductis ortum suisse dicit Horatius. At non propterea prositetur ortum ex regis silio seu rege Tyrrheno: ac ne quidem e nobilibus Lydis, si qui viri nobiles inter colonos tune allegatos suere; id quod vix credibile est.

Tamen hunc vatem secuti sunt alii, ex eodem grege scilicet. Propertius:

Macenas eques Etrusco de sanguine regum.

Silius Italicus

---- Sceptris celebratum nomen Etruscis.

Martialis, libro x11. Epigr. 1v.

Macenas atavis regibus ortus eques.

3 Sunt quos curriculo pulverem Olympicum Collegisse juvat: metaque fervidis Evitata rotis, palmaque nobilis Terrarum dominos evebit ad deos.

Sunt, inquit, quos juvat, quibus plurimum prodest, in ludis Circensibus, qui similes sunt Olympicis, per campum pulverulentum agitare currum; atque ita metam circumflectere, rotis summa velocitate incitatis, ut ad cam non impingant. Nam hæc illos victoria ad corum amicitiam evehit, qui funt dii ac domini terrarum, ad benevolentiam scilicet Cæsarum, qui dii sunt: quo nempe sensu scriptum est etiam in Psalmo LXXXI. de Magistratibus & Judicibus, Ego dixi, Dit estis. Accepit hunc loquendi modum iste ab Horatio genuino; qui libro 2, sat. vr. versu 52. deos appellat Augustum & Mæcenatem: Deos quoniam propius contingis: quod idem valet atque evehi ad deos. Quod Dacerius ait, evehi ad deos, aliud nihil esse, quam tranquillam deinde vitam degere post victoriam, frigidum & humile est.

20 Nec partem solido demere de die.

Hoc iste dicto si morem negat Romanis suisse, ut pranderent sub meridiem; ut plerosque video velle Interpretes; Horatio is genuino adversatur, qui prandia in Satyris & Epistolis persepe commemorat.

Deinde vero, postquam alios aliis rebus detineri dixit; de se deinde sic pronunciat:

29 Me doctarum ederæ præmia frontium
Dis miscent superis: me gelidum nemus
Nympharumque leves cum Satyris chori
Secernunt populo: si neque tihias
Euterpe cohibet, nec Polyhymnia
Leshoum refugit tendere harbiton:
Quod si me Lyricis vatihus inseres,
Sublimi feriam sidera vertice.

Neque hanc carminis istius clausulam Interpretes in-

telligunt; quia neque quis sit sithic Mæcenas, quem vates alloquitur, sciunt. Si jam diis superis immixtus est vates, quorsum desiderat sublimi ferire sidera vertice? Scilicet dii superi non alii hic suns, quam quos proxime deos terrarum dominos appellavit: neque aliud est diis superis sitis misceri, quam quod postea subdit, seceni papulo: id quod tunc contingur, cum quis deorum ac dominorum terræ consuetudine & colloquio samiliari fruitur.

#### ODE II. Ad Augustum Casarem.

I Jam satis terris nivis atque diræ Grandinis misit Pater & rubente Dextera sacras jaculatus arces Terruit urbem.

Ridicule nivis quantalibet copia inter prodigia & ostenta reponitur: Er grando hieme, quando & nix decidit, quid habet diri, quod terrere urbem possit? Templa deinde cur sacras arces vocat, quorum nullum suit Romæ arci simile? Templum Jovis Capitolini in arce quidem, hoc est in Capitolio, sed non ipsum arx suit.

5 Terruit gentes, grave ne rediret Sæculum Pyrrbæ, nova monstra questæ.

Quid? nix, grando, & tonitru, quæ Romæ visa sunt vel audita, secere ut gentes timerent, ne Deucalionis diluvium rediret? O gentes sane de facili pavidæ! Et quæ Latinitas ista est: Terruit gentes, ne rediret? pro, sic terruit gentes, ut timerent ne rediret?

9 Pissium & summæ genus bæsit ulmo, Nota quæ sedes suerat columbis: Et superjecto pavida natarunt Æquore damæ.

Columbarum sedes in ulmis? ubi terrarum! Non ea certe istius natura fuit, quam emisit Noë ex arca; non earum, quas novimus omnes. Dame semper est Virgilio generis masculini: ut Egloga viii. versu 28. Cum canibus timidi venient ad pocula dame. Et libro III. Georg versu 539. Timidi dame, servique sugaces.

18 Jactat ultorem, vagus & sinistra Labitur ripa.

Exundat potius, quam labitur, fiquidem ultor. Sed metro vates imperitus servit.

21 Audiet cives acuisse ferrum, Quo graves Persa melius perirent.

Graves metri causa ponit, ut proxime, saculum grave, pro molesto.

33 Sive tu mavis, Erycina ridens, Quam Jocus circumvolat, & Cupido.

Erycinam Venerem ex nummo vetere prave intellecto confictam esse, ostendimus in Numismatibus Collectaneis. Ubi deinde cæsura versus sequentis? Quam locus circum.

38 Quem juvat clamor, galeæque læves, Acer & Mauri peditis cruentum Vultus in bostem.

Ita libri omnes: mentiente Dacerio, in vetuftis edi-

tionibus legi Marsi, non Mauri. Sed Mauri vates solius metri causa scripsit; cum Romani hoc loco dici convenientius foret.

41 Sive mutata juvenem figura Ales in terris imitaris almæ Filius Maïæ, patiens vocasi Casaris uttor.

Egregium vero Cæsaris ultorem Mercurjum; qui nonnisi Deus Mercaturæ præses est, vel amor pecuniæ & lucri, teste Homero; qui dum Maiæ silium vocat, Odyss. E'. versu 435. lucri & rei lautæ auctorem intelligit; ut recte Horatius genuinus sensit, libro 2. sat. vi. versu 5. Auctius atque Dii melius secere; bene est: nibil amplius oro, Maïa nate, nisi ut propria bæe mibi munera faxis.

47 Neve te nostris vitiis iniquum
Ocyor aura
Tollat: bic magnos potius triumphos:
Hic ames dici Pater atque Princeps.

Vitiis iniquum ut barbare solecizansque scriberet, pro, vitiis nostris iratum, nec serentem illa patienter, maniseste coegit sola versus explendisestinatio. Deinde, ei quod ibi verbum subauditur: Hic magnos potius triumphos? Nam quod sequitur, ames, non potest huc referri: cum aliud sit ames dici; aliud, ames triumphos. Denique si titulus Patris patriæ versu ultimo intelligitur, non est Augusto datus, ut nummi veteres testantur, ipsique historici, nisi multis post obitum Horatii annis. Quam ob causam non apparet in laudibus Augusti, libro 2. epist. 1. Augustus Pater absolute, non est appellatus, nisi post mortem & consecrationem, in nummis inscriptis, DIVUS AUGUSTUS PATER.

#### 31 Nec sinas Medos equitare inultos, Te duce, Casar.

Medos pro Parthis ponit, ut supra Persas, insigmi errore, a quo semper absuit, dum res pariter Augusti describeret, turn Virgilius in fine Georgicon: turn Horatius genuinus, libro 2 epist. 1. versu 256. Es formidatam Parthis te Principe Romam. Et libro 2. Satyra v. versu 62. Tempore quo juvenis Parthis horrendus, ab alto Demissum genus Ænea. Et libro 1. epist. xvIII. versu 56. Sub duce qui templis Parthorum signa resixit. Denique libro 2. Satyra 1. versu 15. Aut labentis equo describit vulnera Parthi. Nemo, qui Augusti actate scripserit, Persas Medosve pro Parthis dixit; neque qui multo postea scripsit Plinius. Equitare, pro, incursiones in fines Romani imperii facere, æque imprudenter & barbare dictum est. An enim Cæsar prohibere vellet aut posset, quin Parthi equitarent? Denique inultas, pro impunites, probati scriptores non dixere; sed pro non vindicato. Ita Horatius, libro 1. sat. viii. versu 44. Et ut non testis inultus. Et libro 2. sat. III. versu 297. Posthac ne compellarer inultus. Et Virgilius, libro. III. Georg. versu 227. Multa gemens ignomitam, plagasque superbi Vistoris, tum quos amisit inultus

#### ODE III. Ad navim, Virgilium Athenas vehentem.

Virgilium mittit Athenas, ne Virgilio credatur minus cognitus fidicen Lyricus, quam scriptor Sermonum & Epistolarum. At præter breve votum, quod initio præfigitur, pro felici navigatione, neliqua Ode de navigantium audacia est, quæ nihil ad Virgilium pertinet, aut ad rationem suscepti itineris.

Qui fragilem truci Tt 2

Com 3

Commist pelago ratem.

Trux pelagus? Epitheton alienum, & arreptum temere metri cito absolvendi causa.

L

14 Nec tristes Hyadas, nec rabiem Noti, Quo non arbiter Adria Major, tollere seu ponere vult freta.

Atqui Adriaticum mare Noto non est obnoxium, sed Euronoto tantum. Idcirco fingit Dacerius. Adriam hic positum esse pro mari quolibet indistincte. Deinde ponere freta, pro, sluctus componere sive sedare, metrum vati suasit ut barbare scriberet. Denique ubi cæsura est versus istius?

21 Nequicquam Deus abscidit Prudens Oceano dissociabili Terras.

Deus sic absolute positum, ex Christiana religione est, quæ sola Deum terræ & maris conditorem ac divisorem novit. Dissociabili dictum audacter, pro eo quod est, Qui oceanus potest dissociare sive disjungere terras & gentes inter se. Hoc enim voluit iste intelligi, quod barbare est elocutus.

25 Audax omnia perpeti Gens humana ruit per vetitum nefas.

Omnia perpeti, pro, omnia aggredi, dictum imperite, barbare versus complendi causa. Per vetitum ne-fas: ex his duabus vocibus redundat alterutra.

27 Audax Japeti genus.

Legit iste sacras litteras, & in his Japheth filium Noë, cui Occidens obtigit, & insulæ gentium. Alius est 'Ιαπετδς apud Homerum, Iliad. 6'. versu 479.

32 Semotique prius tarda necessitas Leti corripuit gradum.

Recte Virgilius, libro 111. Georg. versu 104. Cum præcipiti certamine campum Corripuere, ruuntque effusicarcere currus. At corripere gradum, pro, accelerare, certe Latinum non est.

37 Nil mortalibus arduum est:
Cælum ipsum petimus stultitiå: neque
Per nostrum patimur scelus
Iracunda Jovem ponere fulmina.

Adco, inquit, nihil mortalibus ardui est, ut cælum ipsum stulti incolcre cupiamus; quamvis per nostra scelera Jovem cogamus numquam de manibus ponere sulmina. Ex Christiana religione hic sensus est, quæ copiosam pollicetur mercedem in cælis, his qui vitam sancte composuerint. Iracunda fulmina, pro Jovem iracundum, commutatio casuum barbara est, Latio indigna.

#### ODE IV. Ad Sextium.

#### 1 Solvitur acris biems.

Dictum inepte: solvitur enim, quod adstrictum fuit, non quod adstringit: hiems & frigus adstringit: terra gelu adstricta veris adventu solvitur: glebæ solvuntur, non hiems.

7 Dum graves Cyclopum Vulcanus ardens urit officinas.

Grave, familiare epitheton huic vati, metri causa

graves Persa, grave saculum, graves officina &c.

16 Jam te premet Nox, fabulæque Manes, Et domus exilis Plutonia.

Fabulaque manes, dictum saltem obscure. Incertum enim cit, an Manes dicat meras esse fabulas; an quod alii malunt, de Manibus multas narrari sabulas. Plutonem pro Dite soli dicunt scriptores supposititii: non Virgilius in Georgicis, non Plautus, non Plinius, non Horatius genuinus.

#### ODE V. Ad Pyrrham.

6 Et aspera Nigris æquora ventis Emirabitur infolens.

Emirabitur, vox ficta metri complendi causa, & ex assectata specie vetustatis: pro admirabitur. A nemine, præter istum, ea est usurpata vox. Insolens, dictum barbare, simili causa; pro, non assuetus talia pati.

#### ODE VI. Ad Agrippam.

Scriberis Vario fortis, & bostium Victor, Mæonii carminis alite.

Alite, foloccum, pro aliti. Sed quid est, ales tarminis? Poiseau du poème; sive, le coq du poème beroique: Præterea non fuit Homerus Mæonius, sed Ionius: ut dicemus ad lib. Iv. Ode Ix. Acceptum Varii nomen ex Satyris & Epistolis Horatii, in quibus Varium is sæpe laudat: inprimisque versu isto jam laudato; Forte epos acer, Ut nemo, Varius ducit. Ubi epos Odarum artisex, id quod epicum carmen vocamus intellexit, sed magno errore; ut tum superius, tum in Observationibus ad Virgilium ostendimus. Itaque falso Varium isthic facit Mœonii carminis alitem, hoc est, in epico carmine insignem; pro carmine morali, sive de moribus.

7 Nos, Agrippa, neque hæc dicere, nec gravem Pelidæ stomachum cedere nescii, Nec cursus duplicis per mare Vlyssei.

Gravem, ut Ode IV. dictum est, huic versuum generi commodum epitheton. Duplicis, pro vasro, versipelli, fallace, vereor ut Latinum sit. Cor duplex, duplex animo, aliudve simile, non improbamus. Sed Vlysses duplex displicet, ut Cæsar duplex.

10 Imbellisque lyræ Musa potens vetat Laudes egregii Cæsaris, & tuas Culpa deterere ingent.

Quid est, Musa potens lyræ, nisi voces canoræ sine sensu? Diende an imbellis est lyra, quæ bella nescit canere? Egregium vero epitheton, egregius Casar! Quem dici invictum oportuit: sed metrum urgebat, egregii præserret.

#### ODE VII. Ad Munatium Plancum.

Aut Ephesum, bimarisve Corinthi Mænia.

Bimaris, pro, quæ duo maria respicit; sactitium vocabulum est, nove, audacter, imperite. Et cui umquam celebrata suere vel celebranda Corinthi mœnia?

8 Plurimus in Junonis honorem
Aptum dicit equis Argos, ditesque Mycenas.
Quam

Quam multa, ore te, inquit P. Vavassor, dedocendi sumus, ut Latine discamus? Quid usitatius inter nos, quam quid in honorem alicujus facere: quo se tamen omnis serme antiquitas incorrupta abstinuis? Latine deinde monet cum Plauto dicendum: Nunc buc benoris vestri venio gratia: &c, Tui honoris gratia seci quod mandasti. Tamen inter scriptores antiquitatis incorruptæ Plinius haud dubie censendus est, qui in honorem alicujus non semel dixit. Verum debet etiam Latine loquenti admodum displicere plurimus absolute sic positum, ut subintelligatur vates: quod nomen non præcessit.

### 27 Nil desperandum Teucro duce, & auspice Teucro.

Atque auspice de divis tantum dicitur, & Musis: de homine non dicitur. Horatius, libro 1. epist. 111. versu 13. auspice Musa.

#### 30 O fortes pejoraque passi Mecum sæpe viri.

Acceptumne istud est ex illo Æneidos, O p ssi graviora! an illud potius ex isto? Neque enim Æneida usquam laudat iste; quem tamen obiisse ponunt, post annos a Virgilii excessu decem.

# ODE VIII. Ad Lydiam.

8 Cur timet flavum Tiberim tangere? cur o'ivum Sanguine viperino Cautius vitat? neque jam livida gestat armis Brachia, sæpe disco, Sæpe trans sinem jaculo nobilis expedito?

Hoc est, cur non pancratio gestit vincere, atque adeo & cæstu, qui sæpe jam vicit disco, & jaculo ultra scopum conjecto? Sed armis pro cæstu positum est urgente metro obscure. Et expedito, pro vibraso similiter metrum suggessit, sed oratione barbara.

#### ODE IX. Ad Thaliarchum.

1 Vides ut alta stet nive candidum Soracte: nec jam sustineant onus Silvæ laborantes.

Stant certe montes immoti: sed verbum id hie frigidum est, & metri causa adhibitum. Quantam vero necesse est esse nivium copiam, ut sub his silvæ
laborent? Et tamen Dacerius: Ce laborantes est fort
beau. Centies sic exclamat; nec tamen sere alibi,
quam ubi culpandus est vates, & inepte scribit.

9 Permitte Divis cetera; qui simul Stravere ventos æquore fervido Depræliantes, nec cupressi, Nec veteres agitantur orni.

Stravere ventos, pro compressere, mitigavere, sedavere, dictum est barbare, metri causa. Depraliantes, factitia vox est, simili causa: alibi, quod sciam, haud visa. Divi sternentes ventos, dictum est ex Christianæ religionis sensu, quæ Deum agnoscit auctorem tranquillitatis in mari. Neptunum ethnicus vates diceret.

## ODE X. Ad Mercurium.

1 Mercuri facunde, nepos Atlantis, Qui feros cultus hominum recentum Voce formasti catus, & decora More palastra. Te canam magni Jovis, & deorum Nuncium, curvæque lyræ parentem.

At Mercurius Homero, ut diximus, & Horatio genuino, libro 2. sat. 111. versu 68. & in nummis Poitumi Aug. nonnifi Genius Mercatorum five Mercaturæ est, vel Genius lucri dator aut amator: Non eloquentiæ deus, aut orationis inventor, aut musicæ, aut palæstræ; nec deorum nuncius est. Horanus, loco citato: Accipe quod numquam reddas mibi, fi tibi dicam; Tune insanus eris, si acceperis; an magis excors, Rejecta præda, quam præsens Mercurius fert? Sic libro 2. sat v1. versu 3. jam supra allato: Auctius atque Dii melius fecere: bene est, nihil amplius oro, Maia nate, nisi ut propria bec mihi munera faxis. Mercurium vates orat, ut rem suam sibi præstet inro, Pingue pecus domino facias, & cetera, præter Ingenium; utque soles, custos mihi maximus adsis. Non eumdem Mercurium invocant Odarum scriptor & Satyrarum: an idem uterque Horatius est. His adde præterea quæ de Mercurio diximus, ad librum IV. Æneid. versu 244. Qui sunt deinde Latine, homines recentes? Nonne recens seu nuper nati? Nam pro primum ortis in mundi primordio, dictum est certe porobscure. Et catus, verbum inane, explendo versui quæsitum, une cheville. Denique ultimi versus cæsura ubi est? Sic in permultis aliis ea desideratur, aspera idcirco versificatione.

27 Tu pias lætis animas reponis Sedibus: virgaque levem coërces Aurea turbam. Superis deorum Gratus & imis.

Simile illud est, quarto Æneïdos, versu 242. Tum virgam capit, hac animas ille evocat Orco pallentes, alias sub tristia Tartara mittit. Neuter Homerum intellexit, Odysseæ á. 1. tametsi videri potest imporitis eum secutus uterque.

#### O D E X I. Ad Leuconoën.

I Tu ne quasieris (scire nesas) quem mibi, quem tibi Finem dii dederint, Leuconoë: nec Babylonios Tentaris numeros, ut melius, quidquid erit pati.

Scire nefas, pro sciri nequit; ut alibi, quidquid corrigere est nefas, pro quidquid corrigi nequit; barbarum est, nec Latinum. Ut melius similiter, pro cum melius sit, dictum obscure.

6 Sapias, vina liques.

Scopæ dissolutæ, pro, si sapias, vina liquato. Metro servit ubique, usque ad barbariem sermonis.

8 Carpe diem, pro, hoc die, hujusque diei fruere statim hilaritate; Latinum non est, sed metri causa sictum ab audaculo vate. Similiter credula postero, pro, sidens seu sperans diem futurum fore selicem; barbarum est. Credulus nemo dici debet, nisi præsenti vel indicio, vel sermoni.

#### ODE XII. Ad Augustum.

1 Quem virum aut beroa lyra vel acri Tibi sumes celebrare, Clio?

Proh! quam ab aspero versu inchoat Augusti laudes! carente scilicet in medio versu cæsura. Acri tibia, pro, acutioris soni, nonne commodius metrum scribere barbare vati suasit?

7 Unde vocalem temere insecutæ Orphea silvæ.

Tt 3

Tomere;

Temere, vox est sane temere posira, metri causa, Nam quomodo filvæ sequi temere, hoc est, nullo ordine, potuerunt?

23 Quid prius dicam solitis Parantis :: Laudibus?

Parens, de Jove non dicitur apud probatos scriptores: sed Pater: ut apud Virgilium, Ipse Pater: & Pater omnipotens. Aliud parens, aliud Pater eft.

31 Et minax, quod sic voluere, Ponto Unda recumbit.

Pro, resident fluctus, recumbit metri necessitas obtulit; sed oratione ex eo barbara.

41 Hunc & incomptis Curium capillis Utitem hello trabit, & Camillum Sava paupertas.

Sava, pro, aspera & perpessu difficilis, metri causa positum satis inepte. Nam cur sava, quæ viros tam fortes protulit?

45 Crescit occulto velut arbor ævo. Fama Marcelli.

Cette comparaison est fort belle, inquit Dacerius; qui sic semper exclamans vatem commendat, ubi ineptit, ut isthic. Lente enim certe crescit sama, quæ nonnisi ut arbor occulte crescit. Et quid est, avo oc-

49 Gentis humanæ pater atque custos, Orte Saturno, tibi cura magni Casaris fatis data.

Supra Jovem ipsum Fata reponit, ut Æneidographus.

53 Ille seu Parthos Latio imminentes Egerit justo domitos tiumpho: Sive subjectos Orientis oris Seras & Indos.

Latio imminentes Parthos, pro, imminentes Syriæ, Armeniæ, aliisve finibus Romani Imperii, dictum est imperite: ut & Seras & Indos aliquid negotii aut jurgii cum Romanis habuisse. Deinde subjectos Orienti Seras & Indos, Soli scilicet, recte intelligimus ac dicimus: at subjectos Orientis oris, quis intelligat? Strepitus vocum canorus est sine sensu: galimathias. Sed voces quinque continuæ, subjectos Orientis oris seras & Indos, definentes in sibilum litteræ S, cujus non aures offendant, etiam fi surdaster sit?

#### ODE XIII. Ad Lydiam.

Ab ista Ode legenda, similibusque, prorsus abstinemus: quas dum probi castique Interpretes a suis editionibus reseant, admonent spurcas esse.

ODE XIV. Ad navim, qua revebebantur amici in mate Ægæum.

Anno, ut nunc quidem videtur, exeunte 1223. vel incipiente 1234. cum Joannes Brennensis Comes, prope cadentis Imperii Romaniæ, ut tunc appellabatur, administrationem suscepturus, mari Byzantium peteret, Oden hanc exaravit pseudo Horatius. Integram hic juvat exscribere, eo quod liquido exponat, absque ulla allegoria, periclitantis illius ditionis statum, ut erat eo tempore; aliud certe nihil æque probabiliter.

1 O Navis, referent in mare te novi

#### $\mathbf{R}$ . $\mathbf{U}$ $\mathbf{O} \quad \mathbf{D}$ \_ , **A**.

Fluctus; o quid agis? fortitar occupa Rortum: nonne vides at Nudum remigio latus?

5 Bs malus celers faucius Africo, Antennæque gemant? ac fine funibus Vix durare carinæ

Possint imperiosius Æquor? Non tibi sunt integra lintea.

45 B 45 B

to Non dii, quos iterum pressa voces malo: Quamvis Pontica pinus Silvæ filia nobilis, Jastes & genus & nomen inutile. Nil pictis timidus navita puppibus

Fidit: tu nist ventis Debes ludibrium, cave. Nuper sollicitum quæ mibi tædium,

Nunc desiderium, curaque non levis: Interfusa nitentes

Vites æquora Cycladas.

1 O navis. Quæ nuncium attulit de obitu Roberti de Curtenaïo Imp. Constantinopolitani, anno

Fortiter occupa portum. Noli exire e portu Fortiter, epitheton puerile. Portum Ostiensem intelligit. unde folvit Joannes Brennentis.

s Malus celeri Africo saucius. Africo, vento, qui navim ex Ægæo mari in Galliam detulit. Epitheton celeri frigidum est; sed metro utile.

Vix durare, pro, perferre diutius, dictum audac-

10 Pressa malo, pro, malis oppressa; coacta metro oratio est.

Pontica pinus, structa Byzantii navis, ex arboribus filvarum Ponto Euxino vicinarum.

Jactes & genus & nomen inutile; cum diceretur. Navis Græca, navis regia, navis Imperatoris Romaniæ.

Nil pictis puppibus. Pictas sane naves prima hæc; opinor, vidit ætas.

15 Nist debes ventis ludibrium; pro, msi velis esse ventis ludibrium; dictum metri causa barbare, quia spondæum versus exigebat.

Nuper sollicitum qua mibi tadium. Tædebat me nuper, inquit, dum essem sollicitus de statu Imperii Romaniæ; de quo expectabam ut nuncios af-

Nunc desiderium, curaque non levis: ne Joannes Brennensis cum sociis & amicis naufragium patia-

20 Interfusa nitentes vites aquora Cycladas: quibus iter Byzantium ex mari mediterraneo est: maria fusa & inter Cycladas currentia, fac ut evites. Sed cur hæ nitentes, nisi metri causa ineptum epitheton est? Ponti & Cycladum mentio omnino vetat hic quæri allegoriam: quamvis Quintilianus, libro viii. cap. v1. versus duos priores exponit allegorice; sed duos illos dumtaxat, & quidem fatis coacte. Confer cum hac Ode aliam ejusdem argumenti, quæ elt xxvII. libri tertii.

#### ODE XV. Nerei de Troja vaticinium.

1 Pastor cum traheret per freta navibus Idæis Helenen perfidus bospitam.

Ut metro serviret Paridem pastorem fecit; & quidem quasi antonomastice.

3 Ingrato celeres obruit otio Ventos, ut caneret fera Nereus fata.

Pro Neptuno, metro cogente, Nereum postuit: cui

tamen non ea potestas data a poëtis est, ut ventos pro arbitrio compescat. Fera sata, pro seralia, sive lustuosa, non placet.

5 Mala ducis avi domum Quam multo repetet Gracia milite.

Mala metri causa pro infausta scripsit: vel pro avi sinistra, ut dixit Plautus.

Imbelli cithara carmina divides.

Divides, pro cantabis, dictum audacter, ut versus citius finiretur, ac numerosius.

Tamen heu serus adulteros Crines pulvere collines.

Adulteros crines, pro adulter, dictum ineptissime: sed ita versus cogebat scilicet.

31 Sublimi fugies mollis anhelitu.

Sublimem anbelitum vocare, tractum ex alto pectore spiritum, vatis est imperiti vel audacis: & istud epitheton merito ante nos Scaliger improbavit.

33 Iracunda diem proferet Ilio, Matronisque Phrygum classis Achillei.

At nec iracunda classis suit sed ex classe tota solus A-chilles: nec obsessi Phryges suere, sed Trojani.

35 Post certas biemes uret Achaïcus Ignis Iliacas domos.

Falsus propheta Nereus est: capta Troja expilataque est, non cremata. Et trochæum ignis ponit hic vates pro spondæo, solcæcizans.

#### ODE XVI. Palinodia.

2. Quem criminesis cumque veles modum Pones iambis.

Criminosus, facta vox est a cohorte illa recente: non est apud probatos scriptores. Nunc apud inventores pro maledico ponitur, nunc pro scelesto.

5 Non Dindymene, non adytis quatit Mentem sacerdotum incola Pythius.

Adytis, pro in adytis, versu cogente. Et incola Pythius, pro Apolline, dictum est humiliter & obscure, ex simili causa.

9 Tristes ut iræ.

Pro graves, licenter admodum: quia versus scilicet spondæum poscebat.

13 Fertur Prometheus addere principi Limo coastus particulam undique Defestam: & insani leonis Vim stomacho apposuisse nostro.

Stomacho pro pectore, dictum inepte. Nam si pro ira, etiam eo ineptius, quod sabulæ adversatur. An enim Prometheus iram apposuisse iræ diceretur? A leone enim iracundiam indidisse homini singitur, a vulpe astutiam, &c. at non iracundiam apposuisse iracundiæ. Principi limo, pro primigenio, sive primo; quis non videt audacter dictum, nec satis La-

tine, ut dactylo versum absolveret?

18 Et altis urbibus ultime Stetere cause cur perirent.

Ultima, pro potiores, vel proxima: & fletere, pro fuere, non ratio, non Latinitas suasit ut scriberet; sed metri leges, quæ dactylum illæ, isthic spondæum desiderant.

22 Compesce mentem: me quoque pestoris Tentavit in dulci juventa Fervor, & in celeres iambos Missi furentem.

Compescere mentem, abstinere a ratiocinando est. Pro, iram cohibe, mitiga, comprime; dictum imperite, & versus cito conficiendi necessitate. In dulci juventa, epitheton inane, cheville: præsertim cum fervor, & furor sequatur. Præterea, misit in iambos, pro, impulit ut iambos scriberem, ex pari metri necessitate barbare dictum; ut & celeres iambos cur appellet, haud alia causa est. Nam hexametri pentametrique certe celerius pronunciantur, quam iambi. Et quis tamen celeres hexametros pentametrosve dixerit?

# ODE XVII. Ad Tyndaridem.

Nec virides metuunt colubras, Nec Martiales hædilia lupos.

Perquam imperite secundam syllabam corripit in bædilia, cum longa sit: & dactylum facit, bædili: ac deinde anapæstum ponit pro dactylo, a lupos. Et Martiales lupi, quam inepte idcirco dicuntur, quia hoedos vorant?

10 Utcumque dulci Tyndari, fiftula, Valles, & Ufticæ cubantis, Lævia personuere saxa.

Utcumque pro quandocumque, ut hic accipitur, barbarum est, vel solcecum: nam reipsa Latine valet, quomodocumque. Deinde cubantis soribere, pro declivis, hoc est, solcecizare, aut loqui barbare quid coëgit, nisi festinatio conficiendi versus, quamvis inepte? Nam collem cubantem quis vidit? quis sobrius dixerit?

14 Hinc tibi copia Manabit ad plenum benigno Ruris honorum opulenta finu.

O intricatam & vix extricabilem sententiam?

Dices laborantes in uno
Penelopen, vitreamque Circen.

Cur vitrea Circe? quoniam id epitheton egregie vatem adjuvit properantem. Aliam quære causam: probabilem nulla m invenies.

21 Hic innocentis pocula Lesbii Duces sub umbra.

Vinum innocens, pro innoxium, an Latinum? Pocula ducere, pro haurire, an est Latinum? An non utrum-que metri necessitas huc intrust?

25 Ne male dispari Incontinentes injiciat manus.

Male dispari, pro valde dispari, necessitas versus expendi suasit, latin itate invita.

Digitized by Google

## ODE XVIII. Ad Quintilium Varum.

Est hæc Ode xvIII. ad Quintilium Varum: Ode xxIV. ad Virgilium est, de morte Quintilii. Idem utrobique Virgilius. At Varum ex nummis veteribus intelligimus annis saltem novem post Virgilii excessum fuisse superstitem. Frustra ibi Quintilium nescio quem rhetorem singunt; cum is, cujus destetur obitus, tantum a side, a pudore, a justitia & veritate commendetur, non ab cloquentia. Ut ut est, præter Varum, Quintilium aliquem suisse alicujus nominis, ex nullo probato liquet scriptore.

#### 6 Teque decens Venus.

Decens, pro decora, carminis necessitate positum est.

7 At ne quis modici transiliat munera Liberi,
Centaurca monet cum Lapithis rixa super mero
Debellata: monet Sithoniis non levis Evius:
Cum sas atque nesas exiguo sine libidinum
Discernunt avidi. Non ego te, candide Bassareu,
Invi um quatiam: nec variis obsita frondibus
Sub dium rapiam.

Ut modico vino utamur, inquit, admonet pugna Centaurorum cum Lapithis orta in ebrietate. Debellata, pro, pugnata, consecta, barbare, metro exigente. Monet & Bacchus non levis, hoc est, exitialis Sithoniis. Non levis, pro, gravis & exitiosus; méio-ois est puerilis. Cum illi Sithonii scilicet, avidi libidinum explendarum, fas atque nefas discernunt exiguo limite; unde utrumque miscent in vino. At ego, inquit, &c. Quod sequitur, impurissimum est; nec attingerem profecto, nisi operæ pretium esset interim ostendere, quantæ spurcitiæ vatem subinde laudent etiam e veteribus ii, qui se Ecclesiasticos & Christianos scriptores haberi voluerunt; & refecandam hanc quoque partem moneri vellem eos, qui se hunc vatem edere jactitant ab omni expurgatum obscenitate; cum sit hic maxima, a nullo adhuc interpretum deprehensa. Bassareus ex Hebreo certe est: non tamen a בשר vindemiare: neque enim Bacchus vindemiat: aut בציר a vin temia: nam Baffireu scribi oporteret: sed a : quod pudice carnes vertit Vulgatus Interpres, Ezech. xxIII, 20. Nemo castus a me plura desideret. Respondet istud, Non te invitum quatiam, infandæ libidini, quam in Sithoniis proxime incufavit. Hebraica spargere vocabula in suis scriptis, toti cohorti impire & impuræ familiare effe, nottræ demonstrant in singulos fere observationes. Obsita, pro obducta, vel tecta, metrum coëgit scribere.

Sava tene cum Berecynthio

Cornu tympana: quæ subsequitur cæcus amor sui.

Et tollens vacuum plus nimio gloria verticem,

Arcanique fides prodiga, perlucidior vitro.

Gloria pro jactantia, non placet. Vacuum verticem: vacuum potius cerebro caput dici oportuit. Nec fidem prodigam arcani novi, sed potius infidelitatem.

#### ODE XX. Ad Macenatem.

- 1 Vile potabis modicis Sabinum Cantharis, Græca quod ego ipse testa Conditum levi: datus in theatro Cum tibi plausus.
- T Care Mæcenas eques: ut paterni Fluminis ripæ, simu' & jocosa Redderet laudes tibi Vaticani Montis imago.

Epitheta perfrigida sunt; care, & eques. Deinde quando vel semel & qua causa datus Mæcenati in theatro plausus? Cæsarne tunc aberat? Mox ut pro cum, metri causa, dactylum hic poscentis, barbarum est. Præterca, flumen paternum, pro patrium, similiter metri causa, soloecum est. Fluit Tiberis quidem in Etruria, quæ patria suit Mæcenatis: sed & extra Etruriam multo auctior. Denique montis imago, pro vocis imagine mente repercussa, dictum inepte & barbare, non Latine.

#### ODE XXI. In Dianam & Apollinem.

- 3 Latonamque supremo Dilectam penitus Jovi.
- O frigidum adverbium! o verbum inane, penitus dilectam!
- 13 Hic bellum lacrymofum, bic miseram famem,
  Pestemque a populo, & principe Casare IN
  Persas atque Britannos
  Vestra motus aget prece.

Cui non risum moveat illa præpositio in, a suo casu versuque divulsa? Ne tironi quidem ignosceretur in scholis? Nec Persas Augustus bello umquam appetiit, nec Britannos.

#### ODE XXII. Ad Aristium Fuscum.

Aristii Fusci momen desumptum est ex libro 1. epist. x. versu 1. & 44. Lætus sorte tua vives sapienter, Aristi. Visum idoneum nomen est, cui Ode de integritate vitæ inscriberctur, vel dicaretur. Est enim dessos Optimus, Cui autem melius, quam viro optimo?

- 1 Integer vita, scelerisque purus, Non eget Mauri jaculis, neque arcu, Nec venenatis gravida sagittis, Fusce, pharetra.
- Sive per Syrtes iter æstuosas, Sive facturus per inhospitalem Caucasum, vel que loca fabulosus Lambit Hydaspes.
- o Namque me silva lusus in Sabina, Dum meam canto Lalagen, & ultra Terminum curis vagor expeditus, Fugit inermem.
- 13 Quale portentum neque militaris Daunia in latis alit esculentis: Nes Jubæ tellus generat, leonum Arida nutrix,
- 17 Pone me pigris ubi nulla campis Arbor æstiva recreatur aura: Quod latus mundi nebulæ, malusque Juppiter urget.
- 21 Pone sub curru nimium propinqui Solis, in terra domibus negata: Dulce ridentem Lalagen amabo, Dulce loquentem.

Hæc Ode commendationem continet veræ & Christianæ pietatis, quæ Græce beoreßenæ dicitur, & cui comes sit integritas, comitas, suavitasque morum. Nam Lalage hoc loco non alia est, quam ipsa Pietas Christiana: Hæc in homine probo dulce ridet, dulce loquitur: hoc est conjuncta cum hilaritate, comitate, & urbanitate est. Pone me, Christe, inquit vates; (hoc enim est, Fusce:) Pone me sub alterutra Zona, frigida, torridave, in syrtibus, vel

· in filvis, ubi funt lupi leonibus immaniores: ubique meam cantabo Lalagen; Pietatem amabo cum hilaritate conjunctam. Eccui enimvero alteri dicere potest vates, qui sobrius sit, quam Deo & Christo: Pone me sub Zona alterutra, vel in Syrtibus, vel in silvis plenis luporum? Amico mortali si quisquam hoc dixerit, emotus mente merito existimetur. Syrtes astuo-Jas non Latine, sed inepte & barbare dicitur. Sunt enim Syrtes, non folitudines Africa mediterranea, ut iste imperite existimavit, sed undoso ac diro mari finus duo prope Tripolim. Æstuosus autem Latine nonnisi calidus est, aut sole nimio servens: ut sunt dies æstuosi, loca æstuosa, Auster æstuosus. Paris imperitiæ est, aut æstuosum mare ponere, pro mari procelloso, aut Syrtes esse terrestres solitudines arbitrari. Fabulosus, epitheton quæsitum est temere aptum claudendo versui: sed falsum. Neque enim fabulosus est amnis Hydaspes, sed teste Plinio, libro VI. sect. XXI. clarus & clarissimus. Maius deinde Juppiter, pro aeris inclementia, dictum est insipienter & barbare. Cetero illud dulce ridentem, & dulce loquentem, acceptum est ex libro I. epist. v11. versu 27. Reddes dulce loqui, reddes ridere decorum: hoc est, risus & jocos decentes.

#### ODE XXIII. Ad Chloën.

Vitas binnuleo me similis, Chloë; Quærenti pavidam montibus aviis Matrem, non sine vano Aurarum & siluæ metu.

Diæresis in tirone poeseos castiganda: siluæ in tres syllabas, sive in anapæstum; cum sit vox dissyllaba, ex pes spondæus.

#### O D E XXIV. De Quintilii obitu.

13 Quod si Threicio blandius Orpheo; Auditam moderere arboribus sidem, Non vanæ redeat sanguis imagini; Quam virga semel borrida

Non lenis precibus fata recludere; Nigro compulerit Mercurius gregi.

De Mercurio & ipsius munere, quantum allucinetur jam superius ostendimus ad Oden x. Non lenis, pro, non facile exorabilis ad recludenda fata, barbarum & obscurum est.

Sed levius fit patientia Quidquid corrigere est nefas.

Pro, quidquid corrigi non potest. Audacter & barbare, non Latine. Sic iterum in Ode x1. Scire nefas, sed & Cicero, inquit Muretus, quodam loco ex Timæo. At, inquam ego, uterque prave, quia uterque ψευδώνυμος.

## O D E XXV. Ad Lydiam.

Thracio bacchante magis sub interlunia vento:

Levis, pro spreta, vel nullius existimata pretii, num Latine dictum periti possunt putare? Versus deinde sequens quam habet formam carminis? Hæccine poësis, an potius prose est? Ubi cæsura? Et quam dure e diverso distracta in duos vox interlunia est?

2 Cum tibi flagrans amor, & libido, Qua solet matres furiare equorum.

Furiare, pro, in furorem adiçere, fictum omnino est metri causa verbum.

# O D E XXVI. De Lamia ad Musam suame

Musis amicus, tristitiam & metus
Tradam protervis in mare Creticum
Portare ventis: quis sub Artto
Rex gelidæ metuatur oræ.

Suis Tiridatem terreat unice,
Securus. O quæ fontibus integris
Gaudes; apricos necte stores, &c.

Protervis, epitheton est metro tantum utile, alioquin ineptum. Nam si protervi venti, qui morem gerent jubenti portare curas suas in mare Creticum? Et per se venti protervi, voces sunt sine sensu. Tiridatem regem nemo novit ante illum Armeniæ regem, quem sub Nerone Romam venisse Plinius prodidit, sibro xxxiii. At Neronis tempora Horatius longe antecessit. Eam ob rem aliqui pseudo-Horatii cultores ac desensores Mithridatem hic pro Tiridate reponunt, sed prorsus ignotum. Quid sint aprici flores, fateor me nescire. Colles apricos dixit Virgilius in Eglogis: pratum apricum Horatius, libro 2 Epist. xiv. versu 30. stores apricos, præter istum, metri causa, nemo sobrius.

#### ODE XXVIII. De morte.

8 Tithonusque remotus in auras.

Hoc est, ut aïunt, mutatus in aërem, tenuemque vaporem. Causa ita singendi imprudentibus suit Homerus prave intellectus: qui dixit solummodo, e cubili Tithoni inclyti, hoc est, e loco ubi cubaret, surgere Auroram: inde maritum Auroræ Tithonum dici censuerunt. Remotus in auras, quam dictum obscure, metri causa?

19 Mista senum ac juvenum densantur funera, nullum Sava caput Proserpina sugit.

Non novit iste Proserpinam: sæva non est. Vide nostram Homeri Apologiam.

#### ODE XXIX: Ad Iccium.

I Icci, beatis nunc Arabum invides Gazis, & acrem militiam paras: Non ante devictis Sabææ Regibus, borribilique Medo Nectis catenas.

Sabaa foloccum est; pro Saba vel Sabais has voces duas, devittis Sabais noluit iste jungere, ob similem exitum, sive sonum. Regibus Saba, vel Medis, numquam Romani bellum indixere. Horribili pro seroci, vel bellicoso, quis approbet? Versus sie poscebat.

9 Doctus sagittas tendere Sericas Arcu paterno.

Quasi vero sagittæ in Arabiam advehantur e Seribus; hoc est, e China. Arcum tendere Latine dicimus: an & sagittas arcu tendere? Minime certe.

14 Libros Panæti, Socraticam & domum Mutare loricis Iberis, Pollicitus meliora, tendis.

Tendis, pro, cogitas, vel paras, Latinum non est; sed obsequi metro coactus est vates.

ODE XXXI. Ad Apollinem.

9 Premant Calena falce, quibus dedit Fortuna vitem: dives & aureis

Metr

Mercator exficcet culullis Vina Syra reparata merce,

Reparata, pro comparata, metri causa positum, sed barbare. Cululli, ficta ab isto vox est, nec ab alio (quod quidem sciam) usurpata. Occurrit autem iterum in Arte Poëtica, versu 434. Reges dicuntur multis urgere culullis, Et torquere mero, quem perspexisse laborent, An sit amicitia dignus.

#### ODE XXXII. Ad lyram:

O laborum Dulce lemmen, mihi cumque salve Rite vocanti.

Mibi cumque salve: si non est hæc protervia omnem vincens audaciam, cœcus sum. Quid est, salve mibi? Et quid est, mibi cumque? Alterutrius dicti ubi exemplum? Si salve pro save est, metrum fecit vatem ineptire.

#### ODE XXXIV. Ad seipsum.

Namque Diespiter Igni corusco nubila dividens.

Sic & libro III. Ode 2. Sape Diespiter Neglectus incesto addidit integrum. Diespiter, ficta vox, est ab improba cohorte, ad conciliandam scriptis suis opinionem vetustatis: ex רי-חשמה-חת-ער: ut Christum Deum significet, Qui conterentes se conteret inimicos: Judæos nimirum, qui eum occiderunt.

Valet ima summis Mutare, & insignem attenuat Deus Obscura promens,

Vox illa, Deus, absolute sic posita, mentem & linguam Christianam sapit. Sed obscura per obscurum, hominem scilicet, uti præcessit, insignem, metri causa soloecum est.

#### Q D E XXXV. Ad Fortunam.

1 O Diva, gratum qua regis Antium, Prasens vel imo tollere de gradu Mortale corpus, vel superbos Vertere funeribus triumphos.

Quid est, gratum oppidum? Prasens, pro potens, versus, non Latinitas, postulavit. Mortale corpus, versus similiter, non ratio dici patitur, pro homine mortali: Et vertere, pro mutare, hic barbarum est, metri causa. Ex nummo antiquo, sed prave & pueriliter intellecto, accepta hæc Fortunæ Antiatis appellatio est. Est ille argenteus apud Patinum, in Famil. pag. 244. & in Museo nostro, hac epigraphe: Q. Rustius fortunæ antiat. Duo hæc in area capita sunt conjuncta: dextrum est civis Narbonensis, pileo urbano & domestico tecti: alterum Fortunæ, capitis muliebri tegmine..)(. CAESARI Augusto. Ara, in qua scriptum est, for. RE. Infra, ex s. c. Hic Fortunam Antiatem prædicari vel umbrosa: sed vates impurissimus puerum siuma pseudo-Horatius stuste credidit: cum & ubique paria ac ministrum ait non dedecere myreum: quoniam ter Fortuna coleretur, non Antii præcipue; nec 're- myrtus est Veneri sacra.

gere Antium modo, sed orbem ipsum a Vate dicenda esset; & denique, quod caput est, in hoc numismate nulla Antii mentio sit; sed sententia hujusmodi, magna ex parte primis dumtaxat vocum litteris expressa: Q. Rustius fortunæ Augusti Exstruxit Aram Narbone, Titulo Imperatoris Augusti Tutatricis. CESARI AUGUSTO, ara FORtuna REducis, EX Senatus Consulto. Nihil certius. In tam crassum errorem de Fortuna Antiate verus Horas tius non impingeret, qui Romæ vixit.

UM

Diffugiunt cadis Cum fœce siccatis amici Ferre jugum pariter dolosi.

Pro co, opinor, quod est, fallentes dum pollicena tur, se pariter nobiscum jugum infortunii esse laturos, si fors evenerit. Sed quanta hujus orationis obscuritas, metri causa: Ferre jugum pariter dolosi?

29 Serves iturum Cæsarem in ultimos Orbis Britannos,

Atqui nulla exstat apud probatos scriptores Britannicæ expeditionis mentio ab Augusto susceptæ. Quin immo, ex Plinio & nummis antiquis constat; arma Romana in Britanniam non penetrasse, ante annum Claudii Cæsaris nonum: prius litora tantum Britannica sub Julio serviisse, ut Plinius loquitur; libro IX. sect. LVIII. & LXXXIX. At iste etiam devictosab Augusto Britannos canit, libro III. Ode v. Gielo tonantem credidimus Jovem Regnare: præsens Divus habebitur Augustus, adjectis Britannis Imperio, gra-vibusque Persis. Sed a bello Britannis inferendo revocatum suisse Augustum singunt Interpretes; poëtam autem, cum illud gerendum esset, pro confecto habuisse; & victoriam cecinisse ante tubas. Utra stultior; culpa, an culpæ excusatio est? Orbis ultimos inepte, non Latine dicitur. Extremus orbis, aut ut Virgilius loquitur, libro 2. Georg. versu 124. Extremi sinus orbit; & libro 1. versu 30. Ultima Thule: ut Plinius, libro xix. sect. 2. Ultimi bominum existimati Morini; perbene scribitur. At ultimos orbis infigniter barbarum est.

#### ODE XXXVII. Ad sodales.

10 Quidlibet impotens Sperare.

Barbarum & soloecum est: pro, adeo iræ & superbise impotens, ut quidlibet auderet sperare.

#### ODE XXXVII. Ad puerum.

3 Rosa quo lecorum Sera moretur.

Pro, quo loco, vel ubi locorum. Versus sic coëgit folœcizare.

Neque te ministrum Dedecet myrtus, neque me sub arcta Vite bibentem.

Arctam vitem inepte dicere versus coegu, pro densa

Digitized by Google

# IN LIBRUM II. ODARUM ANIMADVERSIONES.

ODE I. Ad Pollionern.

1 Motum ex Metello Confule civicum.



Otus civicus dicitur imperite admodum pro motu civili. Civicum enim dicitur, quod civibus convenit, ut corona civica, civica jura: civile, quod fit a civibus, seu bene, seu male. Deinde, ex Metello, pro sub Metello, vel us-

Metello, pro sub Metello, vel usque a Metello, Latinum non est; sed ut civicum pro civili, metri causa deproperandi barbare positum.

23 Et cuncta terrarum subacta
Præter atrocem animum Catonis.

Atrocius epitheton ipsum prosecto est. Et cuncta terrarum Latinum non est.

25 Juno, & deorum quisquis amicier Afris, inulta cesserat impotens Tellure.

Ex Æneide forte jam inchoata, argumentove ejusdem proposito, ille Junonis erga Asros savor est. Impotens, pro, non potens odium vel iram explere, Latinum non est.

#### ODE II. Ad Crispum Sallustium.

Nullus argento color est, avaris Abdita terris inimice lamna Crispe Sallusti, nest temperato Splendeat usu.

Lamne pro lamine: & avare terrarum epitheton: & terris pro terra; omnia metri causa, nimis licenter, & barbare. Si Sallustius hic alius est a scriptore rerum Romanarum, debuit ab illo aliqua nota secerni. Quod cum iste non facit, prodit ingentem parachronismum suum.

Notus in fratres animi paterni s Illum aget penna metuente solvi Fama superstes.

Extento avo vivere, coacta metri causa & obscura Latinitas est. Absurde vero dicitur, penna metuens solvi, pro infatigabili, metuente desatigari: idque pro semper volante sama. Aptius diceretur, opinor, non metuente solvi, pro infatigabili, quam metuente. Proculeius hic alius probabiliter dici non potest esse, quam Patriarcha Joseph. Qui procul vixit a domo paterna & fratribus: derivato nomine ex procul; & tru vixit. Celebratissimus est ille certe ob paternum erga fratres animum: & erit ob id ejusdem æterna memoria. Hunc vates haud dubie spectavit, qui scripturas legit. Non talem usquam Proculeium habet Romana ipsa historia fabulosa.

17 Redditum Cyri solio Phraaten Dissidens plebi, numero beatorum Eximit virtus.

Vel ipsum veterum nummorum silentium vatem mendacii arguit. Nec Cyri solium Parthia, sed Media & Persis fuit: nec Phraates Cyri solium obtinuit, aut recepit ab Augusto. Phraates Armeniæ rex suit: de quo Horatius, lib. I. Epist. x11. versu 26. Claude virtute Nerons Armenius cecidit? jus imperiumque Phraates Casaris accepit genibus miner.

9 Latius regnes avidum domando Spiritum, quam si Libyam remotis Gadibus jungas, & uterque Panus Serviat uni.

Atqui non longe a Libya remotæ Gades, sive a resigione Pœnorum, ubi Carthago est.

13 Crescit indulgens sibi dirus bydrops.

Hydrops, pro bydropico, foloccum est: & crescit hydropicus, pro morbum auget, foloccum est alterum:

#### ODE III. Ad Delium.

13 Huc vina, & unquenta, & nimium breves Flores amana ferre jube rosa.

Flores breves, pro brevis ævi, qui cito marcescunt, Latinum non est: neque illud magis, flores rosa, pro rosas. Ab imperito id esse scriptum scito, qui quos vulgo vocamus fleurs de Lis, arbitratus est sic appellatos esse, quasi flores lilii: cum reipsa flores Lisii amnis sint: pariterque dicere se posse credidit, flores rosa. Ætatem hinc disce poëtæ.

15 Dum res, & ætas, & sororum Fila trium potiuntur atra.

Cur fila trium atra, nisi solius metri causa positumi istud epitheton est; cum ex iis una dumtaxat filum; secet, ideoque sunesta sit, & atra sola dici possit?

Divitiis potietur beret.

Exstructa in altum divitia, pro opibus in cumulum congestis, frigidum ac barbarum, haud Latinum, est.

ODE VI. Ad Septimium.

10 Dulce pellitis oribus Galesi Flumen.

Galesi flumen, pro Galesus amnis, soloccum est: & Gallicismus; la riviere de Seine, la riviere de Loire.

ODE VII. Ad Pompeium.

11 Cam fracta virtus, & minaces Turpe solum tetigere mente.

Tangere mente bumum, dictum certe perfrigide; pro eo quod Maro dixit, Terram ore momordit.

Et turpe solum, epitheton est inane & alienum

5 Pompei, meerum prime sodalium.

Contra leges Grammaticæ est ista crasis, qua site Pompei vox dissipllaba. Est enim NOMNHIOC Græce: nec rite sit crasis ex duabus longis, aut ex molosso spondæus.

V v 2

13 Sed

.

13 Sed me per bostes Mercurius celer Denso proentem sustulit aere.

Unde vis ea Mercurio, qui nonnisi Genius Mercatorum, aut amor lucri est, ut diximus, ad lib. I. Ode x.

18 Longaque fessum militia latus Depone sub lauru mea: nec Parce cadis tibi destinatis.

Nec in fine versus, vel puero haud ignoscenda licen-

21 Oblivioso lævia Massico Ciboria exple.

Obliviosum vinum, pro co qued cet, Quod cum incbriat, oblivionem malorum affert, Latinum certe non est. Ciboria vox est e Christianis accepta: apud caros vas est Corpori Christi adservando destinatum: neque ab aliis ulurpata seriptoribus, quam cohortis impiæ, qui cam vocem ad pocula potoria significanda transtulerunt. Sacræ pyxides vocantur Gallice, des ciboires. Factum id nomen est illis ex carne Christi: de qua ipse dixit, Caro mea vere est cinus: quoniam in illis pyxidibus reponitur. Italis similiter ciborio est. Denique exple, pro exhauri audacter magis mesti causa, quam Latine positum est: quamvis id dicat Donatus Terentianum esse.

#### ODE IX. Ad Valgium.

Non semper imbres nubibus hispidos Manant in agros.

Imbres nubibus manant, pro cadunt, vel funduntur e nubibus. Et bispios, epitheton inane vel alienum est. Nam agris hispidis, sive gelu horridis, expetuntur imbres: quibus decidentibus tum desinuntesse agri hispidi.

9 Tu semper urges flebilibus modis Mysten ademptum.

Quid porro cst, Urgere versibus mortuum?

Nec tibi Vespero Surgente decedunt amores, Nec rapidum fugiente solem.

Vespero surgente, pro, Lucisero, dictum est perquam imperite. Nec Vesper Solem sugit; immo subsequitur. Stella Veneris est, quæ aumquam a sole longius abscedit, quam xxvi. gradibus.

Nec impubem parentes
Troilon, aut Phrygie sorores
Flevere semper.

Falso impubes Troilus dicitur, ut ad 1. Æneid. versu 478. adnotavimus. Nec sorores Troili, Priami siliæ, Phrygiæ suere, sed Troades.

19 Cantemus Augusti trophæa
Cæsaris, & rigidum Niphaten,
Medunoque sumen gentihus additum
Victis, minores volvere vertices:
Intraque præscriptum Gelonos
Exiguis equitare campis.

Pulsum Niphatem, hoc est, sugatos ex eo monte Armenos, eleganter cecinit, quamvis audacter, Virgilius, libro III. Georg. versu 30. At rigidum Niphaten cantare, nihil est aliud, quam illum a rigore seu frigore celebrare; quod est hic ineptum, & solius metri causa positum insulse; cum neque reipsa rigidus ille aut frigidus sit. Flumen addere gentibus quid sit, non capio. Ecquod illud autem Medum slumen est? Non Euphrates certe, qui procul fluit a Media. Deinde neque cum Medis, neque cum Gelonis Augusto Cæsari plus negotii suit, quam cum Indis & Seribus. Intra præ/criptum, pro, intra sines sibi præscriptos, audaster dictum est, licenter, obscure.

#### ODE X. Ad Lieinium.

1 Rectius vives, Licini, neque altum Semper urgendo.

Semper altum urgere, pro, semper in mari navigare, sive remigando mare fatigare, obscurum metri causa, non Latinum est. Hæc Ode tamen priores vincit elegantia.

5 Informes biemes.

Haud dubic informe epitheton.

21 Rebus angustis animosus asque Fortis apparo.

Animosus atque fortis appare, prosam sapit, ac proper modum ταυτολογίαν, vel βωτεολογίαν.

ODE XI. Ad Hirpinum.

1 Quid bellicosus Gantaber, & Scythes Hirpine Quinchi, cogitee.

Cum Cantabris quidem Cæsar Augustus bellum gesasit : cum Scythis idem, aut hi cum illo, nullum magis quam Indi.

Ne trepides in usum Poscentis ævi pauca.

In usum avi pauca possentis, metri ratio scribere barbare & obscure coegit, pro eo quod est, ad comparanda, quæ vitam, vel naturam alant, parvo contentam, pauca possentem.

1 1 Quid œternis minorem Confiliis animum fatigas?

Quæ funt aterna confilia? Ut metro serviret, aterns posuit, pro, alia ex aliis nexa, nec umquam desitura, barbare & obscure.

#### ODE XII. Ad Macenatem.

Domitosque Herculea manu
Telluris juvenes: unde periculum
Fulgens contremuit domus
Saturni veteris: tuque pedestribus
Dices bistoriis pralia Casaris
Macenas melius.

Telluris juvenes, pro Terra filies, Latina ofatio mon est. Et Saturni veteris dennus fulgens quaenam est? non cælum, si Homero saltem credimus. An etiam Latine dicitur, contremiscere periculum? Historiæ pedestres, dictum videtur, pro, illigatæ pedibus versu heroïco, ut Annales Ennii. Sic Musam pedestrem dixit Horatius genuinus, libro 2. Sat. vi. versu 17. An igitur Mæcenas inner poëtas? Item Sat. 2. versu 247. excusat se a seribendis Augusti laudibus: id oneris desert Virgilio Varioque, non Mæcenati: quem haud dubie non omitteret, si sciret eum carminascribere. Alium esse Odarum seriptorem ab Horatio apparet hoc quoque argumento.

20 Sacro -

‡ò

Sacro Diena celebris die.

Frigidum & inane epitheton, celebris.

#### ODE XIII. In arborem.

Sedesque discretas piorum, & Acoliis stalibus querentem
Sappho puellis de popularibus:
Et te, sonantem plenius aureo,
Alcae, plectro, dura navis,
Dura suga mala, dura belli;
Utrumque sacro digna silentio
Mirantur umbra dicere.

Sappho Lesbia appellatur a Plinio, libro XXII. sect. IX. At non est Lesbos insula in Æolide. In Asia continente Æolis est, cujus omnes civinates appellat Herodotus, libro I. n. cxLIX. Alcæi nomen acceptura ex Horatio genuino est. Apud Plinium, libro XXII. sect. XLIII. de re rustica scripsisse, tantummodo, ut Hessodus, significatur.

31 Pugnas & exactes tyraunos
Densum humeris hihit aure vulgus.

Denja humeris multitudo, barbara oratio, non Latina est.

#### ODE XIV. Ad Posthumum.

Lebeu fugaces, Posthume, Posthume,
Labuntur anni: nec pietas moram
Rugis & instanti senestæ
Afferet, indomitæque morti.
Non si tricenis, quotquot eunt dies,
Amice, places illacrymabilem
Plutona tauris, qui ter amplum
Geryonem, Tityonque tristi
Compessit unda.

Inepte prorsus, nec nisi metro cogente nomen iteratum Posthumi est. Nam cui placere possit, Eheu fugaces, Tityre, Tityre: vel, Mæcenas, Mæcenas: vel Auguste, Auguste, labuntur anni? Tricenis poeta scripsit, ut omnes libri habent, sed soleecizans: est enim prima longa. Emendant Interpretes trecenis: At esset hyperbole nimia, & de re haud possibili. Nam quis quotidie trecentos queat habere vel immolare tauros? Vel ditiffimus vix decem fingulis diebus per mensem unum reperiat. Deinde places, proplacare coneris, dictum saus audacter. At insolentins sllacrymabilem active, pro co quod est, Qui lacrymari nescit. Passive verbum idem accepit, Ode nona libri quarti. Quid denique est vir amplus? aut qua fronte dicitur ter amplus pro tergeminus? Plutonem denique non norunt boni scriptores Latini: at hic pro Deo ponitur, quem ipsi pavent inferi, vel qui deducit ad inferos.

2.2 Neque barum, quas colis arborum Te præter invisas cupressos Ulla brevem dominum sequetur.

Quid est, amabo, dominus brevis? Aiunt esse brevis vita, brevis ævi: quoniam dixit idem breve lilium, libro 1. Ode xxxv1. pro eo quod est, cito marcescens. Sed & istud audacter, metri causa, non Latine: & dominus brevis, multo Latine minus. Si brevis intelligatur, qui urna brevi contineatur, dictum est adhuc magis barbare.

25 Absumet beres Cæcuba dignior Servata centum clavibus: E mute Tinget pavimentum superbum Pontisicum potiere cænts. Dacerius emendat superbo, ob cacophoniam vocum similiter desinentium, pavimentum superbum Pontisitum. At geminum sic ipse tribuit epitheton vino, superbo & potiore, absque particula conjunctiva. Ego vero, neque quid sit superbum povimentum, aut vinum superbum pro pavimento superbi domini dictum nove censeo. Denique potiore comis, dictum est perobscure, & metro tantum cogente, pro eo quod est, vino quod est in Pontisicum coenis potissimum. Nam aut hoc voluit dicere, aut sonos dedit sine sensu.

# ODE XV. In luxum sut saculi:

I Jam pauca aratro jugera regia
Moles relinquent: undique latius
Extenta visentur Lucrino
Stagna lacu; platanusque calebs
Evincet ulmos, tum violaria, &
Myrtus, & omnis copia narium,
Spargent olivetis odorem,
Fertilibus domino priori.

Primum regias moles genuinus Horatius non diceret; nam reges in Italia certe nulli, cum scriberet : ac erant Reges Neapolitani, Luccrini lacus domini in Terra Laboris, cum Horatium iste simularet. Sed regias moles, hoc est, quas folis Principibus Regibusque licuit in eo lacu struere; quando vidit, quae multa occuparent jugera? Deinde ulmum maritarivis tibus, Latine perbene dici novimus: sed platanum salibem vocari, quam maricari vitibus mos omnino non sit, si quis probaverit, dicat idem quercum, nucemque cælibem, innumerasque alias arbores. Præterca, evinces ulmos, pro, depellet ulmos; tamquam ab injusta possessione soli quod occupant, voz est e Gallico foro accepta: evincer quelqu'un. Myrtus, quartæ declinationis, ut volunt credi hie positum, prorfus est inauditum. Trochæum verius vatem pro spondæo posuisse solæcizantem, consitendum est. Denique dormitasse Horatium, quando copia narium scripsit, pro copia florum naribus grata, fatetur ipse Dacerius.

9 Tum spissa ramis laurea fervidos Excludes istus.

Laurea, pro lauro, prave, barbare. Ittus fervidot, obscure: satis licenter, subintelligit Solis.

13 Privatus illis cenfus erat brevis,
Commune magnum: nulla decempedis
Metata privatis opacam
Porticus excipiebat Arcton.

Commune quid ? Cum præcesserit, privatus census; communis magnus sequi debuit : sed versus coëgit solœcizare. Commune Latine de civium communitate dicitur, ut in nummis, com. As I Æ: KOINON KYTIPIAN: KOINON EYPIAE. Commune sid absolute also sensu Latine non dicitur. Deinde mesata passive pro mensurata, haud dubie solœcum est. Apud Horatium, libro 2. Sat. 2. versu 114. Metato in agello, non est pro mensurato: quod verbum ibi ineptum foret: sed pro metis sive limitibus definito, circumscripto. Denique Arcton opacam, duo continet, quæ Latinas aures vehementer offendant. Primum quidem Artion pro vento septemirionali; nec quolibet, sed calores æstivos refrigerante. At Arctos, non ventus, sed Ursa cielestis est. Deinde opacam, pro, exceptum in loco opaco ventum. Annon exsibilaretur a pueris ipsis, & merito quidem, qui tales Odas in scholis scriberet?

17 Net fortuitum spernere cespitem Leges sinebant: oppida publico V v 2

Šump>

Sumptu jabentes, & deorum Templa novo decorare saxo.

Fortuitum, pro, quem fors dedisset in hereditatem, scilicet agrum, sive prædium; vereor ut Latinum sit. Certe decorare pro decorari, soloecum est, quod ut versum citius absolveret, vates sponte admisst. Denique novo saxo epitheton saltem frigidum est.

ODE XVI. Ad Grosphum.

Grofphi nomen acceptum ex libro 1. epift. xII!

6 Otium Medi pharetra decori, Grosphe, nongemmis, neque purpura venale, nec auro.

Diffecta vox venale, audacia pseudo-Pindarica, perquam ridicula.

9 Non enim gaza, neque Consularis Summovet littor miseros tumultus Mentis, & curas laqueata circum Tetta volantes.

Curas volantes circa laqueata telta: & laqueata telta, pro laquearia, vel cubicula laqueata; concoquat, si potest, cui stomachus validior.

13 Vivitur parvo bene, cui paternum Splendet in mensa tenui salinum: Nec leves somnos timor aut cupido Sordidus aufert.

Cupido sordidus, pro avaritia, sive sordida auri cupiditate, solcecum est; quo vatem impulit versus siniendi sestinatio. Non sic Horatius, libro 1. epist.

1. versu 33. Fervet avaritia, miseraque cupidine pectus. Sic enim manuscripti libri, & editiones vetustæ. Nec misero repositum est, nisi ab his, qui constare sibi Horatium in masculino genere vocis illius credi voluerunt. Libro autem primo, sat. 1. versu 61. At bona pars bominum decepta cupidine salso; ibi salso adverbium est, pro opinione salsa, ut vidit Acron.

21 Scandit æratas vitiofa naves Curd.

Quid est, cura vitiosa, nisi voces sine sensu junctee, metri causa?

30 Longa Tithonum minuit senectus.

Tithonum haud alium agnovisse videtur Homerus, & Virgilius, etiam illo versu 447. libri 1. Georg. Cum pallida furget, Tithoni croceum linquens Aurora tubile: (qui est expressus ex Iliad. λ. versu primo, & Odysseæ έ. primo: Ἡως δ' ἐκ λεχέων πας' α'γαυς Τιθωνδιο Δερυτο:) non alium, inquam, ii Tithonum novere, quam Laomedontis filium, Priami fratrem; qui ante bellum Trojanum in Italiam venit. Cubile Tithoni est mons Ida, ubi Tithonus inclytus habitavit. Plinius, de croco, libro xxi. sect. xxvii. Trojanis temporibus jam erat bonos ei, &c.

37 Mibi parva tura, & Spiritum Graie tenuem Camenæ Parca non mendax dedit.

Ea oratio, spiritum Graiæ Camenæ, non est veterum Latinorum: sed ex modo loquendi sacrorum scriptorum petita; apud quos legitur, spiritus sapientiæ Esintellestus, spiritus consissi es fortitudinis, &c. Deindo Camena Græca, num poessim Lyricam magis designat, quam hexametram, cujusmodi est in Virgitii

Bucolicis, post Theocritum, ut creditur, ante ipsum etiam Horatium genuinum? Hic certe, dum Virgilii Camenas laudat, Bucolica ejusdem carmina, sive Eclogas solas, designat.

O D E XVII. Ad Macenatem agrotum.

2. Nec Diis amicum est, nec mibi, te prius Obire, Macenas. . .

Non est amicum diis, nec mibi, pro, non placet, non Latinitas aut ratio vati suggessit, sed metri condendi necessitas.

s Ab te meæ si partem animæ rapit, Maturior vis, quid meror altera, Nec carus æque, nec superstes Integer . . .

Maturior vis, pro mors prematura, ad versum singendum, barbare: nam alioqui matura vis quid sit; certe obscurum est. Nee carus eque, ubi subintelligendum est mibi, (non populo Romano, ut Dacerio visum est:) nihilo minus certe perplexum est.

Non ego perfidum
Dixi sacramentum: ibimus, ibimus,
Utcumque præcedes.

Sacramentum persidum esse nullum potest: sed persidus est, qui datum violat. Ibimus, ibimus, ut Post-bume, Postbume, ad versum citius absolvendum: Utcumque Latine non est, ut locus hic postulat, quandocumque; sed quomodocumque:

14 Nec si resurgat centimanus Gyas.

Briareum centibrachium Homerus agnovit: Gygeri addidit centimanum pseudo-Hesiodus in Theogonia; sed sine ullo sensu arcano sabulose. Apollodoro, sed sicto pariter & mendaci, Gyes est.

15 Sic potenti Justitiæ placitumque Parcis.

Potens Justitia quæ sit, Latini veteres scriptores non norunt: e Christiana religione accepta hæcoratio est; sic Justitiæ divinæ placitum. Potentem pro divina metrum suggessit.

19 Seu tyrannus Hesperiæ Capricornus undæ.

Perabsurde dicitur Capricornus dominari in occidentalem Oceanum; quamvis ita dicat etiam pseudo-Manilius, libro 111. Tu Capricorne regis quidquid sub sole cadente. Causa ita fingendi fuit, quod in Sphæra recta, ut Cancer orientali mari, ita occidentali Capricornus imminet. At non est propterea dicendus ille, Hesperia tyrannis unde.

21 Utrumque nostrum incredibili modo; Consentit astrum.

Quam prosaïcum istud incredibili modo est?

22 Te Jovis impio Tutela Saturno refulgens Etipuit. . . .

Saturnus impius ut diceretur, pro inclementi versus coëgit. Et tutela refulgens, alienum & ineptum epitheton est.

27 Me

27 Me truncus illapsus cerebro
Sustulerat, nisi Faunus istum
Dextra levasset, Mercuriastum
Custos virorum.

Hic tria sunt inepte dicta: Primum, Faunum esse custodem virorum eruditorum. Alterum est, Mercurialem virum scribi pro erudito. Qua de re vide quæ diximus ad Oden x. libri primi. Tertium est, sruncus illapsus cerebro, pro lapsu vel casu excutiens cerebrum.

23 Nos bumilem feriemus agnam.

Humilem pro parva seu ove seu victima, scribi metrum coëgit, non ratio suasit, aut Latina consuetudo.

# ODE XVIII. Re tenui se contentum dicit.

1 Non ebur, neque sureum Mea renidet in domo lacunar.

Lacunar apud probatos scriptores nondum nobis occurrit, pro laqueari. Et remdet pro nitet, ne in ipso quidem Virgilio placet, libro 2. Georg. versu 282.

3 Non trabes Hymettia Premunt columnas ultima recifas Africa.

Quænam est ul ima Africa, ubi columnæ marmoreæ eæduntur? Numidiane! at hæc proxima Siciliæ Italiæque pars Africæ est. Ulterior vero pars ignota Romanis.

7 Nec Laconicas mibi Trabunt bonestæ purpuras clienta.

Trabere purpuras, pro, fila ducere, ex quibus vestes fiant tingendæ purpuræ: longe petitum & barbarum est.

12 Nec petentem amicum Largiora flagito.

Flagitare aliquid aliquem, an oratio congrua e st? An & ista, larga flagitare?

ODE XX. Ad Macenatem.

Prosopopœia hæc est Christi triumphantis, & Judæos alloquentis statim ac resurrexit.

Non ustata, nec tenui ferar Penna biformis per liquidum æthera Vates: neque in terris morabor Longius: invidiaque major

Certe non usitato more, nec virtute tenui vel modica, sed divinitus concessa sibi dote, in cælum ascendir. Vere hisormis, quia simul in forma Dei, & in forma servi: Philip. 2. 6. Vere idem vates, qui suit vir propheta, Luc. xxiv, 19. Invidia idem Judæorum sacerdotum major, qui per invidiam tradiderunt eum, Matth. xxvii, 18. Insaniret, vinciendusque esset, ut amens, quisquis, præter Christum Dominum, de se quidquam eorum prædicaret, quæ in hoc Ode prædicantur. Certe hisormis dici non potest, qui nuper illud suerit, nunc aliud sit: nuper homo, nunc ales: sed qui utrumque simul sit: biceps aut bipes dici non potest, mis qui vel bina simul capita, vel binos pedes habeat. Pro in terris, plures codices in terra habent.

Non ego pauperum Sanguis parentum; non ego, quem vocas, Dilecte, Macenas, obibe Nec Stygia cohibebor unda.

Christus fabri filius, ut ferebatur, de virgine humili ac paupere natus est. Hunc Judzeus in Canticis, sensu mystico intellectis, quinquies appellat, Dilecte mi. Nec strgia cobibitus unda, Christus est, qui refurrexit.

9 Jam jam residunt cruribus aspera Pelles, & album mutor in alitem Superne: nascunturque læves Per digitos bumerosque plumæ.

Allegoriæ pars altera sequitur, quæ Fratres Prædicatores sancti Dominici alumnos egregie commendat. Varicinatur enim Christus, se in illis præconibus Evangelii sui, qui legatione prose fungerentur, per complures orbis provincias volaturum, Europæ, Asiæ, & Africæ. Propterea se jam jam mutandum esse ait in alitem, & quidem album, hoc est, candida veste indutum; sed & canorum, hoc est, qui in choro canit: & per quem noscant & discant Christum gentes. Non dicit poeta in cycnum: neque enim cycni aut canori sunt, aut alte volant: Sed in alitem dumtaxat album & canorum. Quæ residunt pelles cruribus asperæ, cycno omnino eæ non conveniunt, quippe cui pellis crurum, ur gallinaceis, vix scabra sit: sed pergit jocari improbus, & ocreas intelligit, quibus equitans Dominicanus crura tegit : hæ sunt e corio aspero; & residunt, hoc est, applicantur apte cruribus, nec tamen adhærent, ut pellis fua cruri cycni. Similiter infertæ per digitos chirothecæ intus hirsutæ, villosæ, plumosæ, expansa quoque per humeros villosa pallia, contra camporum, de quibus mox dicet, hyperboreorum frigora. Jam jam autem dicit, quia Christus Deus sutura quælibet velut præsentia intuctur Juperne, ut in manuscriptis legitur, solœcum est contra quantitatem: ultima enim producitur, quæ debet brevis esse. Quidam superna emendant, quod est soloecum contra syntaxim Latinam; pro co quod est, secundum partes supernas.

13 Jam Dædaleo ocyor Icaro
Visam gementis litora Bosphori,
Syrtesque Gætulas canorus
Ales, Hyperboreosque campos.

Si de seipso Horatius hic est locurus, & insanus profecto, & vanus augur fuit. Nam neque has aliquando regiones invisit, neque ibi nomen auditum Horatii fuit. Sed lustravit cas provincias Christus per Evangelii sui satores. In Dædaleo vocalem ultimam non elidi, & longam nihilominus manere sequente vocali; audaci soloeco proximum videtur. Gementem Bosporum dici vulgo existimant, ob procellas, quæ sunt ibi frequentes, inquiunt: sed salso: & si verum esset, frigide, pro frementem. Gementem dicit iste, ob labantem tum statum Imperii Latinorum Byzantii, quod est in Bospori litore. Hyperborei sunt septemtrionales, Boreæ subjecti; ut Moschi, & Russi. Gætulæ Syrtes, pro Africa Saracenica sunt.

17 Me Colchus, & qui dissimulat metum Marse cohortis Dacus, & ultimi Noscent Geloni: me peritus Discet Iber, Rhodanique potor.

Colchus Ponti Euxini latus orientale obtinet: Datus Moldaviam, Valachiam, & Transilvaniam. Geloni, Lithuani sunt. Vide Concertationem Prædicatoriam, ad annum 1253. pag. 113. & ad annum 1258. pag. 130. & 131. ubi Fratres Prædicatores dicuntur, ab

anno 1222. ad Lithuanos, Moschos, Scythas, aliosque Aquilonarium partium incolas; ad Dacos, Bulgaros, Cumanos in Hungaria, Iberos ultra Colchidem, & ad Saracenos, se contulisse, ad lucem Evangelii proferendam. Iber & Rhodani potor, ultimi nominantur, ut memoratu digniores: & ex Hispaniis Iber tantum, sive Iberi amnis accola, & ex Galliis folus Rhodani peter commemoratur: quoniam præcipua laus Fratrum Prædicatorum eo tempore fuit ex munere Inquisitorum; quod in binisillis dumtaxat regionibus tunc exercebant: in Aragonia & Catalaunia scilicet, quas Iber alluit: & in Narbonenti Gallia, usque quo se Rhodanus in mare exonerat: ac proinde ab Ibero ad Rhodanum. Vide Indicem ejusdem Concertationis Prædicatoriæ, verbo Inquisitores Inquisitores in Aragonia & Cathalonia designati, anno 1232. Inquisitores in Gallia (Narbonensi, ex pag. 65. & 68) designati, anno 1233. & 1234. Peritus discet, positum est, pro, peritus siet, cum de me audierit. Eam ob rem neque Britannus aut Hibernus, nec Suecus etiam Danusve, immo nec Germanus, aut Polonus, aut Hungarus, nedum Italus Siculusve, hic commemoratur: quoniam hi, Catholici quippe, seminatoribus verbi divini non egebant ad amplectendam fidem, ut gentes superius

appellatæ; at absque Dominicano Inquisitore tunc fuere. Propterea, inquam ex occidentali orbe nostro soli hic nominandi fuere, Iber Rhodanique potor: quod Dominicani rem Catholicam ibi solum tunc præcipu: promoverent. Sed Marsa cohors, pro Marsica, solcecum est, ut Galla cohors si quis pro Gallica dixerit.

Luctusque turpes, & querimonia:

Compesce clamorem, ac sepulcri

Mitte supervacuos bonores.

Omitte, inquit, Judæe bypocrita, qui adifuas sepulcra Prophetarum, & ornas monumenta justorum, Matth. xxiii, 29. omitte pro me honorem istum: quippe superssuus est. Ita pseudo-Horatius varias Judæorum in suorum suneribus consuetudines, ex sacris litteris collectas brevi strophe complexus est. Aut nihil in ullo ænigmate video; aut indubitata hœc nostra interpretatio debet videri, ingeniosissimæ, ut nunc quidem arbitror, omnium Odarum pseudo-Horatii. Quam si quis contendat annis haud paucis scriptam suisse post alias plurimas; neque horum Collectionem Carminum lucem aspexisse ante annum circiter 1250. haud gravate assentiar.

# IN LIBRUM III. ODARUM ANIMADVERSIONES.

O D E I. De vita beata.

14 Æqua lege necessitas Sortitur insignis & imos.



Ecessitas, absolute positum pro moriendi necessitate, obscurum est, nec Latinum. Imos similiter, pro ignobilibus, & hutmili loco natis.

25 Desiderantem quod satis est, neque Tumultuosum sollicitat mare.

Neque tumultuosum mare, Latinum est: huic tantum versui aptius, quam procellosum: neque sollicitare, pro, sollicitum reddere.

41 Quod si dolentem nec Phrygius lapis, Nec purpur arum sidere clarior Delenit usus.

Purpurarum usus sole clarior? O ineptam hyperbolen!

ODE II. Ad Amicos.

17 Virtus repulsæ nescia sordidæ Intaminatis sulget honoribus.

Factitia vox, metri causa, pro incontaminatis, puris, incorruptis: nemini certe alteri, quem quidem norim, in usu suit.

21 Virtus recludens immeritis mori Cælum, negata tentat iter via.

Via negata, pro ardua, difficili, nec omnibus pervia, Latina consuetudo non fert: sed versui vates properans dedit. Dacerius risum de se præbet, cum viam negatam aërem interpretatur, in quo volare a-

vium more non est concessum hominibus: spernit; que Interpretes, qui id non viderint.

23 Cœtusque vulgares & udam Spernit bumum, fugiente penna.

Udam pro canosam, quod longe est dissimile, sola versus explendi necessitas suggessit, quamvis ineptissime positum

25 Est & fideli tuta silentio
Merces Vetabo, qui Cereris sacrum
Vulgarit arcanæ, sub iisdem
Sit trabibus, fragilemque mecum
Solvat phaselum.

Cereris arcane sacrum appellat, quod in libro secundo Æneidos extremo Cereris antique, & Cereris deserte vocatur: nimirum sacrificium Christianum, quod pane constat mutato in Corpus Christi. Illud ipsis vulgari Catechumenis nesas suisse credi voluit cohors impia, quale scilicet ipsa intelligebat: idcirco Cererem arcanam vocat iste cum sodalibus.

Sape Diespiter Neglectus incesto addidit integrum.

Obscura oratio; in qua subintelligendum est, addidit poenæ comitem, quamvis insontem. De voca Diespiter egimus ad Oden xxxiv. libri primi.

O D E III. De viro justo, de Troja, &c.

I Justum & tenacem propositi virum
Non civium arder prava jubentium,
Non vultus instantis tyranni
Mente quatit solida: neque Auster
Dux inquieti turbidus Adria:
Nec fulminantis magna Jovis manus.

Ardor ;

Ardor, pro tumultu & seditione, verbum alienum est. Instantis tyranni, pro, minitantis, vel mortem intentantis, similiter & alienum, & versui tantum explendo idoneum. Mens solida, Latinum non est; pro consilio & propositio: nec quatit, pro dimovet. Non Auster in Adriatico mari ciet procellas, sed Euronotus. Denique magna manus sovis, frigidum videtur epitheton.

#### 7 Si fractus illabatur orbis, Impavidum ferient ruinæ.

At aliud est labi, aliud illabi. Labitur enim, quod cum impetu vel ex vetustate ruit aut cadit: illabitur autem, quod leniter descendit aut fluit. Sic Plinius recte de Mæandro amne dixit, libro v. sect. xxxi. lenis illabitur mari. At illabatur, pro corruat, vel collabatur, solœcum est: quod vates, ut versum construeret, audacter admisit. Et ferient ruinæ, pro obruent, alienum omnino verbum est.

9 Hac arte Pollux, & vagus Hercules
Innixus, arces attigit igneas:
Quos inter Angustus recumbens
Purpureo bibit ore nectar.

Qualccumque emplastrum apponere huic strophæ extremæ conentur Interpretes, ne Horatio genuino hæc Ode abjudicetur; apud homines veri amantes non impetrabunt sidem. Aut nihil Latine intelligimus, aut Augustum iste hoc loco æque inter cælites degere; quam Pollucem & Herculem ponit. Nam quod Virgilius Augustum adhuc viventem tamen Deum vocat; O Melibæe, Deus nobis bæc otia sesti: est longe dissimile: cum Latino & ethnico more Deus diceretur, Plinio ita affirmante, mortalis quisquis juvaret mortalem. Sic inter recumbere, aut ut in Æneide dicitur, epulis accumbere divám, & purpareo ibi bibere ore nestar, mortali certe non est concession. Atqui Horatio multis annis Augustus superstes suit.

#### 17 Gratum elocuta consiliantibus Junone divis.

In Arie Poètica, idem versu 196. Ille bonis faveatque & consilietur amicis. Priore loco consiliari est consilium petere: posteriore, consilium dare: neutrum Latine.

18 Ilion, Ilion,
Fatalis, incestusque judez
Et mulier peregrina vertit
In pulverem.

Ilion, Ilion, repetitio inanis ad versum explendum, int supra, Posthume, Posthume. Quid deinde est, judex fatalis? nisi cui vel ad quid fatalis sit, addideris? Vertere in pulverem, pro diruere funditus, solo tenus, vel bustum facere, barbarum est.

26 Nec Priami domus Perjura pugnaces Achivos Hectoreis opibus refringit.

Perjurus Laomedon, sed non Priamus, suit. Hectoris opibus, pro Hectoris ope; virtute, ac sortitudine, soloccum est, sola metri necessitate admissum.

30 Protinus & graves
Iras, & invifum nepotem,
Troica quem peperit facerdos,
Marti redonabo.

Nepotem Junonis Romulum facit, quia Martis fin

lius fuit; Martem vero Junonis filium facit Homerus in Iliade. Vates imperitus nescit ab Homero dici Martem idcirco Junonis filium, quod bellum Trojanum peperit Juno, hoc est, Fides conjugalis, a Paride læsa, armis vindicanda Græcorum. At Martis filius qui dicitur, id nomen habet a sola virtute bellica, quæ genuisse fingitur virum quemlibet bellicosum. Troïca illa sacerdos, sive Ilia, sive Rhea, ex fabulis est cohortis impiæ.

# 40 Qualibet exfules In parte regnanto beati.

Atqui Romani, ut & in Censura Æneïdos, & in Apologia Homeri diximus, non ex Trojanis exsulibus oriundi fuere: sed Iroja gens missa duce Tithono Priami fratre.

44 Roma ferox dare jura Medis.

Sic Medi apud istum pro Parthis passim; sed imperite.

45 Horrenda late nomen in ultimas Extendat oras.

Horrenda, pro metuenda vel terribilis hostibus, epitheton est alienum saltem hoc loco, solius metri caufa adscitum. Non sic apud Horatium est, Juvenis Parthis borrendus.

57 Sed bellicosis fâta Quiritibus
Hac lege dico, ne nimium pii,
Rebusque sidentes, avitæ
Tecta vetint reparare trojæ.
Trojæ renascens alite lugubri
Fortuna tristi clade iterabitur,
Ducente victrices catervas
Conjuge me Jovis & Sorore.

Ter si resurgat murus abeneus Auctore Phæbo, ter pereat meis Excisus Argivis; ter uxor Capta virum puerosque ploret.

Nunc Junonem inducit vaticinantem de Troja altera; hoc est, de Hierosolyma, postquam sub Nabuchodonosore conflagravit, anno clexxvii. post Romu-lum Marti condonatum, ut hic dicitur versu 33. hoc est post Romam conditam, At ea si restituatur, inquit, iterum simili clade & æque tristi fortuna delebitur, sub Vespasiano nimirum, Deo Judæis semper irato. Est enim hic Juno, ira Dei, sive Numen iratum. Ilium non Romani, sed spsimet indigenæ restituerunt; uti testantur nummi inscripti IAIEAN sub Augustis, a Caïo Cæsare Germanico usque ad Gordianum Plum. At a bellicosis Quiritibus, hoc est, a Judæis, incolis olim sanctæ Civitatis, Judæos enim viros bellatores & bellicosissimos sacras litteras sæpe vocant:) ab iis, inquam, ex pio affectu erga Civitatem fanctam & Templum, & fiducia suze virtutis, restituta sunt Hierosolyma; postquam exusta fuissent sub Sedecia. Verum eadem, inquit vates, (qui Horatium se credi voluit, & Augusti ævo vixisse:) iterum sub Vespasiano ferro & igni vastabuntur, ducente illuc victrices Romanorum cater-vas Justitia Dei & Ira. De Troja falsum Juno diceret. Neque enim Troja, sive colonia eo deducta sub Augusto, iterum eversa, ut prius, incensaque est. De Hierosolymis vere dixit; sed multis post eventum sæculis vaticinans. Quirites posuit pro incolis fanctæ Civitatis, derivato propterea eo nomine ex Hebreo no civitas. Addit denique, si vel ter resurget instaurata a Judeis Hierosolyma auctore Deo Prophetarum, (nam is Phœbus hic est:) nihilominus interituram esse armis Romanorum. Nam ut

Trojæ Hierosolyma, sic Argivi, qui Trojam incenderunt, ut creditur, hic Romani sunt. Alite lugubri, pro avi sinistra, dictum imperite, metri causa.

#### ODE IV. De seipso, & de improbis.

25 Vestris amicum fontibus & choris Non me Philippis versa acies retro, Devota non extinxit arbos, Nec sicula Palinurus unda.

Philippensi przelio, in acie Czesari Octavio opposita se militasse hic singit, ut Horatius genuinus esse credatur, qui id de se resert, libro 2. epist: 2. versu 47. 48. & 49.

29 Utcumque mecum vos eritis, libens Infanientem navita Bosporum Tentabo, & arentes arenas Litoris Assyrii viator.

Utcumque, pro quandocumque, vel ubicumque, solœcum est, metri causa factum. Nec ullum est Assyrium in orbe litus, cum sit Assyria mediterranea: nec Syriaci litoris, si hoc voluit intelligi, arentes sive æstuosæ arenæ sunt.

33 Visam Britannos hospitibus feros, Et latum equino sanguine Concanum:

Concanum, fictum gentis nomen, versu poscente da-Etylum.

37 Vos Cæsarem altum Finire quærentem labores Pierio recreatis antro.

Cesar altus, pro ingenti, vel invicto, dicitur pueriliter, versus conficiendi causa, inepte.

41 Vos lene confilium & datis, & dato Gaudetis almæ.

Alme, epitheton inane, complendo versui quæsitum: & Gallicismus, les bonnes, mes bonnes. In voce confilium, duas syllabas sum oportet in unam coalescere; & sic pro dactylo est iambus cum trochæo.

#### 45 Qui terram inertem, qui mare temperat

Inertem, inane epitheton. Quid enim hic intelligi potest terræ inertis nomine? Brutam tellurem dixit idem, libro 1. Ode xxxiv. sed epitheto æque inani & obscuro.

#### ODE V. Augusti laudes:

2 Præsens divus habebitur Augustus, adjettis Britannis Imperio, gravibusque Persis.

Nec de Britannis Augustus, nec de Persis Imperio adjungendis umquam cogitavit. Britannica litora Julius Cæsar tantum vidit: Claudius Imperator usque ad Tamesim penetravit: sed victoria haud diuturna: unde situs locorum in ea insula sub Vespasianis adhuc ignotus Plinio suit, ignota populorum oppidorumque riomina; quamvis Arabum Indorumque calleret. Britanniam etiamtum liberam sub Germanico Cæsare & Tiberio Aug. Plinius dixit, libro xxv. sect. vi. Parthi usque ad Trajanum se continuere, postquam de illis signa & cives Augustus recepit, anno Urbis conditæ DCCXXXV.

9 Sub rege Medo, Marsus & Appulus, Ancissorum, nominis, & toge Oblitus, æternæque Vestæ, Incolumi Jove, & urbe Roma!

Medus pro Partho, error huic vati familiaris est. Aniciliarum fabula orta ex nummo vetere est Antonini Augusti Pii, in quo picti sunt clypei duo assabre facti, cum hac subscriptione: Ancilia? sed hac sententia, quæ improbis scriptoribus latuit? Augures Narbonenses Clypeos Insignes Legaverunt Imperatori Antonino. Ex eo sactum est ut Ancilia sinxerint e cælo lapsa. Denique incolumi Jove, dictum est ineptissime, pro, Incolumi templo Jovis Capitolini. Nam quis sanus dixerit, Incolumi Christo vel Petro, pro, Incolumi æde Christi vel Petri?

#### 13 Hoc caverat mens provida Regult.

Quæ de Regulo hic subjiciuntur, sabulosa ea esse; ex Plinio & nummis antiquis Livineii Reguli, alibi ostendimus. Atilius Regulus, bello Punico bis Conful, & Regulus Imp. a Plinio appellatur, hoc tantum.

#### 17 Si non periret immiserabilis Captiva pubes.

Immiserabilis, facta ab isto vox est audacter, ad verfum explendum, ab alio nemine usurpata: pro eo quod est, cujus neminem miseret. Et epitheta hic duo sunt, immiserabilis captiva, sine particula conjungente.

29 Nec vera virtus, cum semel excidit, Curat reponi deterioribus.

Pro, non curat restitui ignavis: obscura oratio, mes tro serviens.

37 Hic unde vitam sumeret inscius, Pacem duello miscuit.

Proh! quoties in hisce Odis opus Oedipo est? Quid est, inscius unde sumeret: Pro nescius fortassis, metri causa Quid est, alicunde vitam sumere? Quid ob eam rem pacem bello miscere? Non sunt hace Latina certe. Hoc voluit, opinor, dicere; Ille ignavus, nesciens, vel non recordatus, se Romanum esse ex Romanis ortum, pacem ab hoste in iplamet acie petiit: quod est miscere res duas inter se contrarias. Proh quales orationis ambages!

41 Fertur pudicæ conjugis osculum,
Parvosque natos, ut capitis minor,
A se removisse, & virilem
Torvus bumi posuisse vultum.

Ut capitis minor, pro, ut capite diminutus, versus, coëgit dicere, Latinitate tota reclamante. Deinde quid est, vultum bumi ponere? an figere humi aspectum? An deinde torvum decet esse, qui capitis minor sit?

#### ODE VI. Ad Romanos.

9 Jam bis Monæses & Pacori manus Non auspicatos contudit impetus Nostros: & adjecisse prædam Torquibus exiguis renidet.

Acceptum nomen Monæsæ est ex nummo argenteo, sed bracteato, qui munc est in Cimelio Illustriss. Ducis DE LA FORCE. Regem is exhibet Parthica tiara tectum; ac in parte postica enigraphe est, BACIΛΕΩC MONNHCOI: non, quemadmodum iste finxit, ut primam syllabam corriperet, MONAICOY. Et annus in imo nummi margine adjectus.

Etus, YKE, qui est annus cocexxy. æræ Græcorum ab obitu Alexandri Magni; admonet ipsum esse Regem Parthis a Trajano Imp. datum, anno Trajani xvII. nec proinde sub Augusto vixisse Monnesen. Renidet, pro subridet, dictum insolenter; & a Catullo similiter Livioque; scriptoribus improbis sperantibus fore, ut sidem ea consensione & opinionem vetustatis apud posteros obtinerent.

13 Pane occupatam seditionibus
Delevit urbem Dacus & Æthiops:
Hic classe formidatus, ille
Missibus melior sagittis.

Ecquando autem illa Urbis obsidio sacta? ecquando prope deleta ab Dacis & Æthiopibus est? Incursiones aliquas secisse Dacos in finitimas Romani Imperii provincias suspicio tantum est, ex eo quod dicit Horatius genuinus, libro 2. Sat. v1. versu 53. Num quid de Dacis audisti? Nil equidem. Æthiopem classe formidatum Romæ suisse, dictu absurdum est, etiamsi de classe Cleopatræ id intelligatur. Nam Æthiops in ea classe nullus suit; nec omnino Æthiops aliquis subjectus Cleopatræ fuit. Sed Ægyptium cum versus respueret, mutavit vates in Æthiopem.

25 Mox juniores quærit adulteros Inter mariti vina: neque eligit Cui donet impermissa raptim Gaudia, luminibus remotis.

Impermissa, ficta vox est ab audaci vate, pro illicita, vetita; quæ versui non congruebant. A nullo alio scriptore usurpata vox ea est.

33 Non his juventus orta parentibus
Infecit equor sanguine Punico:
Pyrrhum, & ingentem cedidit
Antiochum, Annibalemque dirum.

Antiochum ingentem, pro Antiochum Magnum, quem L. Scipio vicit anno Urbis conditæ DLXV. rectene dictum?

41 Sol ubi montium
Mutaret umbras, & juza demeret
Bobus fatigatis, amicum
Tempus agens, abeunte curru.

Tempus agens amicum, pro, somni gratum agricolis tempus adducens, nonne sic versus scribi coëgit barbare & obscure?

As Atas parentum, pejor avis, sulit Nos nequiores.

Ætas pejer avis, pro, pejor ætate avorum, haud Latinum puto.

#### ODE VII. Ad Asterien.

n Quid fles, Asterie, quem tibi candidi Primo restituent vere Favonii, Thyra merce beatum?

Candidos Favonios non ratio, non Latini consuetudo sermonis secit, sed versus celeriter absolvendi necessitas. Dictum ridicule, & sine exemplo vel auctore probabili. Fictum hujus Odæ argumentum esse Torrentius recte censuit. Nos de ea legere plura supersedemus.

#### ODE VIII. Ad Macenatem.

Positusque carbo in Cespite vivo.

Cespes vivus, pro viridi, dictum audacter: versu, spondæum poscente, ille se primum obtulit.

#### Prope funeratus Arboris istu.

Funerari non est occidi, sed exsequiis cohonestari Arboris ictu, pro casu, dictum parum Latine, parum apte: sed poscente ita versu.

17 Mitte civiles super Urbe curas, Occidit Daci Cotisonis agmen: Medus infestus sibi luctuosis Dissidet armis.

Daci vix fuere infesti Romanis ante suprema Domitiani tempora, vel Nervæ: quamobrem repressi primum a Trajano suere. Cotisonis sictum nomen. Medum ubique pro Partho ponit imperite.

23 Jam Scythæ laxo meditantur arcu Cedere campis.

Cum Scythis nullum Romanis bellum fuit: nulla focietas, nifi cum Scythis Europæis sub Antonini Augusti Pii tempora.

#### ODE IX. Ad Mercurium.

I Mercuri, nam te docilis magistro Movit Amphion lapides canendo.

Lyræ vel poeseos auctorem Mercurium, ut jam mon nuimus, non dixere probati scriptores.

15 Cessit immanis tibi blandienti Janitor aulæ

> Cerberus, quamvis furiale centum Mumant angues caput ejus, atque Spiritus teter, saniesque manet Ore trilingui.

Cerberum cum aulæ immanis janitorem vocat, hoc est, inserni; quis suerit apud antiquos existimatus Cerberus, se nescisse testatur, & cum angues ei centum attribuit. Figmentum est sine ullo bono sensu; nec talis Cerberus, qualis ab Homero intelligitur, ut jam diximus, ad lib. 1. Ode xix. Caput eigus prosaicam orationem sapit.

#### ODE XIII. Ad fontem.

13 Fies nobilium tu quoque fontium.

Dictum obscure & barbare; fies, pro, Unus crisi

14. Me dicente caris impositam ilicem Saxis: unde loquace Lympha desiliunt tua.

Lymphæ loquaces, dictum insolenter, pro eo quod est, cum murmure decidentes: id quod Virgilius multo elegantius cecinit, libro 1. Georg. 108. ubi de agricola: Ecce supercilio clivosi tramitis undam Elicit: illa cadens raucum per lavia murmur Saxa ciet. Desiperet, si loquacem undam propterea diceret.

X x 2 OD E

.

Digitized by Google

ODE XIV. Ad Populum Romanum.

Herculis ritu modo dictus, o plebs; Morte venalem petiisse laurum, Cæsar Hispana repetit penates Victor ab ora.

Unico gaudens mulier marito
Prodeat, justis operata divis:
Et soror clari Ducis; & decora
Supplice vitta

Virginum matres.

O plebs, ridicula apostrophe, ridiculum versus complementum: tum quia aliud plebs, aliud Populus Romanus suit: tum quia non e plebe certe dici debuit aut Livia conjux Augusti, aut soror Octavia. Illa enim hic est. Unico gaudens mulier marito; hæc soror clari Ducis. Ac si non Livia ibi intelligi debet, ne præter ipsam matronæ ceteræ Romanæ haud satis castæ suisse dici existimentur, sed casta quælibet matrona; non suere matronæ ejusmodi in plebe tantum. At si non Livia ibi intelligitur, cur matrona quælibet casta sorori clari Ducis anteponitur? Hic certe sunt omnia obscura & perturbata.

#### 15 Nec mori per vim metuam, tenenté Cæsare terras.

Quid est, tenere terras? Regere quid sit intelligimus, non tenere.

18 Et cadum Marsi memorem duelli.

Soloecum est, Marsum duellum, pro bello: Marsico ut si bellum Gallum dixero, pro Gallico. Sed metrum sic cogebat scilicet.

19 Spartacum si qua potuit vagantem Fallere testa.

Si qua, pro; si qua ratione, non placet: vix tamen improbare audeo, cum Virgilius scripserit, Egloga 111. versu 15. Et si non aliqua nocuisses, mortuus esses.

21 Dic & arguta properet Neara Myrrheum nodo cobibere crinem.

Myrrheum crinem, pro myrrha delibutum, foloecum est; ab aliis quoque ejusdem cohortis impiæ poëtis admissum.

25 Lenit albescens animes capillus.

Dictum perobscure, pro eo quod est, seus que canos affert, eadem mitigat iracundiam.

27 Non ego hoc ferrem calidus juventa Consule Planco.

Non fetrem boe juvenis, pro non tulissem, versus exigit; sed nec ratio fert, nec Latinus sermo.

ODE XVI. Ad Macenatem.

Fore enim tutum iter & patens Converso in pretium Deo.

Tutum iter & patens, prosaicum est; abundat in carmine. In pretium, versui datum est: per se non aurum magis, quam argentum vel æs vox ea designat: multo vero minus, pluviam (ut fanxere) auream.

Diffidit urbium
Portas vir Macedo, & Subruit amulos
Reges muneribus. Munera navium
Savos illaqueant duces.

Vir Macedo, quis? an Philippus Alexandri Pater? Quos ille autem reges æmulos habuit? An Alexander? Ecquos ille emulos reges fubruit muneribus? Deinde cur fævi duces navium? Epitheton versui congruens, spondæum poscenti, posuit: duces navium esse arbitratus, Præsectos remigum in longis navibus, sive quinqueremibus: quem nos magistratum Comite Gallice vocamus, hominem remigibus asperum.

17 Crescentem sequitur cura pecuniam, Majorumque fames.

Atqui syntaxis poscit dici majoris, nimirum pecunia, qua praecessit

18 Jure perhorrui

Late conspicuum tollere verticem,

Mæcenas, equitum decus.

Mæcenas, Christus Dominus est; cui dicit iste; ut pauperum amatori, pertimuisse se magnas opes, unde conspicuus sieret: & ipsum esse Equitum decus; nempe Ordinis sancti Joannis Hierosolymitani, qui & ipsi vovent paupertatem; vel Templariorum, vel utrorumque. Finxere inde nebulones, intra conditionem equestrem continuisse se Mæcenatem. Tota Ode docet, parvo contentum esse beatum. Una est ex elegantioribus. Placet profecto quod sequitur, ne omnia videar improbare:

21 Quanto quisque sibi plura negaverit,
A diis plura feret. Nil cupientium
Nudus costra peto, & transfuga divitum
Partes linquere gestio.

An se obscure Monachum profitetur? Quod vero adjicit:

25 Contemtæ dominus splendidior ret,
Quam st quidquid arat non piger Appulus
Occultare meis dicerer borreis,
Magnas inter opes inops.

Quid est, splendidus dominus rei contemta? an splendide potest vivere, cui res est domi tenuis & contemta? an splendidius, quam qui magnas opes habet? Nam inter illas inops non dicitur, cui nihil sit, sed cui nihil sit satis. Unde quamvis eo sensu inops, tamen vivit splendide. Quomodo ergo splendidier, cui res exigua sit?

34 Nec Læstrygonia Bacchus in amphora Languescit mihi.

Languescit, pro senescit, metri causa, verbum alies num, & resipiens Gallicismum.

39 Contracto melius paroa cupidine Vectigalia porrigam.

Cupidine, masculine, pro cupiditate, jam diximus displicere. Contratto, pro coercito, sive refrenato, pravum est; neque enim contrahenda, sed comprimenda omnino cupiditas est.

Multa petentibut

Defunt multa: bene est, cui Deus obtulit

Parca quod satis est manu.

Illud

Illud verbum, Deus, absolute positum pro supremo largitore bonorum, ex Christianze religionis sensu ta tum Latinitate, tum bona mente.

#### ODE XVIII. Ad Faunum.

1 Faune, Nympharum fugientum amator, Per meos fines, & aprica rura Lenis incedas, abeasque parvis Æquus alumnis.

Ut parvis alumnis, de teneris ovium fetibus dictum noveris, Oedipo alicui credas necesse est.

5 Si tener pleno cadit bædus anno.

Pleno, pro exacto vel abfoluto anno, versus suggessit explendus; at non Latinus usus. Non dies plenus, dies exactus finitusque est; sed totus dies.

15 Gaudet invisam pepulisse fosfor Ter pede terram.

Eccui vero invisam, cui proventum affert? an vero vinitor, eam quam fodit, faltando tellurem pede premit? Inane ergo epitheton, & ad versum explendum a vate excogitatum, invi/am, clt.

#### ODE XIX. Ad Telephum.

1 Quantum distet ab Inacho Codrus pro patria non timidus mori.

Codrus, acceptum ex Herodoto nomen, libro v. ab aliis postea scriptoribus, sed ex cohorte improba, pro Christo Domino allegorice ponitur, diciturque pro patria se ipsum devovisse: quod certe fecit:

#### 4 Et pugnata sacro bella sub Ilio.

At fub Ilio unicum bellum fuit. Cur vero facrum Ilium? an quia, exsecrandum, scelestum? Ita quidem existimo: sed est tamen ita obscurum, ut nullus id interpres non secus acceperit.

o Da Lune propere novæ, Da noctis mediæ, da, puer, auguric Murene: tribus aut novem Miscentur cyathis pocula commodis.

Da Luna, subintelligi aiunt poculum oportere: quo demum idiomate? Hebraico? Graco? Gallico? Nullo certe horum. An ergo Latino tantum? quo exemplo? Misceri pocula deinde, pro, vini haustus præberi, dictum audacter, & versus explendi sola necessitate; quemadmodum & cyathis commodis, pro in cyathis capacibus.

13 Qui Musas amat impares, Ternos ter cyathos attonitus peteb Vates: tres probibet supra Rixarum metuens tangere Gratia. Nudis juncta sororibus.

Attonitus, epitheton inane sine sensu; nisi sit projam fubebrio ob plures vini haustus; audacter & obscure positum, & prorsus alienum. Deinde Gratias tres quidem Latine, æque ac Græce dicimus: at Gratiam unam geminis sororibus, ut iste facit, tum hic, tum libro iv. Ode vu. nec Græce dicitur, nec

21 Parcentes ego dexteras Odi: sparge rosas. Parcentes, pro parcas, versus coegit scribere, invis

#### ODE XX. Ad Pyrrhum.

3 Dura post paulo fugies inaudax Palia raptor.

Inaudax pro timido, ficta vox metri causa; aliis ignota scriptoribus.

5 Grande certamen, tibi præda cedet Major, an illi.

Pro, tibi potius præda cedat, an illi: major, inquam, pro potius, certe ineptissime: sed ut metrum absolveret, vates sic ineptiit. Dacerius tamen, impurissimi vatis, ubi maxime is ineptit, perpetuus admirator, sic pronunciat: Il n'y a peut-estre point dans Horace de passage plus difficile que celui-ci pour l'expression. Il est certain qu'on n'en a pas vû LA FINESSE... Au lieu de mettre le comparatif adverbe, magis ou potius, il a pris le tour du comparatif major, dont-il a fait Padjettif de præda. CELA EST EXTREME-MENT HEUREUX. O egregium judicem!

#### ODE XXI Ad amphoram.

1 O nata mecum Consule Manlio, Seu tu querelas, sive geris jocos, Seu rixam, & insanos amores Seu facilem, ția testa, somnum.

O nata mecum testa, dictum ridicule: cum sensus obvius talis dicti sit, ætatem amphoræ eamdem ac vatis esle: nec tamen laudari soleat amphoræ vetustas. sed vini. Nec vero gerit amphora querelas vel jocos, seu rixam, vel somnum, sine vino Pia testa, epitheton est sine sensu, versui tantum explendo idoneum. Nam quæ pietas testæ aut vini est?

7 Descende, Corvino jubente Promere languidiora vina.

Descende vel jubente promere, Græcum esto, Gallicumve, Latinum non est; pro, descende vel jubente Corvino, ut promas. Vina languida, vel languidiora, metro serviens scripsit, non bono sensui.

9 Non ille, quanquam Socraticis madet Sermonibus, te negliget borridus.

Madere Philosophicis sermonibus, pro eo quod est, esse penitus imbutum Philosophicis disciplinis, metaphora sane audax est, quam versus explendi necesfitas suggessit; ut & epitheton horridus, pro austero, vel tetrico. Et versus posterior sine cæsura, prosæ similis est.

17 Tu spem reducis mentibus anxiis, Viresque & addis cornua pauperi.

Addere cornua, pro dare audaciam, ex Gallico for2 tassis proverbio est, lever les cornes, montrer les

#### ODE XXIV. In divites avores

1 Intactis opulentior Thefauris Arabum, & divitis India.

X x 3

Intactis, pro eo quod est, quos arma Romana nondum expilarunt, obscure dictum est, metri causa.

Si figit adamantinos Summis verticibus dira Necessitas Clavos: non animum metu, Non mortis laqueis expedies caput.

Si figit adamantinos, tribrachys pro priore dactylo est. Summis verticibus, pro jummo tuo vertici, datum est metro; obscurum & barbarum est.

11 Vivunt, & rigidi Getæ, Immetata quibus jugera liberas Fruges & Gererem ferunt.

Immetata, pro eo quod est, sine metis sive limitibus; sicta vox est, neque ab alio scriptore usurpata. Liberas fruges, pro communes, soloecum est, metri causa commissium,

25 O quisquis volet impias Cades, & rabiem tollere civicam.

Vide quæ diximus ad illud, Motum ex Metello Confule civicum, libro 2. Ode 1.

27 Si quæret Pater urbium Subscribi statuis.

Homo imperitus censuit, ut Pater Patria, sic posse inscribi, Pater Roma, Pater Lutetia.

31 Virtutem incolumem odimus, Sublatam ex oculis quærimus invidi.

Virtutem incolumem, pro virtutem hominis vivi & incolumis, absurde dicitur, ut metro serviatur. Similiter invidi, versu posteriore positum inepte est, cum
ad versum priorem pertineat. Neque enim invidi,
sive ex invidia mortuos quærimus, sive desideramus,
sed vivos & incolumes odimus.

51 Éradenda cupidinis Pravi sunt elementa.

Ubique cupidinem masculino genere scribit.

#### O D E XXVII. Ad Galateam navigaturam.

Sub nomine Galateæ, Gallicam nobilitatem dehortatur a Byzantina seu Constantinopolitana navigatione, cum Joanne Brennensi Comite suscepta, anno 1234. ut diximus ad lib. 1. Ode xiv. quæ est ejusdem argumenti, inscripta Ad Navim. Ut Galateam iste pro Gallia poneret, didicit iste ex Virgilio in Egloga prima.

9 Antequam stantes repetat paludes'
Imbrium divina avis imminentum;
Oscinem corvum prece suscitabo
Solis ab ortu.

Antequam cornix, inquit, imminentem denunciet tempestatem; corvum orabo, ut ab ortu Solis, ubi Byzantium est, Gallos ab ea navigatione deterreat.

13 Sis licet felix ubicumque mavis, Et memor nostri, Galatea, vivas: Teque nec lævus vetet ire picus, Nec vaga cornix.

Sed vides quanto trepidet tumultu Pronus Orion? Ego quid sit ater Adriæ novi sinus, & quid albus Peccet lapyx. Pronus Orion dixit ingeniose & tecté, pro labante & inclinato, & proximo occasui Imperio Orientis. Alioqui pronus Orion de sidere cælesti ineptissime dicitur. Ater sinus, pro obnoxio tempestatibus: ventus albus, pro nubilo, ut volunt, vel frigido: & venti denique peccatum pro turbine vel procella; horret Latini sermonis consuetudo dicere.

21 Hostium uxores puerique cœcos Sentiant motus orientis Austri, & Æquoris nigri fremitum, & trementes Verbire ripas.

Austrum dixit pro tempestate gravi: alioqui non Austre Adriatico mari, sed Euronotus, est infestus. Æquor nigrum, ut proxime aser sinus est.

25 Sic & Europe niveum doloso
Credidit tauro latus, & scatentem
Belluis pontum mediasque fraudes
Palluit audax.

Sicut Europa, inquit, delusa a tauro est, sic tu periclitaris eamdem experiri sortunam, & similiter spe deludi. Fabula de Europa tauro vecta, ex nummis antiquis.  $\Gamma_{ogtuvlou}$ ,  $\Sigma_{idouvlou}$ , aliisque, sed prave intellectis ab improba cohorte, ortum accepit. Vide quæ diximus de nummis  $\Sigma_{idouvlou}$ . Pallere fraudes & pontum, contra syntaxim Latinam; solcecum est. Non item expalluit, libro 1. epist. 111. versu 10. Pindarici sontis qui non expalluit haustus Mediasque fraudes, pro media pericula: & palluit audax, pro, quæ nimium suerat audax: quot & quales licentiæ sunt?

33 Que simul centum tetigit potentem Oppidis Creten, Pater ô relictum Piliæ nomen, pietasque, dixit Victa furvre.

Relitum filiæ nomen, pro, abdicatum a filia, vel violatum, verbum est aut certe obscurum, aut alienum. E Phænice Creten venisse Europen, sictum occasione nummorum veterum; quorum alii sunt, ut diximus, nomine  $\sum i d \omega v l \omega v$  inscripti, alii  $\Gamma \circ \varepsilon \tau v v l \omega v$ , quæ una ex urbibus Cretæ est; cum eadem essigie in utrisque, Europæ tauro vectæ, ut putant.

An vittis carentem
Ludit imago
Vana, quæ porta fugiens eburna
Somnsum ducit? Meliusne sluctus
Ire per longos suit, an recentes
Carpere slores.

Acceptum istud de porta eburna ex Homero est libro Odysseæ r'.

73 Mitte fingultus: bene ferre magnam Disce fortunam: tua sectus orbis Nomina ducet.

Sectus orbis, pro Europa, prave: nam cur ipsa potius, quam Africa, quæ certe secta magis ab Europa & Asia est, quam Europa ab Asia; cui a parte Septemtrionali magno terrarum spatio adhæret. Tua nomina, pro tuum nomen, quamvis inepte dictum, versus poposcit.

ODE XXVII. Ad Lyden.

1 Festo quid potius die Neptuni faciam? Prome reconditum,

Lyde

Lyde strenua, Cacubum; Munisaque adhibe vim Sapientia.

Neptuni nullum video apud probatos scriptores diem festum suisse. Sirenua, epitheton inane: aut si pro confestim, propere; verbum alienum. Munita sapientia, pro ca que se munit adversus nimiam hilarintem, dictum perobscure & audacter.

7 Parcis derspere horreo Cessantem Bibuli Consulis amphoram?

Cessans amphora, pro diu inutili, dictum est inepte. Bibulo Consule aiunt pseudo-Horatium hunc suisse septennem. Num quid jam tum vinum curabat reponi in horrea? Eccui igitur servandum commissit, dum Philippis militaret? Sed & borreum pro cella vinaria, animus horret audire.

#### ODE XXIX. Ad Maccenatem.

i Tyrrhena regum progenies, tibi
Non ante verso lene merum cado,
Cum store, Mæcenas, rosarum, &
Pressa tuis balanus capillis
Jamdu um apud me est, eripe te moræ.

Non ante verso cado, pro non ante, inverso, ut inverti vel inflecti solent amphoræ, cum vinum ex eis effunditur in vascula minora, barbarum est. Florem rosarum inepte dici Latine, jam monuimus, ad librum 2. Ode 111.

9 Fastidiosam desere copiam.

Fastidiosum, pro eo quod est, que fastidium parit, Latinum non est, sed est solœcum. Fastidiosus est, qui fastidit.

11 Omitte mirari beatæ
Fumum & opes strepitumque Romæ.

Beatæ, epitheton, acceptum ex nummis antiquis Flavii Julii Constantis Aug. principatu inscriptis, urbs Roma beata. Fumum pro pompa & gloria, ex metaphora Gallica videtur esse.

25 Tu civitatem quis deceat status Curas: & Urbi sollicitus times, Quid Seres, & regnata Cyro Battra parent, Tanaisque discors.

Nihil a Seribus Urbi certe, nihil a Bactris, aut a Tanai fuit aliquando magis timendum, quam nunc Lutetiæ ab Æthiopibus. Regnata durum est; quamvis occurrit & in Æneïde. Ut versum denique compleret, discordes esse fingit ad Tanaïm Scythas, ut supra Medos, Ode viit.

29 Prudens futuri temporis exisum Caliginosa noste premit Deus. Deus, sic absolute positum nomen, ut jam haud semel vidimus, ex Christianæ religionis sensu est.

49 Fortuna sævo læta negotio, & Ludum insolentem ludere pertinax, Transmutat incertos bonores, Nunc mihi, nunc alii benigna: Laudo manentem.

Acceptum istud verbum est ex nummis Commodi Aug. in quibus solis inscriptum est, FORTUNAE MANENTI.

62 Tum me biremis præsidio scaphæ Tutum per Ægæos tumultus Aura feret, geminusque Pollux.

Redit ei in memoriam iter Byzantinum, de quo diximus ad Oden xiv. libri 1. & ad xxvii. Oden hujus libri tertii.

#### O D E XXX. Ad Melpomenen Musami.

2 Exegi monumentum ære perennius, Regalique fitu pyramidum altius.

Innuere videtur hic se Odes scribendi sinem facere, Alterius venze librum sequentem esse: atque is quie dem inserioris esse ingenii videtur. Situ, prosubstructione, vel mole, dictum metri causa, verbum prorsus alienum.

3 Quod non imber edax, non Aquilo impotens, Possit diruere, aut innumerabilis Annorum series, & fuga temporum.

Pro & fugacia tempora, dictum obscure & audacter, metri causa. Similiter impotent, pro, vehementer sæviens, Latinum non est.

6 Non omnis Moriar, multaque pars mei Vitabit Libitinam.

Omnis pro totus, hic barbarum est: recte alio sensus Horatius, libro 1. epist. 1. versu x1. Omnis in boc sum. Hoc imitari pseudo-Horatius voluit, sed prave.

10 Dicar qua violens obstrepit Ausidus,
Et qua pauper aque Daunus agrestium
Regnavit populorum, ex bumiti potens,
Princeps Æolium carmen ad Itales
Deduxisse modos.

Daunum dicit; non seipsum, ex humili potentem; (quod Interpretes latuit:) hoc est, ex re exigua divitem; ex aqua nimirum Apuliæ; quam pro arbitrio distribuebat agrestibus. Sed regnare aquæ, Latinum non est, solœcum est, sive in genitivo casu putes esse, sive in dativo. Eolium carmen Virgilio Horatioque genuinis ignotum: & cum pseudo-Horatius diversi generis metro Lyrica scripserit, Eolicum quodnam ex iis appellet, non liquet. Versus etiam suos Pindarus, ex eodem grege scilicet, Eolios vocat; cum sit ipse Bæotus, & Dorica scribat dialecto.

# IN LIBRUM IV. ODARUM ANIMADVERSIONES.

ODE L

10

Purpureis ales oloribus.



Emo probatus scriptor purpureum appellavit, nifr quod vere, & quale novimus, purpureum sit. Non est olor purpureus, sed candore insignis.

ODE II. Ad Julum Antonium.

i Pindarum quisquis studet æmulari, Jule.

Quem nunc Julum vocat, eumdem appellat Antonium, versu 26. Sed M. Antonii Triumviri silium suisse Julum nuncupatum nemo dixit, aut dicere potuit. Sunt enim gentes seu samiliæ duæ diversæ, Julia & Antonia. Nunc iste Jule, pro Juli, nunc dixit, Antoni, prout metrum posceret. Ex quo singunt Interpretes Julum Antonium, sed aliunde ignotum. Julus certe nec nomen, aut prænomen, aut cognomen denique ullius gentis tunc suit. Argumentum Odes hujus ex Horatio desumptum est, libro 1. epist. 111. Pindarici sontis, qui non expalluit baussus. Sed non isthic Pindarus ille commendatur, quem nunc habemus, cui iste hac Ode conciliare studet opinionem vetustatis.

7 Immensusque ruit profunde Pindarus ore. Laurea donandus Apollinari, Seu per audaces nova dithyrambos Verba devolvit, numerisque fertur Lege solutis. Seu deos regesque canit, deorum Sanguinem.

Pindarus ore profundo ruit, epitheton puerile, inane, explendo tantum versui utile. Numeri lege soluti qui sint, non liquet. At reges vocare deorum sanguinem summæ est inscitiæ. Ecquis enimvero sanguis deorum, qui ad mortales transmittatur?

17 Sive quos Elea domum reducit
Palma cælestes: pugilemve equumve
Dicit, & centum potiore signis
Munere donat.

Vates Græce imperitus, victores in ludis Olympicis apud Elidem Peloponnesi civitatem, Olympicos audit appellari: ipse calestes interpretatus est: quo dici imprudentius vix quidquam potest. Error ortus ex co, quod etiam 'Ολύμπιος posteriore ævo acceptum est pro cælesti. Deinde pro pugilemve equitemve, scribere pugilemve, equumve, & cum pugile componere equum, cujus demum poetæ est?

21 Flebili sponsa juvenemve raptum
Plorat: & vires animumque moresque Aureos deducit in astra, nigraque Invidet Orco.

Quot hic funt stupendæ licentiæ, ac tironi vix ig-

noscendæ! Ut ut est: nihil est similis argumenti in Pindaro eo quem terimus.

30 Plurimum, circa nemus, vuidique Tiberis ripas, operosa parous Carmina singo.

Ripas vuidi Tiburis, pro ripis amnium, qui madidum reddunt Tibur, coacte & barbare. Vuidi præterea; epitheton perfrigidum per se.

33 Concines majore poëta pletito
Cæfarem, quandoque trahet feroces
Per facrum clioum, merita decorus,
Fronde Sicambros.

Quandoque, pro quando, ut metro serviat, vates ponit imperitus. Cetero non est hic numerosa poessis: quo vitio sepe laborant Odæ. Nam ubi cæsura duûm priorum versuum? Sicambri sictum nomen est ævo sequiore. Apud Plinium nulli sunt. Nec bellum ibi gessit Augustus, ubi Sicambri suisse creduntur.

41 Concines lætosque dies, & Urbis
Publicum ludum, super impetrato
Fortis Augusti reditu, forumque
Litibus orbum.

Acceptum hujus strophes prius argumentum ex nums mo vetere sic inscripto: SPQRUSPSETRAUG. Senatus Populusque Romanus Votum solvit pro salute & reditu Augusti. Orbum litibus, pro, vacans vel cessans a litibus, barbarum est, sic metro cogente.

45 Tum meæ (fi quid loquor audiendum,)

Vocis accedet bona pars: &, & Sol

Pulcher, o laudande canam, recepto

Cæfare felix.

Quot hic verba inania! O geminatum: pulcher fol, laudande sol, epitheta perfrigida: versus vero non numerosi, sed coasti, se prose simillimi.

49 Tuque, dum procedis, Io Triumphe, Non semel dicemus, Io Triumphe, Civitas omnis, dahimusque divis Tura henignis.

Ridicula tum illa apostrophe cst ad ipsum per se triumphum; tum geminatio illius dicti, Io Triumphe, penuria melioris, quo versum clauderet. Ficata ea porro exclamatio est ex nummo Trajani Imp. in quo scriptum est, hinc Tri, inde ump: in medio autem laurus, ad cujus latus utrumque 10 cst, hac sententia: Trajanus Imperator, Imperator Optimus: Urbis Massilia Protector, Imperator Optimus. En unde sicta acclamatio, Io Triumphe, a cohorte nimium sestinante, cum eruditionem vellet ex nummis colligere. Occurrit adhuc istud, Io Triumphe geminatum in libro Epodon, Ode Ix. Io Bacche dixit Horatius, libro 2. Sat. 3. versu 7. Sed istud dissimile esse manisestum est.

59 Quæ notam duxit, niveus videri, Cetera fulvus.

Græ-

Græcum esto, si lubet; Latinum certe non est, sed metro cogente positum, niveus videri, pro niveus visu, solœcum est.

#### ODE III. Ad Melpomenen.

I Illum non labor Isthmius Clarabit pugilem.

Pro, clarum efficiet: antiquum dicitur, cum fit folummodo ab improbæ cohortis vatibus excogitatum, ad versum texendum facilius.

12 Fingent Æolio carmine nobilem.

Vide lib. 2. Ode xIII. & lib. III. Ode xxx.

13 Romæ principis urbium
Dignatur soboles inter amabiles
Vatum ponere me choros.

Roma Joboles, barbarum & folcecum. Neque enim foboles de inanimatis dicitur, sed de viventibus solummodo, ut de homine & animantibus. Tam inepte, inquam, foboles urbis, dicuntur cives aut juvenes, quam si dicantur iidem, soboles murorum aut mænium Romæ. Amabiles, inane ac frigidum epitheton est, ad versum complendum.

14 O mutis quoque piscibus Donatura cycni, si libeat, sonum.

E fabulis ab improba cohorte fictis, una hæc est de canora cycni voce. Hoc tantum Plinius, libro x. fc.t. xxxII. Oforum morte narratur flebilis cantus, (faiso, ut arbitror.) aliquot experimentis. Occasionem dedit errandi recenti vatum cohorti illud, opinor, quod habet Virgilius in Egloga ix. versu 29. Vare, trum nomen... Cantantes sublime ferent ad sidera cygni. Et illud, versu 35. Nam neque adhuc Varo videor, nec dicere Cinna Digna; sed argutos inter strepere anser olores. At non sunt hi cycni, sive olores; alites: sed ipsi sunt vates, qui cycni & olores propter candorem; & arguti iidem, sive cantantes, propter poesim. Unde ab Horatio arguti poetæ dicuntur, libro 2. epist. 2. versu 90. Qui minus A R. GUTOS vexat furor ifte POETAS? Alioquin enim id Virgilius diceret, quod ante ipsum nemo prodidit; cycnos etiam in vita canere; cum in morte tantum, Plinio quidem teste, slebilis eorum cantus narretur; aliquot experimentis, sed (ut recte censet) falsis.

### O D E IV. Ad urbem Romam, de indole Drusi.

Qualem ministrum fulminis alitem Cui rex deorum regnum in aves vagas Permisit, expertus sidelem Juppiter in Ganymede slavo.

At, si Homero credimus, ut par est, nec aquila rapuit Ganymedem, sed dii ipsi, ut Jovis pocillator esset, & immortalibus interesset: nec pro mercede rapti Ganymedis, ut iste singit imperite, datum est aquilæ imperium in ceteras volucres: an enim non habuit ante Ganymedem? Fabulæ Homericæ sensus hic est: Ganymedem suis virtutibus, (nam hi sunt Homero dii: (ereptum ab aula, ut Naturam ducem ac pictatis magistram sequeretur, cum hominibus similiter ex virtutis præscripto viventibus. Nullus hic aquilæ locus, quam & iste, & impurus pariter Ovidius, labro x. Metamorph. alique sinxere; & apud Plinium pictor adjecit. Jam in aves vagas, epitheton frigidum est: inanius autem slavo, de Ganymede; quod Homerus in thiade non prodidit: sed alter

fupposititius in Hymno IV. versu 203. Tantum αντίθεον Homerus cognominat, Iliad. v. versu 232.

19 Mos unde deductus per omne Tempus Amazonia securi Dextras obarmet, quærere distuli.

Obarmet, ficta vox, metri causa, pro verbo simplice, armet, Vox est ea cuilibet alteri etiam vati ignota. Quin & tota ipsi sententia hoc loco inanis est ac redundans.

22 Nec scire fas est omnia.

Pro, nec sciri possunt omnia, barbare, contra Latini sermonis usum, metri gratia.

34 Reclique cultus pectora roborant.

Obscure dictum; pro, rectæ morum institutiones ingenia corroborant bene nata.

35 Utcumque defecere mores.

Pro, quandocumque, non est Latinum, etsi huic vati familiare.

47 Vastata Ponorum tumultu Fana deos habuere rectos.

Deos rectos, dictum est inepte; cogente metro, pro, statuas deorum erectas, quæ prius erant dejectæ. l'ana vastata tumultu ænorum, pro bello, verbum prorsus alienum est: tumultus enim nonnisi inter cives est: sed metrum scilicet ita cogebat verbum verbo mutare, quamvis alieno.

53 Gens quæ cremato fortis ab Illo Jactata Tuscis æquoribus, sacra, Natosque, masurosque patres, Pertulit Ausonias ad urbes.

Immo vero, non ab Ilio cremato, sedante obsessium, Ausonii Troja gens missa coloni suere, ut Virgilius cecinit in Georgicis. Maturi patres, pro Jenes; inepta & puerilis ad versum explendum circumlocutio est. Denique classem Trojanam jactatam in Tusco mari suisse, non equidem negaverim: sed, si ita est, non vidit Æneidem pseudo-Horatius; quæ jactatam Æneæ classem, non Tusco mari resert, sed in Siculo Libycoque ultra Siciliam.

70 Occidit, occidit,
Spes omnis.

Posthume, Posthume; Ilion, Ilion, Occidit, occidit: &c. geminatio huic vati familiaris, ut tironibus in arte poetica.

73 Nil Claudiæ non efficient manus, Quas & benigno numine Juppiter Defendit, & curæ sugaces Expediunt per acuta belli.

Expediunt per acuta belli, pro, liberant in bello a summis periculis, audacter positum a vate insigniter impudente, qui quidlibet se posteris probaturum speraret, sub magno Horatsi nomine. Nam quæ sunt otiam acuta belli?

ODE V. Ad Augustum.

1 Divus orte honis, optime Romulæ Custos gentis.

Romulæ, pro Romuleæ, ioloccum est, quamvis & Ab

ab Æneidographo admissum: quo nempe jure vel more belli Marsi dixit iste superius, pro Marsici. Bonis autem diis, pro diis propitiis, sive saventibus, vereor ut Latinum sit.

5 Lucem redde tuæ, Dux bone, patriæ, Instar veris enim vultus ubi tuus Affulsit, populo gratior it dies.

Dux bone, certe infra majestatem ac nobilitatem Cæfaris & Augusti suit. Cetera prosam redolent, non poesim.

15 Sic desideriis icta sidelibus Quærit patria Cæ/arem.

Desideriis icta, pro permeta, dictum licentia tironi vix condonanda: tanta est in eo dicto barbaries & audacia. Et desideria sidelia, quis Latine intelligat?

18 Nutrit rura Ceres, almaque Faustitas.

Faustitas, pro felici proventu, seu frugum copia, sictum metri causa nomen est; nec ab alio (quod sciam) usurpatum.

22 Mox & lex maculosum edomuit nefas.

Nefas maculosum, epitheton est frigidum, versuitantum complendo utile.

30 Et vitem viduas ducit ad arbores.

Viduas arbores appellare, quia nisi maritarentur vitibus, quasi viduæ viderentur esse, nugari pueriliter est.

34 Et Laribus tuum Miscet numen; uti Græcia Casteris Et magni memor Herculis.

Quasi vero inter nomina Larium, qui sunt dii vel genii potius domestici, numen vel nomen Augusti locum habere rite possit. Herculem magnum, frigidum versus complendi causa epitheton est.

37 Longas, o utinam, Dux bone, ferias Præstes Hesperiæ; dicimus integro Sicci mane die, dicimus vuidi, Cum Sol Oceano subest.

Dux bone, longe infra majestatem, ut diximus, Augusti & Imperatoris est. Hesperiam nemo probatus scriptor dixit pro Italia. Pro Hispania posuit iste, libro 1. Ode xxxvi. & alibi. Integro die, pro, incipiente die, dicere inepte metrum coëgit.

#### ODE VI. Ad Apollinem.

I Dive, quem proles Niobæa magnæ Vindicem linguæ, Tityosque raptor Sensit, & Trojæ prope vistor alta Phthius Achilles.

Dive; Post hanc vocem versus deinceps xxiv. qui sequuntur, parenthesi sunt includendi: adeo divagatur, æstui poëtico obsequens. Magnæ linguæ, pro, superbæ, arrogantis, magnisice se jactantis, metrum juvat, non rationi placet aut latinitati: quantumvis Græce Sophocles, sed recens, in Antigone scripserit, Zεύς γὰς μεγάλης γλώσσης κόμως ὑπερεχθαίρει. Sensit, pro, experta est. Gallicismus est, Elle l'a sensit. Non sic vocem eam accepit Horatius, libro 2. Satyra III. versu 30. Credo, Hoc Staberi prudentem animum vidisse: quid ergo sensit, summam patrimons insculpere saxo Heredes voluit?

s Ceteris major, tibi miles impar, Filius quamvis Thetidos marinæ Dardanas turres quateret tremenda Cuspide pugnax.

Achilles miles, qui classi præsectus. Marina Thetis, epitheton inane. Dardanas turres; solœcum est, pro Dardanias: ut Romula pro Romulea; & Marsa pro Marsica. Qualis autem & quanta cuspis suit, qua turres quateret Achillis? Concussis Trojæ turres aliter certe aut alibi non legitur: cuspide vero concussisse nonnisi insipienter dicitur.

9 Ille, mordaci velut ista ferro
Pinus, aut impulsa cupressus Euro,
Procidit late, posuitque collum in
Pulvere Teucro.

Mordaci ferro, dictum est pueriliter, pro securi. In secundo versu, cæsura in media voce impulsa quærenda, Sapphico versui amænitatem adimit. Id vero metri vitium centies apud istum occurrit. Deinde ponere collum in pulvere, quam tenuiter humiliterque dictum, pro eo quod est, jacere in pulvere. Verum illud, quamvis ineptum, metro coactus scripsit, sicut & eadem causa præpositionem in extremo versui alligavit. Denique Teucro pulvere pro Teucrio, solcecum est, simile prioribus, proxime allatis. Præterquam quod Teucros pro Trojanis nemo scriptor probatus dixit, uti monuimus ad lib. 1. Æneid, versu 239.

13 Ille, non inclusus equo, Minervæ Sacra mentito.

Ex relatu nimirum Sidonis in Æneide, non ex Homero.

17 Sed palam captis gravis, beu nefas, beu!

Iteratio frigida interjectionis beu! ut versum compleret.

Vocibus Victus Venerisque gratæ
Vocibus Divûm pater annuisset
Rebus Æneæ potiore ductos
Alite muros.

Veneris grata, inane ac frigidum epitheton est. Victum Apollinis vocibus Jovem unde acceperit, nescio: quippe quas, si memini, Æneïdographus ipse non est ausus singere. Et ductos Romæ muros, pro ducendos; deinde ducendos, pro exstruendos; duplex solœcum est, metri causa admissum.

25 Doctor argutæ fidicen Thaliæ,
Phæbe, qui Xantho lavis amne crines,
Dauniæ defende decus Camenæ
Lævis Agyieu.

Agyieu lævis positum est ineptissime hoc loco. Est enim hoc dicere, Tuere decus Musæ meæ, tu qui imberbis es, & præpositus viis.

29 Spiritum Phæbus mihi, Phæbus artem Carminis, nomenque dedit Poetæ.

Spiritum, ex stilo sacrarum litterarum est, & ex editione Latina.

33 Delia tutela dea, fugaces Lyncas & cervos cobibentis arcu.

Pro eo quod est. Qui estis in side ac tutela Diana, vereor ut Latinum sit: Tutela enim semper active sumitur, sive ad eum resertur solummodo qui tutatur. Sic Horatius, libro 2. Sat. III. versu 218. Et

ad fanos abeat tutela propinquos, scilicet cura tutandi. Et libro 1. epist. 1. versu 103. Rerum tutela mearum: hoc est, tutator Priapus. Passive, pro ea re quæ sub tutela est, non occurret apud probatos certe scriptores. Deinde quid est, cobibentis arcu cervos fugaces, nisi verbum alienum metri necessitate positum, pro intersicientis?

# 35 Lesbium servate pedem, meique Pollicis istum.

Hoc est, observate numeros & modos Odæ Lyricæ sæcularis, quam ego cantavi ipse, lyram percutiens pollice. Oedipo certe eget hæc poesis, si tamen poesis est dicenda.

#### 41 Nupta jam dices.

Series orationis postulabat scribi, Nuptæ dicetis: sed metri necessitate aberrare a recta syntaxi vatem hunc sæpe cogit.

#### ODE VII. Ad Torquatum.

3 Mutat terra vices, & decrescentia ripas Flumina prætereunt.

Ripas praterire, est profecto præter ripas ire, non infra, ut locus hic dici postulat: sed rationem præterivit metrum.

5 Gratia cum Nymphis geminisque fororibus audet Ducere nuda choros.

Gratia inepte hic ponitur, uti jam monuimus ad Oden xix. libri tertii.

- 7 Immortalia ne speres monet annus, & almum Quæ rupit hora diem.
- O inane & alienum epitheton, almum diem!
- 13 Damna tamen celeres reparant cælestia Lunæ.

Calestia, prò, quæ in cælo patitur Luna, cum decrescit, Latinum non est, sed barbarum, metri necessitate.

19 Guncia manus avidas fugiunt beredis, amico Qua dederis animo.

Animo amico, pro Genio, ineptientis est, & metro turpiter servientis poetæ.

21 Cum semel occideris, & de te splendida Minos Fecerit arbitria.

Facere arbitria de aliquo, an Latine dicitur, pro judicium'de aliquo instituere? Arbitria versus extorsit, cum judicia ratio Latinitasque posceret.

### O D E VIII. Ad Censorinum.

Divite me scilicet artium, Quas aut Parrhasius protulit, aut Scopas.

Dives artium Parrhasii & Scopæ, sculptorem significat & pictorem egregium, quales Plinius nonnullos commemorat, præter istos. At dives artium, pro divite operum, quæ Parrhasius & Scopas secerunt, Latinum certe non est; ambiguum saltem obscurumque est.

8 Solers nunc bominem ponere, nunc Deum.

Ponere, pro, facere vel effingere, five pingendo

five sculpendo, alienum verbum est, quod versus extent.

13 Non incisa notis marmora publicis, Per quæ spiritus & vita redit bonis Post mortem ducibus.

Delirat, cum dicit per marmora redire post mortem spiritum vita. Spirantia signa quidem dixit Virgilius, libro III. Georg. versu 34. Sed redire mortuis spiritum aut vitam per ea, non dicit quisquis quid dicat cogitet. Deinde boni duces, ut jam supra monuimus, pro claris Imperatoribus, humile est. Denique notis, pro inscriptionibus, verbum est alienum.

Non celeres fugæ,
Non incendia Carthaginis impiæ,
Ejus, qui domita nomen ab Africa
Lucratus rediit, clarius indicant
Laudes, quam Calabræ Pierides.

Vates imperitus, e duodus Scipionibus Africanis, unicum conflat; ex Africano majore, qui Hannibalem fugavit; & ex Africano sequente, qui Carthaginem incendit. Ab Ennio Calabro Africanus major laudatus est; non alter, qui nonnisi Ennio mortuo Carthaginem cepit. An sic homo Italus Augusti ævo in historia Romana turpiter aberraret? Sed cum essent nimirum recens ævo pseudo-Horatii, partim ex Plinio, Virgilio, Horatioque, conditæ, partim consictæ Romanæ historiæ, non potuere eæ ab omnibus statim accurate disci. Deinde cur Carthago impia? an dictum est metri causa pro persida? Præterea lucratus Africani nomen, dictum humile est ac sordidum. De Pompeio Plinius multo nobilius. Africa, inquit, tota subatta, & in ditionem redatta, Magni nomen in spolium inde cepit.

25 Ereptum stygiis studibus Æacum Virtus & favor & lingua potentium Vatum, divitibus consecrat insulis.

Vatum potentiam, pro eximiorum, præstantsum; epitheton alienum est, metro exigente quæsitum. Similiter divitibus insulis, pro Fortunatis, vel pro campis Elysiis, dictum æque imperite, quam audacter.

28 Dignum laude virum Musa vetat mori: Cælo Musa beat. Sic Jovis interest Optatis epulis impiger Hercules.

Beare celo, pro, ad cælum evehere, durum est, nec Latinum. Quæ sunt deinde epulæ Jovis optatæ? Et impiger Hercules, quam frigidum & exile epitheton est, scilicet ita exigente metro.

#### ODE IX. Ad Lollium.

 Ne forte credas interitum, quæ Longe sonantem natus ad Aufidum Non ante vulgatas per artes Verba loquor socienda chordis.

Versus primus pronomine relativo finitur inepte. Neque enim quia in epistolis & satyris id licet, quæ sunt, ut Horatius ait ipse, sermoni propiores; etiam id sas est in Odis. Longe sonans amnis, pro, decurrens magno strepitu, omnino non placet: de mari dictum, cum tempestate jactatur, non displicet.

5 Non si priores Maonius tenet
Sedes Homerus, Pindarica latent,
Ceïaque, & Alcai minaces,
Stesichorique graves Camena.
Nec si quid olim lusit Anacreon,
Y v 2

Dei

Delevit atas: spirat adbuc amor, Vivuntque commissi calores Æolia sidibus puella.

Dicta hæc funt ad conciliandam vetustatis sidem Pindaro, Simonidi, Alczo, Stesichoro, Anacreonti, Sappho, ut nunc exstant. Stesichori nomine vix sunt versus quadraginta: Sapphus, Odæ duæ: Simonidis & Alczei quædam inter Poetas Græcos. Sed præterea non fuit Homerus Mæonius vates. Mæonia Lydia est, teste Plinio, libro v. sect. xxx. Et Virgilius, libro iv. Georg, versu 380. Cape Mæonii sarchessa Bacchi, vinum intelligit e Tmolo monte in Lydia, sive Mæonia: quæ regio, inquit Plinius, loco indicato, celebratur maxime Sardibus, in latere Imoli montis, qui visibus consistus &c. At Homerus non Lydius, aut Sardianus, sed Ionius & Smyrnæus suit. Nec genuinus Horatius Mæoniam sive Lydiam pro Ionia scriberet.

24 Vixere fortes ante Agamemnona Multi; sed omnes illacrymabiles Urgentur, ignotique longa Nocte, carent quia vate sacro.

Illacrymabiles; ficta ab isto vate vox; quam nunc passive accipit, ut isthic; nunc active audacius, libro 2. Ode xiv. ab alio nemine usurpata. Urgentur longa nocte ignoti, quid sibi vult? pro; obruti æterna morte, & ignoti: Sacro vate; epitheton inane ac superfluum:

Rerumque prudens, & secundis
Rerumque prudens, & secundis
Temporibus dubiisque rectus.

30 Consulque non unius anni,
Sed quoties bonus atque sidus.
Judex bonestum pratulit utili, &
Rejecit aito dona nocentium
Vultu, & per obstantes catervas
Explicuit sua victor arma.

Animus Consul, animus rejiciens alto vultu dona; offendunt vehementer aures Latine loquentium. Ac fortassis adhuc stultius, cum Lollium alloquatur primo isto versu, Est animus tibi, transit statim idem a secunda persona ad tertiam, ponitque pretulit & rejecit, pro pratulisti, & rejecissi. Sed quid est deinde alto vultu? Latinumne id est; pro eresto? Denique qui obstantes catervas, vel de perturbationibus animi, cupiditatibusve, vel de adulationibus, largitionibus, muneribusve accipiunt; explicataque arma, constantiam, sidem, æquitatem interpretantur; vatem ii accusant potius andaciæ & obscuritatis, quam excusant.

#### ODE X. Ad Ligarinum.

2 Insperata tua cum veniet pluma superbiæ.

Plumam dixit pro canitie, prorsus insolenter, & metri necessitate.

3 Et que nunc humeris involitant, deciderint comé.

Involitant, fictum verbum, metri causa; nulli alteri, quod sciam, scriptori usurpatum, qui se credi voluerit ævi eruditi.

A Nunc & qui color est Puniceæ store prior rosa.

De flore rosa jam diximus ad Oden III. libri secundi.

ODE XI. Ad Phyllidem.

11 Sordidum flamma trepidant rotantes Vertice fumum. Vertice, positum est obscure & barbare; quia subintelligendum sit, in tecti vertice, per caminum.

25 Terret ambustus Phaëthon avaras Spes.

De Phaëthontis fabula ad Tullium diximus, lib. III. de Offic. n. 94. Ambustus pro crematus, vel usus, metri necessitas excepit.

#### ODE, XII. Ad Virgilium.

I Jam veris comites, que mare temperant; Impellunt anima lintea Thracia.

Secutus Homerum est; qui Iliad. s. versu j. scripsie; Bogéne à Zéquese raire Ognander avror. At Homerus, cum de his scriberet, quæ gererentur ad Trojam, potuit Zephyrum dicere a Thracia slare. Pseudo-Horatius autem, qui in Apulia, ut creditur, Odas edebat, Zephyrum a Thracia non potuit, nisistulte, slantem dicere. Itaque satua illa Homeri imitatio, a qua foret Horatius alienissimus.

11 Delectantque Deum, cui pecus & nigri Colles Arcadiæ placent.

Nigri colles pro umbros, alienum epitheton est, & absurdum; sola versus complendi necessirate adscitum. Virides potius dici oportuit. Niger rollis nullus dici debet, sicut nec niger lucus, præter Tartareum; de quo Virgilius, libro 1v. Georg. versu 468. Alta ostia Ditis, Et caligantem nigra formidine lucum. Tolerabilius fortassis dixit idem pseudo-Horatius, libro primo, Ode xxi. Nigras Erymanthi silvas: enimvero silvæ a collibus disserunt.

27 Misce stultitiam confiliis brevem.

Pro, asperge hilaritatem rebus seriis, seu gravioribus negotiis, dictum satis stulte, misce stultistiam confilis tuis: aut quid stulte dici possit, non video.

#### ODE XIV. Ad Augustum.

Quæ cura patrum, quæve Quiritium,
Plenis honorum muneribus tuas,
Auguste, virtutes in ævum
Per titulos memoresque fastos
Æternet? o qua Sol habitabiles
Illustrat oras, maxime Principum,
Yuem legis expertes Latinæ
Vindelici didicere nuper
Quid Marte posses.

Eternare, ut clarare superius, ex istius officina est: usurpatum postea & a pseudo-Varrone. Eternet deinde est, pro, æternare pro merito possit; vel potius; æternitate donare. Illustrat oras, pro terras, metri necessitate positum. Aliter Horatius, libro 1. epist. III. Quibus terrarum militet oris Claudius. Denique, Quem didicere quid posses; Græca syntaxis esto, Latina non est: nihilo proinde ridicula minus, quam si in versibus Latinis Gallicam admisseamus syntaxim, aut in Gallicis Latinam vel Hispanicam.

I Et arces
Alpibus impositas tremendis
Dejacit acer plus vice simplici.

Pro, plus una vice, plus semel: excogitatum metri necessitate, audacter, non Latine.

21 Exercet Aufter, Pleiadum choro Scindento nubes.

Pro,

Pro, dissolvente; verbum alienum: aliud enim scissa nubes est, aliud in imbres soluta.

24 Sic tauriformis volvitur Aufidus, Qui regna Dauni præsluit Appuli.

Ut Homeri in Ode x11. sic in ista satuus imitator Virgilii iste est. Legit nimirum, libro 1v. Georg. versu 371. Et gemina auratur taurino cornua vultu Eridanus: ubi taurisormis Eridanus dicitur; ob duo præcipua, quibus in mare devolvitur, ostia, tamquam per gemina cornua. Ausido iste similiter taurinum tribui posse vultum arbitratus est; non id ob ostia sluviorum dictum a Virgilio ratus, sed veluti omnibus commune sluminibus. Ausidus certe unico ostio mare subit. Itaque Ausidum iste numquam vidit, quamvis se & Apulum jactat esse, & Ausidi accolam; ut idem existimetur esse atque Horatius Venusinus, Satyrarum scriptor & Epistolarum:

42 Medusque, & Indus, te profugus Scythes Miratur.

Fabulæ. Nec Medus aliquis, nec Indus, aut Scythes, vidit Augustum.

50 Duræque tellus gaudet Iberiæ, Te cæde gaudentes Sicambri, Compositis venerantur armis.

74 Te belluosus qui remotis
Obstrepit Oceanus Britannis.

Belluosus, ficta vox ab isto, metri causa: sed ab alio nemine usurpata. Dacerius omnes istius vatis ineptias admiratus, hic exclamat: L'Epithete est fort belle. Sicambri, sicta gens est, ut jam diximus ad Oden 2. Et tellus Iberia. soloecum est; pro tellus Ibera. Tellus Gallia, sic soloecum estet, pro Tellus Gallia, vel ut Virgilius cecinit, tellus Mavortia.

ODE XV. Ad Augustum.

Tua, Cæsar, ætas
Fruges & agris rettulit uberes,
Et signa nostro restituit Jovi,
Direpta Parthorum superbis
Hostibus, & vacuum duellis
Janum Quirin claust.

Expressum illud manifeste apparet ex libro 2. epist. 1. ad Augustum, versu 252. Et slumina dicere, & arces Montibus impositas, & barbara regna, tuisque Auspiciis totum confecta duella per orbem, Claustraque custodem pacis cohibentia Janum, Et formidatam Parthis te Principe Romant. At non significat istud, quod visum est imperito vati Lyrico, Janum ab Augusto fuisse clausum. Rem unam insignem his versibus describit: nimirum in finibus Imperii Romani, oppolita Parthis fuific ab Augusto flumina, montibusque vicinis impolitas arces, bellis compolitis; easque validissima esse claustra Imperii, quæ Genium Populi Romani, Genium belli ac pacis, a bello inferendo cohibeant: quibus testetur se velle pacem tantummodo custodire; & unde Romanorum militum excursiones Parthi nihilominus reformident. Nam propter illa claustra formidatam Parthis Romam esse s fubiungir. No

ter fores armamentarii Romæ clausas. Nec fores ista Latine claustra dicerentur; nedum cobibentia Janum. Claustra nonnisi claustra Imperii hic esse possunt. Janum clusum nummi antiqui non commemorant, nisi sub Nerone, anno ejus supremo percusfi, cum hac inscriptione: PACE P. R. TERRA MARIQUE PARTA JANUM CLUSIT. In his armamentarium depictum, non templum est ut vulgo, sed falso creditur; nec clusit ibi pro clausit est, sed pro inclusis: ut Plinius dixit, libro xxxIII. sect. V1. gemmas auto clusit: & sub gemmis venena cludunt. Acque enim insulse Janum dixeris, quam Jovem, claudi. Nec denique JANUM ibi vox una est: sed totidem latent sub litteris quinque voces istæ: Imperii Armamentarium Narbone Urbis Muris Clusit, hoc est, inclusit. Percussum enim Narbone nummum hunc fuisse, ut alios plurimos, cogit fabrica confiteri, præter alia argumenta. Sic antea Tarraco in nummis suis scripscrat: DIVUS AUGUST UT-TACI. Divus Augustus Voluit Turritam Tarraconem Armamentarium Esse Imperii. Sed Tarracone 12bellante, Armamentarium Imperii Nero Narbonem transtulit. Jani non semel clausi fabula ex hoc nummo prave intellecto sumsit originem. Janus apud Horarium bis præterea commemoratur: libro E. epilt. 1. versu 54. Hac Janus summus ab imo Perdocet. Et libro 2. Sat. 111. versu 18. Postquam om-nis res mea Janum Ad medium fracta est. Verum ibi nec templum Janus, nec armamentarium est, quod Romæ certe male collocaretur; sed vicus prælongus, in quo pars summa & ima & media fuit, ubi mercatores habitarent; dato ei nomine fortassis a templo Jani vicinò.

17 Custode rerum Cæsarê, non suror Civilis, aut vis, eximet otium: Non ira, quæ procudit enses, Et miseras inimicat urbes.

Inimicat, pro reddit inimicas; vox ficta est, & dura: quamvis pseudo-Cicero, in orat. de petit. Consul. dixit similiter; inimicantur.

21 Non qui profundum Danubium bibunt, Edicta rumpent Julia, non Getæ, Non Seres, infidive Persæ, Non Tanaim prope flumen orti.

Persæ ac Seres scilicet curabant edicta Julia: ipsique etiam Tanaïs sluvii accolæ.

29 Virtute functos, more patrum, duses Lydis remisso carmine tibiis, Trojamque, & Anchisen, & almæ Progeniem Veneris canemus.

Remisso, factitia vox, metri causa, tum hoc loco, tum in Arte Poetica, versu 151. Sic verts falsa remiscet. Nemo alius eo verbo usus occurrit. Æneam in sine designat: atque ita personas tres insignes libri primi & secundi libri Æneidos denotat; Æneam, Anchisen, & Venerem: cum argumento libri secundi, quod est Troja incensa. An igitur propterea idem censendus auctor est duorum priorum librorum Æneidos, qui & Odarum; quia de illis dicit hic canemus? Nihildum affirmo. Sed quorsum hic alios qui Anchisæ sit & Trojæ cum Ænea mentio?

# V. IN LIBRUM EPODON ANIMADVERSIONES.



Iber Epodon, quidquid alii dicant, non potest inscribi, nisi ut intelligatur Liber adjectus libris Odarum, Græco a 'èmudar. Ridiculum enim est versus epodos dici ab homine sano posse. Sed 'emudar dicitur liber Carminum, quæ

subjunguntur Odis, nec sunt ejusdem metri cujus sunt Odæ. Et ab ipso Vate titulum hunc ei libro appositum suisse qui negaverit, ariolatur. Haud tamen leves nobis suspiciones sunt alterius esse venæ setum, hunc librum Epodon, quam libros Odarum.

#### 1. Ad Macenatem.

1 Ibis Liburnis inter alta navium, Amice, propugnacula.

Liburna vel Liburnas dixere poètæ tantum ex recente cohorte, folœcizantes metri necessitate: liburnicas debuere cum Plinio appellare.

3 Paratus omne Cæsaris periculam Subire, Mæcenas, tuo:

Quid est subire Casaris periculum, nisi inanes verborum soni sine sensu? galimatias.

11 Feremus & te vel per Alpium juga,
Inhospitalem & Caucasum:
Vel Occidentis usque ad ultimum sinum
Forti sequemur pestore.

An libiurnis per Alpium juga, per Caucasum, per Hispaniam? Cur ergo liburnarum facta primum mentio est, cum nec itineris maritimi, nec belli navalis, ullum postea vestigium sit?

If Roges, tuum labore, quid juvem meo,
Imbellis, ac firmus parum:
Comes minore sum suturus in metu,
Qui major absentes babet.

Stulta responsio. Si interroges, quid sim ego tibi comes prosuturus; respondebo, non tibi quidem id prosuturum, sed mihi: nam metuam minus pro te.

29 Non ut juvencis illigata pluribus Aratra nitantur meis.

Hypallage, sive commutatio cassum inepta, nec Latini usus, quam metri necessitas extorsit. Neque enim certe aratra nituntur juvencis: sed illigati aratris nituntur juvenci.

2. Laus vitæ rustica.

20 Certantem & uvam purpuræ: Qua muneretur te, Priape, & te, pater Silvane, tutor finium:

Silvanus potius hortorum est Deus, si Virgilium audimus, Egloga x. versu 24. Venit & agresti capitis Silvanus honore, Florentes ferulas & grandia lilia quasfans. Et libro 1. Georg. versu 20. Et teneram ab radice ferens cupressum.

50 Magifve rombus aut scari, Si quos Eois intonata sluttibus Hiems ad boc vertat mare.

Intonata biems, quid sit, nondum scio: nisi quod soloccum sit, pro intenita.

57 Aut herba lapathi prata amantis, & gravi Malvæ salubres corpori.

Corpus grave dicere pro alvo pigra & morante, hot est, ineptire vatem metri necessitas coëgit.

69 Omnem relegit Idibus pecuniam, Quærit Kalendis ponere:

Relegere, verbum alienum pro colligere, metri necessitas obtulit. Item quærit ponere, pro, quærit ubi locet senori Kalendis proximis, obscurum est, alienum, nec Latinum. Nam ponere pecuniam, per se aut nihil signissicat, aut certe Gallicismus est; nec ille quidem ex usu optimo: neque enim dicimus, mettre son argent; sed, placer son argent.

#### 3. Ad Mæcenatem.

17 Mec munus humeris efficacis Hercu is Inarsit æstuosius.

Dacerius ad hunc locum: Cette epithete efficax est fort belle: c'est comme il a dit ailleurs, impiger Hercules. Nihil tantopere in isto vate deprædicat ille, quam ineptias. Efficax Hercules? qui tale epitheton, a quidem Latine noverit, approbet, pro labories?

19 Aut si quid umquam tale concupiveris, Jocose Mæcenas, precor.

Proh! quali epitheto talem ae tantum virum, qualis & quantus Mæcenas, poëta e trivio cohonestat! Sed metro scilicet illud congruebat, nec tunc aliud succurrebat animo.

- 4. In Sextum Mainam Pompeii libertum.
- 1 Lupis & agnis quanta fortito obtigit, Tecum mibi discordia est.

Tanta subauditur, vereor ut Latine satis. Sed sortito, pro naturæ necessitate, certe non est Latinum: metrum ita scribere vatem coëgit.

27 Quid attinet tot ora navium gravi Rostrata duci pondere Contra latrones, atque servilem manum, Hoo boc tribuno militum?

O elegantem iterationem pronominis boc boc! Et ora rostrata, pro rostra vel proras, quis dici non miretur?

f. In Canidiam.

Canidiæ & Saganæ nomina sunt accepta ex libro 1. Satyra v111. versu 24. & 25.

I At

1 At o deorum quidquid in colo regis Terras & bumanum genus:

Ex Religionis Christianæ sensu illud est, Deum qui docet in cælo esse, qui regat humanum genus.

32 Quo posset infossus puer Longo die bis terve mutatæ dapis Inemori spectaculo.

Dacerius ad hunc locum: Cela est fort beureusement dit: Inemori spectaculo, mourir d'envie en voyant &c. Ubi vates dicit ineptum aliquid, ibi Dacerius dictum id egregie esse exclamat. Inemori sicta vox est, metri necessitate, alibi non occurrit. Longo die deinde, pro, toto die, quam longus videtur esse famelico, obscurum est, Latinum non est.

4.7 Hinc inrefectum sæva dente livido Canidia rodens pollicem.

Inresectum, vox nova & factitia, metro sic cogente: pro, non sectum a longo tempore. Et non sectum pollicem, pro non secto ungue pollicis, an satis considerate dicitur?

.61 Quid accidit? cur dira barbaræ minus Venena Medeæ valent? Quibus superba fugit ulta pellicem . Magni Creontis filiam.

Argumentum tragoediæ, quam finxit Euripides Medeæ titulo: de qua vide quæ ad illam diximus.

71 Ab! ab! solutus ambulat veneficæ Scientioris carmine.

Geminatio festiva, ah! ah! De scientioris vocabulo hoc loco Dacerius: Ce comparatif est assez rare, mais il est beau.

74 O multa fleturum caput.

Græcum id esto; Latinum vix puto.'

75 Ad me recurres, nec vocata mens tua Marsis redibit vocibus.

Solœcum, pro Marsorum, vel Marsicis.

87 Venena magnum fas nefasque non valent Convertere humanam vicem.

Torquet vehementer hic locus omnes Interpretes obscuritate sua. Sensus est, ni fallimur: Venena, quibus valde sas est judices uti adversus reos; sed magnum nesas, si contra innoxios: non possunt mutare vicissitudinem rerum humanarum: Diris ego vicissim vos devovebo, quæ suam quoque vim obtinebunt.

- 6. In Cassium Severum, poëtam maledicum.
- 11 Cave, cave, namque in malos asperrimus Parata tollo cornua.

Geminatio verbi cave, puerilis.

14 Aut acer hostis Bupalo.

Accepta ex Plinio historia, libro xxxvi. sect. iv.

16 Inultus ut flebo puet.

Metathelis dura, sed fortassis versui ignoscenda.

#### 7. Ad Populum Romanum.

7 Intactus aut Britannus ut descenderet Sacra catenatus via.

Intaltus, pro, nondum bello appetitus, Latinum non est. Sic libro 111. Ode xxiv. intalti dicuntur Arabum thesauri, pro, nondum a Romano exercitu expilati.

17 Sic est: acerba fata Romanos agunt, Scelusque fraternæ necis: Ut immerentis sluxit in terram Remi Sacer nepotibus cruor.

De Remi cæde fabulosa, ad T. Livium jam diximus. Hæc si vere facta fuisset; causam bellorum civilium referret similiter in tantum scelus, non Laomedontis & Trojanorum, ex quibus prodicre Romani, perjurio ea damna accepta referret Virgilius, libro 1. Georgicon, versu 502. Satis jampridem sanguine sus la Laomedonte e lumus perjuria Troja. Remi cruor nepotibus sacer, pro sunesto & exitioso, Latinum certe non est. Sacrum est, quod est exsecrabile, vel detestandum, cujusmodi non suit Remi sanguis Romanis.

#### 8. Ad anum libidinosam.

7 Sed incitat me pectus, & mammæ putres, Equina quales ubera.

Ne hanc Oden legerem, titulus admonebat. Incidit tamen casu oculus in turpe soloecum, quales proqualia, ex metri necessitate admissum. Spurcior iste in libro Epodon, quam in superioribus, si tamenest idem, quod non arbitramur.

#### 9. Ad Macenatem.

15 Interque signa turpe militaria Sol aspicit conopeum.

In hac voce conopeum, fyllabam tertiam corripit folœcizans; quæ debuit produci ex Græco κωνοπέιον.

17 Ad hunc frementes verterunt his mille equos Galli canentes Cafarem.

Ad bune, pro, contra hunc, hoc est, contra Antonium, ut volunt, ambiguum est & obscurum. Nec de Antonio sermo hic ullus est. Quidam propterea emendant, Ad boc.

21 Io Triumphe, tu moraris aureos Currus, & intactas boves. Io Triumphe, nec Jugurthino parem Bello reportasti ducem.

De Io Triumphe, vide quæ diximus ad Oden secundam libri quarti. Dacerius ad hunc locum: Io Triumphe, Io Triumphe; Cette repetition a beaucoup de grace. Quidquid est in vate ineptum, id insigniter Interpres deprædicat.

25 Neque Africano, cui super Carthaginem Virtus sepulcrum condidit.

Perobscurum hunc locum esse fatentur Interpretes. Vult, opinor, dicere; Africanum bellum virtute gestum fuisse, sepultumque idem, hoc est, extinctum, super Carthaginem; obruta deletaque Carthagine.

Secus intelligunt omnes alii Interpretes; ex quo scriptoris obscuritas comprobatur.

#### 29 Terra marique victus bostis Punico Lugubre mutavit sagum.

Et hic quoque locus valde torsit Interpretes. Punico pro puniceo positum censuerunt: deinde hic esse hypallagen; sententiamque esse, puniceum & coccineum sagum lugubri fuisse sive nigro mutatum ab Antonio, postquam victum se ab Octavio Cæsare intellexit.

31 Exercitatas aut petit Syrtes Noto.

Exercitatas, pro agitatas, alienum prorsus verbum, metri causa quæsitum.

#### 10. In Mævium.

1 Mala soluta navis exit alite Ferens olentem Mævium.

Mala alite, pro ave sinistra, dictum inepte; tum mala pro sinistra, ut diximus ad Oden xv. libri primi: tum alite pro avi.

13 Cum Pallas ufto vertit iram ab Ilio In impiam Ajacis ratem.

Ut impiam scriberet ratem, pro Ajacis impii, necessitas metri coëgit.

15 O quantus instat navitis sudor tuis, I ibique pallor luteus!

Inane epitheton, luteus, & ineptum.

#### 11. Ad Pettium.

13 Simul calentis inverecundus deus Fervidiore mero, Arcana promorat loco.

At e contrario, libro 1. Ode xxvII. verecundumque Bacchum appellat. Arcana promovere loco, pro areana prodere, barbarum & ex metri necessitate scriptum inepte est. Vincit in hoc libro vates impuritatem superiorum, ut jam monuimus; nec videtur idem, qui libros quatuor Carminum condidit. Inverecundum oportet esse, qui Oden hanc xi. & xii. xiv. ac xv. serio ac dedita opera legat: Et has Dacerius tamen mirifice deprædicat.

#### 13. Ad amicum.

1 Horrida tempestas calum contraxit, & imbres Nivesque deducunt Jovem. . .

Frigus describere videtur; & frigida oratio est, deducere Jovem, in terram trahere aerem, pro eo quod est, imbres nivesque ex aere decidere. Spectavit iste, sed non feliciter expressit illud Virgilii, Egloga vii. versu 60. Juppiter & lato descendet plurimus imbri.

7 Cetera mitte loqui: DEUS hæc fortasse benigna Reducet in sedem vice.

Deus, sic absolute positum nomen, ex Christianze | Pro Marsica, ut jam superius.

religionis sensu est: nisi pro Fato sit, ut apud Horatium libro 1. epist. x1. versu 22. Tu quamcumque Deus tibi fortunaverit horam, Grata sume manu. Ut & Jupiter fatum est, epist. x11. versu 3. Reducere in sedem, pro, restituere in pristinum statum; dictum est audacter; vereor ut Latine.

#### 16. Ad Populum Romanum.

8 Parentibusque abominatus Annibal.

Abominatus passive, dictum audacter, neque a quoquam alio.

13 Quaque carent ventis & solibus, ossa Quirini (Nefas videre) dissipabit insolens.

Nefas videre, inanis interjectio, metri necessitate ad-

38 Inominata perprimat cubilia.

Inominata, pro male ominata, verbum factitium metri causa: Similiter perprimat. Neutrum alius quisquam usurpat, quod sciam. Et tamen Dacerius: Perprimat: Ce mot est extremement propre, & marque fort bien la pesanteur de ces gens dont il parle. Scaliger n'a pas eu raison d'assurer, que les oreilles delicates ne le pouvoient souffrir.

41 Nos manet Oceanus circumvagus: arva, beata Petamus arva, divites & insulas.

Circumvagus, factitia vox; in libro De Arte Poëtica rursum occurrit, non alibi. Avra bis positum, metri necessitate, pueriliter est. Divites insulas, pro insulas Fertunatas dici imperite & audacter, jam monuimus ad lib. 1v. Ode viii. sed ibi fortasse magis imperite pro campis Elysiis.

59 Non buc Sidonii torserunt cornua nautæ.

Vates imperitus; quoniam legit in Æneide, libro tertio, versu 549. Cornua velatarum obvertimus antennarum: arbitratus est fas esse cornua absolute ponere pro navibus.

#### 17. Ad Canidiam.

8 Morit nepotem Telephus Nereium.

Nerei filia Thetis, hæc mater Achillis. Ergo nepos Nerei Achilles. O stultum consequens! ortum ex eo scilicet, quod nesciit vates zvi sequioris, quid fit apud Homerum Thetis, & quid fit nepos:

15 Setosa duris exuere pellibus Laboriósi remiges Ulyssei Volente Circe membra, tunc mens & sonus Relatus, atque notus in vultus honor.

At Homero teste, mentem non amiserant. Relatur pro redditus, vel restitutus, metro datum est, bar-

29 Caputque Marsa dissilire nœnia.

# VI IN CARMEN SÆCULARE.

3 Alme Sol, curru nitido diem qui Promis, & celas. . .



Ronomine relativo, qui, inepte versus sinitur, æque Latine quam Gallice. Idem vitium adnotavimus, libro III. Ode 1x.

15 Sive tu Lucina probes vocari, Seu Genitalis.

Nomen acceptum ex nummis Crispinæ Commodi, inscripto DIS GENITALIBUS. Alioqui genitalia etiam semina dixit Virgilius: Plinius, genitales causas e sublimi, rorem genitalem, boram genitalem, &c.

21 Certus undenos decies per annos Orbis ut cantus referatque ludos.

At ludos fæculares neglectos haud dubie ob motus civiles anno Urbis DCC. Augustus Cæsar edidit anno DCCXXXVII. Claudius Cæsar postea legitimo tempore, anno Decc. Antonius Augustus Pius anno DCCCCI. quo & primos suos decennales edidit. Philippus denique Imperator anno millesimo Urbis, quo & MILLIARIUM SÆCULUM (sic enimappellant nummi) clausit. Quo vel uno verbo definitur, sæcula apud Romanos, cum de ludis præsertim ageretur, centenaria tantum fuisse. Sed metrum coëgit vatem mentiri : cui cum particula ut in posteriore versu necessaria esset, idcirco in priore, pro ut denos scripsit undenos, ne bis at scriberet. Quorsum autem in versibus Sibyllinis & in Romana historia, ante tempora, quibus nummi cudi cœperunt, confictus fit mos huic contrarius, non vacat nunc excutere. Certus orbis, pro certo annorum numero, obscura& barbara oratio est.

37 Roma si vestrum est opus, Iliaque Litus Etruscum tenuere turmæ, Jussa pars mutare lares & urbem

Sospite cursu: Cui per ardentem sine fraude Trojam Castus Æneas patriæ superstes Liberum munivit iter. . .

Fictum iter Æneæ in Italiam post captam Trojam; ut ad Virgilium diximus, & in Apologia Homeri. Sine fraude, satis inepte dictum, pro, nullo ex flamma Trojana accepto damno, ut libro 2. Carminum, Ode xix. Eumdem enim arbitramur esse Carminum & Carminis sæcularis opificem. Castus Eneas, pro pius, vel religiosus, non debet Latine peritis placere: nec forte sospite cursu.

47 Romulæ genti date remque prolemque, Et decus omne.

Romulæ, pro Romuleæ, ut libro IV. Carm. Ode v.

50 Clarus Anchisa Venerisque sanguis.

Augustus Cæsar ex Anchisæ quidem sanguine ortus recte dicitur : ex sanguine Veneris, ineptissime.

53 Jam mari terraque manus potentes Medus Albanasque timet secures: Jam Scythæ responsa petunt, superbi Nuper & Indi.

Ficta hic omnia: nec Medus enim, nec Scythæ, nec Indi, Augustum timuerunt. Deceptus est iste fortassis co Virgilii loco, ubi Augustum compellans ita ca-nit, libro 2. Georg. versu 171. Qui nunc extremis Asia jam victor ab oris, Imbellem avertis Romanis arcibus Indum: nimirum eum, qui in Parthorum exercitu militabat. Inde orta fabula de Indorum legatione ad Augustum:

# LIBRUM DE ARTE POETICA ANIMADVERS



Lterius vatis istud esse opus de Arte Poetica arbitramur, quam sunt libri Carminum, vel Epodon: ita ut, nisi me mea fallit conjectatio, non unum jam Horatium habeamus, sed omnino

quatuor: primum antiquissimum & genuinum, qui Sermones scripsit, & Epistolas: tres reliquos, recentes ac supposititios, quamvis ejusdem ævi. Unum, qui Carmina scripserit: alterum, qui librum Épodon: tertium, qui de Arte Poetica ad Pisones.

IN ALIQUOT LOCA ANIMADVERSIONES.

Versu 40. Cui letta potemer erit res.



T potenter, pro, secundum vires; & res pro argumento, dicitur inepte. Potenter, puissamment, Gallicismus est.

43 Jam nunc debentia dici Pleraque differat.

Barbare, debentia, pro, quæ deberent.

§3 Fingere cinctutis non exaudita Cethegis:

Ficta vox cinctutis, pro cinctis, solius metri necessia tate sic producta; a nemine alio, quod sciam usur

55 Virgilio Varioque.

Nomina accepta ex libro 1. Satyra 5. versu 40. Plos tius G Varius Sinuessæ, Virgiliusque.

65 Regis opus, sterilisve diu palus, apraque remis.

Palus, ultima brevi, folœcum est.

94 Iratusque Chremes tumido delitigat ore.

Delitigat, fictum verbum metri causa.

141 Dic

141 Dic mibi Musa virum, captæ post tempora Trojæ, Qui mores bominum multorum vidit, & urbes.

Expressum illud est ab inferioris venæ vate, ex illo Horatii longe sublimius canentis, libro 1. epist. 2. versu 18. Utile proposuit nobis exemplar Ulysses, Qui domitor Trojæ, multorum providus urbes Et mores bominum inspexit, latumque per aquor Dum sibi, dum sociis reditum parat, aspera multa Pertulit, adversis rerum immersabilis undis.

174 Censor, castigatorque minorum,

Pro juniorum, Latinum non est, aut ævi certe sequioris est. Horatius aliter eo verbo usus est, libro 2. epist. 1. cum dixit, Virtute & bonore minores.

246 Aut nimium teneris juvenentur versibus umquam.

Juvenari, pro juveniliter lascivire, verbum metro poscente factitium est.

Vos o
Pompilius sanguis, carmen reprehendite, quod non
Multa dies, & multa litura coërcuit.

Quia Calpus, inquit Scholiastes, ut vocant, filius est Numæ Pompilii, a quo Calpurnii Pisones traxerunt momen. Fictum commentum occasione nummi veteris, inscripti ex una parte, MAGN. PROCOS. cum prora navis, ex altera, CN. PISO PROQ. cum capite cincto diademate, in quo scriptum est, NUMA. Hinc cohors recens stulte arbitrata est, Pisonis genus ibi exhiberi, deductumque dici a rege Numa Pompilio. Propterea finxit primo Calpum Numæ filium. Deinde Calpurniæ gentis Pisones suisse: denique a Calpo Calpurnius nomen & genus traxiste: quorum primum ac postremum fabulosum; prorsus incertum alterum. Falsum autem omnino id quod his consingendis sabulis locum dedit: nempe Pisonis genus in co nummo repræsentari: cum Pompeii Magni tantummodo ex Numa Pompilio ortus commendetur, ut jam olim ostendimus.

301 O ego lævus Qui purgor bilem sub verni temporis boram.

Sive purgor legas cum libris omnibus, five cum Lambino emendes purgo, foloecum est, vel Gallicismus. Neque enim homo purgat, sed medicamenta purgant bilem.

323 Graiis ingenium, Graiis dedit ore rotundo Musa loqui.

Os rotundum dictum inepte: quamvis Horatius egregie, libro 2. Satyra vii. Totus teres atque rotundus.

359 Indignor quandoque bonus dormitat Homerus.

Pro quandocumque, folcecum est, metro cogente admissum.

361 Ut pictura poesis erit: quæ, si propius stes, Te capiat magis, & quædam, si longius abstes.

Verbum factitium, alibi inauditum, abstare.

373 Mediocribus esse Poëtis
Non homines, non dii, non concessere columnæ.

Parisiis credas scriptum poëma; ubi in Aula Palatii quæ dicitur, columnæ sunt: quibus tabernæ sunt librariæ applicitæ: Au 3. eu 4. pillier de la grande salle du Palais. Sed & Romæ suere, non columnæ tamen, sed pilæ, quibus adhærerent tabernæ tenuiorum bibliopolarum, teste Horatio, libro 1. Satyra Iv. versu 71. Nulla taberna meos habeat, neque pila libellos.

441 Et male tornatos incudi reddere versus.

Gallicismus, des vers mal tournez. Tornandi verbum optimum ac Plinianum est, pro eo quod est, torno polire. Sed male tornatus, de versu dictum in primis, Gallicismus est.

Plautum iste mirifice deprimit, versu 270.

At nostri proavi Plautinos & numeros & Laudavere sales; nimium patienter utrumque, Ne dicam stulte, mirati; si modo ego & vos Scimus inurbanum lepido seponere dicto.

At verus Horatius in epistola 1. libri 2. quæ est ad Augustum, versu 58. Plautum eximie laudat, atque inter nominatissimos poëtas appellat. Ambigitur quoties, inquit, uter utro fit prior; Aufert Pacuvius dotti famam senis? Accius alti. Dicitur Afrani toga convenisse Menandro. Plautus ad exemplar siculi properare Epicharmi. Vincere Cacilius gravitate, Terentius arte. Hos ediscit, & hos artie stipata theatro spectat Roma potens: habet hos numeratque POE-TAS AD NOSTRUM TEMPUS, Livi scriptoris ab evo. Ergo ad suum usque tempus, & sua ipsius ætate fatetur Horatius in honore & gratia Plautum fuisse; nec tantum apud proavos, ut pseudo-Horatius iste mentitur. Rursum in ea ipsa epistola Horatius, versu 269. Sed babet Comædia tanto Plus oneris, quanto venia minus: aspice, PLAUTUS QUO PACTO partes tutetur amantis ephebi, Ut patris attenti, lenomis ut insidiosi. Plautum non ipse tantum miratur, nec nimium patienter certe, nec stulte: sed & apud omnes optat esse in admiratione. Non est igitur idem Epistolarum & libri De Arte Poëtica opifex.

Tametsi autem distat plurimum hoc opus a vena ingenioque Horatii, tamen longe superat diligentia & dicendi facultate scriptores Carminum & Epodon: aut si scripsisse idem Carmina existimandus est, hic

vicit scipsum.

F I N I S.

# NUMISMATA

## SÆCULI THEODOSIANI.



I quidem loqui accurate volumus, titulus est ipse statim hujus voluminis emendandus: utinam vero nihil præter titulum! Sed ipse, inquam, videtur esse titulus resingendus; quandoquidem neque sæculum istud est, quod

pars hæc operis prima complectitur; neque Theodofianum illud magis, quam alterius Augusti nomine
privatim appellandum vere fuit. At cum ex usu nunc
recepto apud ipsos etiam viros eruditos titulum exprimi a nobis oportuerit, sic sane oportuit uti posuimus; quoniam inter Augustos, quorum hic numismata exhibemus, totoque suo sæculo, celebratissimus
unus vulgo suisse Theodosius existimatur. De numismatum igitur hujus sæculi Theodosiani ordine inter se ac genuino sensu ut dicamus apposite,
de forma Romani regiminis sub Cæsaribus & Augustis præmitti nonnullas observationes oportet, quæ

leguuntur.

Quamdiu floruit Romanum Imperium, uni tantum Augusto commisit Senatus rerum bellicarum ac civilium in provinciis administrationem; qui ob illas Imperator, ob istas appellaretur Augustus. Adjungebat eidem Augusto interdum e liberis, vel alia conlanguinitate conjunctis, aliquem, sub titulo Principis Juventutis, cum spe futuræ successionis, si tanta quidem essent patris in Rempublicam merita, ut tanta essent compensanda mercede. Perturbatis autem temporibus, partiendæ in plures Augustos, quamquam essent omnes e gente Cæsarum seligendi, provinciæ Romani imperii fuere: nunc quidem velut in Triumviros; quales fuere, Otho, Galba, Vitellius: nunc in plures, cujusmodi fuere, Pertinax, Pescennius Niger, aliique; donec pacata Republica rursum administratio totius Imperii revocarctur ad unum. Duravit hæc ratio usque ad Gallieni fere tempora; cum irrumpentibus in Gallias Germanis, aliisve populis, plures constituendi in diversis Galliarum partibus Augusti fuere; qui essent vel annui, vel triennales, vel plurium annorum, pro eo ac visum esset Senatui, Magistratus: uno interim Augusto primario ac summo Imperatore pluribus continuis annis in universum Imperium solicitudinem curamque proferente. Hi sunt minores ac veluti secundarii ordinis Augusti, quos historiæ Romanæ artifices secere & appellavere Tyrannos.

Pacatis deinde rebus, duo tantum constituti sunt primarii Imperatores & Augusti, Diocletianus & Maximianus; quibus statim adjuncti sunt velut adjutores, & Principes Juventutis, Cæsares duo, cum spe suturæ successionis post annos viginti, quibus in magistratu exactis, abdicare priores Augusti cogebantur. Neque enim hactenus cuiquam Augusto Senatus commiserat regendum Imperium ultra illud

viginti annorum spatium.

Postea bini ternive semper Augusti suere, ut in Szculo Constantiniano vidimus; donec amissa parte Pannonize aliqua sub Joviano; Germanisque przestrim & Helvetis in Galliam Treverensem ac Lugdunensem irrumpentibus, forte & Aquitanis Hispanisque in Narbonensem; distribui oportuit in octo vel plures tractus seu ditiones, quidquid adhuc in ea Galliarum parte, & in Croatia, Romano suberat Impe-

rio; totidemque illis regendis tutandisque Augustos

præfici, vel Imperatores.

Nam ab ætate Diocletiani præsertim, plures simul suisse Augustos, nummi testantur inscripti, victorio Augustos, nummi testantur inscripti, victorio Augustos, nummi testantur inscripti, victorio Augustos. & Augustos esta controversiam esse oportet, eos simul suisse Augustos, quorum nummi sunt, si nomen exceperis, indiscretæ propemodum similitudinis: hoc est, quorum nummi & materiam eamdem & eamdem inscriptionem, & eosdem titulos, & eadem vestitus insignia, & eadem symbola sive argumenta depicta in area, & cumdem fabricæ locum, & eadem vota, vel annos eosdem præse ferunt. Nullum esse potest prosecto argumentum certius gesti simul ab his quorum hi nummi similes sunt, principatus.

Cum enim Imperium Romanum in suo occassi, extra Italiam Siciliamque, iisdem finibus atque Gallia Narbonensis, Lugdunensis, ac Treverensis, clauderetur; aliquando etiam Sisciensi vel Sirmiensi præterea præsectura; si quam Augustus aliquis, hoc est, unius Provinciæ gubernator, vel Imperator in Exercitu, victoriam de hoste reportaret, id conjunctis animis viribusque faciebat cum Augustis ceteris; atque eam ob rem tunc omnium Augustorum honori numismata eodem typo cudebant omnes provinciæ aut civitates, tamquam affectæ communiter beneficio eo ab omnibus simul Augustis; redundante scilicet ejus Victoriæ siructu in bonum Imperii totius, Gal-

liarum præsertim, commune.

Dici certe non potest unus ex hisce nummis quos simul conjungimus, codem tempore percussus, quo alius quispiam ex illis, quin omnes illi codem tempore cusi fuisse dicantur: tanta est & tam indiscreta corum similitudo inter se. Cudebatur scilicet a Præsecto Monetæ Augustalis Viennæ, ut sidem facit Mauricii Aug. nummus de ævo suo typus & forma nummi. Osticinæ autem talibus nummis cudendis ibi sucre duæ vel tres. Ab his petebant suo nomine reliquæ civitates numismata percuti: Mediomatrici, Treveri, Remi, Lugdunum, Arelate, Aquæ-Sextiæ, Siscienses, Sirmienses, alii. Hinc tanta frabricæ similitudo in nummis est, qui diversa illa oppidorum nomina habent, ut ex una omnino ossicina prodiisse omnes non possis negare.

Itaque Juliano & Joviano e provincia & exercitu revocatis in Urbem, suffecti sunt Augusti duodecim omnino, in suo quisque, ut diximus, Galliarum tractu, a Treveris & ultra, usque ad Arelate, & inde Narbonem; & in Sisciensi demum Croatiæ tractu. Ut olim in Francia Marescallus unicus, postea duo, deinde & plures a Regibus sunt constituti; sic olim a Senatu primum unicus Imperator deinde plures simul sunt designati: Augusti vero tot, cum Imperium laberetur, quot vel provinciæ in Gallia Narbonensi, Lugdunensi, ac Treverensi, vel insigniores civitates; vel quot in Exercitu Romanorum divisæ legiones. His numismata cudebantur in provinciis solummodo, extra Italiam.

Éx his nonnulli annui solum sucre Augusti, vel annorum paucorum ii, quos circa tempora Gallieni sinxere tyrannos suisse. Hoc vero presertim Theodosiano seculo, annui quidam vel triennales tantum, Zz 2 quin-

Digitized by Google

quinquennales alii, aut annorum plurium. Annuos fuisse aliquos veltriennales tantum, nempe eos quorum hic nomina statim subjicimus, nobis probabili saltem argumento est, quod ii nnulla habent vota, ne quinquennalia quidem, nullos Consulatus, nullos principatus annos in nummis consignatos.

#### Augusti annui, vel triennales tantum.

Johannes.
Fl. Victor.
Eugenius.
Constantinus Victoris F.
Priscus Attalus
Jovinus. Nam in nummo
Joviani legisse Jovinum
ex errore Occo videtur.

Sebastianus.
Petronius Maximus.
Libius Severus.
Olybius.
Glycerius
Romulus Augustus.

#### Augusti quinquennales, aliique.

Quinquennales appello eos, quibus vel vora v. tantum oblata fuere; vel sexto tantum incunte anno, pro forma fortassis, oblata sunt etiam vor. x. MULT. xv. vel xx. nec tamen suscepta, vel soluta. Primi generis Procopius est, & Vecunius. Posterioris, Artadius.

Decennales dicimus eos, quos constat ex nummis, decem annos tenuisse principatum, quoniam anno XI. ineunte susceptre vot. XV. MULT. XX. Hi funt Valens, & Valentinianus.

Quindecennales appellamus cos, quos constat annos xv. tenuisse principatum; siquidem anno xvi. ineunte acclamatum eis est, vot. xx. Mult. xxx. Sunt hi; Theodosius, Gratianus, Eudocia, Galla Placidia.

Vicennales denique funto ii, quos constat ex nummis principatum tenuisse annis xx. quoniam anno xxi. incumte susceptre vot. xxx. Mult. xxxx. Tres tantum hujusmodi reperimus; qui funt hi nimirum: Theodosius, Honorius, Pla. Valentinianus; ac nisi fallitur Occo, etiam Valens.

His adjungi oportet eos, quibus interminatum a Senatu tempus imperii fuit, quique propterea perperui Augusti appellantur in nummis. Hi sunt omnino sex: Avitus, Leo, Anthemius, Zeno, Basiliscus, Anastasius. Quibus adde, si lubet, Majorianum, cujus nummis inscribitur præter solitum, votis multis.

Nam hæc duo certe de tempore principatus unicuique Imperatori constituto ex nummorum contemplatione certissime colliguntur. 1. Numquam Imperium cuiquam prorogatum fuisse ad annos amplius
viginti; excepto Constantio Augusto fratre Constantis; qui ad annos xxxv. tenuit principatum; sed tamen etiam ipse decem tantum omnino solus post fratrem, nec in eadem forte provincia Galliæ: deinde
cum Juliano adhuc decem: excepto & Constantino
fratre Heraclii, novissimo Augustorum in orbe Latino, qui annis xxxx. imperitavit, quamquam nec
ipse solus viginti, & in occasu Reipublicæ suit.
2. Numquam a patre principatus transiit ad nepotem;
sed post patrem & silium, si quidem successit patri filius, translatum imperium est ad agnatos.

De Augusti autem ac Cæsaris nomine certissimum illud est quod alibi demonstratum est, Augustus nomen esse familiæ, nomen & dignitatis: nomen samiliæ tantum in seminis: dignitatis tantum ac potestatis in viris, ob familiæ tamen suæ jus hereditarium a Julia Augusti silia: unde reperias in nummis, Semper Augustus, Perpetuus Augustus, Augustus noster. At Cæsar nomen dumtaxat samiliæ ubique est, ut Condeus in gente Borbonia.

In pervetustis parietibus Aula Lateranensis, diversis in locis recondita numitmata ex auro purissimo obryzo, inventa fuisse testatur Sixtus V. in Bulla, quz incipit, Laudemus viros gloriofos, anno 1587. Kal. Decembr. & Indulgentias elargitus est ea gestantibus, vel Ecclesias visitantibus, in quibus ea asservarentur. Ea fucrunt, ut ait, Augustorum Imperatorum, nimirum I beodosii senioris, duorum siliorum ejus Arcadii & Honorii, nec non Ibeodosii junioris, Valentiniani tertii, Marciani, Leonis, Justini, Justiniani, Tiberii, Mauricii, Phoca, & Heraclii. Primarii videlicet hi Augusti fuere: ceteri qui a Theodosio usque ad Heraclium fuerunt, vel minus principales, vel minus digni visi sunt Sixto v. pari cum ceteris commendatione. Aula Lateranenfir in hoc diplomate Pontificio appellatur Palatium Lateranense. Nomen illud habet a lateraria, quæ ibi fuit olim; quemadmodum Parisiis Regia Domus a loco simili appellatur, le Palais des Tuileries, co quod ibi lateres olim ad imbrices & tegulas coquebantur, Latine idcirco & istud haud male dixeris, Palatium Lateranense. Nam appellatam esse ædem S. Joannis in Laterano a nescio quo Plautio Laterano Consule designato, ut aïunt, tam mihi videtur absurdum, quam dici zedem S. Joannis in Constantino, pro co quod est in fundo Constantini. Lateraria fuit olim altera Parisiis, ubi nunc ædes est appellata fimiliter ex ea re S. Joannis in Laterano: S. Jean de Latran: ubi nunc est alia etiamnum lateraria extra portam S. Antonii. Datum fuisse arbitramur a Fl. Jul. Constantino Patre Augg. summis Pontificibus illud terræ folum, quod Palatium istud Pontificium cum platea & Basilica Lateranensis occupat. Datum est autem, ut in co solo tum Ecelesiam S. Joannis in primis, tum Palatium Pontificale exstruerent. Et hæc prima certe Ecclesia est, quam intra Urbis moenia Christiani habuere. Id quod etiam apposita Ædi sacræ multo postea superscriptio docet: Sacrosantta Ecclesia Lateranensis omnium Ecclesiarum Mater & Caput. Eam ob rem in parienbus, duna exstrueretur postea Domus Summorum Pontificum, injecta funt numismata Imperatorum, qui sua munificientia ædificationem eam promoverunt, per annos circiter Lx. Nam fub Theodosio & Honorio coepta esse exstrui edificia, que nunc aula Lateranensis in-cludit, sub Mauricio, Phoca, & Heraclio eadem esse absoluta, hoc est, intra spatium annorum ex no-Ara Chronologia circiter LXX. reconditi in parietibus nummi isti testantur; si tamen in Diplomate Sixti v. omnes recenfentur.

Ad rationem autem temporis statuendam, quo Auguitus quisque tenuit principatum, numismata illa hoc faculo Theodofiano fublerviunt, ut diximus, in quibus vota x. aut xx. & similia, conscribuntur. Neque enim alios habent ea numismata notatos annos. Cum autem Chronologiam fæculi Constantiniani reseremus ex nummis, annos a Diocletiani primo ad Juliani Aug. Iupremum ex eorumdem nummorum contemplatione ac ferie elicuimus cx11. expletos: nec tamen tunc temporis in quem annum Christi incurreret annus ille Diocletiani primus, definivimus; quoniam priorum temporum Chronologiam ad eosdem nummos nondum exegissemus. Postea repertum a nobis est, veterum nummorum testimonio recte ac certissime constitui primum annum Diocletiani anno Christi 298. in Natali Urbis. A quo quidem anno si numerentur ac duodecim supradicti sæculi Constantiniani, fient omnino coexcix. Unde consequitur, secundum hujus seculi Theodosiani, quod nunc teximus, annum esse, Constantiniani quidem, quale descripsimus, sæculi, exiv. novi autem Christiani seculi primum: quo anno ineunte nimirum GLO-RIA NOVI SAECULI à Christianis Galliæ Narbonensis appellatus est Gratianus Aug. anno ipsius primo currente usque ad diem Natalem Urbis. Et illa quidem trium Chronologiae ex nummis reformatæ partium consensio, minime quæsita, non inventa

cerus

cette, sed tamen reperta; facit, opinor, ut non improbabilis hæc ratio temporum, saltem usque ad Gratianum, videri debeat hominibus eruditis.

Singulari certe supremi Numinis providentia factum fuisse arbitramur, ut tam multa (sunt enim a Julio Cæsare usque ad Heraclium & Filepicum quindecies millena:) tam certa, tam perspicua, tamque necessaria ad labefactandas fabulas, quæ sunt ad evertendam sacrosanctam Christianam Religionem confictie, monumenta sint adservata, & ad nos usque perducta, ut ea cum fabulosis annalibus conferremus; detectaque fraude ac mendacio multiplici in historia, nihilo minus mendaces esse in reliquis suspicemur cos qui hanc confinxerunt.

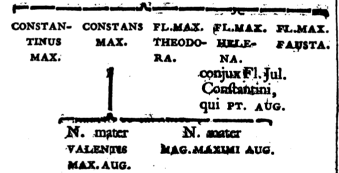
#### STEMMA

inligniorum quorumdam Augustorum facculi hujus Theodofiani.

Cum triplex fuerit, ut ostendimus in Numismatis sæculi Constantiniani, familia Constantinorum; Flavia; Julia, Flavia Valeria Maxima, & Flavia Claudia; quod primum hoc loco quæri a legentibus merito potest, quinam ex qua familia prodicrint Augusti quidam ex his prognati, (nam de omnibus statuere difficile est:) subsequens tabella, & subjective observationes edocebunt.

#### 1. Fl. Val. Maximi.

Flavius P. F. ex patre Flavius, ex matre Pius Felia. Conjux, filia Maximini Aug. qui FI-LIUS AUGG. Unde liberi cognominati funt Maximi; a patre vero Flavii, & masculi quidem etiam Constantini, vel Constantes priore cognomine.



Constantini Max. liberi nulli apparent in nummis, & ei suffectos fuisse statim Constantem & Constantium e familia Fl. Julia, & Fl. Julii Constantii generum Fl. Claud. Julianum, docent iidem. Poitea revocati ex gente Fl. Max. sed materno genere, Valens, & Maximus: e Claudia, Victor, & Gratianus: e Julia fortassis ceteri. Nam e gente Fl. Julia prodiisse arbitramur Principes illos, qui nullo indicio probabili ad Fl. Claudiam, vel ad Fl. Maximam possunt referri, quique solo Pii Felicis titulo exornantur.

De Eugenio & Joanne unde genus ducant, nisi quod alterutro ex parente sunt Pii Felices, difficile est certo statuere. Cum sit autem Græcum nomen Eugenius, non inanis est conjectatio, ex gente & ab avia Græca ortum duxisse: Græcam uxorem cum duxisset Julius Marius, & cadem gente oriundus, unde fuit T. Julius Marius Pacatianus P. F. Aug. ex qua uxore Eugenius ipse sit cognominatus; cujus hic EUGENIUS P. F. AUG. fuerit abnepos. Nam in antiquo numismate ex ære mediocris moduli, in gaza Regia, quod Severo Alexandro Principe cu-

fum est, sic legitur: AYT. K. M. AIP. AAE-ZANΔPOC CEB. capite laureato..)(. ΕΠ. ΙΟΥΔ. MAP. ETT. NEOKOPOT. AIFEON. HOC Sab Julio Mario Eugenio Neocoro. Nummus Æ-gensium, in Cilicia: anno cclexxviii. Cista in area pingitur, unde serpens exsilis inter faces duas. In Graco sive E'uyeves legas, sive E'uyev, quin Latina forma dicendus fuerit Eugenius, nemo prudens dubitabit. MAP. certe pro Mapus numquam scribitur, sed pro Maeis: ut MAR. in Pacatiani numismate: & vero post Julii nomen Marci pronomen ad-

jici, perabsurdum foret.

Nomina certe Augustorum omnia, quotquot in nummis leguntur, vel funt a paterna, vel a materna gente, vel ab utroque parente, vel ab altero tantum, vel denique ab uxore. Nam id de omnibus hactenus in historia Augusta liquido, ut remur, demonstravimus. Itaque quemadmodum Eugenius ab avia aut ulteriore progenitrice est ac nomen habet; sic etiam Johannes ex matre est nominatus, idem Pius Felix patne; cujuscumque iste familiæ fuerit, Juliæ, Claudizve: nam id omnino latet. Fuit igitur, ut nobis quidem plane videtur, Johannes Aug. ex matre, genere quidem Judæa, sed religione Christiana; patre Christiano certe, cum sit ipse, ut nummi ejusdem clamant, Christianus. Cur autem Judæam fuisse matrem dici oporteat, argumento illud est quod neque Romanæ, neque Græcæ gentis nomen illud est, & ab alterutro tamen parente datum esse illud oportet : & Johannes scribitur Hebrzeo more; quod si ex Græco Ludvins derivaretur, Jogunes scriberetur sine assatu. Hanc Hebræam scripturam secuti Principes Christiani in nummis suis & sigillis funt imitati. Judzei igitur alicujus przedivitis, sed Christiani filiam duxit Johannis Aug. pater uxorem, Johannis filiam; & ipsam exinde Johannam appellatam; unde JOHANNES Aug. est nominatus: quo sere modo Johannes Rex Francorum de matris Johannæ Burgundæ prænomine nomen accepit; cum essent propria Domus Regiæ, Ludovici, & Philippi, & Caroli nomina. Ut ut est, id certe quod diximus primo loco, id ex nummis compertissimum est; nomen scilicet Johannis nonnisi ex matre; Eugenii vero, nonnisi ex matre, aut avia, aut ulteriore progenitrice, esse potusse.

#### 2. Flavii Julii.

#### Constantius Aug.

Constantinus aug. fil. augg.

Constantinus pt. augo. FL. JUL. HELENA conjux Constantini Max.

FL. JUL. CONSTANTIUS FL. JUL. CONSTANS IMP. AUG. AUG. Hujus forores, Julia, N mater N mater N mater N mater conjux Valenti- Honorii Arcadii Theo-JULIANI AUG. niani Aug. Aug. dosii Aug. Aug

Z 7-3

3 Flavii

3 Flavii Claudii.

CONSTANTINUS Rector Urbis Lugdunensis.

#### CONSTANTINUS IMP. P. F. AUG.

FL. CL. CONSTAN- FL. CL. CONS- FL. CL. Ju- N avia TINUS CÆSAR. TANTIUS CÆ- LIANUS Gratiani AUG. Hujus nepos, ex SAR. filio, & filii Aug. conjuge Flavia.

FL. VICTOR AUG.

FL. CL. CONSTANTINUS AUG.

Constans aug.

JUSTINIANUS AUG.

TIBERIUS CONSTANTINUS AUG.

JUSTINIANUS AUG.

TIBERIUS AUG.

4. Joviani & Jovini Augg. stemmata.

Jovius Licinius P. F. Aug.

Jovia Pia Felix, Licinii Cæsarisfi-Jovius Licinius lia: hæc marito nomen dedit Jo-NOB. CÆSAR. viani, cujus est gens ignota. Hujus neptis.

LICINIA EUDOXIA P. F. AUG.

JOVIANUS P. F. AUG.

lovius P. F. Aug.

A Jovia Pia Felice, nepte Licinii Aug. Pii Felicis nomen accepit, ob matrimonium vir nobilis, sed gentis nunc nobis ignotæ Jovianus: quemadmodum a Domitia uxor dictus est Vespasiani filius Domitianus. Ex eo autem conjugio prognatus filius, ctiam Jovianus, nepos deinde Jovius appellatus est. Sic a Maximiano filius primogenitus Maximianus; alter natu minor dictus est Maximinus. Sic a Valentiniano patre nomen filio fuit Valentiniani ju-

y Unicum fuisse Theodosium Aug. Ortumque ex Antonia gente videri, que fuit Olim affinitate juncta cum Græca gente.

Unicum fuisse Theodosium Aug. hæc nunc argumenta fuadent. Primum quidem nullo indicio probabili, quamlibet tenui, distingui possunt in nummis duo Theodosii: ut ipse Du-Cangius, Vir eruditus, in Dissert. de Numismatis inferioris ævi confitetur. Deinde si fuit aliquis Theodosius junior, ut volunt historici, cur non in nummis aliquando scribitur THEODOSIUS JUN. quemadmodum scribitur fæpissime VALENTINIANUS JUN? præsertim cum si qua sint Theodosii junioris numismata, inter ea quæ Theodosii nomine inscribuntur, constet ea in iisdem fuisse officinis percussa, atque Valentiniani junioris. Scimus quidem in nummis juniorem appellari neminem, nisi qui sit cum alio adhuc superstite Augusto cognominis. Sed nostra hæc observatio est, certissima illa quidem; at non veterum historicorum opinio, qui Valentinianum juniorem Augustum ne fuisse, nisi post patris excessum e vita. Quod situnc igitur V ALENTINIANUS JUN. AUG. scribi in nummis potuit, debuit pari jure ac THEODOSIUS JUN. in suis numismatibus appellari, quæ suere præsertim in iisdem cusa officinis, ac numismata Valentiniani junioris. Nulla autem prorfus funt, in qui-

Theodosius igitur geminus non fuit, sed unicus. Vide quæ præterea dicturi sumus §. 24.

Genus autem Theodosii Aug. indicare mihi videtur nummus ex ære magno, qui est in Gaza Regia, Severo Alexandro principe percussus a Phocæensibus.

hoc titulo. (Vide Tab. 1. infra.)

Sub Prætore M. Antonio Theodosiano iterum. Nummus Phoceensium. Lupus piscem vorat. Nummi expressam effigiem penes nos habemus. Docet is e stirpe M. Antonii Pii, qui frater Antonini Aug. Pii fuit, Marcum Antonium istum fuisse; ex qua etiam postea fuerunt Marci Antonii Gordiani. Duxitautem M. Antonius iste Prætor iterum Phocæensium, vel pater ipfius, conjugem genere Græcam prædivitem, nomine Theodosiam, unde & Theodosiani cognomen cepit. Est enim Græcum nomen O 20 8 6 6 7005. Et ævo isto hunc morem viguisse, ut nobiles Romani matrimonia Græca inirent, testis est ipse Alexander Aug. cui Julia Mamæa mater, Græca femina fuit; quæ genus suum ad Alexandrum M. referret, ut in historia Augusta diximus. Testis etiam M. Antonius Gordianus Augustus pater. Græcum enimvero Gordiæ nomen est, non Romanum. Et celebratur Gordius Midæ pater, Phrygiæ rex, apud Herodotum. Fuit igitur ex eo matrimonio prognatus Theodofianus; a quo posteri deinde Theodosii sunt appellati: ut a Valeria Maxima Maximiani nomen habuere; a quibus deinde qui orti sunt, appellati sunt Maximi, Theodosius autem Augustus Pius Felix a matre filia Flavii Julii Constantis Pii Felicis, ut videtur, nomen habuit. En igitur schema generis Theodosiii Aug.

Antoninus aug. pius. M. Antonius Pius: cujus pronepos,

M. Antonius Theodofianus, Cujus abnepotis abnepos,

 a Theodofia conjuge vel matresic appellatus.

 ${f T}$  HEODOSIUS P. F. AUG, Cujus abnepos,

THEODOSIUS Justiniani gener Aug.

6 Nec fratres fuisse Honorium & Arcadium, nec Theodosio Aug. genitos.

Tam funt ca nomina, Honorius & Arcadius, nomina gentium diversarum quam sunt ista, Julius & Pompeius. Nihilo igitur magis ex uno patre Arcadius & Honorius geniti possunt vere dici, quam Julius & Pompeius. Quod sunt igitur isti Pii Felices, id eos habuisse necesse est a matre sua quemque, filia Fl. Julii Constantis, ut diximus. Quandoquidem autem & principatum obtinuisse eos simul cum Theodosio, & ejusdem ambos ætatis cum ipso tunc fuisse constat nummorum omnium testimonio, genitus Theodosio neuter dici potest.

#### 7. Maximum Aug. materno genere e gente Fl. Maxima fuisse.

Maximi Aug. numismata sic sunt inscripta: D. N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG. Hunc vulgo Magnum appellant, magno errore. Neque enim Magnus apud Romanos cognomen alterius gentis fuit, quam Pompeiæ a Pompeio Magno, a quo qui ortum dukere, Pii potius dici maluerunt, ab altero Pompeii Magni cognomine. Fuit enim ille MAG. PIUS. Quamobrem qui Pius inscriberetur in nummis, ut hic ipse MAXIMUS, eo ipso esse MAGNUS intelligebatur. Nihil est autem in superscriptionibus nummorum superfluum aut redundans. Itaque Vivianus, qui apud Occonem, pag. 566. descripsit numbus Theodosius Jun. vel semel appelletur. | num ex auro, MAGNUS MAXIMUS, non quod

in eo legit, exscripsit, sed quod ibi interpretandum censuit. At hic Magnius suit, e gente Magnia, unde olim MAGNIA URBICA AUG. & primis Constantii Aug. annis, MAG. DECENTIUS CÆSAR: hoc'est, Magnius Decentius Casar: a matre Casar, a patre Magnius Decentius appellatus. A matre, inquam, forore Conftantini Patris Augg. duorum: quam ob causam in partem vocatus cst principatus cum duobus illis Augustis, Fl. Jul. Constante, quorum erat consobrinus. At Magnius Maximusa patre Magnius, a matre appellatus est Maximus: natus utique ex filia Constantis Max. Pii Felicis Augusti; ac propter cos natales ipse Pius Felix & Augustus. Sicut Magnius autem a matre Maximus, sic a matre pariter, qui postea Augustus etiam suit, Petronius cognominatus est Maximus. Itaque hoc stemma Maximi Aug. est.

Magnius. MAGNIA URBICA AUG. Hujus nepotes,

Magnius. Magnius; cui uxor, Decentia.

Magnius. Magnius Decentius, Uxor, foror Constantini PT. AUGF. e familia Fl. Julia.

Magnius, cui uxor filia Constantis Max.

MAG. DECENTIUS CÆSAR.

P. F. Aug.

MAG. MAXIMUS P. F. AUG.

In nummis Græcis cognomen Maximus Μάξιμος scribitur, non Μέγισος: ut in nummo Hierapolitarum Phrygiæ legitur. quem Seguinus edidit, ΦΑΒΙΟΣ ΜΑΞΙΜΟΣ.

8 Fl. Victorem non fuisse Maximi Aug. filium, sed Fl. Claud. Constantini Ca-faris nepotem, Constantini Imp. Aug. pronepotem, patrem Constantini Aug.

Nummus Victoris sic est inscriptus: D. N. FL. VICTOR P. F. Aug. capite cincto gemmis, vultu annorum xL..)(. Bono Reipublice NATI. Sedent togati Augusti duo: alter major & altior, quia senior: junior alter, ac multo minor. Ambo orbem unum tenent, Victoria a tergo intermedia. Fl. Victor hic est, cum filio Constantino pariter Aug. Nam ex his duobus altiorem, oportet esse eum, qui in anteriore nummi pagina de nomine appellatur. Infra, TROB. Treveri obtulerunt. Aureus hic nummus est e Thesauro Regio, ubi illum vidimus. Est & in CPi Christiana, pag. 56. versu 8. Alius habet M D O B. pariter aureus apud Occonem, pag. 567. Minorem in nummis pingi semper eum qui filius sit, si patriadjungitur, testes sunt nummi non pauci. Sic in nummis Severi, in quibus Antoninus & Geta filii patri adfident.

Non est profecto Magni Maximi filius, Fl. Victor: cum nec paterno genere Mag. Maximus fuerit Flavius; & ætate parem Magnio Maximo Victorem omnes nummi repræsentent; & Maximi filium, quem Cæsarem tantum fuisse produnt Annales, Fl. Victorem Augustum nummi omnes prædicent, nullus tantum Cæsarem: & Fl. Victori denique filius, siquidem minor, in hoc nummo adsideat.

Nulli certe dubitamus', qui fuerit Fl. Victor, riepos Fl. Cl. Constantini Cæsaris, Constantini Aug. e familia Fl. Claudia pronepos. Hoc argumenta nobis suadent, ducta ex nummorum veterum attenta contemplatione. Primum enim, insignis est illius Constantini Aug. ex ære maximo nummus, in Gaza Regia, & in Museo P. Cha-

MILLART, inscriptus: VICT. CONSTANTI-NUS AUG. Et in aversa parte, DEBELLATORI GENTT. BARBARR. Debellatori gentium barbararum. Hunc nummum retulimus in fæculo Constantiniano, pag. 205. & habeteumdem Erizzo. In alio item ex auro, victor omnium gentium appellatur, in Thesauro Regio. Ex illo autem priore nummo in primis intelligimus, hoc fibi cognomen asseruisse Imp. Constantinum, veluti proprium, quod & ad heredes transmitti vellet. Sic Imperatoris cognomen habuere olim posteri omnes Drusi Germanici Imperatoris. Sic Imperatores Casares Augusti fuere, qui ab Imp. Cæsare Augusto per Imperatoris Cæsaris Augusti siliam essent prognati. Habemus igitur Victorem, a quo Victor iste, pariter cum illo Flavius, ortum duxisse jure credi possit. Habemus & quis ille Victoris hujus filius sit, quem patri adsidentem nummus iste exhibet: aliquis nimirum Augustus, qui suo nomine sive avum repræsentet, sive proavum. Ille nimirum Constantinus Aug. est quem fecere sub Honorio tyrannum: cujus nummum exhibuimus in sæculo Constantiniano, pag. 27 & 220.

Adde quod ille titulus, BONO REIPUBLICÆ NATUS, hereditarius ac proprius fuit familiæ Fl. Claudiæ Constantinæ. Est enim Imp. Constantini Aug. nummus ille eximius, de quo diximus in eodem sæculo Constantiniano, pag. 171. & 172. inscriptus his verbis; Constantino P. Aug. BRP. NAT. Constantino Patri Augusti, Bono Reipublice nato. Ex quo intelligimus hunc titulum ipfi etiam hujus Fl. Victoris ab avo datum fuisse. Sed & alterum ejusdem Constantini Aug. numisma affertur ibidem, in quo filius ipsi natu maximus, Flav. Claudius Constantinus junior pariter Bono Reipublice natus dicitur. Voluere itaque, qui hunc nummum Victoris honori cuderunt, cum intelligi esse ex ea familia, cujus esset peculiaris ille titulus, Bono REIPUBLICÆ NATUS. Ne vero etiam illud omittatur, Reipublice vox scripta per e in nummo Victoris Aug. admonet sonum eumdem illis temporibus fuisse, ut nostris, litterarum æ & e. Fuit igitur hoc stemma Fl. Victoris, ex nummis antiquis:

> Conftantinus Urbis Lugdun. Rector Perpetuus, Bono Reipublicæ natus.

IMP. C. CONSTANTINUS P. F. Aug. idem victor constantinus P. F. Aug.

FL.CL. CONSTANTINUS JUN. FL.CL. CONS- FL. CL. JU-CÆS. BONO REIP. NATUS. TANTIUS LIANUS Hujus nepos, CÆSAR. AUG.

FL. VICTOR, BONO REIPUBLICE NATUS, P. F. AUG.

FL. CL. CONSTANTINUS P. F. AUG. CONSTANS P. BONO REIPUBLICE NATUS. F. AUG.

Et pars antica igitur, & pars hujus nummi postica, qui nomen Fl. Victoris habet; sive picturam utramque contempleris, quarum altera Victorem exhibet ætate parem Maximo Aug. altera filium Cæsarem Victori adserit; sive epigraphen utramque conside res, uti exposuimus; e familia Fl. Claudia Constantina suisse Fl. victorem Aug. suadet. Cur autem hunc Constantini potius quam Constantii filium esse arbitremur, ea sola ratio nunc impellit, quod in Constantini nummis, velut primogeniti, titulum hunc reperimus, Bono Reipublicæ natus: in Constantii nummis nihil tale occurrit.

Si fassis testibus uti juvaret, id quod diximus de titulo eo, Bono REIPUBLICÆ NATUS, gemina posset inscriptione sirmari, quæ est apud Grute-

Digitized by Google

rum, pag. CCLXXXV. & MXXIII. in honorem Juliani Aug. qui fuit ex eadem familia Fl. Claudia. Nam & ibi co titulo infignitur. IMP. CÆS. D. N. FL. CL. JULIANO SEMP. AUG. P. M. IMP. VII. COS. III. BONO RP. NATO. PATRI PATRIÆ. PROCONS. Verum falsis testibus non egemus.

Flavii nomen Victor assumsit in nummis suis, quoniam esset ipse ex omnibus tunc Augustis solus paterno genere & materno Flavius. Vistorem autem illum cognominari maluit pater, ut ex eo cognomine appareret, qua esset ille ex familia Flaviorum, ex Claudia scilicet, ex qua fuisset ille Constantinus, cui proprium Victoria cognomen suisset, hereditarium in posteris suturum.

9 Valentinianum fratrem Valentis
non fuisse, sed cognatum tantum,
boc est, maritum sororis ipsius:
Valentinianum vero tertium nullum fuisse.

Valentinus & Valens duo cognomina unius gentisesse & unius familiæ paternæ, nemo non videt, ut Constans & Constantinus. Nomina autem in ianus omnia vel ab uxore funt, vel a matre: ut Domitianus a Domitia conjuge, & Maximianus junior a matre Maxima, quæ maritum suum Maximianum cognominarat. Sic esse Valentinianum oportet a Valentina sorore Valentis: atque adeo cognatum ipsum Valentis fuisse: Gallice, Beau-frere. Si fidem habemus Inscriptioni quam Gruterus affert pag. 549. fuit Valens Juniæ gentis cognomen. Quæcumque autem gens illa fuerit, ex ea jam prodierat Valens Hostilianus Aug. Decii Aug. ex Valente Hostiliana filius. Itaque cum Valens Max. in præclaro gazæ Parmensis nummo appellatur, primo paternum, maternum deinde cognomen apponitur: eoque cognomine judicatur matrem Valentis sororisque ipsius, quæ maritum cognominavit Valentinianum, filiam aliquam fuisse Constantini vel Constantis Max. ex qua gente qui materno genere prodirent, Maximi cognominabantur, & Pii Felices. Hæc igitur descriptio generis Valentis est:

> VALENS HOSTILIANUS AUG. cujus pronepos abneposve

Valens: cui nupfit filia Constantis Max. p. f.

VALENS MAX. P. F. AUG. Valentina, quæ nupfit Placido Valentiniano Aug.

Valentiniani autem stemma istud est ex nummis antiquis, probisque scriptoribus:

Trebonius.

Uxor, Sulpicia Galla, ortum trahens ex Sulpicio Gallo Cos. cujus non semel meminit 'Plinius.

Trebonia Galla; uxor C. Vibii Treboniani Galli. C. VIBIUS TREBONIANUS GALLUS AUG. Hujus neptis,

Vibia Triboniana Galla: cujus maritus, Placidus. Gallus Placidus: cui uxor, filia Fl. Jul. Constantis P. F.

Pla. VALENTINIANUS P. F. AUG.
a patre Placidus:
ab uxore Valentina
Valentinianus:
a matre P. F. Aug.

D. N. GALLA PLA-CIDIA P. F. AUG. Conjux Theodosii Aug. Galla Placidia a patre: P. F. a matre: AUG. ab utroque, & idcirco D. N. PLA. VALENTINIANUS JUN. P. F. AUG.
Patre adhuc superstite non potuit ab ipso
discriminari in nummis; nisi diceretur
Valentinianus junior, vel Pla. Valentinianus.

Præter hunc autem Valentinianum juniorem, qui & Placidus in nummis scribitur, nullum fuisse Valentinianum III. qui Constantii & Placidiæ filius fuisse fingitur, commodius ostendemus §. 24.

10 Just. Grat. Honoriam Gratiani Aug. filiam fuisse, neptem Honorii Aug. ex filia.

Numquam in nummis videas nomina feminarum seu cognomina potius, ita scribi, ut sola desit ultima littera, quæ nota feminei generis est. Numquam exempligratialegas FAUSTIN. SABIN. CRISPIN. SALONIN. THEODOR. & similia, pro Faustina, Sabina, Crispina, Salonina, Theodora, & aliis hujusmodi. Atque ut hac ipsa ætate non discedamus, in nummis Gallæ Placidiæ Aug. numquam legas, GALL. PLACIDIA, sed semper integre GALLA. Non igitur Justa, non Grata dici debet ista pariter, sed Justina Gratiana: sicut MARC. EUFEMIAnon est Marca, sed Marcia, vel Marciana. Quo sive judicio sive argumento apparet Gratiani filiam fuisse hanc dici oportere; alterumque Honoriæ nomen esse matre, Honorii Aug. filia. Ea enim est ratio nominum in nummis antiquis, ut fint omnia vel gentis propria, quæ in ius scilicet vel ia finiuntur; ut Honorius & Honoria; vel cognomina, sive a patre ducta, sive a matre, sive denique ab uxore primum, deinde a matre, ut Gratianus. Hic autem Justinæ Gratianæ nomen alteri præponitur, quia prius in familiam Augustam inserta familia Justina, quam Honoria est. Ob similem causam Galla Placidia, prius Galla quam Placidia est. Ergo Honoria conjux Gratiani, Gratianæ mater, filia Honorii Aug. fuit. Et hic est igitur Augustus ille, cujus affinitate Gratianus in nummis gloriatur inscriptis, AUGG.

Quod si Constantii olim Augusti gener Gratianus esset, primum quidem DIVI AUG. G. diceretur, opinor, non tantum A u G. G. Deinde & filia ipsius Gratiana, non Honoria, sed vel Flavia, vel Claudia vocaretur. Gratiani igitur & Honoriæ filiam dici necesse est fuisse Gratianam Honoriam, non Constantii alterius nescio cujus, & Gallæ Placidiæ. Quod quidem credi a viris paulum modo eruditis per mihi mirum videtur; cum parentum istorum in filiæ titulis nomen nullum appareat. Hanc icripti annales, quorum auctores hæc numismata viderant, Honoriam dumtaxat appellant, vel etiam Honoriadem: veriti fortassis, ne vel si Justam Gratam appellarent, imperiti haberentur; vel si Gratianam, scriptas jam de Gratiano absque liberis defuncto fabulas ipfimet falsi coarguerent. In una tantummodo Inscriptione Ravennate Justa GRA-TA HONORIA appellatur: sed hujus Inscriptionis recentem fabricam & mendacia, non est hujus loci vel temporis indicare. Familia Viennensis suit Gratia cognomento Grata, in vetusta Inscriptione quam resert. D. Chorier, in libro quem inscripsit, Recherches des Antiquités de Vienne, pag. 10.

Hoc igitur Gratiani & Honorize genus fuit: sic,

P r-

Pescennius Justus niger aug. Pescennius Justus Niger. Pescennius Justus. Justus. Justinus. Sic sæpe fuit in eadem familia Gratius. Constant & Constantinus. Gratiana vasa Sed mansit deinceps in Justicommendat Plini liberis posterisque herenius lib. xxxiii. ditarium Justini nomen, ut fect. xLIX. de Antonini. nomine alicujus [ Hujus nepotis pronepos; libertini opificis, cui patronus Justinus Foca, cui uxor, filia Gratius fuerit. IMP. Fl. Cl. Constantini Aug. P. F. Gratia, a qua Cl. Justinus Gratianus P. F. a patre Justinus: cognomen habet maritus cjus ab uxore Gratianus: Justinus Gratiaa matre P. F. & Claudius. Honorius: cui uxor, foror Fl. Jul. Constantii & Constantis. Honorius P. F. Aug. Honorius a patre: a matre P. F. Honoria, conjux Cl. Justinus gratianus augg Gratiani Aug. Honorii Aug. gener: idem P.F. Aug. a matre Gratianus: a patre P. F. Flav. justinus p. d.n. just. grät. honoria p.f. JUSTIN. P. AUG. a patre, Justina Grasiana: a matre, Honoria: FOCA a patre puer Aug: relictus ab utroque; Pia Felix: & idcirco D. N. Domina nostra. NupfitFl.Cl.Conftantino Aug. Fl. Victoris filio: a quo JUSTI-Justina, JUSTINIANUS P. F. AUG. Nus quæ cognomen JUN. marito suo Aug. Justiniano dedit. TIBERIUS CONSTANTINUS. de Claudiæ gentis prænomine, Tiberius: de avi sui cognomine, Constantinus. 11. Stemma Marciani Imp. Ælius Silanus, Imp. Nervæ frater! a quo post annos cclxx. Ælius; cui conjux, Ælius, cujus majores affinitate aliqua P. F. conjuncti fuerunt cum gente Claudia, in qua Pulcri: cum Aurelia, in qua Veri: & cum Valeria, in qua Flacci fuere cognomina. Ælius MARCIANUS P.E. AEL. EUDOCIA. AUG. AEL. EUDOXIA. ex patre Ælius: AEL. PLACCILL'A. ex priore conjuge, AEL. PULCHERIA. Marcianus: AEL. VERINA. ex matre, P. F. Harum nulla est Pia Fe-Conjux altera, Eufelix: idcirco exrum origo'

mia P. F. ex qua

D. N. AEL. MARC. EUFEMIA P. F. AUG.

conjux Justini Aug.

ab Ælio ducitur, qui nul-

la fuerit cum posteris Com-

modi affinitate junctus.

Ex priore conjugio Marciani Aug. cum Marcia, nata est.

Marcina: quæ nupsit Basilisco, homini Græco.

BASILISCUS ET MARCIANUS P. F. AUG.

ex patre, Bafilifeus:
ex matre, Marcianus & P. F.

Ælia dici Marciana non potuit nisi a patre, quem ipsum proinde necesse est etiam Ælium suisse. Nominibus autem paternis quod nomen adjicitur, ex matre ortum esse oportet: alioqui solummodo scriberetur Ælia Marciana: siquidem sic satis superque secerneretur a ceteris seminis principibus. Sed Eufemiæ nomen adjunctum est, quoniam tunc id nomen esset familiæ nobilis: & adjici illud præterea oportuit, ne Marciani Aug. ex Marcia priore conjuge hæc esse filia crederetur: quod credi quidem necesse esset, si solum Ælia Marciana diceretur. Eam ob rem, inquam, maternæ etiam gentis nomen addi in nominibus filiæ oportuit. Marcia porro Marciani, qui pater Augusti, conjux, e gente Marcia prodiit, ex qua olim Marcia Otacilia Severa conjux Philippi Imp. & ipse Philippus Imperator suit. Hanc vero Eufemiam Justini Aug. conjugem fuisse, ex similitudine nummorum utriusque colligimus, ut suo loco dicemus.

#### 12. Stemma Leonis & Zenonis Augg.

IMP. LEO PP. AUG. Conjux, aliqua Pia Felix.

N. filia: nupfit Zenoni, homini Græco privato.

ZENO ET LEO NOV. CAESAR: idem poster LEO ET ZENO AUG. & ŽENO PP. AUG.

Zeno a patre: Leo & Cæsar & Aug. a matre.

Prius Zeno quam Leo iste est, ut Leonis nomini subspiceretur titulus novilissimi caesaris: qui non recate sic scriberetur, leo nov. caes. et zeno: quandoquidem illud et zeno aliam designaret personam. Sed in aliis postea nummis prius Leoest; quoniam id nomen habet, quod est nobilius, ex avo Augusto; quam Zenonis alterum ex patre, qui homo privatus

#### 13. Chronologia Augustorum saculi Theodosiani.

Jam annorum, quibus Augustorum quisque tenuit principatum, quantum quidem ex diligenti nummorum consideratione fas est conjectura aliequi, hæcest; ab anno Christi 390. qui sæculi Constantiniani a nobis appellati est 103.

| JULIAN         | US AUG.     |           | ٠, . |
|----------------|-------------|-----------|------|
| Anno Christi   |             | JOVIANUS  | AUG. |
| 390. Juliani   | Juliani cum |           | I    |
| post Cons-     | Constantio  | PROCOTIUS | AUG. |
| tantiumi       | Aug 11      |           | 1    |
| 391 2          |             |           |      |
| 392 3          | 13          | •         |      |
| 393 · · · · 4  | 14          | •         |      |
| 394 • • • • 5  | 15          |           | :    |
| 395 vot. x. 6. |             |           |      |
| 396 7          | ••••• 17    | •         | •    |
| 397 8          | 18          |           |      |
| 398 9          | 19          |           |      |
| 399 10         | 20          |           |      |
|                |             | SPE AUG.  | ' '  |

Creati postea sunt anno sequente in Natali Urbis

Augusti quatuordecim: quorum annos in principatu exactos, eorumdemque successores, tabbella sequens exhibet.

A a a

Digitized by Google

| <b>-</b> |
|----------|
| Z        |
|          |
| <        |
| _        |
| Ŋ        |
| )        |
| 7        |
| )        |
| च        |
| I        |
| -        |
|          |
| _        |
| 1        |
|          |
| ပ        |
| Ħ        |
| •        |
| s        |
| D        |
|          |
| H        |
| ပ        |
| ഥ        |
| Р        |
| S        |
| 0        |
| K        |
| <u>d</u> |
|          |
|          |

| BRITIUS. CÆS. 1.            | Aulenaus<br>aug.              |                                                                        |                                                 |
|-----------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Vecuninus Aug.              | Constans<br>Aug.              |                                                                        |                                                 |
| EOANUS<br>AUG.              | - JOVINUS AUG.                | Marcianus<br>imp.<br>• 1. &c.                                          |                                                 |
| FL. Victor Aug.             | CONSTANTI- NUS PP. AUG. 1 2   | 4 m 0                                                                  | ,                                               |
| JOHANNES AUG. L             | Sebastia-<br>Nus Aug.         | •                                                                      | ATTALUS 1 AUG. 2                                |
| EUGENIUS AUG.               | . 16                          | SEVERUS<br>AUG.                                                        | OLYBRIUS  I AUG.  2                             |
| MAXIMUS AUG.                | . 10<br>17                    | I Leo IMP.  I Usque ad annum xiv, postea hono- rarius, & se- nour Aug, |                                                 |
| Aug.  I. ! .                | Aug. Imp. 10. 17. 16. 17. 17. | GLYCERIUS<br>AUG.                                                      | ROMULUS 1 IMP. 3                                |
| GRATIANUS AUG.  1           | 10. : :                       | Petronius<br>Aug.<br>I. &c.                                            | Anthemius 1 1MP. 2                              |
| Theoposius Honorius imp.    | . 10                          | 07                                                                     | JUL. NEPOS  I IMP.  2                           |
| THEODOSIU: IMP.             | 10                            | 0                                                                      | LEOET ZENO IMP. I VOT V. VOT XX.  7 Zeno pater. |
| VALENTINI-ANUS JUN. AUG. I. |                               | MAJORIA-<br>NUS AUG.<br>I. &C.                                         | BASILISCUS IMP. I VOT V. VOT. XX.               |
| VALENTINI-ANUS IMP.         | 6 <del>1</del>                | Avirus                                                                 | 4                                               |
| VALENS<br>AUG.              |                               |                                                                        | ANASTASTUS IMP. I VOT. XX. 2 VOT. XX. 2 4 5 7   |
| Anno<br>Chrifti.            | 405                           | o <b>5</b>                                                             | 43 4 44°                                        |

14. Quibus in locis numismata fuerint
a temporibus Juliani Aug. usque ad
Anastasium & Justinum, Augustorum
nomine percussa: & quæ ditio eorumdem Augustorum fucrit.

Quæ fuerit Augustis singulis, vel omnibus pro indiviso, quam administrarent, attributa ditio a Senatu, ex litteris quæ sunt eorumdem nummis subscriptæ, certissime discimus. Quæ quoniam a viris alioquin eruditis, aut penitus non intellectæ, atque eo nomine prætermissæ neglectæque sunt, aut perperam omnino expositæ, ealdem hic omnes subjicere atque interpretari operæ pretium fuerit; nec injucundam iis operam illam fore existimamus, qui veritate unice, non fabulis delectantur. Nihil enim credibilius dici potest, quam iis finibus Augustorum, ac Romanæ proinde Reipublicæ imperium circumscriptum fuisse, extra quos nulla eorum honori ac nomine numismata cudebantur. Hæ sunt igitur subscriptæ singulorum numismatibus litteræ: hæ provinciæ ac civitates, quæ Augustorum nominibus a Juliano Aug. usque ad Anastasii & Justini tempora nummos cuderunt. Nam de subsequente ætate, in posteriore hujus operis parte dicemus.

#### JULIANUS AUG.

#### In Narbonensi Provincia.

ANT Prima Narbonensis tributum. ANTA Primæ Narbonensis tributum primum. ANTI Prima Narbonensis tributum tertium. SMAH Societatis Mercatorum Arelatensium octavum numisma. SMNS Societas Mercatorum Narbonensis secundæ. CONSPI Civitatum omnium Narbonensis secundæ provinciæ tertium tributum. P Const Primum civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. S CONST Secundum civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. T Const Tertium civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. T Con Tertium civitatum omnium Narbonensium tributum.

#### In Provincia Lugdunensi.

HERACL. Heracleenses, in oftio Rhodani.

ALEA Primæ Lugdunensis edicto primum numisma. Luc Lugdunensium quinque civitates. Plug Primum Lugdunensium numisma. Plugd Primum Lugdunensium numisma. Konstas Konstantinopolitani, hocest, Lugdunenses.

> In Gallia Narbonensi simul ac Lugdunensi, & Belgica, quæ Romanis parebat.

URB ROM B Urbes Romanæ, fecundum hoc numisma cuderunt honori Principis.

URB ROM IZ Urbes Romanæ, tertium &c. URB ROM Q Urbes Romanæ, quartum &c.

In Belgica.

TR Treveri.

In Pannonia.

Sis Siscienses. A Sis Primum Siscienseum numisma. Δ Sis Quartum Siscienseum numisma. A SIRM Primum Sirmiensium numisma.

In Italia.

A QUIL P Aquileiensium, primum numisma. A QUIL s Aquileiensium secundum numisma.

> Narbonensium in Oriente. negotiantium.

Cuz \( \Delta \) Cyzici in Hellesponto negotiantium quartum, numisma,

Nik \( B \) Nicomedia negotiantium secundum numisma,

#### JOVIANUS AUG.

In Provincia Narbonensi.

ANTA Primæ Narbonensis tributum primum.'
CONS Civitates omnes Narbonensis secundæ.
CONSPA Civitatum omnium Narbonensis secundæ:
provinciæ primum tributum
S CONST Secundum civitatum omnium Narbonensis
secundæ tributum.
T CONST Tertium civitatum omnium Narbonensis
secundæ tributum.

#### In Belgica.

SMTES Societas Mercatorum Treverensium, Edicto Senatus. TR H S Treveri, Hospiti suo.

> In Gallia Narbonensi, simul ac Lugdunensi, & Belgica, quæ Romanis parebat.

URB ROM B Urbes Romanæ, secundum hoc numisma cuderunt honori Principis. URB ROM T \$\int Urbes Romanæ, tertium &c. RSMQ Romanorum Societas Mercatorum quartum

In Pannonia.

SIRM. Sirmienses.
B SIRM Secundum Sirmiensium numisma.

numisma cudit.

#### PROCOPIUS AUG.

In Provincia Lugdunensi.

A A Cabilonensium primum numisma. A  $\Gamma$  Cabilonensium tertium.

In Narbonensi.

SMNT Societatis Mercatorum Narbonensium tertium numisma.

#### VALENTINIANUS IMP. AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

ANOBE Primæ Narbonensis obtulerunt civitates.

ANT Primæ Narbonensis tributum.

ANTP Primæ Narbonensis tributum primum.

ANTB Primæ Narbonensis tributum secundum.

ANTP Primæ Narbonensis tributum tertium.

ANTA Primæ Narbonensis tributum quartum.

ANTE Primæ Narbonensis tributum quintum.

ANTE Primæ Narbonensis tributum sextum.

ANT B Primæ Narbonensis tributum octavum.

CONS Civitates omnes Narbonensis secundæ.

A22 CON

372

Cons & Civitatum omnium Narbonensis secundæ quartum tributum.

CONSP Civitates omnes Narbonensis secundæ provincia.

CONSPA Civitatum omnium Narbonensis secunda provincia primum tributum.

CONSTOFF II. Civitatum omnium Narbonensis

secundæ tributum. Officina secunda.

CONSTOFF III. Civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. Officina tertia.

COMO Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. CON OFF 11. Civitatum omnium Narbonensium numisma. Officina secunda.

Con a Civitatum omnium Narbonensium quartum numisma.

CONOB Civitates onnes Narbonenses obtulerunt.

P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma.

S CON Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma.

SMN Societas Mercatorum Narbonensium.

SMNA Societatis Mercatorum Narbonensium primum tributum.

SMNB Societatis Mercatorum Narbonensium secundum tributum.

SMNE Societatis Mercatorum Narbonensium quintum

SMAQ Societas Mercatorum Aquenfium.

SMAPO Societatis Mercatorum Aquensium secundum tributum.

SMAQS ? Societatis Mercatorum Aquensium secun-SMAQB 5 dum tributum.

#### In Provincia Lugdunensi.

ALE A Prime Lugdunensis edicto, quartum numisma.
Lugpa Lugdunenses, Permissu Senatus.
Lugsp Lugdunenses, Senatus permissu. Officina secunda.
Smluc Societas Mercatorum Lugdunensium.

#### In Belgica prima.

SLUG Secundum Lugdunensium numisma.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.
TROBC Treveri obtulerunt cives.
TROBT Treveri obtulerunt.
TES Treveri, Edicto Senatus.

SMTES Societas Mercatorum Treverorum, Edicto Senatus.

SMTRP Societas Mercatorum Treverorum primum numisma cusum honori Principis. M D O B Mediomatrici obtulerunt.

#### In Belgica secunda.

RP Remensium primum numisma.

SMRP Societatis Mercatorum Remensium primum numisma.

SMRB Societatis Mercatorum Remensium secundum numisma.

R SECUNDA Remis, officina secunda.

R TERTIA Remis, officina tertia. R QUARTA Remis, officina quarta.

#### In Pannonia.

Sisce Sisciensis Præsectura.
Asisc Primum Sisciensium numisma.
Psisc Præsecturæ Sisciensis secundum numisma.

# Narbonensium Karthagine negotiantium.

SMKA Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium primum tributum.

### VALENTINIANUS JUN. AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

ANTA Primæ Narbonensis tributum quartum.
Comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

S CON Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma.

T CON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma.

AQUOBF Aquenjes obtulerunt fabri.

SMAQP Societatis Mercatorum Aquensium primum numisma.

SMAOS Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma.

SMAQ Societas Mercatorum Aquensium. AQPS Aquenses, Permissu Senatus.

#### In Provincia Lugdunensi.

SLUGDP Secundum Lugdunensis provincia numisma.

#### In Belgica prima & fecunda.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

SMTRP Societatis Mercatorum Treverorum primum numisma.

TROBC Treveri obtulerunt cives.

TROBS Trevers obtulerunt Senatores.

RM Remenses Mercatores.

SMRP Societatis Mercatorum Remensium primum numisma.

SMRQ Societatis Mercatorum Remensium quartum numisma.

#### In Pannonia.

A Sisc A Sis Primum Sisciensium numisma.
P Sis B Sisc Secundum Sisciensium numisma.

#### VALENS AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

ANT Primæ Narbonensis tributum.
ANTI Primæ Narbonensis tributum primum.
ANTB Primæ Narbonensis tributum secundum.
ANTT Primæ Narbonensis tributum tertium.

ANTH Prima Narboner sis tributum octavum.

H.SIPN Hospiti suo Imperatori prima Narbonensis.

ANOBA Prima Narbonensis obtulit quartum numisma.

PANOBH Provincia prima Narbonensis obtulit octas

vum numisma. Cons Civitates omnes Narbonensis secunda.

CONSP Civitatum omnium Narbonensis Jecunda primum tributum.

Conso Civitates omnes Narbonensis secunda obtulerunt.

CONST Civitatum omnium Narbonensis secunda tributum. Off il Officina secunda.

T CONST Tertium civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum.

CON Civitates omnes Narbonenses. OFF 11 Officina secunda.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Konspp Korporati omnes Narbonensis secundæ, Patriæ Protectori. Smna Societatis Mercatorum Narbonensium primum

numisma.
SMNB Societatis Mercatorum Narbonenssum secundum

numisma.
Scon Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma.

SMAQF

SMAQP Societatis Mercatorum Aquensium primum numisma.

SMAQS Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma.

#### In Provincia Lugdunchsi.

Plus Primum Lugdunensium numisma.
C III Cabilonensium tertium numisma.
D c Decuriones Cabilonenses.

In Belgica prima & secunda.

Tes Treveri, Edicto Senatus. Tes A Treveri, Edicto Senatus, primum hoc numisma.

#### Principis honori cuderunt.

SMTES Societas Mercatorum Treverensium, Edicto Senatus.

SMTR Societas Mercatorum Treverorum.

TROBC Treveri obtulerunt cives.

TROBT Treveri obtulerunt.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

TROBS Treveri obtulerunt Senatores.

MED Mediomatrici.

R B Remensium secundum numisma.

SMRP Societatis Mercatorum Remensium primum numisma.

SMRQ Societatis Mercatorum Remensium quartum numisma.

R. PRIMA. R. SEGUNDA. TERTIA. R. QUARTA. O QUARTA. Remorum officina prima, secunda, tertia, quarta. Officina quarta.

#### In Pannonia.

A SIRM Primum Sirmiensium numisma.

SISCP Sisciensium primum numisma.

A SISC Primum Sisciensium numisma.

B SISC Secundum Sisciensium numisma.

T SISC Tertium Sisciensium numisma.

A SISCP Primum Sisciensium præsecturæ numisma.

SMSISC Societas Mercatorum Sisciensium.

A SISCY Sisciensium Præsecturæ septimum numisma.

SISCPZ Sisciensium Præsecturæ septimum numisma.

#### THEODOSIUS IMP. AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

ANA Prima Narbonensis quartum tributum. ANT Prima Narbonensis tributum.

ANT B Primæ Narbonensis tributum secundum.

ANTI Primæ Narbonensis tributum tertium.

ANTA Prima Narbonensis tributum quartum.

SMANT Societatis Mercatorum prima Narbonensis

tributum.

SMANS Societatis Mercatorum prime Nurbonensis fextum tributum.

SMNA Societatis Mercatorum Narbonensium primumi numisma.

SMNT Societatis Mercatorum Narbonensium tertium numisma.

SMNA Societatis Mercatorum Narbonensium quartum numisma.

CONS Civitates omnes Narbonenfis secundæ.

CONSA Civitatum omnium Narbonensis secunda primum numisma.

Cons s Civitatum omnium Narbonensis secundæ sextum numisma.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

COM Civitatum omnium Mercatores.

CON Civitates omnes Nathonenses.

CON A Civitatum omnium Narbonensium primum numisma.

CON B Civitatum omnium Narbonen fium secundum numisma.

Con e Civitatum omnium Narbonensium quintum numisma.

P con Primum civitatum omnium Narbonensium numisma.

T CON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma.

AQOB Aquenses obtulerunt.

AQOBF Aquenses obtulerunt fabri.

AQP's Aquensis, Permissu Senatus.

A Qs Aquenfium sextum numisma.

#### In Provincia Lugdunensi.

ALEA Prime Lugdunensis Edicto primum numisma custum honori principis.

C. OB Cabilonenses obtulerunt: vel Cobortes: vel Civitates.

#### In Belgica prima.

XMTA Christiani Mercatores Treveri primum hoc numisma Principis honori cuderunt. TROBC Treveri obtulerunt cives. TRPS Treveri, Permissu Senatus. TES OB Treveri, Edicto Senatus, obtulerunt. MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus.

#### In Belgica secunda.

RQ Remorum quartum numisma.
RE Remorum quintum numisma.
SMR Societas Mercatorum remorum.
SMRQ Societatis Mercatorum Remorum quartum numisma.
SMRE Societatis Mercatorum Remorum quintum numisma.

In Gallia Narbonensi simul ac Lugdunensi, & Belgica, quæ Romanis parebat.

SMROM Societas Mercatorum Romanorum.

#### In Pannonia.

A sis C Primum Sisciensium numisma.

Sisces Siscienses, Permissu Senatus.

#### Narbonensium Karthagine Negotiantium.

SMKB Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium secundum numisma.

SMKA Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium quartum numisma.

SMR 3 Societatis Mercaterum Katthagine negotiantium fextum numisma.

#### HONORIUS IMP. AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

ANTE Prime Narbonensis primum.

ANTE Prime Narbonensis tributum secundum.

ANTE Prime Narbonensis tributum tertium.

ANTO Prime Narbonensis tributum quartum.

ANTO Prime Narbonensis tributum quartum.

ANTO Prime Narbonensis tributum sextum.

CON Civitates omnes Narbonenses.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt;

CONS Civitates omnes Narbonensis secunde.

#### In Belgica.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus.

Bbb

R MPs

RMP3 Remi Mercatores, Permissu Senatus.
MRPS Mercatores Remi, Permissu Senatus.
RUPS Remorum Urbs, Permissu Senatus.
RM Remi Mercatores.

In! Gallia Narbonensi simul ac Lugdunensi, & Belgica, quæ Romanis parebat.

SM ROM Societas Mercatorum Romanorum.

Narbonensium Karthagine negotiantium.

SMK Secietas Mercatorum Karthagine negotiantium.

#### ARCADIUS AUG. IMP.

#### În P rovincia Narbonensi.

ANT A Primæ Narbonensis tributum primum.
ANT B Primæ Narbonensis tributum secundum.

ANT Primæ Narbonensis tributum tertium.

ANT S Primæ Narbonensis tributum sextum.
GONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Con r Civitatum omnium Narbonensium tertium numisma.

CONS Civitates omnes Narbonensis secundæ.

CONS. P Civitatum omnium Nathonensis secunda tertium numisma.

CONS & Civitatum omnium Narbonensis secundæ quartum numisma.

SMNA Societatis Mercatorum Narbonensium primum numisma.

SMAQ Societas Mercatorum Aquensium.

#### In Provincia Lugdunensi.

ALE A Prime Lugdunensis Edicte, quartum nu-

#### In Belgica.

TRPS Treveri, Permissu Senatus. Mors Nediomatrii, Permissu Senatus.

SMRB Societatis Mercatorum Remorum secundum numisma.

In Gallia Narbonensi simul ac Lugdunensi, & Belgica, quæ Romanis parebat.

SMROM Societas Mercatorum Romanorum.

Narbonensium Karthagine negotiantium.

SMKB Societatis Mercatorum Karthagine negociantium secundum numisma.

#### MAG. MAXIMUS AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

A CON Commune Civitatum omnium Narbonensium.
P CON Primum Civitatum omnium Narbonensium numisma.

S CON Secundum civitatum omnium Narbonenstum numisma.

T CON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma.

CONS Civitates omnes Narbonensis sceunda.

SMAQP Societatis Mercatorum Aquensium primum numisma.

AQPS Aquenses, Permissu Senatus.

In Provincia Lugdunensi.

Luc P in medio nummo C Lugdunensis prima civitates.

Luc s Lugdunenfium sextum numisma.

In Belgica.

PTR Prima Treverensis.

SMTR Societas Mercatorum Treverorum.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

TROB Trevers obtulerunt.

MDPs Mediomatrici, Permissu Senatus.

#### FL. VICTOR AUG.

#### In Provincia Narbonensi.

P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma.

A QPS Aquenses, Permissu Senatus.

SMAQ Societas Mercatorum Aquensium.

SMAQS Societatis Mercatorum Aquenfium fextum numisma.

#### In Belgica.

TROB Treveri obtulerunt.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

M D O B Mediomatrici obtulerunt.

M D P S Mediomatrici, Permissu Senatus.

#### In Provincia Lugdunensi.

Luc Lugdunenses: vel Lugdunenseum quinque civi-

#### GRATIANUS AUG.

SMOP Societas Mercatorum omnium Provinciarum.

#### In Provincia Narbonensi.

ANT Prime Narbonensis tributum.

ANTA Primæ Narbonensis tributum primum.

ANT & Prima Narbonensis tributum quartum.

ANT & Prime Narbonensis tributum quintum.

SNA Societas Narbenensis primæ.

SNAB Societatis Narbonensis primæ secundum numisma.

KANOB E Korporati primæ Narbonensis obtulerunt quintum numisma.

P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma. Offi I Officina prima.

S CON Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma. () FF 11 Officina secunda.

T CON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma. Off 111. Officina tertia.

N CON Negotiatores civitatum omnium Narbonenfium.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Com Civitatum omnium Mercatores.

Como Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

SMAQ Societas Mercatorum Aquenfium.

A QOBF Aquenses obtulerunt fabri.

AQP's Aquenses, Permissu Senatus.

#### In Provincia Lugdunensi.

LUGP Lugdunensium primum numismal

LUGPP Lugdunensis primæ primum numisma. Off.
1 Officina prima.

GD Lugdunenses.

Lugs Lugdunensium secundum numisma. Off 11
Officina jecunda.

S LUC P Secundum Lugdunensis provincia numisma.

#### In Belgica.

TRP Treverensis prima.

TRPS

TRPS Treveri, Permissu Senatus. TROBS Trevers obtuierunt Senatores.

TROBT Treveri obtulerunt.

TES Treveri, Edicto Senatus.

SMTR Societas Mercatorum Treverorum.

MDOB Mediomatrici obsulerunt.

Ro Remi obtulerunt.

SMR Societas Mercatorum Remorum.

SMRP Societatis Mercatorum Remorum primum numisma.

SMRB Societatis Mercatorum Remorum secundum numisma.

SMRT Societatis Mercatorum Remorum tertium numisma.

SMRQ Societatis Mercatorum Remorum quartum numisma.

R QUARTA. Remorum officina R TERTIA. tettia, & quarta.

In Pannonia.

Sisc Ps Siscientes, Permissu Senatus.

P Sisc P Sisciensium primum numisma.

A Sisc Quartum Sisciensium numisma.

Siscez Sisciensium Præsecturæ septimum numisma.

Narbonensium Karthagine negotiantium.

SMK Societas Mercatorum Karthagine negociantium. SMKI Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium tertium numisma.

SMKA Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium quartum numisma.

#### EUGENIUS AUG.

In Provincia Narbonensi.

Com Civitatum omnium Mercatores. Con Civitates omnes Narbonenses.

In Lugdunensi.

Lug Ps Lugdunenses, Permissu Senatus.

In Belgica.

TR PS Ireveri, Permissu Senatus. MDPs Mediomatrici, Permissu Senatus,

#### JOHANNES AUG.

In Provincia Narbonensi.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

In Belgica.

Rups Remorum Urbs, Permissu Senatus.

EOANUS AUG.

Luc Lugdunensium quinque civitates.

BRITIUS AUG.

Lucs Lugdunenfium quinque civitatum secundum nu-

AULENAUS AUG.

Luc Lugdunenseum quinque civitates.

#### CONSTANTINUS AUG.

CONT Civitatum omnium Narbonensium tertium mumisma.

Comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

KONOB Konstantinopuitani, hoc est, Lugdunenses obtulerunt.

SMLD Societatis Mercatorum Lugdunensium decreto.

#### CONSTANS AUG.

Kont Konstantinopolitanorum tertium numisma.

#### ÆLIA FLACCILLA.

ALE B Prima Lugdunensis Edicto secundum numisma.

Ant E Primæ Narbonensis tributum quintum.

Ant s Primæ Narbonensis tributum sextum.

CON & Civitatum omnium Narbonensium quintum tri-

Const Civitatum omnium Narbonensis secundæ tri-

TESA Treveri, Edicto Senatus, primum hoc numisma Flaccillæ cuderunt.

Tes A Treveri, Edicto Senatus, quartum.

#### ÆLIA EUDOCIA.

CONOB Civitates omnes Narhonenses obtulerunt. Cons Civitates omnes Narbonensis secunda.

#### ÆLIA EUDOXIA.

ANT A Primæ Narbonensis tributum primum.

ANT Primæ Narbonensis tributum tertium.

Ant A Primæ Narbonensis tributum quartum.

COB Civitates obtulerunt.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

CONS Civitates omnes Narbonensis secundæ.

CONSA Civitatum omnium Narbonensis secunda primum numisma.

SMKA Societatis Mercatorum Karthaginiensium primum numisma.

#### JUST. GRAT. HONORIA.

CONS Civitates omnes Narbonensts secunda. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtuler unt. COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

#### ÆLIA PULCHERIA.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

#### GALLA PLACIDIA.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

LICINIA EUDOXIA.

COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. .

CALPITIANUS AUG.

TRPS Treveri, Permissu Senatus.

#### JOVINUS AUG.

ANT Primæ Narbonensis tributum.

ON Giviates omnes ivarbonenjes.

CONT Civitatum omnium Narbonensium tertium nu-

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Kon. T Konstantinopolitanorum tertium numisma.

TRMS Treveri, Mandato Senatus. SMLDV Societas Mercatorum Lugdunensium, Decre-

to Urbis. Bbb 2

SMLD Societatis Mercatorum Lugdunensium Decreto.

#### SEBASTIANUS AUG.

CON Civitates omnes Narbonenses.
Kont Konstantinopolitanorum tertium numisma.

#### PRISCUS ATTALUS AUG.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.
COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.
PST Permissu Senatus, Treveri.
TRPS Treveri, Permissu Senatus.

#### LEO IMP. AU G.

ANT Prime Narbonensis tributum.
THOOB Transpadanorum Hospiti Civitates obtulerunt.
COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.
CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

#### ANTHEMIUS IMP. AUG.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.
COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.
CORMOB Civitatum omnium Romanarum Mercatores obtulerunt.

CORNOB Civitatum omnium Romanarum Negotiatotes obtulerunt.

#### ZENO SEMPER AUG.

#### XL Christiani Lugdunenses.

MAJORIANUS, MARCIANUS, LIBIUS SE-VERUS, PETRONIUS MAXIMUS, AVI-TUS, OLYBRIUS, ROMULUS AUGUSTUS, ZENO, LEO ET ZENO, ÆLIA VERINA; BASILISCUS, ANASTASIUS.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.
vcl
Comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

#### 15. Litteræ in media nummi area positæ.

LD Lugdunenfium Decreto. MD Mandato Decurionum.

N D Narbonensium Decreto.

MR Mercatura restituta.

MP Mercatorum Protestori.

Nr Negotiatorum Protectori.

N B Negotiatores beati.

Ok Omnes Korporati Præfecturæ Sisciensis.

Ms Mercatorum securitas.

Sm Securitas Mercaterum.

RM Restituta Mercatura.

TR Tranquillitas restituta.

Ho Hilaritas publica.

LP Libertas publica.

SP Salus publica

RA Restituta Annona. An Annona restituta.

R's Reipublicæ securitas.

R<sup>P</sup> Reipublicæ perpetua securitas.

I S Imperii securitas perpetua.

R S Reipublicæ tranquillitas flabilita.

FR Felicitas Romanorum castrorum, sive Romana

R CAF Romanorum castrorum felicitat.

Rv Roma Victrix.

M Restitutus ordo Mercaterum.

R F Reipublica Restituta Felicitas.

Off I vel P vel II vel III vel Q Officina prima secunda, tertia, quarta.

ΘΦ Θεέ φιλία, Dei favor.

Θο Θεός φιλά Kairaca.

OK Θεδε Φίναι Καισας φιλά.

VD Votis decennalibus.

 Qeòs φύλαξον

 Θεòs φύλαξον

 Verius
 Καίσαρα

 Θεòs Καίσαρα
 Φύλαξον

#### FL. CL. JULIANUS AUG.

ab anno Christi 390.

#### 16. Numismata FL. CL. Juliani Aug.

FL. CL. Julianus renunciatus Augustus suerat jam ab anno Christi 380. sive sæculi Constantiani, quale descripsimus, nonagesimo tertio: Quo anno nimirum, quemadmodum in nummis Fl. Jul. Constantia A. D. D. Constantia A. D. Constant stantii Aug. Perpetui ac primarii, sic etiam in nummis Juliani tunc Augusti secundarii, scriptum est, vor. xxx. Mult xxxx. Hanc enim habet inscriptionem nummus ex argento eximius, tum in Museo D. de Ballonsseaux, ut ibi dictum est; tum in Cimelio Viri Illustriss. D. FOUCAULT. In nummo eo vultus est Juliani adhuc imberbis & juvenilis: caput diademate e gemmis cinctum. Et moris fuisse. ut in nummis Czefarum, & minorum Augustorum, Vota scriberentur, quæ nuncupari solita essent pro Augustis majoribus; multis constat exemplis. At abdicante Constantino post xxxv. annum principa tus, ut dictum est, Vota pro Juliano Aug. nominatim ac peculiariter fuscepta sunt. Ex quo fit ut barbatus ac senior idem appareat in nummis ipsius jam Augusti inscriptis vo T. x. Nonaliosautem hic nummos ipsius exhibebimus (excepto fere priore;) quam quos post Constantii abdicationem certum est satis verisimiliter fuisse ipsius honori percussos; nempe ab anno Christi 390.

(Tabula I.) 1. Fl. cl. julianus per aug. Flavius Claudius Julianus Perpetuus Augustus. Caput cinctum gemmis: vultus imberbis, annorum xxx, .)(.GLO-RIA REIPUBLICAE. Urbs Treverensis, capite pileato, cum sceptro, calcans pede dextro navigium; ad designandum civitatis situm ad Mosellam. Est autem ipsa in sinistra parte, quæ est in nummis hujusmodi nobilior; & a parte dextra Urbs Roma, capite galeato. Ambæ sedentes, dextris tenent clypeum, in quo scriptum est, voris v. multis x. Votis quinquennalibus, multis decennalibus. Infra, TR. Treveri. Perpetuum Augustum statim renunciatum fuiffe anno Christi 380. hic nummus declarat, simul imperante socero Juliani Constantio; cujus est codem anno plane fimilis formæ nummus cum eadem epigraphe, GLORIA REIPUBLICE, ceterisque symbolis: quod est gesti simul ab ambobus uno tempore & summo animorum consensu principatus, certissimum argumentum. Ne vero post decennium, hoc est, anno 390. cusum hunc fuisse nummum dicamus, quo anno fimilis pariter formæ ac fabricæ Constantii nummus occurrit, cum simili titulo PERP. AUG. vetat ætas adhuc imberbis, qua pingitur Julianus. Est hic nummus ex auro singularis apud Illustriss. Marchionem de Montauban,

2. D. N.

Tab. 1.2.D. N. JULIANUS AUG. vultu jam virili, capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, vor. V. MULT. x. Vota initio principatus nuncupata dicuntur, ut commissum sibi a Senatu ad annos quinque provinciarum regimen Augustus feliciter administret; multis interim ex ipso Senatu cupientibus ut decennalia pro ipso vota statim conciperentur. Infra, T CON Tertium hoc numisma istius formæ Civitates omnes Narbonenses Principi obtulerunt. Est argenteus in Museo nostro, cusus anno Christi 390. diversus ab eo, quem cum adhuc Cæsar esset sub Constantio Augusto, simili habet inscriptione, vo T. v. MULT. x. Alius huic fimilis ex argento, apud Illustr. Comitem de Vaux, habet: D. N. JULIANUS P. F. AUG. capite cincto gemmis. .)(. votis v. MUL-TIS X. in corona laurea: Infra, P CON Primumcivitatum omnium Narbonensium numisma.

Ibid. 3. Fl. cl. Julianus PP. aug. Flavius Claudius Julianus Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, votis v. mult. x. Infra, Lug. Lugdunensium quinque civitates. Est argenteus in Museo nostro. În alio plane simili ex argento, apud D. Abb. FAUVEL, legitur cum isto iplo titulo, FL. CL. JULIANUS PP. AUG. in imo margine partis averlæ, slug secundum Lugdumensium numisma. Fuere addicti maxime familiæ Flaviæ Claudiæ Lugdunenses. Unde in nummis Imp. Constantini, qui pater suit Constantini junioris, & Juliani hujus, vidimus in Numismatis fæculi Constantini, inscribere solitos Lugdunenses, ci ms Cives Imperatori Municips suo. Eam ob rem Julianum ipsi iidem in hoc nummo se Perpetuum Augustum habere velle fignificant.

Ibid. 4. D. N. FL. CL. JULIANUS P.F. AUG. Dominus noster Flavius Claudius Julianus Pius Festx Augustus. Capite cincto gemmis. )(. In corona laurea, VOT. X. MULT. XX. Vota concipiuntur a populo, ut ad decimum usque annum concessa sibi potestate cum laude utatur, multis interim acclamantibus, ut vota fierent pro felici vicennio. Infra, P CONST Primum civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. Argenteus est in Museo nostro. In alio exære, in Cimelio D. Foucault; & apud D. Abbatem Fauvel, legitur T Const Tertium civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum.

Ibid. 5. Ejusdem, ut proxime. Tantum littere in imo subscripto nummo sunt istæ: NIK B Nicomedia negotiantium secundum numisma, hoc anno percussum honori Principis. Est æreus apud D. Foucault, & in Museo nostro.

Bid. 6. Ejusdem, ut supra. Litteræ in imo numismate sunt. Kuz \( \Delta Cyzici \) in Hellesponto negotiantium quartum numisma. Æreus ex Cimelio D. Fou-CAULT. Cusi sunt omnes isti sic inscripti, vot. x. Mult. xx. post exactum primum quinquennium Augusti principatus, initio sexti: anno Christi

Ibid. 7. D. N. FL. CL. JULIANUS AUG. Capite galeato, cum spiculo exerto, ut mox dicemus. .)(. In corona laurea, vot. x. MULT. xx. Infra, URB. ROM I Urbes Romanæ tertium hoc numisma hono-ri Principis percusserunt. In alio, pro littera Græca T est Latina T tertium pariter: in also Q quartum. Omnes hi ex ære nummi sunt in codem Cimelio. In Thesauro Brandeburgico, pag. 822. nummus similis habet ure mon. insigni mendo, pro ure rom. In Cimelio P. CHAMILLART est URB. ROM T. Mediobarbus, pag. 409. profert e Museo suo URB ROM B. quæ nota est & in Joviani nummo; quem codem anno percussum fuisse ex fabricæ & inscriptionis similitudine intelligimus. In alio e Cimelio D. Foucault, est a quil S. Aquileiensium secandum numismai Apud D. Abb. FAUVEL, argenteus habet, Fl. cl. Julianus p. f. aug. capite cincto gemmis .) (. In corona deinde laurea

VOT. X. MULT. XX. Infra, PLUG Primum Lugdunensium numisma.

Ibid. 8. D. N. FL. CL. JULIANUS P. F. AUG. Caput est galeatum; dextra spiculum exsertum, læva clypeum tenet: sed non est imposita transverse humero dextro hasta, ut in Constantii nummis, & Valentiniani, & Honorii, & Theodosii; quoniam est istud insigne Imperatoris, qui cum summa potestate præsit exercitui, & habeat sub se Augustos Legatos, five Imperatores secundarios, quales secundi ordinis Imperatores sunt ii, quos in Gallia appellamus, Lieutenans Generaux, .) (. In corona laurea, vor. x. MULT. XX. Infra, ANTA Primæ Narbonensis tributum primum. Alius fimilis, qui æque ac prior iste est in Museo P. CHAMILLART, habet in imo margine, ALEA Prime Lugdunensis editto primum numisma. Alius apud D. de Ballonsfeaux, Senatorem in Confilio Provinciali Lucemburgico, P LUGD Prima Lugdunensis.

Ibid. 9. Ejusdem, ut proxime. Infra, τ const Tertium civitatum omnium Narbonensis secunda tributum. Est ex ære minimo in Museo P. Chamillart. In alio persimili apud D. Abb. Fauvel, legitur Δ sisc Quartum Sisciensium numisma.

Ibid. 10. JULIANUS AUG. Barba promissa, vultu quem credas esse annorum amplius Lx. .)(. VICTO-RIA ROMÁNORUM. Victoria in clypeo, quem Zephyrus allatus sustinet, scribit vor. xx. Vota vicennalia. Infra, ANT Prima Narhonensis tributum. Aureus est exiguæ molis, sed eximiæ ac perelegantis cælaturæ, in Thesauro Regio. Annum undecimum principatus proxime instantem vidisse oportet eum. cui vicennalia vota nuncupata fuerint. Undecimum dico; ex quo Constantius abscessit magistratu; nam cum ipio jam fuerat Julianus annos decem ipios Augustus, ut diximus. Proxime autem instantem dico, quoniam præter prima vota; quæ quinquennalia erant, & fiebant x1. Kal. Maii, in ipso principatus exordio, cetera vota nuncupabantur Kal. Januariis. Cususergo nummus iste est instante proxime anno Juliani undecimo, qui fuit annus Christi 400. ab x1. Kal. Maii. Nam ut alibi diximus, ab illo die Natali Urbis omnium fere Augustorum primordia cœpere, & Tribuniciæ potestatis anni. Victoria hic commemoratur illa, quam cum Joviano conjunctis copiis retulit, anno 396. vel sequente. Eam ob rem etiam Joviani nummus inscribitur, victoria romanorum.

Ibid. 11. D.N. FL CL. JULIANUS P.F. AUG. .)(. In corona laurca: Trionphus Cæsaris vot. xx. Æreus est apud Occonem, pag. 559. Cave hic Triumphum cogites: cum vocem eam nemo tambardus barbarusve sit, ut ita scribat: & cum præsertim triumphum pingi magis, quam scribi mos sit, ac longe præstet. Sententia est igitur, primis fere litteris singularum vocum expressa: Tres Imperii Ordines, Narbone Peregerunt Hetatomben, Veneri Sospitatrici Cæsaris. Tres illi Ordines sunt, Senatus; Equester Ordo, Populusque Romanus: nam hoc illi ordine in nummis Narbone cusis appellantur. Stellæ Veneris vim inesse maximam omnia vegetandi, Romani censure, teste Plinio, libro 2. sect. vi. Et nummi certe plurimi peculiarem Narbone cultum ipsius suisse perdocent.

Ibid. 12. FL. CL. JULIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. Perpetuus Augustus. .)(. VICTORIA DD. NN. AUG. Victoria Dominorum nostrorum Augustorum. Victoria coronam dextra ostentat, læva palmam gerit. Infra, Lug. Lugdunenses. Est hic argenteus in Museo P. Chamillart. Ille autem alter, qui cum Juliano Augusto vincit Augustus, aut Jovianus certe, aut Constantius est.

Ibid. 13. D. N. CL. JULIANUS SEMP. AUG. Senatus Eductum Mandato Perpetuus Augustus. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIÆ DD. NN. AUG. Infra, LUG. Cetero similis præcedenti. Est pariter argent.

argenteus in Gaza Regia, & in Constantinopoli Christiana, pag. 39. versu 3. Cave hic semp. AUG. aut in nummo Zenonis SEMP. AUG. interpretere, Semper Augustus. Tam est enim absurdum scribi in titulo Semper Augustus, quam si scribatur, semper Rex, semper Princeps, & apud Batavos semper Stadhouder. Quod est Græce dia Bis, Gallice à vie, hoc est Latine, Perpetuus Augustus. Ita fuit, ut Julianus & Zeno, Senatus Eduorum Mandato, fic Justinianus Imp. Romani Senatus Consulto Narbonenfium Perpetuus Augustus. Non dicitur semper Augustus, ut Victoriosus semper: cum Augusti nomen dignitatem natalium jure debitam fignificet: Victoriosi nomen, titulum ob victorias sæpius repetitas. Tamen posterior ætas, ignara utique Latinitatis, in titulis Imperatorum subinde posuit, ac ponit etiamnum, SEMPER AUG. nesciens quid dicat: quoniam in his numinis duobus, (neque enim alii funt fic scripti:) id se legere existimavit. Cur vero ii semper Augustus legi oportet, bis tantummodo in tanta nummorum & Augustorum multitudine occurrit? Lugduni cusus uterque nummus est; quod Lugdunentes in Eduorum confinio positi, tunc forte iisdem fuissent contributi. Hinc intelliges falsas illas inscriptiones esse ac recentes, quæ apud Gruterum Jemper Augustos appellant Diocletianum & Maximianum, Constantium patrem Constantini, Constantinum, Julianum, Jovianum, Valentinianum, Valentem, aliosque: titulosque epistolarum vel Præfationum in Codice, in quibus Justinianus aei σεβαςος appellatur, & Constitutionem Zenonis, in qua unica voce des ses ses seribitur. Qui Cæsaris cognomen titulum esse mere honorificum voluerunt; iidem Augusti agnomen, quod reipsa significat hereditario jure Principem ob genus ex Augusto dictum, pro venerando fortassis acceperunt. At est profecto in titulis Regum aut Imperatorum, semper venerandus, Gallice, toujours respectable; vel, semper majestate præditus, toujours majestueux, saltem perfrigi-

Ibid. 14. D. N. FL. C. JULIANUS P. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis.) (. VICTORIA AUGUSTO. Victoria Augustorum. Victoria dextra palmam tenet, lævo humero trophæum gerit. Infra, litteræ sunt evanidæ: videntur hæ tamen esse, sis cum crescentis lunæ essigie. Est argenteus in Museo nostro.

Ibid. 15. D.N. FL. CL. JULIANUS P.F. AUG. Capite cincto gemmis, vultu senili. .)(. VIRTUS EXERCITUS ROMANORUM. lpse galeato capite, sinistra trophæum gerit. dextra captivum premit. Infra, ANT A Primæ Narbonensis tributum primum Est aureus in Thesauro Regio, & in Constant. Christ. pag. 39. In alio simili, quem Mediobarbus laudat, pag. 497. ex Thesauro Theupol. legitur ANT I tertium.

1bid. 16 Utproxime..) (. SECURITAS REIPUB. Securicas Reipublica, quam Victoria superius memorata Orbi Romano peperit. Bos nummi aream occupat, symbolum armenti tuto jain & secure pascentis, pulsus hostibus ab agris Romanorum. Supra, geminum sidus Solis, ad significandum Victoria illa partam fuisse Reipublicæ securitatem, tum in Orientali limite, five Pannonico, tum in Occidentali sive Germanico. Infra, A SIRM. & hinc fidus folis, inde corona laurea. Primum Sirmiensium numisma hac forma cusum. Est ex zere magno in Museo nottro. Hic Socratis Scholattici mirari partim itultitiam juvat, qui libro 111. hist. Eccl. cap. xv11. scribat ideireo taurum in nummis Juliani fuisse insculptum, quod hic ad aras deorum suorum assidue tauros immolaret, cu'n alio longe fine insculptum ibi taurum esse superscriptio nummi significat: partimetiam impudens ejusdem mendacium, quo affirmat eam ob rem cum tauro aram esse in iisdem nummis insculp-

tam. Nulla enim in his ara est, sed interdum quidem aquila dumtaxat, cum gemino solis sidere, hoc est, Imperatoris & Imperii symbolum.

Ibid. 17. Ut supra. Tantum litteræ in imo numismate sunt istæ: A sisc Primum Sisciensum numisma hac forma percussum in honorem Principis. Et hic nummus exære est ibidem.

Ibid. 18. Ut supra. Litteræ in imo nummi margine sunt hæ: sconst. Secundum Civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. Æreus ibidem, & apud P. Chamillart. In Constantinop. Christ. pag. 39. versu 1. est P const primum. Ibidem, & apud Occonem, pag. 759. T const tertium. Rursum in eadem Const. Christ. Consp T Civitatum omnium Narbonensis secundæ provinciæ tertium numisma.

Ibid. 19. Ut in superioribus. Infra. LUGD OFF s. Lugduni, officina secunda, eorum scilicet, qui Numismata ex permissu Decurionum vel Senatus cuderent. Est hic ex ære magno in Constantinop. Christ. loco citato, & in Museo nostro.

Ibid. 20. Ut proxime. Infra, PLUGD. Primum Lugdunensium numisma percusium in honorem Principis, hac forma. Est æreus in Cimelio D. Foucault. Ibid. 21. Ut supra. In imo, HERACL Heracleenses in

oftio Rhodani positi, prope oppidum San-Remigianum. Est æreus in Const. Christ. loco citato.

Ibid.22 Ut supra In imo margine, AQUILP Aquile ensum primum. Profert hunc nummum æreum e
Museo suo vir integræ sidei Mediobarbus, pag 497.
In alio simili e Museo San-Genovesano, AQUIL B
secundum. Post Julianum nulla in nummis Aquileia
occurrit: unde jam tum videtur ab Imperio desecisse
decima Italiæ regio; & Aquileia cum eo tractu soli
voluisse ethnico Principi numismata cudere, qualis
nec Jovianus, nec ullus post Julium Aug. suit. In
his omnibus nummis, qui sunt inscripti, securiTAS REIPUB. bos est insculptus, ut diximus: sub
eadem inscriptione aliud interim symbolum in Joviani Aug. nummis, quo pietas ejus ac religio declararetur, insculpentibus passim Monetariis.

Ibid. 23. IMP. C. JULIANUS P. F. AUG. Capite laureato.)(. LIBERTAS PUBLICA. Symbolum libertatis: Dea nempe stolata, dextra pileum tenet, læva Cornucopiæ. Latere nummi sinistro, sidus folis, Augusti symbolum. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 37. versu 8. sed Juliano huic, qui Fl. Cl. Julianus fuit, perperam a Viro Clariss. alioqui percrudito Du-Cangio attributus; cum sit alterius, qui circiter tempora Diocletiani vixit, dictusque est M. Aur. Julianus. Neque enim Fl. Cl. Julianus, cujus nunc nummos exponimus, Imperator fuit; tantum Augustus fuit. Aut si fuit simul Imperator, primarius certe non fuit, ex eorum numero, qui titulum IMP. suo nomine in nummis præfigerent; quoniam cum snmma potestate Præfecti Exercitui Romanorum essent, ut sunt in Francia ii, quos dicimus Generalissimos: sed secundarius Imperator fuit dumtaxat, quippe qui subesset vel subesse posset potiori; ut sunt ii apud nos, quos Legatos dicimus, Lieutenans Generaux: id quod ipsa ejusdem effigies declarat in nummis, quos num. vir. & viii. attulimus. Principi nimirum ethnico noluit Senatus tunc Christianus summum illum honorem tribuere, summamve potestatem, cui Principes alios Christianos subesse oporteret. Christianæ interim provinciæ ac civitates numismata quidem Principis illius honori cudebant, quem Senatus provinciis praetecinet nomenque iuum iudicridedant aperte, ne fuo defuisse officio viderentur. At nullam apponebant in nummis illis notam Christianæ Religionis, quod ab ea nimirum intelligerent abhorrere Principem eum, cujus in his nomen ac vultum insculpe-

Ibid. 24. D. N. FL. CL. JULIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis: vultu qualis fuit initio princi-

parus. .)(. Vota publica. Vulgo dicunt Anubem esle, Ægyptiorum Deum; qui sceptrum læva, dextra sistrum tenens, cani insideat. At Anubem Ægyptiorum Deum ea fuisse effigie, idcirco non credimus, quod nullo idoneo auctore, cui quidem fidem habendam esse existemus, fabella ista nititur. Neque hic deum aliquem agnoscimus, sed conjuncta dumtaxat symbola, quæ titulo respondeant. Vota PUBLICA impleta esse hæc significant; quibus votis optabatur ut esset in Republica majestas, hilaritas, libertas. Hæc sunt autem totidem hic expressa symbolis: cane, libertas: sistro, hilaritas: Deasceptrum tenente, majoltas sive felicitas Reipublicæ. Nullus hic Anubis est. Nummum hunc ex æreminimo affert Du-Cangius in Const. Christ. pag. 39. versu 4. Sunt & alii Juliani temporibus, ut fabrica ipsa sidem facit, nummi percussi, ab ethnicis quidem, ac fine subjecta loci sive officinæ nota: sed qui vix tamen quidquam contineant nisi symbola rerum carum, quibus se frui gauderet orbis Romanus in Gallia Narbonensi vel Lugdunensi sub eo principatu, & quas cupere fas cuique sit. Operæ pretium igitur fuerit hic ea subjungere numismata; quoniam ab eruditis alioqui viris perperam accipi ea videmus.

Tabula 1. 25. Deo SARAPIDI. Vultus Jovis senior, capite radiato, modio capiti imposito. Sarapis & Juppiter & Solest; atque idcirco existimatus annonæ largitor. Cave hic autem legendum putes, Deo Sarapidi. Nam vox illa Deo, nulli falsorum numinum datur in nummis antiquis, ut alibi observavimus. Vocem hæc epigraphe continet exsultantium ethnicorum, quod Tuæ superstitionis cultorem habeant demum Imperatorem, quali sub Constantino Max. Constantioque deinde & Constante caruerant. Sententia enim hæc est, primis dumtaxat vocum litteris in initio & fine, sed ingeniose expressa: Dudum Exoptatum sive Expetitum) Orbi sarapis (vel serapis) Julianum Dedit Imperatorem .) (. VOTA PUBLICA. Stat vir paludatus, canino capite, dextra sistrum, læva caduceum tenet. Symbola hæc funt, quibus fignificatur, publica omnium vota esse impleta, cum per Julianum Aug. Serapidis, hoc est, Solis cultorem, esset in Imperio libertas, post victoriam hilaritas, pax. Nam libertas, ut diximus, cane significatur; sistro, post victoriam hilaritas: pax, caduceo. Est enim sistrum, musicum instrumentum & rusticum, argutum, sonorum, 1. Reg. xvIII, 6. Porro cum reverteretur percusso Philistheo David, egresse sunt mulieres de universis urbibus Israël, cantantes, chorosque ducentes in occursum Saul regis, in tympanis L ETITIE, & in sistris. Et 2. Reg. vi, 5. David autem & om-nis Ifrael ludebant coram Domino, in omnibus lignis fabrefactis, & citharis & lyris & tympanis & \$15-TRIS & cymbalis. Ex ære minimo hic nummus est in Museo nostro. At in alio simili, pro ista inscriptione, DEO SARAPIDI, ista est repetita, vo-TA PUBLICA, qualis est & in area nummi contraria, in Const. Christ. Du-Cangii, pag. 39. verfu 6.

Ibid 26. Deo serapidi. Vultus Jovis juvenilis, caput galeatum & radiatum, pectus thoracatum Est enim Serapis, & Juppiter, & Sol, & Mars, & quodcumque bonum Numen masculino potest efferri nomine. .)(. vota publica. Nilus amnis decumbens, capite radiato, & brachio lævo innixus amphoræ, dextra tenet navigiolum cum velo. Vota omnium publica esse impleta hoc symbolo significatur; dum sub Juliani principatu dante Sole ac Jove annonam uberem, Marte pacem, deveheretur ex Ægypto in Provinciam Narbonensem magna frumenti copia, dante etiam Nilo ubertatem Ægypto. Est hic nummus ex ære minimo in Museo Jesuitarum. In alio pæne simili, Du-Cangius, pag. 39. versu 6. pro navigiolo aviculam esse dixit; scilicet Ibim Ægyptiam.

Ibid. 27. DEO SER APIDI. Capita duo, quorum alterum alteri applicitum est: alterum Jovis sive Solis, annonæ datoris; cujus cauía modium habet capiti impositum: Isidis alterum, quæ, teste Plinio, si-dus est Veneris, seu Junonis, seu Matris Deum; cujus vi ac natura, inquit, cuncta generantur in terris: quam ob causam & slorem gestat in capite, quem lotum Ægyptiam quidam volunt esse .)(. vor A PUBLICA. Dea Annona stat in navigio, cujus velum tenet expansum: E navigio hinc inde angues duo emicant, quod est Asiæ symbolum in nummis: Asiæ autem Ægyptum Plinius accenset, nempe copiola ex Ægypto annona, hæc tymbola significant. Est ex ære minimo in Const. Christ. pag. 39. versu 4. Similis est apud Baronium, ad annum 362. num. 169. in quo duo viri stantes, dextra pugionem singuli tenent; ut gladiatorios etiam ludos fuisse tunc exhibitos intelligas; capita habent tecta pelle elephantina, ut frumentum ex Ægypto delatum fuisse fignificetur.

Ibid. 28. DEO SERAPIDI, ut proxime. .). VOTA PUBLIÇA. Vir stolatus, canino capite, dextra sistrum tenet, læva crumenam. Impleta suisse vota plebis, cum esset in imperio libertas, quæ cano designatur; post victoriam hilaritas, quæ sistro: pax & securitas tanta, pulsis hostibus latronibusque, ut tuta sint itinera; possintque Mercatores deserre palam plenam crumenam; hæc symbola significant. Est ex

ære minimo ibidem.

Ibid.29. Isis FARIA. Isis velato capite, quæ Mater Deûm, ut habebatur, seu Venus, & Annonæ datrix cum Sole: unde & slorem habet in capite. Quidam etiam esse Lunam malunt, quæ & Ceres: juxta illud Virgilii, libro 1. Georg. versu 5.

Lumina, labentem calo qua ducitis annum,
Liber & alma Ceres: vestro si numine tellus &c.

Faria autem quod scribitur, cave hic coloniam Ægypti Pharum suspiceris: Pharia enim non Faria scriberetur. Sententia hæc ibi latet, primis dumtaxat fingularum vocum litteris expressa: 1515 Feliciter Arelatensibus Reddidit Julianum Augustum. Confer nummos inscriptos, Deo serapidi, Dudum Expetitum Orbi Serapis Julianum Dedit Imperatorem: & TRIONPHUS CAESARIS: TRes Imperii Ordines Narbone Peregerunt Hecatomben Veneri Sospitatrici CAESARIS: nihil esse verius hac interpretatione intelliges. Isis enim Venus ipsa est. Fabricæ locus non subnotatur, quoniam in ipso titulo Arelate est. .)(. VOTA PUBLICA. Vir paludatus, ut in nummo xxv. Est hic ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 39. veríu 8. & in Musco nostro. Sunt & alii plures ejus generis, sed tenui admodum discrimine dissimiles his quos protulimus: ita ut nihil habeant, quod non in aliquo e superioribus similiter appareat. Sunt autem omnes ex ære minimo, & elegantis tamen scalpturæ.

Ibid. 30. GENIO ANTIOCHENI. Esset hic locus dicendi de nummo eo; nisi hunc laborem nuper antevertisset P. H. in opere De Nummis antiquis Populorum & Urbium, verbo narbo. Sed nonnulli istiusmodi ad Arelate pertinent. Sed & Genius Urbis, velato turritoque capite, uvam læva tenet, Rhodano infra natante: Epigraphe: Genio Antiocheni. Parte altera stans Apollo, læva citharam tenet, dextra vinum esfundit ex patera: inscriptio, apolloni sancto. Instra, sma. Lege: Genio Primæ Narbonensis, Tutatori Imperii, Odio Christianorum Etiam Nobis Irato, apollini Libamentum Obtulit, Natu Juliani sancto. Societas Mercatorum Arelatensium vel smn Societas Mercatorum Narbonensium.

Architecti Romanæ historiæ ex his numismatibus
Ccc 2 con-

concinnare Juliani Aug. historiam aggressi sunt: quamobrem vix alibi ipsum posuere, quam ubi percussa fuisse ipsus numismata litteræ in his subscriptæ docent: sed quas idem præpostere interpretati sunt.

Legeruntenim in nummis istis subscriptum, const. Legeruntenim in nummis istis subscriptum, const. T. & Aquileiæ D. de Tillemont, in hist. Juliani, expriscis scriptoribus, art. xiv. Julian prend Aquilée, embellit Constantinople.

Viderunt ANT. & GENIO ANTIOCHENI; idcirco posuere eumdem Antiochiæ. D de Tillemont, ex issdem, art. xv. Il va à Antioche. Art. xvi. Diverses choses que Juhen sit à Antioche. Art. xviii. Le

peuple d'Antioche se railse de Julien.

Legerunt URB ROM. Legatos idcirco ab Urbe ad eum missos fuisse sinxerunt. D. de Tillemont pag. 526. ex Ammiano: La Ville de Rome lui députa vers ce tems là plusieurs de ses principaux Sena-

Legerunt sisc & siam & const cum boviseffigie: propterea in his locis primum idololatriam profesium fuisse Julianum commenti sunt. D. de Tillemont, pag 695. Que Julien s'est declaré idolatre dans l'Illyrie au plus tard. Et mox: Il est plus difficile de répondre à Ammien, qui dit assez nettement, qu'il ne découvrit son inclination pour l'idolatrie, que lorsqu'il fut arrivé à Constantinople après la mort de Constance.

Denique legerunt HERACL. De Perintho Thraciæ civitate id acceperunt; tametsi ea in nummis numquam Heraclea nuncupatur. D. de Tillemont, pag. 507. ex Ammiano & aliis: Des qu'on sceut qu'il étoit à Heraclée, tout le peuple de Constantinople sortit pour aller au devant de lui. Il y sit son entrée le 11. de Decembre &c. Sed hactenus de Juliano satis, postquam prætermissum a nobis numisma, quod post 24. delineatum est in Tabella, hic explicuerimus.

FL. CL. JULIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .) (. VIRTUS EXERC. GALL Virtus Exercitus Gallici. Dea capite galeato, finistra trophæum tenet, dextra captivi caput premit. Latere nummi finistro aquila coronami gestat. Infra, Konsa/. Konsaninopolitani, hoc est, Lugdunenses. Aureus est in Thesauro Regio. In altero ibidem pariter aureo ac simillimo, corona absque aquila est. Infra, consta/. eodem sensu. Docet hæc superscriptio victoriam a Juliano Aug. relatam, virtuti Exercitus Gallici acceptam reservi.

#### JOVIANUS AUG.

ab anno Christi 395.

#### 17. Numismata Joviani & Procopii Aug.

Propter Fl. Jul. Constantii Aug. egregia merita in Rempubl. & Christianam religionem, prorogatum Juliano ipsius genero, quamvis ethnico, imperium est: sed adjunctus est ei Christianus Imperator Jovianus; qui e converso, quamvis Licinii Cæsaris ethnici genero genitus, tamen Christiana sacra susceperat. Is itaque missus est primo Sirmium, ut partem belli illic gerendi & administrationis publicæ susciperet, Treveris postea sedem sui fori ac principatus collocaturus, dum Lugduni esset aut Arelate Julianus. Missus etiam simul videtur suisse Procopius in oppidum & agrum Cabilonensium. Cum unicum autem aut fortassis alterum tantum Procopii numisma exstet, annuum ei suisse dumtaxat magistratum credimus. A Joviano igitur ordiamur.

Tab. II. 1. D.N. JOVIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. ()(. ADVENTUS AUGUSTI. Iple in equo, antecedente milite, qui vexillum gestat, sive labarum (ut appellant) in quo est monogramma Christi . Subsequitur Victoria, quæ retro coronam Augusto porrigit, palmam sinistra gestat. Vic-

toria hæc est anno ipso primo principatus sui a Joviano Aug. reportata in tractu Sirmiensi. Infra, Roma. Adventus Augusti in Galliam, post victoriam Sirmiensem, hoc numismate indicatur. Infra scriptum hoc nomen Roma, non cusum in Urbe hunc nummum significat: sed Romanæ Urbis potestatem, quæ Augustos & Principes ubique victores mittat in provincias. Nec adventus Augusti aliquis in nummis, nisi in provincias, notatur; nullus in Urbem Romam: quo certe Jovianus Aug. numquam venit, si libris quidem scriptis credimus. Edidit hunc nummum ex ære maximo Baronius, ad annum 364. num. 124. descripsitque ex schedis Pyrrhi Ligorii Edidit & Tristanus, tomo 111. pag. 345. & ex utroque Du-Cangius, in Const. Christ. pag. 124.

Ibid. 2. Eadem inscriptio, capite cincto gemmis. Numquam enim Jovianus cum galea pingitur, & hasta transverse imposita humero dextro, quod est a temporibus Gallieni Aug. insigne primarii Imperatoris, sive Exercituum Præsecti, le Generalissime. .)(. victora Ria Augustorum. Victoria gradiens, capite galeato, dextra coronam ostentat, læva tenet orbem, cui crux imposita est. In medio, hinc rinde v. Roma Victoria. Instra, con. Civitates omnes Narbonenses. Augustos simul suisse tunc saltem duos, qui conjunctis consiliis & copiis vicerint, hic nummus aperte clamat; Julianum videlicet, & Jóvianum. Est hic aureus Joviani nummus in Thesauro Regio, &, & in Const. Christ. pag. 52. versu 1.

Ibid. 3. Ut supra. .)(. VICTORIA ROMANORUM. Stat ipse Augustus, capite laureato, paludatus, dextra vexillum tenet, in quo R: sinistra orbem Romanum, cui Victoria Romana imposita coronam Augusto porrigit. Infra, ANTA Prime Narbonensis tributum primum. Pendebat Narbonensis provincia Augustis singulis hoc tributum, ut si quid illi przeclari facinoris ederent, statim istud illa in nummis confignaret. Est hic ex ære mediocri in Const. Christ. pag. 52. versu 3. Sed ibi deest vexillum cum & litteræ desunt subjectæ ANTA quæ omnia in eo nummo vidimus, e Cimelio p. FOUCAULT. In Thelauro Brandeburg. pag. 823. est ANT. ultima erasa littera Est Juliani Aug. nummus similiter inscriptus, victoria romanorum, ad eamdem pertinens victoriam. Sed cum esset iste falsorum numinum cultui deditus, non potuit in nummis ipsius cadem pictura repræsentari, atque in nummis Joviani Aug. scilicet Christi monogramma, Itaque cum sit in nummis amborum eadem epigraphe ob communem victoriam, non eadem tamen funt in utrifque symbola.

Ibid.4. Ut supra..) (.VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum: quos nunc quidem haud alios esse videmus, quam Julianum, Jovianum, & Procopium. Roma in eo nummo sedens, sinistra hastam tenet, dextra Romanum orbem, cui Victoria imposita coronam Romæ sedenti porrigit. Insta, TR Hs Treveri Hospiti suo. Sic in nummis Maximiani Herculii, & Constantini utriusque, patris ac filii, legitur, cihs Gives Hospiti suo, scilicet Lugdunenses. Est hic exære nummus apud Occonem, pag. 561. Ergo Treveris Jovianus Aug. domicilium habuit,

sedemque sui Principarus.

Ibid. 5. Ut supra: vultu annorum xxxv.) (. Secu-RITAS REIPUBLICE. Sic enim scriptum est; pro REIPUBLICAE. Stat Jovianus ipse paludatus, dextra tenet labarum, in quo R: læva, orbem Romanum. Ad pedes, captivus sedens, capite pileato, Augustum suspicit. Insta, sirm. cum adjecto hinc & inde Solis sidere. Sirmienses, hoc numisma Principi obtulerunt. Aureus hic nummus est e Gaza Regia, cujus habemus ectypum. Relata de hostibus victoria prope Sirmium in inseriore Hungaria, ubi tunc claustra suere Romani imperii, (nunc vicus est) securitatem Reipublicæ in ea regione peperit. Inde illa in nummis Joviani & Juhani polita superscriptio est; tametsi non codem in utrisque symbolo, ob religionis disparitatem, ut diximus.

Tab. II. 6. Ut supra. .)(. SECURITAS REIPU-BLICE. Roma galeato capite, & civitas Sirmiensis turrito, sedent, tenentque clypeum, in quo scriptum cst, vot v. Mult. x. Votis quinquennalibus, multis decennalibus. Vota dicuntur concepta fuisse pro Joviano Aug. initio principatus sui, ut administratione publica ad annos quinque sibi commissa a Scnatu feliciter fungeretur: multis ex iplo Senatu cupientibus, ut ad annos decem prorogaretur ei imperium. Infra, sirm. Sirmienses. Hinc & inde sidus Solis. Est hic aureus in Thesauro Regio, & in Conft. Christ. pag. 52. versu 2. In also plane simili pariter aureo, Roma pariter sedet, & civitas Treverensis, pede proræ navis imposito, ob situm urbisad Mosellam. Infra, SMTES. Societas Mercatorum Treverorum, Edicto Senatus. Cetera sunt simillima Sirmiensi. In alio denique persimili aureo, e gaza Regia, RSMQ Romanorum Societas Mercatorum quartum hoc numisma cudit.

Ibid. 7. Ut supra. .)(. In corona laurea, vot. v. Mult. x. Infra, t const Tertium civitatum omnium Narbonensis secunda tribusum. Est argenteus in Const. Christ. loco citato: & in Thesauro Regio.

Ibid. 8. Similis hic nummus est proxime præcedenti: sed infra, s const Secundum civitatum omnium Narbonensis secunda tributum. Est ex argento puro apud D. Abb. FAUVEL. Apud Occonem, pag. 560. est tantum cons Civitates omnes Narbonensis secunda.

Ibid. 9. Ut supra. .)(: VOT. V. Votis quinquennalibus, in corona laurea, CONSPA Civitatum omnium Narbonensis secunda provincia primum numisma
Principis honori cusum. Est ex ære minimo, in
Const. Christ. pag. 52. versu 2. Simillimum huic ex
argento denarium vidimus, sed A sisc hoc est,
primum Siscia percusium. Ex ære alium habet de
Peirese in sua Collectione MS. pag. 271. cum
Ant. A. Prima Narbonensis tributum primum.

Ibid. 10. Ut supra..)(. vot. v. MULT. x. in corona laurea, URBROM B Urbes Romanæ secundum hoc numisma Principis honori cuderunt. Est ex æreminimo in Museo nostro. Apud Occonem, pag. 561. est urb rom tertium. Apud D. Abb. FAUVEL, legimus, URBROM I pariter tertium. Mediobarbus ex falsa interpretatione edidit, urbs rom. Nummi inscripti urb rom nulli sunt omnino in tota supellectile nummaria, quanta quanta est, quam qui codem anno uno percussi sunt sub Juliano & Joviano principibus. Non est autem hic Urbs ipsa Roma intelligenda: quoniam un pro un be numquam Antiquitas scriberet: ac proinde hoc loco casus obliquus aliquis intelligendus, cujus desint litteræ saltem duæ. Hæ sunt Urbes Romanæ, hoc est, quæ in Gallia Romanis parebant, in tribus provinciis nimirum, quæ solæ ibi Imperio obnoxiæ supererant, Narbonensi, Lugdunensi, Belgica. Harum omnium unanimem consensum in suscipiendo utroque Principe, opifex nummorum istorum exprimi commode sic posse censuit, si dicerentur Urbes Romanæ vota ea fecisse pro ambobus. Romaniam etiam in scriptis quibusdam monumentis appellatam hoc sensu fuisse partem Galliæ Romanis obnoxiam. Du-Cangius in Glossario docet.

Ibid. 11. Similis hic nummus est præcedenti: sed infra legitur B SIRM secundum Sirmiensium numisma cusum honori Principis. Est & illud in Museo nostro.

Ibid. 12. Ut fupra. .)(. Christi monogramma: hinc A inde Ω. Est in Const. Christ. pag. 52. versu
2. ex Baronio ad annum 393. num. xxvII. qui ex schedis Pyrrhi Ligorii descripsit. Sed sunt illæ nobis schedæ in multis jure suspectæ.

Ibid. 13. D. N. FL. C. JOVIANUS P. F. AUG. Capite nudo, regit equum, dextra hastam tenet. .)(. Sinc epigraphe, in equo decurrens leonem conterit. Est ex ære maximo, in Const. Christ. pag. 52. versu 3. & apud D. Foucault; sed ex eo genere quod Contorniatum vocant: quod genus universim fictum, recens, & adulterinum est. Nec fuit certe Flavius Jovianus, genero Val. Licinii genitus, sed Licinius potius fortassis mutato gentis suæ nomine ob cam affinitatem fuit: nec Claudius, opinor, per unicam litteram Cin nummo maximæ molis ac fincero scriberetur. Sunt omnes contorniati nummi post sæculum Christi undecimum uno tempore simul sieti. Tantum ex nummorum serie & contemplatione constat Jovianum P. F. Augustum, ex patre Jovianum, ex matre Pium Felicem fuisse.

Ibid. 14. D. N. Procopius p. f. aug. Capite cincto diademate e gemmis..)(. In corona laurea, vor. v. Infra, c l' Cabillonenses tertium hoc numisma Principi obtulerunt. Est argenteus in Thefauro Regio, in Const. Christ. pag. 54. versu 6. & in Cimelio D. FOUCAULT. Est Cabillonum ad Ararım amnem in provincia Lugdunensi, Chalons Jur Saone. Nec alia nobis civitas occurrit, in qua Procopius Augustus a Senatu collocatus dici verisimihus possir; quo tempore plures constitui Augustos oportuit, five ad tutandos in officio populos rebellantes, five ad tutandos Imperii limites. Uni autem interdum exiguæ provinciæ præfectum fuisse Augustum aliquem, aliis inferius constabit exemplis: id quod Procopio contigisse, raritas ipsius numismatum arguit. Unum tantum numisma alterum huic simile habet idem Du-Cangius, pag. 55. & Occo, pag. 562. cum litteris c A Cabillonensium primum numisma. Quæ nummorum ipsius paucitas suadet etiam annuam dumtaxat fuisse ejus in provincia potestatem. Ut ut est, Procopius ex patre, ex matre Pius Felix

Ibid. 15. Eadem inscriptio. .)(. SECURITAS REIPUBLICÆ ut in Juliani & Joviani Augg.nummis, sed typo diverso. Nam hic stat ipse Procopius, dextra tenens hastam, sinistra clypeum demissum. In imo margine nullæ sunt subscriptæ litteræ. Nummus est aureus, in schedis D. Vaillant, qui hunc Venetiis vidit. Sunt nunc schedæ illæ penes Virum Nobiliss. D. de Boze, Regiæ Numismatum & Inscriptionum Academiæ Secretarium Perpetuum.

Ibid. 16. Eadem inscriptio. .) (. REPARATIO FEL. TEMP. Stat ipse Procopius loricatus, dextra labarum, sinistra clypeum tenet: ad & in cælo positum respicit: quo ille habitu spem se ac siduciam in Christi Domini ope collocare significat. Insta, smn \( \Gamma\) Societas Mercatorum Narbonenssum tertium hoc numisma Principi dedicat. Est exære, in Collectione MS. D. de Peiresc, quæ nunc est apud eumdem D. de Boze, pag. 201. & 321. Similem nummum Procopii delineavit in suo Specimine Morellus, Tab. xxII. sed absque monogrammate & ae sine litteris in imo margine positis, smn r.

18

VALENTINIANUS, VALENS, ARCADIUS;
MAXIMUS, VECUNINUS,
fimul iniere principatum
anno Christi 400.

Tab.II. 1. D. N. VALENS P. F. AUG. Dominus noster Valens Pius Felix Augustus: capite cincto diademate e gemmis. .) (. In corona laurea, vot. v. Votis quinquennalibus. Est exære minimo apud Occonem, pag. 563.

Ibid. 2. D. N. VALENTÍNIANUS P. F.

Aug. capite cincto diademate e gemmis. .)(. In co-rona laurea, vor. v. Infra, conspa Civitatum

Ddd

omnium Narbonensis secundæ provinciæ primum hoc numisma Principi ob ea vota quinquennalia obtulerunt. Estargenteus in Museo P. STEPH. CHAMIL-LART, Societatis Jesus Parisiis. Huic similem vidimus pariter ex argento, apud Illustr. Comitem de Vaux: sed litter quæ sunt in imo margine, sunt

Ibid. 3. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, VOτ. v. Est ex ære mediocri, in Const. Christ. pag.

63. versu 2. Ibid. 4. Ut proxime: sed infra adjiciuntur hæ litteræ, smks Societatis Mercatorum Karthaginiensium sextum numisma, ob vota antedicta. Est in

Museo nostro, ex ære minimo. Ibid. 5. Ut proxime: sed in imo numismate litteræ funt hæ, SMNA Societas Mercatorum Narbonenssum primum ob hæc vota numisma istud cudit. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 6. D. N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Votis v. in corona laurea. Infra, P TR Prima Treverensis. Est ex ære minimo, in Cimelio D. FOUCAULT.

Ibid. 7. D. N. VECUNINUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis, vultu juvenili. .)(. In corona laurca, votis v. Exære minimo nummus est prope Treveros nuper repertus, a D. de Ballonffeaux, qui nummi hanc ipsam effigiem ad nos transmisit. Ex Romana gente Vecunia, sed alias ignota, hunc Principem fuisse existimamus; materno certe genere Pium Felicem. Ignotus Romanis scriptoribus Augustus hic fuit.

19.

VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, MAXIMUS, HONORIUS, GRATIANUS, fimul fuscepere vor. v. MULT. X. anno Domini 400.

Tab. III. 1. D. N.VALENS P.F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, VOT. V. MULT. X. Votis quinquennalibus, multis decennalibus. Vota suscepta a Populo Rom. hæc formula fignificat, ut quinquennium principatus fibi a Senatu commissi feliciter decurreret; multis interim ex ipso Senatu cupientibus, ut ad decennium vote decernerentur. Est ex ære minimo, in Thefauro Brandeburg. pag. 827. In alio fimili argenteo, apud Illustr. Comitem de Vaux, est in imo nummi margine, R o Remensium quartum numisma oblatum Principi. In alio denique pariter argenteo, e Cimelio D. FOUCAULT, infra coronam lauream sunt litteræ, smn Societas Mercatorum Narbonensium.

lbid. 2. D. N. V ALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto diademare e gemmis. .)(. In corona laurea, vot. v. MULT. x. Est in codem Thes. Brandeb. pag. 825. ex ære minimo. In Museo P. Chamillart, & in Collegio nostro, addit alter, A sisc Primum Sisciensium numisma.

Ibid. 3. Ut proxime. .)(. In corona laurea, vot. v. MULT. x. Infra, LUG Lugduni. Est argenteus in

supradicto Collegio nostro.

Ibid. 4. D. N. VALENTINIANUS JUN. P. F. AUG. Dominus noster Valentinianus junior Pius Felix Augustus: capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, vot. v. mult. x. Cum junior aliquis in nummis scribitur, (qui mos a Diocletiani temporibus cepit initium: nam ex eo tempore legimus in nummis, MAXIMIANUS JUN. CON 5-TANTINUS JUN. CONSTANS JUN. CONS-TANTIUS JUN.) duos simul fuisse Principes ejusdem nominis vox illa significat; seniorem alterum, eumque Augustum fere ; alterum juniorem, eumdemque vel

Augustum quoque, vel Cæsarem tantum. Itaque Valentinianus junior cum patre Valentiniano sibi cognomine simul Augustus a Senatu renunciatus est; ut cum patre filius, & post patrem, si superstes esset, provinciam sibi commissam administraret. Infra, SMAQP Societas Mercatorum Aquenfium primum hoc numisma Principis honori dicavit. Est ex ære mediocri, in Thes. Brandeburg, pag. 832.

Ibid. J. D. N. THRODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, vot. v. MULT. x. Infra, sisces Siscienses, Permissu Senatus. Est Siscia, nunc in Croatia, Sissek: tunc Romani Imperii claustra & fines in eo tractu. Est hic nummus argenteus in Thesauro Brandeburg. pag. 833. Conser nummum Gratiani, in

VOT. X. MULT. XX. SISCPS.

Ibid. 6. Eadem inscriptio. .) (. In corona laurea. VOT. V. MULT. X. Infra, BSISC Socundum Sisciensium numisma. Est ex ære minimo, in Museo

Ibid. 7. D.N. MAG. MAXIMUS P. P. AUG.Capite cincto gemmis. Dominus noster Magnius Maximus, &c. Maximum Aug. de gentis suæ nomine Magnium fuisse appellatum, Romanæ historiæartifices nescierunt. .)(. In corona laurea, vot. v. mult. x. Est ex ære minimo, in Museo D. de Ballonsseaux, ut ad me scripsit, vir plurimæ eruditionis, & inte-

Ibid. 8. D. N. Honorius P. F. Aug. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, vot. v. Mult. x. Infra, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus. Argenteum vidimus apud D.

Comitem de Vaux.

Ibid. 82. G. N. GRATIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria fedens, scribit in clypeo, guem-Zephyrus alatus fustinet, vot. v. MULT. x. Infra, KANOBE Korporati prima Narbonensis obtulerunt quintum hunc nummum; quem ex auro perpulcrum vidimus apud D. de Cleves in hac civitate. Latere finistro nummi additum est monogramma Christi,

Ex his porro numismatis, quæ Vota quinquennalia pro felici regimine Augustorum concepta exhibent, & sunt omnia ejusdem typi, moduli, metalli; (nam quæ sunt ex argento vel auro, fuere eadem & ex ære:) & ex quibusdam aliis inferius subjiciendis, discimus omnino, post Julianum, & Jovianum, atque Procopium, missos suisse in diversas Romani Imperii provincias, ac civitates, Augustos quatuor-decim: e familia Flavia Maxima, Valentem, & Maximum; ac fortassis etiam Johannem & Eugenium: e Fl. Julia, Theodosium, Arcadium, Honorium, & Valentinianum utrumque: e Fl. Claudia, Victorem & Gratianum; ac fortassis Vecuninum, Eoanum, Britium. Alios autem ex his fuisse summos Imperatores postea ostendemus, alios Augustos tantum, & sub Imperatoribus Legatos in exercitu: cujusmodi sub Valentiniano patre junior Valentinianus fuit, sub Valente Augusti duo secundarii, de quibus mox dicemus; sub aliis alii.

Ibid. 9. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. Felix ADVENTUS AUG. N. Felix adventus Augusti nostri, in provinciam scilicet secundam Narbonensem, cum ex Urbe Roma missus eo a Senatu est. Ipse in equo, dextram protendit, ut pacem annuncians. Infra, BMAQ Societas Mercatorum Aquenfium. Est aureus in Const. Christ. pag. 54. versu 1. Nummum istum hoc loco retulimus, co quod nullus visus est aptior locus, in quem conjici posset, quam ipsum initium principatus.

Ibid 10. D. N. VALENS P. F. AUG. Capite cincto gemmis: dextra tenet convolutum in se Evangelium: sinistra bacillum Imperatorium.

Digitized by Google

FELIX ADVENTUS AUGGG. Felix adventus trium Augustorum. Adventus Valentis nimirum, cum duodus aliis Augustis secundariis, in Belgicam provinciam, sive Treverensem. Insta, smtr Societas Mercatarum Treverorum. Augustus in equo, dextra elata. Aureus ei maximæ molis, ac perpulcher sane; quem Medaglionem vocant, apud Illustr. Marchionem de Montauban, qui nobis illius conspiciendi copiam secit. Treverensem provinciam Valentia Senatu commissam fuisse hic nummus & subsequens docet; ut nummus præcedens, Valentiniano Narbonensem secundam obtigisse significat. Non habet numismata ex auro tantæ molis Valentinianus, quam Valens Aug:

Tab. III 11. D. N. VALENS P.P. AUG. Capite cincto gemmis. .) (. FELIX ADVENTUS AUG. N. Felix Adventus Augusti nastri. Augustus in equo, ut proxime, dextra elata, pacem annunciantis ritu. Intra, TROBS Treveri ebtulcre Senatores, quorum in provinciam advenisse Valentem hic nunmus clamat. Aureus est & iste maxima molis, quem Medaglionem vocant. Resertur in schedis D. Vaillant, pag. 60. sed absque ulla interpretatione, ex Museo

D. Joseph Felice, Romæ.

Ibid. 12. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Nummus illius aureus refertur in schedis D. Vaillant, pag. 21. ex Cimelio Cardinalis Leopoldi, cum hac epigraphe, yota publica. In area nummi, duo Impp. sedent. Hoc tantum ille. Apud Du-Cangium, in Famil. Byzant. pag. 55. est epigraphe, yoto pub Voto publico, cum Castris Prætoriis, nummus ex ære minimo.

Ibid. 13. D. N. VALENS PERF AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. Augusti duo sedent, habitu militari, scipionem Imperatorium ambo, & orbem Romanum, ille dextra, hic finistra, suum quisque gestat: Valens videlicet, & Valentinianus, Augg. Utriusque caput circulus ambit, gloriæ prioribus victoriis partæ symbolum. Inter utrumque, exigua itatura stat sacerdos, indutus humerali, camail: decussatis supra pectus brachiis, in modum precantis: ei supra caput in circulo scriptum est, vot. v. Mul. x. In ambitu, spes R P Spes Reipublica, Augusti illi duo scilicet. Infra, ANT I + Prima Narbonensis tributum tertium Christiani obtulerunt. Aureus est eximius, cujus estigiem in cera impressam accepimus 2 D. de Cleves, postquam nummum ipsum attente exploravimus. Sententia prioris partis est: Dominus noster Valens Perpetuus feliciter Augustus. Quod id ei præmii a Senatu datum est ob expertam in bello virtutem, ut in ipso principatus ejus initio perpetuus designaretur Augustus, quod nemini concessum collegarum est, id felix, faustum, fortunatumque Imperio seu Reipublicæ fore hoc nummo dicitur. Sic legimus in nummo æreo maximi moduli e Gaza Regia, REPARATIO MUNERIS FELICITER. Et in nummo Trajani Imp. de quo alibi diximus, sentiam feliciter. Cave porro hic interpreteris PERF Perpetuo fe.ix: tum quia perpetuo felix Augustus insulse admodum diceretur aliquis ipto sui principatus exordio, & in ipsis voris v. tum quia mortalis nemo ita potest perpetua frui felicitate, quin qui usque hodie felix fuit, cras possit esse infelix. Denique Perpetuus feliciter, Augustus dici debuit, non Perpetuus Augustus feliciter, cum Augustus esset jure natalium, Perpetuus Senatusconsulto & beneficio; quod felix imperio dicitur.

20.

Vota decennalia simul susceperunt
VALENS, VALENTINIANUS uterque,
THEODOSIUS, ARCADIUS, HONORIUS,
GRATIANUS, anno Christi 405.

Ibid. 1. D. N. VALENS P. F. AUG. Capite

cincto diademate e gemmis. )(. In corona laurea, vot. x. Mult. xx, Votis decennalibus. Vota populi, ut usque ad decimum principatus annum feliciter Remp. Princeps administret; multis interimex ipso Senatu cupientibus, usque ad vicesimum vota decerni. Infra, Ant Prima Narbonensis tributum. Antiochiam Valens non vidit: nec Antiochia aut Latino idiomate, aut hoc modulo, aut hoc genere fabricha nummos cuderet. Est hic ex are minimo apud Occonem, pag. 563. ex argento refertur inscriptus, D. N. VALENS PERP. AUG. Cetero similis pracedenti. Sed in nummo esse perp. Aug. Cetero similis pracedenti. Sed in nummo esse perp. Aug. Perpetuus feliciter Augustus, haud temere suspicamur, ut jam supra vidimus.

Ibid. 2. Eadem inscripțio. .)(. In corona laurea ? vot. x. Mult. xx. Infra, sisce Sisciensium primum numisma. Est ex ære minimo apud Occonem,

ibidem: argenteus, in Thesauro Regio.

lbid. 3. D. N. VALENTINIANUS P.F. AUG. capite cincto diademate e gemmis, .)(. In corona laurea: vot. x. Mult. xx. Infra, cons Civitates omnes Narbonensis secunda. Est argenteus, in Constantinop. Christ. pag. 54. versu 3. aureus apud Mediobarbum, pag. 505. In alio pariter argenteo apud D. Comitem de Vaux, est R. P. Remensium primum numisma. In alio e Thesauro Regio, MR. P. Mercatorum Remensium primum numisma.

Ibid. 4. Ut proxime. Infra, con a Givitates omnes Narbonenses quartum hoc numisma Principis honori dicarunt. Est ex ære minimo, in Musco

nostro.

Ibid. 5. D. N. PLA. VALENTINIANUS P. F. Aug. Caput cinctum gemmis: ipse dextra tenet vo-lumen Evangeliorum, vel illud Joannis, quod dici-mus In principio; finistra, crucem. (. Sedet ipse adhuc dextra Evangelii volumen, ut proxime; cru-cem læva gestans. Hinc R inde V. Roma Vietrix. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. In ambitu, vot. x. MULT. xx. Diversa illa a ceteris forma numismatis, excellens quoddam perspectumque eximio aliquo facto studium tuendas religionis Christians in co Principe denotat. Ut in nummis autem discriminaretur a patre, an Valentinianus junior scriberetur, an præfixo cognomine paternæ familiæ, Placidus Valentinianus, nihil intererat. Post Valentinianum illum, cui ab uxore nomen illud obtigit, nemo potest nisi ab ipso genitus dici Valentinianus, ut leges Romanorum nominum a nobis alias explicatæ docent. Non potest igitur Placidus Valentinianus esse Constantii filius, ut historici men iuntur; sed est Placidi Valentiniani prioris filius. Est hic nummus aurcus in Constant. Christ. pag. 67. versu 1.

Ibid. 6. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: vot. x. Mult. xx. Infra, Cons Civitates omnes Narbonensis secundæ. Est argenteus in Thesauro Regio, in Constant. Christ. pag. 65. versu 1. 2. & apud D. Comitem de Vaux. Est ex ære minimo in Musco P. Chamillart. In alio ex ære minuto, mole argentei quinarii, apud D. Abb. fauvel, scriptum est, and Prime Narbonensis quare

tum numisma.

Tab. IV.7. Ut proxime seed in imo numismate sunt hæ litteræ: smks Societas Mercatorum Karthaginiensium sextum hoc numisma Principis honori percussit. Est exære minimo apud P. Chamillart, & apud D. Baudelot.

Ibid. 8. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: VOT. X. MULT. XX. Infra CONS Civitates omnes Narbonensis secunda. Est argenteus, in Constant. Christ. pag. 63. versu 2. & in Cimelio D. Foucault.

Ibid. 9. D. N. HONORIUS P. F. AUG. Capite
D dd 2 cincto

cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: VOT. X. MULT. XX. Infra, CONS. ut in Valentiniano, Theodosio, & Arcadio: Civitates omnes Narbonensis secundæ. Hunc nummum ex ære profert

Mediobarbus e Museo suo, pag. 527

Tab IV. 10. Ut proxime, exceptis litteris, funt in imo margine positæ hujusmodi, ANTA Primæ Narbonensis tributum primum. Est hic argenteus, e Cimelio D. FOUCAULT. Nihilo certe magis numismata tunc cuderentur Constantinopoli aut Antiochiæ Honorii nomine, quam nunc cuduntur Parifiis aut Biturigibus nomine Regis Hispaniarum; quantumvis sit ille cum Regia Francorum familia conjunctus confanguinitate proxime. Non est igitur aut in hoc numismate similibusque Antiochia; aut in priore alusque ejusdem formæ, Constantinopolis cogitanda.

Ibid. 11. D. n. gratianus p. f. aug. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: vot. x. mult. xx. Infra, sisce Siscienses primum hoc numisma Principi obtulerunt. Est argenteus in Const. Christ. pag. 56. versu 4. & in

Thesauro Regio. Ibid. 12. Ut supra. In imo nummi margine, SISCPS Siscienses, Permissu Senatus. Est argenteus (& idcirco fortassis Permissu Senatus ex tali metallo percussus:) in Thesauro Brandeburg. pag. 828. Sic nummus Theodofii in vot. v. MULT. x. habet SISCPS quia est argenteus.

Ibid. 13. Ut supra. .)(. In corona laurea: vot. X. MULT. XX. Infra, ANTA Primæ Narbonensis tributum primum. Eit ex ære minimo apud Occo-

nem, pag. 563.

Ibid. 14. Ut supra. .)(. In corona laurea: vor. x. MULT. xx. Infra, SMK Societas Mercatorum Karthaginensium, ut fere in nummo Theodosii. Est ex ære minimo apud Mediobarbum, pag. 510.

#### Numismata alia in iisdem Votis decennalibus percussa, anno Christi 405.

Tab. IV. 1. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VICTORIA AU-GUSTORUM. Victoria sedens ostendit in clypeo, quem sustinet Zephyrus alatus, vor. x. Votis decennalibus. Infra, SMRP Societatis Mercatorum Remensium primum numisma, oblatum Principi. Est aureus in Constant. Christ. pag. 54. versu 8. &

in Thesauro Regio, quinarii modulo.

Ibid. 2. D. N. HONORIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VICTORIA AU-GUSTORUM. Victoria fidens oftendit in clypeo, quem sustinct Zephyrus alatus, vor. x. MULT. xx. Hinc Minde D. Mundato Decurionum. Infra co-NOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. In quolibet municipio Decuriones appellabantur, quos in sua Curia Roma Senatores vocabat. Horum igitur, sive Curiæ municipalis mandato, in omni civitate Romani Imperii percussum istud ex auro numisma dicitur. Est inter numismata aurea Ducis Parmensis, Tab xxiv. num. 5. In Regio pariter aureo, qui est quinarii argentei mole, in medio est hinc R inde V. Roma Victrix.

Ibid. 3. D. N. . . A VALENTINIANUS P.F. AUG Caput cinctum diademate e gemmis. Dominus noster Placidus Valentinianus &c. Victoria sedens, oftendit in clypeo, quem sustinet Zephyrus alatus, vor. X MULT. XX. Hinc R inde V. Roma Victrix: ut in altero ejusdem Placidi Valentiniani, sive junioris, superius explicato numismate. Infra, cono Eivitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est hic nummus aureus ibidem, Tab. xxv. num. 2.

Ibid. 4. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG.

Caput cinctum diademate e gemmis..)(.victoria AUGG. Victoria Augustorum. Victoria gradiens oftendit in clypeo, vot. x. MULT. XX. Infra, RP Remensium primum numisma, honori Principis dicatum. Est hic Valentiniani prioris nummus ex ære minimo, in Constant. Christ. pag. 54. versu 2.

Ibid. 5. Ut proxime. .)(. VICTORIA AUGUS-TORUM. Victoria sedens tenet clypeum, in quo VOT. X. MULT. XX. Latere nummi finistro, Christi monogramma, R. Infia, ANOBC Prima Narbo-mensis obtulerunt civitates. Cur Valentiniani nomine, hoc anno præsertim, numinos cuderet Antiochia? Est inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxII.

Ibid. 6. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VICTORIA AU-GUSTORUM. Victoria sedens tenet clypeum, inquo VOT. X. MULT. XX. ut proxime in nummo Valentiniani patris. Latere nummi finistro, Christi monogramma, P. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus ibidem; Tab. xxiii.

Ibid. 7. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate egemmis. .)(. CONCOR-DIA AUGG. In medio, O. Concordia Augustorum omnium. Roma sedens, galeato capite, dextra hastam tenet, finishia clypeum in quovor. x. MULT. xv. Votis decennalibus, multis quindecennalibus. Intra, MDOB Mediomatrici obtulerunt. Quos Plinius Mediomatricos appellat, libro iv. sect. xxi. hos Galli vocant, le pais Messin: oppidum ipsum, Mets. Est hic nummus inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxII. num. 4. sed absque littera O, quam adjecit ex suo pariter aureo Mediobarbus, pag. 505. Docet hic nummus apertissime, multo plures quam tres fuisse simul Augustos: id quod etiam ex

aliis constat inferius describendis.

Ibid. 8. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGGI. Concordia trium Augustorum, decimo jam isto numismate commendata. Roma sedens galeata, clypeum tenet, in quo vot. x. MULT. xv. ut in nummo Valentiniani proxime allato. Infra, detritze funt litteræ conob. Aureus est in Museo Domus Professæ Societatis nostræ Parisiis. In alio simili e Gaza Regia, litteræ conob conspicuæ sunt; & idem habet CONCORDIA AUGG B. Alius pariter aureus ibidem habet, CONCORDIA AUGGA: alius denique, CONCORDIA O AUGGG hoc est, nonum: uterque, vor. v. mult. x.

Ibid. 9. D. n. valens perf. aug. Perpetuus feliciter Augustus. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Urbs Narbonensis turrito, & Roma galcato capite, sedentes tenent clypeum, in quo vot. x. MULT. xx. Infra, PANOBH Provincia Narbonensis obtulit octavum hoc numisma. Est illud ex auro in Thesauro Brandeburg, pag. 826. In aureo plane ceteroqui simili vidimus quartum numisma Valenti Aug.

Ibid. D. N. VALENS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .) (. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria sedens scribit in clypeo, quem Zephyrus alatus fustinet, vot. x. MULT. xv. Votis decennalibus, multis quindecennalibus. Infra, TROBT. Ut Mediomatrici Valentiniano, ita Valenti Treveri, dumtaxat quindecennalibus felicia optaverunt. Aureus hic

cst e Museo P. Chamillart.

Vota quindecennalia fimul fuscepere VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, & GRATIANUS, anno Christi 410.

Tab.

Tab. IV. 1.D.N. VALENS R. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: VOTIS XV. MULTIS XX. Cum adfignaretur Augusto cuique a Senatu principatus ad annos quinque tantum; ac si cui prorogaretur imperium, quinto quoque anno hac prorogatio decemeretur a Senatu, decimo horum Augustorum anno pæne exacto, appetente undecimo, Kal. Januariis, vota concepta funt pro selici administratione sequentis quinquennii, hac formula: Vota quindecennalia, hoc est, pro tertio quinquennio feliciter transigendo; multis interim ex ipio Senatu cupientibus procogari ei potestatem & vota decerni usque ad annum vicefimum. Infra, SISCPZ Sisciensium Prafettura septimum hoc numisma Principi obtulit. Est argenteus in Const. Christ. pag. 54. versu 8.

Ibid. 2. D. N. VALENTINIANUS P.F. AUG. Caput cinctum diademate e gennnis. .)(. In corona laurea: votis xv. multis xx. Infra, smaqs Societas Mercaterum Aquensium in Narbonensi Provincia, Aix en Provence, hoc sextum numisma Principi obtulit. Est ex ære minimo in Museo

nostro.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. .)(.Votis xv. multis xx. Infra, smrp Societas Mercaterum Remensium primum hoc numisma, hac forma, Princicis honori cudit. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 4. D. N. VALENTINIANUS JUN. P. F. AUG. Valentinianus junior. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: votis xv. Multis xx. Infra, smrp. ut in nummo Valentiniani patris. Ambo fimul igitur Augusti fuere, & in codem Imperii tractu. Est hic ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 5. D. N. THEODOSIUS P. P. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: votis xv. multis xx. Infra, detritæ litteræ. Est ex ære minimo ibidem.

Ibid. 6. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. In corona laurea: votis xv. multis xx. Infra, psisc. Primum Sisciensium numisma hac forma. Est ex ære minimo, in Museo P. Chamillart: Argenteus in Thesauro Regio.

Tab. V. 7. Ut proxime. Infra, \$18CPZ Sisciensis Præsedura septimum hoc numisma hac forma cudit: ut in nummo Valentis. Argenteus est, in Const. Christ. pag. 56. versu 4.

Ibid. 8. Ut supra. .)(. In imo nummi margine, ANT. Prima Narbonensis tributum. Est argenteus, in

Thesauro Brandeb. pag. 828.

Ibid. 9. Eadem inicriptio. .)(. In corona laurea: vot. xv. mult. xx. Infra, luc p Lugdunen frum quinque civitatum primum numisma. Ex ære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 10. Omnia ut proxime: præter litteras sub-scriptas, LUCS Lugdunenssum quinque civitatum secundum numisma. Exære minimo, ibidem.

Ibid. It. Eadem inscriptio. .)(. In corona laurea: vot. xv. mult. xx. Insta, smr? Secietas Mercatorum Remensium primum hoc numisma hac forma cudit. Exære minimo, ibidem.

Ibid. 12. Ut supra. In imo margine, smrq. Societas Mercatorum Remensium quartum hac forma numisma cudit. Exære minimo, ibidem.

Ibid. 13. Eadem inscriptio. .)(. In corona laurea, vor. xv. mult. xx. Infra, tes Treveri, Edicto Senatus. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 14. D. N. VALENTINIANUS P. P. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria fedensscribit in clypeo, quem Zephyrus alatus sustinet, vot. xv. MULT. xx. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Aureus est in Gaza Ducis Parmensis, Tab. xxxx. num. 7.

Augg. Concordia trium Augustorum, Valentiniani, Theodossi, & Honorii, qui tres sucre Imperatores, ut dicemus inserius. Insta, como Civitatum omnium Morcatores obtulerunt. Aureus est ibidem, num. 6.

23.

Vota vicennalia simul susceperunt THEODOSIUS, HONORIUS, GRATIANUS, ARCADIUS, anno Christi 415.

Tab. V. 1. D. N. Theodosius P. F. Augi Cum galea, & clypeo, & hasta humero dextro transversim imposita, quæ sunt in nummis insignia Imperatorum, hoc ævo præsertim. E tot Augustis, quos timul provinciis impositos fuisse a Senatu dicimus, quatuor folummodo, sive statim, sive post annos aliquot renunciati funt Imperatores, & in nummis propterea hæc infignia gestant Imperatorum: omnes materno genere, nimirum Theodosius, Honorius, Valentinianus pater, & Arcadius, ex familia Julia prognati. Datum istud est præclaris Fl. Julii Constantis meritis erga Rempub. & Christianam religionem; quæ ipsi etiam nummi veteres eximie prædicant. Non fuere summi Imperatores, sed Augusti tantum in provinciis, in bello autem velut Legati sub Imperatoribus, e familia Fl. Maxima fortassis, paterno genere Joannes & Eugenius; materno Maximus: neque ex familia Fl. Claudia, Gratianus materno sanguine, & paterno Victor: nec denique ob ætatem decuit Valentinianum juniorem esse patri æqualem, sed tantum esse sub patre Imperatore veluti Principem Juventutis .)(. vor. xx. MULT. xxx. Post annos quindecim fere imperii bene gesti, sextodecimo ineunte vota concipiuntur, ut usque ad annum vicesimum prospere agat, ita decernente Senatu; multorum etiam Senatorum suffragiis postulanribus, ut pro felici usque ad tricesimum annum successu vota decernerentur. Victoria stans, dextra tenet crucem oblongam, læva vestem sublevat. Supra, fidus Solis, fymbolum Augusti. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Brandeb. pag. 870. Partem hujus nummi posticam ex aureo Bavaricæ Gazæ describit etiam Gretserus, tomo 111. de Cruce, pag. 56.

Ibid. 2 D. N. Honorius P. F. Aug. Caput cinctum diademate e gemmis. )(. Victoria Augustoria fedens, & Zephyrus alatus, ad famam Victoriæ scilicet ubique proferendam, clypeum sustinent, in quo vot. xx. mult. xxx. Eit aureus in Const. Christ. pag. 63. versu4. Infra, conob. In medio, hinc R inde V Roma Victrix. Aureus est quinarii argentei mole in Gaza Regia simillimus, sed habet comob.

Ibid. 3. AEL. EUDOXIA AUG. Capite gemmis ornato, & imminente capiti corona, quam defert manus e cælo. .)(. vot. xx. mult. xxx. Victoria, & cetera omnia, ut in nummo 1. qui est Theodosii. Infra, conob. Est aureus, ibidem, pag. 65. versu 3. & in Gaza Regia.

Ibid. 4. D. N. GALLA PLACIDIA P. P. AUG. Domina nostra Galla Placidia Pia Felix Augusta. .)(. VOT. XX. MULT. XXX. Victoria, & cetera, ut in nummo Theodosii mariti sui, quicum propterea nummos habet ejusdem typi. Infra, conob. Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. In medio, R V Roma Vistrix. Aureus est in Thesauro Brandeburg. pag. 842. & in Gaza Regia. In simili aureo e Gaza Bavarica, apud Gretserum, tomo mi. de Cruce, pag. 64. manus supera Placidiæ coronam imponit. In altera parte adduntur litteræ R M Resistata Mercatura: & infra, comob Civitatum

Digitized by Google

omnium Mercatores obtulerunt, ob Mercaturam resti-

Tab. V. J. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .) (. In corona laurea: vot. xx. mult. xxx. Infra, sna Societas Narbonensis primæ Est exære minimo apud D. de Ballonsseaux, Lucemburgi, ut ad me scripsit.

Ibid. 6. Eadem inscriptio. .). VOT. XX. MULT. XXX. in corona laurea. Infra, SMK Δ Societatis Mercatorum Karthaginiensium quartum numisma, hujus formæ. Est ex ære minimo, in Museo P.

CHAMILLART.

Ibid. 7. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite galeato, cum clypeo xx hoc est, vot. xx.

MULT. XXX. Aureus est, quem D. de Peirese in sua Collectione MS. ait se vidisse Parisiis, apud D. Predeseglium. Infra, conob apud Oyselium, Tab. Liv. Vidimus cx auro apud D. de Cleves, Parisiis; cum littera b post Reipublic E, ut altera hæc nummi percussura esse significatur. Sed quod amplius est, non nova, quod certe frigidum hic epitheton forets, sed vova conspicue legitur: ut sententia sit: Victoria Obsequens Votis Arcadii, SPES REIPUBLIC E. Victorem certe Arcadium denotat hic picta Victoria. Eadem obsequens Votis Arcadii dicitur, ut in nummo Antonini Pii, fortuna obsequens. Nummi hujus Arcadii expressam essigiem in cera habemus.

Ibid. 8. AEL. PULCHERIA AUG. Ipía cum corona gemmea: cælesti manu desuper coronam protendente. .)(. Victoria crucem tenet: vot. xx. MULT. xxx. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Collectione

MS. D. Peirescii, pag. 373.

24

Vota tricennalia simul suscepere
Honorius, Theodosius, Pla. Valentinianus,
& valens fortassis,
anno Christi 420.

Tab. V. I. D. N. Honorius P. F. Aug. Cum galea, hasta, & clypeo, quia Imperator..)(. Roma & Urbs Arelate sedentes, clypeum tenent, in quo vot. XXX. Mult. XXXX. Anno vicesimo primo principatus Honorii, vota sunt decreta a Senatu, suscipiona a Populo Romano, ut tertium decennium Princeps cum laude peragat; multis interim ex ipso Senatu poscentibus ut vota pro eo sieri quadragenalia juberentur. Hinc R inde V Roma Vistrix. Instra, con ob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est, e Gaza Ducis Parmensis, Tab. XXIV. num. 6.

Ibid. 2. D. N. Theodosius p. f. Aug. Cum galea, hasta, & clypeo, quia Imperator. .)(. vot. xxx. Mult. xxxx. Roma sedens, galeatocapite, dextra tenet orbem Romanum, cui crux est imposita; sinistro pede calcat proram navigii, ut significetur fitus Urbis ad Tiberim amnem, quo annona in Urbem devehitur. Latere sinistro, sidus Solisest, Augusti symbolum. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est e gaza Regia, idemque (ut alii ex ea gaza) in Const. Christ. Du-Cangii delineatus, pag. 67. versu 1. Item in Thesauro Brandeb. pag. 840. Ab his Theodosio juniori perperam ac fine ullo argumento tribuitur: tantum ne junior ille, quem hiltoriæ confinxere. absque unico numismate sit. Nummi enim certe quemadmodum Theodosius alter ab altero secernatur, nullo indicio produnt. Quamobrem Theodofio feniori (ut appellant) hunc nummum Gretserus noster vir eruditus adscribit, tomo 111. de Cruce, pag. 54.

ex Thesauro Bavarico. In isto, ut in Regio, post xxxx. additur littera  $\Gamma$ : in altero autem Regio, littera H: ut tertia & offava hujus nummi fabrica significetur.

lbid. 3. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis, vultu annorum L. Dextra tenet volumen Evangeliorum, sinistra crucem. .)(. VOT. XXX. MULT. XXXX. Theodosius & Valentinianus junior, nimbo lucido utriusque caput circumcingente, sedent: ambo volumen Evangelicum dextra tenent, crucem sinistra. Nam utrique conveniunt VOT. XXX. MULT. XXXX. & est statura breviore, qui sinister est, ob ætatem haud dubie juniorem. Supra, sidus Solis, qui Augusti symbolum. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est inter aurea Ducis Parmensis numismata, Tab. xxiv. num. 8. Hunc nummum Card. Baronius ad annum 94. num. 10. pag. 685. edit. Rom. repræsentat, ac Theodofio feniori tribuit: & Philippum ac Joannem Apostolos ibi depictos putat, ob ea quæ recitat Theodoretus, libro v. cap. xxiv. Sed fruitra. Nam cur ex his duobus alter multo minor altero pingitur, finon est alter eorum insigni aliqua prærogativa præstantior

Ibid. 4. D. N. PLACIDUS VALENTINIA-NUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis, dextra tenet volumen Evangelicum, finistra crucem. .)(. VOT. XXX. MULT. XXXX. Augustus capite cincto gemmis, toga gemmis contexta, finistra crucem tenet, dextra sublevat Mercaturam procumbentem in genu. Qui putant Italiam hic depingi, longe falluntur; cum radiato capite pingi Italia foleat; hæc vero pileo, ut Mercatores in suis officinis, tectum caput habeat. Adde quod & in sequenti nummo, qui hujus est ceteroqui simillimus, adduntur litteræ R M quæ signisicant Restitutam Mercaturam; Gallice, le Negoce rétabli. Infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est hic aureus perpulcher, maxima molis, inter Numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxv. num. 5. & apud Baronium, ad annum 425. num. IV. Qui primis annis Valentinianus junior appellabatur, idem ætate provectior post principatum annos quindecim aut viginti gestum, abjecta Junioris appellatione, de paternæ familiæ cognomine, ut in nummis secernatur a patre, Plasidus Valentinianus nuncupatur. At hoc gemino nomine negat is aperte se esse, quod historici mentiuntur, Constantii & Placidiæ filium. Nam si Placidia quidem genitus effet, Placidius diceretur, quod esset gentis nomen; non Placidus, ut nummi constanter exhibent, quod est familiæ cognomen, ut Valens. Valentinianus etiam qui dicitur, non potest esse nisi Valentinæ maritus aut filius. Neque enim, ut alibi oftendimus, multisque exemplis firmavimus, nomina in ianus ad nepotem transeunt. Non igitur Valentinianus tertius aliquis fuit, nec potuit esse is, si quis foret, Constantii aut Placidize filius.

Ibid. 5. D. N. PLACIDUS VALENTINIA-NUS P. F. AUG. Ut supra. .) (. VOT. XXX. MULT. XXXX. Omnino ut in præcedenti nummo. In medio, hinc R inde M Restituta Mercatura: Gallice dixcris, ut jam monuimus, le Négoce rétabli. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus & iste eximius, in eadem gaza Parmensi, Tab. xxv. num. 6.

Ibid. 6. D. N. PLA. VALENTINIANUS P. F. AUG. Ut supra. )(. VOT. XXX. MULT. XXXX. eodem typo prorsus atque in nummo IV. In medio, hinc R inde M & infra, comob ut in nummo v. Est & hic aureus ibidem, num 7. Est & huic similis pariter ex auro eximius in Museo P. CHAMILLART.

Ibid. 7. P. VALENTINIANUS AUG. Plasidus Valentinianus Augustus. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. votis xxx. Castrum. Est ex ære

nimo, sed perelegantis fabricæ, in Museo D. BAU-

Ibid. 8. D. N. VALENS P. F. AUG. )(. VOT. \*XX. MULT. XXXX. In corona laurea. Infra, c III Cabillonensium tertium numisma. Non vidimus nisi apud Occonem, pag. 563. Nec vota ipfius etiam xx. in nummis vidimus. Scripti annales Valenti Aug. annos tribuunt xiv. menses iv.

Simul fuere VALENTINIANUS, THEODOSIUS, & EUDOCIA AUG. anno Christi 414.

Tab. VI. I.D. N. VALENTINIANUS P.F. AUG. cum galea, hasta, & clypeo, quia Imperator. Cum Valentinianus in nummis fine alio adjecto nomine legitur, Valentinianum patrem semper oportet intelligi. .)(. IMP. XXXXII. COS. XVII. P. P. Imperator bis quadragies, Consul decimum septimum, Perpetuus Proconsul. Et Consulatus gessisse aliquot, & Romano exercitui, priusquam Augustus renunciaretur, præfuisse aliquoties Valentinianum oportet, ut & Theodosium, cujus similes sunt in nummis tituli, ut mox videbimus. Nam ambos, ut pote collegas, iisdem fuisse a Senatu honoribus ac titulis decoratos, toties Consularu, toties exercitus prætectura perfunctos, hi nummi docent. Hinc Fastos falsi argue. Diocletiani & Maximiani tituli funt in nummis iidem, quoniam collegæ essent. Anno utriusque vicesimo percussa fuisse videntur hæc numismata. In hoc Valentiniani nummo Roma sedet galeato capite; dextra gestat orbem Romanum, cui imposita crux est; sinistra hastam. Sinistro pede calcat navigii proram, ut designetur situs Urbis ad Tiberim, quo amne annona in Urbem devehitur. Latere dextro nummi fidus Solis, Augusti fymbolum. Infra, conob Civitates onnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Gaza Regia, in Thesauro Brandeburg. pag. 843. & in Const. Christ. pag. 54. versu 5. 6. Valentiniano patri hunc nummum pariterasserente Du-Can-

Ibid. 2. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. cum galea, hasta, & clypeo, quia Imperator. .)(. IMP. XXXXII. COS. XVII. P. P. Typus idem omnino ac superioris nummi. Infra, CONOB. Est hic aureus in Gaza Regia, & in Const. Christ. pag. 65 versu 1. & in Thef. Brandeb. pag. 840. At apud Occonem bis discribitur, pag. 572. & 579. Nam & Theodosio seniori, ut vocant, hunc nummum adscribit, & alteri juniori, quem Annales scripti finxere. In Tab. xxIV. Gazæ Parmensis, num. 9. vitio incisoris, scriptum est, IMP. XXXII. p.10 XXXXII. Graviore lapsu Occo, pag. 568. & Mediobarbus ipsum fecutus, pag. 535. icripsere, TR. P. XXXVII. & TR. P. XXXXII. COS XVIII. pro IMP. XXXXII. COS. XVII. folito duæ P. P & spatio & puncto interjecto plus folito invicem dirimuntur in nummis istis, ne quis Patrem Patriæ hic legendum putet, pro Perpetuo Proconsule, ut in nummis Diocletiani, Maximiani, & Constantini.

Ibid. 3. AEL EUDOCIA AUG. Ælia Eudocia Augusta. Corona ei a supera manu imponitur. Gretierus, tomo III. de Cruce, pag. 62. edidit, AEL. EUDOXIA AUG. scalptoris errore. .)(. IMP. XXXXII. COS. XVII. P. P. Hoc est, conjux Impetoris bis & quadragies, Consulis septies decies, Perpetui Proconfulis. Typus idem omnino atque in nummo Valentiniani Aug. quem Eudociæ maritum fuiffe, ex hoc nummo intelligimus. In nummis enim Augustarum apponi mos est titulos maritorum ipsarum. Sic in nummo Faustinæ junioris legas, FAUs-TINAE AUGUSTAE PII AUG. PIL. .)(. P. M.

. .

TR. P. XIX. IMP. III COS. III. Theodosii autem uxorem fuisse Gallam Placidiam, alii, quos jam explicuimus nummi docent. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic aureus etiam

apud Occonem, pag. 573.

Ibid 4. D. N. THEODOSIUS P. F.AUG.Capite cineto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum. Victoria sedens scribit in clypeo, xxxx. Sub clypeo est Christi monogramma: ut intelligas vicisse quadragies Theodosium, ope militum Christianorum: nunc in pace sedentem otio gloriose parto frui. Infra, cono B Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thefauro Brandeb. pag. 840.

Simul Augusti fuere, & inter se concordes, VALENTINIANUS uterque; VALENS, THEO DOSIUS, ARCADIUS, MAXIMUS, GRATIA-NUS, EUGENIUS, VICTOR, anno Christi 400.

Tab. VI. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. A U G. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. V I C-TORIA AUGG. Duo Augusti sedent, togati, orbem Romanum dextris conjunctis tenent, ambo æqualis staturæ: quo habitu significatur Augustos esseduos æquales; non alterum alterius patrem vel filium Valentinianus igitur cum Theodofio hic exhibetur: nam Valentiniani iororem Gallam Placidiam in matrimonium duxerat. Inter utrumque Augustum retro stat victoria, alis expansis. Ad pedes, inter utrumque pariter Augustum, palma enascitur. Infra, TROBT Treveri obtulerunt: quo plane modo cono B est Civitates omnes Narbonenses obtulerunt: Aureus hic est in Const. Christ. pag. 54 versu 1. & in Thesauro Brandeb. pag. 824. Apud Occonem, pag. 562. est folummodo TROB. eadem sententia.

Ibid. 2. Ejusdem, fimilis præcedenti. Infra, TES Treveri edicto Senatus. Aureus est in Museo P. CHA-

MILLART.

Ibid. 3. Ejusdem, primo similis. Infra, smtes Societas Mercatorum Treverensium, Edicto Senatus. Aureus pariter in Const. Christ. loco citato, & in Thefauro Regio.

Ibid. 4. Ejusdem; ut supra. In imo nummi marguic, TROBC Treveri obtulerunt cives. Aureus, in Gaza Parmenfi, & in Domo Professa Societatis Jesu Parisiis.

Ibid. 5. Ejusdem, ut supra. In imo nummi margine, com Civitatum omnium Mercatores. Aureus in Thesauro Regio, & in utroque Cimelio proxime appellato. Alius similis inter aureos Arschotanos, Tab. 58. & apud D. de Cleves, Parisiis, habet pariter com: in medio autem hinc T inde R: Tranquilli: tas restituta. Alius ex auro pariter, quem vidimus, habet in medio hinc L inde D: forte, Lugdunensium Decreto. Infra, com ut proxime.

Ibid. 6. D. N. VALENTINIANUS JUN. P. F. AUG. Valentinianus junior, Valentiniani prioris filius. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VICTORIA AUGG Typus idem omnino atque in Valentiniano patre. Augusti duo staturæ æqualis: Valentinianus Valentiniani F. & Gratianus, opinor, Honorii gener. Infra, TROBT Treveri obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio. Alter huic plane similis ex auro; nisi quod Augusti duo qui sedent, sunt inæqualis staturæ: dexter, multo altior; minor vero is, qui sinister est: Valentinianus uterque scilicet; simul ambo Augusti, pater, & filius, sive junior. Est in Cimelio D. Foucault. Inter Arschotanos, Tab. 58. aureus huic fimilis, habet AQOBF. Aquenses, sive Aquisextienses obtulerunt fabri.

Ibid. 7. Ejusdem, præcedenti similis. Infra, TROBC Treveri obtulerunt cives. Aureus in Gaza Regia, in Const. Christ. pag. 56. versu 6. & in Domo Professa Societais Jesu Paristis. Alius similis aureus in Thefauro Branckb. pag. 831. habet ricords Tre-

veri obtulere Senatores.

Tab. VI. 8.D. N. VALENS F. A. G. Caput cinctum diademate e gemmis. )(. VICTORIA AUG. Duo fedent Augusti acquales, Victoria inter utrumque media, ut in superioribus. Infra, TROBT Treveri obsulerunt. Aureus in Const. Christ. pag. 46. ex Thesauro Bavarico.

Ibid. y. Ejusdem, similis priori. Infra, TROBC Treveri obtulerunt civies. Auteus in Gaza Parmensi, Tab. xxxxx. num. 2. & in Domo Professa Societatis Jesu Parisiis, & in Thesauro Brandeb. pag. 826.

Ibid. 10. Ejusdem, similis prioribus. Infra, TROBS Treveri obtulerunt Senatores. Aureus, in Museo P. CHAMILLART, & apud Occonem, pag. 563. In alio denique pariter aureo e Gaza Regia, legitur smtes Societas Mercatorum Treveren-fium, Edicto Senatus.

Ilid. 11. Ejusdem, similis prioribus. Infra, A sisc Frimum Sisciensium numisma oblatum Principi. Aureus, in Const. Christ. pag. 54. versu 7.

Ibid. 12. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. )(.victoria i Aug. Duo Augusti æquales sedent, Theodosius & Valentinianus, Victoria inter utrumque media, alis expansis, ut in nummis superioribus. Quod certissimo argumento est, simul percussa fuisse hæcomnia numismata. Instra, trobc Treveri obtulerunt cives. Est hic nummus aureus e Museo P. Chamitllar. In alio similiaureo e Thesauro Regio, AQOB Aquenses obtulerunt. In altero apud D. Abb. FAUVEL argenteo, AQOBF Aquenses, sive Aquisextienses obtulerunt fabri.

Ibid. 13. Ejusdem, similis priori. In media nummi arca parte postica, hinc m inde D Mandato Decurionum. Infra, com Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est in Thesauro Regio, & in Gaza

Parmensi, Tab. xxIII. num. 5. aureus.

Ibid. 14. Ejusdem, similis proxime praccedenti. In medio, hinc T inde R Tranquillitas restituta. Infia, com Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Domo Prosessa Societatis Jesu Parissis,

& inter Arschotanos, Tab. 59.

Ibid. 15. D.N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG, Magnius Maximus. Caput cinctum diddemate egemmis. .)(. VICTORIA AUGG. Augusti duo staturæ æqualis, & togati sedent, orbem Romanum dextris conjunctis tenent, Victoriainter utrumque retro stante, ut in Valentiniano, Theodosio, Gratiano, & ceteris. Insta, TROB Treveri obtulerant. Aureusest & Gaza Regia, in Const. Christ. pag 56. versu 8. in Domo Professa Societatis Jesu Parisiis, & in Thes. Brandeb. pag 830.

Ibid.15. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto lapillis. )(. VICTORIA AUGG. Augusti duo æquales sedent, orbem Romanum conjunctis dextris tenent, Victoria retro stante. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Aureus est in The-

fauro Regio.

Ibid. 16. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis..) (.VICTORIA AUGG. Augusti duo sedent; sed qui dexter est, altior seniorque: juniorque alter, qui sinister, ac multo minor: quoniam ille socer, Honorius scilicet, hic gener estet, & sub Honorio Aug. secundarius Augustus, scilicet Gratianus. Ambo dextris admotis orbem Romanum tenent; media inter utrumque Victoria. Instra, TROBT Trevers obtulerunt. Est ex gaza Regia aureus, in Const. Christ. pag. 56. versu 2. in Domo Prosessa Societatis Jesu Parissis, & in Museo P. Chamillart Trevers ses Jesu Parissis, & in Museo P. Chamillart. Inter Arschotanos, Tab. 58. aureus est huic similis, sed Augustis duobus æqualibus, Gratiano, & Valentiniano juniore, opinor. Instra, TROBC Trevers obsulerum cives.

hi Alio apud D. de Cleves, com Givitatum omnium Mercatores.

Ibid. 17. Ejusdem, priori simillimus. Infra, TROBS Treveri obtalerunt Senatores. Aureus in Domo Prosessa supradicta, & inter Arschotanos, Fab. 58.

Ibid. 18. Ejusdem, ut in superioribus. Infra, MDOB Mediomatrici obtulerunt. Aureus ibidem.

Ibid 19. Ejusdem, ut in superioribus. Infra, AQOBF Aquenses obtulerumt fabri. Aureus, in Thes. Brandeb. pag. 829. Sed haud satis accurate ibi depictus, ut videtur.

Ibid. 20. Ejusdem, prioribus similis. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxIII. num. 3. & inter

Arschotanos, Tab. 58.

1bid. 21. D. N. EUGENIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis: vultu annorum paulo amplius quinquaginta. .)(. VICTORIA A v G G. Augusti duo togati, æqualisstaturæ, Eugenius & Theodosius, sedent, Victoria intermedia, ut in fuperioribus nummis omnibus. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. In medio, hinc M inde D Mandato Decurionum: ut in nummo xiii. qui est Theodosii. Aureus in Thesauro Regio, & apud Illustr. Marchionem de Montauban, & in Const. Christ. pag. 61. versu 6. Alius inter aureos Arschotanos, Tab. 60. in medio habet hinc T inde R: Tranquillitas restituta. Dicant interim hoc loco, si possunt, scriptæ historiæ laudatores, qui & in nummis veteribus has litteras com de Constantinopoli interpretantur, & numismata ipsam fuisse per se pecuniam publicam credi volunt; dicant illi quo jure pecuniam percuti Constantinopoli Eugenius justerit, & ex auro quidem; quem scripti annales ultra Mediolanum processisse negant, aut ullam cum Theodo-fio societatem iniisse. Neque vero in hoc solummodo Eugenii nummo legitur com, sed in altero ejusdem pariter aureo, quem inferius proferemus, cum epigraphe, VICTORIA AUGUSTORUM. Dicane illi igitur Constantinopoleos defensores, quo jure Eugenii nomine cusa ibi pecunia fuerit. Quamquam mire obstinatos obcœcatosque oportet esse, qui hanc formam nummorum, hoc genus characterum, quod est Latini orbis ac moris, si quod maxime, simillimumque nummis Valentiniani, aliisque Gallicanæ fabricæ, ipsisque nummis Ludovici Magni, Byzantiam existiment referre officinam. At non ita temere fortassis Eugenium salsorum numinum, in primisque Jovis fulminei cultui addictum prodidere scriptores historici; cum nulla in ipsius numismatis nota sit Christianæ religionis, quamvis concordiffimam omnia referant cum Principibus Christianis amicitiam ac societatem.

1bid. 22. His addi etiam debet Fl. Victoris Aug. nummus, quem superius explicuimus §. 8. quando-quidem si epigraphen excipias, cetera sunt in conum-

mo superioribus planesimilia.

D. N. FL. VICTOR P. B. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. BONO REIPUBLICE NATI. Duo Augusti sedent, sed inæqualis staturæ: ambo orbem Romanum tenent, Victoria retro stante alis expansis: ad pedes inter utrumque palma emicat. Infra, TROB. Aureus in Gaza Regia, cusus haud dubie anno codem ac superiores, ut typi similitudo admonet.

27.

In partem ejusdem victoriæ, laudemque Reipublicæ restitutæ venerunt VALENTINIANUS uterque, VALENS, GRATIANUS, MAXIMUS, anno Christi 400.

Tabula VII. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. RESTITUTOR REIPUBLIC E. Stat Augustus paludatus, dextra labarum tenet, in quo X Christi monogramma est: sinistra orbem Romanum gerit: cui Victoria Romana imposita coronam Augusto porrigit. Dextro nummi latere, Christi monogramma, P. Cum in præcedentibus nummis victoria AUGG. omnibus in commune tribuatur: nunc quisquis corum utiliorem navavit in ea re operam, RES-TITUTOR REIPUBLIC & nuncupatur, & nummis quidem aureis cohonestatur. Infra, ANT  $\Delta$ Prime Narbonensis tributum quartum. Aureusestapud Gretserum, tom. 111. de Cruce, pag. 44. ex Thefauro Bavarico. Alius habet ANTH offavum, in Const. Christ. pag. 54. versu 4. Alius inter aureos Arschotanos, Tab. 56. Anto Prima Narbonensis tributum octavum. Alius ibidem, Konst Korporatorum omnium Narbonensis secundæ tributum. Alius ANT P primum, in Const. Christ. ibidem, versu 2. Sed ifti quatuor fine Christi monogrammate in area. Argenteus apud D. Abb. FAUVEL habet ANT tantummodo.

Ibid. 2. Ejusdem, priori simillimus: tantum dextro latere addita Crux. Infra, ANT Primæ Narbonensis tributum tertium. Est aureus in Const.

Christ. pag. 54. versu 4.

Ibid. 3. Ejusdem, persimilis nummo primo, sed absque Christi monogrammate in area. Infra, consp Civitatum omnium Narbonensis secundæ primum numisma hujus formæ. Aureus, apud Baronium, ad annum 364. num. 10. & inter Numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxvi. num. 1. & in Thes. Brandeb. pag. 826.

Ibid. 4. Ejusdem, similis prioribus. Infra, SMTES Societas Mercatorum I reverensium, Edicte Senatus, nimirum Treverensis. Aureus apud Gretserum, loco citato, & apud Occonem, pag. 562. In alio similiter aureo e Gaza Regia, & in alio quem alibi vidimus, in imo margine, TR Treveri.

Ibid. 5. Ejusdem, ut Iupra. In imo margine, SMLUC Societas Mercatorum Lugdunensium. Aureus apud Occonem, ibidem. Alius ex argento, D. Abb. FAUVEL, habet sluc Secundum Lugdunensium

Ibid. 6. Ejusdem, ut supra. In imo margine, SMNE Societatis Mercatorum Narbonensium quintum numisma. Aureus, apud P. CHAMILLART.

1bid. 7. Ejusdem, ut in superioribus. Infra, R P Remensium primum numisma. Ex ære magno perpulcher, ibidem.

Ibid. 8. D. N. VALENS PER P. AUG. Capipe cincto diademate e gemmis. .)(. RESTITUTOR REIPUBLICE. Stat Augustus cum labaro, ut in primo Valentiniani nummo. In imo margine, ANTI Prima Narbonensis tributum primum. Est aureus perpulcher in Museo D. de Ballonsteaux, Lucemburgi. Inter aureos Arschotanos Tab. 57. similis alter istius est: D. N. VALENS PERG. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. RESTITUTOR REIPUBLICE. Stat Valens, ut proxime: latere dextro, sub initium epigraphes, sidus Solis additumest, quo significatur Augustus, qui Restitutor Reipublicæ dicitur. In imo margine, KONSPP Korporati omnes Narbonensis secunde, Patria Protectori. Hoc igitur utroque nummo docemur, statim Augustum perpetuum, quod Græci dicunt δια βίν, renunciatum fuisse Valentem: quem titulum in nummis ceterorum Augustorum, qui cum ipso principatum gessere non

Ibid. 9. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput gemmis cinctum. .)(. RESTITUTOR REIPU-BLICE, ut in nummo 1. Valentiniani: sed absque Christi monogrammate in area: sed sinistro latere

crux addita est, ut in nummo 2. Valentiniani, dextro: ex quo colligas eamdem Christi sidem ambos esse prosessos, Valentinianum & Valentem. Infra, ANT B Prime Narbonensis tributum secundum. Aureus est in Const. Christ. pag. 54. versu 6. In alio simili aureo, apud D. de Cleves, Parisiis. Christi monogramma in area est, cum litteris infra, positis, SMNI Societas Mercatorum Narbonensium primum tributum.

Ibid. 10. Ejusdem, ut proxime; sed crux est dextro latere, ut in nummo 2. Valentiniani. Infra, ANT T Primæ Narbonensis tributum tertium. Aureus, e Thesauro Bavarico, apud Gretserum, tomo III. de Cruce, pag. 46. Apud Occonem, pag. 563.

cst ANTH offavum: pariter aureus.

Ibid. 11. Ejusdem, ut supra: sed sine addita cru-In imo nummi margine, cons Civitates omnes Narbonensis secunda, cum laurea corona. Inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xx111. num. 3. in labaro pro Christi monogrammate Crux est. In imo margine con so legitur, vitio incisoris, qui coronam lauream, qualem in alio persimili vidimus apud Nobiliss. March. de Montauban, putavit esselitteram O. Apud Gretserum, ex Thesauro Bavarico, pag. 46. legitur tantum cons.

Ibid. 12. Ejusdem, ut in decimo. Infra, sm RQ. Societatis Mercatorum Remensium quartum numisma. Aureus apud Gretserum, loco citato: ubi perperam scalpsit incisor, smro. In alio pariter aureo e Gaza Regia, med. Mediomatrici; Valentis capite cincto

diademate e lapillis.

Ibid. 13. Ejusdem, ut proxime. Infra, R B Remensium secundum numisma. Aureus, in Const.

Christ. pag. 54. versu 6.

1bid. 14. Ejusdem, ut supra. In medio, hinc or inde II. Officina secunda. Infra, const Civitatum omnium Narbonensis secunda tributum. Argenteus, ibidem, versu 7. In alio e Gaza Regia aureo, pariter const sed absque litteris off ii.

Ibid. 15. Ejusdem, ut supra. In imo margine, PLUG Primum Lugdunensium numisma. Argenteus

ibidem, & apud D. Abb. FAUVEL.

Ibid. 16. Ejusdem, ut supra. Conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus apud Occonem, pag. 563. & apud Baronium, ad annum 364. num. 10. In alio e Gaza Regia aureo, SMNA Societatis Mercatorum Narbonensium primum numisma.

Ibid. 17 D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. RESTITUTOR REI-PUBLICE: ut in primo Valentiniani nummo, sed absque Christi monogrammate in area. Infra, SMRB Societatis Mercatorum Remensium secundum numisma. Aureum in Const. Christ. pag. 56. versu 1. & in Gaza Regia. In isto nummo ad pedes Gratiani Aug. Aquila Romana est, rostro coronam Augusto ostentans ac veluti porrigens.

Ibid. 18. D. N. VALENTINIANUS JUNI (Valentinianus junior) P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Restitutor reipublica. Ut in nummo i. Valentiniani patris, sed absque R in area. Infra, TROBS Trevers obsulerunt Senatores. Aureus est in Const. Christ, pag. 56. versu 6. & 24

pud Gretserum, pag. 47.

1bid. 19. D. N. MAG. MAXIMUS P. P AUG! Caput cinctum lapillis. .)(. RESTITUTOR REI-PUBLICE, & cetera, ut in primo Valentiniani nummo, absque & in labaro. Infra, smtr Societas Mercatorum Treverensium. Aureus, ibidem verlu 6. 7. & argenteus in Cimelio D. FOUCAULT. In aureo simili e Gaza Regia, additur sidus Solis, Augusti Symbolum.

Ibid. 20. D. N. VALENTINIANUS P. F. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. RESTITUTOR REIP. Stans Augustus paludatus, dextra tenet labarum, in quo R: sinistra orbem Romanum, cui Victo.

Digitized by Google

Victoria imposita coronam Augusto porrigit. Infra, ANT Prime Narbonensis tributum. Argenteus in Museo nostro, & in Thesauro Regio.

N

Tab. VH. 21. Ejusdem, ut proxime. Infra, R P Remensium primum numisma. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 22. Ejusdem, ut prius. Infra, slug Secundum Lugdunenstum numisma. Argenteum, in Mufeo P. CHAMILLART.

Ibid. 23. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. RESTITUTOR REIP. cum labaro, in quo & ut in nummo Valentiniani. Infra, TES Treveri, Edicto Senatus. Est argenteus in Museo nostro. In alio prorsus simili argenteo, apud Nobiliss. Comitem de Vaux, est TRPS Treveri, Permissu Senatus. In alio ibidem, & in Thesauro Regio, PLUC Primum Lugdunensium. In alio rursum ibidem, pariter argenteo, T CONST Tertium civitatum omnium Narbonensis secunda tributum.

Ibid. 24. Ejusdem, similis priori. Infra, PLUG Primum Lugdunensium: ut in Valentiniano, sLUG.

Argenteus in Museo nostro.

Thid. 25. Ejusdem, ut supra. In imo nummi margine, HSIPN Hospiti suo Imperatori Prima Narbonensis. Quæ si vera est interpretatio, sut nobis quidem esse vera videtur; sic enim in nummis Maximiani Herculii, & utriusque Constantini, patris ac filii, legimus, cihs Cives Imperatori Hospiti suo: Lugdunenses scilicet: & in nummo Joviani Aug. TRHS Treveri, Hospiti suo:) principatum in Provincia prima Narbonensi gessisse Valentem apparet, non in Oriente. Est hic nummus apud Baronium, ad annum 364. num. 10. Imperatorem autem Valentem appellat Prima Narbonensis, non quo sensu primariis Augustis ea appellatio conveniret, quos nostra ætas Generalissimos vocat; sed quo iis etiam qui sub primariis illis præessent exercitui. Quo sensu etiam Decentius Cæsar, necdum Augustus, Imperator iterum tamen appellatur, 11T.

rum tamen appellatur, 11T.

1bid. 26. Ejusdem, ut supra. In medio nummo
08 11. Officina secunda. In imo, const Civitatum omnium Narbonensis secunda tributum. Est argenteus apud Mediobarbum, pag. 506. In alio denique simili ex ære minimo, in Museo San-Genove-

fano, est A sirm Primum Sirmiensium numisma.

Ibid. 27. D. N. Valentinianus P. G.

Aug. Capite cincto gemmis. .)(. Restitutor or or bis. Stans ipse dextra labarum tenet, in quo Redristi monogramma est: sinistra orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit. Infra, smaqp Societatis Mercatorum Aquensium primum tributum. Est ex ære mediocri, in Cimelio D. Foucault. Nummum argenteum etiam Valentis Aug. in Thesauro Mauroceni, pag. 35. reperio similiter inscriptum, restitutor or bis.

28.

Simul fuere Augusti,
VALENTINIANUS, uterque, VALENS,
THEODOSIUS, GRATIANUS, ARCADIUS,
anno Christi 400.

Tab. VIII. 1 D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Stans ipse habitu militari, dextra premit captivum in genu procidentem; læva labarum tenet, in quo P monogramma Christi. In medio nummo, hinc I inde s Imperii securitas perpetua. Infra, smsisc Societas Mercatorum, Sisciensium. Est ex æreminimo in Const. Christ pag. 54. versu 2. Qui nummi laudem ipsorum Augustorum exhibent, inscriptique sunt, victoria augs. \$26. & Restitutor Reipublicae \$27. ii pænc.omnes ex

auro sunt. Qui autem ad Romanos universim spectant, ut qui hoc \$. 28. continentur, ii pæne omnes exære, & minimi quidem moduli, sunt.

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime, sed sine litteris his, quæ mediam nummi aream occupant, in postica superficie. Infra, sma Q Societas Mercatorum Aquensum in Narbonensi secunda. Est exære minimo, in Museo nostro. Apud Mediobarbum, pag. 504-est sma Qs Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma:

Ibid. 3. Ejusdem, ut proxime. In medio, Of II Officina secunda. Romanorum securitas. Infra, Luc Lugdunensium quinque civitates. Est ex ære minimo, in Museo P. Chamillart. In argenteo nostro, videntur esse in medio litteræ, R. P. Romanorum perpetua securitas. Alius ex ære minimo, apud D. Baudelot, habet in medio nummo, of for 11 Officina secunda. Infra, Lugsp Lugdunenses, Senatus Permissu. In collectione Ms. D. de Peiresc, pag. 340. Lugps. Alius pariter ex ære minimo, absque litteris of for 11. habet in imo margine, conspa Civitatum omnium Narbonensis secundæ previnciæ primum numisma. Est apud D. Abb. Fauvel.

Ibid. 4. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .) (. GLORIA ROMANORUM. Stat. ipse codem habitu, quo Valentinianus in nummo 1. Infra, SMRP Societatis Mercatorum Remensium primum numisma. Est ex ære minimo, in Constantinop. Christ. pag. 54. vertu 8.

Ibid. 5. Ejusdem, omnino ut proxime. Infra, I, sisc Tertium Sisciensium numisma. Est ex æreminimo in Museo nostro. In alio simili, e Thesauro Brandeb. pag. 827. B sisc Secundum Sisciensium.

Ibid. 6. Ejusdem, omnino ut in nummo IV. Infra, R SECUNDA. Est ex zere minimo, in Museo nostro. Alius in Thes. Brandeb. pag. 826. 80; apud Mediob. pag. 508. R. QUARTA. Remorum

Secunda, & quarta officina.

Ibid. 7.D.N. VALENTINIANUS JUN. P. P.
AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(.
GLORIA ROMANORUM. Stat ipse eodem habitu, quo Valentinianus pater in nummo 1. Infra, SMAQP Societatis Mercatorum Aquensium Primum numisma hujus formæ. Est ex ære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 8. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Stat ipse eodem habitu plane, ac Valentinianus in nummo 1. Infra, R Q. Remensium, quartum numisma hujus formæ. Est ex ære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 9. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Stat ipie eodem plane habitu, ac Valentinianus in nummo 1. aliique. Infra, A sisc Primum Sisciensium, numisma. Est exære minimo, in Const. Christ. pag. 56. versu 3. In Thes. Brandeb. pag. 828. est sisc tantummodo.

1bid. 10. Ejusdem, ut supra. In media nummi area,

parte postica, F C Felicia Romana Castra: sive, Fe-A licitas Romanorum Castrorum, Infra, Δ sisc Quartum Sisciensium numisma. Est ex ære minimo in Museo P. Chamillart, & in nostro. In alio si-

ne, s M O P Societas Mercatorum imnium Provinciarum. In medio, F R pro F C ut proxime. Sed
utrovis modo scribatur, codem sensu legas, Felicitas

Romane Acies.

Tab.

Tab. VIII. 11: Ejusdem, ut in nummo 9. In media nummi area, parte aversa, hinc Minde P Mercatorum Protestori. Infra, sisc Sisciensium numisma. Est

ex ære minimo, in Museo nostro.

1bid. 12. Ejusdem, ut in nummo 9 In media nummi area, parte postica, hinc Ninde P Negotiatorum Protectori. Infra, A sisc Quartum numisma Sisciensium. Est ex ære minimo, ibidem. Alius, ceteroqui similis e Museo P. CHAMILLART, inmedia area sparsas habet has litteras: hine O inde K hoc est, Omnes Korporati Prafectura. Infra, A

Ibid. 13. Ejusdem, ut supra. In media nummi area, of 11 Officina secunda. Infra, Lucs Lugdunensium quinque civitatum secundum numisma. Ex

ære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 14. D. N. GRATIANUS AUG. G. AUG. Gratianus Augusti gener Augustus. Capite cincto, diademate e gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM cum off 11. & Lucs ut proxime. Est ex ære minimo, in Cimelio D. FOUCAULT, D. Baude-

lot, & P. CHAMILLART

Ibid. 15. D. N. GRATIANUS AUG. G. AUG. ut proxime.)(. GLORIA ROMANORUM & OFF. II. ut supra. In imo margine, s con secundum numisma civitatum omnium Narbonensium. Est ex ære minimo apud D. Baudelot. In alio simili apud D. Abb. FAUVEL, cum litteris of 11 legitur in imo margine, ANT Prime Narbonensis tributum. Ad laudem nihilominus Honorii Aug. quam ipsius Gratiani pertinet, quod hic Augustini gener appellatur. Hoc enim fuit dicere, ex tot Augustis, qui tunc essent, unum ex potissimis Honorium fuisse: cujus ex familia alter Augustus, gener ipsius, quoniam nullus ei filius esset, renunciatus fuisset, & datus ci heres futurus honoris ac dignitatis; quemadmodum Valentiniano filius suus fuerat a Senatu datus. Officinæ secundæ mentio admonet, nummos istos non fuisse per se pecuniam publicam, aut in Moneta percussos; sed in officinis quibusdam, quæ hos cuderent divenderentque: tametsi & permissu Principum instar pecuniæ admitterentur, ærei præsertim. Eo pertinet illa nummi sub Mauricio Aug. cusi inscriptio: VIENNA DE OFFICINA LAURENTI.

Ibid. 16. D. N. ARCADIUS P. F. Aug. Capite cincto diademate e gemmis. .) (. GLORIA ROMA-NORUM. Stat ipse eodem habitu, quo ceteri supradicti. Infra, sma o Societas Mercatorum Aquensum. Ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 63. versu 1. In alio, e Museo San-Genovesano, parte antica, manus superna coronam Augusto imponit; hastam ipse exsertam tenet: in aversa pagina, omnia fimilia, præter fubscriptas litteras ANTS Primæ Nar-

bonensis tributum sextum.

# Numismata eadem inscriptione, typo alio, quam in superioribus.

Ibid. 17. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto germis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Augustus in equo currens, dextra elata. Infra con Civitates omnes Narbonenses. Ex zere minimo in Museo nostro. In alio simili, e Museo P. Chamil-LART. CODS A Civitatum omnium Narbonensis secunda primum numisma. In alio ibidem, SMRA Societatis Mercatorum Karthagine negotiantium quartum numisma....

Ibid 18. D. N. Honorius P. F. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Augustus in equo currens, dextra elata. Infra, con ut proxime. Est ex ære minuto, apud D. Baudelot.

Ibid. 19. D. N. ARCADIUS P. F. Aug. Capite cincto gemmis, .)(. GLORIA ROMANORUM.

Augustus in equo currens, dextra elata. Infra, CONA Civitatum omnium Narbonensium quartum numisma. Ex ære minimo, in Museo nostro. Qui hæc tria tam similia inter se numismata viderit, nullus dubitabit, quin sint uno eodemque tempore percussa. Cur non idem igitur de ceteris statuat, quorum similitudinem inter se pæne indiscretam animadvertit? In alio ceteroqui fimili, e Museo P. Cha-MILLART, funt litterae SMKB Societatis Mercatorum Karthaginiensium secundum numisma. In alio ibidem, ANTA Prime Narlonensis tributum primum.

> Inscriptio eadem, sed typus diversus, tribus faltem communis.

Tab. VIII. 20.D.N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANO-RUM. Stat ipse Augustus paludatus, laureato capite; dextra labarum tenet, in quo est 🗶 monogramma Christi; sinistra, orbem Romanum. Infra SMNA Societatis Mercatorum Nathonensium primum numisma. Ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 61. versu 2. In alio ceteroqui simili, e Museo P. CHAMILLART, est ANTA Prima Narbonensis tributum quartum.

Ibid. 21. Ejusdem, ut proxime dictum est. Infra. CONS A Civitatum omnium Narbonensis secundæ pri-

mum numisma.

Ibid. 22. Ejusdem, ut supra. In imo numismate, SMKB Societatis Mercatorum Karthaginiensium se-

Ibid. 23. Ejusdem, ut in superioribus. Infra, ALEA Prima Lugdunensis edicto primum numisma hujus formæ cusum honori Principis. Sunt ipsi tres postremi ex ære, in Museo D. Baudelot.

Ibid. 24 D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Stat ipse codem habitu, ac proxime Theodosius, num. XX. & sequentibus. Infra, ANT B Prime Narbonensis tributum secundum. Exære minimo, in Const. Christ. pag. 61. versu 8. In alio simili, apud D. Baudelot, est ANT's Prima Narbonensis tributum sextum.

Ibid. 25. Ejusdem, ut proxime: præter loci notam in imo margine, quæ in isto est consr Civitatum omnium Narbonensis secundæ tertium. Ex ære minimo, in Const. Christ. loco citato.

Ibid 26. D. N. Honorius p. f. aug. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Stat ipse eodem habitu ac Theodosius num. xx. & Arcadius num. xxiv. Infra, ANT & Prima Narbonensis tributum quartum. Ex ære minimo, ibidem, pagina 63. vertu 5. In simili e Museo nostro est ANT F Primæ Narbonensis tributnm tertium.

> Alterius rurium typi, sed tribus communis, numismata.

Ibid. 27. C. N. Theodosius P. F. Aug. Capite cincto gemmis. .) (. GLORIA ROMANO-RUM. Augusti tres stant, galeato capite, cum hasta & clypeo, paludati: is qui medius est, nimirum Arcadius, idem ceteris duobus minor est: quoniam alii duo, Theodosius nimirum & Honorius, etiam fummi Imperatores erant; Arcadius tunc quidem non Imperator, sed Augustus tantum, & in Romano exercitu Legatus, sub Theodosio, ut videtur, quippe consobrino suo. Infra, XMTA Christiani Mercatores Treveri primum hoc numisma cuderunt. Est ex ære minimo, in Conft. Christ. pagina 65. versu 2. Theodofio juniori hunc nummum a Du-Cangio perperam adscribi manifestum est; cum sub Arcadio, si quidem historicos sequitur, Theodosius junior non potuerit galeam & hastam aut clypeum ferre.

Ibid. 28. D. N. Honorius P. F. Aug. Capite Fff2

cincto gemmis .)(. GLORIA ROMANORUM. Tres Augusti, ut proxime in nummo Theodossi. Infra, ANT B Prime Narbonensis tributum secundum. Ex ære mediocri, ibidem, pag. 63. versu 5. Huic similis in Cimelio D. Foucault, and a Primum. Alius ibidem, & apud D. Baudelot, habet ANT A Primæ Narbonensis tributum quartum. In alio, e Museo P. CHAMILLART stant Augusti duo tantum, Honorius & Theodosius; ut in alio simili e Cimelio D. FOUCAULT, in quo legitur ANT A Primæ Narbonensis tributum primum, ex ære minutissimo. An vero Honorio Aug cuderentur Antiochiæ nummi, & Latine quidem, & hac forma characte-

ris, & hoc denique modulo?

Tab. VIII. 29. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANO-RUM. Tres Augusti, ut in nummo Theodosii & Honorii. Infra, ANT F Prima Narbonensis tributum tertium. Ex ære minimo, in Const. Chr. pag. 63. versu 6. In Thesauro Brandeb. pag. 836. similis huic habet, SMRB Societatis Mercatorum Remensium secundum numisma. Porro ex tergemino numismate, similis tituli & argumenti, Theodosii, Honorii & Arcadii, & ex Honorii altero proxime allato, in quo stant Augusti duo tantum, egregie demonstratur id quod superius diximus, neque Arcadium fuisse statim Imperatorem; neque qui Augusti essent, fuisse cos omnes summos in exercitibus Imperatores. In alio simili, e Cimelio D. Foucault, stant Augusti duo tantum, iidemque paludati orbem Romanum tenent. Infra legitur, ALE & Prima Lugdunensis Edicto quartum numisma. Est ex ære minimo.

# Typi fingulares Honorii & Valentis fub eadem inscriptione.

Tab. IX. 30. D. N. Honorius p. f. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. GLORIA ROMA-NORUM. Roma galeato capite sedet, dextra tenet orbem Romanum, sinistra hastam. Infra, RUPS Remorum Urbs, permissu Senatus: Senatus scilicet ipsius Remensis. Est argenteus in Museo P.CHA-

MILLART, & in nostro.

Ibid. 31 D. N. VALENSMAX. AUGUST. Caput cinctum gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Roma sedet, ut proxime in nummo Honorii, sinistra hastam gerit, dextra Romanum orbem, cui Victoria Romana imposita coronam Augusto porrigit: pede finistro Roma calcat rostrum navigii, quoniam ad Tiberim posita est, ut diximus: quo amne annona in Urbem advehitur. Intra, ROMA. Est aureus maximi moduli, inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xx111. num. 1. Sed idem etiam maximi & quantivis pretii; qui Valentem doceat, non ignobili stirpe, aut ex patre funario natum, ut fabulæ ferunt, sed materno genere, ex familia Fl. Val. Maxima fuisse, ex qua prodiit & Constantinus Maximus, & Constans Max. aliique.

Ibid. 32. D. N. Honorius P. F. Aug. Caput cinctum gemmis: dextra tenet orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit. .)(. GLORIA ROMANORUM. Imperator in curru tracto sejugibus. Latere dextro nummi, monogramma Christi . Infra, conob. Est ex auro, pondo decem drachmarum, apud Occonem, pag. 572. & apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 60. &

in Const. Christ. pag. 63. versu 6. 7. 3

Typus alius, Valentiniano & Theodofio communis, sub eadem inscriptione.

lbid.33.D.N. VALENTINIANUS P. F. AUG. cum galea, hasta humero dextro imposita, & clypeo, quoniam summus Imperator esset. .) (. GLORIA RO- MANORUM. Imperator in navi stans, dextra extenta, sinistra tenet orbem Romanum, cui crux impofita: Victoria sedens remo navem impellit: dextro nummi latere, corona adpicta. Infra, con a Civitatum omnium Narbonensium quartum numiima. Est ex ære mediocri, apud D. Baudelot.

Ibid. 34. Ejusdem, ut proxime. Infra, ANTE Prime Narbonensis tributum quintum. Est ex ære mediocri, in Cimelio D. FOUCAULT, & apud. D. Baudelot. In alio ex ære minimo, in Museo San-Genovefano, est idem cum hasta tantum exserta, cum galea & clypeo. Infra, smna Societatis Mer-

catorum Narbonensium primum tributum.
Ibid. 35. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. cum galea, hasta, & clypeo, ut in Valentiniani nummo. .)(. GLORIA ROMANORUM, omnino ut in eodem nummo. Infra, ANT B Prime Narbo-nensis tributum secundum. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 61. versu 4.

Ibid. 36. Ejusdem, plane similis typi. Infra, cone Civitatum omnium Narbonensium quintum numisma. Ex ære mediocri, apud P. CHAMILLART. Alios fimiles nummos vidimus in Museo D. Baudelot, cum litteris CONA & CONB Civitatum omnium Narbonen-

sum primum & secundum numisma.

Ibid. 37. Ejusdem, similis præcedenti. Infra SMNA Societatis Mercatorum Narbonensum quartum numisma. Est ex ære mediocri in Museo D. Baudelot; ubi & alterum vidimus, cum litteris smnr Societatis Mercatorum Narbonensium tertium numis-

Postrema hac quinque numismata, qua sunt Valentiniani ac Theodossi, docent victoriam de Germanis fuisse relatam, Rheno ab his Imperatoribus trajecto.

Inscriptiones singulares, priori tamen assines, in nummis Theodosii & Gratiani.

Ibid. 38. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite galeato, cum crista: dextra spiculum tenet, finistra clypeum..)(.GLORIA ORVIS TERRAR. Gloria orbis terrarum. Nam scriptum est in eo numismate, or vis pro or bis, ut in Gaza Regia vidimus, & Gretserus admonet, tomo iii. de Cruce pag. 56. ubi nummum illum describit aureum ex Thefauro Bavarico. Sic DANUVIUS alibi pro DANUBIUS scribitur. Ex alio simili Occo pag. 568. scribit ORBIS. Et in Const. Christ. pag. 63. versu 8. Stat in eo nummo Imperator, paludatus, capite laureato: dextra tenet orbem Romanum, cui Crux imposita est, sinistra labarum, in quo 🙊 Christi monogramma. Latere nummi dextro, sidus Solis, quod est Augusti symbolum. Infra, TESOB Treveri, Edicto Senatus, Treverensis scilicet, obtu-

Ibid. 39.D.N. GRATIANUS AUG. G. AUG. Augusti gener Augustus: vultu annorum xxv. ut minimum..)(. GLORIA NOVI SAECULI. Stans paludatus, clypeum læva tenet, & labarum dextra, in quo R Christi monogramma est. Infra, T CON Tertium civitatum omnium Narbonenfium numisma. Est in nostro, ex ære minimo. Depinxit illud Du-Cangius, in cp. Christ. pag. 56. versu 3. sed optime partis anticæ inscriptionem Thesaurus Brandeburg. pag. 829. Demonstrat hic nummus, & se & superiores, qui GLORIA ROMANORUMinicri-buntur, anno Christi cccci. instante proxime, vel ineunte, cusos suisse: ut peculiari Dissertatione de co nummo jam olim ostendimus.

> In Gratiani Aug. nummis, & Valentiniani junioris, tituli singulares.

> > Tab.

Tay. IX, 40. D. N. GRATIANUS P. F. AUG Capite cincto gemmis: vultu annorum xxv. ut minimum. .)(. PRINCIPIUM JUVENTUTIS. Gratianus Aug. in veste paludata, dextra tenet hastam transversam, læva orbem Romanum. Infra, smrk Societas Mercatorum Trevererum. Est eximius ex argento nummus apud D. de Boze, Regiz Inscriptionum ac numismatum Academiæ Secretarium Perpetuum. Est & aureus in Collectione Ms. Perreicu, quæ nunc penes ipsum est, plane simillimus, pag. 373. Et habere se similem aureum scribit Nicolaus Kederus in libello De argento Rumis seu litteris Gothicis insignito. Sententia istius inscriptionis hæcest: Principis Industria, Victrix Militia Juventutis. Gallice diceres: L'adresse du Colonel General a fait ga-gner la bataille à l'Infanterie. Est enim Princeps, quem Galli vocant le General. Unde in nummo Gallieni Aug. legimus, COHH. PRAEF. PRINCIPI suo Cobortium Præfecti Principi suo. Galli dicerent, les Colonels à leur General. Juventutem autem dici pedestres copias in exercitu apud bonos scriptores, ex Plinio docuimus in Numismatis fæculi Constantiniani. Unde in nummis propemodum omnibus, qui funt inscripti, PRINCIPI JUVENTUTIS, Princeps pedes, ut hic Gratianus, cum hasta pingitur, eaque semper transversa, quia gradiens; & quia Princeps idem e domo Cæsarum, cum orbe Romano, quem altera manu gestat. Itaque ex hoc præclaro numismate discimus, Gratianum Aug. ex secundariis tantum Augustis fuisse; & cum esset annorum xxv. ut minimum, tantum Principem Juventutis fuisse, hoc est quem Galli vocant, Colonel General de l'Infanterie, ut ostendimus in Numismatis sæculi Constantiniani: Ejusdem autem industria, in ea quam Numismata superiora prædicant VICTORIA AUGG. militiam Juventutis, hoc est, pedestres exercitus Romani copias victrices suisse. Est enim militia navata in bello & acie opera. En cur idem Gratianus etiam GLORIA NOVI SAECULI prædicatur.

Ibid: 41. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Capite gemmis cincto. .)(. PERPETUETAS Orbis Romanus, cui Phœnix radiato capite insistit; symbolum perpetuitatis Augustorum. Infra, TRPS Treveri, Permissi Senatus. Est argenteus, in Collectione Ms. D. de Peiresc, pag. 341.

Ibid. D. N. VALENTINIANUS JUN P. F. AUG. Capite gemmis cincto...)(. PERPETUETAS Orbi Romano Phœnix insistit, ut proxime. Argenteus hic nummus est in Cimelio Sereniss. Ducis Parmensis, Tab. xvIII Simul principatum tenuisse ambos, Gratianum & Valentinianum juniorem, hæc indiscreta epigraphes & formæ numismatis similitudo probat. Docet istud, ex Augusto Cæsares, qui orbi Romano imperitent, ut ex phœnice phœnices, perpetuo renasci: & in gemina nunc quidem, Gratiani & Valentiniani, domo:

Arcadii & Eudoxiæ, sub eadem inscriptione, GLORIA ROMANORUM.

Thid. 42. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum lapillis; dextra gerit spiculum transversum; nondum galeam gestat; aut hastam humero dextro impositam, quia nondum Imperator; sed spiculum tantum, ut diximus. Manus cælestis lauream capiti coronam imponit..)(. Gioria Romanorum. Stat ipse paliudatus, capite cincto gemmis: sinistra clypeum tenet; dextra vexillum, seu labarum, ut vocant, in quo & Christi monogramma. Latere nummi dextro, Crux. Ad pedes Augusti captivus slexo genu, vinctis post tergum manibus, Augustum respicit. Insta, ants Prima Narbonensis tribatum sextum. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 63. versu 2. & 3 & apud Baronium, ad annum 395. num.

NNIV. ubi & alter similis, dempta cruce; in quo sunt litterze hæ in imo margine, smn A Saletas Mercatorum Narbonensium primum numisma.

Ibid. 43. Ejusdem, superiori simillimus. Infra, con  $\Gamma$  Civitatum omnium Narbonensium tertium numisma. Est ex ære mediocri, in Museo P. Chamillart. In alio persimili, apud D. Abb. Fauvel, media nummi area adjicit litteram T. Infra habet, ut prior, con  $\Gamma$ : ut sit, Tributum Civitatum omnium Narbonensium tertium.

Ibid. 44. A EL. EUDOXIA A UG. Manus desuper imminens lauream Augustæ capiti coronam imponit, ut proxime vidimus in nummo Arcadii ipsius mariti. )(. GLORIA ROMANORUM. Sedet Augusta, & capiti ipsius rursum manus cælestis coronam imponit. Instra, anta Primæ Narbonensis tributum primum: quemadmodum in Arcadii nummo proxime legimus, ants. Latere sinistro nummi, Crux, quæ in Arcadii nummo latus dextrum occupat: ut nummi duo isti suxta se positi, maritum & uxorem vel ipsa nummorum inter se similitudine repræsentent. Est hic exære minimo, in Const. Christ. pag. 63. versu 3. Simillimum vidimus apud D. Abb. Fauvel, cum litteris ant Arrame Narbonensis tributum quartum.

Ibid. 45. Ejusdem Eudoxiæ, priori simillimus. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Exære minimo, in Const. Christ. loco citato. Vidimus simillimum apud Nobiliss. Comitem de Vaux.

Ibid. 46. Ejusdem Eudoxiæ, prioribus istis duobus similis; exceptis litteris in imo margine positis; quæ sunt in isto, ALE hoc est, Primæ Lugdunensis edisto. Est argenteus in Cimelio D. Foucault.

Valentiniani, Valentis, & Gratiani, alio typo.

Sunt in Cimelio D. de Ballonsteaux Lucemburgi

hæc quinque numismata:

Ibid. 47. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite Valentiniani patris cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Castra. Gloria Romanorum dicitur Virtus militaris sub Imperatore castrametandi perito, eadem spes Romanorum, contra incursiones hostium, ut mox dicetur. Supra, littera S. Forte, Stativa, subintellige, castra, quæ sunt ibi descripta. Instra, smtr Societas Mercatorum Treverorum. Est exære mediocri.

Ibid. 48. Ejusdem, ut proxime. .)(. Spes Ro-MANORUM. Castra. Est hic nummus ex æreminutissimo.

Ibid. 49. D. N. VALENS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANORUM. Castra cum littera S supra posita, ut in Valentiniani nummo. Est ex ære pariter mediocri.

Pab. X 50. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. GLORIA ROMANO-RUM. Castra, cum littera Sut in superioribus nummis. Infra, litteræ detritæ. Exære similiter mediocri

Ibid. 51. Ejusdem, ut proxime. Sed in aversa nummi pagina est tantummodo littera K Kaleapi. Ex ære minimo.

29.

Simul Augusti fuere, & iidem concordissimi, VALENTINIANUS, THEODOSIUS, HONORIUS, MAXIMUS, GRATIANUS, VICTOR, ARCADIUS, EUGENIUS, CALPITIANUS, anno Christi 400.

Tab. X. I. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cincrum diademate e gemmis. .)(. VIRTUS ROMANORUM. Roma galeato capite fedet, dextra senet orbem Romanum, haftam, fi-Ggg niftra,

nistra, inversa cuspide. Dextrorsum est sidus Solis, symbolum Augusti. Post victoriam Augustorum in nummis commendatam, gentis etiam Romanæ & gloria & virtus celebranda suit. Eam ob rem inscripti nummi sunt ob eamdem victoriam, GLORIA ROMANORUM, ut proxime vidimus; & VIRTUS ROMANORUM, quos nunc expendimus: & URBS ROMA: & VIRTUS EXERCITUS; quos postea describemus. In imo margine nummi hujus, TRPS Treveri, Permissu Senatus Treverensis. Est argenteus, apud Occonem, pag. 562. & in Thes. Brandeb. pag. 825. Parisiis apud D. Comitem de Vaux: Lucemburgi, apud D. de Balonsseaux.

cemburgi, apud D. de Balonsteaux.

Est & alter formæ singularis nummus aureusejusdem Valentiniani in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 54. versu 2. cadem epigraphe, virtus Roma Norum. Duo Augusti stant cum hastis, & orbem Romanum sustinent, cui Victoria imposita coronam utrique imponit. Insta, consp Civitatum omnium Narbonensis secundæ primum numisma oblatum

Principibus.

Tab. X. 2. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VIRTUS ROMANORUM. Roma, ut in 1. Valentiniani nummo. Infra, TRPS Treveri, Permissus Senatus. Et argenteus, in Thefauro Regio, in Musco nostro, & in Const. Chr. pag. 61. versu 2.

Thid. 3. Ejusdem, ut proxime: Infra, A OPS Aquenses, Permissus Senatus Aquensis. Est argenteus, in Museo nostro, & apud D. Comitem de Vaux.

Ibid. 4. Ejusdem, ut supra. In imo margine, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus Metensis. Est argenteus, in Museo P. CHAMILLART. Si Theodosius junior aliquis foret, nec Treveri, opinor, nec Mediomatrici, nec in Narbonensi secunda Aquenses, ejus honori nummos cuderent. Theodosius igitur unicus agnoscendus est, qui & in Galliis tantum gesserit principatum, & æqualis Valentiniano suerit, ut similitudo nummorum utriusque demonstrat.

Ibid. 5. D. N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VIRTUS ROMANO-RUM. Roma sedet, ut in nummo 1. qui Valentiniani est. Infra, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus Metensis, ut proxime. Est aureus in Museo nostro: argenteus in Thesauro Regio, apud P. Chamillart, & in Const. Christ.pag 56. versu 8. In alio simili apud D. Abb. FAUVEL, est AQPS Aquenses, Permissu Senatus.

1bid. 6. Ejusdem, ut proxime. Infra, TRPS Treveri, Permissu Senatus, Treverensis nimirum. Argenteus in Musco nostro, apud D. Comitem de Vaux, & D. Abb. FAUVEL, & in Thesauro

Brandeb, pag. 830.

Ibid. 7. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis.) (VIRTUS ROMANORUM, Roma, ut in nummo I. qui est Valentiniani. Infra, AQP s Aquenses, Permissus Senatus Aquensis. Est argenteus, in Thesauro Regio, in Museo P. CHAMILLART, & in Const. Christ. pag. 56. versu 2.

Ibid. 8. Ejusdem, ut proxime. Infra, TRPs Treveri, Permissu Senatus Treverensis. Est argenteus, apud D. Comitem de Vaux, & apud P. CHAMIL-

LART.

Ibid. 9. Ejusdem, ut in nummo 7. Infra, smn a Societatis Mercatorum Narbonensium primum numis-

ma. Est ex ære minimo in Museo nostro.

Ibid. 10 Ejusdem, ut supra. .)(. VIRTUS ROMANORUM. In media Θ inde Φ Θοῦ φίλη Deo
grata; ut in nummo Valentiniani, qui inferius exhibebitur, & cft inscriptus, concordia legg. &
in altero Gratiani, concordia auggg. & in
alio Valentiniani junioris, inscripto urbs roma.
Infra, ant Δ Prima Narhonausis tributum quartum.
Est hic nummus exære minimo, in Cimelio D. Fou
cault, & in Musico P. Chamillart.

Ibid. 11. D. N. FL. VICTOR P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VIRTUS ROMANORUM. Roma, ut in nummo 1. qui est Valentiniani. Infra, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus, Metensis scilicet. Est argenteus, in Thesauro Regio, in Museo P. Chamillart, & in nostro: & apud D. Comitem de Vaux: in Const. Christ. pag. 56. versu 8. & in Thes. Brandeb. pag. 831. Mediobarbus male edidit, MOPS. In alio simili argenteo, apud D. Abb. FAUVEL, est TRPS Treveri, Permissu Senatus.

Ibid. 12. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VIRTUS ROMANORUM. Roma, ut in nummo 1. qui est Valentiniani. Insta, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus, ut proxime. Si Arcadius in Oriente Augustus suit, cur ei nummos Mediomatrici aut Treveri cudunt? Est hic argenteus, in Thesauro Regio, in Museo P. Chamillart: ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 63.

1bid. 13. Ejusdem, ut proxime. Infra, TRPs Treveri, Permissu Senatus Treverensis. Est argenteus

in Museo nostro.

Ibid. 14. D. N. HONORIUS PF. AUG. Caput cinctum gemmis. .) (VIRTUS ROMANORUM. Roma fedet, ut in nummis superius explicatis; sed orbi Romano, quem Roma tenet, imposita Victoria Romana est, quæ coronam Romæ sedenti porrigit. Instra, MDPS Mediomatrici, Permissu Senatus. Est argenteus, in Museo P. Chamillart, & in nostro, & apud D. Abb. FAUVEL.

Ibid. 15. Ejusdem, similis præcedenti. Infra TRPs Treveri, Permissu Senatus. Estargenteus in Museo

nostro.

caput cinctum gemmis. )(. VIRTUS ROMA-NORUM. Roma sedet, qualis omnino in nummo Honorii, qui cst xiv. Infra, MDPS, & in altero TRPS. Uterque est argenteus, in Museo nostro. Prior est etiam apud D. Abb. FAUVEL. In issdem civitatibus, codemque argumento inscripta numismata Theodosii & Eugenii & Maximi, sictas esse clamant Theodosii expeditiones adversus ipsos.

Ibid. 18. & 19. D. N. Theodosius P. F. Aug. Capite cincto gemmis: supra caput manus imminet; capiti coronam imponit. .)(. VIRTUS ROMANORUM. Roma galeata sedet, ut in nummo 1. qui est Valentiniani: adjectum dextrorsum est sidus Solis. Infra, TRPS Treveri, Permissu Senatus. Nummus argenteus est. In altero, cujus est cadem inscriptio, stat ipse Augustus capite galeato, dextra hastam tenet: adjecto Solis sidere sinistrorsum, quod sidus, symbolum Augusti est. Infra, TRN Treveri Negotiatores. Nummus est ex ære minimo. Uterque in Cimelio est. D. de Ballonsseaux Lucemburgii, qui utriusque essigiem accuratissime delineatam ad me transmissit.

Ibid. 20. D. N. CALPITIANUS P. AUG. Capite cincto gemmis; vultu senili. )(. VIRTUS ROMANORUM. Roma sedet, cum Solis sidere, ut proxime: & TRPS. Argenteus est ibidem. Nomen desinens in ianus, samiliam Romanam suisse Calpitiam docet. Est autem Calpitianus Romanis Scriptoribus prorsus ignotus. Numismata inscripsere hoc lemmate, virtus Romanorum, soli fere Treveri, Mediomatrici & Aquenses; & ex argento quidem pæne omnia. In hac superscriptione dicaturne Calpitianus Pius Felix Augustus, an Pater Augusti tantum, ob nummum ibi usu detritum non liquet.

30.

Augusti simul fuere,

VALENTINIANUS, VALENS, HONORIUS,

THEODOSIUS, ARCADIUS, GRATIANUS,

anno Christi 400.

Tab.

Tw. X. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. capite cincto gemmis. .) (. VIRTUS EXER-CITUS. Stans Auguitus paludatus, dextra labarum, clypcum lava tenet. Infra, TRPs Treveri, Permissus Est argenteus, in Const. Christ. pag.

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime. Infra, sisce Sisciensium primum numisma. Est pariter nummus

argenteus, apud Occonem, pag. 562.

Ibid. 3. Ejusdem, ut in nummo 1. .)(. virtus EXERCITI, pro Exercitus. Stat Augustus, ut proxime. Infra, ANT B Prime Nartonensis triburum secundum. In alio simili est ANTA quartum. Uterque est ex ære minimo, in Cimelio D. Fou-CAULT.

Ibid. 4. Ejusdem, ut proxime. Infra, ALE A Primæ Lugdunensis Edicto, quartum numisma. Ex

zere mediocri, ibidem.

Ibid. 5. D. N. VALENS P. F. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. VIRTUS EXERCITUS, ut in nummo Valentiniani. Infra, smtr Societas Mercatorum Treverorum. Argenteus, in Thefauro Bran-

deburg. p. 827.

Ibid. 6. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VIRTUS EXERCITUS, ut in nummo 1. qui est Valentiniani. Infra, smra Societas Mercatorum Ireverorum. Argenteus, in

Thesauro Brandeb. pag. 829.

Ibid. 7. Ejusdem, similis priori. Infra, TRPS
Treveri, Permissu Senatus. apud Baronium, ad annum 378. num. xviii. ex quo Grerserus, tomo 111.

de Cruce, pag. 47. & Conft. Christ. pag. 56. versu 3. Ibid. 8. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VIRTUS EXER-CIT. Stans Augustus paludatus, dextra tenet labarum, in quo 🛪 Christi monogramma est: læva orbem Romanum: finistro pede calcat hostem. Infra, SMRB Societatis Mercatorum Karthaginiensium secundum numisma. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 61. versu 3. Huic similis in Museo P. CHAMILLART, habet SMKA quartum; & VIRTUS EXERCITI.

Tab. XI. 9. Ejusdem, ut proxime. Infra, R & Remorum quintum numisma. Est apud Baronium, ad

annum 420. num. xx1x.

Ibid. 10. Ejusdem. .)(. virtus exerciti. Cave putes exerciti in genitivo casu, pro exercitus, dixisse ca ætate primam Narbonensem. Lege, Virtus Exercitus Imperatoris. Infra, ANT B Prima Narbonensis tributum secundum: ut in nummo 3. qui est Valentiniani: cum quo proinde Augustum fuisse Theodosium ex co etiam apparet. Est ex ære minimo, in Museo P. CHAMILLART. Adeo angustis limitibus tunc erat circumscriptum Romanum Imperium, ut unicus esset in eo Exercitus, isque Gallicus, in aliquot legiones divisus, ac pluribus Augustis commissus, nec jam scribi poslet, utolim, VIRTUS EXERCITUUM: aut uti sub Hadriano, EXERCITUS DACICUS, GERMANICUS, HISPANI-CUS, MAURETANICUS, NORICUS, SYRIAcus, &c. Si Latino deinde fermone inscripta sunt hoc ævo numismata Imperatorum Orientis, ut volunt ii qui ANT Antiochiam, & CONS Constantinopolim, in nummis interpretantur; cur nulla funt aut titulo Exercitus Syriaci, alteriusve Orientalis, aut ut olim, nominibusipsis Provinciarum, ÆGYP-TUS, ASIA, CAPPADOCIA, PHOENICE, SY-RIA, aliisque, inscripta? Cur nec jamdudum nec deinceps ulla Tarsi, Tyri, aliarumque plurimarum urbium Orientalium nominibus, ut olim, inscripta leguntur?

Ibid. 11. Ejusdem. In postica parte, latere dextro P. quod est monogramma Christi. Infra, consa Civitatum omnium Narbonensis secundæ primum numisma oblatum Principi. Assecus est apud Gretsorum, tomo 111. de Cruce, pag. 55. ex Thesauro

Ibid. 12. D. N. ARCADIUSP. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .) (. VIRTUS EXERCITUS. Cetera, ut in nummo 8 qui cit Theodosii. Infra, ANT F Primæ Narbonensis tributum tertium. Ex zre minimo, in Museo P. Chamillart. In alio simili, ibidem, & in Const. Christ. pag. 63. versu 1. ANT S Primæ Narbonensis tributum sextum.

Ibid. 13. Ejusdem, ut iupra. .)(. VIRTUS E-XERCITI. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus oft apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 59. ex Thesauro Bavarico.

Ibid. 14. Ejusdem, ut supra. ... VIRTUS E-XERCITI. Stans Augustus paludatus, a Victoria pariter stante coronatur. Post Victoriam sedet captivus lugens. Infra, smna Societatis Mercatorum Narbonensium quartum numisma. Est ex zere minimo, in Museo P. CHAMILLART.

Ibid. 15. Ejusdem, ut supra. .)(. VIRTUS E-XERCITI, ut proxime: sed sine captivi effligie. Infra, ALE & Primæ Lugdunensis Edicto quartum numisma, ut in nummo 4. qui cst Valentiniani. Unde Valentinianus cum Arcadio gessisse principatum agnoscitur. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 16. D. N. ARCADIUS P. F. AUGUS-Tus. Capite cincto gemmis )(. virtus exer-CITI. Stat Augustus, ut in nummo 8. qui est Theodofii. Latere dextro nummi Crux est apposita. Infra, CONST Civitatum omnium Narbonensis secundæ tertium tributum. Est ex ære minimo apud D. Abb. FAUVEL.

Ibid. 17. D. N. Honorius P. F. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. virtus exercitus. Stans Augustus paludatus, dextra tenet hastam, si-nistra clypeum demissum, & aVictoria pariter stante coronatur, ut proxime in nummo 14. qui est Arcadii. Infra, ANTP Primæ Narbonensis tributum primum. Est exære minimo, in Museo nostro, & in Const. Christ. pag. 63. versu 5. Alius huic similis, sed cum titulo. VIRTUS EXERCITI, & infra ANT Prime Narbonensis tributum tertium. Est pariter ex zre minimo, in Thef. Brandeburg. pag. 838. In alio plane fimili, e Museo P. Chamillart, ant a Prima Narbonensis tributum quartum, ut in nummo 3. qui est Valentiniani; cum quo proinde Honorius gessit principatum.

Postquam virtus romanorum in superioribus nummis commendata est, etiam apertius exprimi oportuit, quinam e Romanis eo nomine intelligendi essent; qui in Exercitu nimirum Imperii Romani militize operam darent. Itaque ex unica Inscriptione, quæ sub Juliano nummis insculpta fuerat, VIRTUS EXERCITUS ROMANORUM, duze his temporibus effectæ funt, ad unam camdemque victoriam celebrandam: virtus exercitus & virtus ROMANORUM. Et a Treveris quidem in primis argentei nummi fuere percussi, ærei tantum sere a ceteris. Quamobremubi vintus exenciti legitur, non ibi fortassis pro exercitus in gignendi casu ea vox est; sed pro EXERCITUS Imperii, sive Exercitus Romanorum: cum in iisdem regionibus, quæ exerciti scripserunt, percussi etiam sint recte cum voce exerc i r u s quam proinde noverant esse genuinam. Scriberent potius, ut in aliis, EXERCIT tantummodo. Litteram I pro *Imperatore* poni alibi vidimus; pro Imperio farmuscule in hoc opere occurret.

Simul Augusti fuere, VALENTINIANUS UTETQUE, HONORIUS, VALENS, gratianus, eugenius, johannes, theodosius, anno Christi 400.

Tab. XI. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Ggg 2

AUG. Caput gemmis cinctum. .) (. URBS ROMA. Roma sedet, capite galeato, sinistra hastam tenet, dextra orbem Romanum, cui Victoria imposita Romæ sedenti coronam porrigit. Infra, TRPs Treveri, Permissu Senatus. Est argenteus, in Thesauro Regio, in Const. Christ. pag. 54. versu 3. & in Cime-Iio D. FOUCAULT. Dici nimirum etiam in nummis decuit, cui acceptam referri oporteret illam de hostibus Imperii Romani victoriam reportatam, illam de qua mox dicetur, Reipublicæ reparationem; vel in cujus potissimum commodum utilitatemque ca redundarit. Urbs Roma videlicet, quæ & Augultos ob id in provinciam misit, & fines sui imperii feliciter vidit ab hostium invasione tutos. Itaque cusi funt in honorem Urbis argentei fere nummi, eo lemmate, URBS ROMA: cujus sententia est, Urbem Romam esse semper Victricem ac Dominam.

Tab. X. 2. Ejusdem, ut proxime.Infra, R P Remorum primum numisma. Argenteus in Museo P. CHAMILLART, & in nostro, & in Thes. Brandeb. pag. 824. In alio simili argenteo, quem vidimus apud D. Comitem de Vaux, Luc Lugdunensium quinque civitates: quas nempe appellavimus in Numismat. Sæ-

culi Constantin. ad annum LXIX.

Ibid. 3. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput gemmis cinctum. .)(. URBS ROMA, & cetera, ut in nummo 1. Valentiniani. Infra, TRPS Treveri, Permissus Senatus. Est argenteus in Thesauro Regio, in Museo nostro, & P. Chamillart, & D. Abb. FAUVEL: in Const. Christ. pag. 54. versu 8. in Thes. Brandeb. pag. 827. & apud Occonem,

Ibid, 4. D. N. Honorius P. F. Aug. Caput gemmis cinctum. .) (. URBS ROMA, & cetera ut in nummo 1. Infra, RUPS Remorum urbs, Permissu Senatus, Remensis nimirum. Argenteus, in

Const. Christ. pag. 63. versu 6.

Ibid. 5. D.N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput gemmis cinctum. .)(. URBS ROMA, & cetera, ut in nummo 8. Infra, TRPs Treveri, Permissu Senatus. Argenteus, in Thesauro Regio, in Museo P. CHAMILLART, & in nostro, apud D. Abb. FAUVEL, & in Thesauro Brandeb. pag. 828.

Ibid. 6. Ejusdem, ut proxime. Infra, AQPS Aquenses, Permissu Senatus. Argenteus, in Const.

Christ. pag. 56. versu 4. 5.

1bid. 7. D. N. VALENTINIANUS JUN. (Valentinianus junior) P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. URBS ROMA, ut supra. In imo numismate, AQPS Aquenses, Permissu Senatus, nimirum Aqui-Sextiensis, in Provincia. Est argenteus, in Museo nostro, apud D. Abb. FAUVEL, in Const. Christ. pag. 56. versu 6. & in Thes. Brandeb.

Ibid. 8. Eadem inscriptio. .)(. In ambitu, URBS ROMA. In medio, præter fidus Solis, quod est Augusti symbolum, hinc Θ inde Φ. Θεῶ Φίλη, Urbs Roma, Deo amica. Easdem Græcas litteras videre est in nummis Valentiniani patris, & Gratiani. Infra, ANT & Prime Narbonensis tributum quartum. Est ex ære minimo, apud D. Baudelot. Non habent has Græcas litteras nisi nummi pariter inscripti

Ibid. 9. D. N. EUGENIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis: vultu annorum amplius xL. .)(. URBS ROMA, ut in superioribus nummis. Infra, LUGPS Lugdunenses, Permissu Senatus, Lugdunensis nimirum. Est argenteus, in Const. Christ. pag. 61. versu 6. & in Thesauro Regio.

Ibid. 10. D. N. JOHANNES P. F. AUG. Vultu annorum quadraginta. )(. URBSROMA, codem habitu atque in superioribus. Infra, RUPS Remorum urbs, Permissu Senatus. Est argenteus, in Const. Christ. pag. 65. versu 5. 6. & apud D. Comitem de Vaux, & D. Foucault.

Ilid. 11. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .) (. URBS ROMA. Sedet codem habitu, atque in superioribus nummis. Infra, RT Remorum tertium numisma. Argenteum vidimus apud D. Comitem de Vaux.

Theodosius, Honorius, Arcadius, éodem fere ac supra titulo numismatum, typo dislimili:codem anno Christi 400.

Tab. XI. 1. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. URBS ROMA FELIX. Augustus stans paludatus, læva tenet orbem Romanum, cui Victoria Romana imposita coronam Augusto porrigit: dextra labarum, in quo 📯 Christi monogramma. Infra, SMROM Societas Mercatorum Romanorum. Est ex ære minimo, in Museo nostro. Mercatores Romani appellantur, ut in Juliano diximus, e Gallia Mercatores, qui Romano Senatui vel Principi parebant.

Ibid. 2. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. Urbs roma felix; & cetera, ut in nummo Theodossi. smrom similiter. Est ex ære minimo, in Museo D. Mediobarbi, teste ipso, pag. 523. & in nostro, & in Thes. Brandeb. pag. 835. Cur Romani autem Mercatores cuderent Arcadio Aug. numismata, si is Byzantii

foret!

Eodem ilto titulo five argumento ac typo eodem his tribus Augustis dicata a Romanis Mercatoribus tuere hæc numismata, quod erant ii tres e familia Fl. Julia, quæ fuit inter Flavias primaria. Cave tamen existimes Honorium & Arcadium Theodosii filios fuisse. Sunt enim Honorii & Arcadii nomina, ut diximus, gentium tam diversarum, quam quæ sunt diversissimæ. Theodosiii vero nomen non gentis, fed hominis proprium fuit, ut Johannis nomen, a Christiano parente inditum filio suo in baptismo. Quod si Theodosius vicissim filium Arcadium haberet, Christiano certe nomine donaret, non isto Arcadii.

32.

Simul Augusti fuere, & inter se concordes, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, GRATIANUS, MAXIMUS, EOANUS, BRI-Tius, anno Christi 400.

Tab. XI. i. D. N. VALENTINIANUS P.F. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. REPARA-TIO REIPUB. Augustus stans laureatus, dextra Rempublicam, (cui caput turritum est, ob civitates turribus munitas, quibus constat:) in genu procidentem erigit: sinistra tenet orbem Romanum, cui Victoria Romana impofita coronam Augusto porrigit. Infra, S con Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma. Est ex ære mediocri, in museo P. CHAMILLART. In alio simili, apud D. Abb. FAUVEL, legitur, ANT B Prima Narbo-nensis tributum secundum. Victoria hujus anni dedit occasionem eruditis, varias inscriptiones cudendi, & fymbola varia excogitandi, quibus illa in nummis, confignaretur. Inde eit quod uno eodemque anno victoria AUGG. GLORIA ROMANORUM, REPARA-TIO REIPUB. similesque inscriptiones in nummis istorum Imperatorum & Augustorum insculptæ leguntur. Singulis mensibus anni illius credas novæ formæ ob eam rem percussa fuisse numismata. Inscriptiones ex cum essent Præsectis Monette aliisve probatze, ad omnes mittebatur officinas diversarum provinciarum ac civitatum, forma nummi cudendi, ut esset ubique eadem. Aut in una fortassis civitate ceterarum nominibus percutiebatur. Hinc est quod

& eadem epigraphe, & symbola eadem in his conspiciuntur; solo nomine Augusti diverso, ac loci nota dissimili. In singulis certe officinis fere cudebantur in honorem omnium Augustorum; quoniam Reipublicæ bono studerent in commune omnes. Qui vero nummi hanc inscriptionem haberent, REPARATIO REIPUB. funt omnes fere ex ære mediocri, haud dubie ita præcipiente Senatu.

Tab XI.2. Ejusdem, ut proxime. Infra, A s1s Primum Sisciensium numisma. Est apud Mediobar-

bum, pag. 501.

Ibid. 3. Ejusdem, ut in nummo 1. Infra, s m R P Societatis Mercatorum Remorum primum numisma. Ex ære mediocri, in Museo nostro, & Mediobarbi, ipso teste, pag. 501. In alio, e Museo San-Genovefano, SMRB Societatis Mercatorum Remorum secundum nu-

1bid. 4. Ejusdem, ut in nummo 1. infra, smtrp Societatis Mercatorum Treverorum primum numisma. Exære mediocri, Mediobarbus, pag. 501. e Museo Fæschii. In alio, e Museo San-Genovesano, smaq

Societas Mercatorum Aquensium.

Tab. XII. 5. D.N. VALENTINIANUS JUN. P. F. AUG. Valentinianus junior, prioris filius: capite cincto gemmis. .)(. REPARATIO REIPUB. & cetera, ut in nummo 1. Valentiniani patris; quomiam principatum ambo simul capessivere. Infra, SMAQP Societatis Mercatorum Aquenfium primum numisma. In Thesauro Brandeburg pag. 832. Apud Occonem, pag. 565. & in Museo P. Jobert, est tantum s M A Q.

Ibid. 6. Ejusdem, ut proxime. Infra, s con Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma, ut in Valentiniano patre. Ex ære mediocri, in Museo P. Chamillart, & in San-Genovefano.

Ibid. 7. Ejusdem, ut in nummo 5. Infra, T CON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma. Ex ære mediocri, in Museo nostro, & apud Occo-

nem, pag. 565.

1bid. 8. Ejusdem, ut in nummo 5. In medio S. infra, LUCP Secundum Lugdunensis primæ numisma.

Ex ære mediocri, apud D. Baudelot.

Ibid. 9. Ejusdem, ut in nummo J. Infra, smtrp ut in nummo 4. Valentiniani patris. Est ex ære mediocri, ibidem.

Ibid. 10. Ejusdem, ut in nummo 5. Infra, B SISC Secundum Sisciensium numisma. Ex ære mediocri, ibidem, apud D. Abb. FAUVEL, & in Museo Mediobarbi, teste ipso, pag. 513. In alio simili legit Occo, pag. 565. A sisc ut in nummo 2.

Valentiniani patris. Ibid. 11. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. REPA-RATIO REIPUB. & cetera, ut in nummo 1. Valentiniani patris. Infra, ANT Prima Narbonensis tributum tertium. Est ex zre mediocri, in Const. Christ. pag. 61. versu 3. apud Occonem, pag. 563. & in Museo San-Genovefano.

Ibid. 12. Ejusdem, ut proxime. Infra, sman 5 Societatis Mercatorum primæ Narbonenfis sextum numisma. Profert illud Mediobarbus e Museo suo, pag. 516.

Ibid. 13. Ejusdem, ut num. 11. Infra, P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma. Ex ære mediocri, in Museo nostro. Sic in nummis

utriusque Valentiniani est s co N.

Ibid. 14. Ejusdem, ut num. 11. Intra, MARQ Mercatorum Arelatensium quartum numisma. Profert illud Mediobarbus, pag. 716. e Museo suo, forte SMARQ.

Ibid. 15. Ejusdem, ut num. 11. Infra, SMRQ Societas Mercatorum Remorum quartum numisma. Apud Occonem, pag. 563. Mediobarbus pag. 517. similem prosert, smr & Societatis Mercatorum Remo-

& idem metallum in omnibus, & idem metalli modus, rum quintum. Et pag. 516. SMR Societas Mercatorum Remorum.

> Ibid. 16. Ejusdem, ut in nummo 11. Infra, A sisc ut in nummo Valentiniani patris, cum quo Theodofium Siscienses agnovere Augustum. Apud Occonem est, pag. 563. ex Velsero. Similis alius est apud Stradam, cum litteris PSISC Primum Sisciensum numisma.

> *lbid.* 17. D. N. Gratianus p. f. aug. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. REPA-RATIO REIPUB. & cetera, ut in nummo Valentiniani patris. In medio, S. secundum: infra, LUCP Lugdunensis primæ numisma: ut in nummo 8. qui est Valentiniani junioris. Est hic ex ære mediocri, apud D. Baudelot.

> Ibid. 18. Ejusdem, ut proxime. Infra, Lugs Lugdunensium secundum numisma. Ex ære mediocri, in Museo P. CHAMILLART, & in nostro.

> Ibid. 19. Ejusdem, ut num. 17. Infra, P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma. In eodem Museo P. CHAMILLART, & apud Mediobarbum e suo, pag 509. In alio, e Museo San-Genovefano, s con Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma.

> 1bid. 20. Ejusdem, ut num. 17. Infra, TCON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma. Apud Mediobarbum, & P. Chamtllart, ex ære me-

diocri.

Ibid 21. Ejusdem, ut num. 17. Infra, A s1 s c. Primum Sisciensium numisma. Ex ære mediocri, in Museo nostro, & in Const. Christ. pag 56. versu 3. In nostro, Respublica est capite radiato. In alio apud Mediobarbum, pag. 509. cst B s18 secundum Siscien-Jium numisma.

Ibid. 22. Ejusdem, ut num 17. Infra, SMAQS Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma.

Mediobarbus ibidem, ex Fæschio.

Ibid. 23. Ejusdem, ut num. 17. Infra, SMR Societas Mercatorum Remensium. Profert hunc nummum Mediobarbus ibidem, e Museo suo.

Ibid. 24. Ejusdem, ut num. 17. Infra, SMRB Societatis Mercatorum Remensium numisma secundum. In Thesauro Brandeburg, pag. 829.

Ibid. 25. Ejusdem, ut num. 17. Infra, SMRT Societatis Mercatorum Remensium tertium numisma.

Ex ære mediocri, apud D. Baudelot.

Ibid. 26. D. N. MAG. MARIMUS P. F. AUG. Magnius Maximus. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. REPARATIO REIPUP. & cetera, ut in nummo 1. Valentiniani patris, ceterorumque, quibuscum Augustus suit. Infra, c con Commune civitatum omnium Narbonensium. Commune, sive Communitas est, quod Græci vocant KOINON. Unde inscripti nummi sunt, KOINON ACIAC. KOINON BIOYNIAC. Est iste nummus ex ære mediocri, in Const. Christ. pag. 56. versu 7.

Ibid. 27. Ejusdem, ut proxime. Infra, P CON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma, ut in nummo 13. qui est Theodosii, & 19. qui est Gratiani. Ex ære mediocri, apud P. CHAMILLART, &

apud Occonem, pag. 567.

Ibid. 28. Ejusdem, ut num. 26. Infra, s con Secundum civitatum omnium Narbonensium numisma, ut in nummo 1. qui est Valentiniani patris, & 5. qui est Valentiniani junioris, & 19. qui est Gratiani; quoniam simul gessere principatum. Ex ære mediocri, in Museo P. CHAMILLART, & apud Occonem, ibidem.

Ibid. 29. Ejus dem, ut num. 26. Infra, TCON Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma, ut in Gratiano, num. 20. Ex ære mediocri, in eo-

dem Museo.

Ibid. 30. Ejusdem, ut num. 26. Infra, LUCP Lugdunensium primum numisma. Ex ære mediocri, ibidem. Denique in alio simili, apud D.deBozE, Hhh

legitur SMTRP. Societatis Mercatorum Treverensis

primæ.

Tab. XII.21.D. N. MAG. MAZIMUS P. F. AUG. Sic enim in nummo nostro argenteo scribitur. Caput cinctum gemmis. .)(. REPARATIO REIPUB. ut Iupra, in nummo 1. Valentiniani. In medio, C Commune: infra, LUCP Lugdunensis prime: vel,

quod eodem recidit, Lugdunensis primæ civitates.

1bid. 32.D. N. SAEOANUS P. F. AUG. Caput gemmis cinctum. .)(. REPARATIO REIPUB. & cetera, omnino ut in nummis Valentiniani utriusque, Theodosii, Gratiani, & Maximi: nam eadem plane forma nummi & fabrica est. Infra, Luc Lagdunensium quinque civitates. Est ex ære mediocri, apud P. Ludovicum Jobert. Quem nummum sic legendum esse arbitramur: Dominus noster & Amicus Evanus Pius Felix Augustus. Nam primum quidem 5 pro & positum in aliis etiam numismatis vidimus, præsertim in nummo Leonis & Constantini, quem proferemus in fine seculi Justinianei. Deinde apparet litteram v de industria esse inversam, ne quis cam cum E subsequente jungeret, ut fit in C.E. SARIS nomine, existimaretque esse diphthongum. Denique carere elogio non debuit Eoanus collega Britii Cæsaris, cui in suo nummo titulus pariter peculiaris tribuitur. Nullum est autem honorificum magis viro Principi præconium, quam si dicatur is erga populum benevolus. Est Eoanus cognomen Ro-

manæ gentis, sed ignotæ.

Ibid. 33. D. N. C. BRITIUS FHPC. Caput cinctum gemmis. Dominus noster Cæsar Britius, fugatis Helvetis Provincia conservator. Helveti sunt apud Plinium, quos ætas posterior Sequanos appella-vit, la Franche-Comté. Hi cum conjunctis viribus cum Germanis Lugdunensem primam provinciam invaderent, pulsi fugatique sunt a Cæsare Britio, quo tempore de ceteris Romani Imperii hostibus Augusti victoriam reportabant. Casar hic appellatur, sive quod Cæsar tantum esset, nec titulo Augusti auctus; five quoniam, ut huic sententiæ locus daretur, in tam angusto nummi spatio P. F. Aug. dici simul non potuit. Erat autem Cæsar illis temporibus idem ac P. F. Ergo materno genere Cæsar fuit, Britius paterno ac minus nobili. In Britii nomine litteræ duæ B. & R sunt ita nexæ, ut unam efficiant. .)(. REPARATIO REIPUB. & alia omnia, ut in nummis Valentiniani utriusque, Theodofii, Maximi, & Gratiani: eadem enim est omnino forma nummi & fabrica. Infra, Lucs Lugdunensium quinque Civitatum secundum numisma. Provincia sane Prima Lugdunensis, in qua sunt hæ civitates quinque, ut alias diximus, & Notitiæ antiquæ docent; Lugdunum, Augustodunum, Cabillonum, Lingones, Matiscona: illa, inquam, provincia Helvetis ante-dictis, hoc est, Comitatui Burgundiæ prætenditur. Virtute igitur Britii Cæfaris, tunc ibi Legati, conservatæ ab incursionibus Helvetorum hæ quinque civitates, ad memoriam accepti beneficii, ejus honori nummum istum cuderunt. Hujus contemplandi copiam nobis fecit D. Abbas de Mezzabarba, dum esset Parisiis; & ejusdem ectypum in mastiche expressum nobis amice impertiit. Utriusque Principis, Eoani & Britii, nulla prorsus mentio est apud historicos scriptores. Non venerant hi nummi scilicet in corum manus.

Cum sint autem nummi isti omnes eadem inscripti formula, eademque effigie in postica parte, eodem in tractu terrarum; in Narbonensi nimirum, vel Lugdunensi, vel Belgica provincia, vel denique in Sisciensi Præfectura: cui dubium deinde possit esse, quin post miserabilem Imperii statum, extremis Juliani, & Joviani, ac Procopii temporibus, una eademque REPARATIO REIPUBLICAE ab his omnibus Augustis procurata commendetur in nummis istis? Nisi forte quis existimet, lapsam in Gallia singulis fere continuisque quinquenniis, reparatamque mox dici in eadem Gallia fuisse Rempublicam, camque reparationem in numifinatis septem Augustorum se se proxime consequentium, codem semper symbolo ac titulo fuisse publicatam: quod est profecto vel cogitatu absurdum. Certe similitudo ipsa metalli & fabricæ in hisce nummis omnibus, uno eodemque propemodum dixerim die conflatos fuisse omnes fuadet. Inclinatam porro labantemque prius fuisse sub Juliano Rempublicam, eamque penitus tunc collapsam, vel ex eo etiam intelligitur, quod non alias in tota serie veterum numismatum REPA-RATIO REIPUBLICAE commemoratur, præterquam sub istis Principibus. Mediobarbus quidem pag. 483. Fæschio credidit, Magnentii nummum sic esse inscriptum; sed errore Fæschii haud levi; cum sit nummus ille non Magnentii, sed Mag. Maximi.

33.

Simul Augusti fuere, Valentinianus uterque, valens, & Gratianus, anno Christi 400.

Tab. XII.1.D. N. VALENTINIANUS F.F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis..)(.securitas rei-PUBLICE. Victoria gradiens coronam dextra oftentat, humero dextro palmam gerit. Securam esse a metu & incursionibus hostium Rempublicam, post victoriam anni hujus, nummi fic inscripti dicunt. Sunt illi numero plurimi, omnes ex ære minimo. Infra, R TERTIA Remorum tertia officina. Sic in nummo Valentis, qui inscribitur GLORIA RO-MANORUM, scriptum superius vidimus, R se-CUNDA & QUARTA. Ex qua similitudine lemmatis, eodem anno culum utrumque nummum esse discimus. Est hic Valentiniani nummus in Muico nostro.

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime. Infra, QUAR-TA, priore littera, opinor, exesa. Hunc ex ære minimo dicit esse Mediobarbus in Museo suo, pag. 504. At in also simili, e Museo P. CHAMIL-LART, conspicue legitur, R QUARTA.

Ibid. 3. Ejusdem, ut supra. In imo numismate,

SECUNDA. Apud Occonem, pag. 562.

Ibid. 4. Ejusdem, fimilis prioribus. Infra, SMAQS Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma. In Thes. Brandeb. pag. 825. versu 1.

Ibid. 5. Ejusdem, ut in superioribus. In medio, hinc of. inde 11. Officina secunda. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Apud D. Baudelot: ubi & alius fimilis habet of 11 & infra const Civitatum omnium Narbonensium secundum tributum.

Ibid. 6. Ejusdem, ut supra. In medio, of 111 Officina tertia. Infra, const ut proxime. Hunc nummum Mediobarbus affert pag. 501. e Museo

Ibid. 7. Ejusdem, ut supra. In medio, R M Restitutus ordo Mercatorum. Infra, PSISC Primum Sisciensium numisma. Est in Museo P. CHAMIL-LART.

Ibid. 8. Ejusdem, ut supra. In medio, C F

Romana castra felicia: sive Romanorum Castrorum felicitas, ut in nummo Gratiani vidimus, qui est inictipus, gloria romanorum. Intra, Tsisc5 Tributum Sisciensium sextum. In Musco D. Baudelot.

Ibid. 9. Ejusdem, ut supra. In medio, R F Rei-

publicæ Restitutæ selicitas. Infra, Psiscs Præsectura Sisciensis secundum tributum. Ibidem.

Ibid. 10. Ejusdem, ut supra. In imo numisma-

te, SMAQB Societatis Mercatorum Aquensium secundum numisma. Est in Museo P. CHAMILLART. Tab XII. 11. Ejusdem. In medio, B secundum; Infra, sma Societatis Mercatorum Aquensium numisma. Ibidem.

Tab.XIII. 12. D. N. VA LENTINIANUS JUN. P F. AUG. Valentinianus junior, prioris filius .) (. S E-CURITAS REIPUBLICAE, ceteraque, ut in nummis Valentiniani patris. Infra, SMAQ5 Societatis Mercatorum Aquensium sextum numisma. In museo nostro. Huic fere simile est in Const. Christ. 56. versu 5.

Ibid. 13. D. N. VALENS P. F. Aug. Capite gemmis cincto. .)(. SECURITAS REIPUBLI-CAE, & cetera, ut in nummo Valentiniani utriusque. Infra, R PRIMA Remorum prima officina. In

Museo nostro. 1bid. 14. Ejusdem, ut proxime. Infra, R. SECUNDA Remorum secunda officina. In Cimelio D. Foucault, apud D. Baudelot, & apud Occonem, pag. 563. sed Occo litteram R prætermisit.

Ibid. 15. Ejusdem, ut supra. In imo nummi margine, TERTIA. Hunc Mediobarbus pag. 507. profert e Museo suo: & est in Cimelio D. Fou-CAULT. In Collectione D. de Peiresc, pag. 227. est atertia, pro r tertia.

Ibid. 16. Ejusdem, ut in prioribus. Infra o QUAR-TA Officina quarta. In eodem Cimelio, & in Thes. Brandeb. pag. 826.

Ibid. 17. Ejusdem, ut supra. In medio, of i Officina prima. Infra, CONST Civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. Apud D. Baude-

Ibid. 18. Ejusdem, ut supra. In medio, or 11 Officina secunda. Infra, CON Civitates omnes Narbonenses. In Const. Christ. pag. 54. versu 8. Ibid. 19. Ejusdem, utin prioribus. Infra, s M A Q P. Societatis Mercatorum Aquenfium primum numisma: ut in Valentiniani nummo vidimus SMAQB: & in juniore, smaqs. Hunc nummum Mediobarbus pag. 506. ex Fæschii relatu sic male expressit, SMRQ.

Ibid. 20. Ejusdem, ut supra. In medio, C F

Romanorum castrorum felicitas, sive Romana Castra felicia: ut in nummo Valentiniani 8. & in altero Gratiani inscripto GLORIA ROMANORUM. Romani Imperii claustra Sisciæ fuerunt : nec procul inde Castra Romana, quæ Rempublicam tutarentur. Infra, A SISCP Primum Sisciensis Prafectura numisma. Est in Museo D. Baudelot. In alio simili, apud P. Jobert, est A sisc Prima Siscienfium.

Ibid. 21. Ejusdem, ut supra. In medio, R M cum gemino Solis sidere, orientalis in Pannonia, ubi Siscia fuit, & occidentalis in Gallia, Romani Imperii symbolo: Restituta Mercatura. Infra, A SISC Primum Sisciensium numisma. Apud D. Baude-

Ibid. 22. Ejusdem, ut supra. In medio, R S Reipublicæ tranquillitas stabilita. Infra, A SISCW littera ultima & inversa: Primum Siscia numisma. Apud P. CHAMILLART.

Ibid. 23. Ejusdem, ut supra. In imo nummi margine, SMNB Societatis Mercatorum Narbonensium secundum numisma. Apud Occonem, pag.

563.
1bid. 24. Ejusdem, ut supra. In imo nummi margine, TESA Treveri, Edicio Senatus, primum hoc numisma cuderunt. In Museo nostro. Est etiam in Collect. Ms. D. de Peiresc, pag. 271. TES  $\Gamma$  & TES  $\Delta$ .

Ibid. 25. D. N. GRATIANUS P. F. AUG.

Capite cincto gemmis. .)(. SECURITAS REIPU-BLICAE & cetera, ut in nummis Valentiniani utriusque, & Valentis. Infra, R QUARTA Remorum quarta officina: ut in nummis Valentiniani & Valentis. Apud D. Baudelot,

Ibid. 26. Ejusdem, ut proxime, Infra, R TER-TIA, ut in nummis Valentiniani & Valentis. Mediobarbus, pag. 510. ex relatu Fæschii edidit n

TERTIA PIO R TERTIA.

Ibid. 27. D. N. GRATIANUS AUG. G. Aug. Augusti gener Augustus. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. SECURITAS REIPUBLI-CAE, ut iupra. In medio, hinc or inde I Offi-cina prima. Infra, LUGPP Lugdunensis prima primum numisma. Apud P. CHAMILLART.

1bid. 28. Ejusdem, ut proxime. In medio, o p 1 & SP Salus publica. Infra, LUGP Lugdunensium primum númisma. Apud D. Abb. FAUVEL.

34.

VALENTINIANUS, VALENS, ARCADIUS, & THEO-Dosius fimul Augusti: & simul Augustæ, EUDOXIA, FLACCILLA, PLACIDIA, PULCHERIA, anno Christi 400.

Victoria hujus anni salutem Reipublicæ, reparationem, ac securitatem attulit: eam ob rem tres nummorum tituli confecti sunt; salus reipubli-CAE, REPARATIO REIPUBLICAE, SECU-RITAS REIPUBLICAE. Primum ex his postremo loco refervavimus, quoniam pauciores sub hoc titulo five lemmate nummi funt.

Tab. XIII. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .) (. salus rei-PUBLICAE, ex victoria per exercitum Romanorum, corumdemque Christianorum militum reportata. Victoria gradiens, dextra coronam ostentat, sinistro humero palmam gestat. Latere dextro nummi, P Christi monogramma. Infra, consp Civitatum omnium Narbonensis secundæ primum numisma. Est ex ære minimo, in Museo nostro. In alio ceteroqui simili e Museo P. CHAMILLART, Victoria dextro humero trophæum defert, læva manu calcat hostem. ut in sequente Theodosii nummo.

Ibid. 2. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis.)(. SALUS REIPUBLICE. Victoria gradiens dextro humero gestat trophæum, læva manu premit hostem in genu procidentem. Latere dextro nummi, pro Christi monogrammate, 2. Infra, AQS Aquensium secundum numisma. Est ex zere minimo in Museo nostro. Alius habet, AQP Aquensium primnm.

Ibid. 3. Ejusdem, ut proxime: sed pro Christi monogrammate Crux est: ceteroqui simillimus iste superiori est. Infra, ANTB Primæ Narbonensis tributum secundum. Ex ære minimo in Const. Christ. pag. 61. versu 3. Est idem cum simili Christi monogrammate & ex ære minuto, cum litteris iisdem ANTB apud D. Abb. FAUVEL.

1bid. 4. Ejusdem; capite cincto gemmis. .) (. s A-LUS REIPUBLICE. Victoria sedens scribit in clypeo . Latere dextro rursum alterius formæ monogramma Christi, R. Infra, SMKB Societatis Mercatorum Karthaginiensium numisma. Est ex ære minimo, apud D. Baudelot.

Ibid. 5. D. N. THEODOSIUS R. F. AUG. cum galea, & clypeo, & hasta humero dextro transversim imposita, quoniam Imperator esset. .)(. S A-LUS REIPUBLICE. Theodosius & Valentinianus junior sedent, quales descripsimus jam superius, §. 24. in nummo ejusdem Theodosii, vor. xxx. MULT. XXXX. Infra, CONOB Civitates omnet Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 65. versu 8. Verum haud dubie incisor imprudens Hhh 2

dens nummo illi qui debuit inscribi vor. xxx. &c. apposuit epigraphen nummi sequentis, salus REIPUBLICE. Nec vidimus alicubi nummum istiusmodi. In Gaza Regia nummus Theodosii aureus, ipsum quidem repræsentat qualem hinc depinximus, cum galca & hasta: sed in aversa nummi area, cum eo titulo, SALUS REIPUBLICA, Theodosium Imp sedentem exhibet, absque nimbo lucido caput circumcingente; & sinistrorsum stantem Placidiam Augustam : ambos dextris tenentes Evangelicum volumen, Crucem sinistris. Infra, CONOB. Salus Reipublicæ in hoc nummo dicitur Augusti virtus, cum præsidio Crucis, quam colunt, & Evangelii cui credunt, Augustus & Auguita. Hunc nummum aliter repræfentat Du-Cangius in Const. Christ. loco citato, versu ult. sed ex Octav. Strada, scriptore prorsus infido.

Tab XIII.6 D.N. ARCADIUS P. F. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. SALUS REIPUBLICE. Victoria, ceteraque prorsus eadem atque in nummo 2. qui est Theodossi. Infra, detritæ litteræ. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 63. versu 1. At in alio persimili e Museo P. CHAMILLART, legitur conspicue, ANT \(\Gamma\) Primæ Narbonensis tributum tertium. Alius in Collectione D. de Peiresc, pag. 77. habet CONS A Civitatum omnium Narbonen-

sis secunda primum.

Ibid. 7. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis: dextra tenet orbem Romanum: læva spiculum, sive hastam transversam. .)(. SALUS REIP. Stat Augustus ipse paludatus; labarum, in quo dextra tenet; sinistra orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit. Ad dextrum pedem sedet captivus, vinctis post tergum manibus: sinistrorsum est lauri ramus. Infra, smsisc Societas Mercatorum Sisciensium. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 54. veriu 5.

Ibid. 8. D. N. VALENS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. SALUS REIPUBLICÆ. Quatuor signa militaria: ob quatuor legiones totidem Augustorum, quæ hanc in primis Victoriam retulerunt: Valentis, Valentiniani, Theodossi, Arcadii: qui propterea soli Augustorum sic nummos habent inscriptos, salus respublica. Est hic argenteus in Const. Christ. pag. 54. versu 7.

Ut quatuor autem Augusti tantummodo nummos habent inscriptos hoc titulo, SALUS REIPUBLI-C.E.: sic etiam Augustæ quatuor dumtaxat, habent illud ipsum lemma, cum uno omnes & eodem typo; hoc est, cum effigie Victoriæ sedentis, & in clypeo scribentis R Christi monogramma. Ex quo non inanis conjectura est, fuisse has quatuor istorum Au-

gustorum conjuges.

Ibid. 9. AEL. FLACCILLA AUG. Ælia Flaccilla Aug. .) (. SALUS REIPUBLICÆ. Victoria sedens, ut diximus, scribit in clypeo R. Intra, CON E Civitatum omnium Narbonensium quintum numisma. In Const. Christ. png. 61. versu 5. legitur conc mendose. Est ex ære minimo ibidem, in Museo nostro, apud P. Chamillart, & apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 56. Aureus alter in Const. Christ. loco cit. habet CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic in Thesauro Regio; cum integro nomine, AELIA FLAC-CILLA. Legimus conspicue in omnibus probis numismatibus nomen hujus Augustæ, FLACCILLA; non PLACCILLA. Est in quibusdam; non tam vitio artificis, quam æris usu detriti. Nam in Regiæ etiam Gazæ nummis, quos vidimus ex auro & zere, non est nisi flaccilla. Est in nummis veteribus Flaccus cognomen Valeriæ gentis; unde Flacilla. Ex qua Valeria gente, Diocletianus, Maximianus, & Constantini multi fuere. Itaque hæc ex patre Ælia, ex matre Flaccilla, sive (quodidemest)

Valeria Flaccilla fuit.

Ibid. 10. Ejusdem, omnino ut proxime. Infra, TESA Treveri, Edicto Senatus, primum istud numisma hujus formæ cuderunt. Est exære minimo. in Const. Christ. loco citato. In alio e Cimelio D.

FOUCAULT, legitur TES A quartum.

Ibid. 11. Ejusdem, superioribus plane similis. Infra, ANT 5 Primæ Narbonensis tributum sextum. Est æreus, in Museo San-Genovefano: sed in eo ob æs detritum legitur AEL. PLACCILLA, mendose. In alio ex ære minimo, apud D. Abb. FAUVEL, legitur: AEL. FLACCILLA AUG. .)(. SALUS REIPUBLICE. Augustæ ipsius stantis effigies. Infra, ANT & Primæ Narbonensis tributum quintum. In aliis e Cimelio D. FOUCAULT, sunt litterze CONS E Civitatum omnium Narbonensis quintum tributum. Const Civitatum omnium Narbonensis secundæ tributum. A LE B Primæ Lugdunensis edicto secundum numisma. In alio e Cimelio P. CHAMIL-LART, cum Augustæ stantis effigie, latere dextro sidus Solis est, Romani Principis symbolum: sinistro, crux: Infra, smn B Societatis Mercatorum Narbo. nensium secundum tributum.

Ibid. 12. AEL. EUDOXIA AUG. Manusdecælo capiti Eudoxiæ Augustæ coronam imponit. Sic porro nomen illud perspicue legimus in nummis quos vidimus, in Thesauro Regio, apud D. Comitem de Vaux, & D. Abb. FAUVEL. .)(. SALUS REI-PUBLICE. Victoria, & cetera, ut in nummo Flaccillæ. Infra, ANT Γ Primæ Narbonensis tributum tertium. Est ex ære minimo, tum in Museis proxime appellatis, tum in Const. Christ. pag. 63. versu 3. In alio e Regia Gaza aureo, & in Const. Christ. loco citato, est conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. In alio ex ære, apud D. Comitem de Vaux, & P. CHAMILLART SMKA Societatis Mercatorum Karthaginiensium primum nu-

Ibid. 13. Ejusdem, ut proxime: tantum in imo margine, consa Civitatum omnium Narbonensis secunde primum numisma. Est ex ære minimo, in Musee nostro, & apud P. CHAMILLART.

Ibid. 14. Ejusdem, ut in nummo 12. .)(. s A-LUS REIPUBLICE. Sedet Augusta manibus complicatis: coronam capiti e cælo lapía manus imponit: ut superius in nummis ejusdem Augustæ inicriptis, GLORIA ROMANORUM. Latere finistro, Crux. Infra, cons Civitatum Narbonensis secunda. Est ex ære minimo, apud P. CHAMIL-LART, & in Const. Christ, pag. 63. versu 3.

Ibid 15. AEL. PULCHERIA AUG. Capiti coronam imponit manus superne imminens. .)(. s A-LUS REIPUBLICÆ, & alia omnia, ut in nummis Flaccillæ & Eudoxiæ. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ, pag. 67. versu 4. Æliam hanc ex patre, ex matre Pulcheriam, ac proinde ex Claudia gente fuisse, Pulcheriæ cognomen docet. Est enim Pulcher Claudiæ gentis cognomen, in nummo Loadicensium Cariæ sive Phrygiæ, AP. PULCHER AP. F. PROcos, apud Seguinum, pag. 65. & apud Plinium fubinde, Claudius Pulcher. Fuit Pulcheria igitur ex ea familia Æliæ gentis, Claudiæque, quæ nulla affinitate juncta effet cum posteris Commodi Pii

Felicis: alioquin ipsa quoque Pia Felix dicerctur.

1bid. 16. D. N. GALLA PLACIDIA P. F. AUG. Manus capiti imminens coronam imponit. .)(. SALUS REIPUBLICÆ, & alia omnia, ut in fuperioribus nummis Augustarum, 9. 10. 11. 12. & 13. In medio adjectæ littera R v Roma Victrix. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus in Const. Christ. pag. 65. versu 6. & in Cimelio D. Foucault. In aureo pariter e Giza Regia, est comon Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Domina nostra appellatur, quæ pri-

mum quidem Pia Felix est, quoniam genus trahit a Commodo Pio Felice Aug. & propterea, cuicumque nubat, procreare Dominos, hoc est, Cæsares & Augustos potest: Deinde, quæ conjux simul etiam Domini, hoc est, Augusti alicujus est. Quæ Pia Felix non est, ut Flaccilla, Eudoxia, & Pulcheria, Augusta solummodo dicitur: Domina nostra non dicitur. D. N. non appellatur, nisi quæ & filia Cæsaris 1st, & Augusti conjux.

7 ab.X111.17. Est etiam in Museo nostro argenteus inscriptus, D. N. GALLA PLACIDIA P. P. Aug. .)(. In corona laurea, R fine epigraphe. At aureus quinarii argentei modulo, in Gaza Regia, habet epigraphen, salus reipublicæ in ambitu: in

corona laurea, . Infra, сомов.

Ibid. 18. LICINIA EUDOXIA P. F. AUG. Capitis tegmine radiato, & gemmis ornato: cruce capiti imposita. .)(. SALUS REIPUBLIC E. Salus Reipublicæ in hoc numismate Christus ipse appellatur; qui sedens pingitur, capite radiato; dextra tenens orbem Romanum, cui Crux imposita est; si-nistra crucem gerens. Hinc R inde M Restituta Mercatura: Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt hujus formæ numisma Liciniæ Eudoxiæ Augustæ. Aureus est in Const. Christ. pag. 67. versu 2. & inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xxvi. num. v. & apud Baronium ad annum 395. num. IV. Fuit Licinia Eudoxia neptis Licinii junioris Cæsaris P. F. proneptis Licinii P. F. Aug. atque eam ob rem Pia Felix. Nec tamen ipsa D. N. Domina nostra appellata est, quoniam nulli Dominorum, hoc est, Augustorum, conjuncta matrimonio esset; sed Arcadii Aug. tantum privigna. En stemma & genus ipsius:

LICINIUS P. F. AUG. ex gente Licinia Pia Felice, ex qua Licinii Gallienus & Valerianus Pii Felices.

LICINIUS JUN. NOB. CÆSAR P. F.

Licinius P. F. Uxor AEL. EUDOXIA, quæ fecundis nuptiis nupfit Arcadio Aug.

LICINIA EUDOXIA P. F. Licinia a patre, a quo & P. F. Eudoxia, a matre.

Huic igitur, ob affinitatem cum Arcadio Aug. dicatum istud numisma est, circa suprema (ut arbitramur) Arcadii tempora, & annum Christi 420.

Tab.XIV. 19.D.N. just. grat. Honoria P. A U.G. Capite cincto gemmis. Justina Gratiana Honoria. .)(. Salus reipublicæ. In corona laurea & Christi monogramma. Infra, сонов Сіvitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 67. verfu 2. & apud Baronium, ad annum 454. num. xxiv. Fuit illa, ut diximus, Gratiani Aug. filia, Honorii

Aug. neptis.

Cum sit in duabus istis proxime appellatis Principibus feminis, Licinia Eudoxia nimirum, & Honoria, forma nummorum dissimilis ei, quæ in nummis conspicitur quatuor priorum, quamvis sub codem titulo; satis verisimiliter apparet, quatuor Augustorum, qui similem habent titulum, similemque saltem ex potiore parte formam nummorum, priores quatuor illas conjuges fuisse; quarum honori percussa sint ea simul atque viris suis numismata: ceterarum vero duarum, multo serius, hoc est, anno Christi 419. & 420. cusa fuisse. Cum ex verisimilibus autem indiciis, quæ nummi præbent, Galla Placidia uxor sit Theodosii, Eudoxia Arcadii, Flaccilla Valentiniani; superest ut Va- apud P. CHAMILLART.

lentis Aug. Pulcheria fuisse conjux dicatur. Ex iisdem autem indiciis, Valentiniani uxor tertia fuit, Ælia Eudocia, post obitum Flacilla: denique Conitantini, Victoris Aug. filii, Justina Gratiana Ho-

Theodosii uxor Galla Placidia. Vide utriusque nummos s. 23. Theodosii, num 1. & Placidiæ num. 4.

Arcadii conjux, Ælia Eudoxia. Vide utriusque

nummos, §. 28. num. 42. & 44. Valentiniani uxor tertia, Ælia Eudoxia. Vide nummos utriusque §. 25. num. 1. & 3. Eudoxiam ab Eudocia diligenter discriminari oportet, nisi quis

Ex gente Ælia, ab aliquo qui Commodum P.F.

antecessit, nec ab Antonino ipso Pio traxit ortum, genus duxere hæ quinque: Ælia Eudocia, Ælia Eudoxia, Ælia Flaccilla, Ælia Pulcheria, Ælia Verina: quas idem Æliæ nomen, & ætas eadem suadet fuisse sorores; excepta Verina, quæ fuit ætate minor, & fratre aliquo priorum genita. Cognominibus autem distinguuntur, partim petitis ex gentibus, quibuscum majores earum affinitatem contraxerunt; ut Flaccilla, & Pulcheria; partim ex aliis causis. Et eædem, ut diximus, Augusta quidem, quia conjuges Augustorum: at non Domina nostra, quia non essent filiæ Cæsarum, nec possent Dominos, hocest, Cæsares ex quolibet matrimonio edere, sed tantum ex marito Cæsare.

35.

MAXIMUS & VICTOR, Augusti duo æquales. sub anno Christi 403. vel 404.

Tab. XIV. 1. D. N. MAG. MAXIMUS P. F. Aug. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. Spes romanorum. Castra, cum Solis sidere, Romani Principis fymbolo. Spem Reipublicæ positam esse in Castris militum Romanorum, sub copiarum duce Maximo Aug. docet iste nummus. Castra hæc posita fuisse contra Cebennicorum montium incolas, les habitans des Cevennes, videntur admonere loca, in quibus hi percussi nummi dicuntur. Infra, cons Civitates omnes Narbonensis secundæ. Est ex ære minuto, in Museo nostro, & apud Patinum pag. 488. sed omisit ille litteras

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime. Infra, SMAQP Societatis Mercatorum Aquensium primum numisma. Ex ære minuto, in Museo nostro. In alio apud D. Baudelot, SMAQ.

Ibid. 3. Ejusdem, ut in nummo 1. Infra, Lucs. Lugdunensium quinque civitatum sextum numisma.

Ex ære minuto, apud D. Baudelot.

Ibid. 4. D. N. FL. VICTOR P. F. AUG. Caput cinctum diademate e gemmis: vultus, qui æqualem Maximo Victorem fuisse clamat. .)(. spes Ro-MANORUM. Æque in peritia & virtute bellica Flavii Victoris, ac Magnii Maximi, positam esse spem Romanorum, nummus iste prædicat: quod dici certe non potuit, nisi utroque ex æquo misitiæ per ætatem maturo. Infra, PCON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma. Est argenteus, & præterea ex ære minuto, in Museo nostro. Describit illum etiam Patinus, pag. 489. sed absque loci

Ibid. c. Ejusdem, ut proxime. Infra, smaqs. Societatis Mercatorum Aquenssum secundum numisma. Profert illud Mediobarbus e Museo suo, pag. 515. In alio simili, ex ære minuto, apud D. Baudelot, est

Ibid. 6. Ejusdem, ut in nummo 1. Infra, Luc Lugdunensium quinque civitates. Est ex ære minuto

Digitized by Google

Tah. XIV. 7.D.N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. Victoria Augustorum duorum. Augustus stans, dextra orbem Romanum tenet, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit; idem sinistra labarum seu vexillum tenet. Spem Romanorum in superioribus nummis commemoratam, non inanem susse, Romanis copiis sub Maximo & Victore Augustis aliquo prælio victricibus, hic nummus testatur. Infra, Lucp Lugdunensium quinque civitatum primum numisma. Est ex ære mediocri apud P. CHAMILLART: ex minimo, apud D. Baudelot.

36.

Imperatores Augusti quatuor,
VALENTINIANUS pater, THEODOSIUS,
HONORIUS, ARCADIUS,
cum Augustis duobus,
VALENTINIANO JUN. & GRATIANO,
anno Christi 400. & 405.

Tab. XIV. 1. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGG. Concordia trium Augustorum. In medio I. decimum hujus formæ numisma. Roma sedet capite galcato, dextra orbem Romanum tenet, hastam sinistra. Latere sinistro, palmæramus; quoniam fructus Concordiæ palma est, seu victoria de hostibus. Infra, smn B Societatis Mercatorum Narbonensium secundum numisma. Est exære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 2. Ejusdem, priori similimus: excepto quod latere nummi dextro pro I habet litteram A, primum numisma hujus formæ. Exære minimo, ibidem.

Ibid. 3. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGG. Concordia trium Augustorum. Roma capite turrito sedet, dextra tenet hastam, sinistra orbem Romanum. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 61. versu 2. & in Thesauro Regio.

Ibid. 4. Ejuschem, priori simillimus. Sed in medio sunt istæ litteræ, Θ Θελο φιλοϊ καίσαρα. Infra, ΑΝΤ Δ Primæ Narbonensis tributum quartum. Est exære minimo apud D. Abb. FAUVEL. In alio e Musco nostro, sed absque litteris in medio nummo positis, est infra τοον Tertium civitatum omnium Narbonensium numisma. In alio, e Musco P. Chamillart, conss Civitatum omnium Narbonensis/ecundæ sextum numisma.

Ibid. 5. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGGE Infra, CONOB. Concordia trium Augustorum. Septimum hoc numisma istius argumenti Civitates omnes Narbonenses obtulerunt Principi. Roma sedet, profus ut in nummo 3. qui Theodosii est. Aureus est in Const. Christ. pag. 61. versu 8. In Thesauro Regio similis aureus est, cum inscriptione, concordia augustem pariter aureo ibidem, scriptum est in clypco, quem Roma tenet, vot. v. mul. x. Infra, conob.

Abid. 6. Ejustem, similis priori. .)(. CONCOR-DIA AUGGGG & Infra, CONOB. Concordia quatuor Augustorum: quintum hoc numisma ejus argumenti Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Auteus est e Museo P. Chamillart. Augustos quatuor interpretamur dici in hoc titulo tres Augustos primarios, eosdemque statim summos Imperatores, quibuscum concordiam se sovere quartus, qui in hoc nummo appellatur, gloriaretur Arcadius. Simillimum huic alterum vidimus, pariter ex auro, apud D. de Boze, cum hoc lemmate, con-

cordia augges i Concordia quatuor Augustorum: Decimum hoc numisma hujus argumenti comob Civitatum omnium Mercatores obsulcrunt.

Ibid. 7. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGG. Roma sedet, ut in nummis superioribus: sed orbi Romano, quem dextra tenet, crux est imposita. In medio, Θ ο Θεος φιλεί Καίσαρα, ut in nummo 4. qui cst Theodosii: vel ubique verius, Θεος φύλατλε Kάισαςα, Deus, serva Cæsarem. Infra, ANT Δ Primæ Narbonensis tributum quartum. Est ex ære minimo, apud P. CHAMILLART. Huic alius plane similis apud D. Baudelot, habet ANT E quintum. Alius ibidem, absque litteris in medio positis, ANTA primum. Sed est alius plane singularis, in Museo P. DE VITRY, cum hac epigraphe: D. N. C. I. GRATIANUS P. F. AUG. Dominus nofter Claudius Justinus Gratianus Pius Felix Augustus: & in imo margine partis posticæ, ANT. cetero prioribus istis Gratiani simillimus. At hic seriem generis, unde Gratianum ducere ortum initio diximus, egregie docet & confirmat. Demonstrat enim Gratianum non esse filium Valentiniani, qui Placidus certe, at nec Claudius nec Justinus fuit.

Ibid. 8. Ejustdem, ut proxime. .)(. CONCORDIA AUGGG. Roma, ut proxime dictum est. Latere dextro nummi, Crux. Infra, smk Γ Societatis Mercatorum Karthaginiensium tertium numisma. Exære minimo, apud D. Baudelot. In alio similie Cimelio D. Foucault, sunt litteræ smk Δ Societatis Mercatorum Karthaginiensium quartum numisma.

Ibid. 9. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. cum galea, clypeo, & hasta humero dextro imposita, quia summus statim Imperator. .)(. CONCORDIA AUGGG I Concordia trium Augustorum, decimo isto numismate consignata. Roma sedet, galeato capite, dextra hastam tenet, læva orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Romæ sedenti porrigit. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 63. versu 8. cui similem fere superius attulimus, cusum in Votis decennalibus, inscriptumque pariter, CONCORDIA AUGGG I. Hoc ipso anno Christi 400. concordia Theodosii cum æqualibus ei duobus summis Imperatoribus, Valentiniano & Honorio, commendatur: id quod similis eorum, & ille quidem Imperatorius habitus docet.

Ibid. 10. Ejusdem, eodem habitu, cum galeascilicet, & clypeo, & hasta humero dextro transverse imposita. .)(. CONCORDIA AUGG. Concordia Augustorum. Roma, ut dictum est proxime. Infra, ANT Prime Narbonensis tributum. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag 65. versu 1.

Ibid. II. D. N. Honorius P. F. Aug. cum galea, & clypeo, & hasta transversa imposita humero dextro, quia summus Imperator. .)(. concordin Auggg. Roma sedet, ut in nummo Theodosii proxime explicato. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Thes.

Brandeb. pag. 837.

Ibid. 12. Ejusdem, eodem habitu. .)(. CONCOR-DIA AUGG. Roma sedet, ut in tribus nummis proxime explicatis. Infra, ANT T Primæ Narbonensis tributum tertium. Est ex ære minimo, in Musco P. CHAMILLART, & in Const. Christ. pag. 63 versu 6. In alio e gaza Regia aureo, eodem Honorii habitu & Romæ sedentis, CONCORDIA AUGG A primum numisma. In alio pariter aureo, quem vidimus, CONCORDIA AUGG. O nono numismate consignata. In alio similiter ex auro e gaza Regia, CON-CORDIA AUGG F Z Concordia trium Augustorum septimo numismate: in alio rursum ibidem simillimo & aureo, CONCORDIA AUGGG O nono. Infra, in omnibus aureis, CONOB Civitates' omnes Narbonenses obtulerunt.

Tab. XIV. 13. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. cum galea & clypeo, & hasta transverse humero dextro imposita, quia summus Imperator saltem anno Christi 405. in Votis decennalibus renunciatus est. .)(. CONCORDIA AUGG. Concordia Augustorum. Roma sedet, capite galeato, dextra tenet hastam, læva orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Romæ sedenti porrigit: dextro pede Roma calcat navigii proram: ut Urbis situs significetur ad amnem Tiberim, quo annonam in Urbem navigia devehunt. Instra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxIII. num. 9. & in Thel. Brandeb. pag. 835.

Ibid. 14. Ejusdem, eodem plane habitu. .)(. CONCORDIA AUGGI Concordia Augustorum, decimo isto numismate confignata. Roma seder, ut in nummis Theodosii & Honorii dictum est proxime. Infra, SMK Societas Mercatorum Karthaginiensium.

Est ex ære minimo, in Museo nostro.

Ibid. 15. Ejusdem Arcadii, eodem plane habitu.

()(. CONCORDIA AUGGO Concordia Augustorum omnium. Roma fedet, ut in nummis Theodosii & Honorii. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenfes obtulerunt. Aureus est perpulcher in Thesauro Regio. Quod si cum Arcadio alii duo tantum Augusti forent; neque scriberetur profecto Auggo potius quam Auggo. neque enim usurpari hanc loquendi formam, ubi tres dumtaxat intelligi oporteat, patitur humani consuetudo sermonis. Est autem littera O frequens in nummis ad significandum omnes, ut in CONOB. CONS. COM. CON. & simi-

libus, aliisque.

Ibid. 16. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. CONCORDIA AUGG. Latere nummi dextro, O. Concordia Augustorum omnium, tam fummorum Imperatorum, quam Augustorum tantum. Roma sedet eodem habitu atque in nummo 1. Infra, ANT F Prime Narbonensis tributum tertium, ut in nummo 12. qui est Honorii Aug. Est ex ære minimo in Const. Christ. pag. 54. versu 4. Simillimum istius alterum habet Cimelium D. Foucault, nempe inscriptum similiter, CONCORDIA AUGG cum littera O in sinistro latere. At in imo margine legitur cons A Civitatum amnium Narbonensis secundæ quartum numisma: ex minuto ære. His similem fere alterum jam vidimus 5. 21. cum mentione vot. x. Quæ causa est quamobrem ex his nummis alios referri oporteat ad annum Christi 400. alios ad annum 405.

Ibid. 17. D. N. VALENTINIANUS JUN.
P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. CONCORDIA AUGGG O Concordia Augustorum omnium.
Hunc nummum profert Mediobarbus, pag. 512 e
Musco suo. Sed litteras in imo margine nummi positas, haud dubie male descripsit, stia, quandoquidem similes nusquam occurrunt, nec habent probabilem ullam sententiam. Scriptum est fortassis, ut

in nummo sequente Gratiani, SNAB.

Ibid. 18. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. )(. CONCORDIA AUGG Out in nummis utriusque Valentiniani proxime diximus. Infra, SNAB Societatis Narbonensis prime secundum numisma. Est ex ære minimo, in Const.

Christ. pag. 57.

Ibid. 19. Ejusdem, eodem habitu..)(. GONCOR-DIA AUGG O Concordia Augustorum omnium. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus, ibidem, pag. 56 versu 2. Hi sex nummi postremi clamant, ni sallimur, plures simul Augustos suisse, & eosdem concordissimos inter se. Nam quinque his postremis sextus ille Valentiniani adjungendus est, quem in vot. x. 3. 21. descripsimus. Cum essent plures Augusti, satius visum est AUGG scribere, quod pluralem numerum designat, cum littera O, quam septies vel octies litteram G adpingere cum voce AUG. Itaque sub his Augustis, vox ea AUGG Augustos non duos dumtaxat, sed plures designat, ut hi nummi docent, alique.

Ibid. 20. D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. CONCORDIA LEGG. Roma sedet, capite galeato, sinistra hastam tenet, dextra orbem Romanum. Concordia Legionum. Hinc Θ inde κ Θον Καισαρ Φιλει. Similes Græcas litteras sub hoc ipso titulo vidimus, in nummo 7. qui est Gratiani: & superius in altero ejusdem numismate, quod est inscriptum, virtus Romanorum. Instraant 5 Prima Narbonensis tributum sextum. Est hic exære minimo, in Cimelio D. Foucault.

37.

Simul Augusti fuere, & iidem concordissimi; VALENTINIANUS uterque, HONORIUS, THEODOSIUS, MAXIMUS, GRATIANUS, VICTOR, ARCADIUS, EUGENIUS, JOHANNES, anno Christi 415.

Tab. XV. I.D. N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. )(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria gradiens, dextra coronam oftentat, finistra gestat orbem Romanum, cui Crux est imposita. Hinc inde D Mandato Decurionum: ut in vetustioribus nummis, sub Tiberio, Claudio, aliisque, D D est Decreto Decurionum. Instra, com Civitatum omnium Mercatores. Est hic aureus apud Gretserum, tomo III. de Cruce, pag. 44. ex Thesauro Bavarico. In votis vicennalibus Augustorum, nempe anno Christi 415. aurea rursum cuduntur numismata eorum honori; in quibus memoria renovatur victoria ab iisdem relata ante annos 15. hoc est, anno Christi 400.

1bid. 2. D. N. HONORIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(.VICTORIA AUGUSTORUM, ut in nummo Valentiniani. Hinc R inde V Roma Victrix. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Aureus est in Museo nostro: idem quinarii argentei mole aureus apud D. Abb. FAU-

EĻ.

Ibid. 3. Ejusdem, ut proxime. In medio, hinc N inde D Narbonensium decreto. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Aureus est in Gaza Parmensi, Tab. xxiv. num. 4. In alio ibidem aureo, num. 3. conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt: absque litteris N D: quoniam frustra exfunt, ubi conob scribitur; siquidem est in his litteris, æque atque in illis, Narbonensium mentio.

Ibid. 4. Ejusdem, ut supra. In medio, hinc R inde M. Restituta Mercatura. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Aureus est apud Paul. Patavium Tab. Iv. in Gaza Regia, quinarius hic aureus est, & habet com Civitatum omnium Mercatores. Ob restitutum commercium, sugatis plusisque hostibus, sive Aquitanis, sive Cebennicorum montium incolis, munus Augusto obtulerunt Civitates & Mercatores civitatum provinciæ Narbonensis.

Ibid. 5. D. N. JOHANNES P. F. AUG. Caput cinctum lapillis; vultus annorum 54. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM, omnino ut in nummo 1. Valentiniani, & 2. qui Honorii Aug. In medio hinc R inde V Roma Victrix. Infra, com ob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est, mole quinarii argentei, in Thesauro Regio, & a-

pud D. Abb. FAUVEL.

put cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTO-RUM, ut in prioribus nummis, Valentiniani, Holii 2 nori norii, & Johannis. In medio, hinc Minde D. Mandato Decurionum. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Est aureus, apud Gretserum, tomo 111.

de Cruce, pag. 59. e Gaza Bavarica.

Tab. XV.7. D. N. THEODOSIUS P.F.AUG. Caput cinctum gemmis. )(. VICTORIA AUGUS-TORUM. Victoria gradiens, dextra coronam oftentat, lævo humero palmam gerit. In medio, hinc T inde R Tranquillitas restituta. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Aureus est, in Const. Christ. pag. 61. versu 1. Idem absque litteris T R apud Paul. Petavium, pag 4.

Ibid. 8. D. N. MAG. MAXIMUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria gradiens, ut proxime in nummo Theodosii. Infra, SMTR Societas Mercatorum Treverorum. Aureus, in Const. Christ. pag. 61. versu 7. Argenteus in Thesauro Regio habet

AQPS Aquenses, Permissu Senatus.

Ibid. 9. D. N. FL. VICTOR P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUS-TORUM. Victoria gradiens, ut in nummis Theodosii. & Maximi modo descriptis. Infra, AQPS Aquenses, Permissu Senatus. Argenteus in Museo P. CHAMILLART. Apud Occonem, pag. 567. perperam scribitur A o Ps pro A Q Ps.

Ibid. 10. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTO-RUM. Victoria gradiens, ut in nummis proximeappellatis. In medio, hinc M inde S Mercatorum fecuritas. Infra, com Civitatum omnium Mercatores. Est inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab.

Ibid. 11. Ejusdem, ut proxime. In medio, hinc R inde M Restituta Mercatura, ut in nummo 4. qui est Honorii Aug. Infra, CON Civitates omnes Narbonenses. Est aureus apud Paul. Petavium, Tab. iv.

Ibid. 12. D. N. Eugenius P. f. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUS-TORUM. Victoria gradiens, ut in nummis proxime appellatis, Theodosii, Maximi, Victoris, & Arcadii. In medio, hinc T in R ut in nummo 7. qui est Theodosii, Iranquillitas restituta. Infra, COM Civitatum omnium Mercatores. Aureus, quinarii argentei mole, in Thesauro Regio. In Const. Christ. pag. 61. versu 6. est con Civitates omnes Narbonenses: nisi error scalptoris est, pro com.

Ibid. 13. D. N. Honorius P. F. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUS-TORUM. Victoria sedens, & Zephyrus alatus stans, clypeum sustinent, in quo scriptum est, vor. xx. MULT. XXX. Nummus iste perspicue docet, quo sit anno percussus etiam qui sequitur, huic simillimus, præter mentionem votorum, quæ nulla est in illo: ac proinde quo etiam anno cusi sint ceteri omnes, quos s. isto afferimus; nimirum anno Christi 415. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 63. versu 4. In Regio similiter aureo est como B ut diximus §. 23. num. 2

Ibid. 14. D. N. Johannes P. F. Aug. Caput. cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTO-Rum. Victoria sedens, & Zephyrus alatus stans, clypeum sustinent, in quo sculptum est R Christi monogramma. Quoniam non ut pro Honorio, sic etiam pro Johanne Aug. vota suscipi Senatus decrevit; eam ob rem in nummo ipsius, quamvis cetero-qui simillimus nummo Honorii, & eodem proinde tempore cusus sit, pro formula illa, vot, xx. MULT. XXX. sculptum est dumtaxat Christi monogramma, index Christianæ religionis, quam Johannes Aug. sanctissime profiteretur. Quantumvis enim annua tantummodo aut triennalis ei a Senatu decreta provincia fuerit; tamen ei perinde ac ceteris Augustis, dum vixit, habitus hic honos fuit, & haberi sane debuit, ut nummi ejus etiam nomine cuderentur, qui mentionem ejus victoriæ facerent, in cujus obtinendæ partem ipse quoque venisset. Infra, сомов Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xxv.

lbid.15.D.N.VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. Victoria gradiens, dextra coronam oftentat, lævo humero palmam gerit. Infra, LUGPS Lugdunenses, Permissus Senatus. Est argenteus, in Const. Chr. pag. 54. verlu 1.

Ibid. 16. Ejusdem, ut proxime. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum. Infra, PCON Primum civitatum omnium Narbonensium numisma.

Ex ære minimo, in Museo nostro.

*lbid*. 17: D. N. Valentinianus jun. p. F. A U.G. Valentinianus junior. Caput cinctum gemmis..)(. VICTORIA AUGG. ut proxime in nummo 15. qui est Valentiniani patris. Infra, TRPS Treveri, Permissu Senatus. Est argenteus, in Const. Christ. pag. 56. versu 5. & apud D. Comitem de Vaux. Alius pariter ex argento in Thesauro Regio habet Lugps ut in nummo Valentiniani patris.

*Ibid*. 18. D. N. Pla. valentinianus p. F. AUG. Placidus Valentinianus, idem qui Valentinianus junior in nummo præcedente. Sed post annos jam quindecim gesti principatus displicere coepit nonnullis titulus junioris, nec deinceps certe apparet, tametsi adhuc patre superstite. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. ut in nummo 15. Infra, RM Remi Mercatores. Est argenteus in Const. Christ.

pag. 65. versu 8. & in Thesauro Regio.

Ibid. 19.D. N. Honorius P. F. Aug. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. ut in nummo 16. qui est Valentiniani. Soli hi duo, Valentinianus pater, & Honorius, sub hac forma nummos habent inscriptos, VICTORIA AUGGG. cum triplici G. ut singuli fortassis Imperatores habuisse intelligantur in hac Victoria Legatos sub se Augustos duos. Infra, MR Remi Mercatores, ut in nummo superiore, qui est Placidi Valentiniani. Aureus est ibidem, pag. 63. versu 4. In alio æris minimi, e Cimelio P. CHAMILLART, Honorius Augustus galeato capite, dextro humero impositam gestat hastam. In parte aversa, VICTORIA AUGG. Victoria gestat palmam & coronam. Infra, ANTF Prime Narbonensis tributum tertium.

Ibid.20.D. N. Mag. Maximus P. F. Aug. Caput cinctum gemmis. .) (. VICTORIA AUGG. Victoria gradiens, ut in nummo 15. & sequentibus. Infra, LVC Lugdunensium quinque civitates. Aureus est ibi-

dem, pag. 56. versu 7.

Ibid. 21. D. N. GRATIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. Victoria gradiens, ut in nummo 15. & sequentibus. Infra, AQPS Aquenses, Permissu Senatus, Aquensis nimirum. Est argenteus ibidem, pag 56. versu 2.

& in Thesauro Regio.

Ibid. 22. D. N.VALENTINIANUS P.F. AUG. cum galea, & clypeo. & hasta transverse humero dextro imposita, quæ sunt insignia summi Imperatoris. .)(. VICTORIA AUGG. Victoria stans, in dextrum latus conversa, crucem oblongam dextra tenet, læva vestem sublevat: retro, sidus Solis, Romani Principis symbolum. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic nummus aureus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 54. versu 4. & apud Chissetum in Anastasi Childerici, pag. 252. Similem Victoriæ essigiem vidimus in nummis Theodosii, & Placidiæ, & Eudociae Valentiniani conjugis insculptam, §. 23. in nummis vor. xx. hujus anni 415.

38.

Augusti simul suere,
VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS,
HONORIUS, ARCADIUS, JOHANNES, CONSTANTINUS,
anno Domini 451.

Tab. XVI. I.D.N. VALENTINIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .) (. VICTORIA AUGGG. Sedet Augustus, dextra crucem tenet, læva orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit. In medio, hinc N inde D Narbonensium de-creto. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Nummum hunc ex auro nobis amicus ostendit. In quo illud singulare est, quod sedens Valentinianus crucem tenet, quam stantes ceteri Augusti tenent: idque argumento suspicamur esse, jam seniorum hunc Augustum pingi veluti anno isto optimorum meritorum quiete fruentem. Atque eam ob causam arbitramur vota vicennalia non ipsum hoc anno Christi 415. ut ceteros suscepisse; subrogatumque ei hoc ipso anno fuisse Constantinum Augustum: denique fuisse Valentinianum deinceps dumtaxat honorium Aug. uti fuere post abdicationem Maximianus & Diocletianus.

Ibid. 2. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG B Victoria Augusterum, & ob id secundum numisma cusum hac forma. Stat Augustus laureato capite, paludatus: dextra labarum tenet, in quo & Christi monogramma pictum: læva tenet orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit: sinistro pede ipse calcat hostem. In medio, hinc S inde M. Victoria Augustorum, Securitas Mercatorum: tutis jam nimirum itineribus ab incursione hostium & prædonum. Ob id scriptum est infra, сомов Сіvitatum omnium Mercatores obtulerunt, numisma hoc aureum scilicet, quod est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. versu 1. Alius est in Gaza Regia pariter aureus isti simillimus; sed habet victo-RIA AUGG E quintum numisma. Alius similiter aureus, in collectione MS. D. Peirescii, pag. 373. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. galeato capite .)(. VICTORIA AUGGG. Stat Augustus, ut dictum est proxime. Infra, co B Cohortes obtulerunt. In Regio simili aurco est con. In cimelio Serenissima, Ducissa Aurelianensis aureus est: D. N. Theodo-SIUS P. F. AUG. capite galeato. .)(. VICTORIA AUGGG. Stat Augustus, capite galeato: dextra tenet crucem oblongam, finistra duo bacilla: leonem prostratum pedibus calcat: simistrorsum e cælo manus emicans Augusti capiti coronam imponit. In area nummi, hinc R inde V Roma Victrix. Infra, con ut proxime, Cohortes obtulerunt. Sic in nummo Gallieni legitur, cohh. PRÆF. PRINCIPI suo, Cohortium Præfecti Principi suo: les Mestres de camp à leur General. Bacilla duo in hoc numismate duas cohortes designant, quibus tunc præsectus Theodofius fuit. Litteram C solam poni pro Constantinopoli credere, obstinati ingenii foret. Sed hi nummi Theodosii, in quibus sunt litteræ co B ad annum 420. pertinent. Ut nummos autem sequentes anno Christi 415. tribuamus, cui & proxime superiores dedimus, facit primo similitudo litterarum R V in nummis Johannis Aug. utrobique: Deinde nomen PLA. in Valentiniano juniore; quod nomen non habet in nummis ante vota vicennalia, & judicatam proxime a nobis abdicationem patris: Denique & ætas Constantini Aug. qui fuit Victoris Augusti fi-

Ibid. 3.D.N. HONORIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. Stat Augustus eodem habitu, atque in nummo Theodossi. Eadem enim forma est utriusque nummi. In medio, hinc M inde D Mandato Decurionum. In-

fra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, in Const-Christ. pag. 63. versu 4. in Thesauro Brandeb. pag. 837. & inter Numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxIV. num. I. Sic in nummis Neronis. M. Aurelii, & Commodi principatu cusis apud coloniam Corinthum, in nummis Augusti apud coloniam Norbam Cæsariensem, in nummo Tiberii apud coloniam Patrensem, aliisque, legitur passim DD Decreto Decurionum. In nummis municipii Uticensis in Africa, sub Tiberio, DD PP Decuriones posuere, cum de statua scilicet ageretur. Nimirum in coloniis atque municipiis fuere Decuriones, id quod Romæ, Lugduni, Aquis Sextiis, Metis, Remis, & Treveris Senatores. Unde municipii Pompeiani Decurionem Herennium etiam Plinius laudat, lib. 2. sect. Lii. In Narbonensi autem provincia municipia fuere & coloniæ plurimæ, a Plinio commemoratæ; quarum Decuriones hæc aurea numismata cudi mandarunt a Mercatoribus, eo quod eorum securitati & commodis Victoria Augustorum plurimum contulisset. Ex hoc argumento autem præter alia, rideas liceat eorum inscitiam, qui COMOB in hisce nummis similibusque, Constantinopolim videre se existimant, quæ nec Decuriones habuit, nec visa est aliquando ab Honorio Aug

Ibid. 4. Ejusdem, priori simillimus: præter litteras R & V. in media nummi arca positas; quibus significatur Roma Victrix. Aureus est in Museo P. CHAMILLART.

Ibid. 5. D. N. ARCADIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGGA Victoria Augustorum, & ob eam primum numisma hac forma oblatum Principi. Eadem omnino forma nummi, atque in nummis Theodosii & Honorii. In medio s m ut in Theodosii nummo: Victoria Augustorum, Securitas Mercatorum est. Insta, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xxIII. num. 6. & in Const. Christ. pag. 61. versu 17. Etiam in Museo nostro aureus est, cum epigraphe, ut in nummo Honorii, victoria Augustorum: quintum numisma: ceteroqui isti simillimus, ut & alius in Gaza Regia,

VICTORIA AUGGGZ septimum.

Ibid. 6. Ejusdem, superiori plane similis: præter litteras M D Mandato Decurionum, ut in nummo Honorii. Aureus in Const. Christ. loco cit. & in Thesauro Brandeb. pag. 835. In alio simili apud P. CHAMILLART, VICTORIA AUGGG tantum, cum litteris M D & infra, como B: cui similis argenteus est apud D. Abb. FAUVEL. Alter Regius ex auro, VICTORIA AUGGG codem typo, cum litteris in medio, R V Roma Victrix: & infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtu-

Ibid. 7. D. N. JOHANNES P. F. AUG. Capite cincto lapillis. .)(.VICTORIA AUGGG. Eadem plane forma nummi, atque in nummo 4. qui est Honorii Aug. Pariter in medio nummo R v Roma Victrix. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Ex quo fabulam refellas, quæ Johannem facit obscuris natalibus hominem, qui Honorio mortuo arripuerit imperium, & mox divinitus sit superatus. Proh! qualibus fabellis mortalium ingenia delectantur! Est hic nummus aureus in Gaza Regia, Thes. Brandeb. pag. 841. & in Const. Christ. pag. 65. versu 5 6. Argenteum vidimus apud D. Comitem de Vaux, plane simillimum: sed infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

NIANUS P F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG Stat Augustus, plane ut in nummis Theodossi, Honorii, & Johannis, cum litteris R V Roma Vistrix. Infra, COMOR Civita-Kkk

tum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio: huic simillimus est in Museo nostro argenteus. In Const. Christ. pag. 56. versu 8.

pro labaro crux est oblonga, cum conob.

Tab.XV1.9. FL. CL. CONSTANTINUS AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG eadem forma, qua nummi superiores. In medio, hinc A inde R Annona restituta. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est, quem apud amicum vidimus. In alio simili KONOB Konstantinopolitani obtulerunt, sine nominibus FL.

Ibid. 10. D. N. Constantinus P. F. Aug. Vultu annorum 30. capite cincto gemmis. .)(. V i c-TORIA AAUGGG. Eadem est forma nummi hujus, ac nummorum Theodossi, Honorii, Arcadii, & Johannis; quibuscum proinde venisse eum in partem victoriæ hoc anno relatæ, & iste & illi pariter nummi clamant. Ex quo fabella refellitur, quæ hunc genere Britannum, & tyrannum facit, qui adversus Honorium invaserit principatum. Nam qui iunt Augusti saltem duo, quibuscum vicisse hostes in hoc nummo dicitur Constantinus? Nam victoria in nummis istis anno Christi 415. jam labente percussis altera ac diversa commemoratur a superiore. In voce A A U G G G littera prior A ad plures Augustos & ipsa designandos pertinet; aut fortassis primam denotat a Constantino simul cum aliis Augustis reportatam victoriam. In medio, hinc L inde P Libertas publica. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est nummus eximius, quem vidimus olim apud D. Dron; deinde fuit in Cimelio D. FOUCAULT. In Thesauro Brandeb. pag. 838. absque litteris L P simillimus huic alter est: sed infra funt litteræ; KONOB Konstantinopolitani obtulerunt. Similem alium pariter ex auro vidimus apud D. Marchionem de Montauban, cum litteris L D Lugdunensium decreto: & COMOB & epigraphe, VICTORIA A AAUGGGG Victoria prima quatuor Augustorum. Fucre Lugdunenses, qui & Konstanti-nopolitani sunt, familiæ Fl Claudiæ addictissimi, ut jam alibi diximus. Quod fi сомов & конов Byzantium defignat, ut volunt, quid cum isto Constantino Byzantiis negotii aut commercii fuit? Nam hunc esse hujus ævi, hoc est, Honoriani principem, Antiquarii omnes confitentur. In Collectione MS. D. de Peiresc. pag. 258. D. N. Constantinus PERP. AUG. Capite gemmato: ubi eum Constantinum Arclatensem, sed perperam, vocat. .)(. vic-TORIA AUGG. Denique in Gaza Regia est, D. N. CONSTANTINUS P. F. AUG. Capite cincto lapillis. .)(. VICTORIA AUGGG. Ipfe paludatus, itans, dextra labarum tenet, sed sine \* Christi monogrammate; finistra orbem Romanum, cui Victoria insistit: finistro pede calcat hostem. Hine A inde R non Arelate, (ut putant, qui propterea hunc Constantinum captum fuisse Arelate finxerunt:) sed Annona restituta. Înfra, KONOB Konstantinopolitani obtulerunt Principi aureum hoc numisma.

Ibid. 11. D. N. GALLA PLACIDIA P. F. AUG. .)(. VICTORIA AUGGG. Eadem prorsusest forma nummi, sive idem typus, atque in nummis Theodosii, Honorii, Arcadii, & Johannis. In mectio, R V Roma Victrix. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic aureus, in Const. Christ. pag. 56 versu 7.

Ibid. 12. D. N. JUST. GRAT. HONORIA P. UG. Caput gemmis ornatum: corona capiti imminet. )(. Bono REIPUBLICE. Victoria palmam fert & coronam. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est quem vidimus in Thefauro Regio. In alio ibidem fimiliter aureo, Victoria stans dextra tenet crucem oblongam: in vertice, sidus Solis est, Romani Principis symbolum. In medio, inde R inde V Roma Victrim. In-

fra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Non quidem, nata, sed Augustu hæc dicitur Bono Reipublicæ. Quod cum dicitur, non obscure, nostro quidem judicio, significatur, matrimonii jure hunc titulum obtinuisse eam, quod Augusto ei nupserit, qui hereditario titulo diceretur, ut alibi ostendimus, & victor, & Bono Reipublic & NATUS: ac proinde illi Fl. Cl. Constantino, cujus nummum attulimus proxime, num 9. & 10. filio Victoris Augusti; cujus in nummis ambo dicuntur BONO REIPUBLICÆ NATI. Eam ob rem, quemadmodum Constantini illius nummus inscribitur, VICTORIA AUGGG. nec decuit in nummis conjugis suæ ipsum repræsentari, ut in suo; ita Victoria in nummo Honoriæ conjux depingitur, ut ad Victoris, hoc est, illius Constantini conjugem pertinere hic nummus intelligatur, qui sit idem BONO REI-PUBLICÆ NATUS: & ex quo sit Honoria conjux mox datura progeniem BONO REIPUBLICÆ NATam.

Ibid. 13. D. N. JUST. GRAT. HONORIA F. P. Aug. Domina nostra Justina Gratiana Honoria Pis Felix Augusta. .)(. BONO REIPUBLICÆ. Ipse est alter nummis aureus e Gaza Regia, de quo dictum est proxime Eumdem porro vidimus & apud

D. Comitem de Vaux, cum cono B.

Ibid. 14. D. N. Honorius P. F. Aug. cum corona radiata. .)(. TRIUMFATOR GENT. BARB. Triumphator gentis barbaræ. Stat Augustus paludatus, dextra labarum tenet, in quo R: sinistra orbem Romanum. Ad pedes, captivus unus sedet, vinctis post tergum manibus. Infra, MDPs utrecte habet D. de Peiresc, pag. 226. Collectionis suæ Ms quæ nunc in Bibliotheca est Domini de Boze: Mediomatrici, permissu Senatus. Franciscus Cameli, in Catalogo Numismatum Reginæ Sueciæ, &D. de Peirelc, loco cit. aïunt hoc numisma argenteum esse maximæ molis Ex Mediomatricorum situ, qui hunc nummum cuderunt, conjicimus gentem barbaram de qua triumphasse Honorius Aug. dicitur, fuisse ubi nunc Rheni Palatinatus est: barbaram autem appellari, quæ nec Romanis pareret, nec Christiana sacra suscepis-

39.

Jovinus, sebastianus, constantinus, CONSTANS, & AULENAUS, fimul Augusti, a Natali Urbis, anno Christi 415.

Fab. XVI. 1. D N. Jovinus P. F. Aug. Capite cincto gemmis..)(. VICTORIA AUGG. Roma galeato capite fedet, dextra tenet orbem Romanum, cui Victoria Romana imposita coronam Romæ sedenti porrigit: sinistra, hastam. Infra, TRM s Treverensium Mercatorum societas. Argenteus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 63. versu

5. & in Thesauro Brandeb. pag. 839.

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime. Infra, ANT Prima Narbonensis tributum. Argenteus, in Museo P. CHAMILLART, plane eximius ad eorum innperitiam confurandam, qui quoniam nummorum fabricam & officinam dignoscere minime norunt, ubicumque ANT legitur, quantum cumque fabrica nummi se clamat Gallicanam, non Græcam aut Syriam, Antiochiam tamen ipsi putant, non primam Narbonensem, intelligi oportere. Nam in Jovini nummo quem locum habere, quæso, Antiochia potest; cum ipsi etiam historici in Gallia tantum, neque anno amplius uno, exercuisse hunc tyrannidem prodant; & Idatius quidem interfectum Narbone a ducibus Honorii referat? Cur ci argenteos, & Latine, & Romano charactere, & Gallicana omnino fabrica Antiocheni cuderent?

Ibid. 2. Ejusdem, ut in priore. Infra, SMLDU

Societas Mercatorum Lugdunensium, Decreto Urbis. Argenteus, ibidem. In alio simili e Museo nostro, s M I. D. At Chiffletus in Vindiciis, pag. 373. mendose, 5 M I.O.

Tab. XVI. 4.D. N. SEBASTIANUS P.F. AUG. Capite cincto geinmis. .)(. VICTORIA AUGG. Roma, ut in nummo Jovini. Infra, con Civitates omnes Narbonenses. Argenteus in Const. Christ. pag. 65. versu 5. In Thesauro Regio, & apud Mediobarbum, pag. 532. alius similis ex argento, habet kont Konstantinopolitanorum tertium numisma. Est hic etiam in Cimelio D. Foucault. In alio, ex schedis D. Vaillant, d. n. sebastiano P. F. Aug. & cont Civitatum ommium Narbonensum tertium numisma. Cetera sunt eadem. Sebastiani nomen, ut Johannis, huic datum a parente Christiano videtur, in honorem Divicognomims.

Ibid. 5. D. N. Constantinus P. F. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AAUGGG. Victoria quatuor Augustorum: Constantini, Constantis, Jovini, & Sebastiani. Nam horum nummi similes inter se id evincunt. Insta, cont Civitatum omnium Narbonensium tertium numisma. Argenteus

nummus est in Museo nostro.

Ibid. 6. Ejusdem, ut proxime. Infra, SML D ut in nummo Jovini tertio. Est argenteus ibidem. In alio fimili e Thefauro Regio, & apud D. Abb. FAUVEL, est tantum VICTORIA AAUGGG. Pr storia trium Augustorum; Constantini scilicet, Constantis, & Jovini. Denique in alio simili pariter argenteo, apud D. de Ballonsseaux, ut ad me scripsit 28. Octob. 1707. VICTORIA AAUGGG funt in imo margine litteræ TRMS Treverorum Mercaturum Jocietas, ut in nummo 1. Jovini. Denique in Collectione MS. D. de Peiresc, pag. 258. ita scriptum est: Nummus aureus Constantini Arelatensis: Caput gemmatum; D: N. CONSTANTINUS PERP. AUG. -)(. VICTORIA AUGGG. Victoria &c. Atmox: Argenteus ejusdem Constantini: D. N. Constan-TINUS P. F. AUG. .) (. VICTORIA AUGGG. M. D. Priorem ex his jam nos superius commemoravimus: & M D esse Mandato Decurionum, subinde monuimus.

Ibid. 7. D. N. Constans P. P. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AAUGGG. Victoria trium Augustorum, Constantis, Constantini, & Jovini. Roma galeato capite sedet, omnino ut in nummis Conitantini, Jovini, & Sebastiani. Infra, Kont Konstantinopolitanorum tertium numisma. Argenteus est eximiæ raritatis, necdum alibi visus, quam in Cimelio Viri Nobiliss. D. de Ballonsseaux, in Senatu Luxemburgico Senatoris; qui hanc nummi sui inscriptionem ac delineationem accuratissime a sedescriptam ad nos perhumaniter transmisit per litteras, datas XXI. Maii, anni 1704. Similitudo porro metalli, & fabricæ, & moduli, & fymboli five typi, & inicriptionis, certissimum omnino argumentum est ge-Iti simul principatus ab his, quorum habent numismata absolutam hanc similitudinem. Oportet igitur hunc Constantem fratrem fuisse Constantini, quippe qui cum eo sit Augustus; eumdemque Victoris Augusti filium, non nepotem: siquidem numquam Augustos passus est Senatus esse ex eadem una familia tres continuos, patrem, filium, ac nepotem: sed tantum post patrem, liberos duos; ut Titum & Domitianum, post Vespasianum: Antoninum & Getam, post Severum. Constantis hujus apud scriptores historiæ Romanæ nulla mentio est, præterquam apud Zosimum, qui hunc filium facit Constantini.

Ibid. 8. D. N. JOVINUS P.F. AUG. Capite cincto gemmis. )(. RESTITUTOR REIP. Stat Augustus paludatus, dextra labarum tenet, sinistra orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit: sinistro pede calcat hastem. Hinc T ande R Tranquillitas restituta. Infra, CONOB Ci-

vitates omnes Narbonenses obsulerunt. Aureits est in Thesauro Regio, in Const. Christ. pag. 65. versu 4. & in Thes. Brandeb pag. 839. Simillimum huic ceteroqui & pariter ex auro perpulcrum vidimus apud P. Lempereur e Societate nostra, cum litteris in media area, L D hocest, Lugdunensium decreto. Infra, como B Civitatum omnum Mercatores obtulerunt. Alius denique argenteus in Thesauro Regio, nullas habet in area litteras: cetero horum est simillimus.

capite. 9. Ejusdem, capite pariter cincto gemmis.

(). RESTITUTOR REIP. Roma icdet, galcato capite, dextra Romanum orbem tenet, cui Victoria imposita coronam Romæ sedenti porrigit: sinistra tenet hastam inversa cuspide. Infra, kont Konstantinopolitanorum terrium numisma. Argenteuseste Mufeo nostro, & apud D. Comitem de Vaux. In Const. Christ. pag 65. versu 5. con Civitates omnes Narbo-

nenses.

Ibid. 10. D.N. Aulenaus P. aug. Domimus nofter Aulenaus pater Augusti. Caput cinctum gemmis: vultus annorum x L. aut x L v..)(. ICAESU TPNAVIA. Prima Cæfaris Vibtoria: tertia Principis nostri Aulenai Invisti Augusti. Est exargento puncherrimus, cujus fabrica hanc ætatem refert, apud D. Abb. DE CAMPS, ubi eum contemplati sumus ac delineavimus. Stat Augustus paludatus, ut in nummo 8. qui Jovini est: dextra tenet labaruni, ın quo visitur R Christi monogramma: sinistra tenet orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit. Infra, Luc Lugdumensium quinque civitates. Ne de nomine quidem cuiquam historicorum notus iste Aulenaus est. Docct autem hic nummus, Augusti titulo ac munere auctos interdum fuisse a Senatu e primaria nobilitate viros, qui duxissent uxorem de familia sive de gente Cæsarum. Nec Cæfares ipfi quidem, nec Pii propterea dicebantur, nec Pii Felices; sed Augusti tamen & Principes, & Patres Cafarum. Cafaris ergo pater Aulenaus appellatur in priore hujus nummi superficie: Casarautem Aulenai filius in aversa nummi area ante patrem commemoratur, quia nobilior materno genere. In nummis antiquis similiter GERMANICUS P. C. CÆS. AUG. pater Caii Cefaris Augusti: & AGRIPPINA M. C. C.E.S. AUG. mater Caii Cafaris Augusti Scribitur.

40.

PLA. VALENTINIANI nummi fingulares duo; adultermus unus.

Tab. XVII. 1. D. N. VALENTINIANUS SPE AUG. Caput pileo tectum. E regione, palmæ ramus erectus, index victoriæ. .)(. PLACE ASPETRI. Nummus est plane singularis, ex ære maximæ molis. Fuit olim in Cimelio Reginæ Christinæ: unde Franc. Cameli fic edidit mendose, pag. 124. Ædificium cum tribus figuris: PLATEA S. PE-TRI. Melius D. Vaillant, in schedis Mss. quas nune habet D. DE BOZE, Secretarius perpetuus Regise Inscriptionum & Numismatum Academiæ, bis scribit, pag. 42 & alibi, PLACEAS PETRI. Hydraulum super puteum . . . hinc & inde instrumentum ad bauriendam aquam volvunt. Hoc tantum ille. Iconem quam hic repræsentamus, exprimi diligenter Romæ curavit ex ipso numismate R. P. Daubenton de Societate Jesu, Assistens Franciæ, Illustr. D. Livio; cujus nunc est Cimelium Reginæ Succiæ, benigne copiam exprimendi faciente. Sic autem epigraphen interpretandam arbitramur: Placidus Cæsar erexit Apollini statuam, propugnatorem experius Iutatorem Romani Imperii: in prælio nimirum, unde victor discessit, uti palma indicat in anteriore nummi superficie depicta. Sic jovi conservatori statuam posuisse Licinium vidimus, in seculo Constantinia-Kkk 2

no: Jovi victori Gallienum cum exercitu suo. Apollini statuam in basi statuerat Placidus Cæsar, juxta hydraulum, (un jeu d'orgus que l'eau fait jouer:) quem is more Principum in horto collocarat quoniam is Musicæ præses a gentilibus deus haberetur. Tollones duo aquam e puteo vectibus & haustris eliciunt; quæ ex hydraulo quidem redundans æquabiliter delabi cernitur dextro latere, & sinistrorsum ad basis Apollineæ pedes.

In syllaba PLA littera A non in acumen superne desinit, sed in lineam directam, ut vice puncti ad syllabam eam pertinere intelligatur, neque jungi debere cum sequente littera C. At littera A quæ Apollinem denotat, major ceterisest ob illius dei honorem: quamobrem & capiti imminet statuæ; alioquin congruentius dextrorsum poneretur, ut esset par utroque latere numerus litterarum, hoc est, senarius: quemadmodum in antica numismatis pagina duodenarius est

utrimque.

Cusus hic nummus videtur anno 399. anno antequam Valentinianus junior Augustus esset: id quod factum est anno 400. ipso jam agente annum ætatis vicesimum: ut vultus indicat. Idcirco spe Aug. spe Augustus appellatur; id quod idem fere valet, atque in nummo Antonini Severi, DESTINATO IM-PERATORI. Nec habet ullum titulum dignitatis, sed tantum nomina gentis seu familiæ suæ geminæ: alterum Placidi, ex avo paterno; alterum Cæsaris, ex paterna avia; ac propterea ex patre utrumque. Nec vestem aliam gerit, quam Senatoriam; nec coronam e gemmis, sed pileum. Ad hanc igitur natalium claritatem ac cedente victoria, & jam tum D. N. quia Cæsar, & spe Augustus: & mox Juliano Aug. subrogatus est una cum patre, aliifque.

Propugnatorem autem expertus Apollinem Placidus Cæsar dicitur, ut alii in nummis Martem Propugnatorem. Tutator Romani Imperii Apollo hic appellatur, ut in celebri numismate, quod paucis ante istud annis cusum fuit; quod & nos jamdudum explicuimus: GENIO ANTIOCHENI APOLLONI SANCTO SMN: Genio primæ Narbonensis, Tutatori Imperii, Odio Christianorum etiam nobis irato, Apolloni sancto, Societas Mercatorum Narbonensium. Ibi citharam tenet Apollo, qui isthic adstat hydraulo. Vide Nummos Narbonensium a nobis explanatos in Nummis Populorum & Urbium. Apollo ipse est etiam Sol, qui propterea hic est radiatus: qui & in nummo Aureliani est, sol dom inus imperi ROMANI. Similiter radiato capite, sed & absque brachiis ac pedibus instar dei Termini Apollinem exhibet nummus Augusti argenteus, cum hac epigraphe, hinc IMP. inde CAESAR, in Museo, P. DE VITRY. Idem & Juppiter est, qui in nummis Diocletiani, aliisque, dicitur TUTATOR AUGG. Tutator Augustorum.

Nondum ergo Chistianam sidem susceperat Placidus Cæsar, cum iste ejus honori percussus nummus est; necdum proinde etiam pater ipsius Christo nomen dederat. Sed tunc suscepti Christiana sacra uterque, cum in partem Reipublicæ administrandæ ambo sunt vocati. Hunc igitur rebus suis ethnici æquum se præbiturum esse in principatu, isto, quod hic nummus exhibet, indicio spera-

bant.

Tab.XVII.2.D N.PLA.VALENTINIANUS P.F. AUG.

1)(. BONIFATIUS. Nummus est eximius in Thefauro Regio, ex ære maximo, quem descripsit DuCangius in Const. Christ. pag. 67. versu 1. In eo
numismate caput Placidi Valentiniani cinctum gemmis est, vultu in Orientem converso, cum ramo palmæ ei apposito. In parte nummi contraria, Imperator curru quadrijugo triumphantis more vehitur,
dextra coronam & slagellum tenens, palmam sinistra. Alterum, huic prope similem, sed aureum,

in quo pro equis totidem cervi sunt, finxit Octavi Strada, mutatis etiam pro arbitrio litteris in imo margine positis. Goltzius genuino viso numismate, sed detrito, scripsit in Thesauro suo, Valentiniani senioris nummum exstare inscriptum, BONI FATI: id quod etiam refert Occo, pag. 561. sed ita ut pcnes Goltzium fidem velit hujus rei esse. Horum crrores coarguit nummus Regius, quem a nemine adhuc intellectum ita nunc demum exponimus. In eo de industria scriptum est divisa voce, hinc BONIP inde Atius: quoniam sunt primæ dumtaxat totidem vocum litteræ, hac sententia, quæ duobus pariter constat incisis: Bono Omnium Narbonensium Insubribus Fusis, Arelatenses Triumphum Insignem Valentiniano Statuerunt: qui triumphus nimirum in ipsa nummi area pingitur. Gallice: Les Milanois ayant esté mis en déroute, au grand avantage de toute la Province Narbomoise, la ville d'Arles a decerné un triomphe magnissque à Valentinien. Vexabant hoc ævo Insubres provinciam Narbonensem, usque ad ætatem Justini ac Theodeberti Augustorum. Quam ob causam scriptum est in nummis utriusque Augusti, VICTOR: hoc est, Urbibus Imperii Civitates Transpadanas Omnes Reconciliavit. Nam iidem Insubres ex parte, & Transpadani, in nummis antiquis. Et plurimi certe nummi fæculi Justinianei nunc dissidium, nunc concordiam earumdem inter se provinciarum testantur. In imo margine nummi hujus sunt hæ litteræ, quas monogrammata ait esse Du-Cangius: sed funt ejus generis duo tantum postrema: id quod nummi opifex voluit intelligi, totidem omnino additis circulis, quot funt hic voces, hoc est, omnino sex. Ex quo apparet liquido, quatuor priores litteras sejungi a se invicem oportere, ut totidem vocum initia: duo dumtaxat deinde sequi monogrammata:

Recipit Dominos Arelate Divitiis AUCTA HOSPITES SUOS. La ville d'Arles devenuë plus riche, loge chez elle les Maistres de l'Empire.

Hic ille nummus est, ex quo sinxere sabulatores sub Valentiniano isto, quem tertium appellarunt, Bonifacium Comitem, Augustini Hipponensis amicum; de quo longa in Chronicis tragcedia est, quam collegit ex ipsis descripsitque Du-Cangius in Dissert. de inferioris ævi Numism. num. 59. Hinc etiam Bonifacium pro Bonifacio, in nummo ipso quem habemus Bonifacii Noni, & Græce Bonipários sequior ætas scripsit. At Arelatem vidisse umquam Valentinianum juniorem, aut Insubres suisse ab eo susos fugatosque, libri certe non prodiderunt, quippe qui nihil niss sictum de illis temporibus, aliisque sæculis plurimis proferunt.

41.

Simul Augusti fuere
THEODOSIUS & MARCIANUS,
anno Christi 420.

Tab. XVII. 1. D. N. THEODOSIUS P. F. AUG. Capite galeato cum crista, dextra hastam tenet, læva clypeum. .)(. GLORIA ORVIS TERRAR. Stat Augustus paludatus, capite laureato, dextra tenet orbem Romanum, cui Crux imposita est; hoc est, Orbem Christianum: sinistra tenet labarum, in quo P. Christi monogramma. Latere dextro, sidus Solis, quod est Romani Principis symbolum. Infra, TESOB. Hunc nummum jam superius descripsimus, §. 28. num. 38.

Ibid. 2. D. N. MARCIANUS P. F. AUG. Capite galeato cum crista; & cetera prorsus ut in Theodosio. .)(. GLORIA ORVIS TERRAR. Omnia plane ut in nummo Theodosii. Infra, TESOB. Est aureus singularis in Thesauro Regio. Similitudo

•

indiscreta omni ex parte duorum istorum numismatum certissimo argumento est, utrumque eodem anno Augustum fuisse; sed Theodosium honorarium dumtaxat, ut suit Diocletianus, post expletum annum vicesimum: Marcianum vero sungentem magistratu ac principatu. Facit eadem ut suspicemur, Eusemiam Theodosii Aug. siliam suisse; & cum hanc uxorem Marcianus duxisset secundis nuptiis, Theodosii eum generum factum esse. Stemma Marciani Aug. superius dedimus §. 11.

42

Simul Augusti renunciati sunt Avitus, Majorianus, Leo, Marcianus, Severus, GLY CERIUS, PETRONIUS MAX. & cum his fuere

VALENTINIANUS junior, & THEODOSIUS, anno Christi 420.

Quoniam non ultra annum vicesimum per leges liceret prorogari imperium five principatum Augustorum in provincia, nec Valentiniani patris occurrunt vota tricennalia; idcirco anno ipso Christi 420. arbitramur creatos fuisse duos summos Imperatores, Leonem & Marcianum: Augustos autem, tum Legatos in exercitu, tum Gubernatores in provinciis & civitatibus primariis, quinque: Avitum, Severum, Glycerium, Petronium Maximum, & Majorianum. Missos autem fuisse eosdem in Gallias, ad compescendos iterum tumultuantes prædones & hostes: victoriam porro de his reportatam fuisse anno sequente, Christi 421. Id enim ex similitudine indiscreta nummorum, qui sunt istorum honori percussi, & ex ipsomet corumdem typo agnoscimus; annum istum adhuc agentibus cum illis Placido Valentiniano, & Theodosio: atque ob eam rem percussis in corum honorem nummis similibus. Qui quoniam in Honorio non apparent, eumdem post vota tricennalia pro codem nuncupata Kal. Januariis, intra eum annum certe revocatum a Senatu de more fuisse, credimus.

Tab. XVII. 1. D. N. VALENTINIANUS P.
F. AUG. Capite cincto gemmis & lapillis. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria omnium Augustorum.
Augustus laureato capite, paludatus, dextra tenet
crucem oblongam, læva orbem Romanum, cui
Victoria Romana imposita coronam Augusto porrigit: sinistro pede is calcat prostratum leonem. Hinc
R inde V. Roma Victrix. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in
Museo P. Chamillart, inter aurea numismata
Ducis Parmensis, Tab. xxv. & in Const. Christ.
pag. 65. versu 7. In Museo nostro autem argenteus
est magni moduli. Theodosii Aug. nummum huic
pæne similem, huc referri oportet, quem attulimus
ad annum 415. §. 38. Quæ primo cuduntur Augustorum honori numismata, ea sunt ex auro omnia,
ut quæ §. isto repræsentamus.

Ibid. 2. Ejusdem, ut proxime. In medio, R M Restituta Mercatura. Infra, con ob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Brandeburg. pag. 843.

Ibid. 3. D. N. AVITUS PRPF AUG. Dominus noster Avitus Perpetuus feliciter Augustus. Caput cinctum gemmis. .)(. VIETORIA AUGGG. Stat Augustus eodem habitu atque in Valentiniani nummo. In medio hinc A inde R Annona restituta. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio, unde illius ectypum habemus. Est & in Const. Christ. pag. 65. versu 5. Sed ibi PAPF scriptum mendose est pro PRPF quod in ipso nummo conspicue vidimus. PERP Aug. appellatur in altero nummo apud Paul. Petav. pag. 13. In alio pariter aureo apud D. Comitem de

Vaux, legitur: D. N. Avitus per pe Aug. capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. In medio, hinc R inde M Restituta Mercatura. Infra, CONOB. Cetero similis priori est. Vix tamen arbitramur scriptum fuisse perpe ut nihil aliud quam Perpetuus fignificaretur. Videndum an non potius sit, vel PERF. Perpetuus feliciter, vel Perpetuus Populo expetente Augustus. Denique ejusdem Aviti nummum ex ære minimo vidimus apud D. Fou-CAULT, hac epigraphe: M. MÆCILIUS AVI-THUS (sic enim scribitur) P. F. AUG. capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. Stans ipse, dextra tenet orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Augusto porrigit; sinistra labarum. Est Mæcilia gens antiqua: nam inter Triumviros Monetales fub Augusto MÆCILIUS TULLUS legitur. Avitum Imp. patria Arvernum fecerunt Sidonius Apollinaris, Carm. v11. & Gregorius Turon. lib. II. Hist. Franc. cap. x1. quoniam legerunt apud Plinium, libro xxxIV. fect. xVIII. pag. 107. Vibium Avitum præsidentem provinciæ Arvernorum, sub Tiberio. Verius dicerent e gente Vibia fuisse Avitum, cui Mæcilia nupserit e gente Pia Felice: unde filio nomen fuerit M. Mæcilii Aviti Pii Felicis

Ibid. 4. D. N. Jul. MAJORIANUS P. F. AUG. cum galea, & haita ante pectus exferta: in fibula, vestis est 🖈 monogramma Christi. .)(. victo-RIA AUGGG. Stat Argustus, ut in nummo 1. qui est Valentiniani Aug. Hinc A inde R ut in flummo Aviti, Annona restituta. Infra, сомов Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Gretserus tomo III. de Cruce, pag. 67, legit conob. Hunc aureum vidimus nummum, apud D. Comitem De Vaux. Similis huic est in Thesauro Regio, & apud P. CHAMILLART. Verum in his duobus non fibula vestis, sed clypeus habet R monogramma Christi. Est & in Const. Christ. pagina 77. versu 3. Fuit huic Augusto Julii nomen quoniam genus duceret paternum ex Julia Cæfarum ea familia, quæ non esset conjuncta affinitate cum Flavia: Majoriani nomen alterum ei fuit a Majoria conjuge, ut a Domitia Domitiano. Ex patre ergo Julius, ex conjuge Majorianus, ex matre fuit Pius Felix. Sic etiam Julius Nepos ex patre Julius Nepos, ex matre Pius Felix fuit: eumdemque Julii Majoriani patruelem fuisse, nominis similitudo, & par fere ætas

Ibid. 5. Ejusdem, ut proxime. In medio, hinc R inde V. Roma Victrix. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxv1. num 4. In alio apud Occonem, pag. 577. litteræ sunt in medio, hinc N inde D Narbonensium decreto.

Ibid.6.D.N.LEO PERPET.AUG. caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. Imperator state o habitu, qui describitur in nummo 1. Valentiniani. Hinc R inde V Roma Victrix. Insta, comob Civitatum omnium Mercatores obtalerunt. Aureus est in Thes. Brandeburg. pag. 844 cui fere similis est in Const. Christ. pagina 77. versu 1. Regius pariter aureus habet in medio hinc N inde P Negotiatio promota: le Commerce accru. Insta, comob.

Ibid. 7. D. N. MARTIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. Imperator stat eo habitu, qui in Theodosii, Valentiniani, Aviti, Majoriani, & Leonis nummis describitur. In medio hinc R & V Roma Victrix. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Cimelio P. CHAMILLART. Est Marcianus a conjuge Marcia sic appellatus: ex qua gente fuit Marcia Otacilia Severa, Philippi Imp. conjux, & ipse Philippus.

1bid. 8. D. N. LIBIUS SEVERUS P. F. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGS. Stat Ll!

S

Augustus eo habitu, quo ceteri ante dicti. In medio, hinc R inde V Roma Victrix. Infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est argenteus magni moduli in Museo nostro. In Thesauro Regio aureus, & in Const. Christ. pagina 77. versu 4. habet in medio, hinc R inde A Restituta annona. Libius pro Livius interdum scribitur; quemadmodum & in nummo argenteo minutissimo, apud D. Comitem de Vaux, ejusdem Severi nummus inscriptus est, D. N. SEBERUS P. F. AUG. pro Severus: in parte nummi postica crux est in corona laurea. Ergo Livius materna gente fuit, ex qua olim Livia Augusti conjux prodiit: ex matre Severus fuit, ducto genere ex Fl. Val. Severo Cæsare Augusto.

Tab.XVII.9. Ejusdem, ut proxime: sed in medio sunt litteræ R & M Restituta Mercatura: infra, сомов Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. est inter Parmenses, Tab. xxvi. num. 6. Et hunc profert Mediobarbus e Museo suo, pagina 548. hoc titulo: D. N. LIB. SEVERUS P. F. AUG.

Ibid. 10. Ejusdem, ut supra. In medio, hinc A inde R Annona restituta, ut in nummis Aviti & Majoriani. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est apud P. CHAMILLART.

Ibid. 11. D. N. GLYCERIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. ut in superioribus nummis. Hinc R inde V Roma Victrix. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio, & apud Mediobarbum pag. 550. In Thef. Brandeburg. pag. 846. scribitur AUGG tantum, sed eodem sensu. Est enim Augge plusquam duorum, Augg vero hac ætate; plurium indefinite. Similiter PP AUG ibi dicitur, Perpetuus Augustus: quem titulum alibi non vidimus Glycerio datum. Apud D. Comitem de Vaux in aureo simili legimus, P. F. AUG. &

VICTORIA AUGG.

Tab. XVIII. 12. PETRONIUS MAXIMUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)( VICTORIA AUGGG ut in omnibus Tuperius allatis numismatis. Hinc R inde M Restituta Mercatura. Infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thelauro Regio, apud D. Comitem de Vaux, in Thef. Brandeburg. pag. 845. in Tab Parmensi xxvi. num. 2. & in Const. Christ. pag. 67. versu 5. Iste paterno genere Petronius, materno Maximus, hoc oft, e familia Fl. Val. Max. unde & Constantini, fuit. Sub Cæsare Augusto in nummis argenteis PETRO-NIUS TURPILIANUS Triumvir Monetalis est. Et apud Plinium, libro vi. sect. xxxv. ejusdem Augusti temporibus, P. Petronius, equestris ordinis, Præfectus Ægypti; & sub Nerone, ex eodem Plinio, lib. xxxvII. fect. vII. T. Petronius Consularis. Itaque & paternum Augusti hujus nomen in nummis apponitur, quoniam eslet is nobilissimæ vetustissimæque familiæ; & maternum, quoniam esset e Flaviis Max. Cæsaribus & Augustis. Perperam Goltzius legit in hoc nummo, D. N. FL. ANICIUS MA-XIMUS P. F. AUG.

Cœcum jam esse, aut valde obstinatum oportet cum, quem non tanta fimilitudo nummorum cogat confiteri, fimul Augustos fuisse hos septem, quorum hic nummos exhibuimus & nomina.

Ibid. 13. D. N. PLA. VALENTINIANUS P. F. AUG. Caput cinctum gemmis. .)(. PETRO-NIUS MAXIMUS V. C. CONS. Prægrandis exære nummus est, in quo Petronius sedet in sella, Con-Iulari habitu, dextra tenens codicillos seu volumen, læva scipionem, cujus in apice Aquila Romana est, insigne Consulatus. Hunc se nummum vidissetestatur Sirmondus in Notis ad Sidonium: Est & in Collectione MS. D. de Peiresc, pag. 55. Dissert. de eo Du Cangius in Dissert. de Numism. inferioris ævi, in. Lx1. Sententiam hoc titulo expressam nemo adhuc intellexit. Hæc enimvero est, Petronius Maximus

Vice Cafaris Conful Narbonensis secunda. Simshis ei est illa, quam nos olim deprehendimus in Aureliani nummo inscripto: IMP. C. AURELIANUS AUG. .)(. VABALATHUS UERIMPR hoc est, Vice Casaris Rector Imperii Romani. Sic Petronius Maximus, priusquam Augustus renunciaretur, Vice Cæsaris Consul Narbonensis secundæsuit. Vice Cæ-Jaris autem, quamvis etiam ipse Cæsar, sed materno genere tantum ipse, ut & Vabalathus; Valentinianus, paterno.

1bid. 14. D. N. Jul. MAJORIANUS P. F. AUG. cum galea & hasta ante pectus exserta. .)(. VOTIS MULTIS. Stat Augustus cum hasta & clypeo; qui Legati in exercitu, non summi Imperatoris, habitus est. Argenteus hic nummus exstat in Thesauro Regio, apud D. Abb. FAUVEL, & in Const. Christ. pag 77. versu 3. qui hoc loco describendus fuit, quoniam non alius esset ei in isto opere convenientior, quam ubi primum hujus Augusti numismata describuntur. Nam ea formula votis MULTIS initium principatus ejus designat. Quo tempore nimirum, cum Senatum poeniteret potestatis antea commissa tot principibus ad annos viginti, nempe Valentiniano utrique, Theodosio, Honorio, aliisque fortassis; noluit jam tempus definire, quo quisque in provincia relinqueretur: Majoriani soli VOTA MULTA, nullo finito tempore, decreta sunt: dissidentibus discordantibusque de quinquennio decenniove statuendo suffragia Senatorum. Nisi forte verius hæc formula significat, vosis populi Romani multis impetratum a Senatu fuisse Majorianum Aug. missumque in provinciam. Itaque tum hacc ratio, tum paucitas nummorum, qui funt Augustorum istorum nominibus percussi, omnino suadet, post quinquennium omnes, præter Leonem Imp. fuisse revocatos. Nulli alteri, præter istum, ulla ctiam vota v. aut x. funt decreta; quod nulli fuerat ex antecessoribus derogatum. In altero aureo, e Thesauro Regio, qui est pariter inscriptus, voris MULTIS, duo Augusti sedentes dextra volumen Evangelicum tenent, sinistra crucem. In medio, hinc R inde V Roma Vittrix. Infra, como B.

**43**.

Simul Augusti fuere, Leo, Anastasius, Basiliscus, Zeno, Marcianus, Nepos, Romulus, & Severus, anno Christi 438.

Circiter annum quintum Anastasii, Zenonis, & Basilisci, creati sunt Imperatores alii tres: Anthemius, Nepos, & Romulus: cum duobus Augustis, Attalo & Olybrio. Id nummorum indiscreta propemodum similitudo, excepto solo nomine, maniseste arguit. Julio Nepoti decreta reperiuntur VOTA V. Ob victoriam autem, quam anno eo retulerunt, conjunctis viribus & copiis cum Leone, Anastasio, Basilisco, Zenone, Marciano, & Severo, numismata fingulis cusa sunt aurea eodem typo.

Tab. XVIII. 1. D.N. LEO PERPET. AUG. Cumgalea, clypeo, & hasta transverse humero dextro imposita: quæ sunt in nummis insignia summorum Imperatorum. Dominus noster Leo Perpetuus Augustus.
)(. VICTORIA AUGGG A Victoria Augustorum, quarto numismate confignata. Victoria stans in dextrum latus conversa, tenet crucem oblongam: retro, fidus Solis, Romani Principis fymbolum. Infra CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Museo P. CHAMILLART. Alium similiter aureum in Gaza Regia vidimus, cum inscriptione, VICTORIA AUGGG Z hoc est, septimo hoc numismate confignata Victoria: sed in co est Leo capite tantum cincto gemmis. Alium denique apud D. Comitem de Vaux, in quo D. N. LEO PERPET

AUG. gestat hastam humero dextro impositam: & in parte postica, VICTORIA AUGGG Hostavo. Nummos Leonis Aug. videmus inscriptos, Leo PERP. AUG. nullum hoc titulo, Leo P. F. AUG. Ut intelligamus, non ipsum Pium Felicem, sive de Commodi stirpe suisse: sed duxisse tantum in matrimonium filiam alicujus Cæsaris Pii Felicis: ex qua cum filiam sustulisset, quæ nupta Zenoni Zenonem Leonem Cæsarem procreavit, qui cum avo gessit principatum anno ipsius sexto: Leone patre ob assintatem illam cum Cæsaribus, & ob Transpadanam Italiam ab ipso, seliciter occupatam, ut instra dicetur \$. 45. Augusto Perpetuo statim salutato, quamvis Pius Felix, hoc est, Cæsareo sanguine non esset, nec genere Romanus, sed homo Græcus.

Tab. XVIII.2.D.N.ANASTASIUS P.F. AUG. cum galea, ceterisque infignibus fummorum Imperatorum, ut in Leone. .)(. VICTORIA AUGGG A Victoria Augustorum, primo isto numismate confignata. Victoria, qualis in Leonis nummo depingitur, cum Solis sidere. Insia, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus e Thesauro Regio, & apud Gretserum, e Thesauro Bavarico, pag. 70. In Const. Christ. pag. 48. versu 1. est pp & conob pro pf & comob. Anastasii nomen, quod per se Græcum est, ortum este eum ex Græco patre significat; & matre nihilominus Pia Felice: quandoquidem & Pius Felix est, hoc est, de gente Cæsarum Flaviorum, ex Commodo Pio Felice Aug. prognatorum.

Genus traxisse Anastasium Aug. ex Pompeio Magno vere cecinit, sed casu, opinor, scriptor Epigrammatis in Anthologia Græca, lib. v. pag. 397. edit. Henr. Stephani, ubi de Pompeio Magno sic ille:

Κείνος ανής, ος πάσιν έην φάος, ος βασιλήσς Ήχαθέην εφύτευσεν Αναςασίσιο γενέθλην.

Hoc eft, Grotio interprete:

Hic quondam jubar orbis erat, de sanguine cujus Venit Anastasti divini Principis ortus.

Vere, inquam, tametsi casu hoc iste dixit: siquidem omnes Augusti Pii a Pompeio Magno Pio genus traxerunt.

Ibid. 3. D. N. BASILISCUS PRET AUG. Perpetuus Augustus. Habet in hac nummi superficie Basiliscus galeam & alia summorum Imperatorum insignia, quæ in Leone descripsimus. .)(. VICTORIA Auges. Eo habitu Victoria hic exhibetur, quo in duobus nummis prioribus, cum Solis sidere. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 81. versu 3. & aureum pariter vidimus apud D. Comitem de Vaux. In Thef. Brandeburg. pag 848. est VICTORIA AUGGB secundo. Apud Gretlerum, tomo III. de Cruce, pag. 69. alter est aureus e Thesauro Bavarico; D. N. BASILISCUS P. F. AUG. codem habitu. .)(. VICTORIA AUGGG. COMOB. Cetero fimillimus priori. In Gaza Regia huic Bavarico alius fimilis, cum victoria augge B ut in Anastasi Childerici, pag. 252. Jungi denuo affinitate Cæsares cum Græcis hoc ævo cœpere, & filias suas nobilibus e Macedonia ac Peloponneso viris in matrimonium dare. Hoc nomina Augustorum Græca testantur, Leo, Anastasius, Basiliscus, & Zeno. Basilisci & Zenonis stemma superius dedimus, §. 11. & 12. Prius ipsorummet Augustorum nonnulli uxores ducebant e Græcia; ut in Severo Alexandro olim, aliisque ostendimus. Insignis in his Diocletianus est: qui cum esset e gente Valeria, ab uxore, filia Dioclis, cognomen illud accepit, Diocletiani. Est enim Diocles Græcum nomen, quod a Plinio sæpe memo-

Ibid. 4. D. N. ZENO PERP. AUG. cum ga-

lea, ceterisque, ut supra, insignibus Imperatoriis..) (. VICTORIA AUGGGÁ & omnia prorsus ut in nummo I. qui est Leonis Aug. Insta, con ob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, & in Anastasi Childerici, pag. 252. & in Const. Christ. pag. 81. versu I. cui sere similis est in Thes. Brandeb. pag. 848. In alio persimili aureo apud D. Comitem de Vaux, est victorial aureo apud D. Comitem de Vaux apud D.

Ibid. 5. Ejusdem, plane similis: ted in medio, binc M inde est D. Mandato Decurionum. Infra, como B Civitatum omnium Morcatores obtulerunt. Aureus est e Thesauro Bavarico. apud Gretserum,

Ibid. 6. D. N. MARCIANUS P. F. AUG. Cum galea & ceteris infignibus Imperatoriis. )(. VICTORIA AUGGG. Victoria, qualis est omnino in nummis ante dictis. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Gaza Regia; apud D. Comitem de Vaux, & in Const. Christ. pag. 67. versu 3. Huic similis est alter in eodem Thesauro Regio, & in Thes. Brandeb. pag. 844. inscriptus, victoria Auggg B hoc est, secundo hoc numismate consignata Victoria Augustorum. In gaza Regia alius pariter aureus, victoria Auggs z septimo numismate consignata: est & apud Chistletium in Anastasi Childerici, pag. 252. Denique apud Gretserum, tomo su de Cruce, pag. 65. Victoria auggs decimo.

Ibid. 7. D. N. Jul. Nepos P. F. Aug. cum galea, ceterisque, ut prioris, infignibus summorum Imperatorum. .) (. VICTORIA AUGGG. qualis in nummis superioribus. In medio, hinc R inde V. Roma Victrix. Aureus est in Anastasi Childerici, pag. 252. & in Const. Christ. pag. 7. versu 7. 8. ubi etiam alter est cum litteris hinc V inde D. Votis decennalibus. Infra, conob Crvitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus alter e Thesauro Regio habet in medio hinc H inde P. Hilaritas publica.

Ibid. 8. Ejusdem, sed capite tantum cincto gemmis. .)(. In corona laurea, vot. x. mult. x. Est argenteus in Const Christ. pag. 77. versu 8. Suscepta alibi sponte fuisse vota decennalia, videtur nummus prior significare. Cetero Nepos cognomen est Corneliæ gentis apud Plinium. Ex ea familia cum duxisset uxorem Fl. Popilius, qui cum Constantio & Constante Augustus suit, Nepotianus ex ea affi-

nitate est cognominatus Ibid 9. D. N. Romulus Augustus P. F. Aug. Romulus Augustus Pius Felix Augustus Pius Felix Augustus: cum galea, & aliis insignibus, quæ diximus, summorum Imperatorum. ) (. VICTORIA AUGGG. ut in ceteris prioribus. In medio, hinc R inde M Restituta Mercatura. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, cujus & habemus ectypum. In Const. Christ. pag. 81. versu 3. legitur mendose MOMYL. pro ROMULUS. Romuli cognomen oftendit, ex, illo eum Romulo descendere qui in nummis Maxentii Aug. legitur, Maxentii ipsius filio, atque ab ipsomet proinde Romulo Urbis conditore, a quo Maxentius Aug. genus ducebat, ut nummus ejusdem docet inscriptus, MAR-TI PROPAG. IMP. AUG. N. de quo egimus fuo loco: denique & ab Antonio Pio; qui cum & genus etiam ipse duceret a Romulo, ut de Pia sive Pompeia gente ostendimus; & primus e posteris Romuli Augustus fuerit, appellatus propteream nummis suis est Romulus Augustus: ROMULO AUGUSTO. Quamobrem id utrumque cognomen in sua familia renovavit & hereditarium esse voluit Maxentius Aug. & Romulus Augustus iste exhibuit; præterque e Commodi P. F. Aug. posteris se esse pariter declarat cog-nominibus Pii Felicis. Hæc vero egregie, ni fallimur, ea sussuint, quæ de Cæsarum omnium Lll 2 gegenere & origine docuimus. Hæc Æternitas Augustorum est, tam sæpe in numismatis antiquis jactata.

Goltzius perperam Augustulus legit.

Tab. XVIII. 10. Ejusdem, sed gemmis tantum cineto capite..) (. Stat ipse, dextra hastam tenet, sinistra pharetram, ut aïunt: verius, Cornucopiæ. Hinc R inde V. Roma Viëtrix, sine alia epigraphe. Est in Const. Christ. pag. 81. versu 3. ex Baronio, adannum 475. num. 2. ubi recte expressum est Cornucopiæ, ex nummis Lælii Pasqualini.

Ibid. 11. D. N. ZENO PERP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Stat ipse, ut Romulus Augustus in superiore nummo, dextra tenens hastam, sinistra Cornucopiæ, sine epigraphe. Hinc Minde D Mandato Decurionum. Argenteus est in Museo nostro, & in Const. Christ. pag. 81. versu 2. Hunc isthic retulimus, ob similitudinem cum Romuli Augusti

numismare.

Ibid. 12. D. N. SEVERUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGG. qualis est in nummis septem prioribus. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est, quem vidimus in Thesauro Regio, apud D. de Boze, & apud D. Abb. FAUVEL, ubique quinarii argentei mole. Est & in Const. Christ. pag. 77. versu 5.

Numismata Anthemii Imp. & Augustorum At-

tali & Olybrii postea afferemus.

44.

Simul Augusti.

ANTHEMIUS, PRISCUS ATTALUS, OLYBRIUS, anno Christi 438.

Cum principatum jam obtinerent, Anastafius, Basiliscus, & Zeno; renuntiatos suisse Augustos, Anthemium Imp. & Priscum Attalum, atque Anicium Olybrium arbitramur, ob aliquem singularem eventum; atque idcirco nummos habuisse dis-

limilis, argumenti, & alia epigraphe.

Tab.XVIII.1. D. N. Anthemius P.F. Aug. cum galea, clypeo, & hasta transverse humero dextro imposita; quod est summi Imperatoris insigne. .)(. s A-LUS REIPUBLICÆ. Imperatores duo paludati stant, dextras jungunt: Qui sinister est, Leo Imp. nimirum, potior Augustus, quoniam esset & prior & idem perpetuus Augustus, orbem Romanum læva tenet, cui Victoria Romana imposita coronam eidem Augusto porrigit. Supra, in corona laurea, cui Crux imposita est, legitur PAX. Concordia Augustorum, Pax & Salus Reipublicæ Christianæ stat. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 77. versu 6. 7. argenteus in Museo nostro. In Thesauro Regio similis aureus habet in medio, hinc R inde M Rellituta Mercatura. Infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

*Ibid.* 2. Ejusdem, ut proxime, eodem habitu. .) (. SALUS REIPUBLICÆ. Ambo Imperatores stant paludati, cum hastis, & orbem Romanorum, cui Crux est imposita, simul tenent. In medio, litteræ N & D ut Occo legit, pag. 577. & Du-Cangius: Narbonensium decreto: vel, ut Mediobarbus, pag. 549. M D Mandato Decurionum. Infra, co-NOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est in Const. Christ. pag. 77. versu 6. In Tab. xxv 1. Ducis Parmensis, num. 7. similis huic est nummus aureus, sed in medio sunt litteræ duæ R M inter se nexæ Restituta Mercatura: & infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Nam ubicumque funt in area ex litter R M, ibi non co-NOB sed COMOB certe aptirus scribitur: id quod nostram utriusque vocis illius interpretationem egregie constabilit. Absque his litteris similis alter aureus in Cimelio D. FOUCAULT, habet COMOB.

Ibid. 3. Ejusdem, ut supra, eodem habitu. .)(. Inter utrumque Augustum, ad pedes est monogramma Christi. Intra, cornob Civitatum omnium Romanorum Negotiatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. loco citato. Alium vidimus prorsus similem huic aureum, apud D. Comitem de Vaux: sed pro Christi monogrammate est sidus Solis: & insta, cornob Civitatum omnium Romanorum Mercatores obtulerunt.

Ibid. 4. D. N. PROC. ANTHEMIUS P.F. AUG. Eodem habitu ac supra. .)(.salus reipublica. Augusti duo togati jungunt dextras, quibus Crucem unam ambo tenent. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est, inter Numismata aurea Reginæ Christinæ, pag. 209. Nummus hic sane perrarus docet, suisse Anthemium Augustum ex matre Procopia, ex Anthemio patre prognatum. Ex Procopia autem matre, quæ silia esset Procopii P. F. Aug. habuisse eum, ut P. F. Aug. diceretur. Quæ causa est quamobrem Procopii nomen, cum in nummis Anthemii scribitur, priore loco scribatur.

Procopia: uxor Anthemii.

PROCOPIUS ANTHEMIUS P. F. AUG.

Ibid. 5. D.N. ANTHEMIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, & Christi monogramma, absque inscriptione. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est ex auro in Thesauro Regio, & in Museo nostro; &

in Const. Chr. pag. 77. versu 6.

1bid 6 Priscus attalus p. f. aug. Capite cinctogemmis .)(. INVICTA ROMA &TERNA! Roma sedet capite galeato, sinistra hastam, dextra tenet orbem Romanum, cui Victoria imposita coronam Romæ sedenti porrigit. In medio, hinc Rinde M Restituta Mercatura. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, in Const. Christ. pag. 65. versu 3. 4. inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xxiv. num. 7. & apud Baronium, ad annum 415. num. LIX. Argenteus in Cimelio D. Foucault. Alter Argenteus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 65. vers. 4. habet imo margine, psr Permissu Senatus, Treveri. In alio simili nummo aureo legisle se refert Occo,pag. 573. FL. PRISCUS ATTALUS P. F. AUG. & CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Certe in nummis Septimii Severi Aug. & Plautillæ Antonini Severi, ΦΛ. ΠΡΕΙCΚΟΟ άξχων το β. Ακμοviw, Flavius Priscus Archon iterum Acmonensium legitur. Unde Priscus agnoscitur cognomen esse familiæ unius in gente Flavia. Est autem Attalus Græcum nomen. Itaque fuit iste Fl. Priscus ex matre Fl. Claudia Prisca, ex qua & p. f. A u G. ex patre Attalus. Unde priore loco maternum nomen in nummis scribitur, cum utrumque scribitur. Denique argenteus in Cimelio D. de Ballonffeaux, Lucemburgi, est hujusmodi: D. N. ATTALUS P. F. Aug. Attalus ex patre, ex matre Pius Felix. Capite cincto gemmis..)(. INVICTA ROMA ÆTER-NA, ut superius. Infra, TRPs Treveri, Permissu Senatus.

Ibid. 7. IMP. PRISCUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis..) (. RESTITUTIO REIP. Restitutio Reipublicae. Ipse paludatus stat, dextra tenet labarum, sinistra Rempublicam sublevat. In medio, hinc N inde B Negotiatores beati. Insta, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus

perpulcher in Thesauro Regio.

Tab. XIX. 8. PRISCUS ATTALUS AUG. Capite cincto gemmis. .) (. VICTORIA AUGG. Victoria

gradiens, dextra coronam ostentat, sinistra palmam gerit. Hinc OF inde P in media nummi area, ad satera: Officina prima. Est ex ære minimo, in Musco nostro. Nec multum absimilis alter est in Const. Christ. loco citato, inscriptus, victoria romano Manorum.

Tab. XIX.9. D. N. ANICIUS OLYBRIUS A UG. CUM galea, cujus in apice Crux est. .) (. SALUS MUNDI. Crux in media nummi area. Christus Dominus, qui crucis essigie repræsentatur in nummis, salus esse mundi hoc lemmate dicitur. Est hic aureus in Gaza Medicea, & in Const. Christ. pag. 78. & in Thesauro Regio, unde habemus etiam nummi ectypum. Insta, comob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Vetus est Romanæ gentis nomen Anicius. Unde circiter annum Urbis conditæ ccccl. Q. Anicius Ædilis curulis laudatur a Plinio, libro xxxvii. pag. 11. & Anicianæ lapidicinæ, libro xxxvii. sect. xlix.

45

Nummi singulares LEONIS AUG. IMP.

Nummos fingulares appellamus, quorum fimiles non habent Augusti ceteri, aliqua saltem inscriptionis

parte, vel typi

Tab. X/X. I. D. N. LEO PERPT AUG Dominus nosser Leo Perpetuus Transpadanorum Augustus. Capite cincto gemmis, qui cultus est ornatusque Augusti, hoc est, Gubernatoris Provinciæ, vice Senatus. Nusquam est Leo, ut diximus, aut Cæsar, aut Pius Felix: quia genus non duxit a Cæsaribus, aut a Commodi Pii Felicis Aug. posteris. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria gradiens, dextra corona ostentat; sinistra gerit orbem Romanum, cui Crux imposita est: sinistro nummi latere sidus Solis est, Romani principis symbolum. Insta, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est hic nummus aurcus, quinarii argentei mole, in Thesauro Regio. Paul. Petavius, pag. 3. edidit, cono B. & inde Du-Cangius, in Const. Christ. pag. 77. versu 1. 2.

Ibid. 2. D. N. LEO PERPET. AUG. Perpetuus Augustus. Vultus senior & barbatus, dextra tenet volumen Evangelicum, sinistra crucem. .)(. VICTORIA AUGGG B Victoria Augustorum secundo isto numismate confignata. Sedet Augustus ipsc, quasi fruens requie optimorum meritorum; dextra tenet yolumen Evangelicum, læva crucem tenet. Hinc & inde fidus folis, Romani Principis symbolum. Infra, THOOB Transpadanorum Hospiti Civitates obtulerunt. Sic in nummis Maximiani Herculii, & Constantini patris ac filii; vidimus, CIHS Cives Hospiti suo. Est hic nummus aureus in Const. Christ. pag. 77, versu 2. ex Anastasi Childerici, pag. 252. Incredibile propemodum est, quam sæpe littera T in nummis deinceps Transpadanam Italiam designet, in numismatis nimirum sæculi Justinianei, ubi de ea dicturi sumus. Hanc Leo Imp. deficientem a Romanis primus occupavit, ut mox dicemus. Regio ea est, quam hodie Pedemontium & Ducatum Mediolanensem vocamus. Sed si libros audimus; quid Leoni Augusto cum Transpadanis commercii fuit?

Ibid. 3. D. N. LEOPERPETUUS AUG. Capite cincto gemmis, .)(. VIRTUS AUGUSTI. Augustus capite laureato, paludatus, dextra orbem Romanum tenet, cui Crux est imposita; labarum sinistra. Hinc M inde D Mandato Decurionum. Insta, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Thes. Brandeb. pag. 844.

lea, clypeo, & hasta humero dextro imposita, quæ sunt in nummis hujus ævi præsertim insignia summorum Imperatorum. Dominus noster Leo, Trans-

padana Italia occupata, Perpetuus Salutatur Angustus. Sic TETRICUS A I G PP AUG. Adjuncta Imperio Gothia Perpetuus Augustus olim est appellatus. .)(. VICTORIA AUGG. Victoria in dextrum latus conversa, dextra tenet Crucem oblongam, læva vestem sublevat. Infra, ANT Prima Narbonensis tributum. Aureus est e Gaza Regia, ubi cum vidimus: & cst in Const. Christ. pag. 116. versu 3. 4. Est nummi forma & fabrica perelegans, Gallicana: habitus Imperatoris & Victoriæ effigies, qualis in nummis auteis conspicitur Leonis, Anastasii, Zenonis, Basilisci, Marciani, Nepotis, aliorumque, quos supra descripsimus, nec post Justiniani tempora deinceps occurrit: quæ omnia proinde indicia percussum hunc nummum esse ante ætatem Justiniani admonent. Et ex illo ipso tamen numismate fabulosæ historiæ conditores, Leontium confinxere Augustum, quem collocavere ab anno 694, ad 697, aliumque rursum eodem nomine Leontium tyrannum, qui contra Zenonem Aug. imperium invaserit, ab anno 482. usque ad 488. At nullus est reipsa in numismatis genuinis Leontius. Duos quidem Leontii nomine nummos inscriptos & eosdem perelegantes describit Du-Cangius, pag. 116. sed sunt illi ex Octav. Strada, pag. 278. adulterini & ficti; nec lunt in Thesauro Regio. Et æque confictus ille est, qui profertur in Thef. Brandeb. pag. 857. typo eodem ac nummi quidam Justiniani & Theodeberti Augg. Ergo ob Transpadanam Italiam occupatam nunc prima Narbonensis testatur datum Leoni Imp. fuisse, ut esset Transpadanæ Italiæ Perpetuus Augustus.

Jam qui numismata hæc duo inter se contulerit; (Vide Tabulam XIX.)

alterum quidem Leonis Aug. quod inter ipsius numismatalin hoc §. primo loco protulimus; alterum Anastasii Augusti; quin simul etiam ambo percussa fuerint, nemo, si quid in hoc genere sapit, dubitabit. Est numisma Anastasii aureum, in Thesauro Regio. In alio ibidem, qui est triens aureus, argentei quinarii mole, Victoria gradiens dextra coronam gestat, sinistra palmam humero impositam. Infra, conob. Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Similitudo nonnulla nummi sequentis cum præcedente cogit ipsum hoc loco describi:

Ibid. D.N. ANASTASIUS PRFAUR. Caput cinctum gemmis. .) (VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria coronam dextra gestat, læva palmam. Infra, COMOB. Aureus est singularis, quinarii mole, apud D. de Cleves, Parisiis: ectypam essigiem in cera habemus. Tituli sententia videtur hæc esse: Dominus noster Anastasius Populo Romano fecit Arelatensem urbem reconciliari. Litteram A pro Arelate, in nummo Claudii Gothici similiter vidimus. Et multo postea occurret in nummis Mauricii Aug. & Tiberii regis. Hic Arelatensium motus, qui mitigandus suit, viam ad regnum Arelatense secit, de quo dicetur in sæculo Justinianeo. Confer cum isto nummos Justini & Theoberti inscriptos, VICTOR.

46.

Numismata singularia zenonis patris, & Leonis zenonis, & anastasii, & basilici; anno Christi 434.

Tab. XIX. 1. D. N. ZENOPERP. AUG. Capite cincto gemmis. (). VICTORIA AUGGG. Victoria fedens, scribit in clypeo, xxxx. Latere sinistro, P. Christi monogramm a Aureus, in Thesauro Brandeburg. pag. 848. At hic nummus ille Mmm

ipse Theodosii est: qui in eodem opere describitur, pag. 840. sive vultum contempleris ipsum, sive epigraphen & estigiem patris posticæ. Aut inquam, illius aliquis similis nummus est, in quo Theodosii nomen mutatum in Zenonem est: aut ad illius Theodosiani similitudinem Zenonianus ille est ab impostore aliquo consictus. Nummum Theodosii superius exhibuimus, §. 25. num. 4 cum his qui sunt

inscripti, IMP. XXXXII.

Tab. XIX.2. D.N. LEO ET ZENO PP AUG. Caput cinctum gemmis: vultus annorum 30. .)(.vic-TORIA AUGUSTORUM. Victoria dextra cororonam ostentat, læva tenet orbem Romanum, cui Crux est imposita. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Const. Christ. pag. 77. versu 7. ubi Du-Cangius depingi hunc secit ex Gretsero, tomo 111. de Cruce, pag. 68. quemadmodum fecerat Gretserus ex Baronio, ad annum 474. num. 3. Est in schedis D. Vaillant. Insolens certe est duos promitti in titulo, cum unicus exhibeatur in tabula. Nemo enim numismatum opifex tam amens fit, aut tam infulfus, tamve imperitus, ut cum effigiem Ludovici Magni solam in nummo sculpserit, superscribat tamen, Ludovi-CUS MAGNUS ET SERENISSIMUS DELPHI-NUS. In hoc nummo, inquit Gretserus, Leonis & Zenonis nomina: sed ita ut solus Leo dicatur D. N. Dominus noster : neque enim geminantur litteræ DD. NN. ut fieri solet, cum de pluribus Augustis in nummo sermo est: quia quando Leo infans vivebat, Zeno Augustus non erat: sed tantum tutor Leonis infantis, & administrator Imperii. At si in nummo isto Leo junior iste repræsentatur, quomodo infans, quem pictura clamat annorum esse triginta? Si Zenonis ca effigies est, cur in superscriptione primo loco Leo appellatur?

1bid. 3. D. N. LEO ET ZENO PP. AUG. Caput cinctum gemmis, vultus annorum xxx..)(. SALUS REIPUBLICÆ. Augusti duo sedent; uterque dextra volumen Evangelicum, læva crucem tenet. Infra, conob. Aureus est in Thesauro Brandeb. pag. 847. sed ille haud dubie sictus ad similitudinem illius Theodosiani, de quo diximus §. 34. num. 5. Ut ut est, Leo junior obiisse ponitur à scriptoribus historiarum, anno ætatis suæ xiv. ut notat Du-Cangius, qui auctorem Chronici Alexandriniannos ei x v 1 1. tribuentem refellit. At in nummo suo genuino, quem hic secundo loco protulimus, & in isto ipso, vultus annos refert triginta. Præterquam quod, ut jam diximus, stultum est in ritulo duos appellari, cum unicus exhibeatur in area nummi, quæ pictæ tabulæ instar est. Idem Leo igitur qui & Zeno est. Neque enim ut vel nomina familiarum Latina, vel cognomina, conjungi absque particula conjunctiva & Græca nomina possunt. Latini dicunt perbene Flavius Claudius, ut ortus intelligaturaliquis ex patre Flavio, matre Claudia: & Valens Max. qui natus patre Valente, matre Maxima. At ita dici Leo Zeno, vel Zeno Leo Græce non potest: idcirco ut genus ab utroque ductum significaretur, scribi L EO ET ZENO; vel ZENO ET LEO oportuit. Scilicet Zenonis filius, fuit LEO ET ZENO dictus: Leo, de avi; Zeno, de patris nomine. Stemma illius superius dedimus § 12.

pud Zenonis Cæsaris cum galea, clypeo, & hasta transverse imposita humero dextro. Dominus noster Zeno qui & Leo, Novilissimus Cæsar. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria stans tenet crucem oblongam, & habet retro sidus Solis, ut in nummis Leonis, Anastasii, Basilisci, superius commemoratis. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Gaza Regia, & apud Chistletium in Anastasi Childerici, pag. 252. & in Conit. Christ. pag. 81. versu 1. occasione hujusce nummi, sictores hi-

storiæ Romanæ commenti sunt Leonem juniorem, & ipsum cum Zenone Aug. hic appellari: cum sit tamen perabsurdum, ut diximus, in area nummi, quæ est instar pictæ tabellæ, unius dumtaxat Principis effigiem exhiberi, si duo promittantur in titulo, sive superscriptione. Cave autem hic Novus Cesar legas, quomodo legendum olim ipsi Antiquariis & historiarum scriptoribus simplicius credidimus. Novum enim Cæsarem dici quempiam, tam est insolens & fatuum, quam dici aliquem Novum Condæum: cum fint æque omnes ex utralibet stirpe prognati; illi quidem Cæsares, isti Condæi. Est enim in nummis antiquis Cæfar, ut Condaus, cognomen in gente illustri; illud in Julia, illud in Borbonia. Est igitur hic nov. c &s A R, Novilissimus Casar, scriptum ex more regionis & ævi illius, pro Nobilissimus: quemadmodum in nummis Theodosii & Marciani aureis, GLORIA ORVIS TERRAR, pro ORBIS legitur.

Ibid. 5. IMP. ZENO SEMPER AUG. Vultus annorum quinquaginta, capite laureato. .)(. 111 VICTORIA ROMA Tertia Victoria Romanorum. Victoria dextra coronam ostentat, sinistra palmam gerit. Infra, XL Christiani Lugdunenses. Ad latera SC Senatus confulto. Est nummus ex ære, sat spissæ molis, in Museo P. CHAMILLART. Julianum Augustum Senatus Eduorum Mandato Perpetuum Augustum similiter appellari superius vidimus. Sed quid Zenoni cum Eduis, si vere perhibent Annales in Oriente ipsum imperasse? Si Zeno Byzantii fuit, cur Latini Senatus consulto numismata ipsius honori, & quidem Lugduni, cuduntur? Unicum istud Zenonis patris numisma vidimus; & pauca admodum ejus nomine percussa fuisse arbitramur, si tamen alia præter istud: quod Cæsar nimirum ipse non esset, sed tantum Cæsaris Augusti pater.

Ibid. 6. Caput Romæ galeatum. INVICTA ROMA. .)(. Aquila expansis alis. Infra, .A. Anastasius. Latere dextro, x L Christiani Lugdunenses: ut proxime in nummo Zenonis. Est exære mediocri, in

Cimelio D. Abb. de Fontenu, Parisiis.

Ibid. 7. D. N. Basiliscus et marc. P. aug. Vultus Basilisci, cum galea, clypeo, & hasta transverse humero dextro imposita; quoniam & ipse summus Imperator esset. Dominus noster Basilicus qui & Marcianus Perpetuus Augustus..)(. VICTORIA AUGGGE Victoria Augustorum, quinto isto numismate confignata. Victoriæ ibi effigies est, qualem proxime diximus esse in nummo iv. qui est Zenonis, & in nummis ceterorum ejus collegarum. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic nummus ex auro in Gaza Regia, in Anastasi Childerici, pag. 252 in Const. Christ. pag. 81. ver-su 4. & in Thes. Brandeb. pag. 848. Ut occasione nummi IV. Leonem juniorem confinxere artifices Romanæ historiæ; sic occasione istius, quam nihilomagis intellexere, filium Basilisci Marcum iidem commenti sunt; quem ille primum Cæsarem secerit, deinde & Imperatorem, anno 475. Quasi solo Marci prænomine Basilisci filius agnosci potuerir: aut prænomen illud aliter in nummis scribi solitum sit, quam fimplice littera M. Begerus in Thes. Brandeb. pag. 848. nihil de historiæ fabulositate suspicatus, miratur plures Augustos in hoc numismate commemorari, cum nullos historia scripta perhibeat fuisse socios Quid si ergo, inquit, sororem enumeres? Basilisci. quid si & uxorem? Ridiculæ conjectationes. Augusti tres simul sucre, imperatores Maximi iidem appellati, ut mox videbimus: Anastasius, Zeno, Basiliscus. Eam ob rem in eorum nummis vic-TORIA AUGGG hocest, Victoria trium Augustorum legitur. In istis autem Busilisci ac Leonis nummis, ejusdem formæ inscriptio legitur; quæ nimirum Græcorum hominum, quales fuere (ut ipla testantur

nomina) Zeno & Basiliscus, affinitatem & consanguinitatem cum Cæsaribus proderet, alterius cum filia Leonis Imp. & conjugis ejus Piæ Felicis; & alterius cum Marciano P. F. Aug. Sententia enim hujus inscriptionis est, Basiliscum patre Basilisco, homine Græco & privato natum, sed matre filia Marciani Aug. inde Basiliscum & Marcianum jure nuncupari. Stemma Basilisci superius dedimus §. 11.

47.

Vota quinquennalia trium simul Imperatorum, Anastasii, zenonis, & basilisci, anno Christi. 434.

Tab. XIX. D. N. Anastasius pp. aug. Dominus noster Anastasius Perpetuus Augustus. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. VOTUNIVITM Votis Urbium Narbonensium primis quinquennalibus Imperatorum trium maximorum. Nummus est ex argento fingularis & eximius in Cimelio P. CHAMILLAR T. Sunt isti Imperatores tres maximi, Anastasius, Zeno & Leo, Basiliscus, quorum scilicet numismata leguntur inscripta, VICTORIA AUGGG Victoria trium Augustorum. Iidem in nummis PP. Aug Perpetui Augusti titulo exornantur. Maximi iidem Imperatores; sive quod insignem de Reipublicæ hostibus victoriam reportarunt; sive quod fortassis egente Fl. Val. Maxima essent. Erat tunc quidem etiam Leo inter summos Imperatores: sed hi nunc appellantur, quorum prima quinquennalia celebrarentur, quique effent e gente Maxima: annum autem quintum imperii Leo jam expleverat, cum hi iniere principarum; neque erat ipse de gente Cæsarum Piorum Felicium. Littera N pro Narbone quam sæpe in nummis occurrat, incredibile est. In nummis Constantini PT AUGG aversa facies exhibet has litteras UNMR Urbis Narbone Mercatum Restituit. M vero pro Maximo, ut in nummo argenteo Gallieni e Museo nostro, IMP. GALLIENUS P. F. AUG. G. M. Hoc est, Germanicus Maximus. In imo margine apparent hæ litteræ, sed fugientes mor quæ idem valent atque in quibusdam aliis numismatis, ROM. nimirum Mercatores Romani, hoc est, Romano Imperio subjecti Narbone.

**4**8.

Nummi plurimorum hujus fæculi Augustorum & Augustarum, eadem forma, eodemque typo, & in eodem loco percussi.

Præter nummos, de quibus actum est hactenus, quos fingulæ civitates vel provinciæ vellent esse instar monumenti ob beneficium aliquod sibi vel Reipublicæ collatum ab Augustis; sunt alii quidam, ex auro omnes, sed minuti, quos Provinciæ Narbonensi placuit anno uno codemque in gratiam omnium Augustorum Augustarumque cudere, qui tunc essent superstites; sed sine ulla superscriptione, nisi quæ solum Augusti vel Augustæ nomen exhiberet, sive magistratu jam abiissent, emeriti jam & seniores Augusti; sive adhuc gererent principatum. Cusi igitur nummi illi possunt videri anno Christi 438. quo anno creati funt, ut diximus, novi Imperatores tres, & Augusti quinque: cum tunc esse oporteret aliquos faltem e prioribus adhuc iuperitites, partim honorarios Augustos, partim fungentes adhuc magistratu.

Tab. XX. 1. D. N. THEODOSIUS P. F. AU. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Est hic, non ex auro, ut ceteri, sed ex ære minuto, in

Const. Christ. pag. 65. versu 2.

16id. 2. D. N. VALENTINIANUS P. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea.

Est aureus, quinarii argentei mole, in Thesauro Regio. Infra, conob Civitates omnes Narbunenses ob-

Ibid. 3. D. N. JOHANNES P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, orbi Romano imposita Crux: hinc & inde sidus Solis, Romani Principis symbolum. Est in Const. Christ. pag. 65. versu 6 aureus, sed ex Octav. Strada, pag. 351. Non est in Thesauro Regio.

1bid. 4. D. N. PLA. VALENTINIANUS. P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurca. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus in Thesauro Regio, inter aurea Numismata Ducis Parmensis, Tab. xxv. num. 3. & in Const. Christ. pag. 65. versu 8. In Mu-sco nostro, & apud P. CHAMILLART, pariter aureus habet conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Ibid. 5. D. N. AVITUS PERP. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Aureus in Thesauro Regio. Infra,

Ibid. 6. D N. LEO PERPET. AUG. Capite cincto lapillis. .)(. Crux in corona. Infra, сомов. Aureus, ibidem.

Ibid. 7. D. N. ZENO PERP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, CONOB. Aureus est in Thesauro Regio, apud D. Abb. FAUVEL, in Museo P. CHAMILLART, & in nostro: in Const. Christ. pag. 81. versu 2. Inter aurea Numismata Ducis Parmensis, num. 3. est COMOB. In alio simili apud D. de Boze, D. N. ZENO PERPF AUG. & COMOB. Est hic Zeno, filius Zenonis, nepos Leonis Perpetui Augusti. Itaque quod avo decretum fuerat a Senatu Perpetui cognomen in posteros transmittendum, id velut hereditarium Zeno primo loco ponit; deinde Pii Felicis, quod erat ei a matre & avia materna: Dominus noster Zeno Perpetuus Pius Feltx Augustus.

Ibid. 8. D. N. BASILISCUS PERP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Aureum hunc affert Mediobarbus, pag. 554. ex Museo suo. Est & in Thesauro Regio, & in Tabula xxv 11. Parmensium numismatum ex auro, num. 5. cum litteris como B. Sed in Rcgio est, D. N. BASILISCUS P. F. AUG.

Ibid. 9. D.N. ANTHEMIUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, сомов. Est aureus in Cimelio P. Снаміц-LART. Apud D. Abb. FAUVEL, epigraphe est: D. N. ANTHEMIUS AUG. Infra, CONOB. Apud Mediobarbum, pag. 549. D. N. ANTHEMIUS v. c. Urbium Conservator. At apud V. Clar. D. de Boze, non est Anthemius, sed D. N. ANTHIмиs v. c. & infra, сомов. Apud Patinum, in schedis D. Vaillant, est D. N. ANTEHEMIUS PER-PET. AUG. & CONOB. Scribitur & ANTEH-MIUS P. F. AUG. in Collectione D. de Peiresc. pag. 361. Omnes sunt, ut diximus, aurei, mole quinarii argentei.

1bid. 10. D. N. Jul. nepos p. f. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Aureus in Thesauro Regio, in Mufeo P. CHAMILLART, in Const. Christ. pag. 77. versu 8. & in Thesauro Brandeb. pag. 847. Apud Paulum Petav. pag. 3. & apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 68. ex Thesauro Bavarico, & apud D. de Boze, est comob. In schedis D. Vaillant, e Museo Card. Maximi, D. N. JUL. NE-POS PERP. AUG. Infra, COMOB.

Ibid. 11. D. N. Romulus augustus p.f. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Aureus est in Thesauro Regio, & apud Mediobarbum, pag. 554 fed hic male legit, MOMUL. AUGUSTUL. In Parmensia Mmm 2

bus aureis, Tab. xxvII. num. 6. est comob. In schedis D. Vaillant, pag. 100. ex Cimelio Card. Medicei, legitur, D. N. ROMULUS AUG. & CONOB.

Tab. XX.'. 12. D.N. Jul. MAJORIANUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Est in Thesauro Regio, apud D. Abb. FAUVEL, apud Gretserum, e Thesauro Bavarico, pag. 67. & in Const. Christ. pag. 77. versu 3. At in Tab. Parmensium numismatum ex auro, xxvi. num. 6. & apud Paulum Petavium, pag. 4. & apud D. de Boze, est comob.

Ibid. 13. D. N. LIBIUS SEVERUS P.F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, comob. Aureus, in Musco P. Chamillart. Apud D. Aomitem de Vaux, D. N. SEBERUS P. F. AUG ut jam superius diximus.

Ibid. 14.D. N. GLYCERIUS P. F. AUG. Capite cineto gemmis. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Aureus in Thesauro Regio, apud D. Abb. FAUVEL, & in Const. Christ. pag. 77. versiu 7. Alium nummulum aureum, Glycerii vultu imberbi, eadem epigraphe, Toloni erutum, sibi visum esse ait Peirescius, in Collect Ms. pag. 380

Ibid. 15. D. N. ANICIUS OLYBRIUS AUG. Capite cincto gemmis. .) (. Crux in corona laurea. Infra, COMOB. Mediobarbus hunc nummulum

aureum profert e Museo suo, pag. 550.

1bid. 16. AEL. PULCHERIA AUG. .)(. Crux in corona laurea. Infra, CONOB. Aureus in Const. Christ. pag. 67. versu 5. & apud Baronium. ad annum 453. num. 25. Est etiam argenteus Ambiani, apud. D. du Cardounoy Senatorem.

lbid. 17. AEL. EUDOCIA AUG. .)(. Crux in corona laurea. Infra, cons cum Solis sidere: Ci-

vitates omnes Narkonensis secunda. Aureus in Const. Christ. pag. 65. versu 3. & apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 62.

Ibid. 18. EUDOXIA AUG. .)(. Crux in corona laurea. Infra, conob. Inter aurea numismata Ducis Parmensis, Tab. xxIII, num. xI. In The-

fauro Regio, AEL. EUDOXIA AUG. Infra, COB

Civitates obtulerunt.

Ibid. 19. & 20. AEL. VERINA AUG. .)(. Crux in corona laurca. Infra, conob. Aureus e Gaza Regia, & in Const. Christ. pag. 77 versu 2. Zenonis Augusti conjux hæc suisse videtur; quæ in præclaro numismate, huic ceteroqui simillimo, ex Cimelio quondam Cardinalis Boncompagni, appellatur AEL. ZENONIS AUG. manu divina cælitus coronam capiti imponente. Sic enim PLOTINA TRAJANI, SABINA HADRIANI, similesque tituli leguntur, ubi conjuges Augustorum intelliguntur. Nomen autem Æliæ ex Ælia gente paterno sanguine hanc esse docet, unde olim Ælius Cæsar: Verinæ cognomen, materno sanguine ex gente Verorum, unde olim M. Aurelius & L. Verus frater ipsius prodierunt.

Ibid. 21. D.N. Just. GRAT. HONORIA P.F. AUG. .)(. Crux in corona laurea. Infra, cons ut in nummo 17. qui est Eudociæ Augustæ. Aureus

est, in Cimelio D. Foucault..

Adeo sunt autem hi omnes nummuli similis inter se fabricæ, si primum ac tertium exceperis, ut cœcum obstinatumve eum esse oporteat, quem tam absoluta, tamque indiscreta fere similitudo non cogat fateri, uno codemque tempore, atque in eadem Narbonensi provincia, omnes suisse percussos. Nunc ad alteram operis partem, quæ Numismata complectitur sæculi Justinianei, Deo duce progrediamur.



# INDEX INSCRIPTIONUM

# quæ leguntur in nummis Augustorum sæculi Theodosiani.

#### JULIANUS AUG.

Lavius Claudius Julianus Perpetuus Augustus. 376.
377. 378. bis.
Dominus noster Flavius Claudius Julianus Pius Felix
Augustus. 377. ter. 378 quater 380.
Dominus noster Claudius Julianus Senatus Eduorum Mandato Perpetuus Augustus. 377.
Deo Sarapidi, vel Serasidi. 379. ter.
Genio Antiocheni. 379. 380.
Gloria Reipublica. 376.
Ilis Faria. 379.
Securitas Reipublica. 378. bis.
Trionsus Cafaris. vot. xx. 377.
Victoria Augustorum. 377. 378.
Victoria Augustorum. 377. 378.
Victoria Romanorum. vot. xx. 377.
Virtus Exercitus Gallicani. 380.
Virtus Exercitus Romanorum. 378.
Votis quinquennalibus, multis decennalibus. 376. 377.
Votis x. multis xx. 37. quater.
Votis xxx. multis xxx. 376.
Vota publica. 379. quinquies.

#### JOVIANUS AUG.

Dominus noster Jovianus Pius Felix Augustus. 380. ter. Adventus Augusti. 380.
Securitas Re publica. 380. 381.
Victoria Augustorum. 380.
Victoria trium Augustorum. 380.
Victoria Romanorum. 380.
Votis quin juennalibus. 381.
Votis v. multis x. 381. quater.

#### PROCOPIUS AUG.

Dominus noster Procopius Pius Felix Augustus. 381. ter. Reparatio felicium temporum. 381. Securitas Reipublica. 387. Votis quinquennalibus. 381.

#### VALENS AUG.

Dominus noster Valens Pius Felix Augustus. 381. 384. 385. 387. 389. 390. 395. 396. 398. 400.

Dominus noster Valens Perpetuus feliciter Augustus. 382. 384 389.

Dominus noster Valens Maximus Augustus. 392.

Felix adventus Augusti nostri. 382.

Felix adventus Augustorum. 383.

Gloria Romanorum. Votis X. multis XV. 384.

Resticutor Reipublica. 389. bis. 390.

Salus Reipublica. 400.

Securitas Reipublica. 383.

Victoria Augustorum. Votis X. 384.

Victoria Augustorum. Votis X. multis XV. 384.

Virtus Exercitus. 395.

Votis V. multis X. 383. bis.

Votis XV. multis XX. 383. bis.

Votis XV. multis XX. 385.

Votis XV. multis XX. 385.

Votis XXX. 387.

Urbs Roma. 396.

# VALENTINIANUS AUG.

Dominus noster Valentinianus Pius Felix Augustus. 381.384. 385, bis 387. 389 bis. 390. bis. 392. 394. 396. bis. 398. 399. 402. 403. bis. 404. bis. 405. 415. Concordia Augustorum omnium. 384. Concordia trium Augustorum. 385. 402. Concordia Legionum. 403. Felix adventus Augusti nostri. 382. Gloria Romanurum. 390. 392.

Imperator XXXII. COS. XVII. P. P. 387.
Reparatio Reipublicæ. 396. 397.
Restitutor Orbis. 390.
Restitutor Reipublicæ. 389. ter.
Salus Reipublicæ. 398. bis.
Securitas Reipublicæ. 398. bis.
Victoria Augustorum. 384. bis. 403 404.
Victoria trium Augustorum 404. bis. 405.
Virtus Exerciti. 395. Virtus Exercitus. 395.
Vota publica, 383.
Votis quinquennalibus. 381.
Votis v. multis X. 382. bis.
Votis x. multis XX. 383. bis. 384 bis.
Votis XV. multis XX. 385. bis.
Votis XV. multis XX. 385. bis.

#### GRATIANUS AUG.

Dominus noster Claudius Justinus Gratianus Pins Felix Augustus. 402.

Dominus noster Gratianus Pins Felix Augustus. 383. 384. 388. 389 394. 395. 397. 402. 403. 404.

Dominus noster Gratianus Augusti gener Augustus. 391. 399. Concordia Augustirum omnium. 403.

Concordia trium Augustorum. 402.

Gloria Novi Saculi. 392:

Gloria Novi Saculi. 391.

Perpetuetas. 393.

Principis Industria, Victrix Militia Juventusis. 392. 393. Reparatio Reipublica. 397. bls.

Resitutor Reipublica. 318.

Securitas Reipublica. 318.

Securitas Reipublica. 395.

Victoria Augustorum. 388. 404.

Virtus Exercitus. 395.

Virtus Romanorum. 394. bis.

Votis X. multis XX. 383. 384.

Votis Xv. multis XX. 385. quinquies.

Urbs Roma, 396.

# VALENTINIANUS JUN. AUG.

Dominus noster Valentinianus janior Pius Felix Augustus. 382. 385. 387. 389. 390. 396. 397. 398. 403. 404. Dominus noster Placidus Valentinianus Pius Felix Augustus 382. 384. 386. quater. 404. 407. 409. 410. 415. Bonifatius. 408. Concordia Augustorum omnium. 403. Gloria Romanorum. 390. Perpesuetas. 393. Placidus Casar E ASP ETRI. 407. Reparatio Reipublica. 397. Restitutor Reipublica. 389. Securitas Reipublica. 398. Victoria Augustorum. 387. Victoria trium Augustorum. 404. bis. 405. Victoria omnium Augustorum. 409. Votis v. multis x. 382. Votis x. multis xx. 383. 384. Votis Xv. multis XX. 385. Votis XXX. 386. Votis XXX. multis XXXX. 386. ter. Urbs Roma. 396.

#### THEODOSIUS AUG.

Dominus noster Theodossus Pius Felix Augustus. 382. 385.
bis. 386. bis. 387. ser. 388. 391. 392. 394. bis. 395. 396s
bis. 397. 402. bis. 403. 405. 408. 415.
Concordia trium Augustorum. 384. 402. bis.
Gloria Orbis terrarum. 392. 408.
Imp. XXXXII. Cos. XVII. P. P. 387.
Reparatio Reipublica. 397. bis.
Salus Reipublica. 399. 400.
Victoria trium Augustorum. 405. bis. 406.
Victoria Augustorum. 387. bis. 388. 403.
Virtus Exercisis. 395.
Virtus Romanorum. 394. bis.
Nin

Votis v. multis v. 381. bis.
Votis x. multis v. 384. 401. bis.
Votis x. multis xx. 383. bis.
Votis xv. multis xx. 385.
Votis xx. multis xxx. 385.
Votis xxx. multis xxxx. 386. xxxxxx. 387.
Urbs Roma. 396.
Urbs Roma Felix. 396.

#### VECUNINUS AUG.

Dominus noster Vecuninus Pius Felin Augustus. 3821 Votis v. 382.

#### EOANUS AUG.

Dominus noster & Amicus Eoanus Pius Felix Augustus. 397. Reparatio Reipublica. 397.

## CÆSAR BRITIUS.

Dominus noster Britius, sugatis Helvetis Provincia Confervator. 398. Reparatio Reipublica. 398.

#### MAXIMUS AUG.

Dominas noster Magnius Maximus Pins Felix Angustus, 382, 388, 389, 394, 397, bis. 401, bis. 404, bis. Reparatio Reipublica. 397, bis. Restitutor Reipublica. 389, Spes Romanorum. 401. Victoria Angustorum. 388, 401, 404, bis. Virtus Romanorum. 394. Votis quinquennalibus. 382, Votis v. multis x. 382.

### VICTOR AUG.

Dominus noster Flavius Victor Pius Felix Augustus. 367.388.
401. 404.
Bono Reipublica nati. 367.388.
Spes Romanorum. 401.
Victoria Augustorum. 404.
Virsus Romanorum. 394.

#### FLACCILLA;

Ælia Flaccilla Aug. 400. Salus Respublica. 400. bis.

## PLACIDIA.

Domina nostra Galla Placidia Pia Felix Angusta. 385. 400.
bis. 406.
Salus Reipublica. 400.
Victoria trium Augustorum. 406.
Votis XX. musis XXX. 385.

## EUGENIUS AUG.

Dominus noster Eugenius Pius Felix Augustus. 388. 394. 396. 404. Victoria Augustorum. 388. 404. Virtus Romanorum. 394. Urbs Roma. 396.

## HONORIUS AUG.

Dominus noster Honorius Pius Felix Augustus. 382. 385. 386.
391. ter. 395. 396. bis. 402. 403. 404. bis. 406.
Concordia trium Augustorum. 402.
Gloria Romanorum. 391. bis. 392.
Triumsator gentis barbara. 207.
Victoria Augustorum. 385. 403 bis. 404. bis.
Victoria trium Augustorum. 404. 405.
Votis v. multis x. 382.
Votis x. multis xx. 382.
Votis xx. multis xxx. 385.
Votis xx. multis xxx. 386.
Virtus Exerciti. 395.
Virtus Roma. 396.
Urbs Roma felix. 396.

## ARCADIUS AUG.

Dominus noster Arcadius Pius Pelin Augustus. 382. 383. 384.

387. 391. ter. 394. 395. bis. 400. 402. 403. bis. 405. Concordia Augustorum. 402.
Concordia Augustorum omnium. 403. bis.
Concordia trium Augustorum. 402.
Concordia quatuor Augustorum. 402.
Gloria Romanorum. 391. ter. 392. 393.
Nova spes Reipablica. 385.
Salus Reipublica. 399.
Victoria Augustorum. 3°4. bis. 388. bis. 403. 404.
Victoria trium Augustorum. 405. bis.
Votis quinquennalibus 382. ter.
Votis x. multis xx. 383. 384. bis.
Urbs Roma felix. 396.

## JOHANNES AUG.

Dominus noster Johannes Pius Felix Augustus. 396.403.404. 405. bis. Victoria Augustorum. 403. 404. Victoria trium Augustorum. 405. Urbs Roma. 396.

#### CALPITIANUS AUG.

Dominus noster Calpitianus P. Aug. 394. Virtus Romanerum. 394.

#### EUDOCIA.

Ælia Eudocia Angusta. 385. 387. 416. Imperatoris XXXII. COS. XVII. Perpetui Proconsulis. 387. Votis XX. multis XXX. 385.

#### EUDOXIA.

Alia Eudoxia Augusta. 393. 400. Eudoxia Augusta. 416. Gloria Romanorum. 393. Salus Reipublica. 400. bis.

#### PULCHERIA.

Ælia Pulcheria Augusta. 385. 416. Salus Reipublica. 400 Votis XX. multis XXX. 386.

#### HONORIA.

Domina nostra Justina Gratiana Honoria Pia Felix Augusta. 401 406. bis. 416. Bono Respublica. 406. bis. Salus Respublica. 401.

## LICINIA EUDOXIA.

Licinia Eudoxia Pia Felix Augustu. 400. Salus Reipublica. 401.

## AULENAUS.

Dominus noster Aulenaus Pater Augusti. 407. Prima Casaris Victoria, Tersia Principis nostri Aulenai Invicti Augusti. 407.

## PRISCUS ATTALUS AUG.

Priscus Attalus Pins Felix Augustus. 412.
Dominus noster Attalus Pius Felix Augustus. 412.
Imperator Priscus Attalus. 412.
Priscus Attalus Augustus. 412.
Invista Roma Æterna 412.
Restitutio Respublica. 412.
Victoria Augustorum. 412.

## JOVINUS AUG.

Dominus noster Jovinus Pius Felix Augustus. 406. Restitutor Reipublica. 407. bis. Victoria Augustorum. 406.

## SEBASTIANUS AUG.

Dominus noster Sebastianus Pius Felix Augustus. 406. Victoria Augustorum. 407.

## FL. CL. CONSTANTINUS AUG.

Flavins Claudius Constantinus Aug. 406. Dominus noster Constantinus Pius Felix Augustus, 406. 407. Victoria Victoria trium Augustorum. 406. bis. Victoria quaturor Augustorum. 407.

## CONSTANS AUG.

Dominus noster Constans Pius Felix Augustus, 407. Victoria trium Augustorum. 407.

#### MARCIANUS AUG.

Dominus noster Marcianus Pius Felix Angustus. 408. 409. 411. Gloria orbis terrarum. 408. Victoria trium Augustorum. 409. 411.

## PETRONIUS MAX, AUG.

Dominus noster Petronius Maximus Pius Felix Augustus. 409. Petronius Maximus, v. c. Consul. 410. Victoria trium Augustorum. 410.

#### AVITUS AUG.

Dominus noster Avitus, Perpetuus seliciter Augustus, 409. Dominus noster Avitus Perpetuus Augustus. 409. 415. Victoria trium Augustorum. 409. bis. M. Macilius Avithus Pius Felix Augustus. 409. Victoria Augustorum. 409.

## LEOAUG.

Dominus noster Leo, Transpadana Italia occupata Perpetuus salutatur Augustus. 413. bis.
Dominus noster Leo Perpetuus Augustus. 409. 410. bis. 413. ter. 415.
Victoria Augustorum. 413. ter.
Victoria trium Augustorum. 409. 410. 413.
Virtus Augusti. 413.

## MAJORIANUS AUG.

Dominus noster Julius Majorianus Pius Feliu Augustus. 409. 410. 416. Victoria trium Augustorum. 409. Votis multis. 410.

## LIBIUS SEVERUS AUG.

Dominus noster Libius Severus Pius Felix Augustus. 409. 416. Dominus noster Seberus Pius Felix Augustus. 410. Dominus noster Severus Pius Felix Augustus. 412. Victoria trium Augustorum. 409. 412.

## ANTHEMIUS AUG.

Dominus noster Anthemius Pius Felix Augustus. 412. bis. Dominus noster Anthemius Perpetuus Augustus. 415. Dominus noster Antebemius Perpetuus Augustus. 415. Dominus noster Antebemius Pius Felix Augustus. 415. Dominus noster Ambimus Urbium Confervator. 415.

Dominus noster Procopius Anthemius Pius Felix Augustus. 412. Salus Reipublica. 412. bis.

## OLYBRIUS AUG.

Dominus nofter Anicius Olybrius Augustus. 412. 416.

## GLYCERIUS AUG.

Dominus noster Glycerius Pius Felix Augustus. 409. 416. Dominus noster Glycerius Perpetuus Augustus. 409. Victoria trium Augustorum. 409.

## LEO ET ZENO, AUG.

Leo & Zeno Nobilissimus Casar. 414.
Dominus noster Zeno Perpetuus Pius Felix Augustus. 415.
Dominus noster Leo & Zeno Perpetuus Augustus. 413.
Victoria Augusterum. 413.
Victoria trium Augusterum. 414.

#### VERINA.

Ælia Verina Augusta. 416. Ælia Zenonis Augusti. 416.

## NEPOS AUG.

Dominus noster Julius Nepos Pius Felix Augustus. 411. 415. Dominus noster Julius Nepos Perpetuus Augustus. 415. Victoria trium Augustorum. 411. Votis decennalibus. 411. Votis V. mulsis X. 411.

#### BASILISCUS AUG.

Dominus noster Basiliscus Pius Felix Augustus. 411.
Dominus noster Basiliscus Perpetuus Augustus. 411. 415.
Dominus noster Basiliscus & Marcianus Perpetaus Augustus. 411. 414.
Victoria trium Augustorum. 411. 414.

## ROMULUS AUG.

Dominus noster Romulus Augustus Pius Felix Augustus. 411: 415. Dominus noster Romulus Augustus. 415. Victoria trium Augustorum. 411.

## ANASTASIUS AUG.

Dominus noster Anastastus Pius Felix Augustus. 411. 413.
Dominus noster Anastastus Populo Romano secit Arelatensem urbem reconciliari. 413.
Bominus noster Anastastus Perpetuus Augustus. 415.
Victoria trium Augustorum. 410.
Victoria Augustorum. 415.
Vota Urbium Narbonensum primis Quinquennalibus Imperatorum trium maximorum. 415.

INDEX

## INDEX RERUM INSIGNIORUM

## in Numismatis Sæculi Theodosiani.

A.

A & a 381.

Angues, Asiæ symbolum. 379.

Anta in nummis Honorii non potest esse Antiochia. 384.

401. bis.

Anubis in nummis nullus. 378.

Apollo Tutator Romani Imperii. 408.

Augustæ quæ quorum sint conjuges. 401. bis.

Augustus quid sit. 363.

Augusti simul plures. 363. quinam. 363. quatuordecim, simul. 382.

Augusti quinquennales, & alii. 364.

Augustus nemo plus quam anais xx. 364.

В.

Bano Reipub. nati 369. ser.

C.

CIMS 377.
C. OB. 405.
COM in nummis Eugenii Aug. 388. bis. & Johannis August. 404.
Constantinus qui dicitur Arelatensis, non suit genere Britannus. 406.

Ē.

E Udoxiæ Liciniæ stemma. 366 401. Eugenius Aug. unde sic appellatus. 365.

F.

Flavii Claudii, qui 365. 366. Flavii Julii, qui 365. bis. Flavii Val. Maximi. 365.

G.

GRatiani Aug. stemma. 368.

Gratianus Aug. Honorii Aug. gener. 368. 391. non est Valentiniani filius. 402.

H.

HAsta transverse humero dextro imposita quid signissicet. 377.

Helveti sugati, qui. 398. bis.

Honoria Gratiani Aug. silia suit. 368.

Honorius & Arcadius nec fratres suere, nec Theodosio geniti. 366.

I.

I Mperator quid sit. 363.
Imperii Romani fines, qui. 363.
Imperii status sub Augustis. 363.
Johannes Aug. unde sic appellatus. 365.
Jovianus Aug. unde sic appellatus. 366.
Jovianus Imp. Christianus. 380.

Julianus annum vidit undecimum principatus. 377. De ed fabulæ historicorum. 379.

Junior, in nummis, quis. 382.

L.

L Ateranensis aula & Ecclesia quando primum edificata. 364. Leonis Aug. stemma. 369. Liciniæ Eudoxiæ stemma. 366. 401. Luna, Ceres. 379.

M.

M Arciani Aug. stemma. 369.

Maximus Græce Μάξιμο, non Μίγισο. 367.

Maximus Aug. e gente Fl. Maxima. 366. Magnins, non Magnus suit. 366. 367. 382.

N

N Umismata in Aula Lateranensi reperta. 364. bis.

Ρ.

 ${f P}$ Rinceps Juventutis, quid. 402.

R.

R Omanæ Urbes, quæ. 381. bis. Romulo Augusto. 411.

S.

S Eculi Theodofiani annus fecundus, is qui Christi annus cecci. 364.

SEMP. SEMPER. Aug. 377. 414.

Sistra. 379.

Spe Augustus. 408.

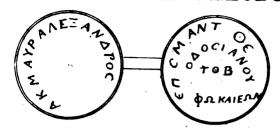
T.

Theodosius Aug. unde sic. appellatus. 365. Theodosius unicus: junior nullus suit. 366. 386. • • K. 402.

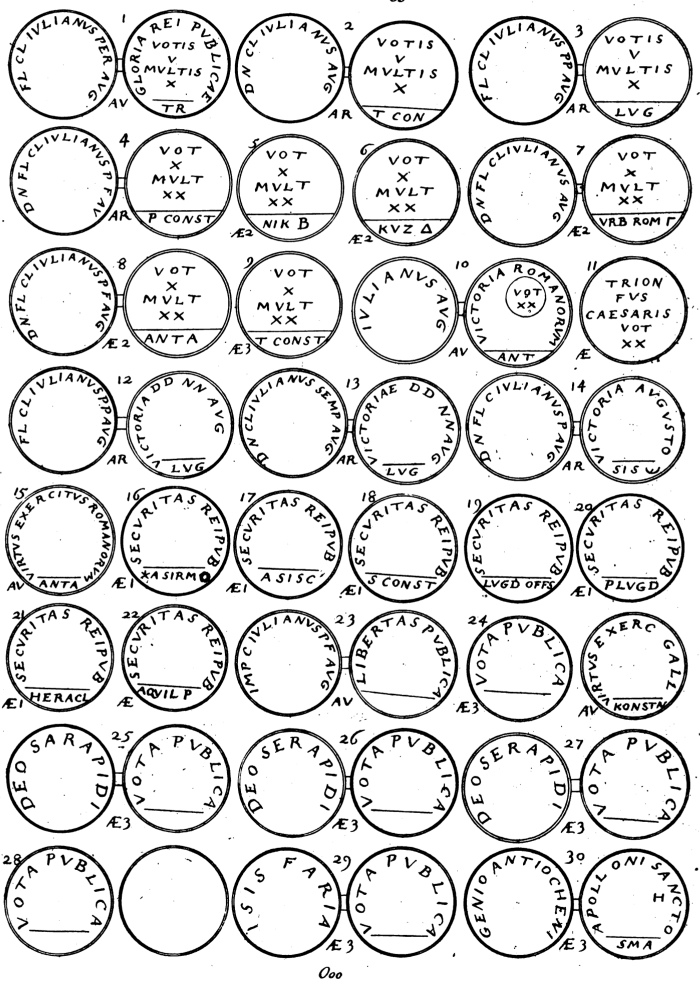
v.

Valentis & Valentiniani itemma. 302. bis.
Valentiniani duo uon fuere Christiani ante susceptum imperium. 408. Sub Juliano Augusto Placidus Cæsar militavit. 408
Valentinianus & Valens non fuere fratres, sed tantum cognati, sive asines. 368.
Valentinianus Placidus non potest esse Constantii silius. 383. Placidus suit non Placidius. 386.
Victor Augustus, non Cæsar tantum suit. 367. ter. Non fuit Maximi Aug. silius. 367. bis. 401. bis.
Urbes Romanæ, quæ. 381. bis.

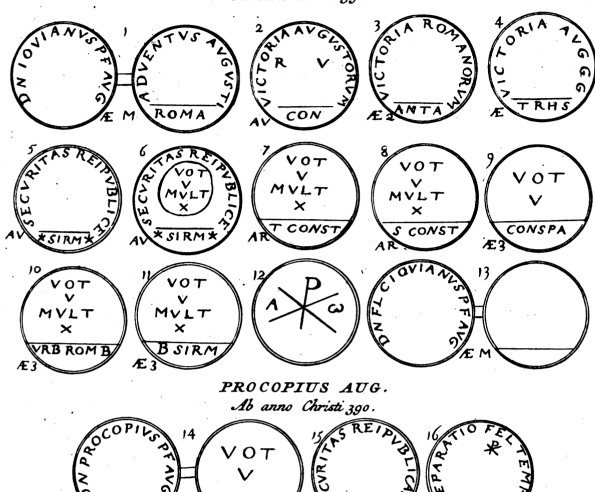
NUMIS-



16
FL. CL. JULIANUS AUG.
ab anno Christi 390.



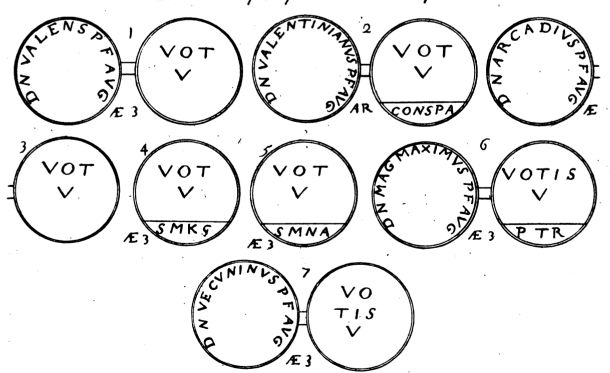
JOVIANUS AUG. Ab anno Christi 390.



18.

VALENTINIANUS, VALENS, ARCADIUS, MAXIMUS, VECUNINUS.

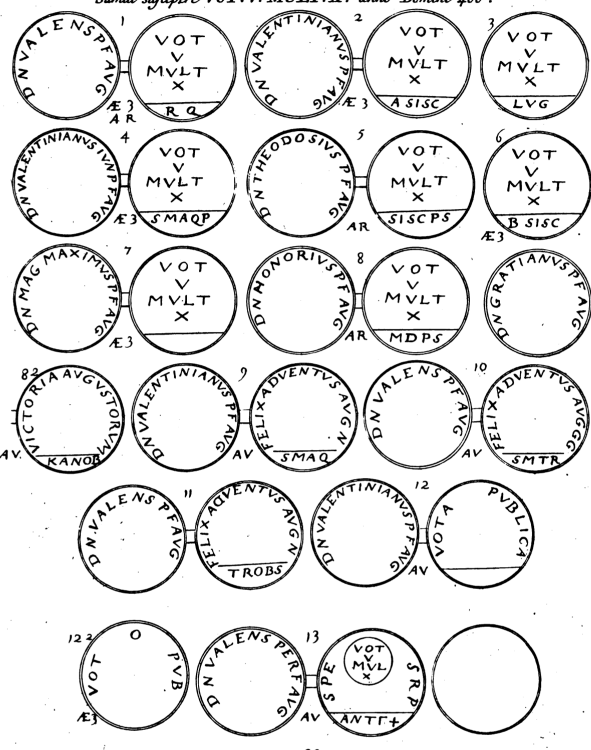
Simul iniere principatum anno Christi 400.



0002

VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, MAXIMUS, HONORIUS, GRATIANUS,

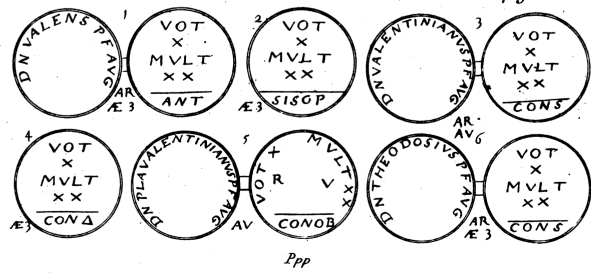
Sumul suscepere VOT.V. MULT.X. anno Domini 400.



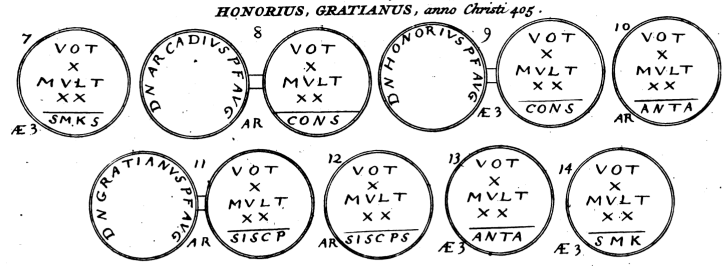
Yota decennalia simul susceperant

VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS,

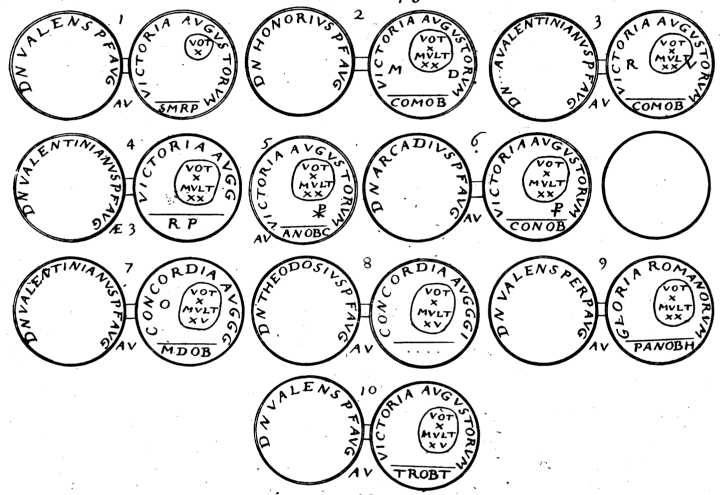
ARCADIUS, HONORIUS, GRATIANUS, anno Christi 405.



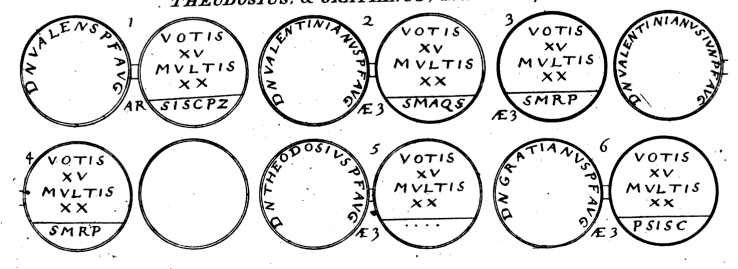
VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, ARCADIUS,



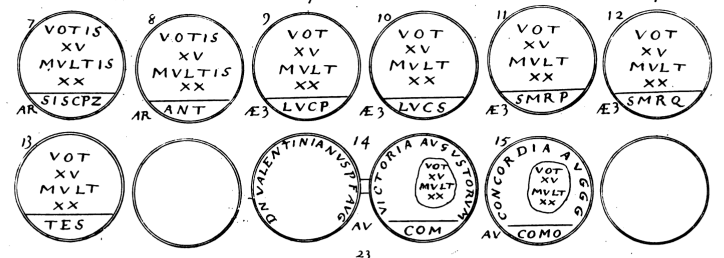
Numismata alia in iisdem votis decennalibus percussa, anno Christi 405.



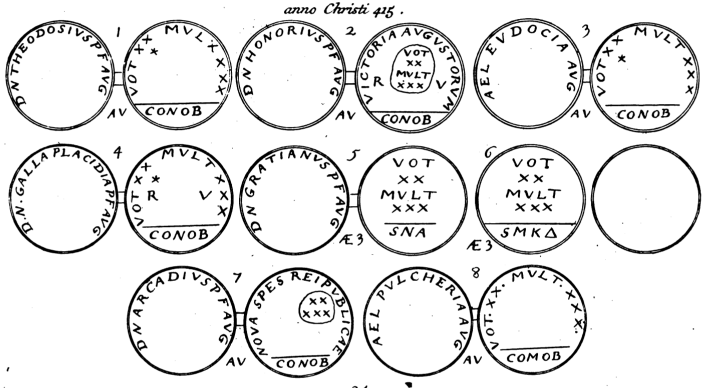
Vota quindecennalia simul suscepere VALENS, VALENTINIANUS uterque,
THEODOSIUS, & GRATIANUS, anno Christi 410.



VALENS, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, GRATIANUS, anno Christi 410.

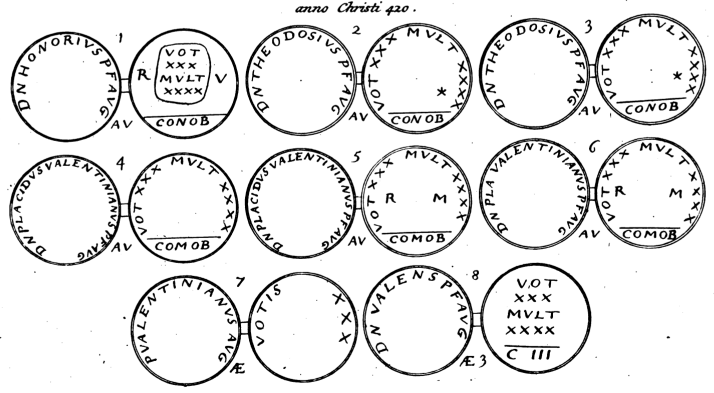


Vota vicennalia simul susceperunt
THEODOSIUS, HONORIUS, GRATIANUS, ARCADIUS,



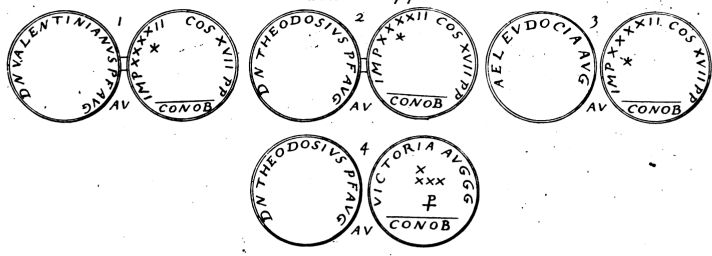
Vota tricennalia simul suscepere

HONORIUS, THEODOSIUS, PLA. VALENTINIANUS, & VALENS fortafsis



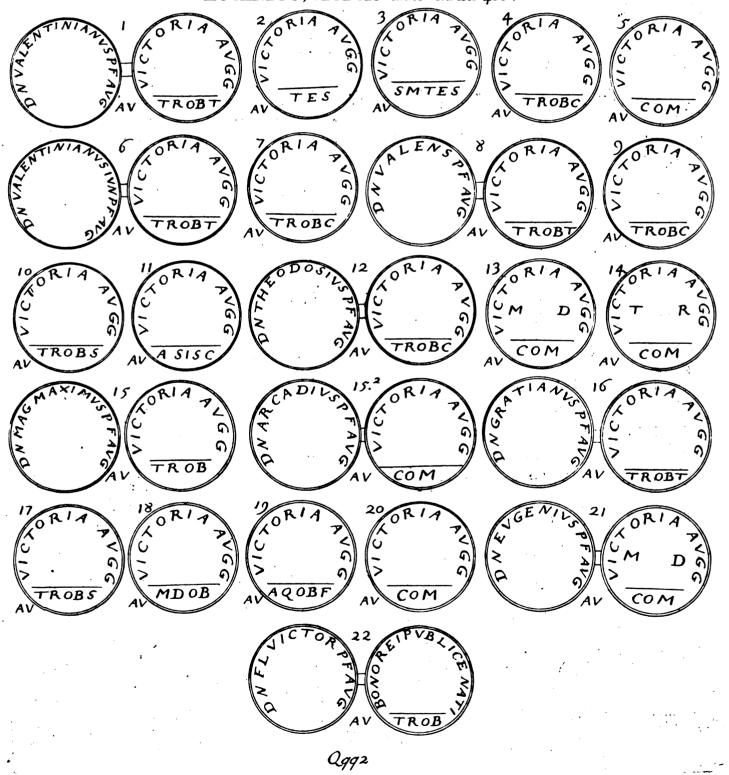
Q99

VALENTINIANUS, THEODOSIUS, & EUDOCIA AUG.
anno Christi 414.

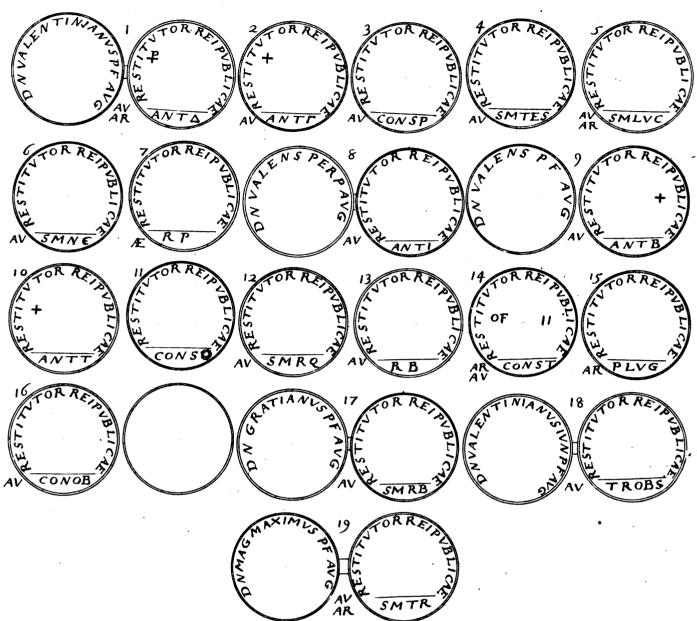


Simul Augusti fuere, & inter se concordes,

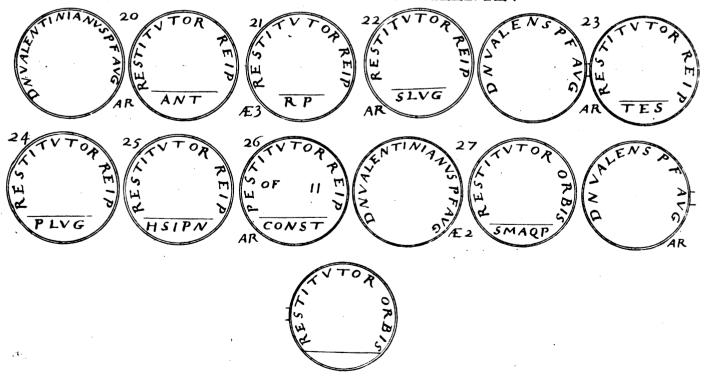
VALENTINIANUS uterque, VALENS, THE ODOSIUS, ARCADIUS, MAXIMUS, GRATIANUS, EUGENIUS, VICTOR anno Christi 400.



In partem ejudem Victoriae, laudemque Respublicae restitutae venerunt VALENTINIANUS uterque, VALENS, GRATIANUS, MAXIMUS, Anno Christi 400



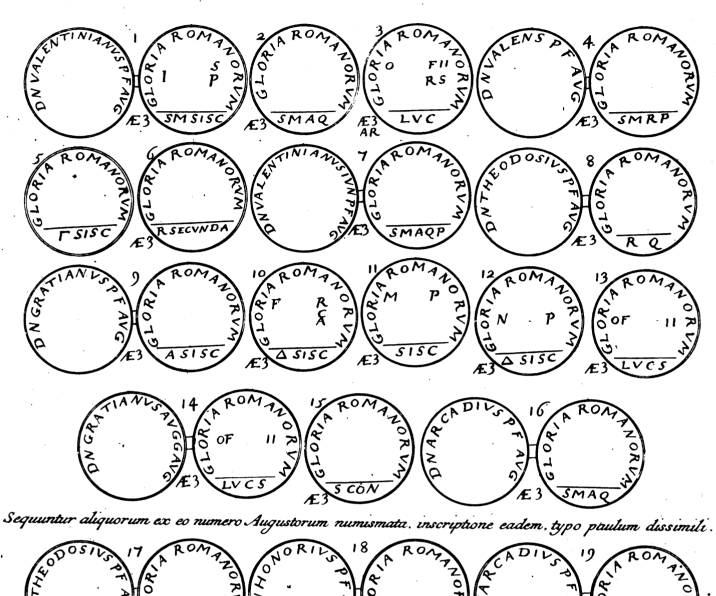
Numismata ejusdem argumenti, forma parumper dissimili, in VALENTINIANO & VALENTE.

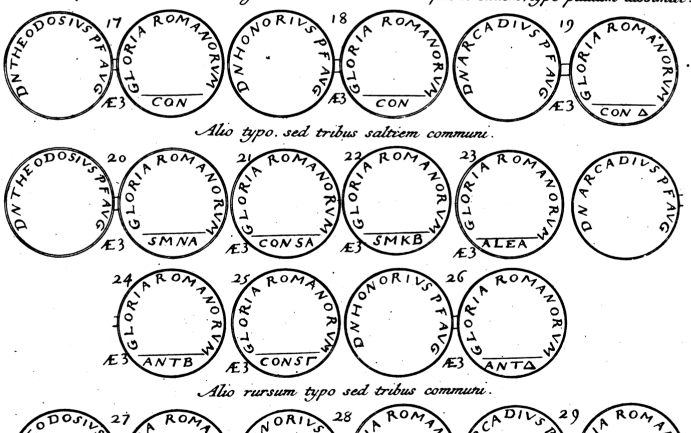


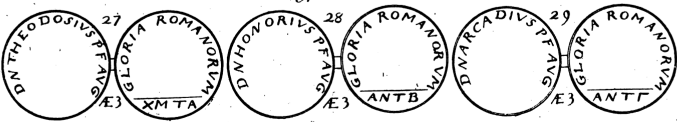
Rrr

## NUMISMATA SÆCULI THEODOSIANI.

Simul fuere Augusti, VALENTINIANUS uterque VALENS, THEODOSIUS, GRATIANUS, ARCADIUS, Anno Christi 400





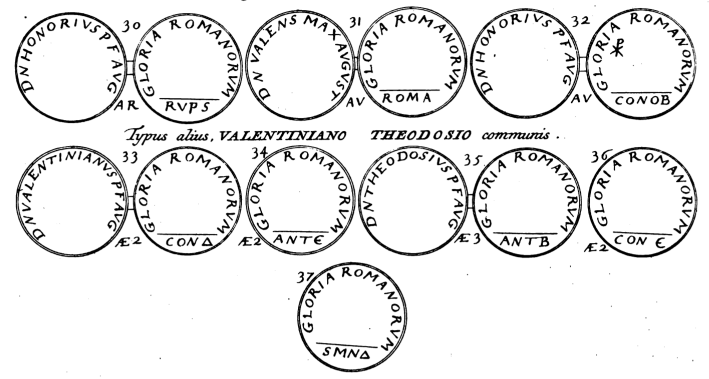


Rrr2

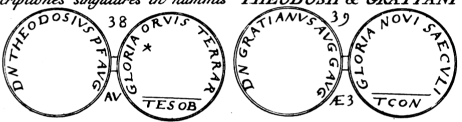
•

•

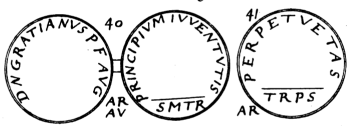
Typi Singulares HONORII & VALENTIS.



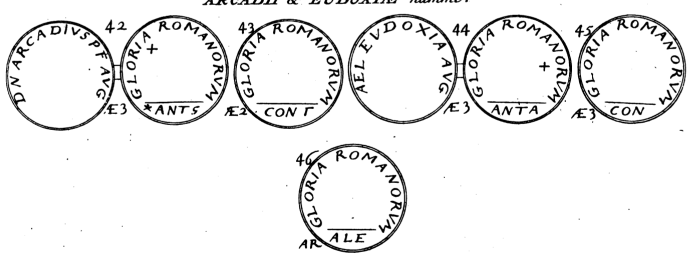
Inscriptiones singulares in nummis THEODOSII & GRATIANI.



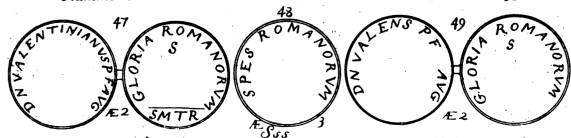
In GRATIANI AUG. & VALENTINIANI junioris nummis tituli singulares.



ARCADII & EUDOXIA nummi.



Nummi VALENTINIANI, VALENTIS, & GRATIANI, also typo

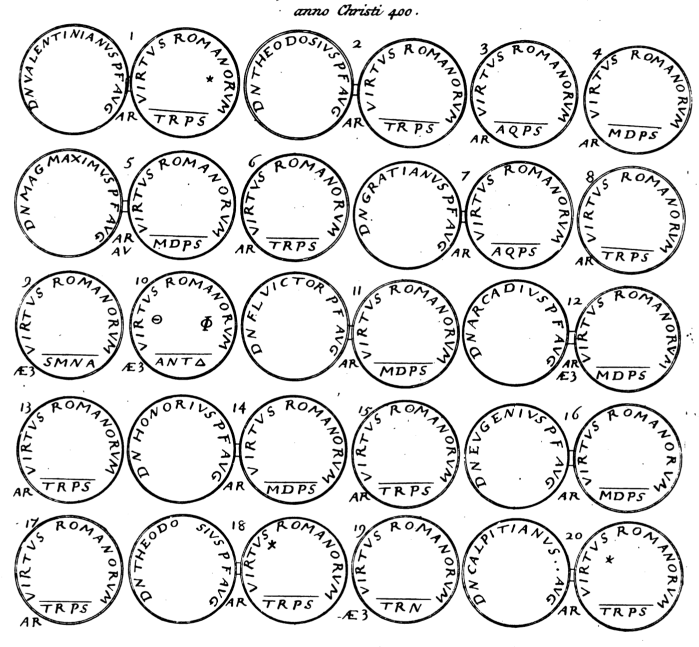




Simul Augusti fuere, & udem concordissimi,

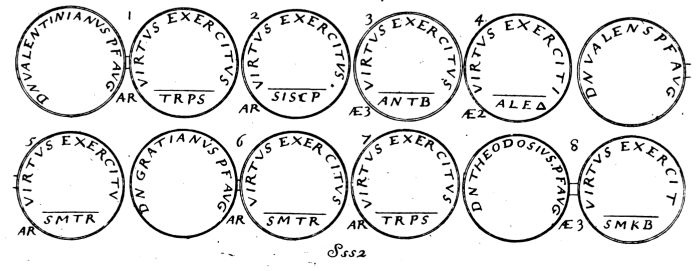
VALENTINIANUS, THEODOSIUS, HONORIUS, MAXIMUS, GRATIANUS, VICTOR,

ARCADIUS, EUGENIUS, CALPITIANUS,



30
Augusti simul fuere,

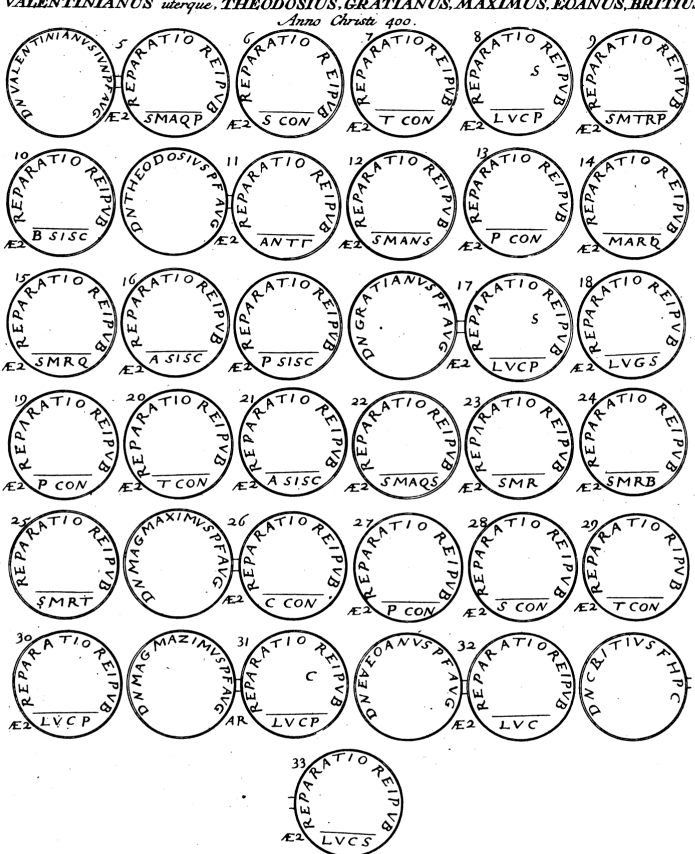
VALENTINIANUS, VALENS, HONORIUS, THEODOSIUS, ARCADIUS, GRATIANUS,
anno Christi 400



Jabula XI. NUMISMATA SÆCULI THEODOSIANI VALENTINIANUS, VALENS, HONORIUS, THEODOSIUS, ARCADIUS GRATIANUS anno Christi 400. × CONS CONSI Simul Augusti fuere , VALENTINIANUS uterque, HONORIUS, VALENS, GRATIANUS, EUGENIUS, IOHANNES, THEODOSIUS, anno Christi 400. RP RVPS THEODOSIUS, HONORIUS, ARCADIUS, eodem fere ac supra titulo numismatum, typo dissimili: eodem anno 400. Simul Augusti fuere, & inter se concordes, VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, GRATIANUS, MAXIMUS, EOANUS, BRITIUS, anno Christi 400.

 $\mathcal{I}$ tt

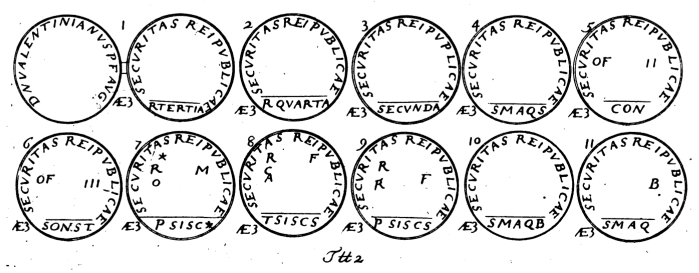
Tabula XII. NUMISMATA SÆCULI THEODOSIANI. 443
VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, GRATIANUS, MAXIMUS, EOANUS, BRITIUS,



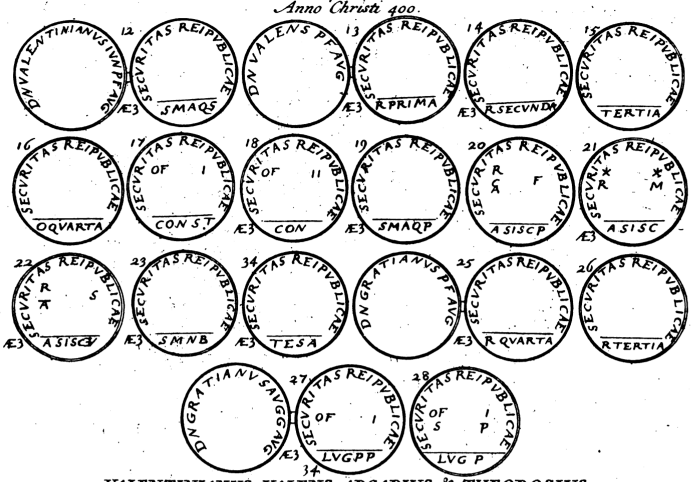
Simul Augusta fuere.

VALENTINIANUS uterque VALENS & GRATIANUS.

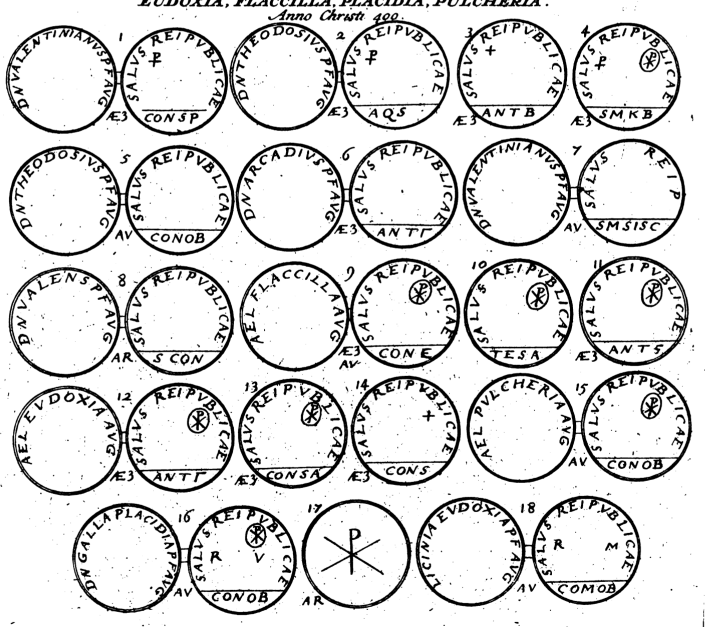
Anno Christi 400



VALENTINIANUS uterque, VALENS & GRATIANUS.



VALENTINIANUS, VALENS, ARCADIUS & THEODOSIUS
Simul Augusta: & simul Augustae,
EUDOXIA, FLACCILLA, PLACIDIA, PULCHERIA.



U uu

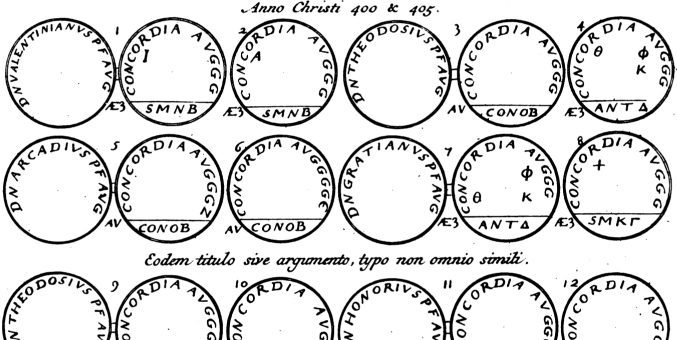


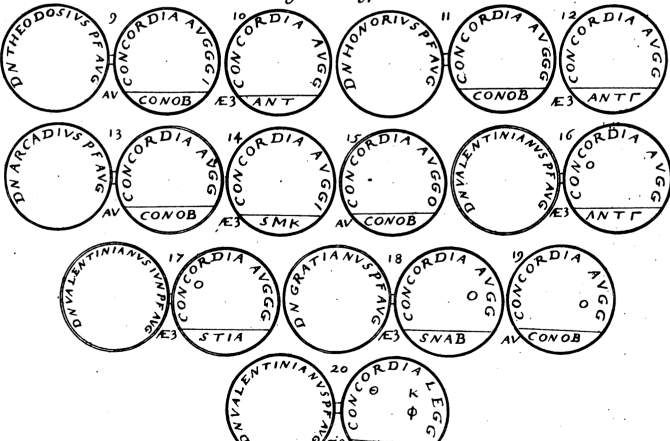
MAXIMUS & VICTOR, Augusti duo aequales, Sub annum Christi 403 rel 404.



Imperatores Augusti quatuor,
VALENTINIANUS pater, THEODOSIUS, HONORIUS, ARCADIUS,
cum Augustis duobus,

VALENTINIANO JUN.& GRATIANO,

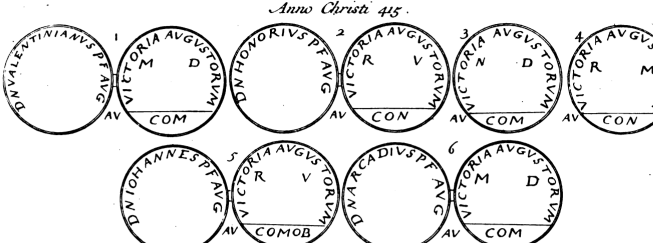




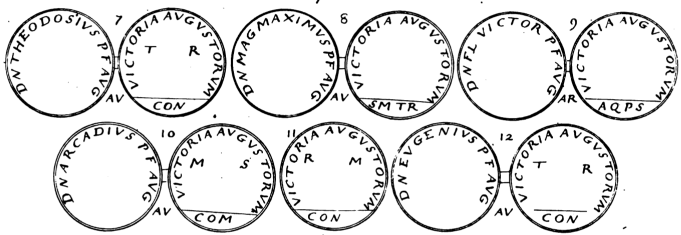
lluuz

Simul Augusti fuere & udem concordissimi,

VALENTINIANUS uterque, HONORIUS, THEODOSIUS, MAXIMUS, GRATIANUS, VICTOR, ARCADIUS, EUGENIUS, JOHANNES,



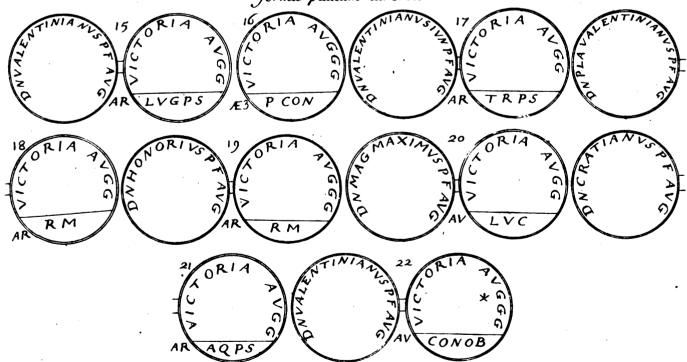
Typo sunt paululum dissimili priori, nummi qui sequuntur, inscriptione eadem



Typo alio dissimili, inscriptione eadem.



Typo eodem, quem secundo loco exhibiumus, inscriptionis forma paulum diversa.

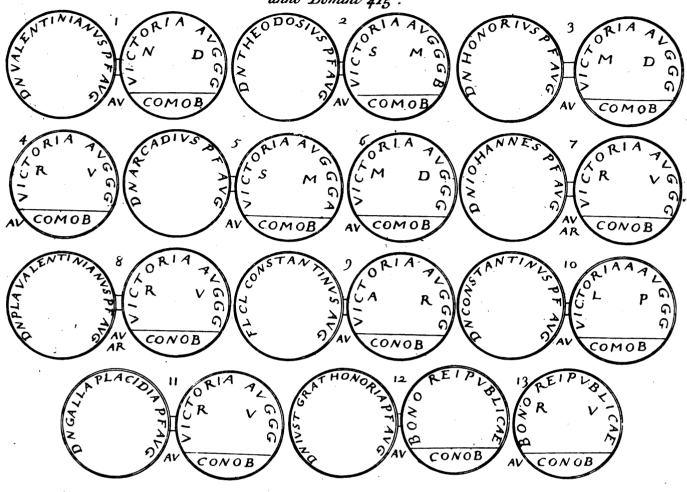


Augusti simul fuere,

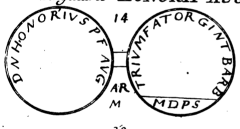
VALENTINIANUS uterque, THEODOSIUS, HONORIUS, ARCADIUS

JOANNES, CONSTANTINUS,

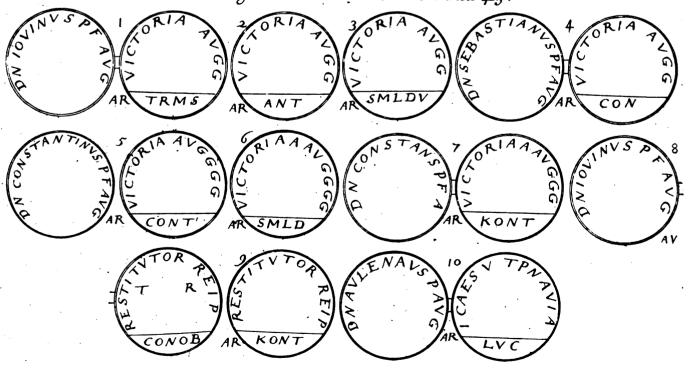
anno Domini 415.



Nummus Singularis HONORII AUG.



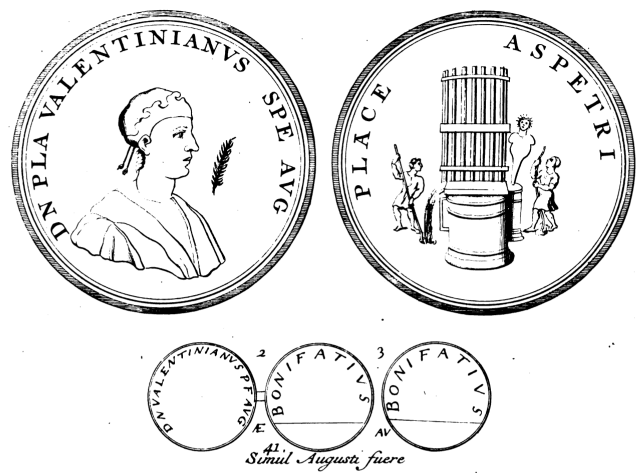
JOVINUS, SEBASTIANUS, CONSTANTINUS, CONSTANS, & AULENAUS, Simul Augusti, a Natali Urbis, anno Christi 415.



 $X_{XX2}$ 

# PLA. VALENTINIANI.

Nummi singulares duo; adulterinus unus



THEODOSIUS & MARCIANUS,

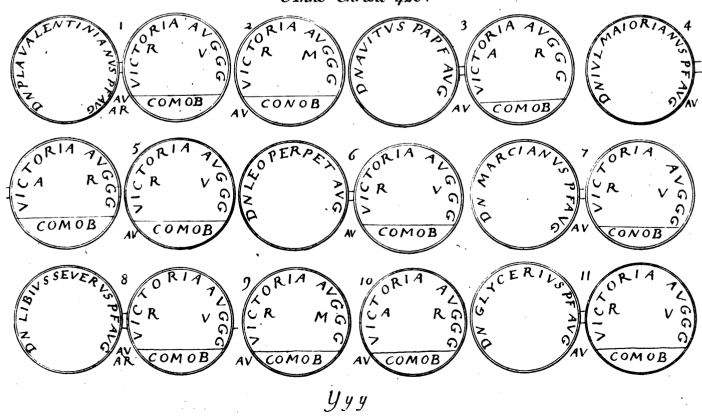
Anno Christi 420.



Simul Augusti reminciati sunt

AVITUS, MAJORIANUS, LEO, MARCIANUS, SEVERUS, GLICERIUS, PETRONIUS MAX. & cum his fuere

VALENTINIANUS junior & THEODOSIUS, Anno Christi 420

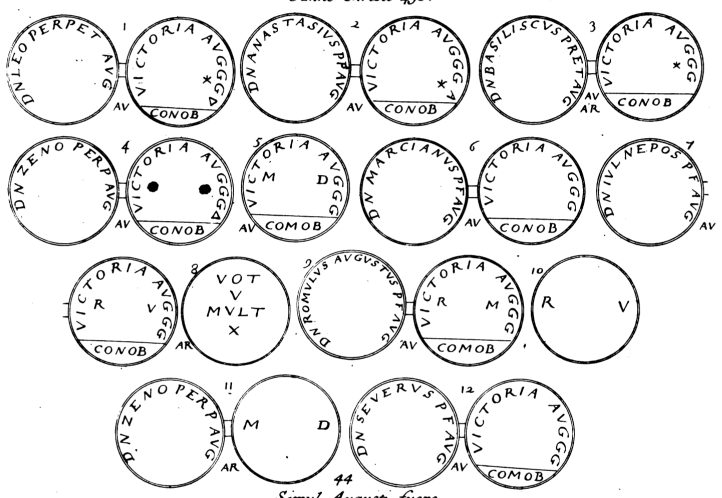


Simul Augusti renunciati sunt
AVITUS, MAJORIANUS, LEO, MARCIANUS, SEVERUS, GLYCERIUS, PETRONIUS MAX.
& cum his fuere VALENTINIANUS Junior, & THEODOSIUS,
Anno Christi 420

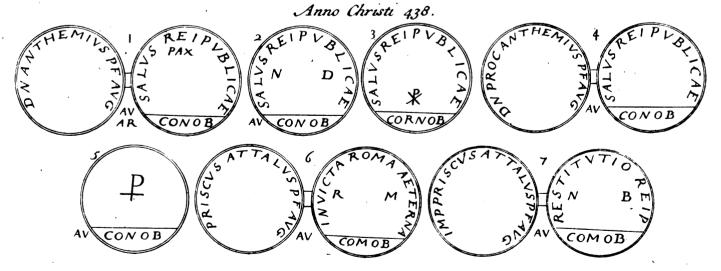


LEO, ANASTASIUS, BASILISCUS, ZENO, MARCIANUS, NEPOS, ROMULUS & SEVERUS,

Anno Christi 438.

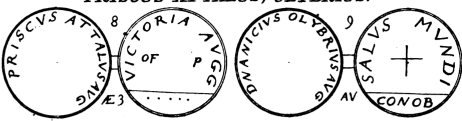


Simul Augusti fuere,
ANTHEMIUS, PRISCUS ATTALUS, OLYBRIUS,

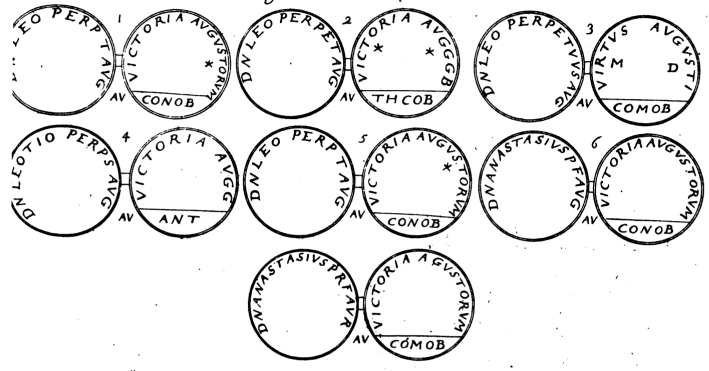


Y4,42

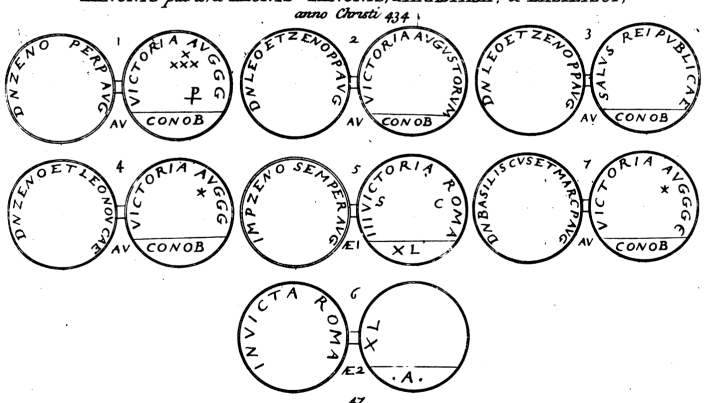
PRISCUS ATTALUS, OLYBRIUS.



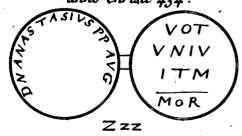
Nummi singulares LEONIS AUG. IMP.



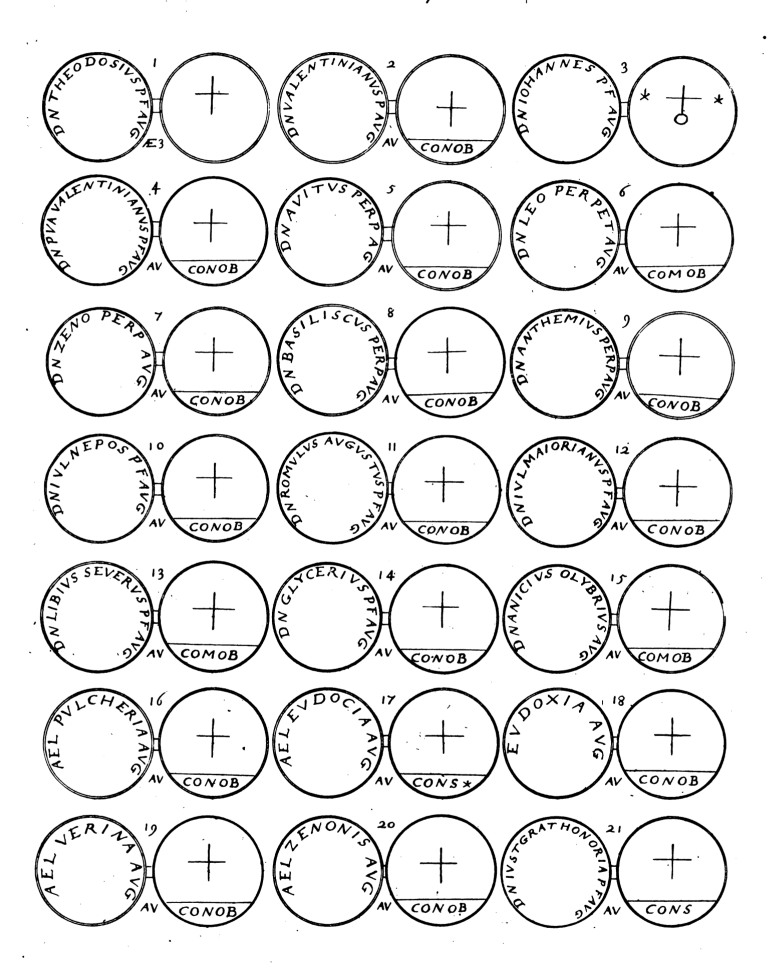
Nimismata singularia
ZENONIS patris, & LEONIS ZENONIS, & ANASTASII, & BASILISCI,



Vota quinquennalia trium simul Imperatorion, ANASTASII, ZENONIS, & BASILISCI, anno Christi 434.



Nummi plurimorum hujus Saeculi Augustorum & Augustarum, eadem forma, eodemque typo, & in eodem loco percussi.



2 z z Z

# NUMISMATA

### SÆCULI JUSTINIANEI.



Uum generum hic numismata sunt. Alia aurea sunt & argentea; quæ cudi secere nimirum Civitates, præsertim Narbonensis provinciæ, ac Treverensis, sive Civitatum in illo tractu magistratus ac primarii Ordines. Nam

gistratus ac primarii Ordines. Nam extra quatuor provincias, Narbonensem scilicet, quæ olim etiam Provincia Romanorum, hodie Languedocium est cum Provincia & Delphinatu & Sabaudia: deinde Italiam Transpadanam, quæ Ducatus Mediolanensis est cum Pedemontio; octavam Italiæ regionem, ea saltem parte quæ Ravennam continet; & Lugdunensem denique primam provinciam, cum Metenli & Remensi agro; non alia hoc Justinianeo fæculo fuisse videtur ditio Augustorum; ut quidem nummi omnes illius ætatis omnino suadent. Post tempora Jovini & Sebastiani nulla apparent numismata Lugduni percussa; nisi forte Baduelæ Regis; & unum Zenonis patris a Lugdunensibus Christianis cusum: nulla Sirmii, post Valentem: Sisciæ nulla post Valentinianum, Valentem, & Gratianum, nulla denique Treveris post cosdem, post Theodofium & Jovinum. Sunt igitur omnes fere hoc fæculo Justinianeo nummi solius propemodum provinciæ Narbonensis. Ex quibus alii sunt, de quibus jam diximus, ex auro & argento; alii autem ex ære, longe numero plures, & ad historiam illustrandam multo potiores. Nam hi quam obtinuerint Augusti potestatem, an & simul Imperatores fuerint, annon;

quæ ditio corum fuerit, quos habuerint in Augustali dignitate collegas, quot quisque annis imperarit, miro docent artificio.

Viri Clariss. Du-Cangii, amici olim nostri ex intimis, sidem ac peritiam satis laudare non possumus; qui curaverit diligenter exprimi ab incisore litteras nummorum singulorum, etiam eas quas errore Monetariorum perverse positas imperiti censerent. Norat vir longe supra Antiquarios peritus, nihil sine consilio in nummis esse positum, quos oporteret utique & Augustis ipsis, placere, quibus offerebantur; & ab eruditis saltem, quin immo & a plebe ipsa, cujus manibus terebantur, intelligi.

Plerosque igitur ex hisce nummis sculpi curavit in sua Constantinopoli Christiana, sive in Familiis Byzantinis Du-Cangius; nec ullum tamen interpretatus est, rei difficultate deterritus: sed nummis relictis, de singulis Augustis id retulit, quod libri perhibent. Numismata nos omnia exponere cum Deo aggredimur, paucis admodum neglectis ac prætermiss, quæ sunt nullius momenti ad eruditionem, hoc est, ad Historiam, ad Chronologiam, ad Genealogiam Augustorum.

Triplicis molis ex ære nummi sunt; primæ, quos ex ære mediocri: tertiæ, quos ex minimo. Sunt nihilo minus quidam etiam & prima mole majores; quos ex maximo ære nuncupamus, & medagliones: & tertia minores quos ex minutissimo ære dicimus.

I.

### PROSPECTUS SÆCULI JUSTINIANE I.

| Anno    |            |                                                  | •                             |
|---------|------------|--------------------------------------------------|-------------------------------|
| Christl | ANASTASIUS | Justinus Basiliscus                              | LBO ET ZENO                   |
|         | IMP. AUG.  | IMP. AUG. IMP. AUG.                              | IMP. AUG.                     |
| 44 t    | 8          | t Anno 1: 8                                      | 8 Vidit Leo Zeno              |
|         | BADUELÀ    | Anno isto                                        | fortaffis annum octa-<br>vum. |
| 1       | REX.       | primo, una cum patre,                            |                               |
| •       | 9 HILDERIX | 2 Anno 11. Justinus Jun. Aug.                    |                               |
|         | REX.       | & aliquot forte fe-                              |                               |
|         | io Theia   | 3 Anno 111. quentibus annis. At                  |                               |
|         | REX.       | ante annum patris                                |                               |
|         | 1 i        | 4 Anno Iv. octavum obiit.                        |                               |
| 445     | i2         | - 5 Anno v.                                      | •                             |
| 777     | r3         | - 6 Anno vi.                                     |                               |
|         | 14         | - 7 Anno vii.                                    | _                             |
|         | 15         | - 8 Anno viit. Justini gener sit<br>Justinianus. | i Theodebertus                |
|         | 16         | - 9 Anno villi.                                  | <b>y</b> .                    |
| 540     | ,          | io Anno x.                                       | 3                             |
| 744     | ,          | ii Anno xi. ii Anno xi. jus-                     | 4                             |
|         |            | TINIANUS<br>PERP. AUG. SC.                       |                               |
|         | •          | 12 Anno xII. 12 Anno XII.                        | 5                             |
|         | ATHALA     | i 13 Anno xiii. 13 Anno xiii.                    | 5                             |
|         | RICUS      | <b>,</b>                                         |                               |
|         | REX.       | 2 THEODA- 14 ANNO XIV.                           | Ï                             |
|         |            | HATUS .                                          | •                             |
|         |            | REX.                                             | 1                             |
|         |            | A a åå                                           |                               |

Anaa

|   | 462          |                     | N               | U          | M     | I            | S                      | M    |                  | A                | T      | A              |          | ••                | 0         |     |
|---|--------------|---------------------|-----------------|------------|-------|--------------|------------------------|------|------------------|------------------|--------|----------------|----------|-------------------|-----------|-----|
|   | Anno         | •                   |                 |            | ,     | _            | •                      |      | ' <b></b> -      | 4                | ~      |                |          |                   |           |     |
|   | Christi      | ATHALAR             | icus Re         |            |       |              |                        |      | inianu<br>An'n o |                  | . S C. |                |          |                   |           |     |
|   | <b>455</b> , | •                   | -               | 3          |       | REX.         |                        |      | 16               | Anno             | XVI.   |                |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      | 17               | Anno             | XVI    | t              |          |                   |           |     |
|   | •            | ,                   |                 |            | •     |              | •                      |      |                  | Anno             |        |                |          |                   |           |     |
|   | •            |                     |                 |            | •     |              | •                      |      |                  | Anno             |        | 111.           |          |                   |           | •   |
|   | 460          |                     | 2               | <b>-</b> , | SICA  | RDUS<br>MUAI |                        |      | 20<br>2.1        | Anno             | OXXI   | •              |          | •                 | •         |     |
|   |              | 1.1.                |                 |            | GKI   | MUAI         | <i>.</i> <b>.</b> 0 3. |      | 22               | Anno             | XXI    | 1.             |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      | 23               | Anno             | XXI    | ıı.            | •**      |                   |           |     |
|   |              | •                   |                 |            |       |              |                        |      |                  | ANNO             |        |                | •        |                   |           |     |
|   | 465          |                     | , •             | •          | -     | <b>`-</b> .  | •                      | • .  |                  | Anno             |        |                |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              | •                      | ,    |                  | ANNO             |        |                |          |                   |           |     |
|   |              |                     | •               |            |       |              |                        |      | Ĵ١               | USTIN            |        | S              |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      | _ O              | AUG.             |        | ***            | ٠.       |                   |           |     |
|   | •            | ·                   | •               |            |       |              |                        |      |                  | Anno             |        |                |          |                   |           |     |
|   | 470          | •                   |                 |            |       |              |                        | . 1  |                  | Anno             |        |                | -        | -                 | <b>-</b>  | -   |
|   | 470          |                     |                 |            |       |              |                        | ·    | Žι               | Ann              | o xxx  | ζI.            |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      | -                | Anno             | XXX    | ( I <b>I</b> . | m        |                   | _         |     |
|   | •            | F                   | C.A.            |            |       | RICI         |                        | 1 :  | 33               | ΛΓ               | -      | -              |          | ER1U              |           |     |
|   |              | PP. Au              | G. ur-          |            |       | MP.          | A U G.                 | •    | 2.4              | ANNO             | , www. | 1111           |          | ranspac           |           |     |
|   |              | bium I              |                 | 1          | Arela | icc.         | -                      | 2    | 54               | AMN              | , AAA  |                |          | tus Ma            |           |     |
|   |              | nensium.            |                 | 2          | Tust  | INIA         | NUS                    | 3    | 35               | Anno             | XXX    | ۲ <b>۷.</b>    | Aug      | •                 |           |     |
| ı | 475          | •                   | •               | 3          | •     | or,          |                        |      | •                |                  |        |                | Т.,      |                   |           |     |
|   |              | F                   | O C A           | ~          | Fil   | EPIC         |                        | 4    | 36               | HER              |        | USI            | A        | ERIU              | Parens    | :   |
|   |              | PERP.               |                 | SC.        | A n.m | &<br>EMIU    |                        |      | Trr              | IMP.             |        | 2              |          | itriæ a           |           |     |
|   |              | Anno                | X X X V I.      | 4          |       | STA-         |                        | 5    |                  | Ann              |        |                | ı la     | tur.              |           |     |
|   |              |                     |                 | 4          | SI    | us,          |                        | •    | ٠.               |                  |        |                | _        |                   | •         |     |
|   |              |                     |                 | 5          |       | ti Mau       | ıricii                 | 6    | In               | dictio           | I.     | . 3 ,          | . 2      |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            | In    | np.          |                        | 7    | In               | dictio 2         | •      | .4             | <b>3</b> |                   |           |     |
|   |              | Foca Vi<br>Mauricii |                 | 6          |       |              |                        | 4    | 111              |                  |        | . 4            | ,        | •                 |           |     |
|   |              | Maurich             |                 |            |       |              |                        |      |                  |                  |        |                |          |                   |           |     |
|   |              | Mercato             | rum, siv        | re Ju      |       |              | 00-                    |      |                  |                  |        |                |          |                   |           |     |
|   | _            | nensium             |                 | ſpada      | norum | •            |                        | - 8  |                  | n no x<br>dictio |        |                |          | _                 | _         | _   |
|   | 480          | Anno<br>Foca        |                 | 7          | •     | •            | •                      | - 0  |                  | ERAC             |        | idem           | 4        | : -               |           |     |
|   |              | PP. A               |                 |            | ,     |              |                        |      |                  |                  | um     |                |          |                   |           |     |
|   |              | •                   | XI.             | . <b>8</b> |       |              |                        | 9    |                  | ONST             | ANTI   | - 6            | 5        | ,                 |           |     |
|   |              | •                   |                 |            |       |              |                        |      |                  | NO F.            |        | _              | 6        |                   |           |     |
|   |              |                     | XLII            | _          | -     | -            |                        | 10   | -                | -                | •      | - 8            |          |                   |           |     |
|   |              |                     | XLII            |            | _     | _            |                        | 12   | -                | _                | - '    | - 9            | <b>7</b> | •                 | -         | -   |
|   | 48 <i>5</i>  |                     |                 | 7. 12      | •     | -            |                        | 13   | -                | -                |        | - 10           |          |                   |           |     |
|   |              | 1                   | XLV             | 1. 13      | -     | -            |                        | 14   | -                | í <b>-</b>       | -      | - 11           |          | ,                 |           |     |
|   |              |                     | ranti-          |            |       |              |                        |      |                  |                  |        | •              |          |                   |           |     |
| • |              | N U S<br>I M P.     | A UG.<br>frater |            | •     |              |                        |      |                  |                  | :.     | •              |          |                   |           |     |
|   |              |                     | lii Aug.        | •          |       |              |                        |      |                  |                  |        |                | L        | EO. E             | х сои     | s-  |
|   |              | Anno                | I.              |            | _     | _            |                        |      |                  | _                | _      | - 12           | 1 7      | TANT              | NUS,      |     |
|   |              | 2 XLV               | 11.             | 14         |       | •            | •                      | - 15 | •                | •                |        | - 12           |          | Heracli           |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      |                  |                  |        |                |          | ius: se<br>Leo Ma |           |     |
|   |              | 3 Edie              | to Impe         | ·<br>- 2   | •     |              |                        | 16   |                  |                  |        | 13             |          | mp. l             |           |     |
|   |              | rator               | um, Ìo          | -          |       |              |                        |      |                  |                  |        | •              |          | antum.            |           |     |
|   |              |                     | Merca           |            | ``T.  | BERI         | 2 11                   |      |                  | •                |        | •              |          |                   |           |     |
|   |              | torur<br>4 tur.     | n stabili       | i-<br>2    | D E   | X AR         |                        | 17   | _                |                  |        | . 14           | 3 _      | Q-                | Carr      |     |
|   |              |                     | CANTI           | _          |       | URIC         |                        | •    | ,H               | IERA             | CLIU   | S              |          | O, &<br>NTIN      | Cons      | -   |
|   |              | 1 M                 | P AUG           | •          |       |              |                        |      |                  |                  |        |                |          |                   | i filius. | ,   |
|   |              | trate               | r Herac         | lii .      |       |              |                        |      |                  |                  |        |                |          |                   | , -       |     |
|   | 400          | -                   | Aug.            | ^          | _     |              | -                      | 18   | -                |                  | •      | 15             | 4        |                   |           |     |
|   | 490          | 5 -                 | -               | - 3        | Jus   | STINI        | A-                     | ٥, ٠ |                  |                  | •      | 16             | 5        |                   |           |     |
|   |              | •                   |                 | 7          | N     | rus cu       | ım                     | 19   |                  |                  | •      | -              |          |                   |           |     |
|   |              |                     |                 |            |       | BERI         | o F.                   |      |                  |                  |        |                |          |                   | ,         |     |
|   |              |                     | 10 VII.         |            |       | A.           |                        | 20   | _                | _                | -      |                | 6        |                   |           |     |
|   |              | 7 ANN<br>8          | A 11.           | - 5        | •     |              | •                      |      |                  | •                | . =    | -              | 7        |                   |           |     |
|   | ~            | 9                   |                 |            |       |              |                        |      |                  |                  | •      |                | 8        |                   |           | 400 |
|   |              |                     |                 |            |       |              |                        |      |                  |                  |        |                |          |                   |           | 495 |

|             |        | ÆC      | UL           | Í        | JUS                | TIN          | I I A      | N          | E L       | 463       |
|-------------|--------|---------|--------------|----------|--------------------|--------------|------------|------------|-----------|-----------|
| Anno        | ,      | :       |              |          |                    |              |            |            |           | Do si us  |
| Christi.    | to A   | NNO X.  | <b>18</b>    | =        | -                  | . 2          | 2          | <b>=</b> ' |           |           |
| 495         |        |         |              |          | -                  |              | •          | =          | JUSTI:    | LAUG.     |
|             |        |         |              |          |                    |              |            |            |           | ,,        |
|             | 1 t    | •       | •            | -        | -                  | •            | 26         | •          | io        | •         |
|             | 12     | نه      | •            | <b>-</b> | _                  | •            | ت -        | 2          | 11        |           |
|             | 13     | -       | •            | -        | _                  | -            | -          |            | 12        |           |
|             | 14     | ٠,      | . 4          | ÷        | _                  | ••           |            |            | 13        | • ,       |
| 500         | 15     | -       | -            | -        |                    | _            | -          | -          | -         | unior, &  |
|             | 16     | •       | • .          | •        | _                  |              | -          | -          | 15 Conft  | nrinus    |
|             | 17     | •       | •            | -        |                    |              | <u>.</u>   | <b>–</b>   | 16 junior |           |
|             | 18 A 1 | INO XVI | 11.          |          | <b>-</b> .         |              | -          | •          | 17        |           |
|             | 19     |         | A            | primo    | Justini and        | no ad xx1    | x & ulti   | mum        | 18        |           |
| 202         | 20 A   | ino xx. | . <b>C</b> d | nstantir | ni, fratris        | Heraclii     | . anni     | funt       | 19        |           |
|             |        | NO XXI  | . L          | xıv. I   | ta ab anno         | 1. five x 1. | Juliani .  | Aug.       | 20        |           |
|             | 22 A N | IXX ONI | ı. ad        | istum,   | anni funt o        | exxv. H      | istorici a | pri-       | 21        |           |
|             | 23     |         | mo           | Juliani  | ad ultim           | um Confta    | untini Co  | pro-       | 22        | ٤         |
|             | 24     |         | ny:          | mi, quo  | em faciunt         | : hujus L    | conis fil  | ium,       | 23        |           |
| 510         | 25 AN  | NO XXV  | . cu         | us annu  | 1s <b>24</b> . hic | e regione    | notatur,   | po-        | 24        |           |
| •           | 26     |         | nu           | nt anno  | S CCCCXV           | nempe al     | b anno     | Christi    | 361. usq  | ue ad ans |
|             | 27     |         |              | m 775.   |                    | -            |            |            | •         | •         |
|             | 28 A N | NO XXVI | 11.          |          |                    |              |            |            |           |           |
| <b>5</b> 14 | 29 An  | NO XXI  | x.           |          |                    |              |            |            | •         |           |

Quibus in locis numismata fuerint a temporibus Anastasii & Justini Augg. usque ad oc-casum Imperii, Augustorum honori percussa: & que ditio fuisse eorumdem Augustorum, ex eo intelligitur.

#### ANASTASIUS IMP. AUG.

CON Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. In Italia Negotiatores. N 1 Negotiatores Italiæ. NIC Nicomedia negotiantes. RHODANUS.

#### JUSTINUS IMP. AUG.

AAEE Alexandriae negotiantes. ANT X Prima Narbonensis tributum desimum. C N Civitates Narbonenses. CON Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. CONOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. GABALORUM. IT & ITT Italia Transpadana. KAR Karthagine negotiantes. K v z Cyzici negotiantes. N M Narbonenses Mercatores. NIKO Nicomediæ negotiantes. RHODANUS. ROM Romani Mercatores, sive Romano Imperio subjecti. Tes & tec Thessalonica negotiantes. THEUPO Theupoli, seu Prusa, negotiantes. Transpadani.

#### ÆLIA EUFEMIA AUG.

CORMOB Civitatum omnium Romanarum Mercatores obtulerunt.

#### JUSTINIANUS IMP. AUG.

An E & Alexandriae negotiantes. ANTIX Prima Narbonensis tributum nonum. A N Civitates Narbonenses. Con Civitates omnes Nathonenses.

Cono & conob Civitates omnes Narbonenses ob tulerunt. KAICAPEIAC THC CEB. Casarea Augusta, in ora Palæstinæ. KART & CAR Karthagine negotiantes. Kyz Cyzici negotiantes. M 1 Mercatores Itali. NIKO vel NIKOM Nicomedia negotiantes. RAVENNA. RHODANUS. ROMA. THEUP & OYNOA Theupoli negotiantes. Transpadani.

#### THEODEBERTUS IMP. AUG.

CABILLONUM. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. METTIS.

#### BADUELA REX.

TICINUS. Luri arrx Lugdunum, & Arelate. SICARDUS

Cono Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

#### GRIMUALDUS.

CONO Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

#### HILDERIX REX.

KART Karthagine negotiantes.

#### TIBERIUS CONSTANTINUS AUG. IMP.

CON Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. I T Italia Transpadana. Kyz Cyzici negotiantes. NIKO Nicomedia negoria N M Narbonenses Christiani Mercateres: Rom Romani Mercatores. Transpadani. Tes Thessalonica negotiantes. THEUP Theupoli negotiantes.
+ XX T Christiani Mercatores Transpadani, Vicesia mam perfolverunt. A 222 2 
 + xx

M

#### A FILEPICUS AUG:

+ XX BOM Christiani Mercatores Romano Imperio subjecti, Vicesimam persolverunt.

+ xxx can Christiana Civitates omnes Narbononses, Tricesimam persolverunt.

+ xxx kyz Christiani Mercatores Cyziceni, Tricesimam periolverunt.

#### MAURICIUS IMP. AUG.

ARL Arelasonfes. CAT Civitates XXX Transpadana.

CON Civitates omnes Narbonenses. CONO & CONOB Civitates omnes Narbananges abtulerunt.

COMOB Civitatum omnium Mercatanes obtulerunt. COROB Civitates emnes Romana obtulerunt.

+ XXKRIC Christiani Negotiatores Kauthagina coustitusi Vicesmam persolverunt.

Kyz Cyzici negotiantes. May N Morestores Urbis Narhana.

N M Narbonenses Mercatores. NIKO Nicomedia negotiantes.

+ XX RAVEN Christiani Mercatores Ravennates

Vicesimam persolverunt.
+ xx Rom Christiani Mercatores Romani, sive Romano Imperio subjecti, Picesimam persolverunt.

Tes The falonica negotiantes. THEUP Theupoli negotiantes. VIENNA.

#### TIBERIUS REX.

Mauricii Imp. Vicarius.

A T Arelatensium tributum.

#### FOCAS AUG.

CON Civitates emnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. С т Civitates Transpadanæ. KRTO Cortbaginenses. + xx k x z Christiani Cyzici negotiantes, Vicesimam persolverunt. М хм Mercatores Christiani Massilienses. MXN Mercatores Christiani Narbonenses. Nxm Narbonevses Christiani Mercatores. + XX NIKO Christiani Nicomediae negotiantes, Vicesimam persolverunt. RAVENNA Ravenna. Tes The stationica negotiantes. THEUP Theupoli negotiantes.

#### HERACLIUS IMP. AUG,

AAE & AN & Alexandria pegotiantes. Cat Civitates triginta Transpadanæ. Con Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. NIKO Nicomedia negotiantes. XX RAV Mercatores Ravennates, Vicesimam per-XX ROM Mercatores Romani, five Romano Imperio subjecti, Vicesimam persolverunt.

#### CONSTANTINUS IMP. AUG.

Con Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonemses obtalerunt. С т Civitates Transpadana. KRTS & CRTS Kartbaginenses. X M N Christiani Mercatores Narbonenses. RAV Ravennates.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

APTEMIUS ANASTASIUS.

CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

#### LEO & CONSTANTINUS.

Con Civitates omnes Narbonenses. CONOB Civitates omnes Narbonenfes obtulerunt. x M n Christiani Moreatores Warbonenses. x M w Christiani Mercatures Narboneuses.

#### THEODOSIUS JUSTINIANI GENER AUG.

CONOR Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

Simul Augusti fuere, Basiliscus, Anastasius, Justinus, Anno Christi 441.

Simul Augustos fuisie, Basiliscum, Anastasium, & Justinum, cogit confiteri numismatum ipforum. excepto folo nomine, indifereta fimilitudo.

Tah. I. 1. D. N. BASILISCUS P. F. AUG. Dominus noster Bastliscus Pius Felin Augustus : cum galea, hasta transverse humero dextro imposita, & clypeo. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum. Victoria stans, in dextrum latus obversa crucem oblongam tenet, læva vestem sublovat: latere nummi sinistro, sidus Solis, Romani Principis symbolum. B secundum numisma, oblatum Principi. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est in Thesauro Regio; & in Thef. Brandeburg. pag. 848. Apud Gretserum, tomo III. de Cruce, pag. 69. absque littera B idem nummus habet comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt.

Ibid. 2. D. N. Anastasius pp. aug. Perpetuus Augustus: cum galea, hasta, & clypeo, nt proxime. .) (. VLCTORIA AUGGG Victoria trium Augustorum. A primum numisma, quo consignata ea Victoria est. Victoria stans, ut in nummo præcedente. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const Christ. pag. 84. versu 1. cui similis est apud Gretserum, pag. 70. cum como B ut & in Thesauro Regio, & in Thes.

Brandeb. pag. 849.

1bid. 3. D. N. Justinianus P. F. Aug. Cum galea, clypeo, & hasta, ut supra. .)(. VIC-TORIA AUGGG & Victoria trium Augustorum, quarto isto numismate consignata. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 88. versu 1. In Regio plane fimili, pro  $\Delta$  est A prime.

Simul Augusti fuere, Anastasius, Justinus, Justinianus, Anno Christi 442.

#### Numismata Anastasii Aug.

Tab. I. I. D. N. ANASTASIUS PP. AUG. Dominus noster Anastasius Perpetuus Augustus. .)(. In ambitu, concordi In medio I cruce superposita: Concordia Christianorum Imperatorum. Est ex ære apud Mediobarbum, pag. 557. Ibid. 2. D. N. ANASTASIUS PP AUT. Perpetuus

Digitized by Google

petsus Augustus. Capito cincto gemmis. .)(. Ut supra, Concordia Imperatorum Christianorum. Ad latera, hinc I & inde N. Italia Negatiatores. Est ex zere minimo apud P. Ludovicum Jobert, e Societate nostra.

Tab. I. 3. D. N. ANASTASIUS AUG. Capite cincto genenis. .)(. In cosona laurea, litteris ex parte implicitis, RHODANUS. Quinarius argenteus est in Thesauro Regio, & apud D. Comitem de Vaux, & in Museo P. Jobert, Affert hunc etiam e Museo suo Mediobarbus, pag. 159. Sed quid ad Anastasium Rhodanus, si libros consulimus?

Ibid. 4. Eadem inscripțio. Similem istum proxime przecedenti numenum, pariserque argenteum, Michiobarbus affert ibidem e Muso suo; adjecto tantum hoc lemmate, privieta Roma. Est & in

Thef. Brandeb. pag. 849.

#### Numismata Justini Aug.

Ibid. 1. D. N. JUSTINUS P. P. AUG. Perpetuus Augustus, capite cincto gemmis. .)(. In ambitu, concordia In medio, I cruce superposita; Concordia Imperatorum Christianorum; Infra, GNA Gaudium Narbonensibus attulit, ut nunc quidem conjicimus. Est ille ex ære minimo in Const. Christ. Du-Cangii, pag. 90. versu 5, ubi Justino juniori per-

peram adicribitur.

Ibid. 2. D. N. JUSTINUS AUG. Capite cincto gemmis. )(. In corona laurea, litteris implexis exparte, RHODANUS. Est argenteus quinarius in Thesauro Regio, in Museo nostro, & in Thesauro Regio, in Museo nostro, e in Thesauro Regio, pag. 850. Sed accuratius, quam isthic, pingitur apud Gretserum, tomo III, de Cruce, pag. 71. & ab codem reche tribuitur Justino seniori, cui & ipsum adscribit Begerus, in Thesaurochurgico. Apud Gretserum, culpa incisoris, ut ipse Gretserus admonet, omissa est littera O. Reche iterum delineatus apud eumdem hic nummus est, pag. 79. Est & apud Paulum Petavium pariter argenteus, Tab. 10. cum epigraphe, D. N. JUSTINUS P. AUG. Perpetuus Augustus. Est & in Const. Christ. Du-Cangii, pag. 90. versu 7. ubi perperam Justino juniori tribuitur.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. )(. In corona laurea, ut supra, RHODANUS: & in ambitu, INVICTA ROMA. Est argenteus quinarius, apud D. Comitem de Vaux, & in Const. Christ. pag. 90. versus se ubi pariter Justino juniori tribuitur. Verusa in Dissert, de inserioris zuri Numism, pag. 92. num. LXXIII. distum revocat; aitque Justino seniori fortassis, non juniori, adscribendos ega suisse summes, qui monogramment ca habent, presentim cum adjecto lemmate, INVICTA ROMA; quoniam si opostet ztati hos tribui, qua lialize pariter reges in sus nummis idem lemma exhibent. Rego, cinus nos, etiam Theodahatus & Athalaricus simul sucre; & uterque sub Justino & Justiniano simul. Certum enim esse construmur, similem nummorum formam, delimentionem, inscriptionem, idem prorsus tempus sobrica conumdem arguess.

#### Numismata Justiniani Aug.

1bid. 1. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto diademate e gemmis.

()(. In medio I cum cruce superposita: In ambitu, coscordi. Concordia Christianorum Imperatorum; Ad latera hinc X inde G Christianorum gaudium. Confer nummum 1. Justini. Insta, THEVP. Theupoli negotiantes, quæ est Prusa Bithyniæ, ubi Mercatores Narbonenses negotiabantur. Est hic nummus exære minimo, in Const. Christ. pag. 88. versu 6.

Ibid. 2. Eadem inscriptio. Sedet ipie, dextra hastam geneus, sinistra orbem Romanum, cum cru-

ce ei superposita. .)(. In medio, I cum superposita pariter cruce, Imperator Christianus. Sic in nummis Julii Cæsaris Dictatoris, 11 T est Imperator iterum. In ambitu, concordi. oc Concordia omnium civitatum. Est hic nummus ex ære minimo, apud D. BAUDELOT. Ex eo conjicere licet, conor recte explicari a nobis, Civitates omnes &c.

Pius Felix Augustus: Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, litteris partim implicitis, partim spartis, Rhodanus. Est apud Gretserum, tomo iri. de Cruce, pag. 79. Cur autem Anastasio, Justino, & Justiniano, pumismata cudunt Rhodani amnis accole in Galia Narbonensi, si scripta dumtarat monumenta consulimus?

خ.

Simul Augusti suere,
ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS,
THEODEBERTUS,
Anno Christi 448.

#### Numismate Anastasii Aug.

Tab. 1. 1. D. N. ANASTASIUS. Capite cincto gemmis. )(. A Christe, Exaudi Anastasium. Est ex apre minimo, apud D. Baudelot. Monogrammata in nummis Latinis scribere, hoc est, vel alicujus somaiais litteras omnes, vel priores tantum alicujus sententiae implicitas exhibere, primum hec attas, opinor, excogitavit: quæ causa est quamobrem paulo rudiora sint quædam extillis. Littera & vice geminae litterae est: E minimum incurvæ; & C. Interta in medio sunt puncta duo, ut duas esse ibi litteras agnoscamus, cum alioquin unicam esse suspensarios, similis ei, quam in mummis etiam Ludovici Pii Imp. vidinus: XPE PROTEGE LUDOVICUM IMP. Etim angentea pecunia epiam hoc ævo scribi mos est, domine salvum fac regem.

Ibid. 2. Eadem inscriptio, &c. .)(. & A Christe Exaudi Anastasium Augustum. Est ibidem ex zere minimo. Littera A sic est essormata, ut in meditul-

lio fimul litteram V exhibeat.

Ibid. 3. D N. Anastasius. Capite cincto gemmis, & cruce capiti superposita..)(. AAN Chrisse exaudi Anastasium Augustum nostrum. Est exare minutissimo, in Cimelio Domus Professa Societatis Jesu, Parissis. Ea formula, Augustum nostrum frequens occurrit in nummis antiquis. In nummis Constantii & Constantis, victoria In nummis Constantii & Constantis, victoria Augustum Augustorum Augustorum un Augustum Strorum. Et sic centies alibi. Hić etiam diligentia Monetarii posteriorem litteram A discriminavit a priore: nam ut Augustum significaret, effecit ut Assenul & in meditullio V referret.

Ibid. 4. D. N. ANASTASIUS. Capite cincto gemmis. )(. E I Christe exaudi tres. Est ex ære minimo, in Museo P. Chamillart. Spectabat hujus nummi opisex illud Christi promissum, Matth. xviii, 19, 20. Iterum dico vobis, quia si duo ex vobis consenserint super terram, de omni re quamcumque petierint, siet illis a Patre meo, qui in cælis est. Ubi enim sunt duo vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum. Rogat igitur, qui hunc nummum percussit, vel legit, ut tres inter se concordes Augustos, pacemque & tranquillitatem Christianæ Reipublicæ slagitantes, Christius exaudiat, devictis domitisque Christiani nominis inimicis. Augusti hi tres sunt; Anastasius, Justinus, & Justinianus.

Aaaa 3

Nu:

#### Numismata Justini Aug.

Tab. 1. 1. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. € + Christe exaudi Christianos. Nam crux in hiscenummis Christianos denotat. Est exære minimo, apud P. CHAMILLART. Est & in Const. Christ. pag. 90. versu 6. & apud Paulum Petav. Tab. 13.

Ibid. 2. D. N. JUSTINUS P. F. AUG. Pius Felix Augustus, capite cincto gemmis. .)(. 3 + Christi exaudi Christianos. Est ex ære minimo, in Museo nostro. Ut in partem venire sententiæ, quæ hic exhibetur, crux ipsa etiam intelligatur, ad eam litteræ duæ aliæ, quæ sunt nexæ, C & & convertinente.

Ibid 3. D. N. JUSTINUS P. F. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto corona e gemmis. .)(.
B. R. E. Duos Principes Christianos exaudi Christe: Justinum videlicet socerum, & generum Justinianum. Est hic nummus ex ære minimo, in Museo P. Chamillart: qui nummus lucem affert duodus istis qui sequuntur, ac vicissim ab illis ac-

Ibid. 4. Eadem inscriptio. .)(. Γ R 6 Tres Christianos Principes exaudi Christe. Nam. litteras X & P esse Latinas in his numismatis arbitramur; ac priore X Christianos significari, littera P Principes. Littera Græca Γ tres significat. Alludit hic etiam uterque nummus ad promissum Christi, quod superius in Anastasio descripsimus, ex Matth. xviii, 19, 20. Est hic nummus ex ære minimo, apud Patinum in Indice, pag. 35. & in Const. Christ. pag. 90. versu 6. ubi Justino juniori perperam tributur.

Ibid. 5. D. N. JUSTINUS P. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis..)(.  $\Delta R$  & Quatur Christianes Principes exaudi Christe. Nam si tres inter se consentientes Christus exaudit, quanto magis quatur? Est hie nummus ex minutissimo ære, apud D. BAUDELOT. Quartum illum Augustum, Theodebertum esse, nummus ipsius Theodeberti docet.

#### Numismata Justiniani Aug.

Tab. I. I. D. N JUSTINIANUS PP. AU. Pertuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. & + Christe exaudi Christianos, ut in nummo Justini. Est exære minimo, apud D. BAUDELOT: & apud D. DE BOZE.

Ibid. 2. D. N. JUSTINIANUS PP AG Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. 3)
Christe exaudi Christianos: litteris C & E atque ipfa cruce simul nexis. Est exære minimo, in Const. Christ. pag. 88. versu 8.

Ibid. 3. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. )( In corona laurea, & Christe exaudi Christianos. Est ex ære minimo, apud P. Lud. Jobert, & P. Chamillart.

Ibid. 4. Eadem inscriptio. .)(. B Christe exaudi duos, Justinianum scilicet & Justinum. Est ex zere minimo, apud D. BAUDELOT.

Ibid 5. Eadem inscriptio. .) (. & \( \Delta \) Christe exaudi quatuor Principes, Justinianum scilicet, & Justinianum, Anastasium, & Theodebertum: ut in Justini nu mismate diximus. Est hic etiam ex ære minimo, apud P. Chamillart.

Ibid. 6. D. N. JUSTINIANUS P. A. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. § 8 Christe exaudi Christiani vota orbis: litteris V & O simul nexis. Est ex ære minimo, in Museo P. Jobert. Habemus Valeriani & Gallicni numismata inscripta, vota orbis: & in Constantino juniore,

vota vicennalia orbis.

Ibid. 7. D. N. Justinianus p. f. aug.

Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, vor? MULT. HTI Vosa multa, Hospiti Transpadanorum Imperatori. Nummus argenteus in Const. Christ. pag. 88. versu 6. & in Collectione Ms. D. de Peiresc. pag. 378. Qui nummus si conferatur cum altero Leonis Imp. quem in Sæculo Theodosiano attulimus, §. 45. num. 2. THCOB & cum altero Valentis ibidem, §. 27. num. 25. HSIPN. apparebit genuinam hanc quoque interpretationem esse Justinianei numismatis: & in Italia proinde Transpadana Justinianum Aug. præserum habitasse.

Tab. 11. 8. D. N. JUSTINIANUS P.F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VOT. MULT. V. M. Votis multis Victorum maximorum, Justiniani & Justini, qui sunt Victores cognominati, ut postea videbimus. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est nummus argenteus perrarus, quem vidimus. In schedis D. Vaillant, est vot mul-

TUM.

#### Numisma Theoberti Aug.

Tab. II. TEUDEBERTE, vel potius & TEUDEBERT cum & Christi monogrammate, quod in partem venit inscriptionis cum nomine Teudeberti; & nominis hujus ipsius litteræsic sunt æquali inter se disjunctæ intervallo, nihil ut intersit utrum TEUDE-BERTE legas, an (quod verius est) ETEUDE-BERT. Sententia enim est, Christe exaudi Theudebertum. .)(. Crux In ambitu, CABILLONU. Cabillonum in Lugdunensi prima provincia, ad Ararim amnem, Chalons fur Saone. Ex hoc numismate intelligimus, æqualem, σύγχεονον, fuisse Theodebertum Anastasio, Justino, & Justiniano Augustis, quandoquidem est eadem numismatum ipsorum inscriptio. Nam hæc est certissima concordiæ & simul gesti principatus nota, ut eruditi confitentur. Est hic triens aureus, sed mixto ære multo, apud Bouterouë, pag. 224. ex Cimelio Illustr. Har-

6.

Simul Augusti fuere,
ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS,
anno Christi 448.

#### Numismata Anastasii Aug.

Tab. II. 1. D. N. ANASTASIUS PP. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. N + 1κ Negotiatores Karthaginenses Christiano Imperatori. Est ex ære minimo in Const. Christ. pag. 84. versu 3. In Thesauro Brandeb. pag. 849 habet adjectum latere nummi sinistro, post litteram K, sidus Solis in alio simili, apud P. Jobert, litteræ K subjecta est minoris formæ littera Δ ut sit sententia; Negotiatores Karthaginenses quartum hoc numisma cudunt Christiani Imperatoris honori.

lbid. 2 D. N. ANASTASIUS PP. AU. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. + K I Christiani Karthaginenses tertium hoc numisma cuderunt honori Principis. Est ex ære magno, in Mu-

seo nostro.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. .)(. + K \( \Delta \) Christiani Karthaginenses quartum hoc numisma Principis honori cuderunt. Est ex ære formæ mediocris apud P. Jobert.

Ibid 4. D. N. ANASTASIUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. + L & Christiani Karthaginenses quintum hoc numisma Principis honori percusserunt. Est ex ære mediocri, apud D. Abb. FAUVEL.

#### Numismata Justini Aug.

Tab. II. 1. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Perpetuus

tuus Augustus. In corona quercea, K + Karthaginenses Christiani. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 90. versu 6. Solis sidus Principem Romanum denotat.

Tab. II. 2. Eadem inscriptio. .) (. + K \(\Gamma\) Christiani Karthaginenses tertium hoc numisma Principi dedicarunt. Est ex ære mediocri in Museo nostro.

Ibid. 3. Eadem inscriptio: sed in fibula vestisadjectum est Σ. Christi monogramma. )(. + Κ Δ. Christiani Karthaginenses Mercatores quartum hoc numisma Principi dedicarunt. Est ex ære mediocri, ibidem.

Ibid. 4. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. + K & Christiani Karthaginenfes quintum hoc numisma Principis honori percusserunt. Est ex ære minimo, in Museo P. Jobert.

#### Numismata Justiniani Aug.

Tab. II. 1.D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. M + IK Mercatores Karthaginenses Christiano Imperatori. Est est ære minimo, in Const Christ. pag 88. versu 8. Sidus Solis Romanum principem designat.

Ibid. 2. Eadem inscriptio. .)(. In corona quercea, K + Karthaginenses Christiani Mercatores. Est ex

ære minimo, ibidem, pag. 90. versu 1.

Ibid. 3. Eadem inscriptio..)(. P K Protector Karthazinis, quemadmodum in nummo Constantini Imp. legitur, PROTECT. KART. SUAE. Est hic argenteus apud D. Comitem de Vaux, & in Const. Christ. pag. 90. versu 3.

Christ. pag. 90. versu 3.

Ibid. 4. D. N. Justinianus Pp. aug. Capite cincto gemmis. .)(. In corona quercea, PK & Protestorem Karthaginis exaudi Christe. Est quinarius exargento perelegantis fabricæ, in Museo P. Chamillart.

Ibid. 5: Justiniani Aug. vultus, capîte cincto gemmis, sine epigraphe. .)(. K Karthaginenses Mercatores. Argenteus, perelegantis sabricæ, apud D. Comitem de Vaux.

vultu femineo, capite diademato, cum baccato monili, sed sine epigraphe similiter, apud D. B A U-DELOT, qui excudi in ære hanc effigiem ipse curavit. In aversa pagina, sola pariter est sittera K. Indiscreta similitudo sabricæ plane suadet oculis conjugem hanc esse Justiniani Aug.

7.

## Simul Augusti fuere, Justinus & Justinianus, anno Christi 452.

#### Numismata Justini Aug.

Tab. II. 1. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, c. n. Civitates Narbonenses. Sic conob interpretati sumus, Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est nummus argenteus in Thes. Brandeb. pag. 850. & apud Mediobarbum, pag. 569. ubi Justino juniori tribuitur.

Ibid. 2. D. N. JUSTINUS P. AUG. Perpetuus Augustus: galeam gestat, & clypeum; dextra orbem Romanum, cui Crux est superposita. )(. In corona laurea, I Imperator, sidere Solis hinc & inde apposito, Romani Principis symbolo. Est ex ære minimo, apud P. CHAMILLART, & in Const. Christ. pag. 88. versu 2.

Ibid. 3. D. N. Justinus P.P. Aug. Capite cincto gemmis .)(. In corona laurea; implicitæ litteræ hæ: PROTE. JUSTIN. DEUS: hoc est, Protege Justinum Deus. Est argenteus apud Paul.

Petav. Tab. 10. & in Conft. Christ. pag. 90. verfu 6.

#### Numismata Justiniani Aug.

Tab. II. 1. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Perpetuus Augustus: capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, c n Civitates Narbonenses, ut in nummo Justini. Est pariter argenteus in Thesauro Regio, apud D. Comitem de Vaux, & in Const. Christ. pag. 90. versu 3.

Ibid. 2. Eadem inscriptio: .)(. In corona laurea, I Imperator; sidere Solis hinc & inde apposito, ut in secundo Justini numismate. Est ex ære minimo, apud P. CHAMILLART, & in Const. Christ. pag. 88.

versu 4.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. .)(. In corona laurea litteræ hæ implicitæ: PROT. JUSTINIAN. D. s. N. hoc est, Protege Justinianum Deus Salvator noster. Est argenteus, ut Justini nummus, in Const. Christ. pag. 90. versu 3.

Ibid. 4. D. N. JUSTINIANUS AUG. .)(. Incorona laurea, implicitæ litteræ istæ: PROTE. JUSTIN. DEUS, hoc est, Protege Justinianum Deus. Est argenteus quinarius nummulus, apud P. CHAMILLART, & in Thes. Brandeb. pag. 852.

Ibid. 5. D. N. Justinian. Capite cincto gem-

mis. .)(. I Imperator Christianus: sidere Solis, Romanum Principem; cruce, Christianum significante. Est ex ære minimo, in Cimelio Domus Professæ Societatis Jesu, Parisiis.

Q

## Simul Augusti suere, ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS. anno Christi 452.

#### Numismata Anastasii Aug.

Tab. II. 1. &c. D.N. ANASTASIUS PP. AUG. Perpetuus Augustus, capite cincto gemmis. In vestis fibula, R Christi monogramma, quo eximia Principis erga Christum pietas designatur. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma Principis honori percusserunt. In alio B secundum:  $\Gamma$  tertium:  $\Delta$  quartum:  $\epsilon$  quintum:  $\Theta$  nonum: NIC Nicomediæ negotiantes. Sunt hi nummi ex ære maximo. Primus in Museo nostro, in Const. Christ. pag. 84. versu 2. & in Thes. Brandeb. pag. 849. Seeundus, tertius, quartus, & sextus, in Museo nostro. Quintus apud P. Chamillart. Septimus in Const. Christ. ex ære mediocri pag. 84. verfu 3. Sidus Solis, Romanum Principem; Crux, Christianum designat.

#### Numismata Justini Augusti.

Tab. II. 1. D. N. JUSTINUS PP. AU. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis..)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium. Est ex ære magno apud P. Chamillart.

Ibid. 2. Ea inscriptio. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narabonensium, B secundum numisma Principi dedicarunt.

Est ex ære magno in Museo nostro.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omium Narbonensium. E quintum numisma istud cuderunt. Est exære magno, ibidem, & apud Occonem, pag. 581. quem cum descripsit Gretserus,

Digitized by Google

tomo 111. de Cruce, pag. 71. exhibuit COM pro GON magno incisoris errore.

#### Numismata Justiniani Aug.

Tab. III. 1. D. N. Justinianus PP. Aug. Perpetuns Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma hac forma cuderunt. Est ex ære magno, apud P. Chamillart. In alio, ibidem, Equintum. In nostro, B secundum.

Ibid. 2. D. N. &cc. ut supra. .)(. M cum cruce

Ibid. 2. D. N. &c. ut supra. .) (. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, THEUPO Theupolitani, sive Prusæ in Bithynia negotiantes: A primum hoc istius formæ numisma cuderunt. Est ex

zere magno, in Museo nostro.

Ibid 3. Eadem inscriptio. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, NIKOM Nicomedia negotiantes, B secundum istud hujus formæ numisma cuderunt. Est exære magno ibidem. Pro sidere Solis in hoc numismate cruces ubique sunt appositæ.

Ibid. 4. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. ut supra. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores. ROMA Romanarum in Galliis civitatum, numisma hujus formæ cuderunt. Est in Museo nostro, exære mediocri: exære magno, apud P. JOBERT.

Ibid. 5. Eadem inscriptio. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, KART qui Karthagine negotiantur. Est ex ære magno, in Museo nestro, & apud P. CHAMILLART: in Const. Christ. pag. 88. versu 7. Occo pag. 582. addit sub M litteram B. sed errore magno legit PART pro KART.

#### 9.

### Numismata Focæ Cæsaris. ad annum Christi 442.

Tab. III. 1. & 2. Numisma prorfus fingulare Focæ adhuc adolescentis Cæsaris, est in Museo P. Chamil-LART; quod & metalli forma, & fabricæ genus, & ætas in eo Focæ adnotata, non finit alio credi anno, quam Christi 442. fuisse percussum. Est & in Collectione D. de Peiresc, pag. 321. In antica parte habet has litteras Græcas, E k: in postica, implicitas implexasque litteras, quæ simul cum prioribus efficiant hanc sententiam : Έλέησον Κύριε φοκά τκ νεαvis, Miserere Domine Focæ adolescentis. Neque enim aut aliud dici potest his litteris inter se nexis, aut non Focæ nomen, perspicue exprimi. Et adolescentem certe eum hoc anno fuisse, nummi etiam illi fuadent, qui ipsius honori, cum jam Augustus esfet, post annos xxxII. fuere percussi; nam hi seniorem illum & barbatum exhibent. Quod ii adolescenti autem, necdum Augusto, nummi dicati fuerunt, certe hunc fuisse oportet, ut mores erant illius atatis, ex domo Principali, sive Augusta ac Cæsarea: Et fuisse illum sane Justini Aug. fratrem, Justini Focæ pronepotem, illius qui primus e gente sua cum Flavia Claudia junxit affinitatem, ut ostendimus in Sæculo Theodosiano, §. 10. docet ipsius Focze nummus, a nobis suo loco, §. 28. num. 8. elucidandus: nec vero alio præter hunc Augusto genitus dici Focas posse omnino videtur. Fuit itur in Justinorum familia Focæ cognomen in mis nobile, ut Condæi in familia Borbonia. Focæ Patri Gratiano, fratrive Justino Aug. addictus Monetæ opifex, honori etiam ipfius Focæ cudit hoc numisma; quem morbus fortassis aliquis detineret, & ab Augustali dignitate potiunda depelleret, tunc cum Justinus Augustus est renunciatus: vix enim reipsa tunc Focas annum attigerat octavum decimum, ut

quidem suadet vox veavius. Cui ergo per Senatum non licuit Latina conslare numismata, quæ venalia opisex de more proponeret, is Græca cudit suapte sponte, perito sane artissicio ac plane novo. Ex isto autem numismate erroris atque imperitiæ secure arguas Zonaram, Theophylactum, Simocattam, similesque Græcos, qui non φοκῶν scripscre, ut scribi oportuisse hic nummus admonet; sed φωκῶν, quæ vox vitulum marinum significat. Et videtur sane verisimilius a vocabulo Latino focus, unde foci patrii, & pro aris ac focis pugnare dicunt Latini deductum esse nomen Latinum Focas, quam a Græco φωκῶς, quod est piscis marini nomen.

Simillimus huic nummo alter est apud D. Abb. FAUVEL: nisi quod pro & K est & + hoc est, idéngor Xpisè porà të reavius Misserere Christe Foca

adolescentis.

10.

Numismata, in quibus anni sunt notati, quibus imperavit Justinus Aug.
hoc est ab anno Christi 441.
ad annum 453.

Tab. III. 1. D. N. JUSTINUS P. F. AUG. Deminus noster Justinus Pius Felix Augustus. Capite gemmis cincto. Is Pius Felix, quia Gratianii Pii Felicis Aug. silius, ut in Sæculo Theodosiano diximus, §. 10. .)(. VICTOR. Stat ipse, dextra crucem oblongam tenens, sinistra clypeum. Est apud Patinum, ex ære mediocri. Hic sunt primæ litteræ totidem vocum in hanc sententiam: Urbibus Imperii Civitates Transpadanas Omnes Reconciliavit. Gallice: Il a reconcilié avec les villes de l'Empire, toutes celles du Piemont, & presque toutes celles du Duché de Milan.

Ibid. 2. D. N. JUSTINUS PP. AU. 1. Perpetuus Augustus Imperator. .)(. Anno 1. Anno primo: qui fuit annus Christi 441. K cum superposita cruce, & infra T ∈ C Græcis litteris, pro Θ ∈ C. Χρισιανώ Καίσαρι Christiano Cæsari Mercatores Thessalonicæ constituti, vel negotiantes. Est exære minimo, in Museo P. JOBERT, & in Const. Christ. pag. 88. versu 2.

Ibid. 3. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Sedet Christus non Deïpara; ille dextera orbem Christianum, hoc est, orbem Romanum, cui Crux imposita est; hæc oblongam dumtaxat crucem sinistra gerit. .)(. ANNO II. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores. Con Civitatum omnium Narbonen-sium, A primum hoc numisma istius formæ hoc anno cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 90. versu 7. & 8. In alio persimili e Museo P. Chamillart, est littera  $\Delta$  quæ quartæ fabricæ

numisma designat.

In illis Justini Aug. numismatis, quæ geminam effigiem, ut istud, sedentem exhibent; recte conjecerunt ii, qui alteram esse viri, seminæ alteram esse censuerunt: nam istud apertum & perspicuum est in his quæ habemus. Sed Divum aliquem ac Divam agnosci ibi statim oportuit, ex radiis, qui ex capitibus amborum emicant, finiunturque limbo five circulo, cujusmodi nonnisi Divorum imaginibus in nummis antiquis adjicitur. Unde fit ut neque in a-liis ejusdem Justini nummis, in quibus vultus ipsius more folito exhibetur, ullus appareat circulus iftiusmodi; neque in aliorum Imperatorum numismatis. Quin immo etiam in egregio Focæ Augusti numismate, in quo stat ipse cum Deïpara, caret ipse eo circulo, gloriæ cæleitis indice, quo Deïparæ caput circumcingitur. Sic in pulcherrimo ex ære majoris moduli nummo, qui in Musco nostro adservatur, cum sit inscriptus titulus, d. n. justinianus PP. AUG. non Justiniani tamen, sed Christi servatoris effigies cernitur, radiato capite, sedentis, & orbem Romanum, cui Crux imposita, dextra gestantis. At in nummis istis, qui sunt avo Justini Imp. percussi, aliquanto minor Deïpara essigies, quam Christi, est; ut ex humerorum utriusque excelsitate

oculi ipsi sentiunt ac judicant.

Tab. III. 4.D. N. JUSTINUS PP. AUG. Christi Servatoris, & Deiparæ essigies, ut proxime. )(. ANNO III. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ constituti ac negotiantes, 5 sextum istud hujus sormæ numisma hoc anno cuderunt. Est in Const. Christ. pag. 90. versu 8. exære mediocri. In alio simili e Museo San-Genovesano, D. N. JUSTINUS PP. AU. 1. Perpetuus Augustus Imperator: & in aversa area pro littera 5 est B secundum.

Ibid. 5. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. ANNO 1111. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, TES Thessalonicae constituti Mercatores. Est ex are minimo, in Museo

P. JOBERT.

Ibid. 6. VTIIIJTTSPPAV. Christi Domini ac Deiparæ effigies, ut supra; sed ambo dextris unum simul orbem Romanum tenent, cui Crux est imposita. Sententia his tituli litteris comprehensa hæc est: Votis totius Imperii, Justinum Imperatorem Italia Tranfpadana suscepit Perpetuum Augustum. .)(. ANNO 1111. K cum cruce superposita, Xpisiava Kaisagi, Christiano Cafari numisma hoc dedicatur. Est in Const. Christ. pag. 92. versu 2. ex ære mediocri. In sæculo Constantiniano non semel vi Votis Imperii est. Transpadana Italia in nummis antiquis, quos Romani homines cudebant, Romano more appellatur ea, quæ a Plinio pariter libro 111 sect. x x 1. Transpadana Italiz regio undecima nuncupatur: in qua Augusta Taurinorum, Augusta Prætoria, Eporedia, Vercellæ, Novaria, Ticinum, Mediolanum, Comum, Bergomum, Licini forum. Hanc ævo fequiore Galliam Transpadanam magis placuit appellari.

Ibid. 7. VTIIIJTTSPPAV, ut proxime. .)(. ANNO IIIII. Anno quinto. Cetera funt fimillima. Sub littera K subjicitur P primum numisma. Est etiam istud in Const. Christ. pag. 92. versu 2.

Ibid. 8. D. N. Justinus pp. A. Perpetuus Augustus. Christus & Deipara sedent, sceptra gestantes: ambo simul unum orbem Romanum, cui Crux est imposita. )(. Anno v. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A quartum hoc numisma istius formæ hoc anno cuderunt. Est exære magno, in

Museo P. Jobert.

Ibid. 9. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Christus & Deïpara sedent, dextro latere ille orbem Romanum, cui Crux imposita: hæc sinistrorsum, & aliquanto minor, crucem gestat. Crux est præterea superne inter utrumque sublimis. .)(. ANNO 5. hoc est, anno sexto. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ constituti ac negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est exære mediocri, apud P. CHAMILLART, in Const. Christ. pag. 90. versu 8. & apud Patinum in Indice, pag. 85.

Ibid. 10. Omnino ut proxime: excepta littera B quæ fecundum numisma anno eo percussum significat. est Exære mediocri, in Const. Christ. loco citato.

Ibid. 11. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Christus & Deipara, ut supra. )(. ANNO 5. Anno sexto. M cum superposito Christi monogrammate & Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo 20stro. In alio ibidem, pro Christi monogrammate est sidus Solis, Romani Principis symbolum, Romani Mercatores.

Ibid. 12. D. N. JUSTINUS PP. A. Perpetuus

Augustus. Christus & Deipara, ut supra. .)(. ANA NO 5 Anno sexto. K cum superposita cruce, Xessava Kassaes Christiano Casari, NIK Nicomedia negotiantes. Est ex ære magno, in Museo P. Jobert. In alio e Museo San-Genovesano, Christus orbem cum superposita cruce, Deipara crucem tenet. In aversa parte, ANNO 5 Anno sexto. M cum superposita cruce, & B: infra, NIKO Mercatores Christiani Nicomedia negotiantes, secundum hoc numisma anno isto cuderunt.

Ibid. 13. VT IIIIT TSDPNA/. Christus & Deipara sedentes sceptra tenent, & ambo simul orbem Romanum unum, cui Crux estimposita. Sententia harum litterarum est: I'otis totius Imperii Justino Imperatori italia Transpadana se dedens, Perpetuum nuncupavit Augustum. .)(. ANNO VI. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEV Po Iheopolitani, sive Prusenses in Bithynia, I tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno,

in Museo P. Jobert.

Ibid. 14. NMSSTOO. Christus & Deiparasedent, ut in nummis Justini solius: neque enim eo situ habituque in aliorum Augustorum nummis conspiciuntur. Sententia est: Narbonenses Mercatores sociari sibi Transpadamos optant. Littera O geminatur, ut pluralis verbi numerus indicetur. .)(. A NNO VII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores Narbonenses, THEVPO qui Theopoli negotiantur, I tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Et hic nummus oftendit, annos in Numismatis Justini & Justiniani Aug. adnotatos, annos esse non tam ip-torum, quam Societatis Mercatorum Justini Aug. exordio & auspiciis institutæ velsstabilitæ. Ex quo fit, ut ubi præsertim Justinus non appellatur in numismatis superscriptione, annus ille qui adnotatur, institutæ Mercatoum Societati adscribencius fit. Est hic nummus ex ære magno in Museo nostro.

Ibid. 15. D. N. JUSTINUS PP. A. Perfetuus Augustus. Christus & Deipara sedent, ut in nummo VIII. .)(. ANNO 51. Anno sertimo. M cum susperposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civilatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno in Museo P. Jobert, & D. Baudelot: ubi & alius pro con habet

NIKO. Cetero similis istius est.

Ibid. 16. V TIIIJTTS PPAV ut in nummo 6.

.)(. ANNO 51 anno septimo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEVP qui Theopoli negotiantur, I tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 92. versu 2. In alio ex ære minimo, quem vidimus apud D. Abb. FAUVEL, detrita epigraphe, Christus & Deipara pariter sedent, & orbem Romanum tenent, cui crux est imposita. In aversa parte, I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, THE VP I beupolitani, ANNO V. 11 anno septima.

Ibid. 17. VNTIIA TOOASSI Christus & Deipara sedentes, ambo simul unum orbem Romanum tenent, cui Crux est imposita. Sententia istarum litterarum hæc est: Urbes Narbonensis tertiæ Justinum Imperatorem agnoverunt: Transpadanæ omnes Augustum susceperunt. Gallice dixeris: Toutes les villes de Savoye & du Daupbiné, ont reconnu Justin pour Generalissime: Toutes celles du Piemont & du Milanois l'ont reçeu pour leur Gouverneur perpetuel Littere OO & SS geminantur, non magis ut pluralem numerum significent, quam ut totidem sint, nempésenæ, ab utroque latere nummi litteræ. ()(: ANNO VII. M cum superposita cruce, & THEVP & P ut in proxime superiore nummo. Est ex ære magno, in Museo P. Jobert.

Tab. IV. 44. Christus & Deipara sedent; ille scept

Tab. IV.44. Christus & Deipara sedent; ille sceptrum dextra gestat, hæc crucem oblongam sinistra: Bbbb ambo ambo coronato capite regio more, cum limbo gloriæ cælestis indice, orbem Romanum Christianum, ut crux superposita indicat, ille sinistra, hæc dextra sustinet. Sententia tituli litteris comprehensa hæc est; Justinum nuncupavere Transpadana Urbes Dictatorem: Narbonenses Consulem creavere perpetuum. Gallice: Les villes du Piémont & du Milanois ont créé Justin leur Distateur: & celles de Languedoc, de Provence, du Dauphiné, & de Savoye, l'ont créé leur Consul perpetuel .)(. Mercatores Christiani Theupoli negotiantes, tertium hoc numisma Principis honori cuderunt, anno ipsius septimo. Est illud ex ære magno, apud D. BAUDELOT, & apud P. CHA-MILLART: & ejusdem habemus expressam in cera effigiem. Transpadanæ Italiæ Nobilissimæ Urbes novem iterum occurrent inferius, §. 42. in nummo Leonis & Constantini post Heraclium. Has proxime appellavimus, ubi nummum Justini sextum explicuimus. Dictaturam Magistratum esse urbanum, ex isto etiam Justini numismate discimus. Creatus igitur primum Justinus est a Senatu Imperator, Generalissime de l'Empire, ou de la Republique. Deinde Italia Transpadana eumdem suscepit Augustum, & Perpetuum nuncupavit Augustum: Mox Narbonensis tertia Imperatorem agnovit: Denique Transpadani Dictatorem, Confulem perpetuum Narbonenses creaverunt.

Tab. IV. 45. Christus & Deipara sedent, ut proxime, ac fimiliter coronati. Sententia primis vocum litteris comprehensa hæc est: Urbs Narbonensis appellavit Justinum Distatorem suum: Narbonenses Civitates appellari Dictatorem Perpetuum voluere Justinum. Gallice: La ville de Narbone a declaré Justin fon Dictateur: Les villes de Languedoc, de Provence, de Dauphine & de Savoye, ont souhaité que Justin fust declaré leur Dictateur perpetuel. Sic crescunt annis singulis Justini honores ac tituli. In parte aversa; Christiani Mercatores Theupoli negotiantes, tertium thoc numisma Principis honori cuderunt, anno octavo. Nummus est singularis ex ære magno, apud D. Abbatem de Fontenu, Parisiis. Nos expressam effigiem in cere habemus. Quid juris Narbone Justino fuit, necdum in tota provincia Narbonensi, si scriptores historicos rerum illo zevo gestarum audimus? Prorsus nihil: cum Theodoricus, quem Amalum cognominarunt, Rex Oftrogothorum, tunc temporis, & post illum filii ejus duo, anno Christi 526. Justini nono, omnia, si credimus, obtinerent Narbone, & in omni inferiore parte provinciae Nar-

Tab. III. 18. d. N. JUSTINUS PPS AVI. Dominus moster Justinus, Perpetuus semper Augustus Imperator.
-Christus & Deipara sedent, ut in nummo 9. )(.
ANNO VIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, KYZ Cyziceni, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere mediocri, in Cimedio P. JOBERT. In alio plane ceteroqui simili, e Cimelio D. Abb. FAUVEL, legitur tantum, D. N. JUSTINUS PP AU.

Ibid. 19. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Christus & Deipara sedent, ut in nummo 8..)(. ANNO 5 11 samo octavo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 92. versu 1.

Ibid. 20. VIIIIJITSPPA ut in nummo. 6.)(.

ANNO SII anno octavo. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, THEVP Theopoli negotiantes, I tertium numisma istud hoc anno cuderunt. Est ex ære magno in Museo nostro, & in Const. Christ. pag. 92. versu 2.

Const. Christ. pag. 92. versu 2.

1bid. 21. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Christus & Deipara sedent, ut proxime. .)(. Anno FII anno ottavo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, B secun-

dum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære mediocri, in Museo nostro.

Ibid. 22. VNTIIA. . . . . cetera, quoniam sunt erasa, legi non possunt. Christus & Deipara sedent, ut in nummo 6. Sententia est, ut in nummo 17. Urbes Narbonensis tertia Justinum Imperatorem agnoverunt. Tertia Narbonensis provincia complectitur illas, ut diximus, quas hodie Sabaudiam & Delphinatum vocamus. .)(. ANNO 511 anno ostavo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEVP Theopoli negotiantes, I tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo P. Jobert.

Ibid. 23. . . . . AIISNO. Priores enim litterze, quoniam funt erasse, legi non possunt. Christus & Deipara sedent, ut in nummo 6. Sententia istarum litterarum est: Augustum in Italia susceperunt Negotiatores omnes: codem fere sensu atque in numm 17. Ex quo perspicuum est, cum & annus, & locus, & cetera sint in utroque nummo similia, nempe in isto 23. & in 22. id quod alteri deest supplendum esse ex altero; feliciterque admodum accidisse, ut uterque nummus salvus quomodocum, que perveniret ad idem Museum Patris Jobert: in quo contemplari nobis utrumque licuerit; & animadvertere, unius ejusdem inscriptionis partem in altero priorem, in altero posteriorem esse, & ex utraque, senis unaquaque constante litteris, integram unam elegantemque sententiam exsistere. Qui Nogotiatores omnes in hisce numismatis, & Mercatores omnes appellantur, is Ordo hominum in Republica est, qui nunc Ordo popularis dicitur, le Tiers estat; & in nummis istis subinde Urbes, & Civitates omnes, ut nostra ætate, Toutes les Villes. Quæ numismata autem sententias istiusmodi primis dumtaxat vocum litteris sub Justino exhibent, ca fere sunt a Theopolitanis folum percussa; idque per annos quinque, ut apparet; Anno IIII. v. vI. vII. & vIII.

Ibid 24. D. N. IV. Ar Duæ pectore tenus efformatæ Principum effigies: major altera dextroverfum, & cristato vertice: ad lævam altera, multo minor: Justini Augusti nimirum, & Justiniani pariter quidem Augusti; sed generum tamen decet, etians ob ætatem, socero minorem exhiberi. Habitus ceteroqui idem amborum, præter cristam, quam solus Justinus habet, pari suisse ambos dignitate admonet. Infra, VITA. Sententia est: Dominus noster Justinus Augustum appellavit generum: Utrumque Imperatorem Transpadani agnoverunt..)(.ANNO VIII.K.cum cruce superposita, Xessiava Kaloaes, Christiano Ca-fari, KAR Karthagine negotiantes, 9 Sentum hoc numisma dedicarunt. Est ex zere minimo nummus sane egregius, in Const. Christ. pag. 92. versu 3. In nummo ceteroqui persimili, ex ære mediocri, sed spisso, apud P. Jobert, legitur, D. N. IVS ..... cetera ex ea parte sunt erasa. Infra, vit... Ex parte numismatis aversa, omnia sunt priori nummo simillima. Non video certe cur Justiniano uxorem dederint Theodoram, cum ipsum Justiniani nomen admoneat, uxorem ei fuisse Justinam Justini filiam unicam: quemadmodum a Velpalia conjuge Velpasianus, a Domitia Domitianus suit appellatus. Est autem littera r Græca apposita, pro Latina G: ut illud nomen ibi latere intelligerent eruditi, quod sive Latine efferatur, sive Græce, ab ea littera incipit. Et enim gener, γαμβεος Græce. Sic in nummo Tiberii Constantini, & in altero Mauricii legas A yr pro A v G. id quod etiam in vetustioribus quibusdam nummis occurrit, ut norunt harum rerum periti. Karthago præterea non aliter in nummis Justiniani occurrit, quam in isto Justini, anno hujus octavo: ut ex eo fabulis accenseas, quod scribunt historici de bello Vandalico, & capta sub Justiniano Karthagine. Denique ex isto numismate constat, anno seltem Justini octavo Justinianum appellatum suisse Imperatorem: nec proinde, uti jam monuimus, annos Augustorum in his nummis signari; sed annos dumtaxat Restitutæ Mercaturæ, vel Novæ Societatis Negotiatorum institutæ. In Const. Christ. loco citato, alter nummus est huic similis ex parte anteriore; qualem & in Cimelio D. Abb. FAUVEL vidimus, cum litteris in ima parte conspicuis, VITA; sed aliis detritis, quæ sunt in ambitu: & cum sit Justini pileus rotundus, Justiniani quadratus videtur. .)(. NI M Imperatori Narbonenses mercatores. Est hic nummus ex ære minimo.

Tab. III. 25. D.N. JUSTINUS PP. AUG. Christus & Deipara sedent, ut in nummo 3. .) (. Anno 5 III. Anno nono. M.cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, I primum hoc numisma isto anno cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

Tab. 1V. 26. Eadem inscriptio. Christus & Deipara fedent, ut proxime .) (. ANNO & III. Anno nono. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, B secundum hoc numisma isto anno cuderunt. Est ex ære magno, in Const.

Christ. pag. 92. versu 1.

Ibid. 27. Eadem inscriptio. Christus & Deipara sedent, ut in nummo 3. .) (. ANNO 5 III. Anno nono. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est exære mediocri, apud P. CHAMILLART. Simile huic alterum habet  $\Gamma$  tertium, in Const. Christ. pag. 90. versu 8.

Ibid. 28. Eadem inscriptio. Christus & Deipara fedent, ut in nummo 3. .)(. ANNO X. cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere magno in Museo P. Johert, & nostro. Apud D. de Boze est aliud plane simi-

le, cum litteris K Y Z Zyzici.

Ibid. 29. Eadem inscriptio; exclemque effigies Christi & Deiparæ. .)(. ANNO x. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, apud Gretserum, tomo III. de Cruce, pag. 71. ubi nummi facies utraque egregie picta est. Nummus admodum elegans, inquit Gretlerus, in quo dua figura quarumaltera forsan Justinus ipse; altera Justini conjux Euphemia: ille fert orbem crucigerum, bæc crucem. At ex nimbo lucido, quo utriusque caput circumcingitur, debuit Christum & Deiparam agnoscere; nec Euphemiam certe Justini conjugem, si quidem historicos consuleret; hanc enim ipse etiam Procopius haud multo post Justini inaugurationem obiisse diem supremum refert; anno Justini nono Cedrenus: nemo decimo superstitem fuisse narrat. Justinum ipsum anni sui decimi nonnisi dies xx11. vidisse vulgo perhibent. Apud Gretserum est P.F. A U G. vitio forte scalptoris,

Ibid. 30. D. N. Justinus PP. Aug. Ipse cum galea & clypeo, dextra gestat orbem Romanum, cui Crux est imposita. .)(. ANNO X. K cum superposita cruce, Xeisiava Kaienei, con Civitates omnes Narbonenses dedicarunt. Est ex ære minimo, in

Conft. Christ. pag. 88. versu 2.

1bid. 31. D. N. Justinus PP. Aug. Christus & Deïpara sedent ut supra. .) (. ANNO X. K cum su-perposita cruce, Xessuro Kaisaes, Christiano Casari, KYZ Cyzici negot runt. Est ex ære minimo, ibidem, pag. 90. versu 1. & ex ære mediocri, in Museo P. Jober T.

Hid. 32. D. N. Justinus PP. A. Perpetuns Augustus. Christus & Deipara sedent, ut supra. .)(. ANNO X. K cum superposita cruce, Xpisiaro Kairapi TES Theffalonica negotiantes. Nummus est ex ære mediocri, in Museo P. CHAMILLART.

Ibid. 33. D. N. Justinus PP. Aug. Christus & Deipara sedent, ut supra. .)(. ANNO XI. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, B secundum numisma Principi dedicarunt. Est ex ære mediocri, apud Patinum, pag. 497. In alio ceteroqui fimili, e Museo P. CHAMILLART, est littera I quæ tertiæ fabricæ nummum designat. In priore superficie, Christus & Deïpara sedent quidem, ut in nummo 3. sed Christus converso in Deiparam vultu; Deipara essigio paulo minore, inflexa leniter versus Christum cervice, in fignum venerationis.

Ibid. 34. inscriptio, eædemque effigies. .)(. ANNO x1. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ negotiantes, A primum hoc numis-ma Principi dedicarunt. Est exære magno, in Mu-

ico Domus Professæ Societatis Jesu.

Ibid. 35. Omnino, ut proxime: excepta littera B, quæ secundum numisma significat. Est ex ære magno, in Museo nostro. Apud D. Foucault, similiter, sed cum litteris con.

Ibid. 36. Omnia ut in nummo 34. excepta littera \( \Delta\) quæ quartum numisma significat. Est ex ære me-

diocri, in Museo D. BAUDELOT.

1bid. 37. Eadem inscriptio, & effigies eædem. .)(. ANNO XI. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, THEUP Theopolitani negotiatores. Est ex zere minimo, in Museo Domus Professz Societatus Jesu Parisiis.

Ibid. 38. Eadem inscriptio, eædemque Christi ac Deiparze effigies. .)(. ANNO XII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, KYZ Cyzici negotiantes, A primum hoc numisma Principi dedicarunt. Est ex ære magno in Museo nostro.

Ibid.39. Omnino ut proxime, excepta littera B quæ secundum numisma significat. Est ex ære mediocri, in

Const. Christ. pag. 92. versu 1.

1bid. 40. D. N. JUSTINUS PP. A. Perpetuus Augustus. Christus & Deipara sedent, ut supra. .)(. ANNO XII. M cum superposita cruce, Christiant Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium. A primum istud numisma hujus formæ anno isto cuderunt. Est ex ære magno in Museo P. CHA-

Ibid. 41. D. N. Justinus pp. aug. Capite cincto gemmis. .)(. 1 B hoc est, anno x11. ΑΛΕΞ Alexandria negotiantes. Est ex are minimo, in Mu-

feo P. Jobert.

Ibid. 42. . . . ATIVION. Vultus Justini Aug. capite cincto gemmis. Tres priores litteræ funterasæ; quæ nimirum fuerunt istæ, dni: ut esset hæc sententia istis decem subjecta litteris primis vocum fingularum: Dominus noster Justinus Augustus, Transpadanæ Italiæ Urbibus Junstionem obtulit Narbonenfium. Cetera funt eadem atque in superiore nummo. Et est iste pariter ex ære minimo in eodem Museo. JUNCTIO Latine perbene dicitur; & est ea vox ipsa integra in nummo Tiberii & coloniæ Illicis, quem Patinus & alii dudum ediderunt: in quo viri duo togati dextras jungunt ante aram. Gallice dixeris, la Jonation, l'Union, l'Alliante. Videsis & huc refer Heraclii numisma inscriptum, Deus adjuta ROMANIS: cujusest hæc sententia; Deus apud Deum, iterum Urbes Iranspadanas ADJUNGE Romanis. Similiter nummum superius allatum, num. 14. Narbonenses Mercatores sociari sibi Transpadanos optant. Et nummum denique 9. Justini, \$. seq. Christiunus Imperator Urbes Transpadanas sociavit nensibus. Hec illa Junctio est, cujus mentio sæpe sit in nummis Tiberii Constantini, ipso adhibito jungendi verbo.

Ibid. 43.D. N. Justinus pp. A/. Christus & Deipara sedent ut supra. .)(. ANNO XIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, A primum hoc numisma Bbbb 2

Principi dedicarunt. Est hic nummus eximius ex zere magno in Museo P. Jobert. Ex quo falsi arguuntur scriptores historici, qui & annos tantum novem ac dies aliquot Justino seniori tribuunt; quem etiam Thracem fecerunt; & quoniam hunc nummum vidissent, vellentque ad historiam Ecclesiasticam præfertim amplificandam numerum Augustorum augere, Justinum juniorem post Justiniani tempora confinxere, quem annos xIII. regnasse ponunt. At unicum in nummis fuperius descriptis Justinum Augustum Justiniani socerum exprimi, docet illa nummorum series ipsa, & similitudo quanta maxima potest esse eorum inter se, si paulo quidem attentius consideretur. Unde fit ut & recentiores scriptores, & qui Numismata vetera colligunt, aut eorumdem indicem texunt, valde laborent, quem posteriori Justino illi nummum adfignent, quamvis diutius iste imperasse, quam prior, dicatur. Justini junioris, inquit Gretserus, tomo 111. de Cruce, pag. 81. nullum numisma crucigerum reperi in Thesauro-phylacio Bavarico. Et tamen apud Du-Cangium in Const. Christ. multi funt infigniti cruce nummi, Justino juniori adscripti. Sed vidit nimirum acute, quisquis nummos Bavaricos digessit in ordinem, pertinere eos omnes ad Justinum unicum. Eam ob causam & Occo, vir non indiligens, nummum Justino juniori unicum dumtaxat tribuit, & hunc aureum; illum ipsum, quem Begerus in Thesauro Brandeburg. pag. 850. Justino ieniori adserit: D. N. JUSTINUS PP. AUG. .)(. VICTORIA AUGGGZ. in quo Roma sedens, dextra hastam, sinistra orbem Romanum tenet, cui crux imposita est. Infra, conob. Nullo certo indicio posse discriminari aut Justinum alterum abaltero, aut Theodofium similiter, quem juniorem finxit fabulositas, a seniore in nummis ipsis antiquis, fatetur Vir eruditissimus Du-Cangius in Disser. de inferioris zvi Numismatis, pag. & 49.

11

#### Numismata alia Justini Aug. Post annum Christi 441. ante annum 453.

Tab. IV. 1.D. N. Justinus P. F. Aug. Pius Felix Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. GABALORUM. Crux gradibus imposita. Aureus est, apud Paulum Petavium, Tab. 4. Gabali hodie le Givaudan, jam tum Narbonensi provincize contributi. Quid autem ea regio Justino Augusto debuit, si scriptis Annalibus credimus?

Ibid. 2. D. N. JUSTINUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTORU. Victoria Augustorum. Crux orbi Romano imposita. Hinc A inde R Annona restituta. Insta, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 90.

\*\*Note that I is a string of the string of t

to gemmis. .)(. K Kairapi, co Civitates omnes

Narbonenses E quintum hoc numisma dedicarunt. Est ex ære magno in Muleo P. Jobert.

Ibid 5. Eadem inscriptio..) (. THE PO Theupelitani, K Kaisagi, I tertium numisma dedicarunt. Est ex zere magno in Cimelio S. Genovesæ, Parisiis.

Ibid. 6. Eadem inscriptio. .)(. X Xgiruris, Chris-

tiani. Est ex ære minimo, in Cimelio Domus Professæ.

Ibid. 7. D. N. JUSTINUS P. F. AUG. Capue tectum pileo cum gemmis. .)(. In corona laurea, FELIX RES PUBL. Felix Respublica. Vidimus in schedis D. Vaillant, ipso ostendente, inter argentea numismata.

Ibid. 9. D. N. JUSTINUS AU. Augustus: capite galeato, cum clypeo; cetera sunt erata. .)(: I cum cruce superposita & litteris visa Sententia est: Christianus imperator Urbes Transpadanas sociavit Narbonensibus: hoc est, cum Mercatoribus Urbium Provinciae Narbonensis consociavit Mercatores Transpadanarum Urbium. Est ex ære minimo nummus perelegantis fabricae, mihi liberalissimedono datus a D. FAUVEL Capellano Regio, & Abbate

de Claro-Fageto, de Clairfay.

Ibid. 10. D. N. Justinus et justinianus PP. AU. Domini nostri Justinus & Justinianus Perpetui Augusti. Christus & Deipara sedent; suum ambo orbem Romanum tenent: capita funt amborum lucido nimbo circumdata. Inter utrumque, crux. .)(. VICTORIA AUGGG B. Victoria trium Augusterum, secundo isto numismate confignata. Victoria stans crucem oblongam dextra tenet, læva orbem Romanum sive Christianum, cui imposita Crux ett. Latere lævo nummi, fidus Solis. Infra, co-NOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Profertur nummus ille a Baronio, ad annum Christi 527. num. 26. In Regio legitur, D. N. JUSTIN. ET JUSTINI. P F. AUG. Pii Felices Augusti: & VIC-TORIA AUGGG. 1. hocest, decimo isto numismate confignata: cetero-est Baroniano simillimus. Nam errore solum scalptoris factum putamus ut in utraque nummi parte apud Baronium cono B legatur. At non fatis feliciter Baronius ipse conjicit, cum per tres Augustos in isto Justini & Justiniani nummo appellatos, designari Justinum, Justinianum, atque Theodoram, certum esse affeverat; id quod in alterius nummi explicatione, cujus est eadem inscriptio, v 1 c-TORIA AUGGG iterum dicit, num. 51. An enim aut cum Imperatoribus vicisse dici possunt aliquando teminse, aut tunc dicerentur?

lbid. 11. D. N. Ael. marc. eufemiæ P. F. AUG. Domine nostra Ælie Marciane Eusemie Pia Felici Augusta. Nam verius arbitramur scriptum in nummo cile p. f.quam pp ut Du-Cangius exhibet. .)(. VICTORIA AUGGG Victoria trium Augusterum. Victoria stans, & in dextrum latus obveria, tenet crucem oblongam: latere nummi finistro, sidus Solis. Infra, cormob Civitatum omnium Romanarum Mercatores obtulerunt. Aureus est in Cimelio Reginee Christinee, ut quidem in schedis nonnullis legimus, & in Conft. Christ. pag. 88. versu 3. In schedis D. Vaillant, pag. 21. ex Cimelio Card. Leopoldi, aureus pariter sic scribitur: D. N. AEL. MARC. EYFEMIA. P. F.AUG. & VICTORIA AUGGG. & COMOB. Similitudo fabricse, & tituli qui est in aversa pagina, suadet hanc suisse Justini Aug. conjugem. Vide stemma hanc fuille Justini Aug. conjugem. ipfius, & Marciani patris, quod exhibuimus in Sæculo Theodosiano, §. x1.

12

#### Numismata Justini junioris Aug. Anno Christi 441.

Justini junioris, ita inscriptum: D. N. Justinus
Jun. Aug. Dominus noster Justinus junior Augustus:
vultu annorum vix amplius sedecim, capite cincto
gemmis. In parte aversa Crux orbi imposita est;
cum epigraphe, victoria augustorum:
qua plane forma secundum Justini patris numisma superiore

periore \$.11. vidimus: ex quo manifestum est eodem utrumque numisma anno percusium fuisse; neque istud ad Justinum alterum, qui Justiniano successisse fingitur, pertinere. Infra, conor Givitates amnos Narbonenses obtulerunt. Non potest certe dici Latine aliquis junior, nec mos est its quemquam appellari in nummis, nisi comparate cum altero cos nomine, sed seniore, quocum ille degar ætatem. Est igitur Justini senioris fisius iste Justinus junior; quemadmodum oft Licinius Jun. Licinii filius; & Constantinus Jun. filius Constantini: & Valentinianus JUN. filius Valentiniani: & sic quisque corum est appellatus, quoniam cum patre cognomine viveret. Hunc autem nummorum ipsius raritas suadet brevis sevi fuisse; nec nisi primis annis Justini patris in partem fuisse dignitatis & administrationis adscitum: ac demum ob ejus obitum, a Justino socero, cum is ageret annum in principatu octavum, Justinianum generum, ut superius suo loco vidimus, Augustum fuisse renunciatum.

Tab. IV. 2. D. N. Justin. jun. p. f. Aug. .)(. VICTORIA AUGUSTOR. Victoria gradiena, dextra coronam oftentat, humero lævo palmam gestat. Intra, comos. Aureus hic nummus fuit in Cimelio Burghesiano, ut quidem resert D. Vaillant in schedis suis, pag. 87.

13.

Numismata Anastasii, Justini, & Justiniani, cum simul essent Augusti: ab anno Christi 441. ante annum 448.

#### Numismata Anastasii Aug.

Tab. V. I. D. N. ANASTASIUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. )(. VICTORIA AUGU s-TORUM. Victoria Romana stans, deutra coronam ostentat, læva tenet orbem Romanum, eui Crux est superposita. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus in Thesauro Regio, in Cimelio Ducis Parmensis, Tab. xxvn. num. 8. in Const. Christ. pag. 84. versu 1. & apud Baronium, ad annum 474. num. v. In Const. Christ. versu 2. adjicitur lævo similis nummi latere sidus Solis. Similem huic vidimus aureum mole quinarii argentei, apud D. Abb. FAUVEL.

Ibid. 2. Eadem inscriptio, cum galea, hasta, & clypco. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum, Anastasii, Justini, & Justiniani, A primo isto numismate consignata. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Victoria stans dextra crucem oblongam tenet, læva vestem sublevar. Latere lævo, sidus Solis. Aureus est, in Const. Christ. pag. 84. versu 1. apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 70. & in Thesauro Brandeb. pag. 849. ubi COMOB Civitatum omnium Mercatores ob-

tulerunt. Et sic etiam in Regio.

Ibid. 3, D. N. AN ASTASIUS P. F. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum. Victoria, ut proxime, pingitur. Latere dextro, RI Restituta Italia, ut videtur. Lævo latere, lidus Solis. Infra, como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est ex auro majoris moduli, in Cimelio Ducis Parmensis, Tab. xxvII, num. 7. Exclamat ad hanc iftius numismatis epi ipnen, VICTORIA AUGGG. vir erudirus P. Pedrusi: Certo è, che quando questo Monarca sali al trono, erano scorsi presso a quinaici auni dacche era spirato in Augustulo l'Imperio d'Occidente. E quali sono adunque i tre Augusti qui accennati?

Ibid. 4. D. N. ANASTASIUS P. F. AUG. Capire cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTO-RUM: (sic enim scriptum est:) Victoria gradiens

cum palma & corona. Infra, como D Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est aureus mole qui-

narii, apud D. de Boze.

Ihid. 5. D. N. Anastasius pp. aug. Caput galeatum cum crista: dextra hastam humero impositam gerit. .)(. In corona laurea, monogramma eth orbi Romano impositum, ut mox in Justini & Justiniani numismatis. Protector orbis Chris. tiani. Est inter Arschotanos a Rubenia editos peg.

#### Numismata Justini Aug.

Tab. V. I. D. N. Justinus pp. Aug. Perpetuus Augustus. Capite cincto gemmis. .)(. M. crucibus hinc & inde ac superne adjectis, Christiani Mercateres, A primum hoc numisma ista forma percusserunt. Infra, ANT x. Prima Narbonensis tributum decimum. Est hic nummus ex ære magno, in Const. Christ. pag. 90. versu 5. ex Octav. Strada,

Ibid. 2. Nummus est ex zere magno, apud D. Baudelot, similis priori, ut manifestum intuenti est;

fed absque littera A.

Ibid. 3. Eadem inscriptio. .)(. In corona laurea, V Victor. Nam corona laurea Victorem certe denotat. Est ex ære minimo, apud D. de Bozz, apud D. Baudelot, P. CHAMILLART, & Mediobarbum, pag. 570. e Musco ipsius,

1bid. 4. Eadem inscripcio. .)(. In corona laurea, monogramma orbi Romano impositum, adjecto hing-& inde Solis sidere, Romani Principis symbolo: Protector orbis Christiani. Est in Thesauro Brandeb. argenteus, pag. 850. & inter Arichotanos au-

rous, pag. 64.

Ibid. g. D. N. Justinus P.F. Aug. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTORUM. Victoria Romana stans, dextra coronam ostentat, læva tenet orbem Romanum, cui Crux est superposira, ut in primo Anastasii numismate: Latere levo, pariter sidus Solis, Romani Principis symbolum. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est nummus aureus, in Thes. Brandeb. pag. 853. ubi perperam Justino juniori tribuitur, ne nummi deesse in eo Cimelio existimentur, qui fuerint sub co Augusto cusi: ut & in Const. Christ. pag. 90. versu 7. ubi nummus ille elegantius est depictus. Amiciores veritaris ii fuere, qui Gazæ Regiæ nummos aureos in ordinem digesserunt; nullum enim omnino ex his adlignaverunt Justino junion, Est & inter numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxvIII. num. 1. Denique est idem aureus, mole quinarii argentei, in Thesauro Regio, sub codem titulo P. P. AUG. & apud D. Abb. FAUVEL, sed cum tirulo, D. N. Justinus Pf. Aug. Perpe-

tuus Augustus. Ibid. 6. D. N. Justinus P. P. Aug. Galeam gestat, & clypeum, & hastam humero dextro transverse impositam, que sunt in nummis insignis summorum imperatorum, ut jam impiuicule diximus. . (, VICTORIA AUGGGA Victoria trium Augustorum, Justini, Justiniani, & Anastasiii, A primo isto numismate confignata. Victoria stans, ut in secundo Anastasii numismate, dentra crucem oblongam tenet, læva vestem sublevat: latere dextro sidus Solis est, Romani Principis fymbolum. Infra, com ob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Aureus est in Thelauro Regio, &t in Thef. Brandeb. pag. 850. Rurfum est ad D. Comitem de Vaux, & in Const. Christ. pag. 88. veriti i. cum Victoria augge A quarto. Cum VICTORIA AUGGG tantum, absque littera A aliave, inter Numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxviii. num, 4.

Ibid. 7. D. N. JUSTINUS P. F. AUG. cum galea, hasta, & clypeo. .)(. VICTOIA AUGGG T Victoria trium Augustorum, sexto isto numismate con-Bbbb 3

fignata, quod conob hoc est, quod Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Victoria stans, dextra crucem oblongam tenet, læva orbem Romanum, sive Christianum, quippe cui Crux est superposita: lævo latere, sidus Solis. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 88. versu 1. Vidimus etiam alibi aureum, inscriptum, victoria A U G G G Z hoc est, septimo numismate confignata: & rurium in Thesauro Regio, victoria augge Θ nono.

#### Numismata Justiniani Aug.

Tab. V. 1. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, monogramma, orbi Romano impositum, adjecto hinc & inde Solis sidere, ut in nummo Anastasii quinto & Justini 4. id quod argumento est, simul tergeminum numisma cusum fuisse, simul tergeminum Augustum gestisse principatum. Est hic pariter ac nummus Justini, argenteus, in Const. Christ. pag. 90. versu 3. Quinarius, apud D. Abb. FAUVEL.

Ibid. 2. D. N. IYSTINIANOYS PP. AU. Dominus noster Justinianeus Perpetuus Augustus, capite cincto gemmis. .)(. M cum cruce superposita, & sidere Solis hinc inde adjecto, Mercatores Christiani, A primum hoc numisma iltius formæ Principi dedicarunt. Infra, ANT IX Prime Narbonensis tributum nonum. Est hic nummus ex zere magno, in Museo nostro. Ille modus scribendi vel pronunciandi, I y s-TINIANOYS, non Antiochiam profecto, sed Narbonensem provinciam refert. Et numismatis ipsa fabrica vetat Orientalem, omnino Grzecanicamve se credi. Quod si in numismatis sive Constantiniani, sive istius Justinianei sæculi, hæ litteræ Ant & hoc ævo istæ THEUP Antiochiam designant, ut parum considerate plerique hactenus censuerunt; cur utroquemodo sub eodem uno Principe civitas eadem suum nomen inscribit? Abhorret id enimvero ab usu communi. Deinde qui ANT esse hic Antiochiam volunt, quid esse dicent numerum 9, qui subsequitur? Si annum imperii Justiniani nonum; falsum illudest, quod historici referunt, a Baronio laudati ad annum Christi 528. jam ab anno secundo Justiniani Antiochiam mutasse nomen, & Theopolim fuisse appellatam. Denique illud ANT IX clamat codem tempore cusum hunc nummum fuisse, ac numismata Justini inscripta ANT x quæ superius retulimus, ac proinde simul ambos imperasse. Negant tamen vulgo Justinum vidisse annum sui principatus decimum, præter dies xx.

Ibid. 3. D. N. Justinianus pp. aug. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, V Vidor, ut in nummo Justini 3. Est ex zere minimo, apud P. CHAMILLART, & D. Baudelot, & in Const.

Christ. pag. 90. versu 4.

Ibid. 4. D. N. Justinianus p. f. aug. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AUGUSTO-RUM. Victoria Romana stans, dextra coronam ostentat, læva tenet orbem Christianum, ut in nummo 1. Anastasii, & 5. Justini: latere lævo, sidus Solis. Infra. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Brandeb. pag. 852. geminus; alter cum titulo p. p. A u G. alter cum titulo FP. Aug. In Const. Christ pag. 88. versu 6. est PP AUG. & apud D. DE Boze, aureus paulo quinarii mole major. Aureus pariter in Thesauro Regio, hunc exhibet titulum: D.N. Justinia-NUS PP. AG. Perpetuus Augustus: cetero similis horum prioris est.

lbid. 5. D. N. Justinianus P. F. Aug. Galeam gestat, & hastam, & clypeum, ut Anastasius in nummo 2. & Justinus in nummo 6. .)(. VICTORIA AUGGG A Victoriatrium Augustorum, primo isto numismate confignata. Victoria stat simili plane forma atque in iisdem Anastasii & Justini nummis. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est hic aureus in Thes. Brandeb. pag. 852. num. 1. & in Gonst. Christ. pag. 88. versu 3. & apud D. Comitem de Vaux. In Regio est como B Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Ibidem alter aureus, VICTORIA AUGGG r Victoria stans crucem oblongam dextra tenet, finistra orbem Christianum: latere sinistro est sidus Solis. Infra, conob. Cui nummo similis est ibidem alter aureus Anastasii, victoria auggga. comob. & alter Justini,

VICTORIA AUGGG A. & COMOB.

Ibid. 6. D. N. Justinianus Perc. Capite cincto gemmis. Dominus noster Justinianus Provinciarum trium Rhodanensium Conservator. .)(. VIC-TORIA AUGUSTORUM. Victoria gradiens, si-nistra crucem gestat. Latere dextro, R. Rhodanus. Sinistro, sidus Solis, symbolum Augustorum. Infra, COMOB. Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est nummus ex auro egregius, mole dimidii solidi, in Cimelio D. DE BALLONFEAUX Lucemburgi, qui nummi effigiem in cera expressam ad nos transmisit. Ex hoc præclaro numismate intelligimus, Romani Imperii hostes ea attate fuisse, quos Helvetios vocamus & Rhætos, Les Suisses & les Grisons: quos tunc nondum ad Christum conversos suisse Romana Victoria hic insculpta docet, quæ Crucem gestat. Provincias vero tres illas, quarum Confervator Justinianus prædicatur, adversus incursiones utique hostium, eas esse, ad Rhodanum positas, quas hodie his nominibus designamus, le Viennois, le Genevois & Chablais, le Vallais. Has designant nummi etiam illi, quos superius vidimus, sub Anastasio, Justino, & Justiniano, inscriptos, RHO-DANUS. Relata hæc victoria videtur a Justino & Justiniano Augustis, anno Justini xII.

Ibid. 7. D. N. Justinianus Pruc. Capite cincto gemmis. Dominus noster Justinianus Provinciarum trium Narbonensium conservator. .)(. VICTO-RIA AUGUSTORUM. Stans Victoria dextra coronam lauream gestat, pendentibus tæniolis; sinistra palmam: latere finistro in area sidus Solis est. Infra, COMOB. Aureus iste singularis, mole argentei quinarii, olim apud D. Abb. Seron, Vicarium Generalem Episcopi Metensis, nunc est apud D. de Ballonffeaux. Narbonensis unica fuit gevo Plinii, sed in duas postea Constantini ætate divisa; in tres

demum, a Justini temporibus,

#### JUSTINIANUS AUG.

Anni in numismatis Justiniani Aug. notati, ab anno Christi 452. ad 475.

Tab. P. 1. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Perpetuus Augustus, capite galeato; orbem Romanum, cui Crux est superposita, hoc est, orbem Christianum, dextra tenet: læva clypeum: supra, Crux est. .)(. Anno xII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, B secundum hoc numisma Principi dedicarunt. Est ex ære maximo, in Museo P. CHA-MILLART, & apud Mediobarbum, pag. 563. In alio pariter ex ære maximo, e Cimelio D. Fou-CAULT, cum eodem anno XII. litterze funt con tertium. In also ejusdem molis, ex eodem Museo P. CHAMILLART, est idem annus xII. cum fubjectis litteris con & in meditullio \( \Delta \) quartum numisma. Ante hunc annum 12. nullus est in Thefauro Regio Justiniani nummus.

1bid.2. Omnino similis iste nummus priori est, præter litteram E quæ quintum numisma co anno cusum sig-

nificat. Est ex ære maximo, apud D. Abb. FAU-

Tab. V. 3. Similis priori, cum Anno KII. M cum superposita cruce, Christiani mercatores, NIKO qui Nicomedia negotiantur, A primum hoc numisma Principi dedicarunt. Est in Thesauro Brandeburg. ex gere maximo. pag. 8 g.1.

ex ære maximo, pag. 851.

Ibid. 4. Eadem inscriptio..)(. Annoxii. K cum superposita cruce, Xensur Kanaea, A primam hoc numisma anno eo dedicatur. Est apud Occonem,

pag. 582.

Alexandria negotiantes. Est hic nummus apud Mediobarbum, pag. 663. & in Const. Christ. pag. 88. versu 8. Item in Const. Christ. pag. 88. versu 8. Item in Museo P. Jobert, & apud P. Chamit. Lart. Nummum Justini Aug. similom istius suo loco retulimus.

Ibid. 6. D. N. JUSTINIANUS BP. AUG. cum galea, & clypeo: dentra gestat orbem Christianum..)(. ANNO NUI. M cum superposta cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensum, B secundum hoc numisma Principi dedicarunt. Est ex ære maximo, in Cimelio P. Jobert, & P. Chamillarum hucchim, quod ex ære magno profert Mediobarbus e Museo suo, pag. 564.

Ibid. 7. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. UN proxime. .)(. ANNO XIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A quartum numisma Principi dedicarunt. Est ex zere maximo, in Const. Christ. pag.

88. versu 5.

Ibid. 8. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. ULIN nummo VI. .)(. ANNO HIH. M. CHM CRUCE superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, E quintum hoc numisma cuderunt. Est ex zre maximo in Cimelio P. Chamillart.

in nummo 6..)(. ANNO XIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIK qui Niconnedia negotiantur, B secundum boc numisma cuderunt. Est ex ære magno apud Mediobarbum, pag. 564.

Ibid. 10. D. N. JUSTINIANUS P. F. AUG. Pius Felix Augustus, cum galea & clypeo: dexura tener orbem Christianum: ad lævam apposita crux. .)(. ANNO XIII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatoris, OYTIO Theopolitani sive Prusenses e Bithynia, A primum hoc numisma cuderunt. Est ex ære maximo, in Cimelio D. Foucault.

Itid. 11. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. Dominus noster Justinianus Perpetuus Augustus Imperator.)(. ANNO XIII. I cum superposta cruce, Christiano Imperatori, CAR Qui Carthagine negotiantur. Est ex ære mediocri, in Museo P. CHAMIL-

LART.

Ibid. 12. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Dextra tenet orbem Christianum: læva clypeum.

)(. ANNO XIII. K cum superposita cruce, Keisiærie Kalvagi, Christiano Casari, can qui Carthagine negotiantur, I sexum hoc numisma dedicarunt. Est ex ære maximo, in Cimelio Domus Professa, & apud P. CHAMILLART, & in Const. Christ. pag. 88. versu 5. Est in Museo San-Genovesano nummus alter istius similis, sed sine litteris can: quarum loco sidus Solis est.

Ibid. 13. D. N. JUSTINIANUS PL. AVI. Perpetuus Augustus Imperator..)(. ANNO KIIII. M cum cruce suppositia, Christiani Mercatares, MIKO Nicomedia negotiantes, A primum bac numisma ec anno cuderupi. Est ex sere maximo, in Museo P. Jobert. Est ex sere pariter maximo alterum inscriptum, con E Civitatum omnium Narbonensum quintum numisma, in Museo P. CHAMILLART; ceteroqui priori simile. Aliud ibidem similianum,

cum litteris KYZ A Cyzici negotiantium primum.

Ibid. 14. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG.

)(. ANNO XIII. I cum superposita cruce, Imperatori Christiano, CAR Carthaginiens Negotiatores:

tori Christiano, c A R Carthaginiens Negotiatores. Est in Const Christ. pag. 90. versu 5. ex ære minimo, & apud Patin. in Indice, pag. 35.

Porpetuus Augustus Imperator. Capite cincto diademate e gemmis, cum crista in vertice: dextra tenet orbom Christianum, læva clypeum: sinistro nummi latere Crux est. .)(. Anno xihi. K cum cruce superposita, Xeisiava Kaloagi, Christiano Casari; Infra YZ quibus duabus litteris eadem rursum littera K, cui subjiciuntur illæ, præponenda est; ut sint Cyziconi Negotiatores. Est ex ære magno, apud D. Abb. Fauvel.

Bid. 16. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut proxime. .)(. ANNO XV. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbenensium, A primum hoc numisma anno eo cuderunt. Est ex zere maximo, in Museo P. Chamillart. Alterum huic simillimum, cum littera A quartum, est pariter ex zere maximo, apud P. Jobert, & in Cimelio D. Foucault.

Ibid. 17. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. cum galea & clypeo, dextra gestat orbem Christianum. .)(. ANNO XV. K cum cruce superposita, Xeisiara Kairaei, Christiano Casari, e quintum numisma dedicatum. Est ex ære magno, apud D. Baudelot.

Tab. VI. 18. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. Perpetuus Augustus Imperator. .) (. ANNO XVI. M. cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, B secundum sumisma dedicarunt. Est ex zere maximo, in Museo P. Jobert.

Ibid. 19. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut proxime, cum galea & clypeo: dextra gestat orbem. Christianum: latere lævo nummi Crux est. .)(. Anno xvi. M cum superposita cruce, Christiani Meresaures, con ut proxime, I tertium hoc numisma anno co cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

Ibid. 20. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Ut. in nummo 17. .)(. ANNO XVI. M cum superpositia cruce, Christiani Mercatores, THEVPO Theopelisani, I tertium hoc numisma isto anno cuderunt. Est ex zere maximo, in Museo nostro.

thid. 21. D. N JUSTINIANUS PP. AUG. .)(. ANNO XVI. K Kairwei. Infra W fextum numisma. Est in Const. Christ. pag. 88 versu 5.

Ibid. 22. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut in summo 19. .)(. ANNO XVII. M cum superposita cruce, Christiam Mercatores, con Civitatum ornnum Narbonensium, A quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære maximo, in Museo P. Jobert. Akerum huic omnino simile, apud P. Chamillart, habet niko A Nicomedia negotiantium primum.

Ibid. 23. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. .)(ANNO RTII. hoc est, anno XVIII. M. cum cruce superposita, Christiani Mercatores, MIKO qui Nicomedia negotiantur, B secundum hoc numisma cudederunt. Est ex ære magno, in Museo Domus Professe Societatis Jesu.

Ibid. 24. Eadem inscriptio. )(. ANNO XVIII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex are maximo, in

Muko P. CHAMILLART.

Ibid. 25. Eadem inscriptio, cum galea & clypeo, dexa ma gerit ipse orbem Christianum, latere lævo nummi, Crux. .)(. Anno xviii. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Scivitatum omnium Nathonensium, A quartum numisma istud hoc anno cuderum. Est ex sere magno, in Museo D. Baudelot.

Digitized by Google

Tab. V1.26.D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. cum galea, ceterisque infignibus, ut proxime. .)(. Anno xviiii. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, KYZ qui Cyzici in Hellesponto negotiantur, A primum hoc numisma eo anno cuderunt. Est ex zere maximo, in Thes. Brandeb. pag. 851. & in Cimelio P. CHAMILLART: in quo & alterum est simillimum', cum niko b hoc est, Nicomedia negotiantium secundum.

Ibid. 27. Ut proxime. )(. Anno xxi. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære maximo, in Cimelio P. Chamillart. Huic simile alterum est in Museo P. Jobert, cum littera  $\Delta$  quartum. Anno xx. notatum nullum adhuc numisma vidimus; quod anno isto, opinor, nonnisi aurea comob hoc est, Civitatum omnium Mercatores ipsi, Principi obtulerunt.

Ibid. 28. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. Perpetuus Augustus Imperator: cum galea, ceterisque infignibus, ut num. 26. .)(. ANNO XXI. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, NIKO qui Nicomediæ negotiantur, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est exære maximo, in Museo P. Chamillart.

Ibid. 29. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. cum galea, & clypeo, &c. ut num. 25. .)(. ANNO XXII. M cum superposita cruce, Gbrissiani Mercatores, KYZ qui Cyzici negotiantur. Est hic nummus exære magno, in Museo D Baudelot: eumdem e suo profert Mediobarbus, pag. 565.

Ibid. 30. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. )(. ANNO XXIII. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori,  $\Gamma$  tertium numisma dicatum. Est in Const. Christ. pag. 88. versu 5. exære minimo, &

apud Patinum in Indice, pag. 35.

1bid. 31. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut num. 26. .)(. ANNO XXIIII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, a quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

Ibid. 32. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. & cetera omnia, ut in nummo 25. .)(. ANNO XXV. M cum superposita cruce, & NIKO A Christiani Mercatores Nicomediae negotiantes primum hoc numisma anni istius cuderunt. Est ex ære magno, apud D. Abb. FAUVEL. Apud D. de Boze plane simile, sed cum litteris KYZ Cyzici.

Ibid. 33. Similis præcedenti. .)(. ANNO XXVI. M cum superposita cruce, & con a Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium quartum hoc numisma anni istius honori Principis cuderunt. Est ex ære magno, in Cimelio P. Chamillart. In altera Collectione MS. D. de Peiresc. pag. 151. est I cum superposita cruce, & Anno XXVI. Christiano Imperatori.

Ibid. 34. Ut in nummo 32. '.)(. ANNO XXVII. M cum superposita cruce, & con A Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonen-

fium primum hoc numisma anni istius honori Principis cuderunt. Est ex ære maximo, ibidem.

lbid. 35. D. N. JUSTINIANUS PP. AU. cetera ut in nummo 32. .)(. In corona laurea, ANNO XXVIII. & I cum cruce superposita, Christiano Imperatori. Nummus optimæ sabricæ, exære minimo, ibidem.

Ibid. 36. D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut in nummo 26.)(. ANNO XXVIIII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, NIKO qui Nicomedia negotiantur, B secundum hoc numisma Principis honori cuderunt. Est ex ære magno ibidem: ut & aliud simile, KYZ a Cyzicensibus cusum, A primum hoc anno.

Ibid. 37. D. N. JUSTINIANUS PP. AU. Ca-

put cinctum diademate e gemmis: dextra tenet orbem Christianum: latere nummi sinistro, Crux..)(.

Anno xxi5 ii. Anno xxix. M cum superposita cruce, & con I Christiani Mercatores civitatum omnium Narbonensium tertium hoc numisma anno isto Principis honori cuderunt. Est ex ære magno, inter numismata Excell. de Gualteri, Nuncii Apostolici in Gallia.

Ibid. 38. D. N. JUSTINIANUS PP. AU. Caput, & cetera, ut proxime. .)(. ANNO XXX. M cum superposita cruce, & KYZ B Christiani Mercatores Cyzici negotiantes secundum hoc numisma Principis honori cuderunt. Est ex ære magno, in Museo P. Jobert: & apud D. Fradet.

D. N. JUSTINIANUS PP. AVI. ut in nummo 26. .)(. ANNO XXXI. Micum superposita cruce, & NIKO B ut num 36. Est ex ære mag-

no, in Museo nostro.

Ibid. 39. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. ut in nummo 25. .)(. ANNO XXXI. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narhonensium, A quartum hoc numisma eo anno cuderunt. Est ex ære magno, apud D. Baudelot.

Ibid. 40. D. N. JUSTINIANUS AVI. ut in nummo 26. .)(. ANNO XXXI. ++ Vicesima Principi soluta, le vingtiéme denier: ex omnibus nimirum mercibus, quæ ex Oriente adveherentur; eo quod triremes, aliave navigia, præsidii causa Mercatoribus suppeditaret Justinianus Augustus Imperator. Est in corona laurea hæc nummi inseriptio, nummus ex ære molis mediocris, ibidem. Est & in Collectione MS. D. de Peiresc. pag. 259.

Ibid. 41. D. N. JUSTINIANUS PF. AU. )(.
ANNO XXXI. I cum superposita cruce, Christiano
Imperatori, THEV Theopolitani dedicant. Est in
Const Christ per 88 versi 6 et cre minimo.

Const. Christ. pag. 88. versu 6. ex ære minimo.

Ibid. 42. D. N. JUSTITIANUS PP. AU. Dextra orbem Christianum tenet. .)(. ANNO XXXII.

K cum superposita cruce, Xeisiava Kasaai Christiano Casari, E quintum hoc numisma anno isto dedicarunt. Est ex ære magno, in Cimelio Domus Professe Societatis Jesu, Parissis.

D. N. JUSTINIANUS PP. AU. ut in nummo num. 37. .)(. ANNO XXXII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, A quartam hoc numisma anno isto Principis honori cuderunt. Est ex are magno, in

Museo P. Jobert.

Ibid. 43. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. AΓ Hocelt, anno XXXIII. AACE Alexandrini Negotiatores. Profert hunc nummum æreum e Museo suo Mediobarbus, pag. 566. Qui Alexandriæ negotiantur, seribunt id nomen Græcis litteris: non scriberent Byzantini BYZ vel KΩN sed Latine semper con conob comob vel cormob si numismata Augustorum honori hac ætate cuderent?

Ibid. 44. D. N. JUSTINIANUS PP. AG. Perpetuus Augustus. Caput pileo tectum, qui est contextus ex unionibus: dextra tenet orbem Christianum. Latere sinistro, Crux. .)(. ANNO XXXIIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores. Infra, RAVENNA: Est ex zere magno, in Cimelio

P. CHAMILLART.

Ibid. 45. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. ut in nummo 25. .)(. ANNO XXXV. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con a Civitatum omnium Narbonensium, patrum hoc numisma anno isto Principis honori cuderant. Est ex ære maximo, in Museo nostro.

Ibid. 46. Ut proxime. In corona laurea, ANNO XXXV. M cum superposita cruce, Christiani Metcateres, CON Civitatum omnium Narbonensium, Equintum hoc numisma eo anno cuderunt. Est ex zie magno, in Museo D. Baudelot.

Tab.

Tab. VI. 47. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. ANNO XXXV. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, KYZ Cyzici negotiantes. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 48. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Caput tectum pileo Augustali. .)(. I ANNO XXXVII. Imperii anno tricesimo septimo. Est ex ære minimo, apud D. Fradet, Parisis: essigiem habemus in cera impressam.

Gaput tectum pileo Augustali. Latere dextro, litteræ visum sugientes: sinistro, atsups Urbes Transpadanæ salutant Justinianum Imperatorem Pro-

Mercatores Theopoli negotiantes. Deinde hinc, ANNO; inde XXXVII. Est ex ære minimo, apud D. Abb. FAUVEL.

Ultra annum xxxvII. non vidimus aliquem annum in Justiniani nummis inscriptum: tametsi Occo pag. 582. (sed ex libris opinor, qui annos imperii xxxix. Justiniano tribuunt, non ex nummis certe quos ipse viderit; cum annus x x x v 1. ad tempora Focæ pertineat, ut postea dicemus:) tametsi Occo dicit, inquam, esse Justiniani nummos usque ad annum xxxxx. quoniam, ut diximus, annum hunc inchoatum scriptæ historiæ Justiniano tribuunt. Sic ait idem, esse in Justiniani nummis, ANNO 11. 111. & fic fequentes annos, usque ad annum xxxix. Atqui nullus est tamen reipsa ante annum x 1. nempe ante secunda Justini decennalia. Gredimus enim viro olim in hoc genere perquam diligenti, Do. de Peirelc, cujus in Collectione MS. legimus, pag. 252. Jus-TINIAN. THEUP. ANNO XI. tametsi nusquam alibi visus nobis est in Justiniani numismatis annus notatus ante x11. Gredimus, inquam, ei viro, cœptos esse cudi nummos Justiniani nomine anno xi. ab instituta scilicet Societate Mcrcatorum, ac proinde in secundis ipsis Justini decennalibus: quo tempore Justinianus Perpetuus Augustus sc renunciatus est. Credidit autem Occo, cum exsisteret nummus inscriptus ANNO XII. exstitisse etiam annos priores: nec tamen ullius formam affert ipse ante annum x 1 1. Est autem hic annus x 1. a Societate Mercatorum instituta, ut diximus, vel ab anno Justini primi, quod eodem recidit. A quo anno x1. usque ad ultimum Justiniani annum, qui est annus x x x v 11. in nummis, cum fint anni omnino xxv11. quorum tres priores exegit cum Justino Aug. Justinianus & ipse Augustus, posteriores quinque cum Tiberio filio suo Aug. & Mauricio & Foca pariter Augg. perspicuum ex eo est, cavisse Senatum, ne saltem solus, plus annos x1x. aut viginti in provincia maneret, Justinianus Aug. pro vetere ac perpetuo Reipublicæ in-

In Justini igitur & Justiniani nummis qui notantur anni, non sunt imperii alterutrius anni, sed institutæ a Justino Aug vel restitutæ potius in Oriente Mercaturze, sive Societatis Mercatorum Ea causa est quamobrem in Justiniani nummis nullus appareat annus ante undecimum; quo anno renunciatus ipse est Senatusconsulto, socero suo Justino adhuc superstite, Perpetuus Augustus. Unde anno x11. & sequente, qui decimus tertius, habent ambo similes nummos, cum eadem anni & loci nota, tum Græca, ib AAEZ. tum Latina, ANNO XII. ac deinceps anni fere finguli in Justiniani nummis occurrunt. Non tamen ultra annum xxxvII. Ex quo intelligimus annos dumtaxat x1x. ut dictum a nobis eit, Juitinianum fuisse solum Augustum: ab anno Justini x 11 1. exacto scilicet ad x x x 11. in nummis scriptum. Neque vero in nummis supremo ejus principatu percussis quinquagenario major videtur Quoniam certe anni isti non principatus Augustorum anni sunt, sed Negotiationis restitutze; idcirco neque in nummis aureis, qui sunt sat multi; neque in argenteis, qui

funt rariores, hi anni scribuntur: quoniam cudebatur hoc nummorum genus a civitatibus & provinciis, quibus mos numquam fuit in Occidente annos Augustorum in Actis publicis ponere: quemadmodum nec mos est hodie in Germania annis Imperatoris Acta publica consignare. Notati igitur anni illi occurrunt in nummis dumtaxat ex ære, quos cudi curarent Mercatores fere maritimarum quarumdam civitatum in ora mediterranei & Ægæi maris, quas hodie appellamus, Les Eschelles du Levant.

15.

Numismata alia Justiniani Aug. ab anno Christi 452.

Tab. VI. 1. D. N. JUSTINIANUS PP. AU. SC Capite cincto gemmis. Dominus noster Justinianus, Perpetuus Augustus Senatusconsulto. Nam funt omnes litteræ, atque hæ duæ in primis s c perpulcre exaratæ, & in eodem ipso nummi ambitu, in quo sunt ceteræ; ita ut continentem unam cum Justiniani nomine orationem sententiamque exhibeant: fabricæ autem perelegantis, & si quisquam nummus est alius, Gallicanæ: characterum forma scilicet plane Romanæ ac Latinæ cælaturæ, quibus in accuratissimis & maxime affabre factis Ludovici Magni numismatis. )(. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, ΘΥΠΟΛ Theopoli, έν Θευπόλει negotiantes, A hoc primum numisma hujus formædedicarunt. Est ex ære magno, nitidissimus, quem D. Abbas FAUVEL mihi liberalissime dono dedit. Docet hic nummus singularis, nominandi sive designandi Augustos jus hactenus fuisse penes Senatum Urbis Romæ: beneficio autem ejusdem, peculiarique concessu semel ac statim datum nonnullis, post tempora Constantini, ut essent Augusti perpetui; hoc est, ad annos viginti continuos; non ita ut fingulis quinquenniis oporteret magistratum & vota decerni denuo, siquidem prorogari eis magistratum Senatus optaret. Factum hoc Senatusconfultum fuisse anno 451. triennio fere ante Justini vel abdicationem vel decessium, superius ostendimus. Vide similem Focæ Aug. nummum inferius, §. 28. num. 7.

Ibid. 2. D. N. JUSTINIANI PP AUG. Capite cincto corona e genmis. Dominus noster Justinianus Imperator Perpetuus Augustus. Sic præter alios bene multos, in Theodeberti nummis tribus, THEVDEBERTI est Theudebertus Imperator. .)(. VICTORIA AUGUSTOR. Victoria Augustorum. Victoria gradiens, dextra coronam ostentat, sinistro humero palmam gerit. Infra, CONO Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const.

Christ. pag. 90. versu 2.

Ibid. 3. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. P A A Permissu Augusti. Sic certe est littera A essormata ut simul litteram A includat; id quod interdum ab opisice Monetæ observatum est, ut Augustum ea littera significaret. Sic in nummo ipsiusmet Cæsaris Augusti, in Colonia Patricia, sive Cordubæ percusso legimus, PERM. EÆS. AUG. Permissu Cæsaris Augusti. Sed quid sit illud, quod instar Delta aream occupat, nescimus. Est nummus exære minimo, in Const. Christ. pag 90. versu 4.

Ibid. 4. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Christus Dominus sedet, radiato capite, dextra scepturum tenet, sinistra orbem Christianum. .)(. M cum superposita cruce, Christiani Mercateres, THEUP Theopoli negotiantes, I tertium hoc issus formæ numisma cuderunt. Hinc Solis, inde crescentis Lunæssidus: ob illud de Ghristo propheticum, Psal. LXXI, 5. Et permanebit cum Sole & ante Lunam; in generationem & generationem: vel obæternitætem potius domus Augustæ significandam, ut alibi diximme.

mus. Est ex ære magno nummus egregiæ fabricæ,

in Museo nostro.

Tab. VI.5. D. N. JUSTINUS. D. N. JUSTINIA-NUS. Caput est alterius alteri superpositum, nova forma, adeo ut qualitercumque nummum contuearis, sit alterum superne, inferne alterum. .)(. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, cum sidere Solis utrimque apposito, in Oriente & Occidente negotiantes, con Civitatum omnium Narbonensium, & quintum hoc numisma hujus formæ cuderunt. Est hic exære magno nummus singularis; cujus contemplandi copiam nobis secit, & estigiem in plumbo expressam nobis perhumaniter dedit D. DE BOZE. Docet hic nummus gessisse simul principatum in provincia Narbonensi Justinum & Justinianum.

Ibid. 6. D. N. JUSTINIANUS PP. AV. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. .A. in summo nummi vertice: in medio, AIsp. Infra, Tes. Hoc est, Primum hoc istius formænumisma Augusto Imperatori Societatis Protectori, Thessalonicæ negotiantes dedicant. Hic iterum littera A quæ Augustum significat, ipsa includit litteram V in meditullio. Nummus est exære minimo, apud D. Abb. Fau-

♥EL.

Ibid. 7. D. N JUSTINIAN. . SCPA. Capite cincto diademate e gemmis. Dominus noster Justinianus, Senatusconsulto Perpetuus Augustus. .)(. VICTORIA. . . . Cetera sunt usu detrita. Stans Victoria crucem tenet. Aureus est, apud D. de Ballonsseaux. Quatuor litteræ postremæ in parte antica hujus nummi, nempe scpa, multo sunt ceteris grandiores, ut idem litteris ad me datis significavit.

Ibid. 8. D. N. JUSTINIANUS PP. A. Perpetuus Augustus. Caput cinctum corona e gemmis..) (. VICTORIA ACCCAM. Victoria gradiens, manu sinistra coronam ostentat. Victoria accepta Consule Augusto Maxima. Sic in nummo Severi legas, VICT. PART. MAX. in Gallieno, VICTORIA GM Germanica Maxima: in Claudio Gothico, VICTORIA GM Gothica Maxima. In area nummi, latere sinis-

tro, NR Moneta Arelatensis. Infra, COMOB Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. Est triens aureus perpulcher, un tiers de sol d'or, apud D. Marchionem de Montauban. In alio persimili, apud D. de Clesves, legitur, VICTORIA + ACCCT. Hoc est, Victoria Christianorum accepta Consule Theo-

deberto. Et similiter NR. & CONOB. Latere dextro, sidus Solis. Confer cum simili Theodeberti nummo, de quo inferius dicemus, VICTORIA ACCON R. Victoria accepta Consulatu Domini nostri perpetua. Su quid ad Justinianum pertinuit Arelate, si libros audimus?

.

### A quibus fuerint nummi percussi sub justiniano.

16:

Præter nummos aureos, in quibus haud alia loci nota occurrit, præter famosum conos; ærei exhibent loca octo omnino, in quibus percuterentur Justiniani Aug. nomine; quæ quamvis suis jam locis exposuerimus, juvat nihilominus ea in unum hic conspectum denuo repræsentare.

I CON Civitatum omnium Narbonensium Merca-

tores designat.

- 2. KART vel CART Qui Carthagine negotia-rentur.
- 3 Kyz Qui Cyzici, έν Κυζίκω, quæ urbs est Hellesponti.
- 4 NIKO Qui Nicomediæ in Bithynia.
  5 RAVENNA Mercatores Ravennates.

6 Roma Romani, sive Romano Imperio in Galliis subjecti.

7 OTTIOA & THEUP Qui Theopoli, five Pru-

sæ in Bithynia.

8 AAÉZ Qui Alexandriæ in Ægypto. Nam ætate quidem Diocletiani & consequentium aliquot Augustorum, quod in nummis fabricæ Gallicanæ, & Latinis characteribus scribebatur ALE, non Alexandriæ Negotiatores designabat, sed PRIMÆLUGDUNENSIS EDICTO. Hoc vero sæculo Justinianeo, ipsi qui Alexandriæ commorantes, Mercatorum e Gallia negotia procurabant, ibi nummos cudebant, partim Latine, qua præsertim in superficie essigies erat Augusti; partim Græce, ubi scilicet nomen civitatis, in qua degerent, exprimi oporteret, AAEZ.

Atqui si Evagrio credimus, libro 1 v. cap. x v 111. fertur Justinianus centum & quinquaginta civitates, quarum pars penitus deletæ fuerant, pars non parvas ruinas perpessa, in integrum restituisse, & tam eximio splendore, tantis ornamentis, tam præclara ædium, tum publicarum, tum privatarum fabricatione. tam amplis mænibus circumdatis, aliisque egregiis ædificiis, quibus tum urbes exornari solent, tum sacrum Numen coli. Si Procopio etiam aliisque scriptoribus fides est habenda, Octodecim civitates de Justiniani Aug. nomine Justinianæ vel Justinianopoles sunt appellatæ. Neque ulla tamen sic appellata, vel sic ab ipso condita, aut in integrum restituta civitas, nummum vel unum cudit ejus honori. O immemores scilicet acceptorum beneficiorum civitates! Sed quot? Amplius centum quinquaginta. Proh? qualibus homines fabulis delectantur! At neque illæ, quæ Justinopoles, ut volunt, de Justini Aug. nomine sunt appellatze, hanc illi grati animi sui significationem vel

semel dederunt. Ut vero Θεέπολιν esse Prusam in Bithynia credamus, argumento eo adducimur, quod Θεέπολιν illam esse oporteat civitatem emporio nobilem, positamque circa oram maris, ubi æque atque in ceteris Narbonenses Mercatores negotiarentur. Id quod certe Antiochiæ Syriæ non convenit; tametsi hanc mendaces Theopolim fuisse sub Justiniano nuncupatam produnt. Nam id ipsis venit in mentem fingere, uti quidem arbitramur, eo consilio, ut Antiochiam Justiniano paruisse posteri crederent testimonio nummorum istorum, neque illos Prusæ Bithyniæ civitati tribuerent; tametli hanc fama vulgaret Θεέπολιν fuisse olim appellatam. Hanc certe famam testatur subscriptio Polychroni episcopi Ωευπόλεως ήτοι Πρέσης, in Concilio v i. Oecumenico, annis post Justinianum amplius  $c \times x \times x$ . ut vulgo numerant.

Pertinet ad Justinianum insignis præterea nummulus, mihi amicissime dono datus a D. Henrion, Viro Clariss. ex Regia Numismatum & Inscriptionum Academia, visus exploratusque in hac civitate a viris eruditis; inter quos celeberrimi D. de Boze, ejusdem Academiæ Secretarius Perpetuus, Domnus de Montsaucon e sacra Benedictinorum samilia, D. Abbas Fauvel in dignoscendis probis numismatis experientissimus, P. Stephanus Chamillar, aliique non pauci. Hunc nos statim explicuimus, nostramque interpretationem in Diarium Trevoltianum mense Maio anni hujus 1708. auctores inseruerunt.

Tab. VI. 9. Nummus est ex ære minimo, sed slavo & nitidissimo. In anteriore parte hæc egigraphe legitur: THC CEB KAICAPEIAC Capite Justiniani Aug. cincto corona e gemmis. In parte aversa, littera Græca C hoc est, σίγμω majusculæ formæ, complectitur involvitque litteras cum cruce implexas nexasque, quæ Justiniani nomen Græce continent, IOΥCTINIANOC. Ut sit hæc integra sententia, THC CEBως ης KAICAPEIAC Cωτὴρ ΙΟΥCTINIANOC Cεβως ος: littera illa C

Augustæ & pro Cwrie accepta, & pro CeBasós. Cæsareæ Conservator Justinianus Augustus. Cæsarea hæc Palestinæ est, quæ in aliis numismatis C. A. C. Colonia Augusta Casarea nuncupatur. Hac habuit etiam veteres indigenas, qui Græci fuere & soli tunc quidem, cum hoc numisma cusum est. Hi etiam fub M. Aurelio nummos inscribebant, KAICAPE. FE PMANIK. & fub Percennio Nigro, KAICA-PEIAC FEPMANIKHC. Præter ea quæ de isto numismate jam diximus, editaque sunt in Diario ante laudato, hæc tria quatuorve digna sane notatu nos idem edocet. Primum est, Justinianum Aug. infigni pietate & animi excelfitate missife subsidiarias copias Christianis Cæsareæ Palæstinæ adversus Arabes: atque ideireo appellatum fuisse Σωτής α της πόλεως Conservatorem Urbis: Procopium proinde, neque illius ævi scriptorem esse, neque Cæsarea Palæstinæ, uti mentitur, oriundum suisse; qui tam præclarum Justiniani facinus penitus ignoravit. Alterum est, nullam habuisse partem ditionis in Palæstina Justinianum; cum nec Hierosolyma, nec ullum e toto Oriente oppidum nummos ejus honori cuderit, præter istud quod est in ora Palæstinæ, potuitque propterea auxilia excipere ab Occidente & ab amico Principe. Tertium est, ex Augusti sanguine, qui nomen Augusta dedit Cæsareæ, ortum prædicari Justinianum Augustum, uti reapse fuit. In eo enim sententiæ istius acumen est, Cæsureæ Augustæ Conservator Justinianus Augustus. Quartum ac postremum est, cum inscribant numismata Græce, & quidem characterum forma perelegante Cæsarienses e Syria, haud dubie non Latine con vel conob, sed Græce quoque scripturos fuisse, sive, ut olim, BYZAN-TI $\Omega$ N, sive novo more K $\Omega$ NCTANTNOYII. incolas hujus civitatis, fi quod honori Justiniani numisma cuderent.

17.

## Simul Augusti fuere, THEODEBERTUS & JUSTINIANUS, anno Christi 452. & 454.

Tab. VII. 1. D. N. THEODEBERTUS C. Capite cincto corona e gemmis. Dominus noster Theodebertus Conful. .)(. VICTORIA ACCODN P Victoria accepta Consule Domino nostro Perpetua. Victoria palmam finistro humero gerit, dextra coronam ostentat. Ad pedes Victoriæ sunt litteræ colligatæ Refere Perpetua. Est nummulus ex auro minutus in Museo nostro, de quo egimus in Numismatis sæculi Constantiniani. Trientem aureum vulgo vocant, un tiers de sol d'or; hoc est, tertiam aurei solidi partem. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt: ob victoriam de Germanis relatam. Quamvis Dominus noster Theodebertus appelletur, tantummodo Conful, non & Augustus jam tum videtur suisse. Similem epigraphen in triente pariter aureo Justiniani Aug. superius vidimus, VICTORIA ACCCAM Victoria accepta Consule Augusto maxima. At Theodebertus tunc tantum Consul. Victoriam accipere dicitur populus, qui fructum Victoriæ accipit percipitve.

Ibid. 2. D. N. THEODEBERTVS VICTOR, cum galea cristata, & clypeo, & hasta humero dextro transverse imposita, quæ sunt insignia summorum Imperatorum. Sententia est, ut in nummo Justini Aug. diximus, inscripto VICTOR, §. 10. Urbibus Imperii Civitates Transpadanas Omnes Reconciliavit..)(. VICTORIA AUGGGI Victoria Augustorum trium Imperatorum, Theodeberti nimirum, Justini, & Justiniani. Victoria dextra tenet crucem oblongam, sinistra orbem Christianum, hoc est, orbem Romanum, cui crux est imposita. Ad pedes Victoriæ R hoc est, Perpetua. D. de Bouterouë

pag. 230. hunc nummum depingi accurare fecit. Inira, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est solidus aureus, un sol d'or, ea plane forma ac mole, qua sunt Justiniani Aug. numismata pulcherrima. Ut Justino Aug. Imp sic etiam Theodeberto Imperatori Aug. Victoris delatum cognomen est. Cur autem Victoria gestat orbem Romanum, si non hæc a Romanis principibus cum Theodeberto Gallo relata est, & Romanæ Reipublicæ bono?

Ibid. 3. D. N. THEODEBERTVS VICTOR, .) (. VICTORIA AUGGGI. CONOB. Similis est hic nummus proxime superiori, nisi quod caret litteris implexis PERPE. & habet latere nummi sinistro sidus Solis, Romani Principis symbolum. Est & hie pariter solidus aureus. Est in Thesauro Regio. De utroque autem sic pronunciat D. le Blanc, in libro Gallico, Monnoies de France, pag. 22. Ces deux sols d'or sont entierement semblables à ceux de Justinien, & de quelques autres Empereurs, si on excepte le mot Theodebertus. Ei etiam assentitur & D. Bouterouë, pag. 229. & 230. Nummum utrumque Du-Cangius quoque exhibet in Const. Christ. pag. 94. Eodem ergo metallo, & æquali mole, similique forma, atque Augusti & Imperatores ceteri; Augustus ipic & Imperator Theodebertus numismata habet.

Ibid. 4. D. N. THEVDEBERTI PP AUG. cum galea cristata, & clypeo: Dextra gestat oriem Christianum, hoc est, orbem Romanum, cui crux est oblonga imposita. Dominus noster Theudebertus Imperator Perpetuus Augustus. Decrescunt in Theu-debert nomine postremæ litteræ, & majuscula deinde est littera I ut Imperatorem significare ea, nec pertinere existimetur ad Theudeberti nomen. Sic in nummo Justiniani, in Const. Christ. pag. 90. versu 2. legas, D. N. JUSTINIANI PP. AUG. hoc cst, Dominus noster Justinianus Imperator Perpetuus Augustus. Et Avi centies in Justiniani aliorumque nummis occurrit, ut significetur Augustus Imperator. Neque enim in gignendi casu poni nomen Augusti cujuspiam, aut Principis adhuc viventis, in antica parte numismatis, apud Latinos usus fuit. Sed ut in nummo Metelli, CMPI est Cacilius Metellus Pius Imperator: & in nummis ipsiusmet Cæsaris Dictatoris IIT est Imperator iterum: sic etiam isthic THEVDEBERTI Theudebertus Imperator est. .)(. VICTORIA AUGGG Victoria trium Augustorum. A quartum numisma ob eam victoriam percutium. Victoria dextra tenet crucem oblongam, cujus in apice est littera P Græca, quæ cum cruce efficit Christi monogramma: læva tenet orbem Christianum. Lævo nummi latere fidus Solis, Romani Principis symbolum. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Nummus est singularis in Musco nostro, solidus aureus, un sol d'or. Qui numquam in suis nummis, qui plurimi sunt, REX appellatur, cum hunc titulum habeant ceteri qui reges fuere; & semper D. N. appellatur, & orbem Romanum in nummis gerit, quod utrumque numquam usurpant ceteri qui in Galliis reges fuerunt; sed Augusti tantum hoc avo; is certe Rex non fuit. Deinde qui & Imperator & Augustus dicitur, is certe Rex non fuit. Præterea, qui nummos aureos habet, quos folidos appellant, des fols d'or, quod numquam in Gallia reges illis temporibus; (nam hi aureos tantum trientes habuere, des tiers de sol d'or:) rex ille non fuit. Denique qui Perpetuus Augustus appellatur, is beneficio superioris Potestatis, scilicet Senatus Romani, acceptum se referre hoc beneficium profitetur, ut non ad annos v. aut x. aut x v. ut multi, sed ut sit dia Bis Augustus: id quod profiteri certe nemo Regum nostrorum vellet. Non fuit igitur Theodebertus rex. nec Clodovei nepos; sed Gallus aliquis ex familia præpotente, a Senatu adlectus in numerum Augustorum. Nullos habet Theodebertus nummos, ut Augusti ceteri tres ipsius collegæ, percustos a Mer-

Cccc 2

catoribus, five zeros, cum his litteris, con Theup Niko kyz cart fimilibusque: quoniam videlicet Societas Mercatorum, quæ hujusmodi nummos cudi curabat, tota erat in Provincia Narbonensi, non in Lugdunensi prima, vel in Metensi tractu, ubi pro Senztu gerebat principatum Theodebertus. Quamquam civitates omnes Narbonenses, quæ tume pars erat Imperii potissima, aureos cudebat in ipsius honorem, adjecto propterea lemmate suo conob: quoniam mos esset omnium provinciarum omnes Augustos eo honore afficere: quippe qui pro indiviso saluti consulerent.

M

U

Tab. VII. 5. THEODEBERTVS. Caput gemmis cinctum. .)(. Victoria sedet, sine inscriptione: ut Victor Theodebertus unus intelligatur. Est triens aureus, delineatus a D. Bouteroue, pag. 231. ex Cimelio

Illustr. Harlæi.

Ibid. 6. TEVDEBERTIA.. Capite cincto diademate e gemmis. Tendebertus Imperator Augustus.)(. Area nummi altera nuda, vel usu detrita. Triens aureus, ibidem, pag. 232. ex eodem Cimelio.

Ibid. 7. THEODOBERTIA Capite cinctogemmis. Teodobertus Imperator Augustus. .)(. Crux. 10 HANNES. Monetarii nomen, ut videtur. Triens aureus, ibidem, pag. 277. ex eodem Cimelio. Suboluit ipsi D. Bouterouë, A pro Augusti nomine positum ibi esse.

Ibid. 8. ... TORIA. Caput gemmis cinctum Verius arbitramur, ut in præcedentibus, sic etiam in isto scriptum fuisse, theodebertia Imperator Augustus. .)(. VICTORIA THEODEBERTI. In cippo, METTIS. Triens aureus apud D. le Blanc, pag. 22. Nomen illud ut est in cippo scriptum, eo situ admonet, non fabricæ locum hunc esse, sed civitatem ei loco vicinam, ubi relata Victoria est.

1bid. 9. TEODEBERT: Caput gemmis cinctum.
.)(. Crux, cum litteris A & Ω quæ Christum Deum fignificant, ut in Apoc. 1. Triens aureus est, apud D. de Bouterouë, ex codem Harlæi Cimelio.

Pid. 10. TEUDEBERTE vel potius & TEUDEBERT cum Christi monogrammate R: Christe exaudi Theodebertum. Triens aureus muxto ære, ibidem, pag. 224. ex eodem Cimelio. Jam superius de hoc numismate egimus; quo docemur, Anastassio, Justino, & Justiniano Augustis æqualem Theodebertum suisse. Ex his autem nummis apparet, quo in tractu Imperii sive Galliarum Theodebertus gesserit principatum: in Lugdunensi prima nimirum, ubi Cabillonum est, & in Metensi regione.

Ibid. 11. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. cum galea cristata, & clypeo: dextra gestat orbem Christianum, hoc est, orbem Romanum, cui crux est oblonga imposita. .)(. VICTORIA AUGGG Victoria trium Augustorum, A primo isto numismate confignata. Est solidus aureus, in Thesauro Brandeb. pag. 852. In Const. Christ. pag. 88. versu 4. est littera B quæ secundum denotat: cetero nummus isti simillimus. Apud D. Bouterouë, ex D. Seguin, pag. 133. est O pro  $\Delta$  quæ littera quartum designat: ut recre apud Gretserum est, tomo 111. de Cruce, pag. 79. vel pro O nomum. Victoria dextra tenet crucem oblongam, cujus in apice, ut in nummo 4. Theodeberti, est littera P Græca, quæ cum cruce efficit Christi monogramma: læva tenet orbem Christianum, sive Romanum, cui Crux est imposita. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerant. In alio persimili, apud D. Bouterouë, est 5 sextum numisma oblatum Principi; ut & internumismata aurea Ducis Parmensis, Tab. xxvIII. Apud Baronium denique, ad annum 527. num. L1. est 😉 nonum i

Numismata Anastasii, Justini, Et Justiniani, cum regum fociorum nominibus. Anno Christi 441.

Tab. VII. 1. D. N. ANASTASIUS P. A. Perpetuus Augustus. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, D. N. BADVELA REX. Nummus est ex ære magno, in Thelauro Brandeb. g. 849. Baduilam Jornandes Totilæ socium in bello Italis inferendo facit: quem Totilam omnes historici sub Justiniano collocant, anno Justiniani xv. Christ DXLI. Unde miratur Begerus, loco citato Thesauri Brandeb. qua ratione in Anastasii nummo Baduelæ nomen occurrat; negetque prorsus, & recte quidem, id esse errori Monetæ adscribendum, quantumvis istud historiæ adversetur. Cum Anastasii esfigie ac nomine visos sibi nummos esse, in quibus essent nomina regum Italiæ, ait etiam Du-Cangius, in Dissert. de inferioris ævi Numism. pag. 52. id quod cum nostra Chronologia egregie congruit, cum alia qualibet omnino non congruit. De Baduela historici filent, præter Jornandem, qui Badiulam vocat. Quæ numismata fimul Imperatoris nomen ac regis habent, ea sunt sere argentea: sed absque regis vultu: quæ regum tantum, nonnisi ærea fere sunt, & mole quidem mediocri, vel minima, pleraque. Apud D. BAUDELOT, eximium est ex argento. D. N. ANASTASIUS P. F. AV. capite pariter cincto gemmis. In aversa parte, in corona saurea, codem situ & ordine litterarum, D. N. BADVI LA REX.

D. N. ANASTASIUS P. AG. Perpetuus Augustus. Caput gemmis cinctum. .)(. In corona laurea, Domnus Theia Profes. Argenteus quinarius est, apud D. Fradet, in hac civitate. Si rex Theia foret, non Domnus ille, opinor, sed D. N. ut ceteri ei acquales, dicerctur. Majores quinario nummos non habet, quia Profex tantummodo, non Rex suit. Regem tamen ipsum Gothorum in Italia, ex isto numismate, sed quod prave legit atque intellexit, secit sub Justiniano Procopius. Hujus nummi formam in cera impressam habemus.

Ibid. 2. Dom. No. 1. Au. 111vg. Capite cincto diademate e gemmis. Dominus noster Justinus Augustus, Imperialium in Italia Urbium Conservator. In Italia utique Transpadana, cujus præcipua fuit hæc Justini & Justiniani ætate cura, in qua Ticinus, quæ, ut mox dicemus, sedes regni Baduelæ suit. .)(. D. N. BADVELA REX. Dominum suum Baduelam regem Ticinus appellat. Est hic nummus argenteus, in Conit. Christ. pag. 92. versu 8. Ex his porro nummis perspicuum est, Baduelam sub Anastasio & Justino fuisse; quorum temporibus nec Baduela aliquis, nec Totila apparet in libris: in nummis e converso Justiniani principatu Baduela nullus cst. Justino autem potius quam Justiniano hune nummum idcirco tribuimus, quod Justiniani nomen unica tantum littera I numquam in aliquo nummo exprimitur: quoniam sie incertum esset, uter ibi designaretur. In nummis autem Justini persepe nomen ipsius una ca littera notatur, ut superius vidimus Deinde quod diversa istius nummi forma a numis-. matis reliquorum regum, dubitare non finit, quin Justiniani principatum Baduela non viderit, sub quo alia prorsus, ted una & eadem effigie omnia percussa sunt ceterorum regum numismata. Itaque Anastasii temporibus vicinior is fuit, sub quo regem cum fuisse nummus prior sidem facit.

1bid. 3. D. N. JUSTINUS P. AUG. Perpetuus Augustus, capite cincto gemmis. .)(. In corona lattea, D. N. ATHALARICUS REK. Est argen-

teus, apud Paulum Petavium, Tab. 10. Athalarici regis annum primum cum supremo Justini anno conjungunt historici scriptores, anno Christi pxxvi. a

die 1. Septembris.

Tab. VII. 4. D. N. JUSTINIAN. AUG. Capite cincto diademate e gemmis. .)(. In corona laurea, D. N. ATHALARICUS REX. Est pariter argenteus, in Const. Christ. pag. 92. versu 4. & hunc e Museo suo prosert Mediobarbus, pag. 561. Est quinarius ex argento eximius, in Cimelio P. CHAMILLART: D. N. JUSTINIAN. AUG. Cetera ut in proxime allatis.

Ibid. 5. D.N. JUSTINIAN. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea: D. N. THEODAHATUS REX. Pariter argenteus, in Const.

Christ. pag. 92. versu 6.

Ibid. 6. Ut proxime. .)(. D. N. vvitices Rex. Et iste quoque argenteus, ibidem, versu7. In his autem trium regum numismatis, Athalarici, Theodahati, vviticis, cum sit & metallum idem, argentum scilicet, & forma nummi, ac sabrica persimilis, siquidem est Justiniani nomen hac forma in omnibus, D. N. Justiniani nomen hac forma in omnibus, D. N. Justiniani at ug. deinde in corona laurea nomen regis; constare debet eo argumento, simul istos tres reges suisse; atque uno codem die, in eademque officina, percussos suisse nummos istos tres. Quantumvis Athalarico primum annum scriptores adsignent eum, qui Christi suit dexevi. Theodahato, qui dexervi. Vitigi, qui dexervi.

Numismata regum ipforum, qui focii fuere An Ast Asii, Justini, & Justiniani, Augustorum.

Tab. VIII. 1. D.N. BADVELA REX. Caput mitra tectum, cum gemmis. )(. In corona laurea, D. N. BADVELA REX. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 92. versu 8. & in Cimelio quidem P. CHAMILLART, eo litterarum ordine; quem hic exhibemus; ita nimirum ut in postica nummi parte in unoquoque versu ternæ sint litteræ.

thid. 2. D. N. BADVILA REX. Caput mitratum, ut supra. )(: FLOREAS SEMPER. Statex, cum galea, hasta, & clypeo. Latere nummi finistro, X Christianus. Vidimus ex minimo ære, apud D. Abb. FAUVEL. In Const. Christ. pag.

92. versu 8. est FLVREAZ SEMPER.

Ibid. 3. In corona laurea, D.N. BADVILLA REX. Nam & Baduela, & Baduela, & Baduela in nummis scribitur. .)(. Felix ticinvs. Caput turritum. Profert hunc nummum e Museo suo Comes Mediobarbus, pag. 768. & ejusdem contemplandi copiam nobis fecit Clariss. Abbas, Comitis filius, dum esset Parissis. Ticinus alterum Papiæ nomen est, Pavie, in Ducatu Mediolanensi, ab amne Ticino, quo Papiensis sive Ticinensis ager alluitur: qui adeo sertilis & amœnus est, ut vulgo dicatur, il Giardino di Milano. Parusse Ticinum Baduillæ regi nummus hic sidem facit.

Ibid. 4. BADVILLARER. Caput mitra tectum. .)(. LVRI ARR. Stat ipse cum galea, & hasta, & clypeo. Sententia videtur esse, ut jam olim conjecimus, Lugdunensis regni anno primo: Arelatensis tegni decimo. Est hic nummus ex ære, apud Pati-

num in Indice, fol. 35.

Ibid. 5. INVICTA ROMA. Caput galeatum. .) (. In corona laurea: D. N. ATHALARICVS REX. Est ex ære minimo apud P CHAMILLART. Hac epigraphe, Invitta Roma, testantur reges isti, se fiduciarios tantum reges esse, beneficio Romani Senatus.

Ibid. 6. INVICTA ROMA. Caput galeatum.
.)(. D. N. ATHALARICVS. Stat ipie Athalaricus cum galea & clypeo, & hasta. In medio S C Senatusconsulte. Latere dextro X Christianus, ur su-

pra. Est in Museo nostro, & in Cimelio Domus Prosesse, ex zere medioeri. Pars hæc nummi, quæ caput galeatum exhibet, Urbis Romæ nimirum, cum titulo, invicta Romà, pars est antica, & in numismate potior.

Ibid. 7. INVICTA ROMA. Caput galeatum.
.)(. In corona laurea: D. N. vvitices Rex.
Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 92. verstu 7. & apud Patinum in Indice, pag. 34.

Ibid. 8. INVICTA ROMA. Caput galeatumi.
)(. In corona laurea, D. N. THEODAHATV S
REX. Est & illud ex ære minimo, in Cimelio D.
FOUCAULT, apud D. Abb. FAUVEL, apud P.
CHAMILLART, in Const. Christ. pag. 92. versu 6. & in Mediobarbi Museo, teste ipso, pag. 567.
Similitudo metalli in his nummis tribus; (sunt enim
omnes ex ære; & quidem minimæ molis vel mediocris; argento ipso etiam, non auro tantum, Augustis reservato:) indiscreta pariter similitudo fabricæ
& inscriptionis, solis regum nominibus exceptis, docet aperte tres istos simul reges suisse: ac tres num-

mos istos uno die eodem fuisse percussos.

Ilid. 9. D. N. THEODAHATVS REX. Caput tectum pileo gemmis onusto. .)(. VICTORIA PRINCIPA. Victoria gestat læva palmam, dextra coronam. In medio, SC Senatusconsulto. Est ex ære magno, in Museo P. CHAMILLART, in Const. Christ. pag. 92. versu 5. & apud Patinum; pag. 496. In Museo San-Genovefano, alius habet, ut apud Patinum & Du-Cangium legitur, victo-RIA PRINCIPUM. Sed nihil interest, an Principalis victoria dicatur, an Principum. Vox est Pliniana, principalis, eo sensu ut significet, quod proprium est Principum, Vox illa S C Senatusconsultos concordiam Senatus Romani cum Theodahato rege fignificat, & majorem Senatus potestatem in Theodahati regno, quam Theodahati ipsius. Illud denique lemma, Victoria Principalis, consensum denotat Justiniani cum Theodahato, conjunctisque consiliis, copiis ac viribus, victoriam fuisse reportatam. Ne que enim aut Victoria Regis, aut Victoria Regum hæc fuisse dicitur, quoniam e victoribus alter rex non erat; nec Victoria Augustorum, eo quod Augustus alter corum non fuit; sed adhibita vox ea est, quæ communis effet Augustis ac regibus; Justiniano & Theodahato: Victoria Principum. Nam Augustorum certe nummi plurimi inscribuntur, optimo prin-

Ibid. 10. D. N. JUSTINIANUS PP. AUG. Capite cincto gemmis. .)(. In corona laurea, litteræ implicitæ, præter S & M, quæ hoc nomen efficiunt, THAUDAHATUS. Est exære mediocri, in Cimelio Domus Professæ Societatis Jesu, Parisis.

1bid. 11. D. N. JUSTINIANUS AUG. Capite tecto pileo e gemmis..)(. In corona laurea, litteræ implicitæ, præter S & O, quæ hoc nomen efficient, Theodahatys. Aureus est in Thesauro Bran-

deb. pag. 852.

Ibid. 12. Caput senile, barbatum, & barbaricum; vertice tadiato, sine epigraphe. .)(. In corona laurea, Totile. Nummus hic est ex argento, apud D. Foucault. Huic similis est alter, aslabre factus, in Museo nostro. Sed est uterque adulterinus ac recens, ab aliquo impostore sabricatus, qui Totilæ regis, quem Annales salsi prædicant, aliquem vellet nummum exstare.

Cccc 3

+ D.

+ D. N. ATALARICVS REX +
GLORIOSISSIMVS HAS
SEDIS SPECTACVLI ANNO
REGNI SVITERTIO FIERI
FELICITER PRECEPIT. +

Et illud feliciter fieri præcepit, redolet puerilem stilum eorum, qui in libris scribere olim consueverunt, Explicit feliciter. Et quæ laus ea demum est, quod

præcepit fieri, si non suo sumptu.

Post Anastasiii Aug. obitum vel secessium, cum esset per ætatem impar titulo onerique Augusti gerendo Justiniani filius Tiberis Constantinus; nec vellet Senatus aut Justini, cui Transpadanam Italiam Respublica debebat, aut generi ipsius Justiniani animum offendere, qui nollent habere pares; relicto Theodeberto in Lugdunensi ac Metensi tractu; pro uno quidem Augusto, quem in locum Anastasii potuisset Senatus de more ex Cæsarea gente collegam Justini creare; & pro duobus aliis, quos postea in locum Juftini similiter secedentis vel mortui, potuisset Justiniano dare collegas; fecit in totidem partibus Imperii, quale tunc erat, nunc unum, nunc & alios reges duos, Justini & Justiniani Aug vicarios, & beneficiarios Principes: quod quidem fuit Justino & Justiniano perhonorificum. Atque ea causa est, quamobrem in nummis illis, quibus inscripta sunt regum illorum nomina simul & Augustorum, non sit regum tamen, sed Augustorum dumtaxat vultus insculptus; regum autem folum nomen legatur in parte nummi postica. Elegit igitur Senatus, ut olim sub Anastasio Baduelam, ita sub Justino primum Athalaricum; deinde sub Justiniano Theodahatum præterea & Witicen; viros e præcipua quidem nobilitate, sed tamen indigenas, non Romanos, ut barbara ipsa nomina indicant: quoniam tunc forte Senatus id tribuendum censeret indigenis, ut reges de ipsa eorum primaria nobilitate eis præficerentur. Itaque adfignatam sibi provinciam viri illi nobiles, cultu induti regio a Senatu, & regis titulo ac potestate administrabant, ad heredes nec titulo nec jure aliquo propterea transmit-

Inde fit, ut hi tantum quatuor reges hac ætate in nummis occurrant; cum multo plures Italiæ (ut appellant) & Gothorum reges historiarum architecti referant. Theodorici quidem numisma exhibet Du-Cangius in Const. Christ. pag. 92. D. N. Theodo-Ricvs S. & in medio nummo v. )(. Invicta Roma, capite Romæ galeato. Sed nusquam visus est iste nummus, nisi apud Octav. Stradam; a quo qui proseruntur nummi, plerique sunt spurii & recentes, ut norunt periti: nec habet hic nummus cam formam, quæ in aliis cernitur, inscriptis pariter, Invicta Roma.

Quod si quis roget, quæ fuerit unicuique regum istorum commissa a Senatu provincia; ex nummis quidem de Justiniano, Theodeberto, ac Baduela, rem constare arbitramur. Nam Justinianum in Transpadana Italia hospitatum fuisse, nummus ille ipsius docet, superius a nobis expositus, vot. MULT HTI. Theodebertum Cabillonensibus Metensibusque præfuisse, numismatis ejus impressa clamant: Baduelam denique, in Lugdunensi regno prius, & primum in Arclatensi regnasse; si genuma quidem illa interpreta-tio est, quam attulimus, hujusce nummi ipsius, Lv-RI ARRX: deinde in Transpadana regione, ubi est Ticinus. De ceteris mera conjectatio est: Athalario Narbonensem primam provinciam obtigisse; Theo dahato Arelatensem ac Viennensem agrum: Witici denique Ravennatem, sive octavam Italiæ regionem. Nam quod Italiæ regnum tunc obtinuisse dicuntur, non also videtur istud sictum esse consilio, quam ut regibus his ipsis subjecti fuisse credantur Romani Pontifices; coactaque fuisse eorumdem regum jussu in Italia, atque in ipsamet Urbe, Concilia.

Non est prætermittenda hoc loco observatio N1colai Kederi, in libro quem inscripsit, De argento Runis seu litteris Gothicis insignito, fol. B 3. Haud reperiebantur, inquit, litteræ nostræ, Gothicæ nimirum, in Numismatis Ostro Gothicis aureis, argenteis, æreisve, olim in Italia percussis.... Regum, ut puta Theodorici, Athalarici, Theodahati, Witigis, Baduilæ, sive Totilæ, & Teïæ. In quibus numismatis 💌 obiter adnotandus commemoratorum regum rarissimus capitum occursus; cum in ære nonnisi Theodahati & Baduilæ compareant vultus; in argento vero vix ullius. Prorsus ut mirer, istorum omnium capita apud nos in auro exstitisse tempore Olai Magni. Rem ipse Olaus, bist. de , Gentib. Septentr. lib. vi. cap. xvi. sic in-, dicat: Rursus veterum Gothorum regum, Theode-" rici, Alarici, Theodati, Totila, Vitigis, & Teiæ " monetæ aureæ regno inferuntur. Maxime delectan-" tur insigniores personæ magnatum signa faciesque con-, templantes. Utinam vero, inquam ego, Olaus hoc tantum loco mendax foret.

Anno Christi 460.

#### SICARDVS.

Tab. VIII. Nummus hic est exauro, argento mixto, aurci folidi mole, elegantis admodum, ut illis temporibus, fabricæ, ac nitidissimi characteris, qualis in Theodahati nummo, qui similem habet epigraphen. In antica parte vultus est Principis, senilis, barbatus, capite cincto gemmis duplici ordine, cruce capiti superposita. Dextra tenet orbem Romanum, cui pariter imposita crux est. In ambitu, SICARDVS.)(. Crux extremis capitibus jugata, gradibus tribus imposita. Hinc S inde I. Salus Imperii, Christus est; ut in Tiberio dicetur idem inferius, LVX MVNDI. In ambitu, victoria principis. Neque enim Sicardus Augustus, sed tamen Princeps suit. Infra, Co-No. ita ut C & N majusculæ litteræ sint, duæ aliæ longe minores: Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Similitudo epigraphes & fabricæ cum Theodahati nummis, non sinit ultra hunc annum rejici hoc numisma; nec fere crux jugata finit prius collocari. Ignotus plane historicis omnibus hic Sicardus est. Vir primariæ nobilitatis in Gallia Narbonensi, sed non ex matre Augusta, vel Augusto patre natus: conjunctior tamen Augustæ familiæ, quam Theodahatus: quandoquidem & ex auro numisma habuit, cum Theodahatus, aliique superius memorati, ne ex argento quidem per se habuerint: & orbem Romanum, ut Augusti & Cæsarcs, dextra tenet. Ex quo haud temere quis opinetur, Augustam ei tantum uxorem fuisse, nondum filium aliquem ex ea Cæsarem. Servat hunc nummum in Cimelio suo D. FAUVEL, Capellanus Regius, & idem Abbas de Claro-Fageto.

#### GRIMVALDVS.

GRIMVALD. Caput gemmis cinctum cruce superposita; vultus annorum quadraginta. Dextra tenet orbem Romanum, cui crux pariter imposita est. .) (. VICTOR. PRINCIPV. Victoria Principum. Nam littera V quæ esse videtur pro VM, in dextram nummi partem translata ab opifice est, ut tot essent in ea parte litteræ, quot in altera. In medio, S R. Crux, hoc cst, Christus, Salus Reipublicæ dicitur, ut in Sicardi nummo S Salus Impe rii. Infra, CONOB. Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Argenteus est, quem vidimus apud D. Fontaine Equitem Anglum. Nummi formam in cera habemus expressam. Crux similiter jugata, atque in Sicardi nummo, & similis epigraphe, nec dispar nummi fabrica, suadet simul hos principes Gallos, legatos in Exercitu sub Augustis suisse in pro-

vincia Narbonensi, quamvis æque ambo ignoti sint scriptoribus rerum Romanarum atque Gallicarum. Fuit alter in eodem tractu Grimualdus multo postea, tempore celebratissimi Caroli regis Francorum; ut nummus docet inscriptus ex una parte, Dom's CAR-LVS R. ex altera, GRIMVALD. De eo alias Deo dante dicemus.

19.

#### URBES QUÆDAM,

quarum nomina funt in nummis scripta, fub Anastasio Aug. ab anno Christi 441.

Tab. 1X 1. D. N. HILDERIX REX. Capipite diademato. .) (. FELIX KART Felix Karthago. Stans Africa, spicas gestat utraque manu, symbolum Africanæ fertilitatis in eo tractu. Nummus a Seguino descriptus, pag. 43. & in Const. Christ. pag. 67. Vidimus hunc ipsum nummum in Thesauro Regio. Argenteus est minimæ molis, fabricæ prorsus Gallicanæ: ut suadenti mihi assensere viri in hoc genere peritissimi. Est formæ sere Gothicæ, ut appellant, hoc est Tolosanæ, vel Ruscinonensis. Occasione nummi hujus ficta series est regum Vandalorum; quorum tainen nusquam visus aliquis nummus est. Nullus enim cuiquam conspectus est Genserici, Hunerici, Gundamundi, Trasamundi, Gilimeris: quamquam diuturnioris plerique in regno ævi, si credimus, quam Hildericus. Hunc Narbonensi primæ provinciæ, aut parti ejusdem alicui, cum regis titulo, ut ceteros, de quibus antea diximus, impositum a Senatu fuisse sub Anastasio arbitramur, percussum autem hunc nummum fuisse ejus honori a Mercatoribus, qui Karthagine negotiarentur, & stationem ibi haberent, un Contoir, quique ex Africa frumentum adveherent: inscriptumque ab his propterea nummum fuisse, FELIX KART. Quoniam videlicet ad negotia Societatis Mercatorum componenda ac promovenda ipse transfretasset, & se Karthaginem contulisset. Et nummum quidem illi fecere argenteum, sed minutum: quod ipsum postea fub Justiniano similiter fieri in regum honorem, quos Senatus fecisset, non licuit. Quæ causa est cur sub Anastasio hunc collocemus.

Ibid. 2. FELIX RAVENNA. Caput turritum. .)(. In corona laurea, litteræ implicitæ, quæ idem iterum nomen exhibent, RAVENNA. Est in Cimelio Domus Professæ, ex ære minimo, & apud P. CHAMILLART, & in Conft. Christ. pag. 104. verlu 9.

Ibid. 3. FELIX RAVENNA. Caput turritum. .)(. Aquila, cum gemino Solis sidere, quod est Romani Imperii fymbolum. Est ex ære mediocri, in Museo nostro, & in Const. Christ. ibidem. In neutro ex his duobus nummis Ravennatibus nota aliqua Christianitatis est. At est in his, qui sunt percussi postea, Mauricii Aug. principatu.

Ibid. 4. FELIX TICINUS. .)(. D. N. BA-DVILLA REX. Diximus de isto superius. Sedem fuisse hospitiumve regum tergeminam illam civitatem Felicis appellatio suadet.

20.

#### TIBERIUS CONSTANTINUS.

Anni descripti in numismatis Tiberii Constantini, ab anno Christi 474. ad annum 481.

Tab. IX. 1. D. N. TIb. CONSTANT. PP. AUG. Caput pileo gemmis consuto & cristato tegi-

num gerit, cui crux est imposita: clypeum sinistra. .)(. Anno 111. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Muleo nostro. Non habet annos Tiberius in nummis notatos ante annum tertium; quoniam duos priores egit sub Justiniano patre, potiore ac principaliore Augusto. Sic neque Justinianus pater habet in nummis suis annos priores inscriptos;

quos sub Justino socero suo egit.

Ibid. 2. NOCNATATAPPA. Caput pileo tegitur, ut supra dextra tenet volumen Evangelicum, læva scipionem Augustalem, cujus in apice Aquila Romana est. Sententia litteris istis subjecta hæcest: Narbonensium omnium Civitatum Negotiatores adbuc Transpadanis adjungens Tiberius Augustus, Parens Patriæ appellatur. Demonstrat hæc superscriptio; primum quidem, con & conor in aliis nummis, qui sunt innumeri, idem significare, atque in isto litteras easdem inverso hic ordine, Noc. Deinde a Mercatoribus Narbonensibus in Oriente negotiantibus percussos istos esse ex ære nummos; qui Narbonenses adjungi sibi in societatem commercii Transpadanæ Italiæ Mercatores seu Negotiatores optarent. Vide quæ de hoc argumento ad nummos Justini Aug. diximus: intelliges idem in his nummis omnibus ingenium esse, quale scilicet Mercatorum est. Denique cum audis adbuc, vel (ut inferius non semel dicetur) iterum a Tiberio sub Mauricio Imp. & in nummis Mauricii a Mauricio ipso jungi Narbonenfibus Transpadanos, annos agnosces in nummis Justini, Justiniani, & Focæ notatos, annos esse hujus Junctionis, qua consociati sunt Mercatores utriusque regionis: Interruptam autem cam fuisse triennio ipso: iterumque sive adhuc sub Mauricio per Tiberium Constantinum, aliosque Mauricii Legatos, fuisse fancitam. Quæ caufa est quamobrem abanno xxxv. qui ultimus in nummis Justiniani est, usque ad xxxix. qui primus est in Focæ nummis, nullus e tribus annis interjectis in aliquo numismate occurrat. Mirifice hæc autem profecto Chronologiam nostram, seriemque Augustorum, qualem ex nummis antiquis digessimus, veram esse atque indubitatam demonstrant; nec Focæ Aug. primum annum ab ultimo Justiniani anno plusquam triennio distare, & simul cum Mauricio Focam fuisse. .)(. Anno 111. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEUP Theupoli, sive Prusæ in Bithynia negotiantes, 5 sextum hoc numisma eo anno cuderunt. Est hic nummus ex ære magno, in Const Christ. pag.

102. versu 3.4.

1bid. 3. D. N. Tib. constant. pp. Aug. Imperator eodem habitu, quo proxime. .)(. ANNO 111. xx. Vicesima, mercium ex Oriente advectarum, persoluta. Est ex ære minimo, ibidem, ver-

Ibid. 4. UUNTIYO MIATNPPIC. tectum pileo, vel galea, cum apice plumeo: dextra gerit Evangelicum volumen; sinistra scipionem, cujus in apice est Aquila Romana. Urbes Narbonenses Transpadanis iterum jungens, sub Mauricio Imperatore, Augustus Tiberius, nuncupatur Parens Patria, Imperii Conservator. Littera sexta hujus inscriptionis ita est implexa, ut sit duabus istis æquiparabilis, iv. Littera u initio geminatur, ut plurali numero urbes fignificet: quemadmodum DD. NN. scribi solet, ut Domini nostri plures intelligantur. In duas partes ita supericriptio dividitur, ut pars sinistra possit per se sola sententiam exhibere: Mauricio Imperatore Augustus Tiberius nuncupatur Parens Patriæ, Imperii Conservator. .)(. ANNO III. m cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THUP Theupolitani hoc numisma cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro, pulcherrimum. In alio ibidem fere tur: dextra orbem Christianum, sive orbem Roma- simili ex ære mediocri, pars aversa exhibet x x Vi-

Digitized by Google

cesima persoluta, Anno u anne quinte: & infra, Q quartum numisma hujus formæ cusum honori

**Principis** 

Tab. IX. 5.D. N. TIB. CONSTATED G. Dominus noster Iiberius Constantinus Transpadanorum Persetuus Augustus. Caput tectum pileo, cui crux superposita: dextra tenet orbem Romanum, cui imposita pariter crux est: latere sinistro rursum crux adpicta. .) (. ANNO 1111. Anno quarto. M cum superposita cruce, & subjecta littera Γ cum тн є υ р Christiani Mercatores Theopoli negotiantes, tertium istud hujus anni numisma honori Principis cuderunt. Est ex ære magno, in Cimelio P. CHAMIL<sup>2</sup>

Ibid. 6. D. N. TNIITAPPIC. Imperator eodem habitu, atque in nummo 2. Sententia istis subjecta litteris hæc est: Dominus noster Tiberius Narbonensibus iterum jungens Transpadanos, appellatur Parens Patriæ, Imperii Conservator. Sic Tetrici Imperatoris Aug. nummum hunc olim interpretati sumus: IMP. C. TETRICUS RONVIC Romanæ ditioni Narbone vindicato Imperii Conserva!or. .)(. ANNO 1111. Deinde M cum superposita cruce, & THEUP ut proxime: Christiani Mercatores Theupoli negotiantes. Est hic nummus ex ære magno, in Const.

Christ. pag. 102. versu 4.

Ibid. 7. DNTINOVIIITAPPIC. Tiberius Augustus eodem habitu, quo supra, in nummo 2. Sensus cst: Dominus noster Tib. rius Imperator, Narbonensium omnium votis, junctis Imperio iterum Transpadanis, appellatur Parens Patriæ, Imperii Conserwater. Narbonensis provincia omnis, qualis a Plinio describitur, complectebaturque hae etiam ætate Languedocium, Provinciam, ac Delphinatum; jam tunc artoromasinus Imperium appellabatur: quod nomen etiam hac ætate nostra retinet in ore nautarum Rhodanensium. Hic ipse nummus, opinor, quoniam intelligi non posset ab artificibus Romanæ historize, dedit iisdem occasionem comminiscendi, Tiberium appellatum fuisse Novum Constantinum. .)(. ANNO IU. Anno quarto. Deinde M & THEUPO UT supra. Est hic nummus ex ære magno, in Museo P. JOBERT.

Ibid. 8. ntinoc ititappic. Tiberius Aug. codem habitu, quo superius in nummo 2. Sententia cit: Nobilissimus Tiberius Imperator, Narbonenses omnes civitates iterum jungens Transpadanis, appellatur Parens Patriæ, Imperii Conservator. .)(. ANNO 1111. M& THEUP ut in nummo 6. Est hic num-

mus ex zere magno, in Museo nostro.

1bid. 9. D. N. TNIITAPPIC ut in nummo 6. .)(. ANNO U. Anno quinto. Deinde M & THEU. ut in eodem nummo 6. Est hic ex ære magno, in

Conft. Christ. pag. 102. verse 4.

1bid. 10. D. N. Tib. Constant. PP. Aug. Eodem habitu, quo supra in nummo 2. .)(. ANNO v. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, B secundum numisma istud hoc anno cuderunt. Est hic ex ære maximo, ibidem, versu 2. Nummus alter huic similis, ex ære magno, apud D. Abb. FAUVEL, Tiberium exhibet capite tantum cincto diademate e gemmis: cum epigraphe, D. N. Tib. constant. P.P. AVI. Perpetuus Augustus Imperator, ut sæpe in nummis Justiniani Aug. Deinde con But proxime. Alius in Const. Christ. ibidem, versu 3. habet CON A Civitatum omnium Narbonenstum quartum.

Ibid. 11. D. N. TIb. CONSTANT. PP. AUG. .)(. ANNO v. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, MIKO Nicomedia negotiantes, Aprimum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære, apud

Mediobarbum, pag. 574.

Ibid. 12. D. N. Tib. CONSTANT. PP. A. Perpetuus Augustus. Christus & Deipara sedent, ut supra in nummis Justini Aug. Ambo caput habent

nimbo lucido circumdatum: Christus orbem Christ tianum, sive Romanum tenet, cui crux est imposita: Deipara crucem. .) (. ANNO u. Anno quinto. K cum superposita cruce Xeisiava Kaisaei Christians Cresari, Tes Thessalonica negotiantes, hunc nummum dedicarunt. Est ex ære mediocri, in Museo P. JOBERT. Docet hic nummus, cum simili Mauricii Aug. nummo 11. collatus, qui codem anno pariter Thessalonicæ cusus est, Tiberium & Mauricium Augustos simul fuisse; ut nunc de ceteris si-

Ibid. 13. red quadiaitappromeic. Tiberius Aug. eodem habitu, quo supra in nummo 2. Tiberius Constantinus decreto Senatus veniens ad Italiam adjungendam Imperio, ibi appellatur, Transpadanorum omnium Mercatorum consensu Imperii Conservator. .)(. Anno 5. Anno sexto. M & THEUP ut supra. Nempe soli fere Theupoli negotiantes, noc genus inscriptionum in nummis exhibent, quod primis dumtaxat aut paucissimis singularum vocum constat elementis. Est hic ex ære magno, in Museo nostro.

1bid. 14. D. N. Tib. constant. pp. avg. Eodem habitu. .)(. ANNO 5 Anno sexto. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ negotiantes, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere magno, in Cimelio Domus Professæ.

Ibid. 15. D. N. TIB. CONSTANT. PP. AV. Eodem habitu, quo in nummo 2. .)(. ANNO 51. Anno septimo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A quartum numisma istud hoc anno cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro, & in Cimelio P. CHAMILLART.

Ibid. 16. D. N. TIb. CONSTANT. PP. AUG. Eodem habitu. .)(. ANNO 5 1. Anno septimo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, \( \Delta \) quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Cimelio

Domus Professæ & in Museo nostro.

Ibid. 17. Eadem inscriptio, & idem Tiberii habitus. .)(. ANNO 5 11 Anno octavo. M cum superposita cruce, & NIKO A Nicomedia negotiantes Chrirtiani Mercatores, primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere mediocri, in Const. Christ. pag. 102. versu 3. & in Museo San-Genovefano.

Ibid. 18. Eadem inscriptio, & idem Tiberii habitus. .)(. ANNO 5 11 Anno octavo. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, e quintum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

Ibid. 19. Eadem inscriptio, & idem Tiberii habitus. .)(. Anno uiii Anno octave. Christiani Mercatores Theupoli negotiantes. Est ex ære mediocri,

in Museo P. CHAMILLART.

Ibid. 20. Eadem inscriptio, & idem Tiberii habitus. .)(. ANNO 4111 Anno octavo. Christiani Mercatores Theopoli negotiantes 5 sextum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 102. versu 3. Dissimilis forma litteræ M in hisce nummis, quamquam his semper Latini characteris, demonstrat Mercatores ea littera, non Quadragesimam designari; quam Græca tantum littera M forte notaret.

Ibid. 21. D. N. Tib. CONSTANT. PP. A. Eodem habitu. .)(. ANNO UIII. XX vicesimam, ROM Romani, hoc est, Romano imperio subjecti in Galliis, persolverunt. Est ex ære mediocri, in Cimelio Domus Professæ. In alio ibidem, pro-ROM est littera B quæ secuudum numisma hujus anni

Scriptores historiæ Romanæ & Byzantinæ annos dedere Tiberio quatuor dumtaxat: nummi plurimi,

octo eidem omnino adsignant, ita ut annos duos cum patre gesserit principatum; sex post patris obitum, vel secessum. In altera Collectione MS. D. de

Peiresc, pag. 151. legitur, NX in nummo Ti-

berii. Sed Mauricii Tiberii nummus ille est, non Tiberii Constantini.

ŽI.

## Numismata alia TIBERII CONSTANTINI, ab anno Christi 474.

Tab. IX. 1. D. N. TIB. CONSTANT. PP. AVG. Caput pileo gemmis texto cingitur, cujus in vertice crux est: dextra gestat orbem Romanum, cui crux est imposita: læva, clypeum. )(. Crux in extremis capitibus jugata, une croix potencée, & gradibus quinque imposita, nummi aream obtinet. VICTORIA AVGGH Victoria Augustorum saltem duorum, octavo isto numismate consignata. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est, quem in Regio Thesauro vidimus, ut est delineatus in Const. Christ. pag. 102. versu 1. inter hujus Tiberii Constantini nummos, & apud Occonem, pag. 584. Heraclii Aug. similia multa sunt isti numismata; ut dubitare vix liceat, quin ipse alter Augustus ille sit, qui in isto designatur.

Ibid. 2. D. N. TIB. CONSTANT. PP. AVG.
.)(. VICTORIA AVGGG. Victoria trium Augustorum, A primo isto numismate consignata. Infra,
comob Civitatum omnium Mercetores obtulerunt.
Aureus est apud Mediobarbum, pag. 574. ex Fæschio.
Victoria ibi stans dextra crucem oblongam tenet. Sincerum hunc nummum este non ausim Fæschio cre-

dere.

Ibid. 3. D. N. TIBER PP. AVG. Caput cinctum gemmis, cruce superposita. .)(. I superposita cruce, hinc vero & inde adposito Solis sidere, quod est Romani Principis symbolum: Christiano Imperatori, con Civitates omnes Narbonenses. Est ex ære

minimo, in Museo nostro.

Ibid. 4. D. N. TIB. CONSTANT. PP. AVG. Eodem habitu atque in nummo I..)(. Rom cum superposita cruce, Christiani Mercatores Romani, hoc est, Romano in Galliis Imperio subjecti, XX vicesimam persolverunt Mercium ex Oriente advectarum. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 102. versu I Ex ære mediocri, in Cimelio Domus Professæ. In Museo P. CHAMILLART, geminus est istius similis: alter cum his litteris DITIb

CONSTAN PA/. alter cum istis, D N TIB CON-STAN PP A/. utrobique Perpetuus Augustus.

Ibid. 5. D. TIB. CONSTANT. PF. AVG. Eodem habitu atque in nummo 1. .)(. T cum cruce in media nummi area posita, Transpadani Mercatores Christiani, XX vicesimam persolverunt. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag 102. versu 1.

Tab. X. 6. Eadem inscriptio. Caput tectum pileo e gemmis cum cruce superposita. .)(. xxx con Tricesimam persolverunt Civitates omnes Narbonenses. A hoc primum istius formæ numisma est. Est illud exære maximo, ibidem, versu 1 2. Aliud huic simile est in Cimelio S. Genovesæ, cum litteris con fecundum

B Secundum.

1bid. 7. D. N. TIBERIVS P. A. Perpetuus Augustus. Caput tectum pileo e gemmis contexto. .)(.

M M x Narbonenses Mercatores Christiani, Xpisiavol.

Crux orbi Romano imposita, vel superposita, ac tenui dirempta intervallo. Est ex ære minimo, in

Conft. Christ pag. to 2 versu 2.

1bid. 8. D. N. T1b. CONSTANT. PP. AVF.

.)(. XXX. KYZ. Tricesimam persolverunt Cyziceni: & hoc est B secundum numisma, ob memoriam ejus rei cusum. Est ex ære magno, in Museo P. Jo-BERT.

Ibid. 9. D. N. Ti. constant. 1. Pp. 7iberius Constantinus Imperator, Parens Patriæ. Caput tectum pileo, in cujus apice crux est. .)(. In corona laurea, crux est simul cum hac epigraphe, Lvx Mvndi, Lux Mundi Christus. Dictum est illud Christi Servatoris, qui cruce hic repræsentatur, Joan. viii, 12. Ego sum Lux mundi. Argenteus hic est nummus minutus, sed singularis, apud D. Abb. Fauvel. Nunc est in Thesauro Regio. Eadem lingua, eodem characteris genere, eodem ingenio, in Oriente, si credimus, Tiberio Constantino nummi cuduntur, ac paulo antea in Occidente. Nam & in Olybrii nummo aureo scriptum superius vidimus cum cruce titulum, salvs mvndi.

Ibid. 10. D. TIBERIVS PE. A. Perpetuus Augustus. Caput tectum pileo, ut proxime: dextra clypeum, hastam transversam læva tenet. .)(. VICTOR, AVGV. Victoria Augustorum. Crux in extremis capitibus jugata, & gradibus quatuor imposita, qualis est in nummis Heraclii aureis. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Latere dextro in area, M Moneta Arelatensis. Sed quid ad Tiberium Arelate, si libris credimus? Aureus hic est, quem in Thesauro Regio vidimus. Est huic similis fere, sed haud satis fortasse accurate descripta epigraphe est in Thesauro Brandeburg, pag. 856. ubi Tiberio alteri Apsimaro cognominato perperam tribuitur.

Ibid. 11. D. N. COSTANTINVS PP. A. Capite diademato. .)(. VICTOR. TIBERI. AVG. Victoria Tiberii Augusti, illius nimirum, qui in priore nummi superficie Constantinus, sive Constantinus appellatur. Idem enim Tiberius est, qui & Constantinus; & alterutro nomine hic intelligitur, ob adjectum prænomen Tiberii. Triens aureus est in Thesauro Regio. Crux aream nummi occupat. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Refertur idem aureus in schedis D. Vaillant, e Museo Boncompagniano.

Habent hoe singulare plerique Tiberii Constantini nummi, quod in his sic ille pingitur; ut dextra teneat volumen Evangelicum, hoc est, codicem in se convolutum Evangelii, sive totius, sive illius quod vulgo In principio nuncupamus: sinistra autem, quæ ex duabus manibus est minus nobilis, scipionem eburneum, cujus in apice posita Aquila index sit Augustæ & Consularis dignitatis. Codicem illum convolutum Antiquarii hactenus vel mappam vel codices nescio quos Consulares esse finxerunt; cum ejusmodi codicem pariter dextra teneant in antiquis picturis Petrus & Paulus.

**22**:

### TIBERIUM CONSTANTINUM Justiniani Aug. filium fuisse.

Proferendus est a nobis inferius nummus Justianiani junioris, inscriptus hoc titulo: D. N. Jusatiniani junioris, inscriptus hoc titulo: D. N. Jusatinianus & Tiberius Perpetui Augusti. Qui nummus tam peripicue docet hujus Justiniani junioris silium suiste adjunctum ei Tiberium, quam nummus Heraclii inscriptus, DD. NN. HERACLIUS ET HERA CONST. Heraclii silium docet esse Heraclium Constantinum; & Constantini alterius silium esse Constantinum, nummus alter suadet, qui inscribitur, D. N. CONSTANTINI S CONSTANTIS: sive nomen illud consideres, quod cum seniore Augusto conjungitur; neque enim mos suit sic sociari in antica nummi superficie, nissi patrem & silium & Dddd

sive etiam ætatem, qua pater filium ex æquo in his numismatis omnibus antecedit. Vix enim annos quindecim natum Tiberium nummus ille exhibet. hoc autem nummo demonstrare etiam nobis posse videmur, Justinianum hunc juniorem Justiniani prioris filium fuisse, & fratrem eumdem Tiberii Constantini, quem ante Mauricium Aug. imperasse produnt Annales. Dedit enim Justinianus prior affinitati cum Justino Aug. ut illius se generum vel ipso nomine profiteretur; & ex more transmisit illud ipsum nomen ad unum ex liberis. Sunt enim nomina in ianus ab uxoribus deducta, nec umquam ea ultra unum e liberis necessario propagantur. Sic Vespasianus ab uxore Vespasia nomen habuit, transmisitque illud ad Titum filium majorem natu, Titum Vespasianum propterea appellatum; ad Domitianum, qui eliberis ejusciem conjugii minor natu fuit, non transmisit; nam is Vespasiani quidem filius idcirco, sed non Vesposianus est appellatus. Sic tertius e Vespasiani liberis Vespasianus junior quidem est nuncupatus; sed donce uxorem duceret, a qua nomen acciperet, dum dotem opimam afferret, ut Domitiano fratri Domitia. Nec Juitinianus prior cognominem sibi, hoc est, Justiniani nomine patrem habuit; alioqui, ut ratio poscit & ordo nominum Romanorum, Justinum ipse, non Justinianum, procrearet:) sed a socero Justino nomen illud traxit; ut vel ipsa nominum affinitas suadet, & gestus simul principatus, & ætas dispar, & Justini Aug. denique nummus docet, quem superius attulimus, sic inscriptum: DNIV AAT VITA Dominus nofter Justinus Augustum appellavit generum: utrumque Italia Transpadana ag-

Inde necessario efficitur, Justinianum juniorem silium Justiniani prioris esse, fabulososque censeri annales oportere, qui Justinianum juniorem Heraclii Aug. faciunt abnepotem, quem Rhinotmetum vocant. Quod autem Justinianus junior filium suum appellari Tiberium voluit, id fecisse existimandus est de more; ut neglecto deinceps affinitatis paternæ nomine restitueret avita majorum suorum nomina; quippe quæ nobiliora essent, quam a Justino Justiniani nomen. Neque ulla fiebat in ea re Justino injuria; fiquidem erant iidem Justini ac Justiniani majores: nempe Fl. Claudii Constantini. Nam Justinus etiam avunculus Justiniani fuit, Imp. Fl. Cl. Constantini Aug. abnepos. Est autem Tiberius proprium Claudize gentis prænomen, ut constat ex Tiberio Cæsare Augusti genero, qui fuit Tiberii Claudii Neronis filius; & ex ipso Tiberio Claudio Imp. qui fuit illius Tiberii Claudii Neronis nepos. Itaque dici aliquem Tiberium, idem fuit ac si diceretur Claudius. Ex quo sequitur similiter, dici aliquem Tiberium Constantinum, idem fuisse ac si diceretur Claudius Constantinus; vel, quoniam Claudii Constantini erant quoque Flavii, FL. CLAUD. CONSTANTINUS. Nam quæ in nummis leguntur Augustorum nomina, generis

fui ac nobilitatis argumenta funt.

Itaque Justinianus junior (qui nomen Justiniani a matre haberet, ut habebat idem nomen ab uxore pater ipsius Justinianus prior:) erat reipsa paterno genere FL. CLAUD. CONSTANTINUS: quod nomen proinde fuisse etiam Justiniani prioris necesse est. Quæ causa est, quamobrem natum sibi ex priore conjuge silium Tiberium Constantinum appellavit; genitum vero ex Justini Aug. filia, uxore sua, ex pacto matrimonii, Justinianum. Illum, inquam, Tiberium Constantinum voluit nuncupari, de proprio gentis suæ prænomine atque cognomine; & ut esset in nummis ipsius aliquot ab aliis Constantinis discrimen. Patrem deinde Justinianum priorem Justinianus junior imitatus est, cum filium natu majorem Tiberium folummodo appellavit. Sic enim multo antea folum Marci prænomen Marcum Antominum designabat, ut Tiberii, Tiberium Claudium

Augusti generum. Neque aliud in filio præstitisse videri potest Justinianus junior, quam quod in filio suo, quem ex priore matrimonio susceperat, Justinianus pater præstitisset. Ergo si nummos veteres consulimus, fuit hoc stemma paternum Justiniani utriusque. Nam de Justini stemmate diximus in Sæculo Theodosiano, §. 10.

IMP. CONSTANTINUS P. F. AUG. qui & VICTOR CONSTANTINUS AUG.

FL. CL. CONSTANTINUS JUN. NOB. CÆS. Hujus nepos ex filio, & filii conjuge Flavia,

FL. VICTOR P. F. AUG. Constantinus p. f. Claudia, mater N. ma-AUG. idem FL.CL.CONS- Heraclii Aug. Mauricii TANTINUS. Tiberius Claudius Constan-Aug.

tinus, qui dictus est a secunda conjuge, filia Jus- HERAtini Aug. JUSTINIA-NUS P. F. AUG.

Mauri-CIUS P. ELIUS. P. F. F. AUG.

Ex priore conjuge, TIBERIUS CONSTAN-TINUS PP. AUG.

Ex Justini Aug. filia, JUSTINIANUS junior, PP. A. idem Servus Christi.

TIBERIUS PP. A.

Illud vero dignum admiratione est in hac descriptione generis Constantinorum, familiam Flaviam Claudiam, quæ tardius quam ceteræ, hoc est, quam Flavia Julia, & Flavia Valeria Max. Christi cultum amplexa est, genuisse demum Augustos ardentissime Christum diligentes; in primis Justinianum juniorem, & Tiberium Constantinum; institutos ad cam pietatem nimirum, a Justiniano patre, & hunc a focero fuo Justino Aug. ut nummi singulorum perspicue docent.

23.

MAURICIUS AUG. Anni Mauricii Aug. in nummis notati, ab anno Christi 473. usque ad 492.

Tab. X. I. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Dominus noster Mauricius Tiberius Perpetuus Augustus. Caput pilco gemmis consuto & cristato tegitur: dextra tenet volumen Evangelicum, læva scipionem Augustalem. cujus in apice Aquiia Romana est: quo habitu & Tiberius Constantinus sæpissime pingitur, quoniam simul ambo obtinebant principatum. .)(. ANNO 1. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, THEU Theopoli negotiantes, hunc nummum cuderunt. Est ex ære magno, in Conft. Christ. pag. 104. verlu 5,

lbid. 2. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Ut proxime. .)(. ANNO 1. M & THEUP. ut in priore: cum A quod quartum hoc numisma cusum eo anno fignificat. Est ex ære magno, in Museo P. Jo-

Ibid. 3. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Mauricius Aug. dextra geitat ordem Romanum, cui fuperposita Victoria Romana coronam Augusto porrigit. .)(. ANNO 1. K cum cruce superposita, Nessiava Kalçaes Christiano Casari, Mercatores hunc nummum cuderunt. Est ex are magno, apud D. Baudelot.

Ibid. 4. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Caput pileo gemmis contexto tegitur, cui crux superposita est: dextra gestat orbem Romanum, cui superposita crux; læva clypeum. .)(. ANNO 11. M cum iuperposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Cimelio Domus Professæ nostræ Parisiis, &

in Const. Christ. pag. 104. versu 3.

Tab. X. 5. D. N. MAVRIC. PP. A..)(.ANNO 11. M cum cruce, & con B secundum hoc numisma Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium noc anno cuderunt. Est ex ære magno in eodem Cimelio. In Museo San-Genovefano alius ha-

bet  $\Gamma$  tertium

Ibid. 6. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. .)(. ANNO 11. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, KYZ Cyzici negotiantes, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno,

apud D. Baudelot.

Ilid. 7. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. .)(. ANNO II. XX Vicesima Augusto persoluta. Est ex ære mediocri, in Const. Christ. pag. 104. versu 6. & in Museo F. JOBERT. Inalio similianud D. Abb. FAUVEL, epigraphe est; D. N. MAP! Dominus noster Mauricius, Augustus Perpetuus, Imperator. Dextra tenet volumen Evangelicum, læva scipionem, cujus in apice Aquila Romana est.

Anni tertii numisma nullum uspiam adhuc vidi-

mus, nec ullum affert Mediobarbus.

Ibid. 8. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Eodem habitu atque superius, in nummo 4...)(. ANNO 1111. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const, Christ. pag. 104. versu 1. & apud Mediobarbum, pag. 574. sed absque littera A quæ fortassis describenti excidit.

Ibid. 9. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Eodem habitu. .)(, ANNO 1111. M cum cruce & & KYZ Christiani Mercatores, Cyzici negotiantes. Est ibidem ex ære mediocri: & in Museo S. Genovefæ alius addit subter M litteram B secundum nu-

Ibid. 10. D. N. M. . . . PE. R. P. R. AVG. Perpetuus Rogatu Populi Romani Augustus. Eodem habitu atque in nummo 4. .)(. ANNO 1111. Mercatores Christiani Cyzici negotiantes, A primum numisma hujusmodi hoc anno cuderunt. Est hic nummus in Museo nostro, ex ære magno, perpulcher. Ut Justinianus in numismatis Senatusconsulto factus fuisse dicitur Perpetuus Augustus, ita nunc Mauricius Rogatu Populi Romani, illius scilicet, qui erat in provinciis, Narbonensi, & Transpadana.

Ibid. 11. . . . CIVS PP. A. Dominus noster Mauricius, Perpetuus Augustus. Christus & Deipara sedent, omnino ut in nummo 12. Tiberii Constantini, Thessalonicæ pariter, ut ibi diximus, percusso, hoc eodem annø, qui fuit utriusque Augusti quintus. .) (. Anno v. Mtes B Christiani Mercatores, Thessalonica negotiantes, secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, apud P.

OBER T.

Ibid. 12. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Eodem habitu atque in nummo 4. .)(. ANNO 5. Anno sexto. M cum superposita cruce, & con B Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonenfium secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo D. Baudelor. Similis huic ummus est in Cimelio P. CHAMILLART, CUM ANNO v. Cetera funt simillima.

Ibid. 13. D. N. MAVR. TIB. PP. AUG. Ut fupra, num. 4.)(. ANNO 5 Anno sexto. 1 Imperatori. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 104. versu 1. In Cimelio P. CHAMILLART, simillimus huic nummus est; sed & subjiciuntur in imo margine hæ litteræ, car quas sic interpretamur, Civitates triginta Transpadanæ. Alius est ibi-

dem, cum iisdem litteris CAT & ANNO VII. Denique alius ibidem est, cum Anno x & iisdem lit-

Ibid. 14. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. ut in nummo 4. )( ANNO 51. Anno septimo, M cum cruce superposita, & con a Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex a re mediocri, in Const. Christ. pag. 104 versu 2. Est huic alterum simile in Museo nostro, ex ære magno, cum littera B quæ secundum designat.

Ibid. 15. Eadem inscriptio. .)(. ANNO 51 Anno septimo, M cum cruce superposita, NIKO B Christiani Mercatores, Nicomediæ negotiantes, secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Affert hunc nummum e Museo suo Mediobarbus, pag. 575.

Ibid. 16. Eadem inscriptio. .). ANNO 51. Anno Jeptimo K cum superposita cruce, Xeisiava Kaiσαρι Christiano Cæsari. A primum numisma anno isto hac forma dicatum. Est ex ære minimo, in Const. Christ pag. 104. versu 4. In alio simili, ex ære mediocri, in Museo P. CHAMILLART, litteræ K subjecta est littera ea A, quæ primæ fabricæ numisma designat.

Ibid. 17. Eadem inscriptiptio. .)(. ANNO 511. Anno octavo. m cum cruce superposita, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, hoc numisma cuderunt. Est ex ære mediocri, in Const.

Christ. pag. 104. versu 5.

Ibid. 18. Eadem inscriptio. .)(. ANNO 511. Anno octavo. K cum cruce, Xgisiava Kaisaei Christiano Cæsari, E quintum hoc numisma dicarum. Est ex ære mediocri, in Muleo P. CHAMILLART. In alio simili, e Const. Christ. pag. 104. versu 2. pro fii est uiii.

Ibid. 19. D N. MAVR. TIBE. Eodem habitu atque in nummo 4. .) (. ANNO FIII. Anno nono. M cum cruce, & con Δ Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium, quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

Ibid. 20. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. ut in nummo 4. .)(. ANNO 5111. Anno nono, Christiani Mercatores Cyzici negotiantes, hunc nummum

cuderunt. Est ex ære magno, ibidem.

Ibid. 21. Dimarai tiberi<sup>9</sup> pa. Eodem cultu atque habitu; quem in nummo 4. descripsimus. Sententia est: Dominus noster Mauricius Augustus Imperator, Tiberius Perpetuus Augustus. Nam litteræ AR ima sui parte sunt ita conjunctæ, ut litteras tres inter se nexas, AVR scilicet, ipsæ repræsentent. Ludus hic est plenus festivæ adulationis; quo Princeps dicitur, qui est ex patre Mauricius, ex matre Tiberius, debere merito suo ipsius, innatæque Mauriciis virtuti, quod sit Augustus Imperator: materno sive Cæsarco generi, quod sit Perpetuus Augustus .)(. ANNO X. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, Kyz Cyzici negotiantes, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 104. versu 4. Genus Mauricii maternum superius indicavimus; iterumque dicemus inferius.

Ibid. 22. D. N. MAVR. TIBE. ut in nummo 4. & 19. .)(. ANNO X. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomediæ negotiantes, B secundum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo nostro.

1bid. 23. D. N. MAURICII P AVT. Eodem habitu cultuque, atque in nummo 1. Istarum litterarum hæc sententia est: Dominus noster Mauricius imperator, Perpetuus Augustus Urbium Iranspadanarum. Gallice dixeris, Gouverneur Perpetuel des villes du Milanois & du Piemont. Est enim Augustu, Sebasòs, hoc est, in Provinciis venerandus vice Senatus Dddd 2

.)(. ANNO X. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, THEUPO Theopoli in Θευπόλει negotiantes, Γ tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Theopolitani fere sunt, ut in Justino diximus, qui primis dumtaxat singularum vocum litteris amant integras sententias in nummis hujus ætatis exprimere. Est nummus hic ex ære mediocri perpulcher in Museo nostro.

Tab. X. 24. D. N. MAVRICIVS PP. A. .)(.

ANNO X. K cum cruce superposita, Xeisiara Kali

rapi, con Civitates omnes Narbonenses, hoc numisma dicarunt. Est hic nummus ex ære minimo, in

Cimelio Domus Protessæ Societatis Jesu, & similem
profert Mediobarbus e Museo suo, pag. 577. Est
huic similis alter in Const. Christ. pag. 104. versu 5.

ex ære mediocri; sed pro con habet A primum. In

Cimelio P. Chamillart, D. N. Mavrici.

Tib. PP. Av. Cetera sunt priori similia.

Tib. PP. Av. Cetera sunt priori similia.

Ibid. 25. D N. MAVRIC. TIB. PP. A. .)(.

ANNO XI. K cum superposita cruce, Χρισιανῷ Κάισας, P primum hoc numisma anno isto dedicatum

est. Mediobarbus, pag. 578.

Ibid. 26. D. N. MAVCNPAV. Dextra tenet volumen Evangelicum, læva scipionem, cujus in apice Aquila Romana est. Dominus noster Mauricius, Civitatum Narbonensium Perpetuus Augustus. Gallice dixeris, Gouverneur Perpetuel des villes du Languedoc, de la Provence, & du Dauphiné. ). ANNO XI. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, THEUP Theupolitami hoc numisma dicarunt. Est exære minimo, apud D. Abbatem FAUVEL. In eo nummo littera C est parumper depravata; sed est eadem nitidissima est egregie conspicua in nummo 34.

Ibid. 27. D. N. MAVRIC. TIB. . . . Eodem cultu & habitu. .)(. ANNO XII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, THE UP Theopolitani,  $\Gamma$  tertium hoc numisma anno isto cuderunt.

Est ex ære magno ibidem.

Ibid. 28. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. Eodem cultu atque in primo numismate. .)(. ANNO XIII. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 104. versu 5. Alius ex ære mediocri, in Museo nostro, habet ANNO XIII. K cum superposita cruce, & infra, littera & Xeisiavä Kaisaei quintum istud numisma hujus formæ dedicatum est.

Ibid. 29. Eadem inscriptio, idemque Mauricii cultus. .)(. ANNO XIIII. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEUP5 Theopolitani, sextum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo P. Jobert: ex mediocri, in

Const. Christ. pag. 104. versu 5.

Ibid. 30. D. N. MAVRICN P AVF Narbonen-fium Perpetuus Augustus. Ut littera P perpetuum significet, superposita ei lineola est, tum in nummo isto, tum in allato superius, num. 24.) (. ANNO XV. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, THEUP Theopoli negotiantes, hunc nummum cuderunt. Est in Cimelio Domus Professæ, exære mediocri.

D. N. MAVRIC. TIBER. . . . Eodem cultu atque in primo numismate. .)(. ANNO XV. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, Con Civitatum omnium Narbonensium, E quintum hoc numisma Principi dicarunt. Est ex ære mediocri apud D. de Boze.

Ibid. 31. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. ut in nummo 1. .)(. ANNO XV. K cum superposita cruce, Χειςιανῷ Καίσαςι, ο pro θ ut videtur, no-num numisma. Est ex ære mediocri, in Const. Christ. pag. 104. versu 2.

Ibid. 32. Eadem inscriptio, & alia ut in nummo 1. .)(. ANNO XV. I cum superposita cruce,

Christiano Imperatori. Est ex zere mediocri, ibidem,

Ibid. 33. Eadem inscriptio, &c. ut in nummo 1.

.)(. ANNO XVI K cum superposita cruce, Xeisiara Kaisaes numisma dicatum. Est ex ære mediocri, ibidem, versu 2.

Ibid. 34.D.N.M.C.N. P. A. Dominus noster Mauricius Civitatum Narbonensium Perpetuus Augustus: ut dictum est num. 26. Mauricii vultus, eodem habitu atque in nummo primo. .)(. ANNO XUI. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, THEUP Theopoli negotiantes. Nummus est eximius, ex zere minimo, in Museo P. Chamillart.

Tab. XI. 35. D. N. MAURIC ..... Dextra tenet orbem cum cruce superposita: cetera ut in nummo 1. .)(. Anno xvIII. M cum cruce & THEUP A Christiani Mercatores, Theopeli negotiantes, primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære

mediocri, in Museo San-Genovefano.

Ibid. 36. D. N. MAVRIC. TIBER. PP. A. ut in nummo 1..)(. ANNO XX. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, E quintum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 104. versu 6. Simile huic alterum in Museo nostro habet B secundum.

Ibid. 37. Pars nummi antica, ut in nummo 1..)(.

ANNO XX. M cum superposita cruce, Christiani
Mercatores, THEUP Theopoli negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære
mediocri, in Const. Christ. pag. 104. versu 6.

Ibid. 38. Pars nummi anterior, ut in nummo 4. .)(. ANNO XX. K cum superposita cruce, Xeisiani Kaisaei numisma dicatum. Est ex ære mediocri,

ibidem, versu 4.

Ibid. 39. Ob inscriptionem singularem numisma istud conjecimus in postremum locum hujusce classis. Est ille nitidissimus, egregiæ cælaturæ, exære magno, in Cimelio D. Abbatis FAUVEL, sic inscriptus:

#### #TIACOIHINTPPIT.

Pileum gestat Augustus e gemmis, dextra volumen Evangelicum, læva scipionem Augustalem cujus in apice Aquila Romana est. Hæc istis litteris sententia continetur: Mauricius Tiberius Augustus, Civitates omnes Italiæ Transpadanæ jungens Narbonensibus, tranquillitati perpetuæ prospexit Italiæ Transpadanæ. .)(. Anno viii. m cum cruce superposita; infra, THEUP Z Christiani Mercatores Theopoli negotiantes, hunc nummum septimum hujus anni cuderunt. Hujus nummi ectypum nobiscum perhumaniter idem Abbas impertiit. Huc refer, sodes, numismata priorum Augustorum, inscripta, TRAN-QUILLITAS ANG.

24.

Numismata alia MAURICII AUG. ab anno Christi 473.

Tab. XI. 1. D. N. MAVR TIB. PP. AVG. Caput tectum pileo gemmis contexto: dextra gerit orbem cum cruce, sinistra clypeum. .)(. K cum cruce, Χειςιανῷ Καίσαρι, RAVENN. Ravennates. Est ex ære minimo in Cimelio Domus Professæ Societatis Jesu, & in Const. Christ. pag. 104. versu 3.

Ibid. 2. Eadem inscriptio. .) (. xx cum cruce, & RAVEN Vicesimam persolverunt Christiani Mercatores Ravennates. Est ex ære minimo, in Const.

Christ. ibidem.

Ibid 3. Eadem inscriptio. .)(. XX cum gemina cruce & Rom Vicesimam persolverunt Christiani Mercatores Romani, hoc est, Romano in Galliis sub-

jecti Imperio. Est ex ære minimo, ibidem, ver-

Tab. XI. 4. Eadem inscriptio..)(. XX cum superposita cruce & KRTC Vicesimam persolverunt Christiani Mercatores Karthagine constituti, vel Karthaginis coloniæ. Ex utroque latere sidus Solis, Romani Principis symbolum. Est ex ære minimo, ibidem, versu 4. Similes istius nummos afteremus inter Focæ Aug. & Constantini fratris Heraclii nummos: ex quo intelligant periti tres istos simul tenuisse prin-

Ibid. 5. D. N. MAVRI PP AVA. Capite tecto, ut supra. Dominus noster Mauricius Imperator, Perpetuus Augustus Arelatensium: Gallice: Gouverneur perpetuel du Roiaume d'Arles. In averla parte, Crux: hinc N inde M. Infra XX. Christiani Narbonenses Mercatores Vicesimam persolverunt. Est nummus perelegantis fabricæ perpulcher, ex ære mediocri in

Cimelio P. CHAMILLART.

Ibid. 6. D. N. MAVRI TIB. PP. AVr. Caput tectum pileo gemmis contexto. .)(. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, CON Civitates omnes Narbonenses. Hinc & inde sidus Solis, Romani Principis symbolum. Est in Const. Christ. pag. 104.

versu 7. ex ære minimo.

Ibid. 7. D. N. M. A. V. R. P. A. Capite cincto corona e gemmis. Dominus noster Mauricius Augustus, Urbium Romanarum Perpetuus Augustus. Sub Principis effigie, in ima nummi parte, IND. I. Indittione prima. .)(. Crux imposita gradibus. Hinc N inde M infra X Narbonenses Mercatores Xeisiavol. Est ex ære medaglio, ut vocant, affabre factus, in Cimelio P. CHAMILLART. Urbes Romanæ (quæ funt in nummis Juliani Aug. VRB ROM) dicebanture ex, quæ Romano in Galliis Imperio suberant. In nummis ejusdem argumenti, nunc dicitur Mauricius Imperator, ut §. sup. num 23. & §. isto, num. 7. nunc Mauricius Augustus, ut in isto 7. numismate. Augustus Perpetuus idem Transpadanarum Urbium, Narbonenfium, Arelatenfium, & Urbium Romanarum, in fingulis ac diversis numismatis prædicatur.

Ibid. 8. D. N. MAVRI. TIB. PP. AVR. Ut in nummo 6. .)(. I cum superposita cruce, Christiano Imperatori, hinc N inde M cum subjectis crucibus, Christiani Narbonenses Mercatores, IND. 11. Indistionem secundam tributi persolverunt. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 104. versu 7. Vidimus & IND. III. in Museo P. DE VITRY: Conser cum istis numisma 2. Heraclii inscriptum, INDIC-

Ibid 9. D. N. MAVRI HVL PPVI. Caput cinctum diademate e gemmis, duplici ordine. Sententia istarum litterarum hæc est: Dominus noster Mauricius, Imperatoris Justiniani Legatus, post primam vistoriam Imperator: quemadmodum Nobiliss. D. Villarsius, nuper in Germaniam proficiscens Legatus, Lieutenant General, post primam victoriam creatus est Francorum castrorum Præsectus primarius; Franciæ Marescallum vocamus. Imperatorem Romani appellabant, quem nos dicimus General d'armée, & Generalisseme. Confer cum isto numismate aliud Filepici Aug. de quo dicturi sumus inferius. Jam non reges sub se beneficiarios habuere Augusti, ut antea Anastasius & Justinianus; sed Legatos & Vicarios Cæsares e sua ipsorum cognatione adsciverunt. .)(. VICVORI AIFOAV Victoria, universo optabilis Romano Imperio, asseruit Italiam Iranspadanam omnem Augusto utrique. In hoc numismate littera & fic est ab incisore formata, ut crediderit Du-Cangius esse litteram S cum sit T. sed inverso situ or cujusmodi in nummis hujus ævi passim occurrit, pro z vel T. Quod si quis obstinatius velit desendere esse litteram S. faciet istud sane errore magno;

mus, mole quinarii argentei, apud D. FAUVEL, & in nummo subsequente, est conspicue littera T codem sensu: sed ut ut est, pro Transpadana is superiorem legat. In medio, M A pro M A ut est in eodem nummo D. Abbatis FAUVEI, valde conipicue. Sententia est, Mercatura austa Urlium Narbonensium. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Etiam in subsequente nummo perspicue legitur simili situ, VN: & in nummo Divi Constantini PT AUGG litteræ partis posticæ VN MR significant, Urbium Narbonensium Mercaturam restituit. Et in sæculo Theodosiano RM passim Restituta Mercatura est. Crux in medio nummi area, imposita est orbi Romano. Est hic Mauricii nummus aureus in Const. Christ. pag. 104. versu 8. & apud D Abb. FAUVEL, ut diximus. Eratin Narbonensi provincia Justinianus Aug. Imperator: inde Mauricium misit legatum in Transpadanam, qui exercitui vice sua præesset: idem Mauricius post victoriam Augustus, supremo Justiniani Aug. anno. Tunc numisma istud cusum est, cum primum licuit in nummis scribi deambobus uterque Augustus: nempe anno 1. Mauricii.

Ibid. 10. D. N. MAURICIUS PP. AV. Caput cinctum diademate e gemmis duplici ordine. )(. VICT. O. R. I. A. V. T. O. A. VT. Victoria optabilis Romano Imperio, asseruit Urbes Transpadanas omnes Augusto utrique, Justiniano Aug. nimirum, ut dictum est, & consobrino ejus, Mauricio Tiberio: qui ejusdem fuerat Legatus, priusquam esset Augu-Quid Imperii nomine intelligendum hoc ævo fit in nummis istis, diximus ad nummum 7. Tiberii Constantini, anno ipsius quarto percussium. In medio isto Mauricii numismate, crux est orbi Romano imposita. Deinde ad latera, M M Mercatores

Urbium Narbonensium. Infra, corob Civitates omnes Romanæ obtulerunt. Est hic nummus aureus, in

Const. Christ. pag. 107.

Ibid. 11. D.N MATRICIUS P. F. AVG. Capite cincto gemmis, ur proxime dictum est. .)(. \*\* Christi monogramma orbi Romano impositum: hinc A inde a Quæ litteræ cum monogrammate Christum esse summum Deum significant, ut in Apoc. 1. Epigraphe in ambitu: VIENNA DE OFFICINA LAVRENTI. Laurentius Monetarius urbis Viennæ ad Rhodanum: Quæ urbs si Mauricio Aug paruit, Burgundionum prius regnum nullum fuit. Est hic aureus in Thesauro Regio, in quo Mauricius P. F. Av G. est; & in Const. Christ. pag. 104. versu 8. ubi est pp. AvG.

Ibid. 12. D. N. MAV. Christus & Deipara, ut in nummis Justini Aug sed hic ambo stant: ille excelsiore statura dexterque orbem Christianum gerit, cui crux est imposita: hæc ad sinistram & minor, crucem dumtaxat: ambo circum caput circulum habent gloriæ cælestis indicem. .)(. Mauricius stans, capite tantum cincto gemmis, ut mos est Augustorum, dextra tenet crucem oblongam; supra, crux exigua. Latere sinistro, littera grandis H. Sententia cst: Dominus noster Mauricius, Heros Christiamus. Est ex ære magno, in Const. Christ. pag. 104. versu 9. Ut I & K cum cruce, Imperatorem & Cesarem Christianum significat, in nummis hujus zvi sexcentis; sic H cum cruce, Heroem Christianum. Hanc interpretationem egregie confirmabit nummus Aptemii Anastasii inferius a nobis proferen-

Ibid 13. D. N. MAVRICIUS P.F. AVG. Capite cincto gemmis. .)(. Litteræ implicitæ istæ, MARL cum littera S: quarum hæc sententia est, Moneta Arelatensis. Etiam Arelate Mauricii Imperio suberat. Infra, con Civitates omnes Narbonensiquidem in hoc ipso nummo, quem ex auro vidi- ses. Est hic nummus elegantis fabricæ ex ære mi-Dddd 3

Digitized by Google

firo. In alio simili apud eumdem, pro litteris con

est mn Mercatores Narbonenses.

Tab. XI.14.D.N.MAVRI, TIB. PP. AVG. Caput pileo tegitur, gemmis contexto & cristato; dextra gestat orbem cum cruce, læva clypcum. .)(. v 1 c-TORIA AVGG B Victoria Augustorum duorum, Justiniani Aug. ut dictum est, & Mauricii Tiberii confobrini sui, secundo isto numismate consignata. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus solidus est in Tacsauro Regio, & in Const. Christ. pag. 104. versu 1. ubi vitio incisoris scalptum est R pro B. Sed Occo recte litteram B expressit, pag. 585. Victoria in hoc nummo tenet dextra crucem oblongam, cujus in apice est littera P, quæ cum transversa crucis lineola, Christi monogramma efficit, sinistra tenet orbem Christianum. Est & in Collectione D. de Peiresc, pag. 491. In Thesauro Regio similis est alius, D. N. MAVRI. TIB. PP. AVG. VICTORIA AVGGR. alius 5. Cetera funt in utroque priori fimillima.

Ibid. 15. D. N. MAVR. TIB. PP. AVG. ut proxime: .)(. VICTORIA AUGGG. Victoria trium Augustorum. Victoria, ut supra. Est hie nummus aureus apud Gretserum, tomo III. de Cruce, pag. 83. cui simillimum Focæ Aug. alium suo loco afteremus. Itaque tres illi Augusti hi sunt: Justinianus, Mau-

ricius, & Focas.

Ibid. 16. D. N. MAVRIC. P. F. AVG. Capite cincto gemmis. .)(. VICTORIA AVGVSTORVM. Victoria dextra gestat coronam, sinistra orbem Romanum, cum imposita ei cruce. Latere lævo, sidus Solis. Est hic aureus, in Cimelio Ducis Parmensis, Tab. xxvIII. num. 6. Infra, comob Civitatum omnium Mercatores obtulerunt. In Thesauro Regio triens aureus est, & in Const. Christ. pag. 104. similis alter, cum conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Simillimum huic Focæ nummum, & alterum Heraclii, suo loco assercmus: ex quo intelligi oportet etiam in isto ipsos Augustis victoribus adnumerari. Apud D. Comitem de Vaux, aureum hunc ipsum vidimus, cum epigraphe. D. N. MAVR. TIB. PP. AVG. & CONOB. Cetero simillimus isti est.

Ibid. 17. MVSTAI INVSIPAVI. Caput Mauricii Augusti, cinctum diademate e gemmis. .)(.Victoria finistrorsum incedens, dextra coronam ostentat, lævo humero palmam gerit. In ambitu, victoiv AVTONAVI. Sententia litterarum, quæ sunt in priore nummi superficie, hæc est: Mauricio vice sua Tiberium Augustum imponente Italiæ nobilissimis Urbibus; Senatus instituit Perpetuum Augustum utrumque Imperatorem. Earum autem quæ sunt in parte contraria, hæc interpretatio est: Victoria optabilis Imperio universo, asseruit Urbes Transpadanas omnes No. bilissimas Augusto utrique Imperatori. Nummus est egregius ex auro, in Museo nostro. Ex quo discimus, simul quidem Tiberium ac Mauricium Augustos Imperatores fuisse; ita tamen ut primarius esset Mauricius, Tiberius veluti secundarius; quippe genitus consobrino Mauricii. Justiniano. Confer jam cum isto nummos superiores, præsertim vero 9. ac 10. Intelliges profecto, vel ex numerosa sententiarum oratione, quæ his teguntur litteris; tum etiam ex consensione mirifica cum ceteris Mauricii numismatis, & genuinam hanc nostram interpretationem, & Mauricio Aug. perhonorificam; neque tam pulcras ichtentias ex litteris iltis polle calu elici. V S est vice sua, ut in nummo Vabalathi V C. est Vice Casaris. I V deinde est imposuit Urbibus, ut in nummo Faustinæ Piæ, FAVSTINA AVGVSTA RPIM est Rectorem Provinciis imposuit maritum. Triginta omnino litteris constat hæc Mauriciani nummi inscriptio: quindecim in anteriore pagina, totidem in aversa.

Ibid. 18. MONVIVNI INATIQUE AVG. Caput Mauricii Aug. cinctum gemmis. .)(. Victoria dextra sertum tenet; sinistra orbem Romanum, cui crux est imposita, vichviiv m/crovvn. Infra, co-NO Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Sententia litterarum, quæ funt in anteriore nummi fuperficie, hæc cst: Mauricius consocians Narbonensium urbes Italiæ urbibus, nuncupatur Imperator: Idem Narbonensibus adjungens Italos, Italiæ quoque constituitur Augustus, nimirum a Senatu. Earum autem, quæ funt in aversa parte, hæc significatio est: Victoria Narbonensibus utilis, junxit Imperii urbibus, Mauricio cogente, Transpadanas omnes urbes nobilissimas. Littera o inversa, verbum designari, quod incipiat a syllaba con, alibi vidimus, in nummis M. Antonini Imp. & Decentii Cæsaris, aliisque. V geminatur in fine, ad plures urbes designandas: unde & in nummo Decentii uno geminatur simili de causa littera N, ut sit ibi VNN pro Urbium nestrarum. Est hic aurcus sane perpulcher in Museo P. CHA-

Ibid. 19. D. N. MAVR. TIB. PP. AVG. Caput pileo tectum est gemmis contexto: dextra tenet orbom Romanum, cui crux est superposita; læva clypeum. )(. Hæ litteræ partis aversæ, x si li aci hanc habent sententiam: Christe, Serva Imperatorem, Liberatorem Arelatensis Civitatis. Est hic nummus eximius ex ære minimo, in codem Museo P. Chamillar. In singulis litteræ Græcæ x angulis sive laterculis, quæ pro Xeisè ponitur, binae sunt litteræ ab opisice sculptæ, præterquam ubi Arelatensis scribi oportuit. Hoc nomen visum est satis una littera exprimi. Jam superius in nummo 5. Mauricium vidimus appellari Augustum Arelatensium. Et Arelate eum suiste, quot nummi prædicant & clamant?

25.

## Stemma MAVRICII AVG.

Genus Augustorum non aliunde certius potest agnosci, quam ex ipsorum nominibus: quippe quae eo fine nummi repræsentent, ut illud agnoscatur. Tiberium Constantinum Aug. filium suisse Justiniani Aug. superius ostendimus. Ex co autem consequitur Mauricium Tiberium, Justiniami ipsius consobrinum fuisse; hoc est, filium amitæ Justiniani Aug. qui pater Tiberii Constantini. Nam Mauricius nonnili ex matre Tiberia Claudia, Justiniani amita, potuit Tiberius cognominari; quemadmodum nec potuit Tiberius Constantinus Tiberii prænomen habere, nisi ex Justiniano patre, qui fuit ex gente Claudia. Dictus est enim Mauricius I iberius forma, qua olim Domitius Nero: qui Domitius a patre, Nero fuit a matre, Agrippina scilicet, nepte Neronis Claudii Drusi Germanici. Itaque quod fuit in Claudio Druso prænomen, factum est in Domitio Nerone cognomen; quoniam haberet illud a matre Nero; velletque in suis nominibus de more (quod & nobiles Hispani hodieque faciunt) paternum maternumque genus exprimere. Quod si Tiberii gener Mauricius foret, ut fabulæ prodiderunt; non is Tiberius ex ca affinitate, sed Tiberianus dicerctur; vel potius Claudianus: siquidem non ex prænominibus, sed ex ipsis gentium nominibus vel cognominibus fiunt nomina in ianus desinentia: ut a Domitia Domitianus, ab Aurelia Aurelianus, a Maxima Maximianus. Fuit igitur Mauricius filius amitæ Justiniani, ejusdem consobrinus, non Tiberii gener, cujus per ætatem fere socer esse potuisset.

Genere autem Narbonensem eum suisse, & ex samilia prænobili, quæ hereditarium ibi gereret Magistratum, docet eximius plane ac singularis, ex materia persimili vitro spissiori nummus, qui alte

in terra defossus, repertus est anno 1715. in pago dicto Guilly, inter Biturigas & Sancerram: cujus ectypam essigiem in ichthyocolla habemus. Caput exhibet virile, vultu in senium inclinante, diadematum: latere dextro, sive occidentali, adjectis litteris sex: superficie aversa inani:

Sententia est: Mauricius Augustus Prator Urbanus Hereditarius Urbis Nartonis. Gallice: Maurice Auguste Juge Civil Hereditaire de la Ville de Narbonne. Sic in nummo præclaro Caii Cæsaris Germanici vidimus eum appellari Duumvirum Quinquennalem primum Narbone.

#### De fancto MAVRICIO.

Celebre in Ecclesiis præsertim Galliarum sancti Mauricii nomen est: hunc vero non alium esse arbitramur, quam ipsum Imperatorem Mauricium; quem Heroem & Heroem Christianum appellatum esse dum viveret, superius vidimus, ob res præclare bello gestas; ac propter vitæ sanctitatem & Zelum sanctissimæ Religionis Christianæ tutandæ in orbe Romano, inter divos merito relatum ab Ecclesia credimus. Suscepit hunc patronum in primis Ecclesia Viennentis, ubi nimirum imperitasse eum nummus docet inscriptus, D. N. MAVRICIVS P. F. AVG. .)(. & VIENNA. DE OFFICINA LAVRENTI; præter alios in Narbonensi provincia magno numero percussos, dum viveret. Sed post ejus obitum sic illo patrono usa est Ecclesia Viennensis, ut in nummis suis effigiem ejus olim insculperet, hac forma: .+. S. M. VIENNA. Sanctus Mauricius. Vienna. In medio, caput radiatum, senile, barbatum, cinctum diademate: radiatum, inter divos relatum eum esse; diadematum, suisse eum Augustum significat. In parte aversa, + MAXIMA GALL. In medio, Crux. Vienna dicitur Christianitas ma-Crux enim przefixa huic voci. xima Galliarum. MAXIMA, quæ nec puncto ab ea dirimitur, pro Christianitate ponitur; ut in nummis Sæculi Justinianci, qui sunt in eadem Narbonensi provincia percussi, significat Christianos. Christianitas autem maxima Galliarum Vienna dicitur, co quod plures ca ætate Ecclesias & plura Monasteria haberet ea civitas alia Galliarum. Sic est in nummo altero +: in ambitu, PRIMA SEDES. .) (. GALLIARUM. In medio, Crux. Lugdunum Christianum, Prima Sedes Galliarum: quod prima civitas ea Galliarum sit, in qua episcopus ex Urbe missus sedem sixerit. Est uterque nummus in Museo San-Genovefano, pag. 141. & 145. fæculo x11. cufus, ut videtur. Sed ad Mauricium redeamus.

Hunc igitur, iplo vicelimo currente principatus anno, adversus hostes Christianæ sidei bellum gessisse, cum sua legione, omnino credimus. Hostes Christiani nominis ea ætate fuisse, quos nostra Helvetios Rhætosque appellat, diximus in Justiniani nummo inscripto, D. N. IVSTINIANVS PIRC Provinciarum trium Rhodanensium Conservator. Ibi igitur strenue dimicantem pro fide tuenda cecidisse eumdem in acie cum sua legione arbitramur, co quod in co tractu imperium gessit, & locus Martyrii ipsius ex traditione dicitur esse, ubi nunc est oppidum S. Mauricii, in una ex tribus illis provinciis Rhodanensibus, in Vallesso, S. Maurice en Vallais, ultra Genevensis lacus orientalem plagam, sex septemve leucis, ad Rhodanum. Inde est etiam, quoq & alterum in Sabaudia, diœccsi Tarentasiensi, oppidum S. Mauricii nomine cst; & Sabaudiæ patronus idem habetur; & militarem propterea Ordinem S. Mauricii Amedeus Sabaudiæ Dux primus instituit, anno 1434. Et Taurinum Pedemontii translata magna pars Reliquiarum S. Mauricii est sub Carolo Emmanuele, proavo Ducis hodierni. Ibi ni-

mirum præcipue colitur, ubi in primis gessit principatum; quod & nummi a nobis explanati suadent.

Asservat ejusdem sancti lanceam galeamque Ecclesia Viennensis, Andegavensis gladium; nam & hæc Mauricio patrono gaudet, Mirapicensis, aliæque. Et quoniam e sanctis Galliæ est, in plerisque ibi Ecclessis officium suit olim semiduplex: Romæ autem non est receptum, nisi medio sere sæculo xvi. sub ritu simplici.

Quod vero de Thebæa legione & Maximiano Imp. in S. Mauricii Actis refertur, falsa narratio est. Nam unde Maximiano legio Thebæorum, cum jamdudum nihil haberet in Ægypto Imperium? Thebæa ibi legio posita a falsaris est, po nam facrisscante, sive Judaïca, ut contumeliose vocabant, hoc est, pro Christiana. Sed deleri scilicet ex hominum animis S. Mauricii Imperatoris memoriam, intererat impiæ factionis, quæ salsa monumenta cudit: quoniam ei plurimum utilis sabula esset de translato Byzantium Imperio, ubi & Mauricium cum aliis, quorum nomina accepit ex nummis veteribus, collocarat.

Viennensi porro numismati sancti Mauricii adjungendum alterum ex argento eximium est e Museo Clariss. D. Abbatis F A u v E L; minoris quidem moduli sed spissi, nitidissimique characteris:

Ex parte una habet crucem oblongam, cum binis ad extrema capita globulis: in ambitu, AVRILIA-NIS CIVIS. Ex parte alera, caput radiatum, ac diadematum, vultu senisi, prorsus codem atque in superiore nummo Viennensi: cruce infra caput adjecta, hac forma quadrata, Д. In ambitu, ма к.... Ivs. Litteras interpolitas fuisse cultro frustatim malitiose resectas manifeste apparet, ne Mauricius ibi agnosceretur, qui ab Auresianis colitur, fuisse Imperator, cum reliquus nummi ambitus rotunditate incolumi sit. Lege, Christi Martyr Mauricius. Est enim A pro Christo, ut in multis hujus sæculi Justinianei nummis; ubi & sexcenties pro Christiani crucem sic position vidimus; & in allato proxime Viennensi, pro Christianitate. In ipso civitatis Aurelianensis meditullio esse Ecclesiam Parochialem S. Mauricii, cultumque ejus sancti ibi fuisse percelebrem, peracta fingulis annis solemni supplicatione procedentis longo ordine eo usque Cleri Ecclesiæ Cathedralis, cum argentea capía, qua brachium & aliæ reliquiæ sancti Mauricii inclusæ erant; eumque morem religiose olim observatum esse, eo quod unus is esset ex inclytis Urbis Patronis ac tutelaribus, usque ad annum 1567, quo anno diruta ea Ecclesia est a Calvinianis, quæ deinde instaurata perperam in ore vulgi nunc nomen habet S. Eligii, a Capella superitite; produnt Antiquitates Ecclesiæ Aurelianen: sis, pag. 36. 37. & 253. Itaque hujus numismatis pars antica cum nomine civitatis symbolum exhibet Cathedralis Ecclesiæ Aurelianensis, quæ SANCTÆ CRUCIS nomen habet, ubi asservabantur Reliquiæ sancti Mauricii, & unde procedebat annis singulis magna pompa Clerus, ut dictum est, ad Ædem ejusdem sancti: pars altera, vultum & nomen ipsius, veluti unius e primariis civitatis patronis ac tutatoribus, repræsentat. Nummi hujus habemus in cera impressam effigiem. Qui nummus cultum Sanctorum ac Reliquiarum solemnem fuisse fæculo septimo aperte docet, accedente teltimonio ex more antiquo Ecclesiæ Aurelianensis, quem diximus.

Denique quod inter Reliquias Capellæ Imperialis, quæ Norimbergæ adservantur, lancea reposita est S. Mauricii, id haud inani vel tenui indicio est, ipsum quoque ex Imperatoribus & Augustis suisse.

26.

Numisma.

# TIBERII REGIS ARELATENSIS. Circiter annum Christi 489.

Nummum habet Dominus DE Boze in Museo suo sane singularem; non mole quidem, est enim argenteus quinarius dumtaxat; sed elegantia fabricæ & raritate eximium. Ex parte antica vultum Principis exhibet, cum epigraphe hujusmodi:

#### AIATIREMIVICOB.

In altera superficie legitur:

## + BETTOMONE PRACCI.

In media area, majusculis litteris AR: quibus subjectæ funt minusculæ duæ, AT. Prioris paginæ inscriptionem sic arbitramur legi oportere:

> Arelatenses Navicularii TIBERIO REGI MAVRICII IMP. VICARIO obtulerunt.

Altera vero sic:

Betto Monetarius Provinciæ ac Civitatis Arelatensis. Argenteum tributum.

Nummi certe fabrica ætatem Mauricii Imp. & Gallicam officinam refert. Navicularios vulgo appellamus, les Batteliers; vectores mercium per mare. Apud Gruterum vetus inscriptio, pag. ccccxiii, 4. laudat CORP. NAVICVLAR. MAR. AREL. Corpus Naviculariorum maris Arelatensis. At etiam pag. ccccxv, 1. ex lapide Lugdunensi, corpvs NAVTARVM SPLENDIDISSIMVM. Itaque hoc loco five Navicularii, five Nautæ legeris, nihil interest. Hi nomen suum præponunt ipsi Regis Tiberii nomini, quoniam ita usus poscebat. Sic IMP. MAXENTIVS DIVO MAXIMIANO PATRI. Sic in epistolis nomen scribentis præponitur; id quod est ab Ausonio adnotatum, epist. xx.

#### Paulino Ausonius. Metrum sic suasit, ut esses Tu prior, & nomen prægrederere meum.

In eo nomine, Navicularii, junctæ sunt & connexæ simul litteræ duæ, N & A: ac propterea linea transversa in littera N non a sinistra ad dexteram, sed a dextera in finistram ducitur: id quod in aliis illius ævi numismatis usuvenit.

TI Tiberium esse oportet, ut in nummis Tiberii, qui gener Augusti fuit, Tiberius semper TI scribitur. Et hunc Tiberium filium fuisse oportet Justiniani junioris, Justiniani prioris, qui Mauricii Aug. consobrinus fuit, nepotem. Jam inde a Tiberio Claudio Cæsare, Augusti genero, Tiberius, quod fuit unum e prænominibus Claudiæ gentis, factum nomen familiæ illius est, quæ ex familia eadem illa Claudii Drusi genus duceret. Hinc Tiberius Constantinus, & Mauricius Tiberius, & Tiberius alter, qui Justiniani junioris filius, prioris nepos; qui nunc Rex Arelatenfis, Mauricii Imp. Vicarius, appellatur.

In nummis plerisque Mauricii Aug. littera prior nominis ejus omnino, ut in isto, describitur, clausa superne, ac rotundata, m

OB isthic, æque atque in conobest obtulerunt. Sic & TROB in nummis ex auro est pro Treveri obtulerunt, Sunt & alia permulta exempla, in Sæculo Constantiniano & Theodosiano.

Provincia Arelatensis jam tum appellabatur, quæ prius Narbonensis secunda fuit: postea ditio regis Arelatenfis.

In media nummi area pariter exhibet has litte-

ras AR pro eo quod est Arelate civitas, nummus

5. pag. 58. apud D. le Blanc aureus; cum Monetarii nomine, MAXIMO MONETARIO. Item pag. 30. cum nomine CHELDEBERT.

Nummos cudi ex argento ab Arelatenfibus oportuisse, tributi nomine, subscriptæ litteræ admonent, AT Argenteum tributum. Sed & regibus ex argento tantum cudebantur ea ætate, ut vidimus §. 18. auro Imperatoribus & Augustis reservato.

Denique non pauca sunt ipsiusmet Mauricii Imp. numismata, quæ protulimus; quorum inscriptio similiter primis dumtaxat fingularum vocum litteris repræsentatur, cum est longiuscula, ut mos illius ævi

præsertim fuit.

De Vicariatu Imperii in Regno Arelatensi Carolo v. Regi Francorum, tunc cum Delphinus esset, concesso a Carolo IV. Imperatore, scripsere Ant. Dominici in Assertore Gallico, pag. 234. aliique. Et ante illud tempus, alii memorantur apud Du-Cangium in Glossario Vicarii Imperii in Germania, Gallia, & Regno Arelatensi. Sed in nummis certe nullum vetustius vestigium est regni Arelatensis (nisi Baduillæ regis numisma exceperis, de quo dictum est superius §. 18.) quam quod in isto nummo apparet insigniter: ex quo refelluntur ii, qui sictitium illud esse Regnum putant.

Restat ut de Bettone Monetario aliquid dicamus. In tribus aliis numismatis nomen illud occurrit, quæ describuntur a D. le Blanc, in Tractatu Gallico, Des Monnoies de France, pag. 16. & 17. & sunt in codem Arclatensi tractu percussi ex auro.

Tab. XI. 1. + SUE DIONISI. Sic enim prave legit scalpsit que incisor, pro sci Dionisi Sancti Dionyfii. Caput cinctum gemmis, Bettonis Monetarii. .)(. BETTO M Betto Monetarius. Vir stans tenet acinacem elatum finistra manu. Exhibet hunc nummum etiam D. de Bouterouë, pag. 196. Hic perperam uterque putat se videre urbem Suessionum. Nullum enim vidimus percussum Suessionibus nummum; nec Suessiones certe scriberent sve Dionisi pro svessionis.

Ibid. 2. Sue ~ 10N1 ~ Prave similiter, pro 6CI DIONISI Sancti Dionysii. Capite radiato, vultu denili, ipsius sancti, ut arbitramur. .) (. BETTONI. Crux gradibus duobus imposita aream implet.

Ibid. 3. EXONAKICI+ Capite Bettonis monetarii cincto gemmis. .) (. BETTONE MON. Bettone monetario. Crux orbi imposita. Littera prior N inversa est, ut in nummo Tiberii regis: & littera m ita delineata, ut in nummo ejusdem Tiberii Regis, & in nummis Mauricii Augusti. Est etiam iste nummus apud D. de Bouterouë, pag. 198. ex Cimelio Illustr. Harlæi. Hic vulgo legunt, EXONA FICI interpretanturque, Exonæ factum dici hoc numisma, qui vicus est ignobilis, sexto ab urbe Parifiorum lapide, Essone. Quamquam id ipsi D, le Blanc visum est parum probabile. Sic enim ille, pag. 17. Il pourroit sembler étrange, qu'en ait battu monnoie dans un lieu aussi peu considerable qu'Essone. Nos hunc titulum sic interpretamur: E Xenium Obtulerunt NAvicularii ARelat I CIvitatis, BEITO-NE MONetario, ut fere in nummo Tiberii regis. Nam primum quidem Exenium est, ut recte Du-Cangius in Glossario, munus, donum, OBLATIO, atque adeo quævis præstatio vel tributum sub nomine doni Deinde nummus aureus, cujusmodi iste est, dimidius solidus, muneri ejus generis sive oblationi

Digitized by Google

peridoneus est. Præterea O pro obtulerunt frequens in nummis esse superius animadvertimus. Et littera k non est f certe; sed potius litteræ sunt tres, AR & T inter se nexæ nominis Arelati, cum ultima e-jusdem nominis, nempe I. Denique nusquam fici legas in nummis, pro fit: sed AR CI pro Arelatensi civitate, alibi etiam legitur, ut superius diximus: & sic AVTIZIODERO CI & AURIA CI pro civitate.

Tab. XI. 4. A SZI AIONISI Capite nudo. .)(. Litteræ implexæ, nexæque, cum superposita cruce Arelatum Christianum significantes; ubi cultum S. Dionysii viguisle priscis illis temporibus nummi hi tres plane suadent. Est hic triens apud D le Blanc, pag. 58. b. Sed hactenus de Tiberii regis numismate dictum esto: Ad Justiniarum juniorem Tiberii regis

patrem veniamus.

27.

Justinianus junior, tiberius f. & filepicus.
Ab anno Christi 475. usque ad annum 491.

Tab. XII. I. D. N. JUSTINIANUS MULTUS AN. Vultus Justiniani junioris; vestitus autem, qualis omnino Filepici est in nummis mox proferendis; & qualem fuisse Legatorum Augusti ex his nummis intelligimus. Ætas Justiniani non supra annum xxv. Crux imposita capite est: Dextra gestat crucem extremis capitibus jugatam, quam Galli vocant, une Croix potencée, cum ipsis gradibus tribus, quibus est imposita: læva orbem, cui superposita crux est: orbi autem ipsi inscripta vox ca, PAX. Sententia inscriptionis est: Dominus noster Justinianus, Mauricii vice Legatus, Transpadanas Urbes sociavit adhuc, five socias adjunxit Narbonensibus. Et PAX illa quidem post Victoriam Augustorum sancita est, crucis sive Jesu Crucifixi cultu in Transpadanis ac Narbonensibus urbibus amplificato & aucto, gentilitatis reliquiis ibi prorsus excisis. Quæ causa est quamobrem dextra gerat Justinianus Aug.crucem cum ipsis gradibus, quibus illa veluti exaltata conspicitur: id quod in nullius alterius Augusti numismatis cernitur. Similitudo autem & fabricæ & formæ nummi, similisque prorsus inscriptio, dubitare non finit, quin Justinianus & Filepicus simul istud legati munus obierint; falsaque proinde esse ca, quæ de utriusque genere & rebus gestis narrantur in libris. Sic Mauricium ipsum superius vidimus 11L Imperatoris Justiniani Legatum, S. 24. num. 9. & Tiberium Mauricii Vicarium, ibidem, num. 17. .)(. ihs Chs (hoc est, Jesvs Christvs) Rex REGNANTIVM. Christi ad pectus usque effigies, cruce retro appolita, læva tenet librum Evangeliorum, dextra benedicentis ritu extra pallium modice exserta. Est hic nummus ex auro plane singularis, in Museo P. CHAMILLART. Fuit & alter istius fimillimus in Cimelio D. Begon.

Ibid. 2. D. N. J V S T I N I A N V S SERVV S CHRISTI. Stans ipse habitu Legatorum Augusti, vel Consulari, qualis est in nummo priore, tenet crucem impositam gradibus. Quo ex habitu, qui proprius Justiniani istius est; cum solus, inquam, ex omnibus Augustis manibus teneat crucem gradibus impositam, quod videre est in nummo priore & in isto; maniseste apparet, & ab ipso initium factum esse sculpendi in nummis crucem hujusmodi impositam gradibus, non ab Heraclio, ut vulgo creditur ab Antiquariis; & eo crucis habitu significari, cultum Christi in Transpadanis Urbibus & Narbonensibus, hujus Justiniani studio amplificatum fuisse & auctum, exterminatis gentilium reliquiis, & ad bellum illud sacrum socialibus adjunctis Narbonensi provinciae Urbibus Transpadanis: denique in viis publi-

cis tunc primum erectis & super gradus impositis Crucibus. Quamobrem solus hic Justinianus in nummis inscribitur serves christi, cum Christi nomine ac præconio hac formula, jeses christis rex regnantiem. In priore nummi hujus pagina, litteræ sunt ad imum marginem adjectæ, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. In aversa parte, cum Christi vultu Evangelium gestantis, ut supra, epigraphe jam laudata. Est hic nummus aureus in Thesauro Regio, unde nos ejusdem habemus ectepum. Hunc Occo, pag. 583, ita descripsit: D. N. Justinianus et Teky Christis, pro serves christi. Ex Octavio Strada, pag. 265. Du-Cangius eum delineari curavit, pag. 116. ac Justiniano Rhinotmeto tribuit.

Ibid. 3. D. N. JUSTINIANUS ET TIBE-RIVS PP. A. Domini nostri Justinianus & Tiberius Perpetui Augusti. Duo Augusti stantes; quorum alter est multo ætate provectior, junior alter ac minor, quippe prioris filius, ut ætas demonstrat: Crucem unam in extremis capitibus jugatam ambo fimul dextra manu tenent. .)(. Ihs CHRISTVS (hoc eft, iesus christus) REX REGNAN-TIVM. Christi vultus, ut in primo numismate, librum Evangeliorum ante pectus gestantis; retro, picta Crux. Occo, pag. 583. hunc nummum aureum Justiniano priori falso attribuit. In Thes. Brandeburg. pag. 857. litteris inversis, & C Græca littera pro Latina S supposita in Christi nomine, sic SHI. Begerus ibi Justiniano Rhinotmeto (qui nullus fuit) hunc nummum adfignat: quod & Du-Cangius facit. Cusus hic nummus videtur circiter annum Christi 491. Similis aurcus ex Museo Boncompagniano in schedis D. Vaillant sic scribitur: D. N. IVSTIN. ET TIBERIVS PP. A. .)(. D. N. IHS CRTVS REX REGNANTIVM. In alio apud D. FOUCAULT, scriptum fuit, D. N. 1hs chs
REX REGNANTIVM. Vidi alium, cum P. CHAMILLART, ex auro persimilem, in quo hæc esset dumtaxat epigraphe, IVSTINIANVS ET TI-BERIVS: cetero, ut dixi, simillimum.

Ibid. 4. D. N. JVSTINIANVS PP. A. Vultu adverso, capite cincto diademate e gemmis, cruce superposita: dextra gerit orbem Romanum cruce insignitum. .)(. VICTORIA AVGVS. . . . Victoria Augustorum. Crux in extremis capitibus jugata, gradibus quatuor imposita. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 88. versu 3. 4. ubi Justiniano priori tribuitur: id quod perperam factum esse a Du-Cangio crucis forma jugata extremis capitibus, & ipse habitus ætasque Principis pa-

lam facit.

#### FILEPICVS.

Ibid. 5. D. N. FILEPPICVS MVLTUS AN. Vultus Fileppici, fere quadragenarii, cum habitu five Consulari, five proprio Legatorum Augusti. coma calamistrata ritu Gallico hodierno, quod & in Justiniani nummo primo similiter visitur: dextra gestat orbem Romanum cum cruce; sinistra scipionem, cujus in apice est Aquila Romana; ipse supra caput crucem gestat. Sententia inscriptionis hæc est, ut in Justiniani nummo 1. Dominus noster Fileppicus, Mauricii vice Legatus, Transpadanas urbes sociavit adbuc Narbonensibus. Litteræ tres mv L interjecta Aquila a reliquis interdum sejanguntur, quoniam incisum orationis per se efficient, Mauricii vice Legatus. .) (. VICTORIA AVGV B Victoria Augustorum, secundo hujus formæ numismate consignata. Crux in extremis capitibus jugata, une Croix potencée. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Eccc

Est hic nummus ex auro egregius, in Museo P. CHAMILLART. Fuit & alter istius simillimus, in

Cimelio D. Begon.

Tab.XII.6.D.N. FILEPICVS MVL TVSAN.Simillimus præcedenti, nisi quod est in isto FILEPI-CVS per unicum P, & in aversa parte, VICTORIA A V Gu A Victoria Augustorum, quarto hujus formæ numismate consignata. Est hic aureus in Thesauro Regio. Similis formæ nummos, hoc est, cum cruce extremis capitibus jugata, & VICTORIA Av Gu A, alióve numero, reperias inter nummos Heraclii Aug. id quod argumento est, ipsius tempo-

ribus Filepicum legationem obiisse.

Ibid. 7. D. N. FILEPICVS MVL TVS AN. ut proxime. .)(. VICTORIA AVGU I Victoria Augustorum, decimo hujus formæ numismate confignata, ut in nummis Heraclii & Focæ pariter (cribitur. Et hic aureus est in Thesauro Regio. Scalptor Du-Cangii, in Const. Christ. pag. 116. versu 5. fic nummum iltum exhibit: D. N. FILIPICCVS MVLTIAN errore magno, cum sit in utroque Regio conspicue maxime, D. N. FILEPICVS MVL-TVS AN. Quamquam & fi MVLTI legatur, dici potest, sed hic minus recte, Transpadanam Italiam. In Thefauro Brandeb. has litteras MVLTUS AN in suo nummo esse erasas credi incisor voluit.

Ibid. 8. D. N. PHILIPPICVS PP. AVG. Orbem Romanum dextra tenet, cui Aquila Romana, vel Phoenix, insistit. .) (. ANNO 5111. Anno nono. M NIKO A. Est in Const. Christ. ibidem: sed ex Octav. Strada, pag. 279. hoc est, nummus, si quis alius, adulterinus ac recentis imperitarque fabricae. Nulli sunt igitur nummi Fileppici, nisi qui legationem ejus vice Mauricii Imp. Aug. commemorant: nec proinde inter Augustos censeri Filepicum oportuit, sed inter Legatos Augusti, seque ac Justinia-

num juniorem, primis ipsius annis.

Ex primo autem Justiniani hujus, & ex duobus Fileppici nummis, colligere nobis jure posse videmur, fuisse utrumque Mauricio Imperatori cognatione conjunctum: hoc est, Filepicum quidem fratrem Mauricii fuisse; Justinianum vero, ur diximus, filium Justiniani prioris, qui fuit Mauricii consobrinus. Neque enim alia causa potuit esse, cur hos vice fua Legatos institueret, quam quod ex lege vel arbitratu Senatus neuter posset tunc saltem ad Augustale faitigium promoveri: ad quod tamen pervenisse tamdem, at nonnisi post annos circiter quindecim, Justimanum quidem, ex nummis apparet, ob memoriam Justiniani patris, de Republica optime meriti: Filepicum non item apparet ex nummis aliquando Augustum fuisse. Nam quod in aversa pagina ipsius numismatum legitur, VICTORIA AVGVSTORVM, designari eo lemmate, non ipsius Filepici, sed Augustorum victoria potest, qui tunc principatum gererent; quorum unius nomine is legatum ageret; quamquam origine etiam ipse Pius Felix Augustus fuit, sed non munere Augustus. Itaque quam a Justiniano patre Mauricius acceperat, qui ab illo Legatus fuerat institutus, hanc reddidit Justiniano juniori vicem, cum ipsum suo nomine Legatum misit in Italiam Transpadanam. Nullum porro ex ære aut ex argento numisma five Justiniani hujus, five Filepici, vidimus.

28.

# FOCAS AUG.

Anni in Numismatis Focæ Aug. notati, ab anno Christi 474. ad annum 487.

Tab. XII. 1. D. N. FOCA NE PP. AV. Stat Focas Augustus cum Deipara, ille orbem Romanum gerit cum impolita orbi cruce: hæc crucem dumtaxat: ille capite gemmis cincto; hæc circumcincta caput nimbo lucido, ut Diva. Falsa enim conjectatione omnes Antiquarios secuti, credidimus olim hic Focæ conjugem exhiberi: id quod omnino abhorret ab usu ætatis illius, præsertim a Christiana religione recepta; ut fimul scilicet cum Augusto exhibeatur in nummis Augusta; nedum cum illo ful-genti nimbo sive circulo. Lævum autem latus Deipara occupat; quoniam inscriptio a latere dextro ducit initium; in quo proinde poni Focam oportuit, qui ibi appellatur. Infigni porro Focam Augustum erga Deiparam pietate fuisse, quæ toties occurrit in nummis ejus effigies Deiparæ arguit. Ab initio sæculi quinti Christiani, in nummis Augustorum sculpebantur Christi, Deiparæ, ac Divorum imagines; & quidem cum nimbo eo lucido, qui caput Deïparze in isto cingit. Sic etiam multo postea in nummis Isaaci Angeli, Despotæ Byzantini, aliorumque, stat Despota, capite cincto gemmis, Archangeli Michaëlis ibi caput circumcingente pari nimbo sive circulo. Nunc autem Focas in nummis, nunc Foca dicitur; nihil enim interest. Nam cum sit nomen Latinum, non Græcum, sæpius Focæ, ut Messala, & Geta, dicitur. Semper autem illud nomen in nummis Latinis per litteram F, numquam scribitur per PH vel O Græcum. Unde istud autem, si vel nomen Græcum Phocas fuit, ut vulgo creditur, vel Focas Cappadox fuit, ut historici mentiuntur, vel in Græcia denique hæc cusa fuere numismata? Sententia porro litterarum istarum, quas superscriptio exhibet, hæc est: Dominus noster Foes, Narbonensium Edicto Perpetuus Augustus. Gallice dixeris, Gouverneur perpetuel du Languedoc &c. par un Edit des Etats. .)(.

ANNO I. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, E quintum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere mediocri in Const. Christ. pag. 109. versu 5. Vide apud D. Abb. FAUVEL. In alio persimili, e Cimelio D. Foucault, legiturth Eup Theopo-

li negotiantes Narbonenses.

Ibid. 2. D. N. FOCA VN PERAV. Dominus noster Foca, Urbium Narbonenstum perpetuus Augustus. Gallice dixeris, Gouverneur perpetuel de toutes les villes de Languedoc. Stat Foca dextro nummi latere, finistro Deipara, ut in priore nummo..)(. ANNO 1. m cum superposita cruce; infra, KYZ A. Christiani Mercatatores Cyzici negotiantes, hoc primum numisma honori Focze Augusti cuderunt. Est nummus eximius ex ære magno in Cimelio P. CHAMIL-

Ibid. 3. D. N FOCA PP. Av. ut in primo numismate. .)(. ANNO 1. X Xgisiarol. Ibidem ex zere

minimo, verlu s.

Ibid. 4. D. N. FOCA NE PE AV. Sicenim nitidissime scriptum legimus in nummo ex zere mediocri, in Cimelio D. Foucault. Narbonensium edicto Perpetuus Augustus. Foca Aug. & Deipara ftant, ut supra. .)(. Anno 11. m cum superposita Cruce, Christiani Mercatores, THEUP Theopoli negotiantes, hoc numisma cuderunt.

lbid. 5. D. N. FOCANE PP. Av. utm nummo 1. .) (. Anno 11. X.X Xessiavo) Mercatores: infra, P primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est in Const. Christ. pag. 109. versu 6. ex zre mi-

Ibid. 6. D. N. FOCA PP. AVG. ut in nummo 1. .)(. ANNO 111. m cum superposita Cruce, Christiani Mercatores, THEUP Theupoli negotiantes. Est ex ære mediocri, ibidem.

lbid. 7. D. N. FOCA SC PC AV. Dominus noster Foca, Senatusconsulto Perpetuus Augustus. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, TEs Thessalonica negotiantes. .)(. ANNO 1.11. Stat Tribunus loricatus; cum hasta & galea; lævo latere sedet Phoca Augustus, crucem gestans in capite. Sedet autem, quia Augusti est in Provinciis sedentem jus dicere. Infra, THEUP Theopoli negotiantes, qui Thessalonicæ simul haberent negotiorum suorum procuratores. Est hic nummus exære mediocri, in Museo San-Genovesano, & in Const Christ. pag 109. versu 5. Senatusconsulto Perpetuus Augustus in hoc nummo Foca appellatur, quemadinodum in alio superius justinianus ipse PP AV sc Perpetuus Au-

gustus Senatusconsulto.

Tab.X11.8.FLAVIU FOCAS PERP. AVG. Caput tectum pileo e gemmis, cujus in apice Crux est. .)(. ANNO 111. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, x c Xeisiavav Christianarum civitatum, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est hic nummus egregius ex ære maximo, in Const. Christ. pag. 109. versu 1. In eo tamen scriptum suisse a Monetario FLAVIU pro FLAVIVS minime arbitramur; cum in nummo maximi moduli satis spatii fuerit ad vocem illam integram exhibendam, si exhibenda sic fuisset. At in nummis ea vox numquam nisi FL. vel FLAV. scribitur. Unde nulli fere dubitamus, quin legi hoc loco oporteat, Flavius Justinus Focas Perpetuus Augustus: credique proinde Focam Augustum, fratrem fuisse Justini Aug. & Justinæ Gratianæ Honoriæ, Focæ cognomine distinctum a fratre Justino. Nam ætas illius, cujusmodi in nummis depingitur, æqualem fere fuisse Justini demonstrat. Igitur gloriatur his titulis Foca, a proava se genus ducere, qui uxorem duxerit ex Flavia Claudia gente Augusta; itaque se jam inde a proavio Flavium, a proavo Justinum Focam esse: atque eo nomine se nobiliorem esse, quam Mauricium & Heraclium; qui quamvis essent tantum ex matre Cæsares & Flavii, tamen potiores Augusti haberentur. Vide stemma Gratiani & Justini, quod exhibuimus in sæculo Theodos. 5. 10.

Ibid. 9. D. N. FOCAS PERP. AVG: Caput tectum pileo e gemmis: vultu senili: dextra tenet volumen Evangelicum, læva crucem. .)(. XX Xescaro) Christiani Mercatores: 1111 Anno quarto: XYZ Cycizi negotiantes, B numisma hoc secundum eo anno percusserunt. Est ex ære minimo, in Const.

Christ. pag. 109. versu 3.

Ibid. 10. D. N. FOCA PERP. AVG. DEXTRA tenet codicem Evangelicum; sinistra orbem Romanum, cum cruce superposita. .)(. XX Xeisiavol Christiani Mercatores, y Anno quinto, NIKO B Nicomedia negotiantes hoc secundum numisma cuderunt. Est ex ære mediocri, in Museo D. Fouca ult.

D. N. FOCAS PERP. AVG. Caput tectum pileo, ceteraque infignia, ut in numismate 9. .)(. ANNO XXX5. Anno tricesimo sexto, de quo postea dicemus. Infra, CON T Civitatum omnium Narbonensium tertius isto anno nummus. Est ex ære mag-

no, apud D. Fradet, Parisiis.

Ibid. 11. D. N. FOCAL PE AV D N MAV. Dominus noster Foca, Legatus Perpetui Augusti Domini nostri Mauricii. Vestitus Focæ, qualis fere in nummis Filepici & Justiniani junioris. Tenet is dextra manu codicem Evangelicum, læva orbem cum cruce, ut videtur. .)(ANNO XXXVIIII. Anno tricesimo nono. NIKO B Nicomedienses Mercatores secundam hoc numisma cuderunt. Est nummus singularis ex ære magno, in Cimelio D. Foucault. Quis annus iste sit xxxix. mox dicemus. In inscriptione prioris paginæ littera L non est satis conspicua: sed sunt cetera aperta & clara; neque quid aliud substitui postit apparet. Legatos Maurieii alios jam superius, Filepicum cum Justiniano juniore vidimus. Si quis malit V legi, & Vicarium intelligi, facile assentiemur.

Ibid. 12. D. N. FOCAS PERP. AVG. Eo ha-

bitu quem in numismate 9. descripsimus. .)(. AN-No xxxx. Post annum quintum, quem in decimo numismate notatum vidimus, non occurrit deinceps annus sextus, aut septimus, sed annus xxxvi. XXXIX. XL. XLIII. XLIV. XLV. XLVI. & XLVII. Quod certissimo argumento est eumdem fuisse Foca lextum, qui & tricesimus nonus suit ab instituta societate Mercatorum, sub Justini Aug. auspiciis, ut vidimus, in Provincia Narbonensi, & Italia Transpadana. Eam ob rem Mercatores, qui scirent annos institutæ suæ Societatis cos esse, qui primum suissent in nummis a se notati sub Justino & Justiniano; morem illum, quem sub Tiberio, Mauricio, & Focæ initiis intermiserant, receperunt anno ejus tertio; quoniam is frater Justini Aug esset, primi Societatis illius auctoris, & cam tune cuperet ac posset ipse Foca promovere. Vide quæ diximus ad annum xiv. Justini, anno ejus vii. percussum; & ad annum i. Justiniani, in quo annus x11. adnotatur. .)(. Infra, CON I' Civitatum omnium Narbonenfium tertius co anno nummus. Hunc Mediobarbus affert e Museo fuo, pag. 581. & est idem ex ære mediocri in Const. Christ. pag. 109. versu 3.

1bid. 13. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut proxime dictum est. .)(. ANNO XXXX. CON \( \triangle \) quartus illius anni nummus. Hunc Patinus exhibet,

pag. 498. ex ære mediocri.

Ibid. 14. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut in nummo 9. .)(. ANNO XXXXIII qui Focæ Aug. decimus. KYZ B Cyzici ev Κυζικώ negotiantium nummus ferundus ed anno cusus. Est ex ære magno in Museo nostro.

lbid. 15. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut in nummo 9. .)(. ANNO XXXXIIII. qui fuit Focæ Aug. undecimus. KYZ A Cyzici negotiantlum nummus eó anno primus percussus. Est ex ære magno in Cónst. Christ. pag. 109. versu 2. Vidimus & KYZ B apud D. Fradet, Parisis.

Poid. 16. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut sur pra. .)(. ANNO XXXXIII. NIKO B Nicomediæ negotiannium nummus secundus eo anno percussus. Est exære magno, in Museo P. Chamillart.

Ibid. 17. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut supra. .)(. ANNO XXXXIIII. CON A Civitatum omnium Nurbonensium primus eo anno nummus percussus. Est ex ære magno, apud D. Baudelot. In alio simili apud D. Foucault, sunt in margine litteræ con B Civitatum omnium Narbonensium nummus secundus.

Ibid. 18. D. N. FOCAS PERP. AVG. ut supra. .) (. ANNO XXXXV. NIKO Nicomediae negotiantium numisma. Est ex ære magno, apud D.

Baudelot.

1bid. 19. Idem ac supra: sed B hoc est, secundus ibidem eo anno percussus. Est ex ære magno, in Museo P. Chamillart.

Ibid. 20. Idem ac supra: sed TEs, hoc est, a Thessalenica negotiantibus percussus. Est exære mag-

no, in Museo P. Jobert.

Ibid. 21. Ut supra. .)(. Anno xxxx5. Anno quadragesimo sexto. KYZ A Cyzici negotiantium nummus primus eo anno percussus. Est ex ære mediocri apud D. Fougault, & in Const. Christ. pag. 109. versu 3. 4. ex Lipsio, libro 111. de Cruce, cap. xv. In alio persimili, quem vidimus apud P. Du tronchot, Societatis Jesu, est con B Civitatum omnium Narbonensium secundum numisma. Alius in schedis D. Vaillant, habet con A quartum.

Tab. XIII. 22. Ut iupra..) (. ANNO XXXXVII. NIKO A Nicomediæ negotiantium nummus primus eo anno percussus. Est ex æte magno in Museo P. John R. T.

Annos septem, menses x. dies xv11. dedere Focze seriptores historici; quoniam videlicet noc x nec xx Ecc e 2

nec xxx annum viderunt cum voce Anno scriptum in ipsius numismatis; & in his qui haberent hanc notam xxxx, numerum alium ultra vII. non viderunt, ideirco nec annum aliquem designari his litteris xxxx existimarunt; nec ultra annum vii. principatum ei prorogarunt. Annos quatuordecim Focæ nummi tribuunt.

29.

#### Alia Focæ Aug. numismata, post annum Christi 474.

Tab. XIII. 1. D. N. FOCAS P. A. Perpetuus Augustus. Caput cinctum diademate e gemmis. Vultus annorum fere Lx. .)(. In corona laurea, ΦΚ Φόκας Kaïrae, ut infra dicemus. Est argenteus in Const. Christ. pag. 109. versu 4.

Ibid. 2. D. N. Focas . . . . Ut proxime. .)(.

Crux, cum X & nomine Foca: Foca Xeisiaros. Est ex ære minimo, in Museo D. Baudelot.

Ibid. 3. D. N. FOCAS PERP. AVG. Caput tectum pileo: dextra tenet codicem Evangelicum. .)(. CT XX cum cruce & Solis sidere, Civitates Transpadanæ Christianæ, Romano Principi subjecte, Vicesimam persolverunt. Est ex ære minimo in Const. Christ. pag. 109. versu 2. & in Cimelio P. CHAMILLART. Eadem prorsus forma nummus occurrit sub Constantino fratre Heraclii, ut suo loco dicemus: ex quo intelligi oportet simul ambos aliquo tempore fuisse Augustos. Ut in Justini & Justiniani nummis cn sunt Civitates Narbonenses; sic in istis CT funt Civitates Transpadana.

Ibid. 4. D. N. FOCAS PERP. AVG. Capite & vultu, ut in nummo 1. .)(. NM cum Cruce & sidere Solis: Christiani Narbonenses Mercatores, Romano Principi subjecti. Est ex ære minimo, in Muico P. CHAMILLART, & in Const. Christ. lo-

co cit.

Ibid. 5. Idem ac proxime, tantum permutato ordine litterarum MN Christiani Mercatores Narbonenses, &c. Ex ære minimo, in eodem Museo, & in Const. Christ loco citato.

Ibid. 6. Idem ac supra, præter litteras M M Mercatores Christiani &c. Gemina littera M nihil nisi pluralem numerum designat. Ex ære minino, in Const. Christ. loco citato, & in Domo Professa So-

cietatis Jesu Parisiis.

Ibid. 7. & 8. D. N. FOCA PERP. AVG. ut fupra. XX. Deinde fupra, Crux: infra, con Christianæ Civitates omnes Narbonenses Vicesimam persolverunt. A primum hoc numisma hujus formæ est. Est apud Occonem, pag. 586. In alio simili apud D. FOUCAULT, est CON B secundum: & CON A quareum. In alio denique ibidem, ROM ut in nummo Heraclii. Omnia ex ære mediocri.

Ibid. 9. D.N. FOCAS PERP. AVG. ut in nummo 1. .)(. XX. Deinde supra, Crux: infra, KYZ. Christiani Mercatores Cyzici negotiantes Vicesimam periolverunt. A primum hoc numisma hujus formæ est. Ex ære mediocri, in Const. Christ. pag:

109. versu 2.

Ibid. 10. D. N. Focas perp. avg. ut in nummo 1...) (. Supra, Crux: in medio, Solis fidus, & XX E: infra, KARTG, Christiani Mercatores Karthagine negotiantes, Romano Principi subjecti, Vicesimam persolverunt. Quintum hoc numisma hujus tormæ eit. Eit ex ære mediocri, in Cimelio P. CHAMILLART. Similem huic nummum in Mayricio vidimus: similem visuri sumus in Constantino fratre Heraclii: ex quo tres illos simul Augustos fuisse intelligas. In alio simili Focze, e Cimelio Domus Professæ est CRT5 Carthagine negotiantes. See tum numisma hujus formæ.

1bid. 11. D. N. Focas perp. Avg. Caput cinc-

tum diademate e gemmis, & Crux in vertice: ad Christianitatem & pietatem Principis indicandam. .)(. VICTORIA AVGVSTORVM. Victoria dextra coronam ostentat, sinistra orbem Romanum, cum cruce superposita. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Triens aureus est in Thefauro Regio, & apud Gretserum, tomo 111. de Cruce, pag. 83. & in Const. Christ. pag. 109. versu 4. Huic plane similem in Mauricio vidimus; similem visuri simus in Heraclio. Ex quo agnoscimus tres istos fuisse simul Augustos & concordes. Alter in Thesauro Regio triens pariter aureus, habet vic-TORIA AVGVSTORVM Hollave isto nummo con-

fignata. Cetero priori fimillimus est.

Ibid. 12. D. N. FOCAS PERP. AVG. Caput cinctum diademate e gemmis, cum cruce superposita: dextra gestat orbem cum cruce. .)(. VICTORIA AVGGG Victoria trium Augustorum. Victoria stans, dextra tenet crucem oblongam, cujus in apice elt littera P quæ cum transversa crucis linea efficiat monogramma Christi: sinistra tenet orbem cum cruce. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 109. versu 1. Inter numismata aurea Ducis Parmensis, Tab. XXVIII. legitur tantum, VICTORIA AVGG. In tribus pariter solidis aureis e Gaza Regia, victo-RIA AVGG T. VICTORIA AVGG Z. VICTO-RIA AVGG O. Apud Gretserum, loco citato, VICTORIA AVGG H. Victoria Augustorum, tertio, septimo, octavo, & none numismate confignata. Apud D. Comitem de Vaux, nummus ejusdem prorfus typi aureus habet, VICTORIA AVGUZ Vittoria Augustorum septimo numismate confignata. Apud P. CHAMILLART, alius ex auro simillimus, VICTORIA AVGU 8 nono. Apud D. Abb. FAU-VEL, pariter aureus, VICTORIA AVGU I decimo. Ubique conos. Simillimum huic nummo protulimus fuo loco nummum Mauricii Aug. quæ fimilitudo fimul ambos gessisse principatum arguit.

Ibid. 13. D. N. FOCAS PERP. AV. Capite cincto gemnus. .)(. victoria avgvsti. Victoria dextra tenet crucem oblongam, cujus in apice summo est Christi monogramma: sinistra orbem Romanum, cui Crux est superposita. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est

in Cimelio D. FOUCAULT.

Ibid. 14. D. N. FOCA PERP. AVG. Capite cincto diademate e gemmis, cui Crux imposita est: dextra tenet crucem oblongam. )(. K cum sidere Solis superposito, Kairaei. Infra, RAVENA pro Ravenna. Est ex ære minimo nummus eximius, in Cimelio P. CHAMILLART.

Ibid. 15. D. N. FOCA CPERP. AVG. Caput tectum pileo e gemmis, cui Crux est superposita.

Dominus noster Foca Casar Perpetuus Augustus.)(1 Crux cum litteris quatuor FOCA ad angulos totidem oppositis singulis. In imo, litterze A & V implexæ Augustum significat. Est hic nummus perpulcher ex ære minimo apud D. Abbatem FAU-

Ex his porro nummis discimus, Focam Augustum fuisse, summum Imperatorem non fuisse. Nam eans ob rem nullus ei datur in nummis clypeus, halta nulla, nec galea, quæ funt infignia fummorum lmperatorum, in numismatis saltem sæculi Theodoliami ac Justinianei: adeo ut non sit censendus summus Imperator, qui his omnibus careat infignibus. Tantummodo igitur Augustali cultu & habitu in suis nummis Foca repræsentatur; cum orbe Romano scilicet, cui Crux est superposita, cum codice Evangelico, & cruce: sæpe etiam cum effigie Deiparæ ad latus incedentis.

30.

# APTEMIVS ANASTASIVS, circiter annum Christi 476.

Tab. XIII. D. N. APTEMIVS ANASTASIVS MHLA Vultus Aptemii pectore tenus, dextra tenet orbem Romanum, cum cruce. .)(. VICTORIA AV570. Crux cum gradibus. Infra, conob. Est aureus sane perrarus, qui suit olim in Cimelio Cardinalis Buoncompagni, ut D. Vaillant refert in schedis suis, pag. 31. sed absque ulla numismatis expositione. Forma autem ipsa, vel si sola sit, & elegantia nummi, ipsaque superscriptio, clamat aperte viris in hoc genere eruditionis expertis, non ultra hæc tempora differri posse Aptemii Anastasii magistratum. Legendum vero haud dubie est: Dominus noster Aptemius Anastasius, Mauricii Heroïs Legatus. Quartum hujus formæ numisma. .)(. Victoria Augustorum. Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Heroem Christianum appellatum fuisse Mauricium Aug. superius vidimus, §. 24. in nummo 12. Si nummos autem Filepici superius allatos §. 27. num. 5. 6. & 7. cum ifto conferas, ambos intelliges, Filepicum, inquam, & Aptemium, legatos in provinciis fimul fuisse sub Mauricio Imperatore. Docet præterea hic nummus, fuisse Aptemium patre Apremio natum, homine Latino, ut nomen indicat; matre Anastasia, Anastasii Aug. filia, hominis Græci: Quæ causa est quamobrem maternum hic nomen, quamvis Augustale, secundo tantum Ioco ponatur. En quem in Artemium ex Aptemio, in Græcum hominem ex Latino scriptores historici converterunt, ac tribus propemodum annis prodiderunt Constantinopoli imperasse; annis Christi 713. 714. & 715. Est idem nummus etiam Londini in Cimelio D. (Milord) Harvey: aurei solidi mole: & in co APTEMIVS legitur adeo conspicue, ut nihil magis. Sic enim scripsit ad me D. de Clesves, qui vidit.

Žì.

# HERACLIUS AUG. Anni in numismatis Heraclii Aug. notati, ab anno Christi 476. ad annum 491.

Tab. XIII. 1. D. N. HERACL. PERP. AVG. Caput tectum pileo gemmis consuto, & cristato, cruce superposita: dextra gestat orbem Romanum cum cruce. .) (. Anno 1. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære mediocri, apud Patinum, pag. 499. Sed haud dubie hunc ipsum nummum attentius legit ac felicius D. de Peiresc, in Collectione ms. pag. 346. Dn hracli Perp Avt: id quod nos sic interpretamur: Dominus noster Heraclius Imperator, Perpetuus Augustus Urbium Transpadanarum. Vide quæ dicturi sumus & sequente, num. 14.

1bid. 2. D. N. HERACL. PERP. AVG. Caput cinctum diademate e gemmis, cruce superposita.

.)(. ANNO 1. M cum cruce, Christiani Mercatores, NIKO Nicomedia negotiantes, E quintum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno in Museo nostro.

Ibid. 3. D. N. hract (Sic) Perp. Avg. ut proxime. .)(. Anno II. M cum superposita cruce, Christiani Mercatores, niko Nicomedia negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderum. Est ex ære magno ibidem. Alter nummus est huic similis in Cimelio P. Chamillart, ex ære magno, sed cum litteris B kyz secundum Cyziceni cuderunt.

Ibid. 4. D. N. hrach. Perp. Avg. Caput

cinctum diademate e gemmis; dextra tenet orbem Romanum, cui Crux est superposita. .)(. Anno 11. M cum eruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, E quintum hoc numisma eo anno cuderunt. Est ex zere mediocri, in Const. Christ. pag. 112. versu 1.

Ibid. 5. DD. NN. ERACLI. ET ERA. CON. Domini nostri Heraclius Imperator, & Heraclius Constantinus. Ambo incedunt, & singuli suum orbem Romanum cum superposita cruce tenent: alter major, qui senior, præit: sequitur alter, qui minor est; quippe silius. .)(. Anno III. M cum cruce, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno eo cuderunt. Est exære mediocri, ibidem, versu 3.

Ibid. 6. D. N. HERACL. I. PERP. AVG. Dominus noster Heraclius Imperator, Perpetuus Augustus. Caput, ut in nummo 1. .) (. ANNO 111. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, KYZ Cyzici negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Museo P. Jober T.

Ibid. 7. Tria capita: medium Heraclii patris, & finistrum filii multo minus, cum superposita singulis cruce: dextrum, filiæ Heraclii, absque cruce, ut in nummis annorum viii & xvi. Epigraphe detrita..)(. Anno iiii. K cum Solis sidere & insta, Rom. Kaloagi, Mercatores Romani, hoc est, Romano in Galliis Principi subditi, hoc numisma dicarunt. Est ex ære minimo, in Museo P. Chamillart.

Tab. XIV.8.D.N.herac. Et hera consta. Domini nostri, Heraclius, & Heraclius Constantinus. Ambo incedunt, ut in nummo 5. & in capite crucem gestant. .)(. Anno 1111. M cum superposito Christi monogrammate, Christiani Mercatores, con Civitatum omnium Narbonensium, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære magno, in Cimelio Domus Prosesse. In Museo nostro, huic simile ex ære mediocri, habet e quintum.

Ibid. 9. dmn ERACLO CONSVLII. Vultus duo; senior, qui sinister. Quod si sunt autem duo in pictura, totidem esse oporter in titulo. Cave igitur credas hic Consulem secundum dici Heraclium. Nam qua etiam lege artis Grammaticæ diceretur, Eraclio Conful? Sed mecum, fodes, animadverte, Heraclium patrem & filium Constantinum hic repræsentari: legendumque esse propterea, sic divisis discretisque litteris: d. m. n. ERACL. I O. CONS. v. i. i. ii. ut sententia sit: Domino majori nostro Eraclio Imperatori obsequens Constantinus venit Legatus in Italiam, nempe transpadanam. Neque enim dm pro domino tantum fignificando scriptum usquam offendas. Legatorum Mauricii Aug. sæpe vidimus superius in nummis fieri similiter mentionem: Suos pariter habuit Heraclius Augustus & Imperator. Tiberium Constantinum similater v A DIAI venisse ad Italiam adjungendam Imperio, vidimus §. 20. num. 13. Mirificus numismatum omnium hoc ævo consensus est, in commemorando munere Legatorum, & Italia Transpadana, & Urbium Narbonensium Augustali præsectura,& Augustorum sede in eotractu, & Mercatorum ibi commercio. Certabant Monetarii, quis majore artificio complecteretur in numismatum titulis, quid quisque Augustorum ageret. Cur altum interim de rebus Orientalibus filentium est, si ibi Augusti hi fuere, ut libris creditur? .)(. ANNO .... Litteræ, quæ quotus ille annus esset, indicabant, sunt erasæ. M. cum superposita cruce, Christiani Mercatores, AAEEAN Alexandria Ægypti negotiantes, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere, in Cimelio D. FOUCAULT.

Ibid. 10. D.N. ER. PP. AV. Dominus noster Eraclius Perpetaus Augustus. Caput tectum pileo, ceteraque ut in nummo 1..)(. ANNO VII. M cum Ecce 3 cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, A quartum hoc numisma istius anni honori Principis cuderunt. Est ex ære magno,

in Cimelio P. CHAMILLART.

Tab.XIV.11.D D.NN.HERACLIVS ET HERA CON. PP. A. Domini nostri, Heraclius, & Heraclius Constantinus, Perpetui Augusti. Tria capita, ut diximus in nummo 7. .)(. ANNO VIII. M cum cruce superposita, Christiani Mercatores, RA Ravennates, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex zere mediocri, in Const. Christ. pag. 112. versu 5.

Ibid. 12. DD. NN. ERA. ET ERA. CONS. PP. A. Duo Augusti stant. .)(. ANNO XII. M cum cruce, con I Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium, tertium hoc numisma anno isto cuderunt. Est in Thes. Brandeb. pag 855.

Ibid. 13. D. N. HERACLIVS AVG. Vultu seniore, barbato, capite cincto gemmis, cum cruce superposita: dextra orbem tenet, cui crux est impofita. .)(. I Imperator. ANNO XII. Est ex ære minimo, apud D. DE BozE. Subjectas in imo margine litteras CAT interpretamur, Civitates triginta Transpadanæ, ut fecimus in Mauricio Tiberio. Simul autem ambos gessisse principatum, hæc utriusque nummorum fimilitudo admonet.

Ibid. 14. Capita duo, Heraclii patris, & Heraclii Constantini filii, cruce superposita utriusque capiti, fine epigraphe. .)(. Hinc I inde B cruce intermedia, imposita gradibus. Anno duodecimo. Infra, AAEZ Alexandria. Est ex ære minimo, in Cimelio P.

CHAMILLART.

Ibid. 15. . . ERA. . . . Tres stant: medius est Heraclius pater: dextro latere, Heraclius Constantinus filius: sinistro Heraelii filia. Singulorum capitibus imposita crux est: filio tegmen capitis virile, Græci moris: filiæ, muliebre Singuli orbem Romanum tenent, cui crux superposita est. Cum patre & filius & nata jungitur, quoniam ea pro dote afferret ei cui nuberet, ut ex eo conjugio natus Cæfar esset, & jus haberet ad principatum Augustalem. .)(. ANNO XIIII. M cum cruce superposita, Mercatores Christiani,  $\Theta \in C$  Thessalonice negotiantes, B fecundum hoc numisma hoc anno cuderunt. Est illud ex ære mediocri, apud D. Abb. de Fontenu, Parisiis.

Ibid. 16. DD. NN. HERACLIVS ET HE-RA. CON. PP. A. Omnino ut in nummo II. .)(. ANNO XVI. m cum cruce, RAV. A. Christiani Mercatores Ravennates, primum hoc numisma anno co cuderunt. Est in Const. Christ. pag. 112. versu 5. ex ære mediocri, & in Museo San-Genovefano.

Ibid. 17. d n. herac. . . Av. Caput pileo tectum, gemmis consuto & cristato; cruce superpolita: dextra gerit ipse orbem Romanum, cruce insignitum; læva clypeum: latere nummi finistro crux addita est oblonga. .) (. ANNO XX.XX. Anno quadragesimo a Mercatura restituta, sive (quod idem est) ab anno Justini Aug. primo. Incidit hic annus quadragelimus in annum Heraclii quintum; idemque notatur in nummis Focæ Aug. anno ipsius principatus septimo. Est hic nummus ex ære magno apud D. Fradet, in hac Parisiensi civitate, auro contra carus: quippe quo certissime demonstratur, una cum Heraclio Focam administrasse imperium: annosque istiusmodi in nummis utriusque notatos, non annos esse gesti principatus, sed Mercaturæ restitutæ, quæ in Oriente facienda esset. Est autem hic nummus percussus a Mercatoribus TEs hoc est, Thessalonica negotiantibus. Hi pactiones fecisse videntur, cum Augustis, in singulos annos vicenos: quæ causa est, opinor, cur punctum hicadpolitum fuerit post duas priores denarıı notas: ut fignificetur nimirum, alterum jam vicenarium effluxisse, sive secundum in vicenos annos contractum Mercatorum cum Augustis. Habemus hujusce nummi formam in cera impressam.

Alia numismata HERACLII AVG. post annum Christi 476.

Tab. XIV. 1. DD. NN. HERACLIVS ET HERA. CONST. Domini nostri, Heraclius, & Heraclius Constantinus. Ambo Augusti sedent; sed sinister, qui filius, paulo minor: suum quisque orbem Romanum, cui crux imposita est, dextra tenet: crucem ambo gestant in capite: crux inter utrumque mediam occupat superne aream. .)(. Crux pedata, Croix patée, orbi Romano imposita, & gradibus tribus. Devs ADIVZA ROMANIS. Egregia prorsus epigraphe, quæ & pietatem Augustorum indicat erga Christum Dominum Verbum Dei hominem factum, ac promortalium genere crucifixum: & Transpadanos a Romanis iterum defecisse docet. Sententia enim harum vocum ac litterarum hæc est: Christe Deus apud Deum, iterum Urbes Transpadanas adjunge Romanis, subintellige, Urbibus. Est hic nummus ex ære mediocri, in Museo S. Genovesæ Parisiis, & in Const. Christ. pag. 112. versu 4. Est idem aureus in Thesauro Regio, & apud Baronium, ad annum Christi 627 num xxix. Devs ad Deus apud Deum hie legi oportere, Crux ipsa admonet: Nam Christum illa fignificat, nec proinde hic Deum præcise, sed Deum Christum indicat invocari, qui vere est Deus apud Deum; ut initio Joannis Evangelii de ipso prædicatur: Sacrosanctum Jesu Christi Evangelium secundum Joannem. Jesus ille Christus in principio erat Verbum, & Verbum erat APUD DEUM, & DEUS erat Verbum: ergo & DEUS APUD DEUM. Hoc ille, inquam, erat in principio apud Deum. Jam IVT pro Italiæ Urbibus Transpadanis, in superiorum etiam Augustorum numismatis sæpissime animadvertimus. Denique Verbum adjungendi habes etiam in Trajani nummo præclaro, DARDANICI, cujus sententia est: Dacos a Romanis deficientes adjunxit nuper Imperio Casar Imperator. Et in nummo Tetrici Imp. TETRICVS AIG. PP. AVG. hoc est, Tetricus adjuncta Imperio Gothia Perpetuus Augustus. Quorum duorum numismatum superscriptio plane ejusdem formæ est, cum his quas in Justino, Tiberio, Mauricio, Foca, Heraclio, aliisque Augustis interpretamur, cum primis dumtaxat litteris vocum fingularum fimiliter constent: hoc est, simplex historia sive narratio rerum gestarum est: eodem Narbonensium, qui hæc numismata cuderunt, sub Trajano & Tetrico, usque ad Justinianeum istud sæculum ingenio. Certe VOX ADIVTA VOX nihili est, non vox Latina, si cum dandi casu jungatur. In Cimelio Sereniss. Ducis Parmensis, nummus idem est argenteus, exesa parte priore epigraphes, ita ut solum appareat pars ista posterior, ROMAN: deinde dextro crucis latere I: ut sententia sit: Deus apud Deum, iterum Urbes Transpadanas adjunge Romano Imperio.

Ibid. 2. DD. NN. HERACLIVS ET HERA. const. Ambo sedent, ut proxime dictum est. .)(. Crux extremis capitibus jugata, orbi Romano imposita est, INDICTIONE ZIII. hoc est, Indictio Negotiatorum Transpadanæ Italiæ secunda, XX Vicesima persoluta. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 112. versu 4. Sic in nummo 8. Mauricii Imp. vidimus IND. II. N. M. Indictone secunda Narbo-

nensium Mercatorum.

Ibid. 2. D. N. ERACLIO AVG. Capita duo cincta gemmis: alterum vultu senili, dextrum latus occupat: alterum, multo minus, & adolescentis. .)(. XX. & infra, ROM. Mercatores Romani vicesimam persolverunt. Est ex ære minimo, ibidem, versu 3. At est in Museo P. CHAMILLART, cjusdem molis numisma ceteroqui istius simillimum; in quo temen conspicue legitur DN ERACLIO

RVN: ubi fortassis Du-Cangius in suo minus conspicuo conjecit scriptum suisse, D. N. ERACLIA. AVG. At nostro quidem judicio ita sejungendæ ac discernendæ litteræ sunt; D. N. ERA. C. L. I. O. R. V. N. ut sententia sit: Dominus noster Eraclius, Constantinum legatione Italiæ obita reddidit Urbibus Narbonensibus. Missum ab Eraclio patre Constantinum in Italiam Legatum vidimus §. sup. num. 9. Nunc redux cx ea legatione dicitur: & ut sunt in pictura Augusti duo, sic iidem in titulo sunt.

Tab.XIV. 4. DD. NN. HERACLIVS ET HERACL. CONST. PF. AVG. Vultus duo: senilis alter, qui dexter est: adolescentis alter. Ambo capitibus cinctis diademate e gemmis, cum cruce in vertice. Crux mediam nummi aream superne obtinet. .)(. XX. Vicesimam persolverunt Mercatores RAV. Ravennates. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 112. versu 2. Sidus Solis tum in isto, tum in superiore numismate additum, Romano Principi subjectos Mercatores indices.

tores indicat.

Ibid. 5. DON HER IA Domus Nobilissima Heraclii Imperatoris Augusti. Tria capita, ut superiore S. diximus, in nummis 7. 11. & 15. annorum 111. VIII. & XVI. .)(. XX Vicesimam RAV Ravennates Mercatores persolverunt. In medio litteræduænexæ HK Ἡράκλειος Καϊσας. Εχ ære minimo, ibidem, versu 5. Confer cum isto nummum Focæ ΦΚ. alterumque Leonis & Constantini ΛΚ. Numquam DO pro Dominus in nummis scribitur; & debet cum pictura congruere titulus. Nobilissime soli Cæsares dicuntur in nummis.

Ibid. 6. DD. NN. HERACLIVS ET HERACL CONST. PP. AVG. Vultus duo, ut in nummo 4. .)(. VICTORIA AVGGG B Victoria trium Augustorum, secundo isto numismate consignata. Crux in extremis capitibus jugata, une croix potencée. Infra, conob Givitates omnes Narbonenses obsulerunt. Est aureus, apud Baronium, ad annum 627. num. 29. & in Const. Christ. pag. 112. versu 2. sed ibi mendose est avgggp primo.

Ibid. 7. D. n. ERA. ET ERA. CONS. PP. A. Domini nostri, Eraclius & Eraclius Constantinus Perperui Augusti. Vultus duo, ut in nummo 4..)(. Crux, ut supra. VICTORIA AVGGE Victoria Augustorum duorum, quinto numismate consignata. Conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est in Const. Christ. pag. 112. versu 3.

Ibid. 8. D. N. HERACLI PERP. AVG. Dominus noster Heraclius Imperator Perpetuus Augustus. Caput tectum pileo, gemmis conluto, & cristato, superposita cruce. .)(. Crux, ut in nummo 6. VICTORIA AVGG H estavo numismate consignata. CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus ibidem, versu 1. & in Thesauro Regio. Apud Occonem, pag. 587. legitur, AVGGGH. Quemadmodum in aureo pereleganti vidimus apud D. Marchionem de Montauban: D. N. HERACLIVS PP. AVG. .)(. VICTORIA AVGGGH. Instra, CONOB. In Thesauro Regio quatuor in primis hi aurei sunt.

DD NN HERACLIVS ET HERA CONST PF A.

Duo Augusti sedent, quorum alter major, minor qui sinister est.

VICTORIA AVGG E quinto numismate config-

VICTORIA AVGG Z Septimo.
VICTORIA AVGG H ostave.
VICTORIA AVGG I decimo.

Omnes subscriptum habent conos.

Ibid. 9. D. N. HERACLIVS PF. AVG. Caput gemmis cinctum. .)(. VICTORIA AVGG. Crux, ut supra. conos. Aureus est in Cimelio Domus Professa Societatis Jesu Parisis. In Thesauro Re-

gio pariter aureus, huic ceteroqui simillimus, habet VICTORIA AVGG E quinto numismate consignata.

Ibid. 10. Eadem inscriptio & pictura. .)(. Crux ut supra. victoria avgvstorvm. Aureus apud Baronium, loco citato, & in Thes. Brandeb. pag. 854. Infra, conob.

Ibid. 11. D. N. HERACLIVS PP. A. Dextra tenet orbem cum cruce. .) (VICTORIA AVGUI Victoria Augustorum, decimo numismate confignata. Crux ut supra: & conob. Aureus est apud D. Abb. FAUVEL.

111d. 12. D. N. HERACLIVS PP. AVG. ut in nummo 9...)(. VICTORIA AVGVSTORVM. Victoria dextra coronam oftentat, læva tenet orbem Romanum, cui Crux est imposita. Infra, con o B. Aureus est in Thesauro Brandeb. pag. 854. cui nummos similes in Foca & Mauricio vidimus. Non est hic tamen in Thesauro Regio.

Ibid. 13. D. N. HERACLIVS PP A. Caput cinctum diademate e gemmis. .)(. Crux in extremis capitibus jugata, fine inscriptione. Est argenteus in

Const. Christ. pag. 112. versu 2.3.

Ibid. 14. D. N. HERACLIU ET HERA CONST PP AVT. Sic enim conspicue scriptum est in aureo nummo, quem vidimus apud D. Comitem de Vaux. Vultus duo, cruce capiti utrique imposita: cruce alia rursum inter utrumque superne posita: senior alter, alter est adolescens. Domini nostri He-raclius Victor, & Heraclius Constantinus, Perpetui Augusti Urbium Transpadanarum. Gallice: Gouverneurs perpetuels des Villes du Piémont & du Milanois. Heraclius pater Vitter cognominatur de nomine avi sui materni Fl. Victoris Augusti: Heraclius filius, Constantini cognomen habet a materno proavo patris Vide stemma superius delineatum §. 22. Numquam in nummis aut tvliv aut clavdiv aut HERACLIU, scriberet Monetarius vel maxime rudis in arte sua, pro IVLIVS, CLAVDIVS, aut HERACLIVS. .)(. VICTORIA AVGGT Videria Augustorum duorum tertia. Crux in extremis capitibus jugata. Infra, conos Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Sic in Gallieni nummo uno legitur, VICTORIA AVGG T GERM. Victoria Augustorum duorum tertia Germanica.

Ibid. 15. d N HERACLIVS T PP Av. Caput cinctum gemmis. Dominus noster Heraclius Transpadanorum perpetuus Augustus. .)(. Crux in extremis capitibus jugata. VICTORIA AVGVSti. Infra, CONOB. Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est

aureus, apud D. de Clesves, Parisiis.

1bid. 16. D. N. ERAC. . . . Capite tecto piles e gemmis, cruce superposita. .) (. N M cum cruce, & Solis sidere: Christiani Narbonenses Mercatores; Romano Principi subditi. Est ex ære minimo, in Cimelio P. CHAMILLART. In alio ejusdem formæ ac sabricæ, apud D. Abb. FAUVEL, est D. N. HERACL. Cetera sunt plane eadem. Huic nummo simillimi sunt tres Focæ nummi, superius allati §. 29. quartus, quintus, & sextus. Ex quorum inter se comparatione, intelliges simul principatum ambos gessisse, & magno contensu inter se, Focam & Herachium, ipsumque Mauricium, cujus est haud multum absimilis nummus superius a nobis inter Mauricianos 7. loco positus.

#### MAURICII Avg.

Tab. XIV. Adversatur præterea in Thesauro Regio aureus Heraclii Aug. medaglio, ut appellant, ejus magnitudinis, quam exhibuit Du-Cangius; tum in Dissert. de inserioris ævi Numismatibus, Tab. 1v. tum in Const. Christ. pag. 112. Et nos similem habemus argenteum: sed cujusmodi omnes nemo non consitetur esse recentes ac spurios; nec dignos prointed.

de, qui in hoc opere describantur. Vestitus Heraclii & tegmen capitis (ut insulfas inscriptiones omittam, partim Græcas, partim Latinas,) non est istius formæ, quæ in nummis Heraclii aliorumve Augustorum conspicitur, sed pileus quidem pæne Turcicus; pallium vero instar trabeæ sacerdotalis: ac præterea utraque manu Heraclius ibi barbam suam mulcet inepte & indecore.

33.

Stemma Heraclianæ gentis ex nummis.

FL. CL. CONSTANTINUS JUN. NOB. C.E.S.
Hujus nepos

FL. VICTOR. P. F. AUG.
Flavia, cui maritus Heraclius.

Heraclius CONSTANTINVS HERACLIVS Con-AVG. paulo post HERA-CLIVM AVG. fratrem suum, & cum ipso.

Constan- constans constan- Heraclius Herativs avg. Cæfar. Tinvs constan- clia,
cum patre. Cæfar. Tinvs avg. concum patre. jux
Leonis

Leonis Aug.

Numquam Imperium Romanum transiit a patre Augusto quoquam continue ad nepotem; sed post Augusti filium interjectus est a Senatu aliquis ex agnatis, cui munus Augustale deferret. Ita post Heraclium & filium ejus, immo post annum Heraclii undecimum, delatus est principatus ad Constantinum

Heraclii fratrem & filium ejus. Heraclius nomen est gentis, & a patre acceptum, homine Græco, ut nomen suadet: Constantinus vel Constantius, cognomen a matre. Cum sit enim alterius familiæ cognomen, oportet esse maternæ. Heraclius non apposuit cognomen, quoniam primus esset gentis suæ titulum Augusti adeptus; & vellet familiæ suæ decus publicare; nec opus haberet ab aliis e lua gente aliter distingui, quam eo Augusti titulo. Filius ejusdem apponere cognomen debuit, ut se in nummis a patre secerneret. Frater Heraclii, qui & fratri & filio fratris suppar & superstes fuit, satis habuit cognomen Constantini apponere, ut a fratre fecerneretur in nummis: quamquam & paternæ gentis nomen Heraclius interdum adjicit, præponitque, ut par crat, cognomini: quoniam timendum non erat, ne cum fratris filio, qui pariter fuit Heraclius Constantinus, confunderetur: siquidem & solo vultu, qui in eo, quippe patruo, senilis fuit, satis conspicue discriminaretur. Cur autem Constantini, Constantii, & Constantis nomina appareant, jam perspicuum est causam hanc fuisse, ut unde genus maternum ducerent, nempe ex familia Fl. Claudia Constantinorum, unde & Heraclium patrem cognominatum etiam fuisse Victorem superius animadvertimus, ex

34.

illis cognominibus appareret.

# De Cruce extremis capitibus jugara in nummis Heraclii Aug.

Qui crucem in extremis capitibus jugatam, gradibusve impositam, idcirco pictam in nummis Heraclii putant, quod is crucem Domini a Persis receperit, non animadvertunt illi, quam nullo ea conjectatio fundamento nitatur. Primum enim, nummus Tibe-

rii Constantini aureus in Thesauro Regio, apud Oci conem, pag. 584. & apud Du-Cangium, pag. 102, fimilis omnino formæ crucem depictam habet, atque numismata Heracliana. Et cum Heraclio quidem principatum eum tenuisse similitudo nummiadmonet; cademque in Heraclii ipsius etiam nummo superscriptio, victoria Avggh Victoria Augustorum duorum, qui funt, ut §. 21. num. 1. diximus, Tiberius & Heraclius, ottavo numismate confignata. Sed ut ut est, Tiberii Constantini nummus ex auro hanc iplam crucis formam exhibet, quæ in Heraclianis cernitur; cum tamen annis amplius triginta antecesfisse Heraclium, crucis vero recuperationem annis amplius quinquaginta Tiberius Constantinus vulgo existimetur. Deinde si propterea crux in extremis capitibus jugata in nummis est Heraclii depicta, quoniam is crucem Domini recepit a Persis, certe oportet crucem Domini ipsam sic jugatam credi fuisse. Nam alioqui crucem decuit simplicis formæ pingi, qualis in nummis visitur anteriorum Augustorum. Atqui jugatis capitibus fuisse crucem Domini falsum est. Non potuit igitur hæc crucis forma seligi ad id significandum, quod adhibita ad eum diem effigies crucis altera aptius indicaret. Denique qui recuperatum ab Heraclio crucem Christi referunt historici scriptores, ii anno Heraclii xix. rem gestam fuisse narrant: nummi vero antiqui annos sedecim dumtaxat Heraclio tribuunt.

# 35.

Simul Augusti fuere,
TIBERIVS CONSTANTINVS, MAVRICIVS,
FOCAS, HERACLIVS, CONSTANTINVS frater
Heraclii.

Tab. XV. Hæc numismata fuperius suis locis explicuimus; sed hic sub unum conspectum ea reprætentari iterum oportuit; ut hos Principes simul gessisse Magistratum ex simili nummorum forma & fabrica quivis intelligat.

36.

# CONSTANTINVS

Heraclii Aug. F.

Tab. XV. Qui in Heraclii patris nummis Heraclius Constantinus Aug. appellatur, idem in hoc fingulari aut perraro certe aureo numismate, solo Conitantini Aug. nomine appellatur, adolescens annorum haud amplius viginti; vultu imberbi, capite cincto gemmis, cruce capite superposita: D. N. CON-STANTINUS PP. AV. Dominus noster Constantinus Perpetuus Augustus. .)(. VICTORIA AVGU 8 Victoria Augustorum, nono jam numismate confignata. Crux in extremis capitibus jugata, & tribus impofita gradibus aream nummi implet. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. In area deinde, latere lævo, I Imperatori. Est aureus fabricæ perelegantis, apud P. CHAMILLART. Characterum autem & fabricæ elegantia, simul & similitudo promemodum indifereta partis aversæ & inscriptionis cum Heraclii nummis, clamat aperte esse nummum istum Constantini filii Heraclii.

37.

#### De Nummis post Heraclium cusis, Viri Cl. Du-Cangii hæsitatio.

De nummis post Heraclium, ut vulgo creditur, percussis, ita pronunciat Vir eruditus Du-Cangius, in Dissert. de inferioris ævi Numismatis, sect. LXXII.

pag.

pag. 50. Hi omnes & similis pæne typi pessime omnino effiziati sunt nummi: quos tametsi alicujus ex Heracliana familia Imperatoris, ex numismatum istius evi collatione esse pro certo baberi debeat, cui tamenadscribendi non plane constat. Cum enim is Constantinus d:catur, plutesque in eadem Heraclii gente occurrant hac nomenclatura Augusti; vix tamen ex iis aliquis reperitur, cui & typi & Augustorum una ac simul imperantium, qui in iis effinguntur, numerus; ut & adfcriptæ denique imperii annorum notæ conveniant. Nam ut numismatis auctor retegatur, necesse est ut demus aliquem Constantinum, qui anno imperii primo ejus fuerit ætatis, ut barbam induisse sat promissam dicendus sit, uti exhibetur in primo numismate: in quo cum solus appareat & unicus, tunc temporis imperii collegam non habuisse colligitur. Necesse est praterea, ut is Constantinus bines babuerit postea Augustæ dignitatis collegas sat adultos, ut pote Pogonatos sub extremos imperii annos, &c. Post longam denique distertationem, ex qua intelligere se confitetur, non posse cum scriptoribus rerum Romanarum sive Byzantinarum nummos veteres conciliari, exclamat. Quis igitur ita felix, ut nodos istos intricatos solvat? . . . Sed cum in bisce difficultatibus fateamur ultro nos cum doctioribus cœcutire, aliis quibus otium erit, & felicior aura aspiraverit, has examinandas relinquimus.

## Constantinvs frater Heraclii Aug.

Cum Constantino, Constantio, & Constante liberis ab anno Christi 486. ad annum 514.

Tab. XV. 1. Imperator barbatus, cruce capiti superposita, orbem Romanum tenet, cui imposita crux est: ad finistrum latus adhuc adpicta crux, fine epigraphe. In parte aversa, implexis litteris xursav-71005, AN I. Anno primo. Est nummus elegantis fabricæ, parte politica præsertim, ex ære mediocri, in Cimelio P. CHAMILLART.

Ibid. 2. Imperator vultu barbato, capite gemmis cincto, cum cruce in vertice: Gestat dextra manu orbem Romanum, cui crux superposita est: sine epigraphe. .) (. I cum cruce: Christiano Imperatori. ANNO 1. Est ex ære minimo, in Museo P. CHA-MILLART: & in Const. Christ. pag. 114 versu 1. 2. Hunc nummum Du-Cangius confitetur, neque Constanti posse convenire; quippe qui cum Imperator est salutatus, anno Christi 641. ut quidem historiæ perhibent, vix decimum ætatis annum excessisfet, ut pote natus anno 630. nec proinde potuerit primo imperii anno barbatus pingi: Neque Constantino ipsi Pogonato ejus filio; siquidem & imberbem eum fuisse anno primo produnt historici, & anno imperii xvII. eum obiisse referunt, cum hic habeat annos xxix. in nummis suis; nec denique ullos habuit filios aut fratres, Constantini, vel Constantii, vel Constantis nominibus. At hunc si fratrem fuisse dixeris Heraclii, & in serie Augustorum ac temporum dirigenda nummos tantummodo consuluerimus, plana sunt & aperta omnia. Duo sunt hujus typi numismata in Museo S. Genovesæ, teste Du-Cangio, in Dissert. de inferioris ævi Numismatis, pag. 10. Barbam gerit Constantinus iste promissam, quoniam Graco se patre genitum gloriaretur, & mores Gracos amaret, quos Heraclius populariter neglexerat, ut se Romanis magis commendaret.

Ibid. 3. Vultus duo: ienilis alter ac barbatus, Constantini patris: alter juvenilis, Constantii filii. Capitibus cruces impositæ. Epigraphe nulla. .)(. M cum Christi monogrammate, Christiani Mercatores, A primum hoc numisma anno isto cuderunt. ANNO 51 Anno septimo Constantini Aug, se j i su Societatis edicto Imperatorum iterum stabilitæ, anno quinto. Est hic nummus ex ære magno, in Museo P.

CHAMILLART. Confirmat is autem ac mirifice Itabilit nostram Chronologiam. Qui enim annus ab instituta ea sub Justino societate Mercatorum postremus in nummis occurrit, est x vii. Is incidit in annum secundum Constantini. Anno igitur sequente, qui Constantini tertius, edicto Imperatorum, Constantini, Mauricii, & Heraclii, iterum stabilita ea focietate, quintus annus postea plane incurrit in annum septimum Constantini. Vide Chronologiam initio hujus sæculi Justinianei propositam.

Ibid. 4. Tres Principes dextrorsum incedunt: Constantinus pater, Constantinus & Constans filii Cæsares; maximus omnium is, qui medius: singuli & crucem gerunt in vertice, & orbem Romanum dextra gestant, cui crux est superposita; sine epigraphe. .)(. Anno xiii. M cum cruce, con F Christiani Mercatores Civitatum omnium Narbonensium tertium hoc numisma eo anno cuderunt. Est exære minimo, in Const. Christ. pag. 114. versu 4. In alio ex ære mediocri, apud P. DE VITRY e Societate nostra, Tres Principes pariter incedunt: in aversa parte, Anno x. M cum cruce & littera B. sed litteræ in imo margine positæ, usu detritæ legi non possunt.

Ibid. 5. Tres Principes incedunt, ut in nummo .)(. ANNO X511 Anno decimo octavo. Litteræ inferius positæ sunt ignotæ significationis. In alio simili e Museo nostro sic sunt, NVII. M cum Christi monogrammate & \( \Gamma\) fignificat, Mercatores Christiani tertiam hoc numisma anno isto cuderunt. Nummus est ex ære medioeri, in Const. Christ. pag.

114. verlu 4.

ibid. 6. Sine inscriptione, duo Augusti stant: alter, qui major, habitu militari, qui Constantinus pater: alter minor, Constantinus filius, orbem Romanum, cui crux imposita est, dextra gerit: ambo in vertice crucem habent. Crux rursum inter utrumque in summa nummi area. Diversus ille utriusque habitus significat, Constantinum patrem & Imperatorem & Augustum fuisse; Constantium vero silium, Augustum tantum fuisse, Imperatorem non fuisse. .)(. Anno xx. M cum cruce, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, r tertium hoc númisma anno isto cuderunt. Est ex ære maximo, in Museo Domus Professæ Societatis Jesu Parisiis: cui fere similis in Const. Christ.

pag. 114. versu 6. 7. & in Museo San-Genovesano.

1bid. 7. Tres Principes incedunt, ut in nummo
4. .)(. Anno xx. K cum superposita cruce,
Xeisiava Kaisaei. Est ex ære minimo, in Museo

P. CHAMILLART.

Ibid. 8. Sine inscriptione, Augusti duo, ut in nummo 6. sed major ille, qui est vestitu militari, hostem etiam pede proterit. A NNO XXI. M cum cruce, RAV & Christiani Mercatores Ravennates quartum hoc numisma anno isto cuderunt. Est ex ære minimo, in Const. Christ. pag. 114. versu 5. in Domo Professa Societatis Jesu Parisiis, & in Museo San-Genovetano. Ex ære mediocri, in Cimelio P.

Ibid. 9. Sine inscriptione, Augusti duo, ut proxime. .)(. ANNO XXI. Infra, con & in M littera Γ. Cetera ut in præcedente nummo. Est ex ære mi-

nimo, in Const. Christ. loco cit. versu 7.

Ibid. 10. Duo Augusti, ut in nummo 6. sine epigraphe. .)(. ANNO XXII. M cum Christi monogrammate, Christiani Mercatores, CON Civitatum omnium Narbonensium, a quartum humisma iltud hoc anno cuderunt. Est ex ære minimo, ibidem.

Ibid. 11. D. N. Constantini. Dominus noster Constantinus Imperator. Vultus senilis, nec tamen barbatus: dextra tenet orbem Romanum, cui crux est superposita: ad lævam, crux addita.)(. ANNO XXU Anno vicesimo quinto. K cum cruce, Xeisiava Kaleafi, B numisma hoc secundum anno isto Ffff

dedicatum est. Est ex ære mediocri, in Museo P. Chamillar. Non licuit per Senatum induci mores Græcos in orbem Latinum. Itaque vetuit is, ne (quod Constantinus fieri valde cuperet, Græco, ut diximus, patre genitus;) aut nomen ejus in nummis Græce scriberetur, aut si barbatus ipse pingeretur, omnino in his sive Latini nomen ejus scriberetur, sive Græce. Id quod summam supra Augustos Senatus potestatem hoc ipso ævo declarat. Non passus est Senatus Principem sui ordinis hominem Græcum ex facie agnosci. Hinc numismata istius Constantini pleraque carent omni epigraphe; nempe ea præsertim in quibus & barbatus conspicitur, & anni ejus principatus notatur.

Tab. XV. 12. Duo Augusti cum Cæsare, ut in nummo 4. & 5. .)(. Anno xxvIII. M RAV Mercatores Ravennates. Est ex ære mediocri, ibidem: idemque, sed mutilo annorum numero, in Const. Christ.

pag. 114. versu 5.

Ibid. 13. Omnia ut in proxime descripto numismate, præter annum xxvIIII. Est ex ære magno, in Museo nostro. Constantem Aug. produnt historici obiisse anno imperii xxvII. inchoato a mensibus quinque. Non viderant illi nummos duos istos postremos. In ambobus superpositum est litteræ M monogramma

Heraclianæ gentis,  $\frac{P}{h}$  quod in alio numismate in Const. Christ. pag. 114. versu 4. ita pingitur, R

39.

#### Numismata alia Constantini Augfratris Heraclii, cum liberis: post annum Christi 486.

Tab. XV. 1. Vultus duo, barbatus alter, Constantini patris; alter imberbis, Constantii filii, pariter Augusti: quamobrem sunt ambo tecti pileo e
gemmis, cruce superposita: sine inscriptione. .)(.
Vultus duo imberbes, Constantis & Constantini adhuc tantum Cæsarum, capitibus ideireo cinctis dumtaxat diademate e gemmis. x Rom Christiani Mercatores Romani, hoc est, Romano Imperio subjecti.
Est ex ære minimo, in Const. Christ, pag. 114. ver-

Ibid. 2. Constantinvs. Vultus duo, imberbes: alter paulo ætate provectior, qui Constantius: alter pæne puer, qui Constans: adhuc ambo Cæsares tantum, capitibus cinctis dumtaxat diademate e gemmis. Nomen Constantini patris in titulo positum est, pro eo quod antiqui scriberent, LIBERI CONSTANTINI. .)(. XX ROM Vicesimam persolverunt Mercatores Romani. Est ex ære minimo, ibidem,

pag. 116. versu 2.

Ibid. 3. Constantius Aug. Constantini Imp. filius, habitu infolito, nempe Græco, cum orbe Romano, cui crux imposita, quem dextra gerit; & cruce, quam sinistra. Sine epigraphe. .) (. Constans frater, tectum caput habet pileo e gemmis contexto: orbem Romanum, cui crux imposita est, dextra tenet. Infra, hinc X & inde N: positis inter easdem M & A simul implexis: Christiani Mercatores Narbonenses primum hoc numisma cuderunt. Est hic inter Justiniani nummos male collocatus, in Const. Christ. pag. 92. versu 3. ex ære minimo.

Ibid. 4. Vultus duo, ut in nummo 1. sine inscriptione. .) (. Vultus tres masculi imberbes: sed qui medius, altior ceteris, Constantius Aug. filiorum Constantini Imp. natu maximus. Infra, x MA & N ut in nummo præcedente. Est hic exære minimo,

ibidem, pag. 114. versu 5.6.

Tab. XVI. 6. D. N. ERA. CONST. Dominus noster Eraclius Constantinus. Ipie vultu senili ac barbato orbem Romanum gestat, cui crux est superposita .)(. XX cum cruce, & E. Infra, KRTS. Christians Mercatores Karthaginienses Vicesimam persolverunt. Quintum hoc numisma ejus formæ est. Est ex ære minimo, ibidem versu 1. Similem omnino nummum in Foca superius, & in Mauricio vidimus: quodest certissimum argumentum simul ab his tribus gesti aliquo tempore principatus.

Ibid. 6. Constantinvs pp. A. Perpetuus Augustus. Ipse vultu senili, sed barba crispa, non prolixa seu Græca, orbem Romanum, cui crux superposita est, dextra gerit. .) (. Crux aream nummi occupat: hinc X & inde X. Vicesimam solverunt Christiani Carthaginienses Mercatores. Est ex ære minimo, in Museo P. Jobert, & in Const.

Christ. pag. 116. versu 2.

Ibid. 7. CONSTANTINP. Constantinus pater. Eodem vultu cultuque, atque in præcedente nummo. Nr. CTXX cum cruce in media area, & sidere Solis superposito: Christianæ Civitates Transpadana, Romano Principi subjetæ Vicesimam persolverunt. Est ex ære minimo, in Const. Christ. loco citato, versu 3. & in Domo Professa Societatis Jesu Parisiis. Similem huic ommino nummum superius protulimus inter Focæ Aug. numismata. Nondum in Italia Transpadana Lombardi vel Longobardi, aut nomen Longobardiæ vel Lombardiæ potius cognitum.

Ibid. 8. D. N. Constantinus P. Dominus noster Constantinus pater: Cum galea, clypeo, & hasta transverse imposita humero dextro. )(. Me cum superposita cruce: Christianorum Mercatorum quintum hujus formse numisma. Augusti duo togati stantes, tenent singuli crucem oblongam. Est exære maximo, in Const. Christ. pag. 116. versu 1. Similem sere huic, sed ex argento vidimus apud D. Comitem de Vaux: D. N. Constantinus apud D. Comitem de Vaux: D. N. Constantinus pater, cum galea, clypeo, & hasta transverse imposita humero dextro, quod est insigne summi Imperatoris. )(. Augusti duo: Constantinus pater, & Constantinus ipsius filius; cruce intermedia, quæ est orbi Romano imposita.

P Constanus PP A. (sic enim scriptum est, pro Constantinus.) Pater Constantinus Perpetuus Augustus. Vultu annorum XL. aut eo amplius; capite galeato, vultu adverso, clypeo, & hasta transverse imposita humero dextro, ut proxime. Vox illa Pater addita de industria est, quoniam simul esset e liberis istius natu minimus Constantinus Cæsar tantum..)(. VICTORIA AVGVSTORVM B Victoria Augustorum duorum, Constantini & Heraclii, secunda. Insta, conob a Civitates omnes Narbonenses obtulerunt quartum hoc munus. Crux jugata aream nummi occupat. Aureus est, quem D. Fontaine

Anglus, Eques Auratus, nobis oftendit.

lbid. 9. D. N. Constantini cc oia. Constantini vultus senilis, sed barba modica in geminum acumen desinente, seu bisida, pileo tegitur gemmis contexto, cruce superposita: dextra gestat orbem Romanum cum cruce. Nummum hunc refert Du-Cangius, in Const. Christ. pag. 116. versur 1. ex Octavio Strada, pag. 305. hoc modo: D N CONSTANS 1111 CCOIA. Sed deceptum Stradam in hoc genuino numismate describendo, vel incisorema quo usus est, qui litteras siiii pro zini acceperit. Est autem hæc sententia his comprehensa litteris: Dominus noster Constantinus Imperator, Civitatum omnium perpetuus Augustus. Nam littera C geminatur, pertius fignificet: littera ut civitates plurali numero a autem I pro P posita imprudenter a scalptore videtur, cum Monetarius scripserit de more P A. .)(. VIC-TORIA AVGU A Victoria Augustorum, quarto isto numismate confignata. Stat ipse cum filio Constantio Aug. cruce jugata inter eos media; ambo togati orbem Romanum gerunt. Infra, conob: in quo litteras duas priores co Civitates ommes fignificare, hic præter alios nummus docet, in inscriptione

prioris paginæ. Aureus est.

Tab. XVI. 10. d. n. const. onsp. Ipfe vultu fenili, sed barba erispa, non Græco more promissa; cum galea, & clypeo, & hasta transverse imposita humero dextro: Dominus noster Constantinus omnium Narbonensium Senator Perpetuus. Sic Carolus Rex Siciliæ, Divi Ludovici frater, factus est Senator Urbis Romæ; ut testatur numisma istius argenteum ita inscriptum: ROMA CAPVD MVNDI. .)(. CARO-LVS REX SENATOR VRBIS: & quidem Senator ad vitam, ut loquitur Urbanus Pontifex in epistola ad Ludovicum Caroli fratrem; hocest, διαβίε, live Senator Perpetuus. Vide Du-Cangium in Glossario, verbo Senator: ubi Provinciarum Senatores ac Civitatum commemorat. Sic multo antea 7 reverorum Senator Constantinus junior appellatur, in nummo a nobis allato, Sæculi Constantiniani anno xLIX. CONSTANTINUS IVUNS Constantinus junior Urbis nostræ Senator: non (ut olim conjiciebamus) Servator. .)(. Augusti duo togati, Constantinus pater, & Constantius filius, stantes, orbem Romanum cruce infignitum finguli dextra tenent, & crucem gestant in vertice; cruce oblonga ac jugata inter utrumque erecta. VICTRA VIVIX Victoria Augustorum vindicans Imperio urbes Italiæ decem: Transpadanæ nimirum Italiæ decem civitates, quas ibi Plinius commemorat, ut diximus ad nummum 6. Justini Aug. anno ipsius quarto. Est hic solidus aureus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 114. versu 8. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Sic in nummo Tetrici Imp. legitur, IMP. C. TETRICVS RDNVIC Romana ditioni Narbone vindicato Imperii Conservator.

Ibid. II. d. N. CONSTANTINI Dominus noster Constantinus Imperator. Eademessige, atque in nummo 10..) (Augusti duo togati, ut in præcedente nummo. VICTORIA AVG 4 I. Est aureus in Thesauro Regio, & in Const. Christ. pag. 114. versu ult. & pag. 116. versu 1. & apud D. Comitem de Vaux idem argenteus: Victoria Augustorum, decimo isto numismate consignata. Uterque habet insta, eonob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Similem vidi ex auro perelegantem ac nitidissimum: d N CONSTANTINI..) (. VICTOR AAVG VI. Instra, conob. Hunc nummum Du-Cangius pag. 114.

& 116. tribuit Constantino Pogonato.

Ibid. 12. D. N. Constantini 5 con-STANTIG Dominus noster Constantinus Imperator, & Constantius. Vultus duo, ut in nummo 1. Erat Constantinus pater Imperator, Constantius filius tantum erat Augustus, Imperator non erat. Constans & Constantinus, alii duo liberi ejus, ne Augusti quidem. Nec pateretur Senatus in una eademque familia esse tres Augustos simul. Nec mos uspiam finit esle consortes unius principatus, vel magistratus, aut muneris, plusquam duos; unius provinciæ, exempli gratia, Rectores seu Gubernatores: alterum, qui pater, & qui sit Rector idem jure ac merito suo; alterum, qui filius, ob patris menta, cum ipe successionis, si superstes patri suerit. .)(. VIC-TORIA AVGVST. Crux in extremis capitibus jugata. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est aureus apud Du-Cangium in Const. Christ. pag. 114. versu 2. In Regio est victoria Augustorum nono isto numismate confignata. In alio quem vidimus, pariter ex auro, legitur: D. N. . . . . . I INI CT CONSTAN-TIVS P AV Domini nostri Constantinus Imperator, & Constantius, Perpetui Augusti. In altera superficie VICTORIA AUGU H Victoria Augustorum octavo isto numismate confignata. Cetero simillimus Re-

Ibid. 13. d. N. C. 1. . . . Domini nostri Constansinus Imperator. . . . Vultus duo, senilis alter ac

barbatus, more Græco: alter imberbis, tit in nummo 1. & 12. .)(. VICTORIA AVGUZ Victoria Augustorum, feptimo isto numismate confignata. Augusti duo, ut in nummo 10. & 11. Infra, conob. Est ex auro & argento, in Const. Christ. loco citato. Vidimus huic argenteum similem, apud D. Comitem de Vaux; sed absque inscriptione ex utraque parte; solis subscriptis litteris conob. Vidimus & aureum perpulcrum apud D. Marchionem de Montauban; sed in anteriore superficie inscriptio est, d n  $\Delta$  y y i p. In parte postica duo sunt Augusti togati, cum epigraphe, victor a viv H—: & infra, conob.

Ibid. 14. VICTORIA AUGUE Victoria Augustorum, quinto isto numismate consignata. Vultus barbatus, more Græco; & ideireo nomen non superscribitur. Orbem Romanum cruce insignitum dextra gestat. .)(. Principes tres; seilicet Λugusti duo cum Cæsare, dextrorsum incedunt: singuli orbem Romanum dextra gerunt: qui medius, ceteris major: minor, qui dexter, & prior incedit. Sine superscriptione. Infra, conob Givitates omnes Narbonenses obtulerunt. Est argenteus apud D. Comitem de Vaux. Huie similis est, cum VICTORIA Augu θ in Const. Christ. pag. 115. versu 3. ex Museo S. Genovesæ; Parisis, teste Du-Cangio, in Dissert. de inferioris ævi Numismatibus, pag. 50.

Ibid. 15. Principes tres incedunt, ut dictum est proxime, sine inscriptione..) (. VICTORIA AUGUS Victoria Augustorum. Crux cum Christi monogrammate, & CONOB. Aureus in Const. Christ. pag. 114. versu 4.4. & apud Paul. Petav. Tab. 2. versu 1. In Regio est, victoria Augustorum secundo isto numismate consignata. Cetero simillimus isti est. In alio ibidem simillimo, vic-

TORIA AUGU E quinto.

Ibid. 16. D. N. CONSTANTINUS PP. AV. Vultus senilis, sed barba crispa, non more Græco promissa, dextra orbem Romanum cum cruce gestat. .)(. VICTORIA AUGUS. Crux in extremis capitibus jugata, ut sæpe superius. Aureus in Const. Christ. pag. 114. versu I. In Regio est VICTORIA AUGU 8 & in area, latere sinistro I Victoria Augustorum Imperatorum, nono isto numis-

mate confignata.

d. N. CONSTANT Dominus noster Constantinus, & Dominus noster Constantius. Nam utrumque ex æquo abbreviata superscriptio indicat. Nisi forte sententia sit, defuncto Constantio, suffectum ei suisse fratrem ipsius Constantinum; & hic propterea legi oportere plurali numero, Domini nostri Constantini..)(. VICTORIA AUGU I Victoria Augustorum, tertio isto numismate consignata. Crux orbi Romano imposita inter Augustos duos, qui orbem cruce insignitum dextra tenet. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt.

1bid. 17. CONSTANTINVS. .)(. DEVS AD-IVTA ROMANIS. Est hic nummus in Thesauro Mauroceni, apud Patinum, pag. 35. cruce aream implente. Et idem certissimo argumento est, aliquanto tempore Constantinum imperasse cum Heraclio fratre, cujus in numismate eadem superscriptio

legitur.

40.

# Ejusdem Constantini numismata peculiaris formæ.

Tab XVI. Nummi duò priores, tametsi rudioris sabrica, Siculæ nimirum, haud tamen aspernandi, in Cimelio sunt P. Chamillart, & D. Abb. Fauvel. Prior est ex ære mediocri, posterior ex ære magno. Prior in anteriore pagina exhibet Augustos dùos stantes; Dexter est paulo majoris staturæ, & idem Ffff 2 barba-

barbatus Græco more, cum hasta; minoris alter. Utriusque capiti crux est superposita. In parte aversa, duo iidem Augusti, Constantinus cum filio Constantio, stant: Orbem Romanum gestat quisque dextra manu: Crux utriusque capiti superposita est. In medio M infra s CL Mercatores Siculi. Supra, litteris implicitis, Karsartiros. In altero huic simili, e Cimelio P. CHAMILLART, pars nummi postica non exhibet Augustos duos; sed anterior tantum. In alio rursum ibidem, pars ipsa antica solum exhibet Constantinum patrem, & quidem barbatum. Quod in isto autem sequentibusque nummis, scr politis tantum litteris consonantibus pro Sicilia scribitur, hoc ipsum postea factitatum etiam est in nummo argenteo Caroli Regis Siciliæ & Comitis Provinciæ; cujus hæc inscriptio est, KAROLVS SCL REX, & in aversa pagina, COMES PVINCIE.

Nummus alter fuit olim Justiniani inscriptus nomine, ut ex quibusdam litteris apparet, quæresiduæ funt: sed in priore parte impressus Augusti vultus est, cum apposito ad lævam monogrammate Heraclianæ gentis, quale vidimus §. 38. num. 13. In parte aversa, cum littera M subjectæ litteræ sunt eædem, sed majusculæ, set. Mercatores Siculi.

Tertius est ex ære magno, in eodem Cimelio P. CHAMILLART, & ut ex superstitibus litteris istis, DNANA apparet, Anastasii Augusti fuit: fed impressa in co postea effigies est Constantini Imp. qui frater Heraclii, cum monogrammate Heraclianæ gentis. Ex altera parte similis fere nummo secundo est. Huic est alter ibidem similis, in vetere Justiniani nummo impressus essigie Constantini Imp. & monogrammate Heraclianæ gentis. In medio M cum cruce, & Solis sidere, infra, scl. Christiani Mercatores Siculi, Romano Principi subjecti. Cuderunt hæc illi numismata, cum Constantinus Aug. post annum xxxix. principatus, per Siciliam in Græciam fecederet, ut postea dicemus.

#### Simul Augusti fuere; FOCAS, HERACLIVS, LEO, anno Christi 487.

Tab. XVI. Similitudo inscriptionum in tribus istis numismatis, fimul tenuisse principatum anno quodam uno, Focam, Heraclium, & Leonem, arguit: unoque & codem tempore percussa hæc tria fuisse. Nam sententia his litteris Græcis comprehensa, est ista: Φοκᾶς Καίσας, Ἡςάκλοιος Καϊσας, Λέων Καίσας. Et Focæ quidem nummus est argenteus: ex minimo ære alii duo. De Focæ numismate egimus, §. 29. num. 1. De Heracliano, §. 32. num. 5

In antica parte nummi tertii, qui est Leonis, sunt absque epigraphe capita duo; alterum viri ac senioris, quippe patris; adolescentis alterum, quippe filii. Utrumque cinctum diademate e gemmis dupliei ordine: cruce utrique capiti superposita. Et patrem quidem Leonem esse docet aperte inscriptio partis posticæ, cujus prior littera A est. Nec levi errore credidit Du-Cangius, in Const. Christ. pag. 122. versu 2. esse hic Constantinum Copronymum cum Leone filio; cum si ita esset, non AK scribi oporteret, sed KA. Est hic terrius nummus etiam in Cimelio P. CHAMILLART, & P. JOBERT.

Numismata Leonis, & Constantini filii Heraclii Aug. Post annum 487.

Tab. XVII. Fuit Leo, cujus hic numismata proferimus, Leonis Imp. Aug. abnepos, Zenonis

pronepos, Leonis Zenonis Aug. nepos, cujus stemma descripsimus in Sæculo Theodosiano, §. 12. Constantino Aug. illo Pogonato, sive barbato, Heraclii fratre, in Græciam secedente, commigravit una cum ipso Heracliana gens universa: nec fuere deinceps ex ea ulli in Occidente Augusti. Quæ causa est quamobrem & nummi posterorum Heraclii deinceps sint plerique omnes in Græcia, omnes fere Græco sermone inscripti; nec habent deinceps præfationem consuetam, D. N. Nam Græcos homines Dominos agnoscere detrectavit deinceps Senatus Populusque Romanus. Itaque si qua postea cusa reperiuntur in corum honorem numismata Latine, id fecere Mercatores Narbonenses quidem, sed in Oriente, ibi negotiantes. Id quod certissimo argumento est, non prius in Græciam Augustos & Cæsares commigrasse; cum usque ad hoc tempus & Latine scripta eorum numismata sint, & cum D. N. hono-

rifica appellatione.

Ibid. 1. n LEONF (non, ut in Conft. Christ. scribitur, pag. 123. versu 1. D LEONS.) Eodem est habitu cultuque, quo Filepicus Aug. similiterque orbem cum superposita cruce dextra gerit: sed pro scipione Augustali cum Aquila Romana, gestat sinistra codicem Evangelicum. Sententia est: Nobilissimus Leo Narbonensium Protector. .)(. VICTORIA Augustorum, ut in nummis superiorum Augustorum: cum cruce pariter in extremis capitibus jugata. Infra, CONOB Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Vestitus Leonis hujus, non in aliis Principibus apparet, quam in tribus istis, Filepico, Justiniano juniore, & Leone; quorum scilicet in nummis ex æquo legitur, Mul hoc est, Mauricii vice Legatus: unde Legatorum Augusti cultum vestitumque eum fuisse, vel Consularem, haud temere arbitramur. Aureus hic solidus est e Thesauro Regio, cusus ante discessum Heraclianae

familiæ e Gallia Narbonensi.

Ibid. 2. Alter deinde Leonis & Constantini filii Heraclii nummus, pariter aureus, e Thesauro Regio; cujus nummi, æque ac superioris, habemus ectypum in mastiche expressum; hanc habet ex antica parte superscriptionem: CN O LEONPAMUL5 vultu seniore, cruce capiti imposita. In contraria superficie, c n constantinu Θ vultu juvenili, cruce pariter imposita capiti: Orbem Romanum gerit uterque, cui crux est imposits. In Const. Christ. pag. 123. plurimum erratum ab incisore Du-Cangii est: a quo nos olim pariter in explicando eo numismate adducti in errorem fumus. Nummus hic omnino Latinus est, ejusdem ingenii & artificii, ac plerique alii hujus sæculi Justinianei. Ex utraque inicriptione, & ea nimirum, quæ nummi partem anticam occupat, & ea quæ posticam, exsistit unica sententia integra hujusmodi: Consensu Narbonensium omnium, Leo nobilissimus, Perpetui Augusti Mauricii vice Legatus, & Casar Nobilissimus Constantimus, adjunxere Narbonensibus Transpadanæ Italiæ Nobilissimas urhes novem. Ambo junxerunt foedere cum Narbonenfibus Mercatoribus urbes Italiæ Transpadanæ, in qua Mediolanum est, novem. Ita superius vidimus celebratum in nummis Constantinum fratrem Heraclii, ob urbes imperio adjunctas decem. Litteram 5 pro & positam jam vidimus in nummo Ecani Aug. Tum in isto autem numismate, tum in præcedente, nomen illud Leo cruce capiti Cæsaris imposita dirimitur ab littera N sequente: quo etiam indicio nomen hic esse L E o Latinum intelligas. non Grzcum Aéw, Quamvis non inficias ierim, originis Græcæ nomen elle Leonem: cum nusquam occurrat apud Plinium, aliosve antiquos & probatos scriptores, Lee: led apud Plinium, libro xxxiv. lect. xix. pag. 130. inter Græcorum itatuariorum nomina, Léon.

Ibid. 3. Tertius Leonis & Constantini nummus

est pariter aureus, eximiæ raritatis, in Thesauro Regio, tametsi erasis (ut videtur) ante aliquot sæcula, quæ desunt, litteris. Hujus etiam habemus ecbypum. Pars antica hanc habet epigraphen: LEON PAP 5 conszanzin. . . . . Postica istam: LEON Y .... constanzinos o neos. Verum similem huic pariter aureum, apud P. Lempereur e Societate nostra postea vidimus, & fabricæ perelegantis; in quo pars antica hanc epigraphen habet integerrimam:

# Leon pap s constantinos Mathe 1.

Ambo vestem habent cancellatam, qualis est in Filepico & Justiniano juniore. Posterior autem supersicies istam habet epigraphen pariter integram:

#### Leon vssesson constantinoc o neos.

Cæsares duo vestiti simplici paludamento sunt. Augustorum ac Cæsarum capitibus crux est imposita, & inter ambos iterum crux imminet.

Prima igitur facies Leonem exhibet & Constantinum, utrumque vultu annorum xL. Altera Leonem Leonis filium repræsentat, qui junior appellatur, ob patrem sibi cognominem, cum Constantino, qui pariter véos seu junior appellatus est, ut secerneretur a patre: quemadmodum Constantinus Imp. Constantini filius, FL. CL. CONSTANTINVS IVN. in nummis appellatur, ob patrem sibi cognominem. Hæc igitur inscriptio est partis anterioris: Λέων πατης, Αυγές πεεσβευτης, η Κωνςαντίνος πατης, θειος. Leo pater, Augusti legatus, & Constantinus pater, avunculus. Hoc est, Leo pater Leonis junioris, Constantinus Constantini junioris pater, avunculus Leonis. Aversæ autem superficiei hæc sententia est: Aiw ijos, Kairagos Eyyovos, Kairag o vios, Konsantinos o véos. Leo filius, Leonis utique, qui Leo pater in altera pagina appellatur; Cafaris nepos, nempe Heraclii Aug. Cæsar junior; nam & pater Leo Casar tantum, non Leo Augustus: & Constantinus junior. Stemma hoc igitur istorum est:

HERACLIVS AVG.

LEO ZENO AVG. cujus nepos ex filia,

HERACLIVS CON-STANTINUS AVG.

Heraclia, Leon PAP conjux Leonis.

Karsartīros i réos. Δέων ο νέος

Πατής Constantini junioris, & idem θείος Λέοντος pariter junioris Constantinus appellatur: id quod argumento est, nupsisse Leoni patri sororem Constantini, & gloriari Leonem hac una affinitate, & Office esse avunculum hoc saltem loco, non pa-

Littera ista S vel significat ze vel pro sigma scribitur. Nam pro 3 ponitur quidem S in priore superficie post Leon PAP & pro sigma in utraque parte. Eam ob rem duæ istiusmodi litteræ SS simul junctæ ponuntur pro Kaio quod initium est nominis Kajone vel Kajoneos. Et quidem bis illud nomen non invenusto compendio repræsentant; tum ante litteram e, quæ eyyovor nepotem significat, tum post ipsam. Dum se vero nepotem Heraclii Aug. dumtaxat appellat, patrem suum Leonis Zenonis nepotem ex filia tantum fuisse significat. Confirmat igitur & illustrat mirifice hic nummus Genealogiam Heraclianæ gentis & Cæfarum a nobis inftitutam ex

Heraclize Heraclii filize effigies in numismatis ipfius Heraclii cernitur; anno illius IV. VIII. & XVI. in nummis 7. 11. & 15. §. 31.

Eyyovos refertur ad baos. Nam ideo iste Leo junior e Eyyovos, quoniam Constantinus des : hoc est, titulus uterque ponitur, ut intelligamus, Leonem juniorem idcirco esse eyyovov sive nepotem Cæsaris, quia Cæsarem beior haberet, hoc est, avunculum. Quod est dicere, matrem Leonis junioris, æque ac fratrem ipsius Constantinum, Leonis junioris proinde avunculum, patre Cæsare natam suisse, nempe

Heraclio Aug.

Α P Αυγές ε πρεσβευτής, Constantini scilicet fratris Heraclii, in nummo Græco Leon appellatur; quemadmodum in nummis Latinis & ipse, & Filepicus, & Justinianus junior, Mul inscribuntur; hoc est, corum quilibet Mauricii vice Legatus. Sic in nummo Bizyenorum Thraciæ, qui cusus est in honorem Hadriani Aug. legitur Itius Rufus **TPECBETTHC TOT CEBACTOT. Et** in Galatia fimul ac Cappadocia, sub Domitiano & Nerva Augustis, suit, ut nummi docent, IIPEG-**BETTHC HOMHONIOC BACCOC.** 

Græcus hic nummus est, hoc est, Græci idiomatis, & in Græcia percussus, sed a Latinis opificibus, ut forma characterum admonet, & mixti Latini P & R cum Græcis. Nam quantum dissimilis ille est ab co charactere, quem Græci homines efformare so-lent; qualem aut in vetustis numismatis Græcis, sub Imperatoribus etiam Romanis legimus usque ad tempora Gallieni; aut in recentioribus Byzantinorum Despotarum? Sic in codicibus manu scriptis discernunt probe eruditi Græcos characteres, quos Græca manus, & quos Latina finxerit. Sed sermo est Græcus, ut voces illæ, Constantinos ο νέος & πατης & Λέων aperte docent. Atque hic nummus quidem primus est Græco sermone inscriptus Cæsarum nomine a Diocletiani temporibus.

Constantinus pater in hoc nummo Augustus non appellatur, quoniam exacto jam magistratus anno vicesimo, Augustus esse desiisset: Leo autem legatione adhuc in Oriente fungeretur vice Constantini Augusti fratris Heraclii, conjugis suæ patrui. Eam ob rem etiam Leo Constantino præponitur, & Leo ju-

nior Constantino juniori.

Gloriatur autem Leo junior hoc titulo, Kaloagos iyyoros, eo quod fic se materno genere nobiliorem esse ostenderet, quam paterno. Sic Nervæ nepotem non alio titulo se nuncupavit aut omnino potuit nuncupare Hadrianus Augustus, quam quia genitus ipse esset ex matre Ælia Plotina Nervæ Aug. filia. Nec Caïus Cæsar, quem Caligulam vocant, aliam ob causam in nummis se Avg. Pron. Augusti pronepotem appellat, quam quia matrem haberet, Augusti

Illud ipsum, Kaloagos Tyyoros, demonstrat Cafaris nomen, familiæ cognomen etiam tunc fuisse, non titulum dignitatis. Neque enim ex Principe, sed ex homine nepos proneposve nascitur. Sic apud nos Ducem Aurelianensem nemo in ipsius titulis Regis Francorum nepotem eum, sed Ludovici Justi nepotem dicit; Henrici Magni pronepotem. Nam hos reges Francorum fuisse quis in orbe ignorat? Sed nepotes natura, non dignitas facit aut denominat.

Jam quærant eruditi, &t fabularum quæ in historiis circumferuntur patroni, qua omnino ætate vixerint fimul Leo cum Leone filio, & Constantinus cum filio Constantino. Numquam hos profecto reperient, si libros consulunt: nedum Leonis junioris avunculum Constantinum, aut Leonem juniorem materno sanguine Cæsarem: aut denique Leonem patrem Leonis Cæsaris, qui Leo pater Augustus ipse non sit, sed tantum Augusti Legatus.

Perspicuum est igitur ex ante dictis, sub annum Christi quingentesimum cusum fuisse hoc numisma a Mercatoribus qui Thessalonicæ degerent, aut in alia Græca civitate. Nec jam fere dubitamus, quin ex stirpe amborum, Leonis & Constantini, qui conse-Ffff 3

cuti sunt Principes prodierint, qui domicilium rerum suarum sedemque principatus in Macedoniæ parte vel Peloponnessi posuerunt, & se in nummis suis ibi se inscripserunt Augustos, & Basides Pupalur, & in numismate uno perraro & singulari, ex ære, quod penes nos est, ATTOKPATOPEC PaMAIaN: ad quos denique nummi illi pertinent, quos Regum esse tum Romaniæ minoris, tum Thessalonicæ diximus, in Nummis Sæculi Constantiniani. In his numismatis sunt Latini characteres mixti Græcis, ad Latinam Principum materno genere originem significandam; nomen etiam propterea Latinum Constantini, mixtum Gracis nominibus Leonis, Basilii, A-Iexandri, & Theophili, & Hebraico Michaelis: ita tamen ut nemo corum deinceps D. N. appelletur, qui titulus est Augustorum ac Cæsarum, quos Senatus in provincias miserit. Nam qui dummi Δεσπέτε nomen habent, alterius formæ & fabricæ sunt, pertinentque ad Despoias Byzantinos, ut ibi diximus.

Tab. XVII. 4. Quartus Leonis & Constantini, qui est ex ære mediocri in Museo nostro, percussus nummus est a Mercatoribus Narbonensibus, sive Thessalonicæ, sive in Peloponneso negotiantibus: litteris propterea partim Græcis, partim Latinis, Græco autem sermone: nam Græca vox est Leon, & S pro 2 ponitur, ut proxime vidimus. Integra inscriptio,

Leon rej constantinos. .)(, X M N Christiani

Mercatores Narbonenses primum istud numisma hujus formæ cuderunt. Litteræ X & N sunt triplices: ut omnes Christiani Mercatores Narbonenses intelligantur: quemadmodum litteræ hæ Avggg. ut alibi diximus, non semper tres tantum, sed sæpe omnes Augustos significant.

Ejusdem formæ est ille ab eisdem Mercatoribus in eodem tractu multo postea percussus, sub Michaële & Theophilo, MIXAHL S SEOFILOS Michael & Theophilus: (ubi littera S ut in nummo 3. & pro & pro sigma ponitur:) in aversa autem pagina,

X M N Christiani Mercatores Narbonenses nonum

hoc numisma hujus formæ cuderunt. Qui nummus est in Cimclio D. Abbatis FAUVEL, & P. Jo-

BERT. Denique & ille,  $\stackrel{A}{\underset{s_{1s}}{\bigvee}} \stackrel{N}{\underset{e}{\bigvee}} Avavéasis Mer-$ 

caturæ, mixto sermone Græco cum Latino: quo sere sensu in nummis sæculi Theodosiani scriptum vidimus, R M Restituta Mercatura.

Ibid. 5. Quintus Leonis, in antica nummi pagina vultus duos exhibet; seniorem alterum, at non barbatum; alterum aliquanto juniorem, sine inscriptione. Leo, & Constantinus, ipsius conjugis frater est: qui sunt Leo pater & Constantinus pater, in nummo 3. Utriusque capiti crux est superposita: altera etiam inter utrumque sublimis eminet. In parte altera, Leonis junioris vultus, & Constantini pariter junioris est, ut rursum in eodem nummo 3. sed absque inscriptione. Crux & inter utrumque est

media, & utriusque capiti imposita alia est. In ima nummi area, X M N hoc est, Christiani Mer-

catores Narbonenses primum hoc numisma istius formæ cuderunt. Qua forma nummum vidimus in Constantino fratre Heraclii Aug. Ex quo intelligimus simul istos gessisse aliquem principatum. In medio, hinc B inde A litteris Græcis: est enim sabricæ Græcæ nummus, sed tamen elegantis, cusus nimirum a Mercatoribus Narbonensibus in Græcia negotiantibus. Est exære mediocri, apud D. Abb. FAUVEL, & in Museo nostro.

Ibid. 6. Sextus in anteriore fuperficie Leonem pa-

trem exhibere videtur, qui dextra crucem, finistra orbem Romanum cum superposita cruce gestat, ob litteram A lavo nummi latere insculptam. In postica nummi pagina Leonem filium, qui dextra orbem Romanum cum superposita cruce tenet. Epigraphe, Leon, ut videtur. Est enim nummus exesus, ex ære mediocri, apud P. Chamillart.

Ibid. 7. Septimus est Constantini, filii Heraclii, qui orbem Romanum cruce insignitum gestat, vestitus paludamento, cum cruce supra caput. Epigraphe: D. N. COS N P. . . . Forte, Narbonensium Protector. D. N. appellatur, quoniam dum esse adhuc sub patre, necdum pater ipse, ut in nummo 3 appellatur, cusus hic nummus est. .)(. In aversa parte vultus est Constantini junioris, eodem cultu ac vestitu, quo pater in antica area est. Instra, majuscula, quæ partem areæ dimidiam occupat, littera M cum subjecta littera A. Mercatorum primum hujus sormæ numisma. Latere dextro, Δ € Δήμε ευχή, Voto publico: latere sinistro, litteræ sunt exessæ. Est exære minimo apud D. Abb. Fauvel.

Ibid. 8. Octavus ac postremus est ex Regia Gaza nummus, parte anteriore similis nummo secundo, posteriore, tertio. Nam epigraphe prioris paginæ est, cleon pamul: habitu Consulari, pileum cruce insignitum gerit, dextra crucem. Posterioris, constantinos sleon on cos. Amborum vultus, cum cruce vertici superposita. Itaque inscriptio partis prioris Latina est, quoniam Leonem Latini tunc Principis legatum agere significaret: posterioris Græca, ob Græcam originem, cum nullo ambo magistratu sungerentur. Sententia igitur prioris inscriptionis est: Cæsar Leo Nobilissimus, Perpetui Augusti Mauricii vice Legatus. Posterioris, Constantinus, & Leo junior.

Ibid. 9. Est in Museo P. CHAMILLART nummus ex ære, mole mediocri, in quo Augusti duo stantes tenent crucem unam, quæ geminum habet lignum transversum: argumento administrati a duobus Augustis Christianis imperii. Ut in sugientibus litteris inscriptionis conjicere licet, Constantinus ille & Leo junior ipse est, de quibus egimus in hoc §. In aversa parte aream nummi crux occupat; cujus extrema quatuor in modum patibuli sunt jugata. Epigraphe in ambitu, nusquam alibi visa, ATTOKPATOPES Pamalan. Sæculum hoc quidem exiens, quod justinianeum appellamus, Græcam vero officinam resert & sabrica & character.

Alium præterea alterutrius Leonis nummum nullum uspiam vidimus. Quos enim Du-Cangius in Const. Christ. alios affert, pag. 123. tribuitque Leoni Isauro & Constantino Copronymo; partim funt adulterini, partim alio pertinent, ut modo diximus. Qui nummos scilicet adulterinos sæculo xvi. plurimos fabricarunt, ad emungendam pecuniam ab his, qui vetera monumenta studiose conquirerent; hi in eo in primis industriam collocarunt, ut quorum Principum numismata reipsa nulla exstarent, tametsi essent ii in historia celebratissimi, horum potissimum nominibus nummos conflarent; quos deinde fraudis ignari magno pretio mercarentur. Ejus generis sunt Leonis Isauri & Constantini Copronymi nominibus ficta numismata, e quibus unum hic describemus. Nam alia duo, quorum unius epigraphe est, D. N. LEO ET CONSTANTINVS PP. AVG. & in parte contraria, TIBI SOLI REX REGNANTVM: alterius vero, illius nomine, qui Copronymi nepos fuisse perhibetur, D. N. CONSTANTINUS AVG. ET HIRENE AVG. in aversa autem parte, GLO-RIA IMPERII ROMANI; fictitia esse nemo jam inficiatur; quippe quæ nullibi nisi apud Octav. Stradam exstent: unde & illa, ut sunt imperite ficta, iis omnino Augustis, quorum nomina præferunt, convenire non posse Du-Cangius agnovir. Sed affert ibi idem alterum, cujus volesav minime suspicatus est. Is ita inscribitur: DD. NN. Leo s const. Domini nostri Leo & Constantinus. Augusti ambo dextrorsum incedunt: majore præeunte: orbem Romanum cum cruce singuli dextra gerunt; & crucem gestant in capite. .)(. Anno . . . . . M con A.

Est ex zere mediocri, in Const. Christ. pag. 123. versu 2. 3. At omnino est nummus iste Heraclii, quem quinto loco exhibuimus inter Heraclii numismata: in eo primum erasis nominibus Heraclii & silii ejus Constantini, substituta est hæc falsa superscriptio. Deinde quoniam quarto dumtaxat sui imperii anno Leo Isaurus renunciasse filium suum Constantinum Copronymum Imperatorem a scriptoribus perhibetur, non autem anno tertio, qui in isto Heraclii nummo erat inscriptus: & quoniam anno tertio Leonis Isauri Constantinus Copronymus annum ageret ætatis suæ primum; qui autem in eo Heraclii nummo Augusti filius exhibetur, salrem annos quindecim natum se prodat; pro Anno III. incertus artifex quem annum reponeret, maluit omnino nullum esse. Itaque anni notam omnem erasit. Sic in fraudem impulit viros eruditos. Neque est nummus ifte in Thesauro Regio.

Hic finis igitur in Galliis & Occidente Romani Imperii fuit, familia Heracliana scilicet in Orientem & lares proprios commigrante. Postea recepere pristinam libertatem pleræque civitates. Reges etiam in parte Narbonensis Galliæ, ubi nunc Massilia est, & alibi fuere, quos Francorum reges primæ stirpis salso appellarunt. Reliquam provinciam Narbonensem tenuere reges Hispani, quos nuncupavere Gothos: hi nimirum, quorum in nummis deinceps, ut prius in nummis Augustorum, cono Boccurric. Nullus, inquam, deinceps Latini orbis Augustus in nummis conspicitur, nullus D. N. Avg. nullum Augustorum numisma Latine scriptum; usque ad Carolum, qui vulgo Magnus cognominatur, & Ludovicum: tunc cum ille quidem, CAROLVS IMP. AVG. iste HLVDOVVICVS IMP. AVG. simul in nummis est appellatus. Nullum denique in Græcis numismatis, quæ quosdam βασιλείς Ρωμαίων, sed multo postea, e Romania repræsentant, con o B se offert: quod ipsum etiam præter cetera manisesto indicio est, non his litteris Constantinopolim designari. Verum ut Romanum Imperium diuturnius facerent impostores, nec plures uno tempore Augustos ponerent, uti faciendum esse nummi admonebant, artificum historiæ tum Ecclesiasticæ tum profanæ consilium fuit, ut fumma Reipublicæ Christianæ in rebus civilibus penes unum fuisse crederetur, qui usque ad sæculum nonum saltem & Concilia pro potestate cogeret, & fummis etiam Pontificibus imperaret.

43.

Numismata Græca tria in urbe Cæsarea Palæstinæ percussa.

Priusquam autem ad Regum numismata transcamus, qui in Gallia & Hispania, post Imperium, ut diximus, dilapsum regnarunt; trium Græcorum numismatum præmittenda hic interpretatio est: quoniam sunt unius formæ, & sola propemodum hujus ævi Græca. Sunt duo priora exære mediocri, apud P. Ludovicum Jobert, e Societate nostra, Parisiis, hac forma.

Tab. XVII. + EMMANOYHA Emmanuel. Christi Domini nomen illud est, qui est Nobiscum Deus, ut docet

Matthæus, cap. 1. Caput ipsius lucidus nimbus circumdat. Hinc ic inde xc hoc est, Inous Xessos. ·)(. + ΚαΝΤΔΠ ΕΥΔΚΑΥ. In altero ibidem ceteroqui persimili legitur + KoNTA+ (postrema littera haud satis conspicua:)  $e \Upsilon \triangle K \in CA \Upsilon \Gamma \circ$ . Sinistro latere stat Augustus, dextro civitas Cæsarea Palæstinæ: tenent ambo simul crucem unam oblongam, cui velum appensum est. Crux unicum habet lignum transversum: quod argumentum est in hujus ævi numismatis Augusti unius imperantis: Quamobrem & qui sinister est, Constantinus ipse est, Heraclii Aug. frater, paulo major altera effigie civitatis Cæsareæ e regione posita, & solus orbem Romanum cum superposita cruce læva gerit. Ab eo propterea etiam latere legendæ superscriptionis initium sumi debet, ut & exigua crux, quæ titulo præfigitur, admonet; quoniam ibi est is qui primum appellatur; latere dextro civitas quæ designatur parte postrema epigraphes, eodem latere scripta: nempe Cæsarea Palæstinæ. Refert nummi fabrica sæculum Christi sextum circa initium. Sententia igitur tituli hujus plane respondens picturæ, quæ est in area nummi, hæc est: Kovsavtíve Nizovτ Τόν Δεσπότην Παλαιςίνης, ΈΥ Δαιμονά ΚΕ Cáena ATrovisa. Confiantino vincente Despotam Palæstina, Felix Casarea Augusta. Sic in nummo Commodi legitur, KOMODOY BACIAEYON-TOC O KOCMOC CYTYXEI. In nummis ipsius Hadriani, aliorumque Augustorum, KE-CAP pro KAICAP scriptum reperiri, tralatitium est: ut & in plurimis AYFOYCTOC pro Ergo hac superscriptione dicitur Constantinus Heraclii frater in Palæstina sola potitus Cæfarea Augusta; indeque subinde impetum secisse in Despotam Palæstinæ, quem & prælio vicerit.

Simillimum istis duobus tertium numisma est, ex Museo nostro, sed Justiniani nomine, in parte aversa.

veria.

'Issistavou 'EΥτυχία Νικώντω Τον Δεσπότην Συρίας, 'ΕΥΔαιμονία Της Καισαρείας ΑΥΓούσης. Justiniani Felicitas, qui vicit Despotam Syria, Felicitas Casarea Augusta est. Docet hic numuus, ut Constantino Heraclii fratri, sic etiam Justiniano, e Syria nihil præter Casaream Augustam paruisse. Confercum isto Græcum similiter Justiniani nummum a nobis supra descriptum, §. 16. Hic vero nota litteram L inversam, ut semininum της significet, rectam masculinum τον designare.

44.

#### THEODOSIVS

Theodosii prioris abnepos, Justiniani junioris gener. Anno circiter 495.

Tab. XVII. Incidit nuper in manus nostras nummus inæstimabilis, hac epigraphe: d. N. THEO6OSI 1UΓ AVG. Vultus est annorum xxx. ut minimum: cruce capiti superposita, vestitu Græco, qualis est in nummis Augustorum hujus ævi: orbem Romanum tenet, cui superposita crux est. Lego: Dominus noster Theodosius Justiniani gener Augustus. Quemadmodum supra. 5. 10. num. 24. DN IVAAP significare diximus, Dominus noster Justinus Augustum appellavit generum. Littera quinta in Theodosii nomine inversa est, ut in quibusdam paulo inserioris avi vidimus, ALEIAN6ROS pro Alexandros. In parte aversa, crux est gradibus tribus imposita, in extremis capitibus jugata, sed prælongis jugis, cujusmodi crux non apparet in nummis ante tempora Constantini fratris Heraclii, & Justiniani junioris, & Leonis, nec post ea tempora. Latere dextro sidus Solis, symbolum Imperii in Oriente gesti, hoc est, Thessalonicæ, vel in Peloponneso. In ambitu, victoria Avg. Infra, conob Civitates omnes Narbonenses obtulerunt. Aureus est eximius ac singularis, apud D. Marchionem de Montavban, qui nummi essigiem in cera exprimendi copiam nobis perhumaniter secit. Est hic Theodosius abnepos prioris, hac majorum serie, ut videtur:

# THEODOSIVS P. F. AVG. Theodofianus Theodofius.

THEODOSIYS IVSTINIANI GENER AVG.

Ex hoc fecere scriptores Romanæ historiæ Theodofium Adramyttenum: ut Christum scilicet vox ea utraque significaret, qui datus nobis a Deo est; Oes doors; & idem adhuc iratus (in judicio utique) conteret affligentes se: Adramytteni nomine ad id significandum derivato ex his Hebræis radicibus, האיר ארדעם החר. Hunc vero Theodosium iidem anno uno ac mensibus duobus Constantinopoli imperitasse finxerunt, anno occav. & occavi. Non patitur autem fabrica nummi, quam diligenter inspeximus cum harum rerum peritis, aut forma crucis in aversa parte, aut litteræ conob, ultra tempus quod nos adfignamus, hunc nummum differri. E Theodosii Imp. Aug. familia non alius in nummis antiquis occurrit, quam iste; qui ut ab abavo ibi discriminaretur, præter alia quæ diximus ætatis indicia, inscriptus est Justiniani gener. Huic Narbonenses nummos aureos obtulerunt, ut commercium in Oriente promoveret. Percussus iste nummus est anno circiter 495.

# 45. Vēra Indictionum origo.

Prima Indictionum mentio in nummis antiquis, idemque primum illarum ut iidem testantur, initium est, sub Mauricio & Heraclio Augustis, Indictione prima incidente in annum Christi 478. Mauricii sextum, Heraclii tertium: secunda in annum 479. tertia in annum 480.

Indictio fuit subsidium pecuniarum ad bellum sacrum contra ethnicos, qui Romanum Christianum Imperium incursionibus infestarent, sub Mauricio Imperatore, Negotiatoribus præsertim provinciarum Narbonensis & Italiæ Transpadanæ, Romani Senatus & Mauricii Imperatoris justu indictum. Sic in Comitiis Augustanis anni MCCCCLXXIV. pro bello adversus Turcas gerendo, descripta est collatio pro modo facultatum cujusque in imperio facienda; caque s. 3. INDICTIO appellatur; in Codice Juris Gentium Diplomatico, parte 1. pag. 433. 434. Ideireo prioribus illis temporibus, in tabulis & gestis publicis, per provincias tune Imperio subjectas, per Italiam nimirum & provinciam Narbonensem, (nam multo postea, ab istorum utique Augustorum more, & in Germaniam mos ille manavit:) confignatus est annus primus hujus Indictionis, & reliqui usque ad quintum decimum, eumdemque Mauricii Aug. supre mum. Quo evoluto, ut posteri discerent, primo bello facro conficiendo per annos quindecimindicum fibi tributum subsidiarium Christianos Negotiatores iponte & alacriter persolvisse; in memoriam primi hujus belli sacri, quia per annos quindecim Mauricu postremos, gestum illud fuerat, receptus hic annorum quindecim circuitus in cyclum est. Sic autem

posita Indictionum origo annum Mauricii primum alligat anno Christi cccclxxIII. Justiniani Augusti xxXIII. quem annum ipsius xxXIII. propterea fortassis numismata Latina nulla exhibent; quoniam nimirum idem esset novi Augusti, veluti novi Solis exorientis annus.

Hinc porro manifestum est, nullum prorsus in Oriente usum Indictionum fuisse; sictaque ca monumenta esle, in quibus adscriptæ ibi Indictiones leguntur. Hujusmodi sunt leges Constantii Aug. primum, ac subsequentium deinde Augustorum, in Codice Theodoliano. Præterquam quod falsitatis judicium haud obscurum est in eo ipso Codice, quod adeo Indictiones ibi variant, & ab aliis scriptoribus ita subinde dissentiunt, ut ad eas conciliandas cogatur Jacobus Gothofredus quadruplex comminisci Indictionum genus & initium: Italicæ, ab anno cccxir. Orientalis, ab anno ccexiii. Carthaginiensis, sive Proconsularis Africæ, ab anno cccxiv. & Africanæ diœceseos ab anno cccxv. Sed id iste facit nulla alia ratione adductus, quam quod aliter conciliare inter se monumenta non potest, quæ nescit esse sicta ab Impostoribus: ab illis nimirum, qui cum Mauricium & Heraclium in Orientem transtulissent, Indictionem quoque, quæ in ipsorum nummis primum legitur, eo pariter transtulerunt, & ut veram illius originem occultarent, multo eorum ætate vetustiorem

Vulgo triplex agnoscitur Indictionis genus. Prima a Kalendis Septembribus, quam Constantinopolitanam vocant. Altera ab viii. Kalendas Octobris quæ Constantiniana & Cæsarea appellatur. Tertia, quæ Pontificia, sive Romana, a Kalendis Januariis. Quartam, sed falsam, Scaliger addit, Antiochenam, a die 1. Maij. Constantinopolitana, si eumdem Scaligerum audimus, non est antiquior Justiniani principatu; tametsi hanc secuti dicuntur in Italia quidam; & Ambrosius in Tractatu de Noë & Arca: Etsi a Septembri mense, inquit, annus videatur incipere, sicut Indictionum prasentium usus ossendit.

Constantiniana, sive Czesarea, quæ ab viii. Kalendas Octobres incipit, familiaris suisse dicitur Gallis & Britannis; & in Instrumento quidem consecto Parissis, quod in historia Britanniæ resertur, tomo 2. pag. 525. notarii dicunt illud a se consici, anno Domini Mccclxvi. secundum morem Ecclesiæ Gallicanæ, Indistione v. mensis Decembris die xiii. cum adhuc curreret Indictio Romana quarta. Obtinuit etiam illa in Italia, inquiunt, obtinetque etiamnum in Germania.

Romana sive Pontificia, quæ a Kalendis Januariis Indictiones inchoat, quando cceperit, aiunt incompertum esse: cum epistolæ Gregorii Magni, Joannis viii. & Gregorii vii. ipsaque diplomata Pontificum a Kalendis Septembribus, Græco (ut aiunt) more initium faciant Indictionum. Unde colligunt eruditi, Notarios & scriptores in ca re pro arbitrio variasse.

Usus Indictionum in primis fuit in Delphinatus Galliæ provincia; quoniam ibi Mauricius gessit principatum & Augustus suit. In libro nuper edito, Memoires pour l'histoire du Dauphiné, crebro occurrit. Sed hæc sunt ibi loca insigniora.

Pag. 226. Testamentum Joannis Dalphini: Anno Incarnationis MCCCXVIII. die XXVI. Aug. Indist. 1. Et pag. 229. Anno quo supra, die XVI. Februarii, Indistione 2. In Dalphinatu annus tunc incipiebat 2 Paschate.

Pag. 233. Instrumentum III. Anno Incarnationis MCCCXVIII. Indictione secunda, ipsa indictione cum millesimo mutata, & die nona mensis Martii. Erat annus more nunc recepto MCCCXIX. ante Pascha, quod fuit VIII. Aprilis. Et Indictionem monet se nunc inchoare unde & annum.

Pag. 247. Instrum. x. Litteræ Roberti regis Siciliæ.

liæ Datum Neapoli, anno MCCCXXXII. die XI. Novembris, prima Indictionis. Neapoli usus Indictionum; sed earum initium a Septembri.

Pag. 255. Instrum. XXII. Anno Domini MCCCXXXIV. Indictione secunda, Februarii decima. Jam in Dalphinatu annus incipit numerari a Natali Domini.

Pag. 322. Instrum. LXX. Litteræ Humberti Dalphini. Anno MCCCXXVI. Indist. III. die XXVIII. Mensis Januarii. Ergo Indistio in Dalphinatu numerari solita est a die Purificationis: etiam cum annus a Natali Dominico inciperet. Et hunc morem ibi suisse usitatiorem arbitramur, a prima Indistionum origine usque ad annum MCCCXXXVIII.

Pag. 373. Instrum. cxv. Anno Nativitatis MCCCXXXVIII. Indictione sexta, die penultima mensis Decembris. Deinceps & annus & Indictio, ibi inci-

pit a Natali Domini.

Pag. 404. Instrum. CXLV. Anno MCCCXXXIX. Indictione VII. ip/a Indictione mutata cum anno, XII.

mensis Novembris.

Pag. 570. Instrum. CCXXI. Bulla Andreæ Danduli Ducis Venetiarum. Data in nostro Ducali Palatio, anno Dominicæ Incarnationis MCCCXLV. mense Septembri, XIV. Indictione. Venetiis igitur Indictio incipita Kalendis Septembr.

Pag. 587. Instrum. CCXXXVI. Testamentum Dom. Humberti Dalphini: Anno Nativitatis Dominica MCCCXLVII. Indictione XIV. secundum consuetudinem Romana Curia, die XXIX. mensis Januarii. Credas dicere eum velle, Indictionem Romae incipere, ut

olim in Dalphinatu, a festo Purificationis.

In eodem opere, pag. 572. 573. 574. 575. & 586. Henricus de Villariis Archiepiscopus & Comes Lugdunensis, locum tenens Dalphini Viennensis, in suis litteris nullam ponit Indictionem. Non illuc mos ille pervenerat. Apud Guichenonem, in libro inscripto, Preuves de la Maison de Savoye, pag. 276. Concession de l'Eglise de Lion: Decanus & Capitulum primæ Lugdunensis Ecclesiæ & Comites. . . . anno Domini MCCCCXXIX. fine Indictionis nota. Citra Lugdunum, in instrumentis publicis sinceris nulla est Indictio; nisi quæ facta fuerint a Notariis Apostolicis. Nam hi persæpe formam observabant Romanæ curiæ. In minore Britannia nulla instrumenta vel Acta habent Indictionem adnotatam, præter admodum pauca vel suspecta, vel manifeste adulterina. Nec habent Indictionem Duces Burgundiæ in diplomatis suis genuinis. Nec habent Aquitani, Hispani, vel Angli. A Francis ad Imperatores Germaniæ morem bunc transiisse assentitur etiam P. Pagi, ad annum cccx11. num. XXV.

In Sabaudia autem, ubi Mauricius gessit principatum, crebro in Instrumentis publicis Indictio occurrit, apud Guichenonem proxime appellatum: ita tamen ut ex nullo statuere possis, utrum a Natali Domini, an a Purisicatione initium Indictio sumeret, ut in Dalphinatu.

At pag. 274. Traité de Paix entre Amé Duc de Savoye & Philippes Marie Duc de Milan; scriptum est, Anno a Nativitate Domini MCCCCXXVII. In-

dictione sexta, die secunda mensis Decembris, in civitate Taurini. Ibi Indictio incipit a Septembri: nisi hic maluit Mediolanensium morem Notarius securi

Regina Cypri Carlotta donat Cypri regnum Carolo Duci Sabaudiæ nepoti suo, anno a Nativitate Domini MCCCLXXXV. Indictione tertia, XXV. Februarii. A Sabaudia sic didicit Notarius Cyprius

computare.

Sicilia etiamnum retinet hanc consuetudinem; sed sub Guiellelmo II. Siciliæ rege, Indictio incipit a Septembri. Et Anacletus ipse Antipapa, in gemino diplomate ad Siculos, pro Messanensi Archiepiscopatu, apud Roch. Pirrum, pag. 306. & 308. anno 1131. Indictionem inchoat a die xxiv. Septembris. Ferdinandus Episcopus Panormitanus, in Executoria Bullæ Apostolicæ, Panermi, die xxv. Februarii, decimæ Indictionis, MDCCII.

Mabillonius, de re Diplomatica, pag. 190. in-

dictionem putat in litteris Regum nostrorum, si unum vel certe pauca excipias, cœpisse ab imperio Caroli M. hoc est, ab ineunte anno DCCCI. & sub secunda Regum stirpe viguisse. Pag. 191. sub Capetiis rariorem Indictionis usum suisse: Ludovicum vero vii. & ceteros deinceps post eum Reges ab Indictione apponenda abstinuisse. Hoc

sub Capetiis rariorem Indictionis usum fuisse: Ludovicum vero vii. & ceteros deinceps post eum Reges ab Indictione apponenda abstinuisse. Hoc est, desiit apud nos Indictio in instrumentis publicis apparere, cum cœpere metu suspendii impostores rariora fingere falla diplomata Regum nominibus. Verum, inquit idem, pag. 622. sæpius in concilianda Indictione cum annis Imperatorum aut Pontificum multæ occurrunt ambages. Et pag. 623. Hac in re quid ab eruditissimo Baluzio. . . scripto acceperim, ejus verbis buc refero. " Certum est, " inquit, Indictionem decimam convenire, cum , anno decimo Pontificatus Innocentii III. Et ta-" men in Registro ejus, quoties Indictio recense-" tur in epistolis anno illo decimo datis, toties " Indictio nona ponitur, in octo epistolis; nimi-" rum vii. xxvii. xxviii. Lix Lx. xci. xcv. & " cvi. Immo epistola xcv. ejusdem libri decimi, ,, quæ ab Huberto edita est in probationibus his-,, toriæ S. Aniani Aurelianensis, pag. 123. Ex " AUTHENTICO QUOD IN ARCHIVO illius " Ecclesiæ exstat cum Plumbo, Indictionem no-" nam habet in Registro & in authentico illo. Et tamen adversus istud authenticum sententia dicta est in causa Illustrissimi Episcopi Aurelianensis, contra Canonicos illius Collegiata Ecclesia: nimirum quod Judicibus persuasum esset, hoc esse supposititii rescripti INDs CIUM: tametsi ab Innocentii Registro, aliisque ejusdem litteris validum præsidium babetat. Idem accidit in causa Vizeliacensium Canonicorum. At recte, inquam ego, Judices judicarunt; & simul falsi damnarunt sua illa æquissima sententia Archiva multa, & authentica falso existimata, quamvis plumbo etiam communita; & Registrum ipsum Innocentio III. at tributum integrum. Atque hæc hactenus de Indictionibus & Numismatis fæculi Justinianei dicta sunto.

INDEX

# INSCRIPTIONUM INDEX

# quæ leguntur in nummis Augustorum & Cæsarum Sæculi Justinianei.

## BASILIS CVS AVG.

Dominus noster Basiliscus Pius Felix Augustus. pag. 464. Victoria trium Augustorum. 464.

#### ANASTASIVS AVG.

Dominus noster Anastasius Pius Felix Augustus. 473. bis. Dominus nofter Auastasius Perpetuns Augustus. 464. 466.

Dominus noster Baduela Rex. 480. Christe exaudi Anastasium. 465. Christe exaudi Anastasium Augustum. 465. Christe exaudi Anastasium Augustum nostrum. 463. Christe exaudi tres. 465. Christiani Karthaginienses. 466. ter. Concordia Christianorum Imperatorum. 464. 465. Invicta Roma. 465. Italia Negotiatores. 465. Negotiatores Karthaginienses Christiano Imperatori. 466. Restituta Italia. 473. Rhodanus. 465. Rhodanus. Invicta Roma. 465.

Victoria Augustorum. 473. Victoria trium Augustorum. 473. bis.

# JVSTINVS AVG.

Dominus noster Justinus Pins Felix Augustus. 464. 466. 468. 473. bis. 474. Pins Felix Ang. Victor. 468. 473. Dominus noster Justinus Perpetuns Augustus. 465. bis. 466. bis. 467. ter. 368. bis. &c.

Dominus noster Justinus Perpetuus Augustus Imperator. 468. Dominus noster Justinus Perpetuus semper Augustus Imperator. 469.

Christe exaudi Christianos. 465. bis.

Duos Principes Christianos exaudi Christe. 466. Tres Principes Christianos exandi Christe. 466. Quatuor Principes Christianos exaudi Christe. 466. Christianus Imperator Urbes Transpadanas sociavit Narbo-mensibus. 472. Civitates Narboneuses. 467. Concordia Imperatorum Christianorum, Gaudium Narboneufibus attulit. 465. Dominus noster Justinus, Transpadane Italie Urbibus Junctionem obtulit Narbonensium. 471. Dominus noster Justinus Augustus Imperialium in Italia Ur-Transpadane Italie Urbibus bium Conservator. 480. Domini nostri Justinus & Justinianus Perpetui Augusti. Dominus noster Justinus Augustum appellavis generum: Utrumque Imperatorem Transpadani agnoverunt. 470. Felix Respublica. 472. Gabalorum. 472. Invicta Roma. 465 Karthaginienses Christiani. 466. bis. 467 his. Narbonenses Mercatures sociari sibi Transpadanos optant. 469 Protege Justinum Dens. 467. Rhodanus. 465. Rhodanus. Invicta Roma. 465. Victoria Augustorum. 472. 473. Victoria trium Augustorum. 472. bis. 473. Vicesima Romanorum Mercatorum. 472. Votis totius Imperii Justinum Imperatorem Italia Tran-spadana suscepit Perpetuum Augustum, 469. ter. Votis totius Imperii Justino Imperatori Italia Transpadana se dedens, Perpetuum nuncupavit Augustum. 469. Urbes Narbonensis tertia, Justinum Imperatorem agnoverunt: Transpadana omnes Augustum susceperunt. Urbes Narboneusis tertia, Justinum Imperatorem agnove-runt; Augustum in Italia susceperunt Negotiatores

Justinum nuncupavere Transpadana Urbes Dictatorem: Narbonenses Consulem creavere perpesuum. 469.

Urbs Narbonensis appellavit Justinum Dictatorem suum;

omnes. 469. 470.

Narbonenses Civitates appellari Dictatorem Perpetuum voluere Justinum, 469. Dominus noster Athalaricus ren. 480.

# JUSTINUS JUNIOR AVG.

Dominus nofter Justinus junior Pius Felix Augustus. 472.

# JYSTINIANYS AVG.

Dominus noster Justinianus Pius Feliu Augustus. 465. 465. 474. bis. 475.

Dominus noster Justinianus Perpetuus Augustus. 466. 467.

bis. 468. bis. 474. &c. Dominus noster Justinianus Perpetuus Angustus Senatusconsulto. 477. 478. Dominus noster Justinianus Perpetuns Augustus Imperator. 475. 86 Dominus noster Justinianus Victor. 474. Dominus noster Justinianous. 474. Dominus noster Justinianus Provinciarum trium Rhodanensium Conservator. 474. Provinciarum trium Narboneusium Conservator. 474.

Dominus noster Atbalaricus rex. 480.

Augusta Casarea Conservator Justinianus Augustus. 478. 479. Augusto Imperatori, Societatis Protectori, Thessalouicenses 478. Christe exaudi Christianos. 466. ter. Christe exaudi Christiani Vota Orbis. 466. Christe exaudi duos. 466. Christe exaudi quatuor. 466. Civitates Narbuneuses. 467. Concordia Christianorum Imperatorum, Christianorum gaudium, 465. Concordia omnium civitatum. 465. Imperator Christianus. 467. Karthaginienses. 467. Karthaginienses Christiani. 467. Mezcatores Karthaginienses Christiani. 467. Moneta Arelatensis. 478. Permissa Augusti. 477. Protector Karthaginis. 467. Protectorem Karthaginis exaudi Christe. 467. bis. Protege Justinianum Dens. 467. Protege Justinianum Deus Salvator noster. 467. Rhodanus. 465. Dominus noster Theodabasus rex. 481. Vistoria accepta Consule Augusto maxima. 478. Victoria Augustorum. 474. Dis. Victoria trium Augustorum, 474. 480. Victoria Christianorum accepta Consule Theodeberto. 478. Vicefima. 476. Vitices rex. 481. Vota multa Hospiti Transpadanorum Imperatori. 466. Votis multis Victorum maximorum. 466. Urbes Transpadanæ salutant Justinianum Imp. Protectirem

## THEODEBERT VS AVG.

Junm. 476. Justiniani Felicitas Victo Despota Syria, Felicitas Casaroa

Augusta, 507.

Cabillonum. 466. Christe exaudi Theudebertum. 466. bis. 480. Dominus noster Theudebertus Imperator Perpetuus Augustus Dominus noster Theodebertus Victor. 479. bis, Johannes. 480. endebertus Imperator Augustus. 480. Teodebertus Imperator Augustus. 480. Victoria Theudiberti. 480. Victoria accepta Consule Domino nostro Perpetna. 479. Victoria trium Augustorum. 479. ter.

# BADVELA REX.

Dominus nofter Anastasius Perpetuus Angustus. 480.

Dominus noster Baduela rex. 481. Felix Ticinus. 481. Floreas semper. 481. LVRI ARRX. 481. 482.

THEIA Prorex.

Dommus Theia Prorex. 480.

#### ATHALARICVS REX.

Dominus noster Justinus Perpetuus Augustus. 486. Dominus noster Justinianus Aug. 480. Invicta Roma. 481.

#### THEODAHATVS REX.

Dominus noster Justinianus Augustus. 481. bis. Thaudahatus. 481. Invicta Roma. 481. Victoria Principa. 481.

#### VITICES REX.

Dominus noster Justinianus Augustus. 481. Invicta Roma. 481.

SICARDVS.

Victoria Principis. 481.

GRIMVALDVS.

Victuria Principum. 482.

HILDERIX REX.

Felix Karthago. 481.

#### TIBERIUS CONSTANTINUS AUG.

Dominus noster Tiberius Constantinus Perpetuus Augustus. 483. Gr.

Dominus noster Tiberius Constantinus Imperator Parens Patriæ. 485.

Dominus noster Tiberius Constantinus Transpadanorum Per-

petaus Augustus. 483. 484.

Dominus noster Tiberius, Narbonensibus iterum jungens Transpadanos, appellatur Parens Patria, Imperii Conservator. 484.

Dominus noster Tiberius, Narbonensium omnium votis, junctis Imperio iterum Transpadanis, appellatur Parens

Patriæ, Imperii Conservator. 484. Nobilissimus Tiberius Imperator, Narbonenses omnes civitates iterum jungens Transpadanis: appellatur Parens Patriæ, Imperii Conservator. 484.

Tiberius Constantinus, decreto Senatus venieus ad Italiam adjungendam Imperio, ibi appellatur, Transpadanorum omnium Mercatorum consensu, Imperii Conservator. 484.

Lux Mundi Christus. 485 Narbonenses Mercatores Christiani. 485.

Narbonensium omnium civitatum Negotiatores adbuc Transpadanis adjungens Tiberius Augustus, Parens Patriæ appellatur. 483.

Urbes Narbonenses Transpadanis iterum jungens, sub Mauricio Imperatore, Tiberius Augustus, nuncupatur Parens Patriæ, Imperii Conservator. 483. Transpadani Christiani Vicesimam persolverunt. 485.

Tricefima. 485. Vicefima. 484. 485. Victoria Tiberii Augusti. 485. Victoria Augustorum, AVGG 485. Victoria trium Augustorum. 485.

#### MAVRICIVS AVG.

Dominus noster Mauricius Tiberius Perpetuus Augustus 486. 487. Dominus nofter Mauricius, Augustus Perpetuus, Imperasor. 487. Dominus noster Mauricius, Perpetuus Rogatu Populi Romani Augustus. 487. Dominus noster Mauricius Augustus Imperator, Tiberius Perpetuus Augustus. 487. Dominus noster Mauricius Heros Christianus. 489. Dominus noster Mauricius Imperator, Perpetuns Augustus Urbium Transpadanarum. 488.

Dominus noster Mauricius, Civitatum Narbonensium Per-petuus Augustus. 488. ter. Dominus noster Mauricius, Narbonensium Perpetuus Angujtus. 488. Dominus noster Mauricius, Perpetuus Augustus Arelatensium. 489. Dominus noster Mauricius, Urbium Romanarum Perpetuus Angustus. 489. Dominus noster Mauricius, Imperatoris Justiniani Legatus, post primam Victoriam Imperator. 489. Christe serva Imperatorem, Liberatorem Arelatensis civitatis. Mauricius Tiberius Augustus, civitates omnes Italiæ Tranfpadanæ jungens Narbonensibus, tranquillitati perpetuæ prospexis Italiæ Transpadanæ. 488. Mauricio vice sua Tiberium Augustum imponente Italia no-bilissimis urbibus; Senatus instituit Perpetuum Augu-stum utrumque Imperatorem. .)(. Victoria optabilis Im-perio universo, assertiut Urbes Transpadanas omnes Nobilissimas Augusto utrique Imperatori. 490. Mauricius consocians Narbonensium Urbes Italiæ urbibus, nuncupatur Imperator: Idem Narbonensibus adjungens Italos, Italiæ quoque constituitur Augustus. 490. bis. Mauricius Augustus Prætor Urbanus Hereditarius Urbis Narbonis. 490. Mercatores Urbium Narbonensium. 489. Mercatura aucta Urbium Narbonensium. 489. Monesa Arclutensis. 489. Narbonenses Mercatures. 489. Narbonenses Mercatores Christiani. 489. Vicesima. 487. 488. quater. Victoria Augustorum duorum. 490. Victoria trium Augustorum. 490. Victoria universo optabilis Romano Imperio, asseruit Italiam Transpadanam omnem Augusto utrique. 489. Victoria optabilis Romano Imperio, afferuit Urbes Transpada= nas omnes Augusto utrique. 489. Vienna, de officina Laurenti. 489.

#### JVSTINIANVS Justiniani F.

Dominus noster Justinianus, Mauricii vice Legatus, Transpadanas urbes sociavit adbuc Narbonensibus. 493.

Dominus noster Justinianus servus Christi. 493.

Domini nostri Justinianus & Tiberius Perpetui Augusti. 493. Jesus Christus Rex regnantium. 493.

#### TIBERIVS REX ARELATENSIS.

Arelatenses Navicularii Tiberio Regi, Mauricii Imperatoris Vicario obtulerunt. .) (. Betto Monetarius Provincia ac Civitatis Arclasensis. Argenteum tributum. 493.

#### FILEPICVS.

Dominus noster Filepicus, Mauricii vice Legatus, Transpadanas urbes sociavis adbuc Narbonensibus. 493. 494.

#### FOCAS AVG.

Dominus noster Foca Casar Perpetuus Augustus. 496. Dominus noster Foca Perpetuus Augustus. 494. Dominus noster Foca Narbonensium edicto Perpetuus Auguflus. 494. ter. Dominus noster Foca Urbium Narbonensium Perpetuus Augustus. 494. Dominus noster Foca Senatusconsulto Perpetuus Augustus. 494. Dominus noster Foca, Legatus Perpetui Augusti Domini nostri Mauricii. 495. Flavius Justinus Focas Perpetuus Augustus. 494. 495. Foca Christianus. 495. Фо́ка, Кајоче. 496. 504. Mijerere Christe Foca adolescentis. 468. Miserere Domine Focæ adolescentis. 468. Christiani Narbonenses Mercatores Romano Principi subjet? ti. 496. Ciwisates Christiana Transpadana, Romano Principi subjectæ. 499. Mercatores Christiani. 496. Vicesima. 496. bis. Victoria Augustorum. 496. Victoria duorum Augustorum. 496. Victoria trium Augustorum. 496.

## APTEMIVS ANASTASIVS.

Dominus noster Aptemius Anastasius, Mauricii Herois Le-. gatus. 496. 497. H E Gggg 2

## HERACLIVS AVG.

<sup>°</sup>Нефильноς Кайвие. 499. 504. Dominus noster Heraclius Perpetuus Augustus. 497. &c. Dominus noster Heraclius, Perpetuus Augustus Urbium Transpadunarum. 497. Domini nostri Heraclius Imperator, & Eraclius Constantinus: 497 Domini nostri Heraclius , & Heraclius Constantinus. 497. 498. Domini nostri Heraclius & Heraclius Constantinus Perpetui Augusti. 497. 498. bis. 499. ter. Domino majori nostro Eraclio Imperatori obsequens Constantinus venit Legatus in Italiam. 497 Dominus noster Eraclius, Constantinum, legatione Italia o-bita, reddidit Narbonensibus. 498. Dominus noster Heraclius Transpadanorum Perpetuus Augustus. 499. Domini nostri Heraclius & Heraclius Constantinus, Perpetui Augusti Urbium Transpadanarum. 499. Domus Nobilissima Heraclii Imperatoris Augusti. 498. DEVS APVD DEVM, iterum Urbes Transpadanas adjunge Romanis. 498. bis.

Christiani Narbonenses Mercatores. 499. Vicesima. 498. 499. Victoria Augustorum. 499. bis. Victoria duorum Augusterum. 499. quinquies. Victoria duorum Augustorum tertia. 499. Victoria trium Augustorum. 499.

#### CONSTANTINUS Heraclii filius.

Dominus noster Constantinus Perpetuus Augustus. 499. Victoria Augustorum. 499.

#### CONSTANTINUS Heraclii Aug. frater.

Komemetivos. 500.

Dominus noster Constantinus pater. 502.'

Constantinus pater. 502.

Pater Constantinus Perpetuus Aug. 502.

Dominus noster Constantinus Imperator, Civitatum omnium Perpetuus Augustus. 502.

Dominus noster Constantinus omnium Narbonensium Senator Perpetuus. 503.

Dominus noster Constantinus Imperator, & Constantins. 503.

Domini nostri Constantinus Imperator, & Constantius, Perpetui Augusti. 503. tet.

Christianæ Civitates Transpadanæ. 502.
Constantino vincente Despotam Palæstinæ, Felix Casarea
Augusta. 507.
Mercatores Siculi. 504.
Societas edicto Imperatorum iterum stabilita. 501.
Vicesima. 502. bis.
Victoria Augustorum. 502. 503.
Victoria Augustorum vindicans Imperio Urbes Italiæ decem.
502.
DEVS Apud Deum, iterum Urbes Transpadanas adjunge
Romanis. 503.

#### LEO IMP. post Heraclium.

Nobilissimus Leo Narbonensium Protector. 504.

Leo pater, Augusti Liegatus, & Constantinus pater, avuna culus: Leo silius, Casaris nepos, Casar junior: & Constantinus junior. 505. bis.

Leon & Constantinus 506.

Consensu Narbonensium omnium Leo Nobilissimus, Perpetui Augusti Mauricii vice Legatus, & Casar Nobilissimus Constantinus, adjunzere Narbonensibus Transpadana Italia Nobilissimas Urbes novem. 504.

Victoria Augustorum. 504.

#### THEODOSIVS Justiniani gener.

Theodofius Justiniani gener Augustus. 507.

Jam fieri casu posse qui dixerit, ut sententiæ sub his litteris legantur, tam seriæ, tam multæ, tam nativæ, tam puri ac Latini sermonis, tam nexæ inter se, ut non modo nulla alteri adversetur, sed omnes æ mirisico quasi concentu inter se consentiant, æ seriem temporum eventorumque exhibeant; tam denique prolixæ, ut earum quædam periodicæ sint, quædam triginta etiam litteris seu vocibus constent; contendat idem posse ex conjectis temere humi litterarum elementis Iliadem vel Odysseam casu exsistere; æ alias ex his ipsis litteris sententias elici ostendat posse, æque cohærentes inter se, æque probabiles.

INDEX

# INDEX

# RERUM INSIGNIORUM

# in nummis Sæculi Justinianei.

À.

A Ptemius Anastasius. 497.
AR CI 493.
Arelatensis Moneta. 478. 489.
Arelatensis Rex Tiberius. 492.
Argentea numismata regum. 480.
Augusti non ultra annos xx. 477.
Aurea numismata ubi presertim cusa sint. In Præsat.
Aurea numismata Imperatorum, argentea regum. 480.
482.
Auroxeatoges Panasan. 506.

B.

B<sub>Betto</sub> Monetarius. 492. bis.

C.

Arolus Împerator Pius Felix Perpetuus Augustus.
507.
Carolus Rex Siciliæ, Senator Urbis. 503.
Christi & Deïparæ effigies in nummis Justini. 468. bis.
469. ter. 470. bis. 471. ter.
Christi effigies in nummo Justiniani. 477.
XPE PROTEGE LVDOVICVM IMP. 465.
P. in vestis sibula. 467.
C. N. 467. bis.
CON non est Constantinopolis. 466. 471. 483.
CORMOB 4-2.
Crux in nummis Christianos denotat. &c. 465. 466. 468.
Crux in extremis capitibus jugata, quando primum in nummis. 485. 500. Et cur. 500. bis.

D.

DARDANICI. 498.

Δ € Δάμε ἰνχῆ Voto publico. 506.

Δ ₹ € 466.

Deïparæ effigies in nummis Justini. 468. &c. in nummis Focæ Aug 494.

D. N. quando scribi desitum in nummis. 504.

Du-Cangii V. Cl. laus. In Præfat. Hæsitatio ejusdem de Nummis post Heraclium cusis. 500. 501. bis.

E.

€ A. 465. bis.

€ A AN. 465.

€ B. 466.

€ I 465.

€ A 466.

€ + 465. 466. bis.

€ \*\* 466.

E M M A N O Y H A. 507.

Evangelium in manibus Augustorum. 485. bis. &c.

Eufemia Aug. 472.

Exona Fici. 492.

F.

Felix Karthago. 483.
Felix Ravenna. 483. bis.
Felix Respublica. 472.
Felix Ticinus. 481. 483.
Floreas semper. 481.
Foca sepius in nummis scribitur, quam Focas. 494. Numquam per PH. 494. Nomen est Latinum. 468.
Focas Cæsaris nummus. 468.
Focas cum Mauricio Aug. simul suit. 483.
Focas frater Justini Aug. suit. 468.
Focas Augusto annos xiv. tribuunt nummi veteres. 495.

Focæ primus annus ab ultimo Justiniani anno nonnig triennio distat. 483.

G.

Γ & C 466. G N A 465. Grimualdus. 482.

H.

HEraclii medaglio fictus. 499. 500. Heros Mauricius. 489. 496. 497.

I,

Imperatorem Christianum significat. 465. ter. 467. bis. 469. bis. 470. 471. 475. bis. 476. bis. 485. 487. 488. ter. 589. 498. 500. 501.

IIT Imperator iterum. 465.
Imperiales in Italia Urbes Transpadanæ. 480.
Imperium Romanum quam late pateret sæculo Justinianeo. In Præsat.

IN 465.
IN D. 463. 464. 485. 489. INDICTIONE 111. 498.
Invicta Roma. 465. bis. 481. bis.
Italia Transpadana quæ sit. 469.
Junctio. 471.
Justinianus, Justini gener. 470. bis.
Justinianus quot urbes condiderit 478.
Justiniani annus in nummis nullus ante x1. vel x11. 475. 477. bis. nullus post. annum xxxv. 477. bis. Cur 483.
Justinianus junior silius Justiniani Aug. 486.
Justinus in nummis habet annos x111. 472.
Justinus junior Augustus, Justini Aug. silius. 472. 473.
Justinus junior, Justiniani successor, nullus suit. 472. 473.

K.

K. 467. Vide P.K.

Κ. Δ. 466. 467.

Κ. Γ. 466. 467.

Κ. Ε. 466. 467.

Κ. Η 466. 467.

Κ. Η 466. 467.

Καττλαβο sub Justino, qualis sub Justino. 470.

Κωνταν εγα κ. ε. αν Γ. 507. bis.

Κ. cum cruce, χεισιώς καιςας est. 468. 469. bis. 470. 471.

ter. 472. 475. quinq. 467. 484. bis. 486. 487. bis. 488.

quinq. 489. 496. 501.

L.

Leo nomen Græcæ originis. 504.
Leo Imp. Leonis Imp. abnepos, Zenonis pronepos &c. 504.
Lugduni percussa numismata nulla nomine. Augustorum post Jovinum. In Præsat.
Lux Mundi, Christus. 485.

M.

M cum cruce, Christiani Mercatores. 468. & alibi fexcenties.

M + I K 467.

Mauricius Justiniani Imp. consobrinus, non gener Tiberii suit. 490.

Moneta Arelatensis, in nummis Justiniani. 478. Mauricii. 489.

Monogrammata in nummis quando scribi coep; a. 465.

Gggg 3

N M.

N.

N<sub>N+1 K. 466</sub>.

Θ.

O C 465.

R Enovatio Romani Imperii. 507.

Rhodanus, in nummis Anastasii, Justini, & Justiniani. 465. bis. Romanum Imperium. Vide, Imperium Romanum.

S Ancti Dionysii. 492. 493. Senator Narbonensium. 503. Senator Treverorum. 503. Senator Urbis Romæ. 503. Sicardus. 482.

Sisciæ nulla percussa numismata post Gratianum. In Præfat.

Sol Romani Principis symbolum. 466. & alibi sæpissime. 466.

T Heodebertus æqualis Anastasio, Justino, & Justiniano fuit. 465. Theodoricus in nummis nullus. 482. bis.

Theodosius junior nullus suit. 472.

Theopolis, Θεέπολις, Prusa. 478. bis.
Tiberius, prænomen Claudiæ gentis. 486.
Tiberius Constantinus Justiniani Aug. filius suit. 485. 486.

Tiberius Constantinus annos octo habet in nummis. 48.

Tiberius Rex Arelatensis. 492.

Totile. 481. Transpadana Italia quæ sit. 469.

Treveris nulla percussa numismata Augustorum nomine post Jovinum. In Præfat.

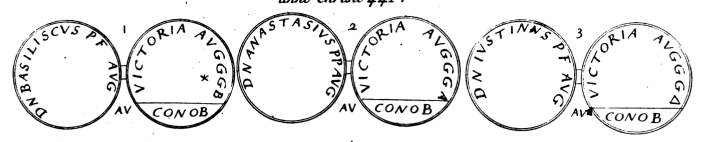
Vicariatus Imperii in Arelatensi regno. 492. bis. Vienna, de Officina Laurenti. 489. VITA. 470. VOT MVLT. H T 1. 466. VOT MVLT V M. 466. Vota Orbis. 466.

х.

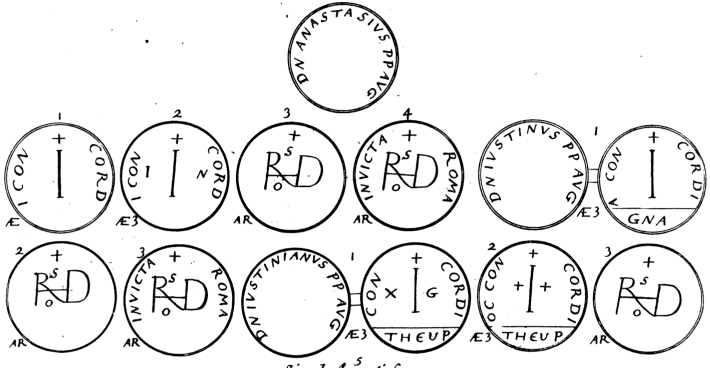
X Christianos significat. 465. 466. 472. 494. 495. X X Christiani. 495. bis.



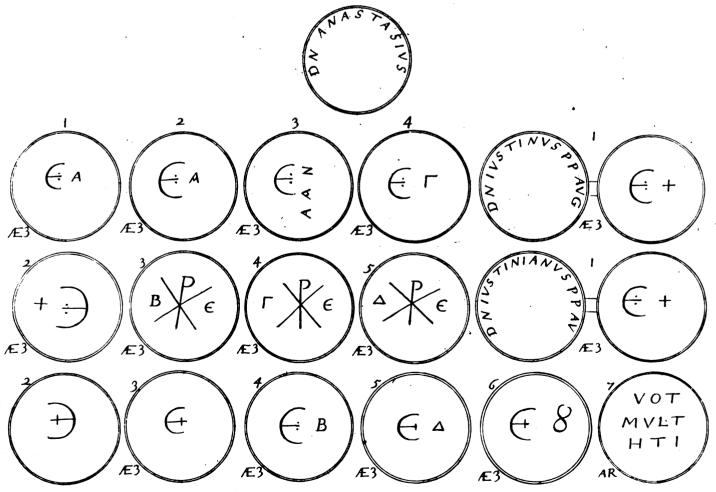
NU MISMATA , SÆCULI JUSTINIANEI Simul Augusti fuere , BASILISCUS, ANASTASIUS, JUSTINUS, anno Christi 441.

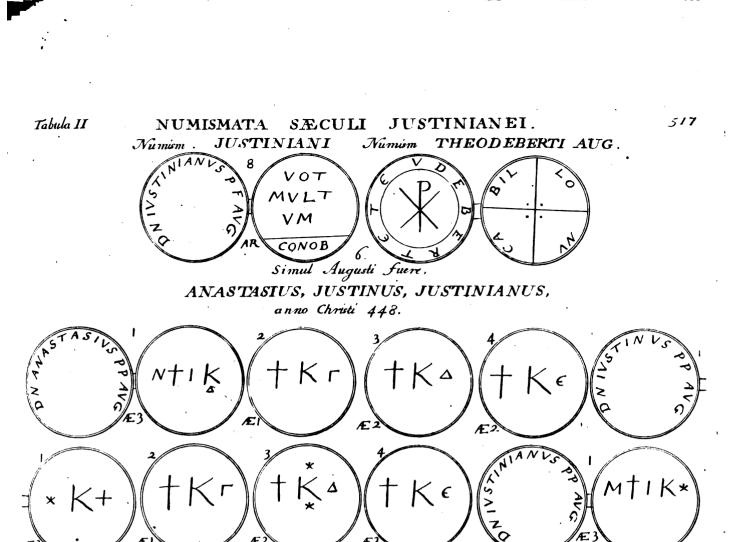


Simul Augusti fuere, ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS, anno Christi 442.



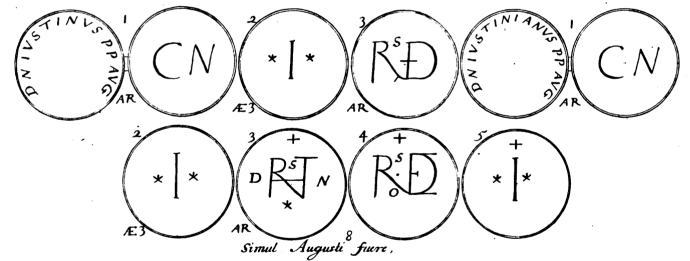
Simul Augusti fuere,
ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS, THEODEBERTUS,
anno Christi 448.



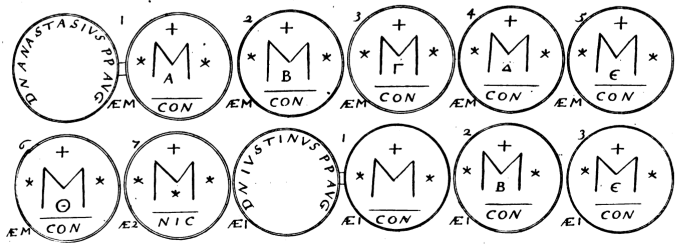


Simul Augusti <sup>7</sup> furn.

JUSTINUS & JUSTINIANUS,
anno Christi 452.

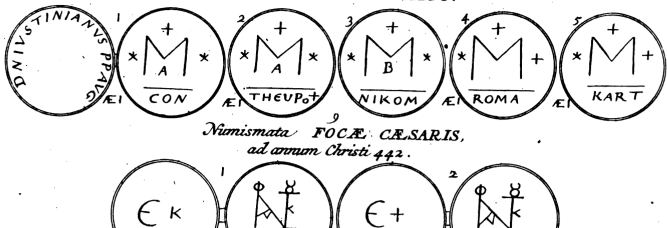


ANASTASIUS, JUSTINUS, JUSTINIANUS, anno Christi 452.

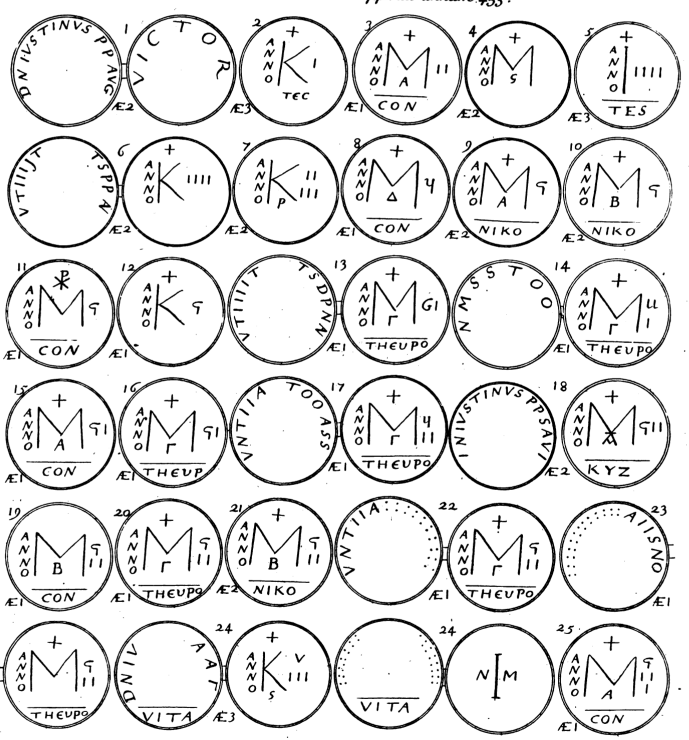


 $\mathcal{F}Chhh$ 

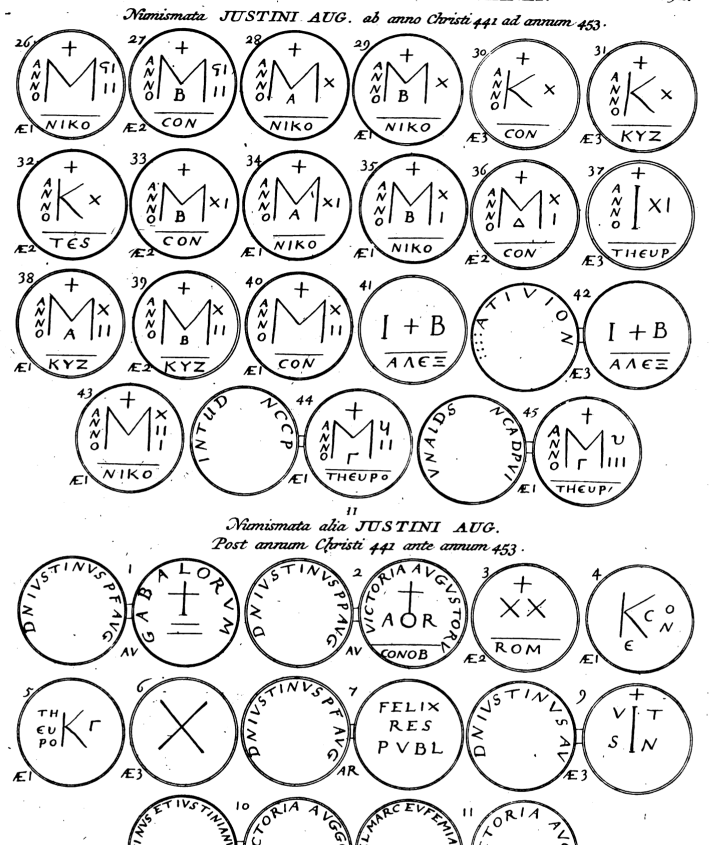
Nimismata JUSTINI AUG.



Numismata in quibus anni sunt notati, quibus imperavit JUSTINUS AUG. hoc est ab anno Christi 441 ad annum 453.

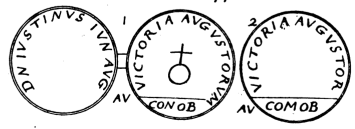


Hhhh 2



Nimismata JUSTINI JUNIORIS AUG.
Anno Christi 441.

CONOB

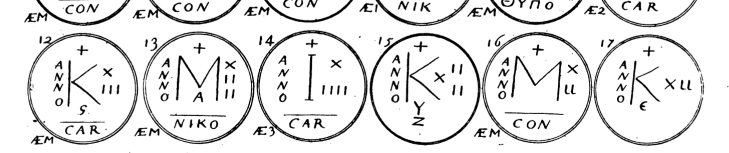


 $\mathcal{H}hhh3$ 

Numismata ANASTASII, JUSTINI & JUSTINIANI,
Cum simul essent Augusti: aò anno Christi 441 ante annum 448.

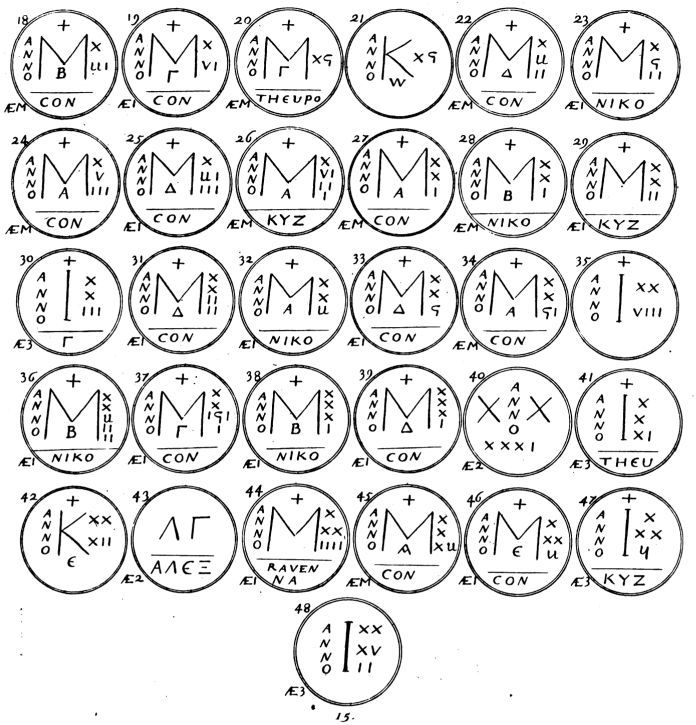


JUSTINIANUS AUG. Anni in Numismatis Justiniani Aug. notati,

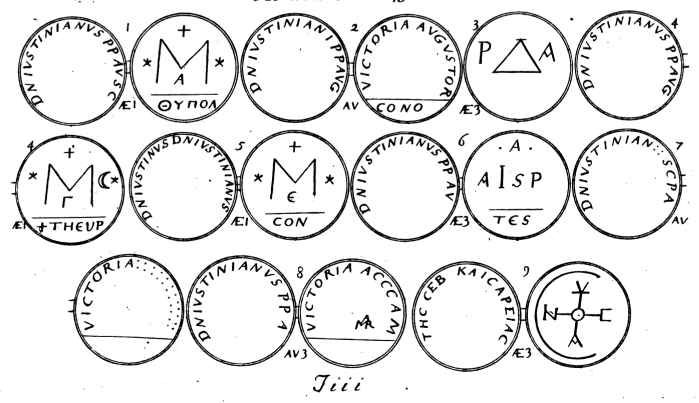


Hhhh4

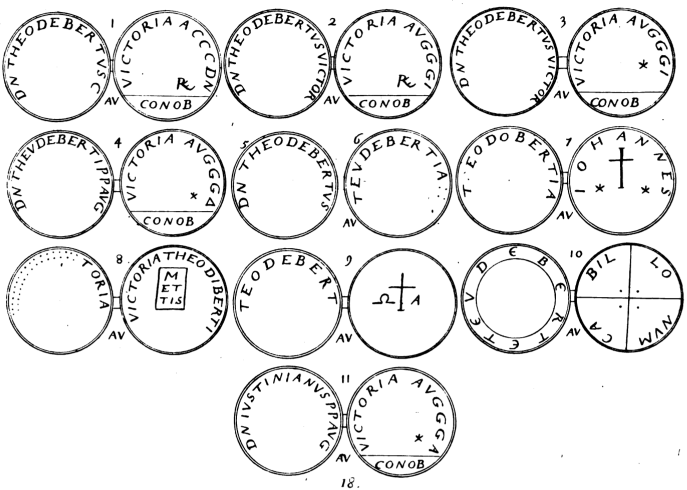
JUSTINIANUS AUG.



Numismata alia JUSTINIANI AUG.
Ab anno Christi 452



Simul Augusti fuere, THEODEBERTUS & JUSTINIANUS, anno Christi 452.& 454.



Numismata ANASTASH, JUSTINI, & JUSTINIANI, Cum Region Sociorum nominibus. Anno Christi 441.

ANASTASIUS, BADUELA, & THEIA.



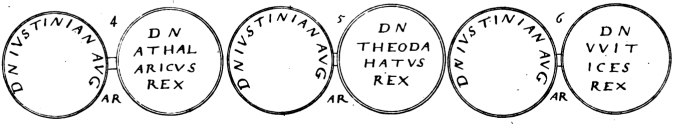
Anno Christi 453.

JUSTINUS, BADUELA, & ATHALARICUS.

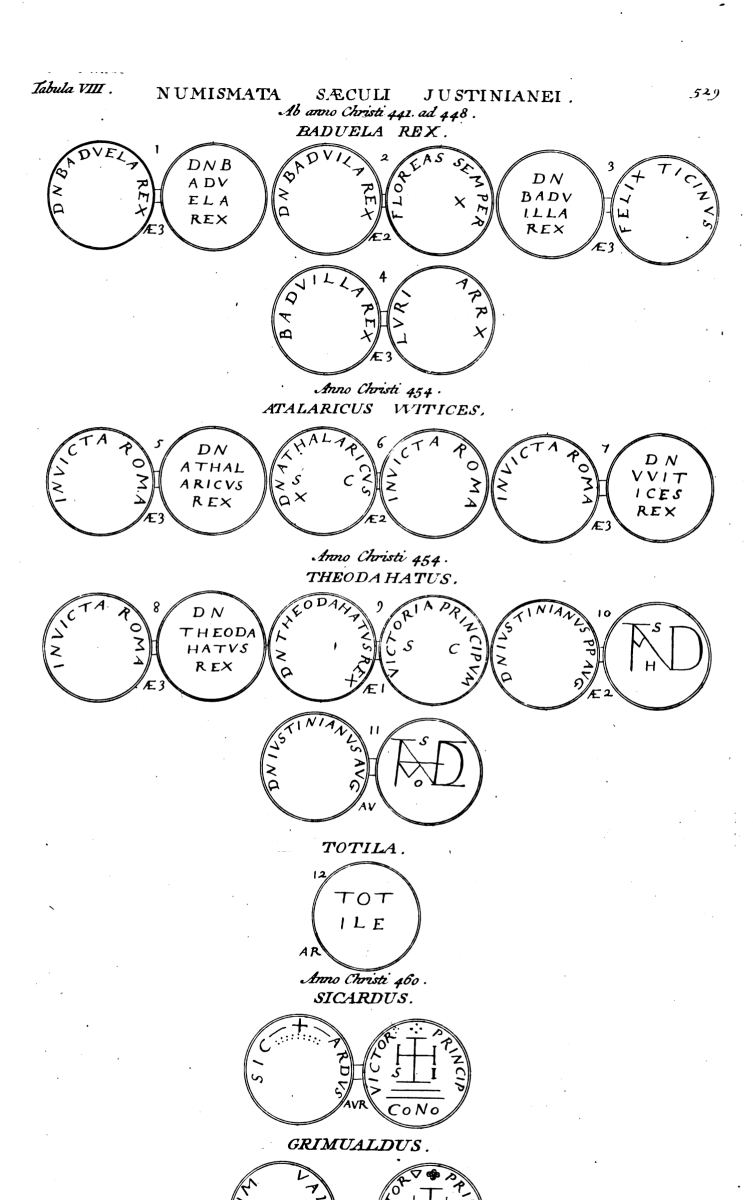


Anno Christi 454.

JUSTINIANUS, ATHALARICUS, THEODAHATUS, VITICES.



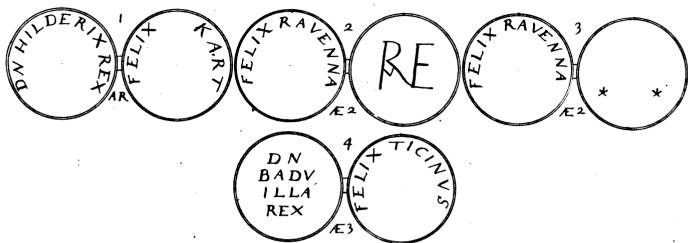
Jiii 2



Tiii z

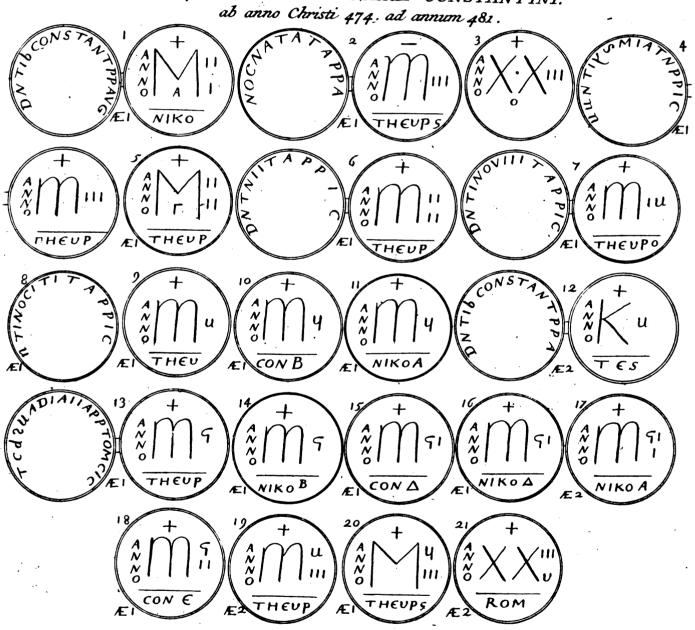
#### URBES QUALDAM,

Quarum nomina sunt in nummis scripta sub ANASTASIO AUG. ab anno Christi 441.

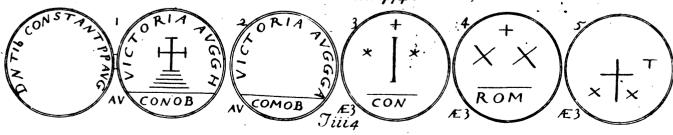


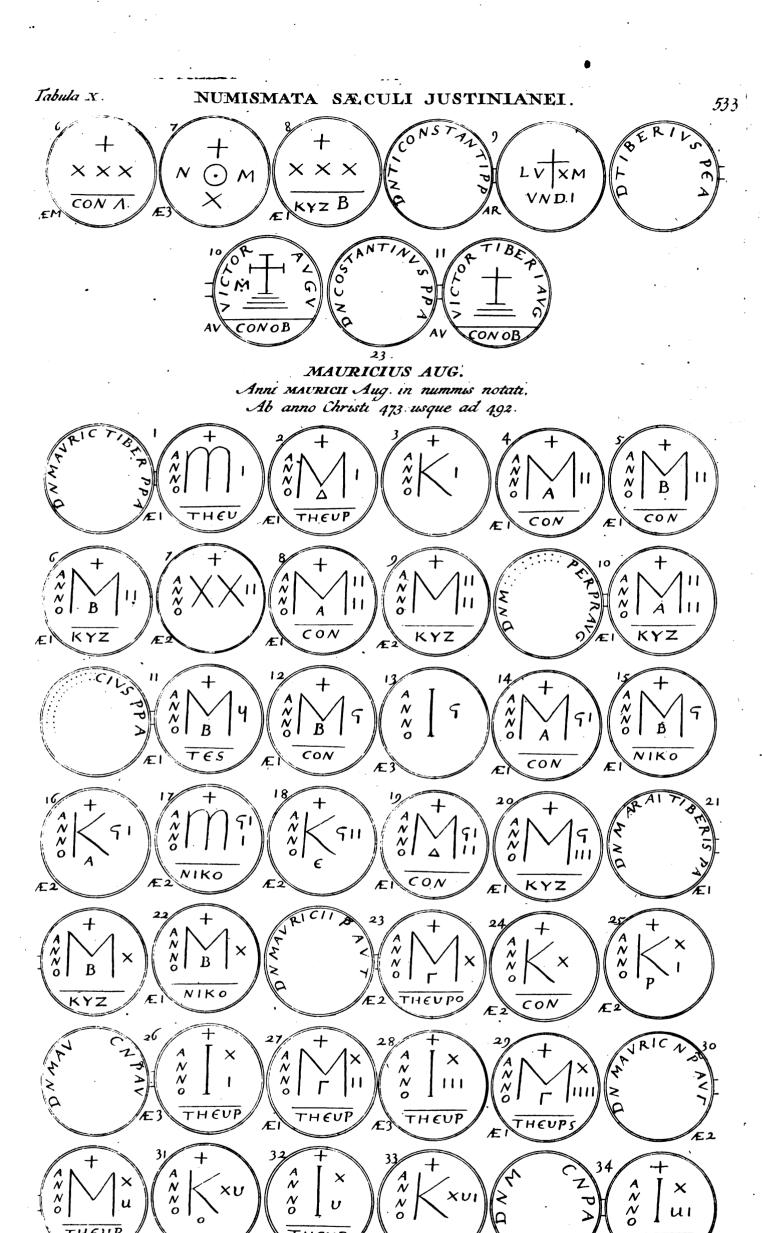
TIBERIUS CONSTANTINUS.

Anni descripti in numismatis TIBERII CONSTANTINI.
ab anno Christi 474, ad annum 481



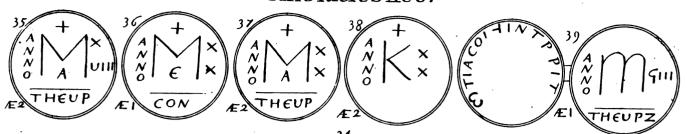
Numismata alia TIBERII CONSTANTINI, ab anno Christi 474.



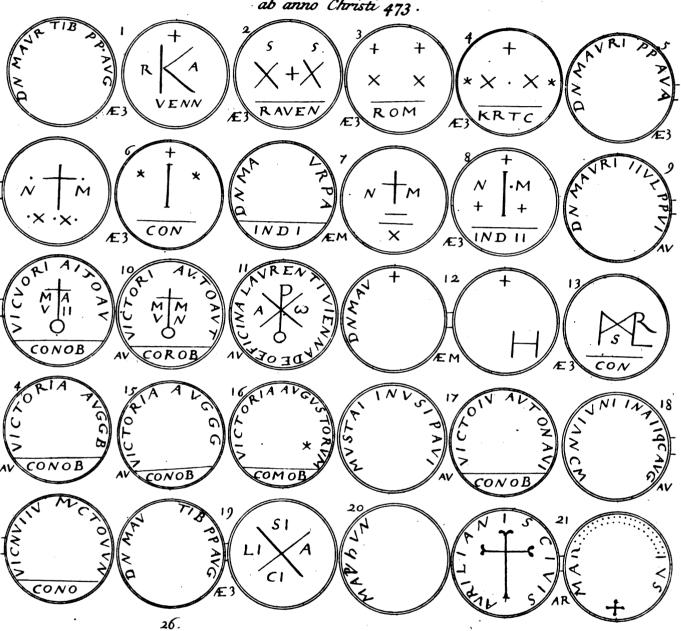


K kkk

MAURICIUS AUG.

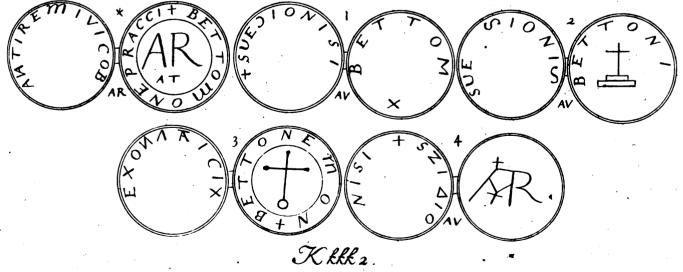


Numismata alia MAURICII AUG. ab anno Christi 473.



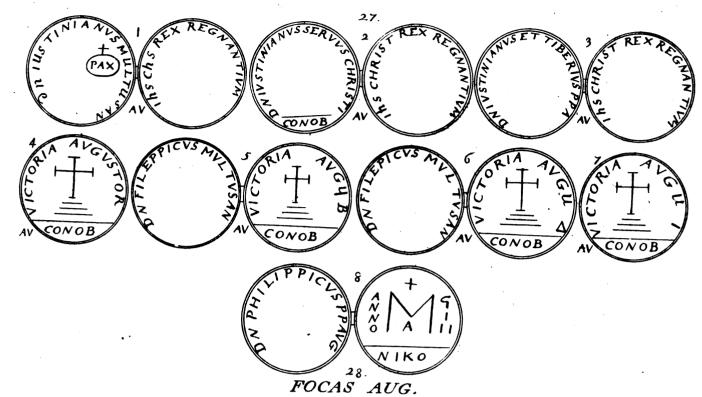
Numisma TIBERII REGIS ARELATENSIS. Circiter annum Christi 48g.

Numismata BETTONIS Monetarii.

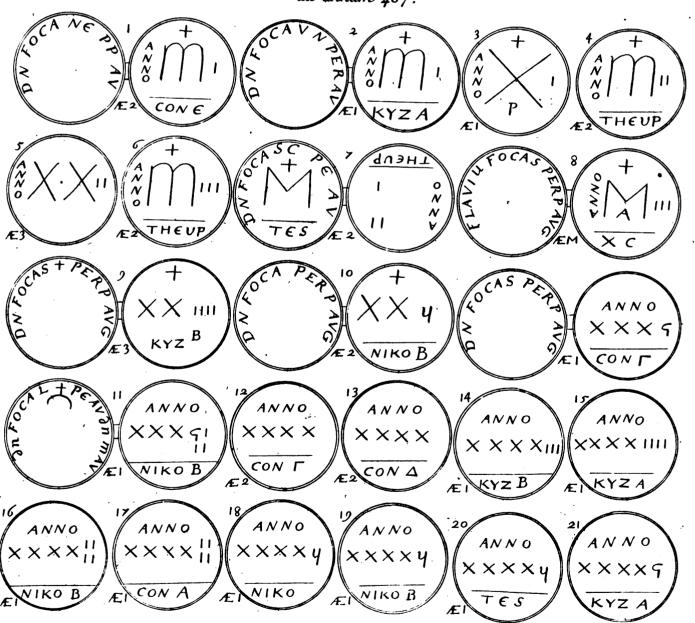


JUSTINIANUS JUNIOR, TIBERIUS F.& FILEPICUS.

Ab anno Christi 475. usque ad annum 491.



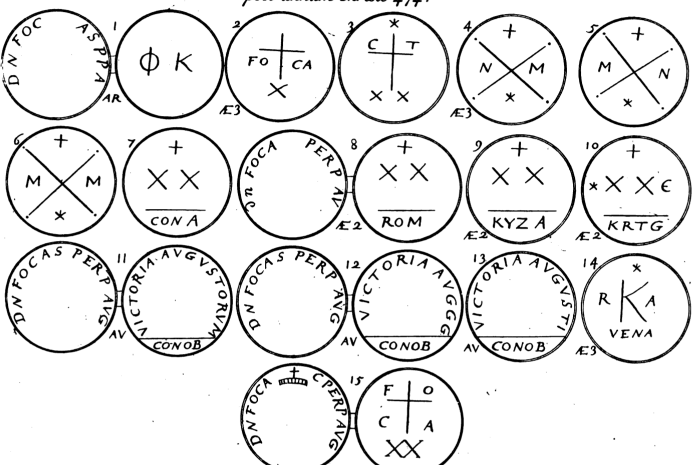
Anni in Numismatis FOCE AUG: notati ab anno Christi 474.
ad annum 487.



 $\mathcal{K}$ kk $k_3$ 



Alia FOCÆ AUG. numismata, post annum Christi 474.

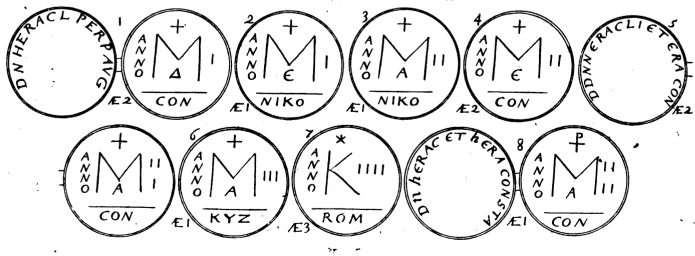


30.
APTEMIUS ANASTASIUS,
Circiter annum Christi 476.

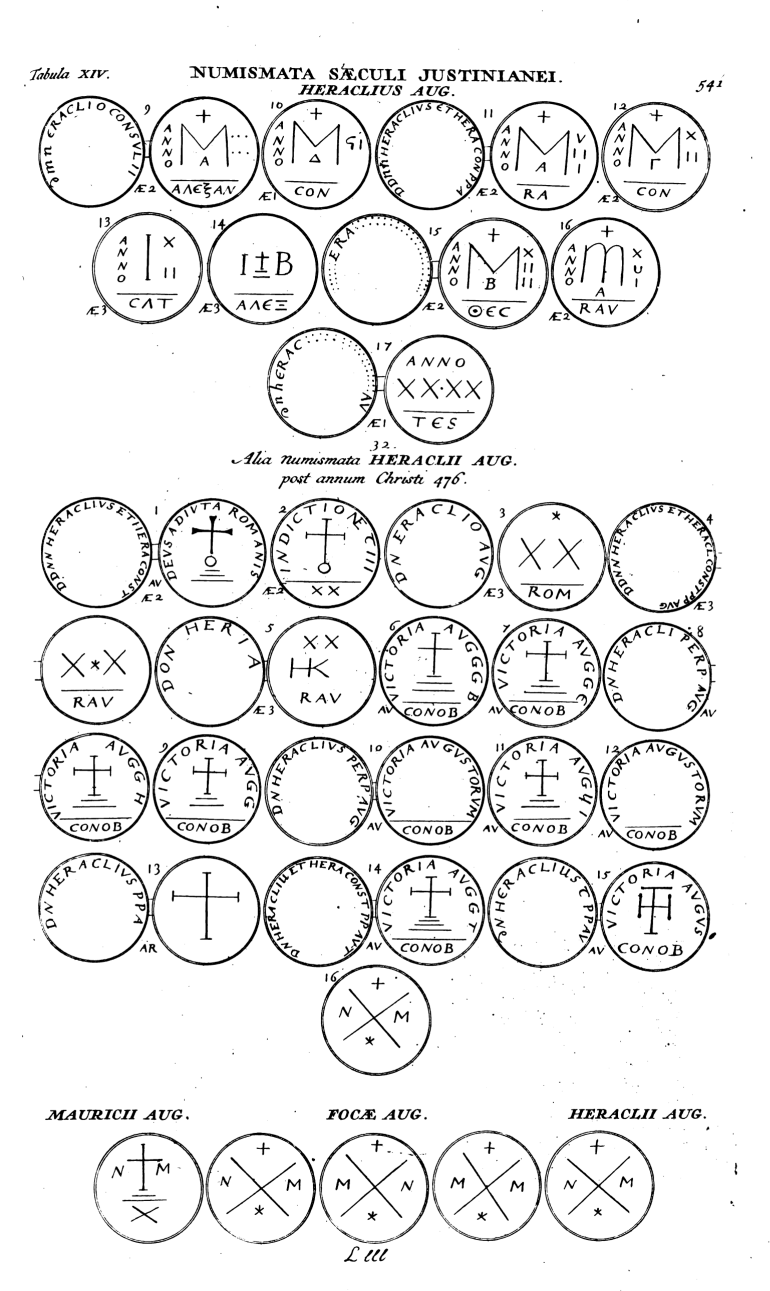


HERACLIUS AUG.

Anni in numismatis HERACLII AUG. notati, ab anno Christi 476. ad annum 491.



Kkkk 4



.

#### NUMISMATA SÆCULI JUSTINIANEI.

543

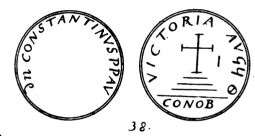
Simul Augusti fuere,

TIBERIUS CONSTANTINUS, MAURICIUS, FOCAS, HERACLIUS,

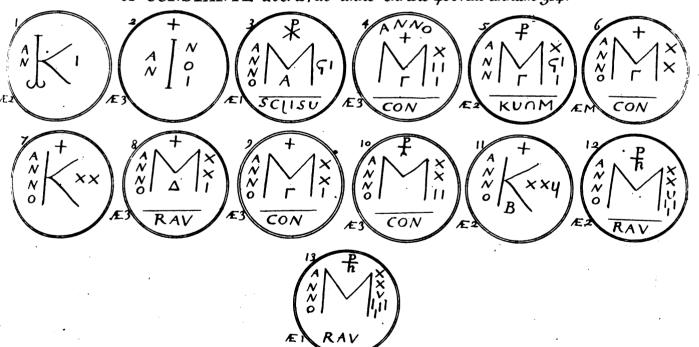
CONSTANTINUS frater HERACLII. TIBERII CONSTANTINI. FOCÆ. MAURICII. CONSTANTINI fratris HERACLII. ROM ROM ROM ROM CONSTANTINI fratris HERACLII. MAURICII. TIBERII CONSTANTINI. FOCAL . HERACLII. RAVEN MAURICII. FOCÆ CONSTANTINI fratris HERACLII.

 $\frac{\times \cdot \times *}{\kappa_{RTG}} \begin{pmatrix} * \times \times \times \epsilon \\ \hline \kappa_{RTG} \end{pmatrix} \begin{pmatrix} \times \times \times \epsilon \\ \hline \kappa_{PTS} \end{pmatrix} \begin{pmatrix} \cdot \times \times \\ \hline \kappa_{PTS} \end{pmatrix}$ 

CONSTANTINUS HERACLII AUG. F.



CONSTANTINUS frater HERACLII AUG. cum CONSTANTINO, CONSTANTIO, & CONSTANTE liberis, ab anno Christi 486 ad annum 514.



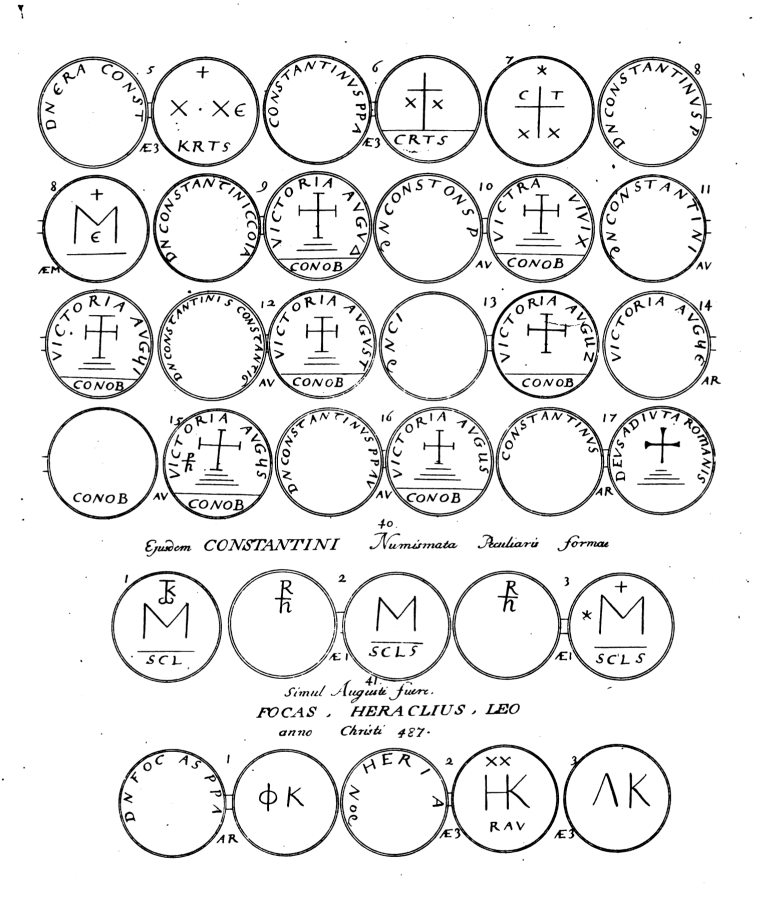
Numismata alia CONSTANTINI AUG. fratris HERACLII, cum liberis:
post annum Christi 486.



Tabula XVI

Numismata atia CONSTANINI AUG. fratri HERACLII aum liberis:

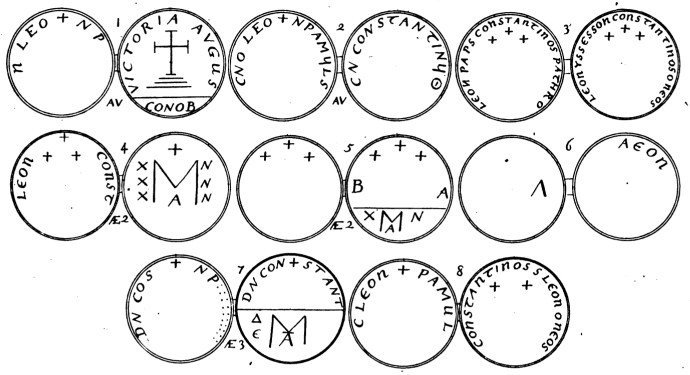
Post annum Christi 486



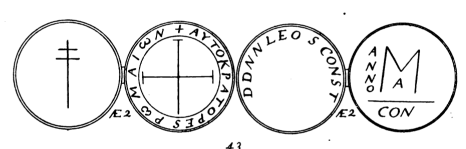
Lell 3

Numismata LEONIS, & CONSTANTINI filii HERACLII AUG.

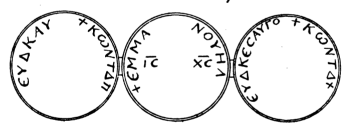
Post annum 487.



CONSTANTINUS, & LEO Junior.



Numismata Graca tria in urbe Casarea Palæstinæ percussa.

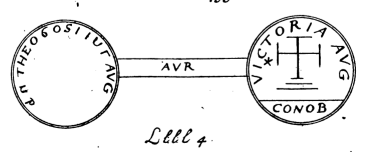




THEODOSIUS

THEODOSII prioris abnepos, JUSTINIANI junioris gener.

Anno circiter 495.



•

# ANTIQUA NUMISMATA REGUMFRANCORUM.



Ost illustrata fere omnia superiorum temporum Numismata, in libris quos conscripsimus de Nummis Herodiadum, Historiæ Augustæ, sæculi Constantiniani, Theodosiani, ac Justinianei, superest in eo eruditionis

genere pars longe utilissima sacrosancea Religioni propugnandæ, quæ antiqua Numismata Regum Francorum complectitur. Summopere utilem tuendæ Catholiæ fidei esse hanc eruditionis partem non fine causa dicimus. Nam ex ea elucidata ille haud certe exiguus fructus est consecuturus; ut mendaces appareat esse primarios ac veteres historiæ Francorum architectos; qui in ea condenda simul eo spectavere, ut eadem opera sacrosanctam Religionem nostram, si qua possent arte, convellerent. Enimyero ut cogitata perficerent, necesse fuit, ut cum Deum non alium haberent, præter Naturam & lumen Veritatis five Rationis naturale, suaderent sua scripta legentibus hanc fuisse locorum omnium ac temporum fidem; in primis vero orbis Latini, ubi vixere. Hoc illi igitur cum animo agitarent, historiam texuere præsertim, Regum Francorum ex nummis, quos habuere in manibus: nam unde ad nos hi nummi, miss per ipsos, pervenissent? Sed cum hi non sint nisi aliquo labore, ac seria consideratione explicabiles; properarentque illi potiorem confilii fui partem exsequi, quæ sanctissimæ Religionis placita spectat; digessere nummos veteres ut libuit; & si nomina Regum exceperis, fabulosam adeo historiam condidere, ut nulla sit magis. Ergo sacrosanctæ nostræ Religionis interest, non modo scriptores illos demonstrare, quantum ad doctrinam attinet, atheos fuisse, id quod Deo adjuvante alibi ex parte confecimus; verum etiam cum eamdem impietatem per fictas historias stabilire moliti sunt, scriptores fuisse mendacissimos; id quod Deo pariter juvante patefacere nunc aggredimur. Præmitti autem ac fubinde inferi quædam alia, præter nummos, argumenta oportebit, quæ funt cum illis connexa, & unum corpus efficiunt doctrinæ, quæ ad historiam Regum Francorum pertinet, quantum potest ea ex certis monumentis nummorumque veterum contemplatione colligi. Nullum interim monumentum falsi arguemus, nisi quod & reipsa falsum sit, & (nisi detegatur) possit opponi ad conciliandam sidem scriptis, ut creditur, veteribus; quibus dum fabulæ pro vera historia obtruduntur, simul Christiana sides impugnatur.

§. 1.

#### Francorum nomen unde sit.

Uæ de Francorum origine a plerisque produntur, meræ eæ fabulæ sunt. Nihil aliud Francus, quam liber est, franc. Papias in Vocabulario, Liber, Francus bomo. Fuit temporibus Constantini, ut diximus ad annum xliv. sæculi Constantiniani, Francia in nummis ipsius inscripta, peculiare nomen regionis, ubi nunc est pars Palatinatus Rheni, Ducatus Bipontii nimirum, le Duché des

Deux Ponts, ut nunc quidem videtur. Ibi certe veftigium veteris appellationis est, in oppido, cui nomen est Frankestria

men est Frankestein.

Francus igitur nomen est libertatis. Et quidem liberi dici ccepti sunt in Galliis, postquam eas Cæsar lustravit, ii qui juris sui & immunes esse permanserunt, non tributarii. Hi a Plinio appellantur, libro iv. sect. xxxi. xxxii. & xxxiii. In Belgica quidem, Nervii liberi, Suessiones liberi, Ulmanetes liberi, Treveri liberi antea, hoc est, ante Vespasiani tempora; Lingones sæderati, Remi sæderati. In Lugdunensi deinde, secusiani liberi, carnutes sæderati, Meldi liberi. Secusiani liberi, in quorum agro colonia Lugdunum. In Aquitania, Santones liberi, Bituriges liberi cognomine Ubisci, & qui Cubi appellantur: denique Arverni liberi. Jam tum igitur Francæ eæ civitates suere; hoc est, liberæ, suique juris, nec Romanis legibus moribusve obnoxiæ. Ex illa autem Francia, quæ in nummis Constantini pingitur, aliave, si qua fuit, propagatos eos esse, vel prosectos, qui regnum Francorum in Galliis condiderint, errans opinio est.

Liberi populi in Occidente nullum cudebant numisma honori Augustorum. Non Italia, non Sicilia, non Hispania quoque, ex quo universa Vespasianus Imperator jactatus Reisublica procellis, ut Plinius loquitur, libro III. sect. Iv. Latii jus tribuit. At Galiia Narbonensis quippe quæ suit Romana provincia, & tota fere prima Lugdunensis, numismata percusterunt nominibus Cæsarum. Parebant enim Imperatoribus Regibusque a Romano Senatu sive Narbonensi constitutis. Nihilominus Francæ ex-dem provincise duæ, sive liberæ, alia acceptione vocis fuere: quod scilicet nulli ibi essent, ut in reliqua Gallia, servi; omnes liberi nascerentur. Qui ergo reges a Senatu Populoque Romano, hoc est, a Coa mitiis Romanorum Gallorumque provinciæ Narbonensis ac primæ Lugdunensis constituebantur Reges: ii appellari Reges Francorum potuere; sed ii dumtaxat, qui omnibus Francis præessent; hoc est, quibus utraque illa provincia integra administranda committeretur; non qui alteram dumtaxat, aut simul utramque regerent cum collega. Eam ob rem in nummis legitur, CLODOVEVS REX, CHILDERI-CVS REX, DAGOBERTUS REX, & sic alii: nullus tamen inscribitur REX FRANCORVM \$ quoniam nullus corum utramque illam provinciam folus gubernaret. Nam id ante Pipinum & Garo-

lum non contigit, ut inferius visuri sumus.

Prima acceptione vocis Francus, pro libero a Romanis legibus & Imperio, Reges Francorum appellavere se Hugo, Robertus, Philippus I. & posteri, cum multi estent in eorum ditione servi, atque etiam Parissis, ubi præter alios suere usque ad Ludovici X. tempora, servi dicti de corpore Beaux Mariæ, quorum hereditas cum liberis ad Ecclesiam Parissensem redibat, quæ est dicata Deiparæ. Posteriore significatione, qua Reges primæ & secundæ ætatis dici potuerunt Reges Francorum, appellari deinceps Francos & Reges Francorum jussist Ludovicus X. qui nasci omnes liberos in toto

regno præcepit. Mmmm

Hinc

§. II.

Hinc vero duo consequentur digna notatu. Prius est, si loqui accurate volumus, (sed sibili metu præstat cum vulgo loqui:) non sic intelligi regnum Francorum oportere, ut nomen gentis sit, te Royaume des François; sed ut significet libertatem, le Royaume des Francs: quomodo Turci etiam ipsi nos vocant, Frank & Frenk; appellatione, quæ liberos, non quæ liberos, non quæ Francicos significet. Ita certe admonuit Ludovicus X. Rex, qui Hutinus est cognominatus; edicto co, quo servos, qui tunc crant na regno, in Francia præsertim occidentali, plurimi, libertatem jussit pecunia redimere: quoniam Francorum ideirco Regnum appellaretur, quod Francos, hoc est, liberos omnes esse oporteret, qui hoc regnum incolerent. Est illud edictum in Camera Computorum Parisiensium, in primo Memorialium volumine, fol. 77. Descripsit autem integrum Du-Cangius in Glossario, verbo Manumissie. Sic au-

tem incipit:

Loys par la grace de Dien Roy de France & de Nawarre, à nos amez & feaux Mestre Sance de Chaumont, & Mestre Nicole de Braye, salut & dilection. Comme selos le droit de nature chacun doit naistre franc ; & par aucuns usages ou coustumes, qui de grande ancienneté ont esté entreduites & gardées jusques cy en nostre Royaume; & par avanture par le méffait de leurs prédecesseurs, mult de personne de nostre commun peuple soient enchus en lien de servitude & de diverses conditions, qui moult nous desplet: Nous considerans que nostre Royaume est nommé LE RO-YAUME DES FRANCS; & veillans que la chose en verité soit accordante Au nom: & que la condition des gens amende de nous en la venuë de nostre nouvel gouvernement: par deliberation de nostre grant Conseil, avons ordené & ordenons, que generaument par tont vostre Royaume, de tant comme il puet appartenir a Nous & a nos successeurs, teles servitutes soient ramenées FRANCHISE. . . . Donné a Paris, le tiers de Juillet, Pan de grace 1315. Latuit istud edictum scriptoribus fabulte de Franco, a quo Franci traxerint nomen; aliisque, qui Francos de Pannonia aliave provincia fuisse digressos sunt fabulati.

Alterum ex dictis consectarium istud est; cum Rex Francorum in nummis nemo scribatur, ante Pippinum, falsa esse diplomata, aliave instrumenta, quæ a Mabillonio vel aliis asseruntur, & habent istos

similesve titulos: ut apud illum,

Pag. 463. Clodovci Magni: Chlodoveus rex Fran-corum vir inluster.

Pag. 465. Dagoberchtus rex Francorum.

Pag. 466. Clodovei junioris: Chlodovius rex

Pag. 469. Theudericus ren Francorum. Item pag. 470.

Pag. 473. Clodovei III. Chlodovius rex Francorum inluster, Item pag. 477. 479. 480. 481. 482.

Pag. 484. Chilperici III. Chilpericus rex Franco-

rum, vir inluster. Item pag. 485. 486. Pag. 488. Theudericus rex Francorum

Pag. 488. Theudericus rex Francorum vir inluster. Item sigillum, pag. 385. + CHILDEL... REX FRACORVM. +. falsissimum. Similiter liber Legis Salicæ recens debet censeri, & spurius, in quo donatio resertur Childeberti regis, hoc initio: Childebertus rex Francorum vir inluster. Quæcumque demum monumenta Reges Francorum commemorant ante Pippinum, sicta ea scriptave post annum Christi 1320. noveris.

De scuto gentilitio Regum Francorum, vulgo, Des sleurs de lys.

IN scuto gentilitio Regum Francerum slores sunt, de quibus duo quæri solent, alterum, cujus generis illi sint; alterum, ex quo tempore, quaque occasione pingi in nummis Regum vel sigillis cœperint. Est autem prius illud cum posteriore connexum.

Jam ante annos decem indicavimus obiter, ex similitudine propemodum indifereta nummorum argenteorum Philippi Augusti Regis Francorum, & Philippi Alsatiæ Comitis Flandriæ, recte ac maniseste colligi, & unde sint appellati flores isti, fleurs de Lys; & quando ita primum coeperint appellari. Neque enim alius Regum Francorum ante Philippum Augustum flores habet in suis nummissimiles inscriptos: & tunc habet ipse, cum similes in suis gereret Philippus Flandrize Comes: eo quod data Isabellæ, cujus hic avunculus fuit, in dotem Artelia, cum ea Philippo Augusto nuberet, anno 1180. communis runc Francize & Flandrize limes fuit amnis Lifius, le I.ys: cujus in ripa & vicinis palustribus crescerent ii flores. Hos ergo circumsculpi voluit codem tempore nummis suis uterque Princeps, ut se dominum amnis Lisii esse gloriarentur, sive eo terminari ditionem suam. En nummi utriusque iconem: Flandrensis quidem argentei, uti exhibetur a D. le Blanc, pag. 174.

Tab. 1. In interiore ambitu scriptum est, + PH.

E. COM. FLAND. Philippus Elsatie Comes Flandrie. In extimo, GRACIA DOMINI DEI NRI
FACTUS SUM. In altera parte, Ecclesia cum turribus: inscriptio, MONETA ALOST. Alosensis. In extimo margine flores sunt duodecim, ut in Grossis Turonensibus sub S. Ludovico sunt tredecim, ibidem, pag. 200. prius autem in perpulcro nummo Philippi Aug. de quo proxime diximus, quem pingi curavimus in Operibus selectis nostris, pag. 906.

Ibid. Atqui Philippus Elsatiæ obiit anno 1191. qui Philippi Augusti annus undecimus suit. Unde certo colligitur, slores istos non suisse prius in nummis vel sigillis Regum Francorum; neque horum proprios ac peculiares initio suisse; siquidem suere simul Comiti Flandrensi communes: ac ne tunc quidem adsciti suere pro symbolis sive gentilitiis insignibus; sed pro marginis extimi ornatu in moneta.

Suboluit ex parte ca origo florum istorum in icuto Gallico, Joanni Jacobo Chiffletio in sua Anastasi, pag. 69. Lilii florem, inquit, a Philippo sumtum non equidem dubito ob Flori parentis justionem: sed & ipse quoque ad id induci potuit Lilii fluvio (Lisum verius diceret) sua ditioni adjetto. Chronicon Ms. ex archivo S. Dionyfii propre Parifios: "Anno McLxxx. die Ascensionis Domini, Rex " Philippus uxorem duxit Isabellam, filiam Comi-", tis Hannoniæ Balduini, neptemque Comitis Flan-" driæ Philippi de sorore; & cum ea, prout trac-,, tatum fuerat, recepit Atrebatum, cum omni ter-,, ra, quæ fuerat Comitis circa fluvium DU LYS. " Hogerus Hovedenus: ", Post Pascha vero (anni 1180.) Philippus Rex Francise duxit in uxorem " filiam Comitis de Hannonia, neptem Philippi Comitis Flandriæ, filiam fororis suæ: cui idem Co-" mes Flandriæ dedit in maritagio cum nepte sua, " totam terram de Vermandois, usque ad aquam , DE LIS. Fluvius ille Francis, LE LIS. In chartis saculi duodecimi constanter vocatur Legia: sequiore evo, Lisa. Quin immo verum nomen est Lisus;

accolis, le Lis. Unde & Continuator Nangii, ad

annum 1319. Lise fluvium vocat.

Itaque flores amnis Lisi sunt, quos Galli vocant fleurs de Lis: Itali: fior da Lisi: Hispani, flor de Lises: Lusitani, flores de Lys: Flandri, Lischblomen: Angli, flower de lices: cum lilia sint Italis gigli: Hispanis, sirios: Anglis, of lissies, &c.

Testis etiam locuples hujus appellationis antiquae est poeta Dantes Florentinus, qui obiisse sertur anno 1321, tum Cantu 29 de Pugatorio, ubi de senioribus viginti quatuor Apocalypseos ita canit:

#### Coronati venien di FIOR DA LISO.

ubi præpositio da locum notat, ubi slores si nascuntur: ut altera di, rem sive modum, quo res aliqua sit: Tum vero insignius Cantu rursum 20. ubi de vi sacta Bonisatio viii. Papæ anno 1303. sub Philippo Pulcro, in oppido Anagnia:

Veggio in Alagna intrar lo FIOR DA LISO, Et nel Vicario suo, Christo esser catto.

Noverat is igitur esse insignia Regum Francorum slores Lisi, sive slores ex amae Liso, fiori da Liso:

alioqui diceret, fiori di giglio.

Eruditi viri jam ante nos observarunt, scilicet Andreas du Chesne, & D. du Tillet, in sigillis Regum Francorum ejusmodi flores non apparere ante Philippum Augustum. Sed qua occasione adsciti ab eo illi flores fuerint, neuter vidit: nempe cum factus est communis limes Franciæ, ob Artesiam ei junctam, Flandriæque, Lisus amnis; cujus in palustribus ripis hic flos nascitur; quem Latini irin, Galli quoque des iris ou des flambes, ut ante nos viri eruditi viderunt. Eam ob causam etiam Odo IV. Burgundiæ Dux denarios cudi justit cum floribus Lisi in ambitu, quales visuntur in nummis Philippi Augusti, & Divi Ludovici; quoniam erat ipse Comes Artesiæ. Ante id tempus tamen vidimus nummum Remis cusum, cum archiepiscopi nomine, sanson: quem obiisse ponunt anno circiter 1160. Eo in nummo, in angulis duobus crucis, quæ implet aream, flores duo sunt, haud multum absimiles Lisi sloribus: cum tamen nondum ipsi Reges Francorum, in suis nummis ejusmodi flores haberent inscriptos. Pinxit ejusmodi nummos Marlotus, sed elegantiores, quam nummi ipsi exhibeant, in Metrop. Remensi, tomo 1.

pag. 562. Vetera insignia Francorum fuisse busones, fabula est nata sub Carolo vi. hac occasione. Anno 1382. trajecere amnem Lisum Franci, cujus est alveus altus, & ripæ palustres. Flandri audaciam mirati, Francos appellavere bufones, Crapaux Franchos; & Lisch Kroffen, hoc est, busones Lisi amnis; quoniam quali bufones natando amnem Lisum trajecissent. Lisch Kroffen eos nuncupavere scilicet, quemadmodum flores Lisi amnis Lischblomen vocant. Transitum illum victoriamque Francorum prolixe describit Froissartus, tomo 2. cap. cvi. usque ad cxx. Texuere Flandri tunc tapetes, in quibus pro tribus floribus, quæ sunt insignia Francica, acu pinxere tres busones. Flores enim in scuto gentilitio Francorum tres tantum pingi, cum prius sine numero plerumque pingerentur, Carolus vi. jusserat. Inde creditum est a nonnullis, ut observat P. Menestrier, tomo 1. de l'Art du Blason, pag. 319. suisse busones vetera Francorum insignia. Postea nata fabula altera est de mutatis illis insignibus in lilia sub Carolo Magno, vel sub ipso etiam Clodoveo; ac tertia

demum de iisdem e cælo allatis.

Sermo ipse vulgaris, quo Galli exponunt hæc in-

signia, stores admonet e Liso amne esse, non lilia. Lilia enim nemo sapiens appellaret stores lilii; sicut

nec flores tres rosæ vel rosarum diceret, dum partes edisserert alicujus scuti gentilitii, trois sleurs de rose: sed tres rosas diceret. Unde in scutis quibusdam gentilitiis, quæ picta habent lilia hortensia tria, tria lilia dicimus: d'or à trois lys d'argent, seuillez & tigez de sinople: non tres flores lilii: argumento certissimo, cum flores dicimus, Lisi amnis flores, non lilia indicari.

Quin omnes igitur scriptores illi sint supposititii ne dubites, qui lilia vel flores lilis insignia fuille Regum Francorum produnt, & se scripsisse ante obitum Philippi Pulcri mentiuntur. Non potuit certe vera horum insignium origo ante id tempus ex hominum memoria deleri; nec nisi multo postea scripsisse existimandi sunt, qui lilia commemorant pro floribus Lisi amnis.

In his est Guillelmus Nangius, quem obiisse ferunt anno 1301. Nam is in gestis S. Ludovici Regis, sic ait: Consueverunt Reges in suis armis & vexillis FLOREM LILII depictum cum tribus foliis, comportare. Non ante tempora Caroli vi. scripsit, quisquis est iste.

Rigordum similiter recentiorem multo puta, quam vult videri: qui de pugna Bovinensi sub Philippo Augusto sic habet: Accurrunt quantocycus ad aciem Regis, ubi videbant signum regale. quod est vexillum FLORIBUS LILII distinstum. Sed ejusdem Continuator, ad annum 1319 Lise sluvium vocat.

Adde illud præceptum Ludovici vii anno 1179, pro inauguratione Philippi filii sui, his verbis i Postmodum positis super altare corona regia, gladio in vagina incluso, calcaribus aureis, sceptro deaurato, & virga ad mensuram unius cubiti vel amplius, habente desuper manum eburneam. Item caligis sericis & iacinthinis, intextis per totum LILIIS AUREIS.

Qua omnia Abas S. Dionssii in Francia de Monasterio suo debet Remis apportare. & stans ad altare custodire. Fictum præceptum post Philippi Valesii excessium; nec tunc statim quidem fortassis, sed serius, ab his, ut verisimile est, quibus illud honorisicum esset.

Idem ferendum judicium est de scriptis aliis, vel monumentis, in quibus vel slores lilii sive lilia pro Francorum Regum insignibus commemorantur ante sæculum xiv. vel picta eadem lilia sunt, sive in sigitlis, & manu Regum, ante Philippum Augustum, sive in vestibus ante Ludovicum ix. Ne sanctus ipse quidem Ludovicus, nec Philippus Audax, aut Pulcher, coronam gestavit, ut nunc appellant, liliatam; sed ex trisolio tantum; cujusmodi videre est in statua Divi Ludovici, quæ pro foribus posita est Ædis sacræ Trecentorum, des Quinze vingt, Parissis, jussu Philippi Pulcri. Vidimus apud Fulienses sigillum Philippi Valesii, cum corona e floribus Lisi. In moneta Philippi I. & Ludovici vii. corona est cruce tergemina insignis.

In diplomate, quod est apud Mabillonium, pag. 425. Philippus I. in corona & sceptri vertice habet lilium, inquit, uti ipsius pater, & subsequentes ab eis reges. Ergo, inquam ego, fassum sictumque vel eo nomine censeri debet Henrici patris diploma & sigillum. De Philippi sigillo dicemus inserius. Nempe lilium; ait idem pag. 145. jam tum, immo longe ante, symbolum erat regalis potestatis: (a quo istud autem scriptore paulummodo insigni est proditum?) unde sceptro regum ac corona superimponi solebat: uti cernitur apud nos in primario Fredegundis lapide sepulcrali, cujus corona liliata est: & in sceptro ibidem Careli Calvi in Bibliis Viviani abbatis: quæ nempe manuscripta servantur in Bibliotheca Colbertina. At hoc vel unum indicium Caroli v. Regis Francorum verius, quam Caroli Calvi, prodit ætatem suisse, qua scripta hæc Biblia suere. Et de corona Fredegundis idem statuendum est, quod de tumulis exstructis, Mmmm 2

Digitized by Google

tum Clodoveo ad S. Genovefam, tum Chilperico ad S. Germanum, & de San Dionysianis autem Divum Ludovicum, dudum pronunciavit vir harum rerum peritus D. de Peiresc, teste Gassendo, in ejus vita, libro 2. facile hæc omnia falsi posse con-

In Actis Episcoporum Autistodorenstum, (pag. 502. Biblioth. Labbeanæ, tomo 1.) homines regis, pergit idem Mabillonius, scilicet Philippi Augusti, (debuit dicere, Ludovici 1X.) fundo fluminis infixisse dicuntur trabeculas duas, binc inde PLORES LILII ferreos, in signum regalis dominii, earum summitatibus imponentes. At xiv. saltem sæculiscriptorum eum esse oportet, qui flores lilii appellavit, ut diximus.

Est corona liliata in sigillo Roberti regis, in historia Monasterii S. Martini de Campis, pag. 316. sed ficto figillo: rotв. . . FRANCORV. REX.

Hugonis regis figillum, apud Mabillonium, de re Diplom. pag. 421. item Roberti regis, pag. 423. falfa sunt maniseste, ob lilia quæ gestant illi in corona, & orbem quem læva tenent. Falsum Henrici regis, ob lilia fimiliter conspicua in corona; quamvis hunc primum ex Francorum regibus gestasse lilia in corona censet Mabillonius, pag. 422. Falsa demum quælibet his similia.

Prope Tusculum in villa Roccia aïunt esse statuam alicujus Imperatoris, umbilico tenus: quæ in loricæ manicis habet insculptos flores Lisi, quales omnino pinguntur in Galliis. Cui vero incredibile videatur, sculptos eos ibi flores fuisse sæculo xvi. ut Regi Francorum offerretur, magno propterea precio

coemenda?

# SERIES REGUM FRANCORUM PRIMÆ STIRPIS,

### ex Gregorio Turonensi.

Ricimer. Theodemeres F. rex. Fredegarius in Epitome hiftoriæ Gregorii Turon: di-Chlogio. Ex Fredegarii Merovechus, forte cit Clodionem filium fuisse Continuatoriex Chlogionis stir-Theodemeris, quod Gregorius non dicit. Item Merobus, Childericus F. veum facit filium Clodio-Chlodovechus F. fil9. rex. rex. Theudericus Chlodome- Childeber- Chlotacharius F. rex. ris F. rex. tus F. rex. F. rex. Clodoveus F. Childebertus F. rex. - Guntharius F. Theudebertus F. Dagobertus F. rex. scnior, Chrammus F. rcx. Childericus F. Theodobaldus F. rex. Chariber- Guntchram- Chilpericus Sigebertus tus F. rex. nus F. rex. F. rex. F. rex. Theodebertus F. Merovechus F, Chlodevechus F. Samfon F. Chilperi- Clota- Clodo- Clotarius Childebercus F. rius F. meris F. F. rex. tus F, rex. qui sta-Merotim post yeus. patrem obiit, ex Fredega-Dagobertus. Hactenus Gregorius Turon. Deinceps ex Fregedario. Theodeb. Theodoric. Dagobertus rex, Theodebertus Theodo-F. rex. ricus F. rex. Clodoveus Sigeber- Meroveus F. 1 Sigibertus F. F. rex. tus F. rex 2 Childebertus in Austrasia.

Nulla apud Fre- 3 Corbus F. degarium aut Con- 4 Meroveus F. tinuatores cjus Quatuor hi mentio est Dagofunt Theoberti, qui Sigedorici regis berti F.

Clotarius F. Childericus F. Theodoricus F.

Daniel clericus, qui & Chilpericus rex.

Clotarius rex.

Daniel Chilpericus iterum, Postea Pipinus.

Ex his Regum nominibus ficta existimamus ca. quæ in nummis veteribus non leguntur: & ficta ex Hebræo, ut alias ostendimus.

In aliis quibusdam nominibus, quæ funt ex nummis veteribus accepta, affectata scripturæ & pronunciationis asperitas est, ad conciliandam sidem verustatis scriptis suis. Sic pro Meroveo Merovechum scrip-

fit iste; pro Clodoveo Chlodovechum.

Fiche sunt similiter ex successiones regum, descriptionesque generum, & partitiones regni. Ac ne Francorum quidem appellati funt reges in nummis veteribus ii, quorum nomina hic sunt ex iisdem accepta. Ficta, inquam, illa partitio regni est in plures liberos, & inaudita prorsus in toto orbe; quippe quam nec inter liberos natu maximus, nec parens ipse vel mediocri pollens sapientia, nec populi ipii æquo animo terrent. Ninii fimile apud Iiraelitas, Persas, Macedonas, Syros, Ægyptios, Hispanosve reperias. Sed fictus ille mos est in Galliis exstitisse, ab iis qui credi voluere id esse optimum, ut quos nascendi conditio pares secisset, ii etiam æqualem ditionis hereditatem adirent, quasi Naturæ sege sic præcipiente. Propterea quatuor Clodoveo ipsi statim dedere liberos; Clodovei filio Clotario totidem; totidem Theodorico Clotarii pronepoti; duos

Dagoberto, duos Guntchramno.

Cum nulli nimirum essent rerum in Galliis gestarum scripti annales; historiam ii finxere, ut credi voluere res gestas sæculis ab hominum memoria remotioribus; & nomina regum partim ex nummis veteribus acceperunt; partim finxere ex Hebræo, ut diximus. Et inter scriptores illos dedere principatum ei, quem Gregorium Turonensem nuncupari voluere; ut ex ordine & loco auctoritas ac fides narrationi accederet. Ex quo fit, ut cum scriptor fit omnium nunc judicio fabulosissimus, tamen ab his qui de rebus Francorum scribunt, velut qui facem, in re perobscura præferat, eximie commendetur. Son ouvrage le plus important, inquit Bailletus, die 17. Novembris, est son bistoire de France écrite en dix livres; dont nous ne croyons pas devoir parler ici, après tout ce qu'en ont dit les doctes Critiques & bistoriens de nostre siecle. Il nous suffit de remarquer. qu'il ne faut pas se laisser surprendre faute de précaution, à sa credulité, ou à la facilité qu'il avoit de recevoir & de débiter des histoires incertaines, sans souvent les verisier, ou sans en faire le discernement nesessaire. . . Sans lui nous n'aurions peut-estre aucu-ne lumiere de Phistoire. An est autem ea lux appellanda, quam fabulosus scriptor mendaxque præfert;

quæque meras, ut nummi antiqui mox patefacient, fabulas nugasque præmonstrat?

Ad rationem certe notationemque temporum quod adtinet, quam Chronologiam vocant, digessere illi cam, ut libuit; quoniam annis carent Regum illorum nummi antiqui. Sed mendaces tum parum memores, tum parum inter se concordes, intricatissimam eam rem fecere. La Chronologie de la premiere race, inquit P. Daniel in Præfatione sua, EST EN DIVERS ENDROITS FORT EMBROUILLE'E FORT INCERTAINE. Et fatetur idem plerosque scriptores historiæ Francorum in ea fuisse sententia, ab annis ducentis, ut existimarint, non esse dignam lectu partem illam, quæ spectat Reges primæ stirpis: vix dignam quoque alteram quæ legatur: sterilem denique in suis initiis usque ad Philippum Valesium tertiam partem esse. LA PLUS-PART des Auteurs de l'histoire generale de France, qui ont écrit depuis deux siecles, ont cru que Phistoire de la premiere Race ne meritoit pas d'estre luë : que celle de la seconde n'avoit gueres dequoi piquer davantage la curiosité: & que mesme les commencemens de la troisième, jusqu'au regne de Philippe de Valois, étoient fort steriles. Ecquid enimyero minus dignum lectu, quam ubi nihil veri, nihil nisi mendacium est?

## REGES FRANCORUM PRIMÆ STIRPÍS,

ex Sigeberto.

Priamus. Marcomirus F. Pharamundus F. Clodius F. Meroveus F. Childericus F. Clodoveus Magnus F. obit anno 514. Childebertus F. Clodomirus F. Theodericus F. Clotarius F. rex. (Parisis) (Austrasiæ) (Sueffionibus: deinde Monarcha) (Aurelianis) rex, occifus an. 521. rex. obit an. 537. rex: obit Theodebertus F. 564. Alii a Clotario Clodoaldus F. Chramoccisi, ante rex: obit an. 548. vel 550. nus an. 531. an. 563. Theobaldus F. rex: obit an. 556. Sigebertus F. rex. Charibertus F. rex. Guntramnus F. rex. Chilpericus F. Obit anno 578. (Parifiis) Obit an. 597. Regnum rex. Uxor Uxor Bruneejus cessit Childeberto. obit an. 573. childis. Fredegundis. Obit ipse anno 587. Childebertus F. rex. Theodebertus F. obit an. 578. I Obitan. 600. Clocarius F. rex: idem anno 618. monachus: obit an. 631. Theodebertus F. rex: Theodericus F. rex: obit an. 618. captus anno 617. ertus F. rex. Odit 211. 044 Sigebertus F. Clotarius F. rex. Ipse est, quem qui-Clodoveus F. rex: dem iste facit, memoriæ lapsu, filium rex in Austrasia. obit an. 662. Theoderici, anno 618. Chilperici vero obit an. 656. filium, ut alii scriptores, anno 587. Dagobertus F. tonsus, in Scotiam ablegatus, anno 657. Mmmm 3 Clo Clotarius F. rex: obit an. 686.

Theodericus F. rex: obit. an. 693.

Childericus F. rex: obit an. 679.

Clodoveus F. rex: obit an. 697. Childebertus F. rex, & Monarcha Francorum. Obit. an. 715.

Clodoveus F. rex: obit anno 719.
Clotarius rex: obit an. 721.
Chilpericus, ab anno 721.
Theodericus, ab anno 725.
Childericus, ab anno 741.
Pipini justu tonsus, anno 750.

Majores Domus?
Pipinus, an. 687.
Carolus Martellus F.
an. 714.
Pipinus F. qui
postea rex.

Hic ficta sunt nomina in primis; Marcomirus, & Pharamundus. In Chartulario S. Jodoci ad mare, apud Baluzium, Preuves de l'Hist. d'Auvergne, pag. 97. testis laudatur inter alios, Pharamondus de Tingri: sed instrumento sicto. Alium præterea reperimus Pharamundum de Tingri: sed instrumento sicto. Alium præterea reperimus Pharamundum inter episcopos Leodienses, sed sictum, in vita S. Lamberti, die 17. Sept. n. 2.

Sigebertus duos quidem Dagobertos agnoscit, sed unicum regem. Clodoveos quatuor ponit, cum alii habeant dumtaxat tres, & pro quarto ponant Dagobertum. Chilperici l. filium Meroveum non habet; nec Chariberti filium Chilpericum; quos habet Gregorius Turonensis. Nullum denique interregnum

facit tempore Caroli Martelli.

Quatuor postremi reges, Clotarius, Chilpericus, Theodoricus, Childericus, non recta linea, vel inter se, vel cum prioribus regibus, sed transverso tantum cognationis gradu junguntur. Nam quod Chilpericum Childerici filium quidam e recentioribus faciunt, non id ex aliquo scriptore historico, sed ex chartis tantum habent, sive membranis monasterii Corbeiensis: quas nemo cautus velit præstare esse antiquitatis probæ, aut alicujus auctoritatis.

Discrepant autem de industria scriptores isti inter se in aliquibus, ne de compacto scripsisse omnia existimentur. Conspirans enim consensus in omnibus suspicionem createt suspicionis & fraudis.

Anno 564. Sigebertus hæc refert de Clotarii filiis: Et ipse quidem Chilperieus Suessionis sedem regni
habuit: Cheribertus Parisiis, Guntramnus Aurelianis, Sigebertus vero Metis. At Guntramnum Aureliæ numquam sedisse contendit Valesius, tametsi cum
Sigeberto facit Gregorius Turonensis, libro iv. cap.
xxii. cui visum notumque oportet suisse Gumtramnum, si suere ambo æquales, ut existimantur. Et
Sigebertum regem Remis collocat Gregorius, loco
citato, cap. xxii. & xxiii. non Metis.

Yvo Carnotensis hos primos ponit reges Francorum. Pharamundus rex primus Francorum. Didio Pharamundi filius, rex Francorum secundus. Clodio post Didionem Rex Francorum tertius. Meroveus post Clodionem rex Francorum quartus. Fictus ille, & aliis æque sabulatoribus incognitus Di-

dio est.

De tumulis Regum Francorum in æde Vincentiana, sive S. Germani basilica, fatetur is qui Gregorium Turonensem novissime edidit, pag. 1374. tumulos regum, ita ut nunc ibi sunt, compositos suisse xi. sæculo vel xii. exeunte. Fredegundis reginæ tumulum excipit, quem antiquiorem videtur assere; cum coronam tamen liliatam (ut vo-

cant) in capite gestare eam agnoscat. At coronæ ejusmodi liliatæ non fuere in usu certissime ante sæculum decimum quartum.

In eadem editione, pag. 535. sic habet: Visitur etiamnunc in S. Germani a Pratis basilica monumentum Chilperici regis, (primi scilicet,) sed quod non videtur esse tanta antiquitatis. Ita sane: sæculum enim decimum quartum jam adultum ac senescens non excedit. Ipsum Chilperici nomen nullo in vetere nummo occurrit.

Sic in Ecclesia Abbatiæ Kalensis, de Chelles, tumulus est; cui, ut crederetur is esse Clotarii II. ac simul sanctæ Baltildis, conjugis Clodovei II. ut serunt, & matris Clotarii, inscripsere hæc verba: Clotaire VI. Roy Chrésien, & ij. du nom, passa l'an de grace vielxvi. Sed scriptura ea est, (nam ejus exemplum accurate depictum servamus: (sæculi ipsius decimi sexti. Nec annum gratiæ dici certe mos suit ante sæculum x1. vel x11. Hæ voces autem similiter ibi superscriptæ, BALCHILDIS REGINA FRANCORVM, & cetera quæ sunt deformata, ad simulandam vetustatem, Gothico eo charactere scripta sunt, qui est sæculi decimi quarti jam provecti. Clotarium hunc secundum dum vocat is qui hæc scripsit, Clotarium omittit: quem alii patrem Dagoberti secere: sortassis quoniam monachum eum obisse sinxere.

Bruni bildis denique, (nam quis finis erit, si fabulas períequi fingulas velim?) fictum nomen est. ingentis fabulæ argumentum. Brunebaud Gallicum nomen est, quod cuidam viæ publicæ in Artesia hæsit, haud dubie ab aliquo viro principe, qui eam viæ partem confecerit, cui nomen fuerit Brunehaldi; ut Castellum Heraldi, Chastelleraud, etiamnum in Pictombus est; & Ihibaud, Theobaldus est. Certe a Brunichilde fieri Brunehaut non potest; sed a Brunethilde fortassis, ut a Mathilde Mahaut. At viam illam publicam, cui nomen est hodieque la Chausse de Brunehaud, a Brunichilde vel factam fuisse vel refectam ne fabulator quidem Aimoinus prodidit; quamvis ad:ficia ab ea constructa referat tam innumera, ut incredibile videatur ab una muliere, & in Austrasia tantum & Burgundia regnante, tanta in tam diversis Franciæ partibus construi potuisse, libro IV. cap. I. Incredibile certissime est, extra ditionem suam tot ab ea suisse structas sacras ædes, quot in Chartis veteribus & libris memorantur, nedum vias publicas. Extra Austrasiam Artesia & Flandria est: nec ibi quidquam juris etiam vero Sigeberto regifuit, ut postea apparebit: nec in finibus Biturigum Arvinnorumque, ubi lapideam domum Brunichildis reginæ vidisse se Aimoinus in præfatione operis sui menti-

## DE TEMPLO CHILDERICI REGIS,

ut creditur, reperto Tornaci, anno 1653.



E tumulo Childerici regis, qui regnasse fertur in Francia, ab anno 457. usque ad annum 480. hæc narrat Chiffletius, qui tunc adfuit, cum effosius is tumulus est, in Anastati Childerici, (sic enim librum inscripsit de eo argumento:)

pag. 37. & 38. In cometerio Ecclesia Parochialis S. Rriccii, dum foditur ad altitudinem septem aut eo plus pedum in rupem usquesaxeam, invenitur primum fibula aurea; & mox nidus rotundior, velut ex aluta putri, in quo nummi aurei plus centum, rutro aperitur . . . Eodem in loco reperti Romani en argento nummi ducenti plus minus, sed ita extriti ac rubigine obducti, ut facinus esset legere: unde magna ex parte periere. Effossa multa ferramenta. . . . . & calvariæ duæ: quarum altera grandior, cum ossibus jacentis bumani skeleti. Ac demum inter pedum circiter quinque spatium inventæ quamplurimæ cimeliorum reliquiæ: gladius . . . . . capulus, manubrium, & vagina, graphiarium, bubulum caput, apes multæ de longe pluribus (quantum judicari potuit) superstites, saltem supra trecentas . . . . acus una, fibula, unci, unci:i, clavi, filamenta, bulla: Omnia ex auro. Et pag. 39. Cum his repertus anulus aureus, CHIL-DERICI REGIS . . . Pars ferreæ soleæ equi Regii. . . . fecuris, quæ pone Childericum jacuerat.

Reperta in eo tumulo numismata aurea fuisse dicit, pag. 252. Theodofii, Valentiniani utriusque, Marciani, Leonis, Zenonis, Nepotis, Basilisci, & alterius Zenonis: in quibus omnibus perspicua sunt Christianæ religionis insignia. Argentei vero nummi, quos idem recenset, pag. 270. hi sunt: Num-mus Consularis unus: Neronis, Trajani, Hadriani, Antonini Pii, Faustinæ Pii, M. Antonini, Faustinæ Marci, L. Aurelii Veri, Commodi, Juliæ Severi, Caracallæ, Constantii junioris, (hoc est, Fl. Julii Constantii Augusti.) Ex his erant perforati quatuor: Hadriani, Antonini Pii, Lucii Veri, Constantii junioris.

Sed nunc me profecto poenitet non satis fuisse suspiciosum, & sepultum ibi credidisse Childericum. Pretiosa fuit illa hominis alicujus privati, ex nummis antiquis rebusque aliis pretii alicujus conflata supellex; qui hanc in coemeterio abdiderat, velut in loco tuto & inviolato. Centum illi nummi aurei in aluta inclusi, ducentique argentei juxta positi, & quinque pedibus supra skeletum bumanum, thesauri omnino ibi reconditi indicia sunt, non rerum cum Rege conditarum. Deinde duæ calvariæ ibi reper-

tæ, non fuisse illud regium sepulcrum docent. Quod caput Apis dicitur ibi repertum fuisse, capulus potius fuisse videtur, aut simile quidpiam. Ferramenta ibi inventa, vincula fortassis ferrea ipsa sunt, quibus area constringebatur, in qua erat thesaurus occlusus. In graphiario aureo, cujuscumque illud fuerit, cernuntur exiguæ cruces sculptæ innumeræ. Christianum regem fuisse Childericum, sed multo inferiore zevo vixisse, & in alio Galliarum tractu regnasse, quam ubi produnt annales, nummi ipsius sidem faciumt: non autem Imperatorum Christianorum nummi ibi reperti, cum & ethnicorum pariver ibi nummi fuerint; nec ullius ibi fuerit tumulus Childerici.

Neque enim anulus ibi repertus ant regius est, aut Childerici. Ponderosior est ille, quam ut digito ferri commode possit. Ex illo genere anulorum aureorum est, quos in pugnis ludicris equestribus, donare victoribus solebant seminæ nobiles, quæ aderant spectatrices. Ita Paradinus, in Chronicis Sabaudiæ, de ludicra pugna edita ab Amedeo VI. dicto Comite Viridi, anno 1346. Camberiaci. Entre les assaillans eurent le prix le Comte Pierre de Hocherg, & Thibaud seigneur de Neuschastel en Bourgogne: ausquels furent donnez GROS AN-NEAUX D'OR par les Dames, qui delivroient le prin & salaire d'honneur. Ejus generis, inquam, anulus ille aureus est, cujus pondus persæpe mirati sumus in Bibliotheca Regia, ubi affervatur. Quod si Regis ille anulus fuit, cur Rex ipse ibi diademato capite non est, aut cincto lapillis, ut in suis nummis Clodoveus, Clotarius, ceterique omnes? Cur hastam dextra, non potius sceptrum gerit, vel ensem; nisi quia vultus est potius juvenilis alicujus nobilis, qui victor in fimili pugna, sed pedestri, hunc a-nulum pro præmio acceperit? Adolescentem enim ille vultus exhibet annorum vix viginti: cum Childericum fuisse oporteat, (si qua sides annalibus) annorum fere quinquaginta, cum decessit. Si conditus autem cum Rege fuisset anulus, (quod ipsum tamen ab omni prorsus more abhorret:) ea ætate, qua obiit, hunc repræsentaret. At huic deinde vultui mendax aliquis CHILDIRICI REGIS nomen inscripsit, affectata etiam barbarie in eo nomine scribendo; CHILDIRICI scilicet, pro CHILDERICI: & omnino contra morem, in genitivo casu, pro recto, seu nominativo. Denique recte admonuit P. Labbeus in Chronologia, ad annum 481. Chiffletium non probasse Criticis nostris illum esse tumulum Childerici.

NUM-

# NUMMIAUREI REGUM FRANCORUM

primæ stirpis, ut vocant.



D. Bouterouë, Du-Cangii, aliisque;

flirpis, elementorum ordine juxta Regum ipforum ino, ceterisque omnino omnibus.

Ummos Regum, Francorum delinea- i nomina, describemus: quoniam quo quisque Regum ri curavit diligentissime D. Le Blanc, tempore vixerit, statui certo ex nummis non poin Tractatu Gallico, Des Monnoyes de test; Theodeberto excepto, quem primum ex his France. Collegit eos diligenter ex li- omnibus fuisse censemus. Quod autem ex corumbris D. Petavii Senatoris Parisiensis, dem nummorum interpretatione sine ulla dubitatione intelligetur, illud est: nihil fabulosius dici posse, uti & ex Thesauro Regio, ac Cimeliis hujus Urbis. | quam sunt annales nostri, quocumque illi se jactent Nos in hoc opere eos qui appellantur Regum primæ auctore; Gregorio Turonensi, Fredegario, Aimoi-



mis cinctum. Non fuit certe o-pifck adeo impanion to the certe o-Tab. 1. 1. Ex ALARICO. Caput gemlexto casu jungeret nominativum: nam quis esset ullo

zevo tam hebes, ut scriberet REX LVDOVICO, vel HENRICO? nec nomen etiam appellativum REX præponeret nomini proprio. Itaque hic legi voluit: Restituta Edua X decimam ALARico Imperii Conservatori Obtulit. Gallice: La ville d'Autun rétablie a presenté le dixième denier au Roi Alaric Conservateur de l'Empire. .)(. Crux. Hinc V inde C. Victor Christus, ob victoriam utique de hostibus ethnicis relatam. In ambitu, Aforifam v. Totidem vo cum primæ eæ litteræ funt, hac sententia: Augustodunenses Tricesimam Obtulerunt Restitutori Imperii: Tutatori Augustoduni Mercatores Vicesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le trentiéme denier au Restaurateur de l'Empire: les Marchands le vintième au Conservateur de la ville d'Autun. Est triens aureus, apud Bouteroue, pag. 202. ex D. de Peiresc.

2. Caput cinctum diademate e gemmis, dextra erecta, instar beneficium concedentis. In ambitu, ARVERNO Primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Alarico Restitutori Urbis Edui Restituti Nonagesimam Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois rétablis ont presenté au Roi Alaric le Restaurateur de leur ville le quatre vint dixième denier. .)(. In medio, A R Alaricus Rex. In ambitu; B hoc est, Benemerenti: at ceterae partim obscurae sunt litteræ, partim detritæ. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 267. ex Cimelio D. de Harlay.

3. Caput cinctum regio diademate. In ambitu, ARVERNYS CIVIS. Est triens aureus apud Le Blanc, pag. 58. a n. 6. hac sententia: Alarico Restitutori Urbis Edui Restituti Numeravere Vicesimam; Sexagesimam Clues VIctori Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois rétablis ont payé le vintième denier au Roi Alaric le Restaurateur de leur Ville: les Bourgeois ont payé le soixantième denier au Victorieux. Regum vultus inscriptos fuisse in nummis arbitrari, cum nominibus Monetariorum, oppidorum, vicorumque, & villarum, prætermisso ubique Regis ipfius nomine, hominum est pueriliter, ut levissime dicam, credulorum. Monetarios similiter existimare regio cinctos diademate fuisse, stultum est. In alterutra igitur nummi area, quæri Regis in eo depicti

nomen oporter. Ludebant hac attate ingeniose Prafecti Monetae Augustodunensi, ut nomina ex primis fingularum inscriptionum litteris conflarent, quæ vel virorum nominibus similia sæpe apparerent, ac Monetariorum; vel nomina urbium aut regionum repræsentarent, etiam quæ non essent iis regibus subjectæ, quorum honori nummi cudebantur. Sed erant ista urbium nomina sic temperata; ut sub singulis fere litteris totidem voces intelligerentur, & ex omnibus una sententia fieret, quæ & Regis nomen, & beneficii dati vel accepti honorificam commemora-tionem contineret. Alioqui fatuum est arbitrari, hunc morem inferibendi nummos olim eorum opifices esse secutos, nihil ut in eis aut sua aut posterorum æras intelligeret. Studiosis veri & vetustatis nummos ejusmodi, aureos præsertim, cujusmodi sunt omnes hi fere, percutiebant, non plebi. .)(. Crux: in ambitu litteræ ex parte erasæ: superest tantum NITA-RIO: non pro Monetario: (nulla funt enim in nummis Regum nomina Monetariorum:) sed hac sententia: Negotiatores Illico Iricesimam Alarico Restitutori Imperii Obtulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté sur le champ le trentième denier au Roi Alaric, le Restaurateur de l'Empire. Non suit igitur Gothus, ut creditur, vel hostis Imperii Alaricus. Est in Collectionibus D. de Peiresc nummulus argenteus, sæculo xi, cum citissime cusus: sca maria. Caput Deiparæ coronatum. .)(. Crux: in ambitu, VRBS ARVERNA. At hæc est, quam Claromontium hodie vocant, Clermont en Auvergne.

4. Caput cinctum diademate: ante vultum, P A X. Protege Alaricum Christe. Nam littera x Graca passim in his nummis pingitur pro c H. .)(. Calix ansatus, cum superposita cruce. Calices olim ansatos fuisse in quibusdam Ecclesiis, testatur aureus ille, qui in Thesauro Ecclesiæ S. Audomari asservatur, ut habetur in libro inscripto, Voyage litteraire de deux Religieux Benedictins. Inde in Diario Trevoltiano, mensis Februarii, anni 1718. descriptum istud est: Le Calice de S. Omer, qui se garde dans le tresor de l'Eglise Cathedrale de S. Omer, est un monument precieux: il est d'or massif, & baut de plus d'un pied: LA COUPE EST A DEUX ANCES, ayant plus d'un demi pied de profondeur, & presque autant de diametre. In ambitu, A. . EVARTESMON. Non est hic viri nomen; sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Alarico Edui Vicesimam Augustoduni, Restitutori, Tricesimam, Victori Solverunt:

Digitized by Google

Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les Autunois ont payé le vintiéme au Roi Alaric, le Restaurateur de la ville d'Autun; & le trentième comme au Victorieux: les Marchands lui ont presenté le quatre vint dixième. Est hic triens aureus in Thesauro Regio, & apud D. Pinsson: ejusdem ectypum asservamus.

Tab. 1. 5. Caput diademate cinctum e gemmis. In ambitu AIVIVLNOCI. Hoc est, Alarico Invicto V Icesimam, Urbis Liberatori Nonagesimam Obtulere Clves. Gallice: Les Bourgeois ont presenté à l'Invincible Roi Alaric le vintième denier : le quatre vint dixième au Liberateur de leur ville. Est triens aureus in Museo nostro. .)(. Crux: in ambitu, VNDERICO MONET. Non est id viri nomen, sed primæ sunt totidem vocum istarum litteræ: Vicesimam Negotiatores Detulere Eduæ Restitutori: Illico Centesimam Obtulere Mercatores, Obtulere Nonagesimam Edui Tricesimamque. Gallice: Les Negocians ont porté le vintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands ont prosenté aussi tost le centiéme: les peuples de l'Autunois ont presenté le quatrevint dixiéme denier & le trentieme.

Ibid. 6. Caput pileo tectum. In ambitu, AILARV-BRIAS. Hoc est, Augustodunenses Indixere L quinquagesimam Alarico Restitutori Urbis: Benemerenti Restitutori Imperii Attulere Sexagesimam. -Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ordonné la levée du cinquantième denier pour le Roi Alaric le Restaurateur de leur ville: ils lui ont apporté le soixantième par reconnoissance comme au Restaurateur de l'Empire. .)(. Crux Augustodunensis, nempe in ancoram desinens. Ex una parte, PAL: hoc est Persolverunt Augustodunenses L quinquage simam: ex altera, LINO: Liberatori Indixere Negotiatores Octogesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le tinquantième: les Negocians ont ordonné la levée du quatre vintième pour leur Liberateur. Est triens aureus apud Paulum Petav. Tab. 3. n. 14. Hunc nummum prave descripsit Bouteroue, pag. 370. n. 18,

• 1bid. 7. Caput gemmis cinctum: sancti Nazarii scilicet Augustodunensium patroni: cujus ad martyrium designandum, crux ei ante oculos adpicta est. In ambitu, ANVALDVS. Non est istud'viri nomen, sed primæ sunt sequentium vocum litteræ: Augustodunenses Negotiatores Vicesimam Alarico Liberatori Detulere: Victori Sexagesimam. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont porté le vintième denier au Roi Alaric leur Liberateur; le soixantiéme au Prince Victorieux. .)(. Crux imposita gradibus: hinc V inde I. Victor Invictus. In ambitu, VIENNA. Victori Invicto Edui Negotiatores Nonagesimam Attulerunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont apporté au Victorieux Invincible le quatre vint dixiéme denier. Aureus triens apud Bouteroue, pag. 370.

Ibid. 8. Caput regis, cinctum diademate e gemmis. In ambitu, BAVDRICVS MO. Non est hic viri nomen, five Monetarii: sed sub his litteris subest hæc geois lui ont ajugé le centième. Occurret similiter sententia: Benemerenti AV gustodunenses Detulerunt BETTO & BETTONE non semel inserius.

Restitutori Imperii Centesimam: Victori Sexagesimam Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont porté, le centième denier au Restaurateur de l'Empire: les Marchands ont presente le soixantième au Victorieux. Non sine causa junctæ nexæque sunt in inscriptione litteræ duæ A & V. .)(. A R. Alaricus Rex: non Aribertus certe, qui nullus fuit, diversus a Chariberto Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 288. n. 1.

Ibid. 9. BINIDIVS. Non est id viri nomen vel Monetarii, sed subest sub his litteris hæc sententia: Benemerenti Illico Negotiatores Indictam Decimam Invicto Victori Solverunt. Gallice: Les Negocians ont payé sur le champ par reconnoissance au Victorieux Invincible le dixième denier qui leur a esté imposé. .)(. A R Alarico Regi: TITV: Tricesimam Indixerunt Tutatori Urbis. Gallice: Ils ont ajugé le trentisme denier au Roi Alaric, comme au Conservateur de la ville. Est aureus triens ibidem, n. 2.

Ibid. 10. Caput tectum pileo infigni: ANTIREMIVI-COB. Hoc est, Alarico Negotiatores Tricesimam Indixerunt Restitutori Edua: Mercatores Illico Victori Invicto Centesimam OBtulerunt. Gallice: Les Negocians ont ordonné la levée du trentième denier au Roi Alaric, le Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands ont presente sur le champ au Victorieux Invincible le centiéme denier. Argenteus hic nummus est apud D. DE BozE. Tomo 1. hist. Academiæ Inscriptionum & humaniorum litterarum, pag. 286. pro littera B. satis inconsulte scalptor edidit, 8. quæ nihili ibi littera est: Nimirum ut esset hic vice nomen, SANTI REMI VICO: quo dici nihil inconsideratius potest. Nam ab ultima inscriptionis littera initium facere legendi ridiculum est: itemquearbitrari santi pro sancti scribi potuisse: aut vici nomen in nummo scribi diligenter, regis interim nomen taceri: aut sancti Remi vicum hic esse, qui nec in ullo alio nummo legitur, nec usquam gentium fuit aut est. At nos, qui nummum ipsum olim exploravimus diligenter, vidimus conspicue vicob. Et geminam illius nummi effigiem æri incisam, cura D. DE BOZE, alteram alterius formæ seu molis. fervamus: in utraque conspicue sic est, vicob. )(. A R Alaricus Kex: infra, A T Augustodunensium Tutator. In ambieu, BETTOMONE PRACCI. Non est ibi viri aut Monctarii nomen, ut nos olim arbitrati sumus, sic nummum amicis interpretati; cum nondum in mentem venisset, totum veluti corpus aggredi nummorum veterum Regum Francorum : Betto Monetarius Provinciæ ac Civitates Arelatensis. At in inscriptionibus frigida est conjunctio ac, nec alibi, opinor, occurrit. Hic est legendum: Benemerenti Eduæ Tutatori Tricesimam Obtulerunt Mercatores Omnes: Nonagesimam Edui Persolverunt Restitutori Augustoduni! Centesimam Cives Indixerunt. Gallice: Tous les Marchands ont présente par reconnoissance le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autunt les peuples de l'Autunois ont payé le quatre vint dixième au Restaurateur de la ville : les Bour-

HARIBERTVS REX. Ca-· lix ansatus, cruce superposita; hostia exigua est. .)(. Caput cinctum diademate, cum litteris detritis, & quæ fugiunt

berti caput est cinctum gemmis in nummo simili e Museo S. Genovefæ.

2. NTARIBERTYS REX. pro, Negotiatorum Tutator ARIBERTYS REX. Triens aureus apud Le Blanc, pag. 39. n. 1. post Bouterouë, pag. 247. oculos. Est aureus triens in Museo nostro. Chari- n. 1. In alio simili e Museo nostro, & apud Boute-Nnnn

rouë, ibidem, n. 3. & Le Blanc, pag. 39. n. 3. est | nummi, tertius quartusque, Sigeberti verius, quam CHARIBERTUS REX. .)(. Calix ansatus, ut proxime. In ambitu, BANNIACIACO FIIT. De situ Banniaciaci litigant inter se eruditi, nec sibi ipsi satis faciunt. Totidem vocum prima ex litterze sunt, hac sententia: Benemerenti Augustodunenses Negotiatores Nonagesimam Indixerunt: Aurarium Chariberto Invicto Attulerunt: Charibertus Omnes Fecit Illico Immunes Tricesima. Gallice: Les Negocians de la ville L'Autun ont ordonné la levée du quatrevint dixiéme denier pour leur Bienfacteur: ils ont apporté à l'invincible Roi Charibert le don gratuit en or: & le Roi Charibert aussitost les a tous exemtez du trentième denier. Ridiculum est porro arbitrari, tum ineptos ignarosque Latinæ linguæ fuisse, qui hæc numismata percusserunt; ut pro flandi feriundive vocabulo scriberent, FI, FIC, FICI, FICITI, FICTI, FIET, FIIT, FIT, FITA, FITV, FITVR, FV: præsertim cum superfluum omnino ac puerile sit, in ipso numismate commemorari cusum illud esse.

Tab. 1. 3. Caput cinctum gemmis. Masilia. Nonest hic Massilia civitas, Marseille en Provence: sed sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Mercatores Augustodunenses Sexagesimam Indixerunt Liberatori Augustoduni. Gallice: Les Marchands de la viile d'Autun ont ordanné la levée du soixantième de-nier pour le Liberateur de leur ville. Littera B pro Benemerenti est, ut videtur. .)(. CHEREBERTVS REX. In medio Crux: hinc M inde A: Mercatores Augustodunenses. Semissis aureus est apud Le Blanc, pag. 39. n. 4. & Bouterouë, pag. 249.

Ibid. 4. Caput cinctum gemmis: HERIBERTVS. .)(. MASSILIA. Mercatores Augustodunenses Solverunt Sexagesimam Illico LIberatori Augustoduni. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont payé incontinent le soixantième denier au Liberateur de leur ville. In medio Crux & littera M A ut proxime. Bouterouë, pag. 250. n. 1. Verum sunt hi duo Paul. Petav. Tab. 5. n. 12.

Chereberti, & pro Sigeberto prave legerunt Cherebertum, qui eos descripsere. Id enim certe nemo diffitebitur, qui hosce duos cum prioribus Sigeberti duobus inferius proferendis attente contulerit.

1bid. 5. Caput cinctum gemmis: e regione littera P. In ambitu, MASSILI. Mercatores Augustodunenses Sponte Sexagesimam Indictam LIberatori Persolverunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont payé de leur plein gré à leur Liberateur le soixantième denier, qui leur avoit esté imposé. .)(. . . . EREB. Cherebertus. Crux: hinc M inde A Mercatores Augustodunenses, ut supra. Solidus aureus apud Le Blanc, pag. 39. n. 6. & apud Bouterouë, pag. 250.

1bid. 6. Caput Chariberti regis, cinctum diademate. MAXIMINUSM. Non est istud nomen Monetarii. sed sunt primæ tøtidem vocum litteræ, hac sententia: Miserunt Augustodunenses X decimam Illico: Mercatores Illico Nonagesimam Victori Sexagesimamque Miserunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont envoyé au Victorieux le quatrevint dixiéme denier & le foixantième. .)(. Calix ansatus, cruce superposita. CHARIBBRTUS REX. Triens aureus in Museo nostro, & apud Bouterouë, pag. 248. n. 1.

Ibid. 7. Caput cinctum gemmis. NIVIAL-CHA. Hoc est, Negotiatores Invicto Victori Attulere L quinquagesimam CH Ariberto. Gallice: Les Negocians ont apporté le cinquantiéme demer au Victorieux Invincible le Roi Charibert. .)(. Lepus, ut videtur. AICAHARIO. Non est hie viri aut Monetarii nomen; led est sententia ista sub his litteris: Augustodunenses Imperii Conservatori Attulerunt Honorarium: Augustoduni Restitutori Indixerunt Octogesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le don gratuit au Conservateur de l'Empire : ils ont erdonné la levée du quatrevintiéme denier pour le Restau-Solidus aureus, apud Le Blanc, ibidem, n. 5. & rateur de la ville d'Autun. Triens aureus est apud

# CHILDEBERTVS.



Aput cinctum gemmis, cum clypeo. CHILDEBERTVS REX. .)(. Christi monogramma: hinc A inde R. Augustodunum Rostitutum. Et in ambitu ARELATO CIVIT. Hoc est: Augustodunenses Restitu-

tori Edua L quinquagesimam Attulere: Tutatori Orbis Childeberto Invicto VIctori Tricesimam. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le cinquantième denier au Restaurateur de leur ville: qu Victorieux Invincible Childebert, Conservateur de PEmpire, le trentième. Propterea scribi hic ARELATO & CIVIT. oportuit.

Ibid. 2 Caput cinctum gemmis. Childebert..)(. AR CI. Augustodunum Restituit Childebertus invictus. Triens aureus est, quem Bouterouë profert e Museo suo, pag. 227. n. 1. Est & apud Le Blanc, pag. 30. n. 1.

Ibid. 3. Caput cinctum gemmis. TITIRI-Hoc eft: itator Imperi simam Indictam Remisst Invictus Childebertus Augustodunensibus Omnibus: Augustoduni Liberatori Edui Obtulerunt Christiani Mercatores Octogesimam. Gallice: L'Invincible Childebert, Protecteur de l'Empire, a fait remise du trentième denier à tous les babitans de la ville d'Autun: les Marchands Chrétiens de l'Autunois ont

presenté le quatre vintième denier au Liberateur de la ville d'Autun. .)(. A R c1. Augustodumum Restituit Childebertus Invictus, ut proxime. L'Invincible Childebert a retabli Autun. Crux in quatuor angulis posita Christianos significat. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 227. n. 2.

Tab. 11.4. Caput cinctum gemmis. MAXIMO MONE-TARIO. Non est hic viri nomen vel Monetarii: sed quot litteræ, tot sunt voces, hac sententia: Mercatores Augustodunenses Xdecimam Indictam Misserunt Octogesimamque: Miserunt Omnes Negotiatores Edui Tricesimam Augustoduni Restitutori invicto Octogestmamque. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont envoyé le dixiéme denier qui leur a esté imposé, & le quatrevintième: Tous les Negocians de l'Autuneis ont envoyé le trentième & le quatrevintième denier à l'Invincible Restaurateur de la ville d'Autun..)(. AR c1. ut proxime. Est triens aureus ibidem, n. 3. & apud Le Blanc, pag. 56. a. n. 5.

Ibid. 5. Caput pileatum : hinc CHILD inde BERTI: hoc est; Childeberte Benemerenti Edui Restitutori Tricesimam Indixerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont decerné le trentième denier par reconnoissance au Roi Childebert leur Restaurateur. .)(. OTIMIM + Hoc est, Octogesimam Tutatori Imperii Miserunt Illico Mercatores Christiani. Gallice: Les

Digitized by Google

Marchands Chrétiens ont envoyé aussi tost le quatrevintième denier au Protesteur de PEmpire. Triens aureus apud Le Blanc, pag. 30. n. 3.

Tab. 11. 6. In laurea, monogramma Christi..)(. In ipsa nummi area, ELDEBERTVS. Ibidem,

pag. 46. n. 3.

Ibid. 7. Caput cinctum gemmis. CHILDE-BERTUS Rex. .) (. BANIS FIT. Triens estaureus, apud le Blanc, pag. 46. n. 2. Loci nomen hic esse vulgo intelligitur, & adhuc quæritur; magno errore. Sententia est: Benemerenti Augustodunenses Nonagesimam Indixere: Sexagesimam Fabri Imperii Tutatori. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont ordonné la levée du quatrevint dixième denier pour leur bienfacteur: & les ouvriers le soixantième pour le Protecteur de l'Empire. Ex tribus Childebertis, quos historiae commemorant, statui non potest, cui adsignari hos nummos oporteat, inquit Le Blanc, pag. 33. Nobis vero unicum nummi exhibent regem Childebertum.

Ibid. 8. Caput cinctum gemmis: regis nomen ex altera parte est, more antiquo, HILDEBERTVS. In ista epigraphe est, PETRA FICIT. Ex quo sictum Palatium est Petræ fictæ in diplomatibus, quæ Mabillonius affert, pag. 313, Pipini junioris, Aquitano-rum regis, & Carolomanni regis, Ludovici Balbi filii. Ubi certe sub cælo fuerit Petræ fictæ palatium, necdum quisquam potuit indicare. Neque credi potest esse vicum Pierre ficte, quem archipresbyteratus titulo solo nobilem, ob Ecclesiam Parochialem in diœcesi Augustodunensi invenimus. Ridiculum certe est arbitrari, aut in vicis, aut ubicumque etiam essent Regum Palatia, ibi Monetas, sive Officinas cudendæ monetæ exstitisse. An enim Versaliis, qui vicus celebratissimus, & ubi palatium totius orbis est magnificentissimum, Monetam quisquam vidit, five Curiam officinamve monetalem? An apud Fontem-bellaqueum, aut alibi? Sententia hic ista est, primis dumtaxat vocum singularum expressa litteris: Persolverunt Edui Tutatori Keipublicæ Aurarium: Fecit Invictus Childebertus Immunes Tricesima. Gallice: Les Peuples de l'Autunois ont payé, au Protecteur de la Republique le don gratuit en or : l'Invincible Childebert les a exemtez du trentième denier. Est hic triens aureus, apud Le Blanc, pag. 46. n. 1. & apud Bouteroue, pag. 271. n. 1. Si Childebertum Clodoveus aliquis præcessisset, non scriberetur Childeberti nomen in nummis fere sexaginta qui exstant, per litteram simplicem C sed per Ch, ut alter ab altero discriminarctur. Atqui per C tantum scribitur: nullusergo præcessit Clodoveus. Nam Clodoveo istos omnes monnisi temere quisquam attribuat, cum unicus adhuc visus sit nummus sincerus nomine Clodovei: quem ipsum non prioris Clodovei esse, sed secundi, ob Eligii (ut putant) adjunctum nomen, vulgo asseverant.

Ibid. 9. Caput cinctum gemmis. CABRIA-NICO. Est triens aureus apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 10. inter ignotos. Sententia est: Gentesimam Augustodunenses Benemerenti Restitutori Imperii Attulerunt: Nonagesimam Edui Childeberto Obtulerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté par reconnoissance la centiéme denier au Restaurateur de l'Empire: les peuples de l'Autunois ont présenté le quatrevint dixième demier au Roi Childebert. )(. Au-THARIVS M. Non est istud viri aut Monetarii nomen: sed sub his litteris here subest sententia: Augustodunenses Urbis Tutatori Honorarium Attulerunt: Restitutori Imperii Vicesimam Solverunt Mercatores. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le don gratuit au Conservateur de leur ville: les Marchands ont payé au Restaurateur de l'Empire le vintième denier.

Ibid. 10. Caput cinctum gemmis. GAV. . 1ACO. Est triens aureus ibidem, inter ignotos, n. 17. Sententia est: Gratissime Augustodunenses Vicesimam Illico Aurariumque Childeberti Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun, ont incontinent presenté de très-bon cœur au Roi Childebert le don gratuit en or. .)(. ARIMUNA. Sententia est: Augustodunenses Restitutori IMperii Vicesimam Nonagesimamque Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le vintiéme & le quatrevint dixième denier au Restaurateur de l'Empire. Est & apud Bouterouë, pag. 349. n. 13.

Ibid. 11. Caput gemmis cinctum. LVDEDIS-VICO. Est denarius argenteus, apud Bouterouë, pag. 349. n. 20. & apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 20 inter ignotos. Sententia est: Liberatori Urbis Detulere Edui Decimam Illico: Sexagesimam Victori Invicto Childeberto, Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont porté sur le champ le dixième denier au Liberateur de leur ville: ils ont presenté au Victorieux Invincible le Roi Childebert le soixantième denier. .)(. In area, Crux Augustodunensis; & littera [quadra-

ta ei inserta: Jesus-Christus.

Ibid. 12. Rex stat, dextra tenens crucem oblongam, clypeum finistra. + DOMNIRAC. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 349 n. 7. & apud Le Blanc, pag. 52. d. n. 15. inter ignotos. Sententia est: Christiani Decimam Obtulere Mercatores: Nonagesimam Indixere Restitutori Augustoduni Childeberto. Gallice, Les Marchands Chrétiens ont presenté le dixiéme denier: ils ont ordonné la lévée du quatre vint dixiéme pour le Restaurateur de la ville d'Autun. Sive Christianos ea ætate Mercatores diceres, sive Augustodunenses, nihil interesse credi volebant : quoniam erat, ut in nummo vetere dicitur, HEDVA CIVITAS XPI.

.)(. LAVDILFO. Non est hic'viri seu Monetarii nomen: sed sub his litteris subest hæc sententia: Liberatori AUgustodunenses Decimam Indixerunt : L quinquagesimam Fabri Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont decerné le dixiéme denier à leur Liberateur: les Ouvriets ont presenté le sine quantiéme.

Ibid. 13. Caput cinctum gemmis. TEODI-RICOM. Non est id viri nomen: sed sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Tutatori Eduæ Obsulere Decimam Institores: Restitutori Imperii Centesimam Obtulere Mercatores. Gallice: Les Facteurs ont presenté le dixième denier au Conservateut de la ville d'Autun: les Marchands ont presenté le centième au Restaurateur de l'Empire. .)(. VIRILIACOVICO FITU. Est triens aureus apud Boutcrouë, pag. 364. n. 22. & apud Le Blanc, pag. 58 d. n. 28. inter ignotos Sententia est: Victori Restitutori Imperii L quinquagesimam Illico Augustodunenses Childeberto Obtulere: Victor Invictus Childebertus Omnes Fecit Immunes Tricesima Vicesimaque. Gallice: Les babitant de la ville d'Autun ont presenté sur le champ au Victorieux Childebert, le Restaurateur de l'Empire le tinquantième denier: le Victorieux Invincible Childebert les a tous exemtez du trentième & du vintième denier. Consulto hujus tituli artisex FITU scripsit, non FIT aut fitur.

Ibid. 14. Caput cinctum gemmis. RACIATE. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 359. n. 11. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 45. Sententia est: Restitutiori Augustoduni Childeberto Illico Attulere Tricesimam Edut. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté sur le champ le trentième denier au Roi Childebert, le Restaurateur de la ville a'Autun. )(. Teodirico M. ut proxime. Ex quo apparet & in RACIATE & in VIRILIACO VICO cosdem Eduos designari, vel Augustodunenses.

Bid. 15. Caput cinctum gemmis. VELLA-Nnn 2

co vico. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 370. n. 3. & apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 29. inter ignotos. Sententia est: Vicesimam Edui Lubentes Liberatori Attulerunt: Cives Octogesimam VIctori Childeberto Obtulere. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté trés-volontiers à leur Liberateur le vintième denier: les Bourgeois ont presenté le quatrevintiéme denier au Victorieux Childebert. .)(. Crux Augustodunensis, & littera C nexæ: Jesus Christus. In ambitu: vncviglol. Hoc est: Vicesimam Negotiatores Childeberto Victori Indixere: Gratissime L quinquagesimam Obtulere Liberatori. Gallice: Les Negocians ont decerné le vintième denier au Victorieux Childehert: ils ont offert de trés-bon cœur le cinquantieme denier à leur Liberateur.

Tab. 11.16. Caput cinctum gemmis. V ESONNOVIC. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 370.n. 1. & apud Le Blanc, pag 58.d n. 30 inter ignotos : sed ille perperam legit vosonno: recte ifte, vesonno, cum Ertingero. Sententia est: Victori Edui Sexagesimam Obtulerunt: Negotiatores NOnagesimam V Icesimamque Childeberto. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le soixantiéme denier au Victorieux: les Negocians le quatre vint dixième & le vintième denier au Roi Childebert. .)(. Crux Augustodunensis. FrynigisiLvs. Non est id viri aut Monetarii nomen, sed sub his litteris ista sententia: Fabri Restitutori Urbis Nonagesimam Indictam Gratissime Illico Solverunt: Indixere Liberatori Vicesimam Sexagesimamque. Gallice: Les Ouvriers ont payé sur le champ avec reconnoissance le quatrevint dixième denier qui leur a esté imposé, au Restaurateur de leur ville: ils ont decerné le vintième de-

nier & le soixantième à leur Liberateur.

Ibid. 17. Caput cinctum gemmis. A Doso-VICOE. Est semissis aureus apud Bouteroue, pag. 336. n. 13. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 4. inter ignotos. Sententia est: Augustodunenses Decuriones Octogessmam Sexagesimamque Obtulerunt: VIcesimam In Et : Childeberto Obtulere Edui. Gallice: Les Magistrats de la ville d'Autun ont présenté le quatrevintième & le soixantième demier: les peuples de l'Autunois ont presenté le vintième à l'Invincible Childebert. .)(. BERTOALDOMN. Sententia est: Benemerenti Educe Restitutori Iricesimam Obtulere Augustodunenses: L quinquagesimam Decuriones Obtulere: Mercatores Nonagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté avec reconnoissance le trentième denier au Restaurateur de leur ville : les Magistrats le cinquantième: les Marchands le quatrevint dixième. Crux Augustodunensis in ancoram definens, hinc C inde V. Christus Vincit.

Similem alterum affert Le Blanc, pag. 58. d. n. 14. in quo scriptum est solummodo, Dosovico: nempe hac sententia: Decuriones Omnes Sexage simam Octogesimamque Victori Invicto Childeberto Obtulerunt. Gallice: Tous les Magistrats ont presenté à l'Invincible Victorieux Childebert le soixantième & le quatrevintié-

me demier.

Ibid. 18. Caput cinctum gemmis. VIPOLINO. Sententia est: Vicesimam Institures Persolverunt Octogesimamque: L quinquagesimam Indictam Negotiatores Obtulerunt. Gallice: Les Facteurs (ou les Merciers) ont payé le vintième & le quatrevintième denier : les Negocians ont presenté le cinquantiéme qui leur a esté impose. .) (. Crux Augustodunensis. AGNETISICO. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 336. n. 10. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 3. inter ignotos. Sententia est: Augustodunenses Gratissime Nonagesimam, Edui Tricesimam Illico Sexagesimamque, Invitto Childeberto Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté de trés-bon cœur le quattevint dixième denier; les peuples de l'Autunois le trentième & le soixantième denier sur le champ à l'Invincible

Childebert. Ibid. 19. Caput adversum, ornatu principalii CABLONNO. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 280. n. 1. hac sententia: Childeberto Augustodunenses Benemerenti L quinquagesimam, Octogesimam Negotiatores Obtulere. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le cinquantième denier par reconnoissance au Roi Childehert: les Negocians le quatrevint dixieme denier. .)(. Crux: hinc C inde A: Civitas Augustodunensis. In ambitu, MAGNOAL-Dvs. Sententia est: Mercatores Augustodunenses Gratissime Nonagesimam Obtulere Augustoduni Liberatori, Decuriones Vicesimam Sexagesimamque. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont presenté avec une vive reconnoissance le quatrevintième denier au Liberateur de leur ville: les Magistrats le vintième Ele soixantiéme.

Ibid. 20. Caput cinctum gemmis. BAIOCAS. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 342. n. 4. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 12. Sententia est: Benemerenti Augustodunenses Illico Obtulerunt Childeberto Aurarium Sexagesimamque. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont présenté sur le champ par reconnoissance le don gratuit en or & le soixantième denier au Roi Childebert. .)(. FRANCO MO. Scntentia est: Fabri Restitutori Augustoduni Nonagesimam Childeberto Obtulerunt; Mercatores Octogefimam. Gallice: Les Ouvriers ont presenté le quatrevint dixième denier au Roi Childebert, le Restaurateur de la ville d'Autun ; les Marchands le qua-

trevintieme.

Caput cinctum gemmis. AMBA-Ibid. 21. CIAVICO. Est triens aureus, apud Bouteroue, pag. 336, n. 18. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 2. Sententia est: Augustodunenses Mercatores Renemerenti Aurarium Childeberto Illico Attulerunt: Victori Invicto Centesimam Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont apporté incontinent le present en or au Roi Childebert par reconnoissance: ils ont presenté au Victorieux Invincible le centiéme denier. .)(. DOMMACHARVS. Non est id viri nomen; sed est hæc isthic sententia: Decimam Octogefimamque Miserunt Mercatores Augustodunenses : CHildeberto Attulerunt Restitutori Urbis Sexagesimam. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont envoyé le dixième & le quatrevintième denier: ils ont apporté au Roi Childebert, le Restaurateur de leur ville, le soixantiéme.

Ibid.22. Sedet in cathedra Rex, gestans dextra crucem.BALACIACOR. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 343. n. 5. & le Blanc, pag. 58. a. n. 13. Sed apud istum scalptor prave scripsit, BAL-CIACOR. Verius edidit Paulus Petav. Tab. 3. BA-LACIACO... Sententia est: Benemerenti Aurarium Lubentissime Augustodunenses Childeberte Invicto Attulerunt: Centesimam Obtulerunt Restitutori Orbis. Sunt enim nexæ hic litteræ duæ, R & O. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté trésvolontiers à l'Invincible Childebert le don gratuit en or par reconnoissance: ils lui ont presenté le centième denier, comme au Restaurateur de l'Empire. .)(. Ecclesia in colle posita: Ecclesia Cathedralis est, S. Nazario dicata, in castro Augustodunensi. PRODU-LEO. Non est id viri nomen; sed sententia est: Perfolverunt Restitutori Orbis Decuriones Vicesimum: L quinquagesimam Fabri Obtulerunt. Gallice: Les Magistrats ont payé le vintième denier au Restaurateur de l'Empire: les Ouvriers ont presenté le cinquantieme. Restitutor Orbis similater Valerianus in nummis, Postumus, & alii sunt appellati: idem id valet atque Restitutor Imperit.

Ibid. 23. Caput tectum pileo, veste texts gemmis. APRARICIA. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 356. n. 15. & Le Blanc, pag. 58.

d n. 6. inter ignotos. Sententia est: Aurarium Persolverunt Restitutori Augustodunenses: Restitutori Imperis Childeberto Invicto Aurarium. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le Don gratuit en or à leur Restaurateur: à l'Invincible Childebert, comme au Restaurateur de l'Empire, un semblable present en or. .)(. PATRICIUS. Selectum viri nomen, quod hanc isthic sententiam efficeret: Persolverunt Augustodunenses Tricesimam Restitutori Imperii Childeberto: Invicto Victori Sexagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentiéme denier au Roi Childebert, Restaurateur de l'Empire: & le soixantième, comme au Victorieux Invincible.

Tab. 11.24. Caput cinctum gemmis. APRARICIA FI. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 16. Sententia est: Aurarium Persolverunt Restitutori Augustodunenses: Restitutori Imperii Childeberto Invicto Aurarium Fabri Indixere. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le Don gratuit en or à leur Restaurateur: les Ouvriers ont decerné à l'Invincible Childebert, le Restaurateur de l'Empire, un semblable present en er. Consulto FI scripsit opifex, non FIT. GAIMODUSMO. Hoc est, Gratissime Augustodu-nenses Illico Miserunt Ostogesimam: Decimam Urbis Servatori Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont envoyé sur le champ le quatrevintième denier: Les Marchands ont presenté le dixième au Conservateur de leur ville.

Ibid. 25. Caput cinctum gemmis. AMBA. CIA. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 336. n. 20. Sententia est: Augustodunenses Mercatores Benemerenti Attulerunt Childeberto Invicto Aurarium. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont apporté le don gratuit en or à l'Invincible Childebert par reconnoissance...)(. Crux Augustodunensis. Rici-SILUS. Sententia est: Restitutori Imperii Centesimam Institutes Solverunt: Indictam L quinquagesimam Victori Solverunt. Ejusdem propterea formæ & oblongæ littera S hic bis est. Gallice: Les Facteurs (ou les Merciers) ont payé le centieme denier au Restaurateur de l'Empire: ils ont payé au Victorieux le cinquantième qui leur a esté imposé. Vide supra, n. 16. FRUNIGISILUS.

Ibid. 26. Caput cinctum gemmis, cum cruce ante frontem. PAULINUS MON. Sententia eff: Perfalnen runt Augustodunenses Urbis Liberatori Illico Nonagesimam: Urbis Servatori Mercatores Octogesimam Numeraverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé sur le champ le quatrevint dixième denier au Liberateur de leur Ville: les Marchands ont payé au Conservateur de leur ville le quatrevintième denier. .)(. AURILIANIS CIV. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 8. Sententia est. AUgustodunenses Restitutori Imperii L quinquagesimam Illico Attulerunt: Negotiatores Illico Solverunt Childeberto Invicto Vicesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté promtement le cinquantième denier au Restaurateur de l'Empire: les Negocians ont payé sur le champ à l'Invincible Childebert le vintième demer. Singulis annis tributum pendebatur. In alio triente ibidem, n. 3. est caput cinctum gemmis, sine epigraphe. In altera parte, AURILIANIS Ci-V1. cadem sententia: Augustodunenses &c. Illico Solverunt Childeberto Invicto V Icesimam.

Ibid. 27. Caput cinctum gemmis, cofona LARUCCO CAS. Ett triens aureus apud Le Blanc, pag. 58. a. n. 23. Sententia est: Centesimam Lubentissime Augustodunenses Restitutori Urbis Contulerunt: Childeberto Obtulere Cives Aurarium Sexagesimamque. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont donné trés-volontiers le centième denier au Restaurateur de leur ville: les Bourgeois ont presente au Roi Childebert le Don gratuit en or & le

soixantieme denier. .)(. Epigraphe hac parte est mu-

Ibid.28. Caput senile cinctum gemmis. Bononi A CIVI. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 342. n. 7. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 16. Benemerenti Obtulere Negotiatores Octogesimam: Nonagesimam Institores Attulerunt Childeberto Invicto V Icesimamque. Gallice: Les Negocians ont presenté le quatrevintième denier par reconnoissance: les Merciers ont apporté à l'Invincible Childebert le quatrevint dixième & le vintième denier. .) (. Borsastonita. Sententia est: Benemerenti Orbis Restitutori Sexagesimam Augustodunenses Solverunt: Tutatori Orbis Negotiatores Illico Tricesimam Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de l'Empire le soixantiéme denier : les Negocians ont apporté sur le champ le trentième denier au Conservateur de l'Empire.

1bid. 29. Caput cinctum gemmis. PARIsius c. Est argenteus denarius, apud Bouterouë pag. 359. n. 1. Non est hic civitas Parisiorum; quandoquidem necesse est, ut diximus, contineri in hac inscriptione nomen regis, cujus hic vultus conspicitur. Sunt igitur primæ totidem vocum litteræ hac sententia: Persolverunt Augustodunenses Restitutori Imperii Sexagesimam: Invicto Vicesimam Solverunt Childeberto. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le soixantième demer au Kestaurateur de l'Empire: ils ent payé le vintième denier à l'Invincible Childebert. Crux Augustodunensis: & littera quadrata inversa, eidem innexa: Jesus-Christus: sine

alia inscriptione.

Ibid. 30. Caput cinctum gemmis PARISIUS CIVE. Est aureus triens apud Paul. Petav. Tab. 5. n. 5. Sententia est: Persolverunt Augustodunenses Restitutori Imperii Sexagesimam Illico Vicesimam Solverunt Childeberto Invicto Victori Edui. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le soixantième denier au Restaurateur de l'Empire: aussi-tost les peuples de P Autunois ont payé le vintiéme denier au Victorieux Invincible le Roi Childebert. () (. Crux Augustodunens fis, ut jam sæpe superius. MUNUSOBE MON: Sententia est: Mercatores Vicesimam NV meraverunt Servatori Orbis: Benemerenti Edui Mercatores Obtulere Nonagesimam Gallice: Les Marchands ont payé le vintième denies au Conservateur de l'Empire : les Marchands de l'Autunois ont presenté le quatrevint dixième denier par reconnoissance. Non sine causa nexæ funt in hac inscriptione litteræ duæ N & V.

Tab. III. 31. Caput tectum pileo. Perioco-RIVS. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 354. n. 14. & Le Blanc. pag. 58. b. n. 41. Non sunt si Petrocori Plinio memorati, libro iv. sect. xxxIII. Sed est hæc sententia: Persolverunt Edui TRicesimam Octogesimamque Childeberto: Obtulerunt Restitutori Imperii Vicesimam Sexagesimamque. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé au Roi Childebert le trentième & le quatrevintième: & ils lui ont presenté le vintième & le soixantième comme au Restaurateur de l'Empire. .) (. MARLEMVS. Non est istud viri nomen: sed sunt primæ totidem vocum littere viri ac sententia: Mercatores Augustodunenses Restitutori L quinquagesimam, Edui Mercatores Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont payé le cinquantième denier à leur Restaurateur: les Marchands de l'Autunois le vintième.

Ibid.32. Caput cinctum gemmis & lapillo. V Eson= CIONE! Triens est aureus, apud Bouteroue, pag. 370. n. 2. Non est hic civitas, quæ Gallis est Bes Jançon; in nummis antiquis Bisuntium: sed est hæc sententia: Victori Edui Sexagesimam Obtulerunt: No nagesimam Childeberto Invitto Octogesimamque Negotide tores Edui. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté au Victorieux le soixantième denier : les Nego: Nnnn 3

cians de l'Autunois le quatrevint dixième & le quatrevintième à l'Invincible Childebert. .) (MN. Munus Negotiatorum. Bennard us. Non est istud viri nomen, sed sub his litteris hæc sententia est: Benemerenti Edui Negotiatores Nonagesimam Attulerunt: Restitutori Decuriones Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont apporté par reconnoissance le quatrevint dixième denier: les Magistrats ont payé le dixième à leur Restaurateur.

Tab. III. 33. Caput cinctum regio diademate e gemmis. LANDEBERTO MO. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 342. n. 10. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 18. Non est istud viri nomen, sed sub his litteris subest hæc sententia: Liberatori Augustodunenses Nonagesimam DEtulere Benemerenti: Eduæ Restitutori Tricesimam Octogesimamque Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont porté le quatrevint dixiéme denier par reconnoissance à leur Liberateur: les Marchands ont presenté le trentième & le quatrevintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun. .)(. Crux Augustodunensis in ancoram definens. CAMERACO ØIVI. Non est hic urbs Belgica, neque in nummis Carli regis Kameracus est, Cambrai. Sed Tententia hæc isthic est: Centesimam Attulerunt Mercatores Edui Restitutori Augustoduni: Cives Obtulere Childeberto Invicto V Icesimam. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont apporté le centième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Bourgeois ont presenté le vintième denier à l'Invincible Childebert.

1bid.24. Caput cinctum gemmis. BLESO CASTRO. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 344. n. 6. & apud Le Blanc, pag. 58. a. n. 15. Non sunt hic Blefa, Blois: sed sententia est: Benemerenti Liberatori Edui Sexagesimam Octogesimamque: Childeberto Augustodunenses Sexagesimam TRicesimamque Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté à leur iberateur par reconnoissance le soixantiéme denier & le quatrevintième: les habitans de la ville d'Autun ont presenté au Roi Childebert le soixantieme denier & le trentième. .)(. Crux Augustodu-AVNOBERTVS MONE. Non est istud viri nomen, sed sub litteris istis subest hæc sententia: AV gusto dunenses Negotiatores Obtulerunt Benemerenti Edux Restitutori Tricesimam, Victori Sexagesimam Mercatores, Octogesimam Negotiatores Edui. Gallice: Les Ne ocians de la ville d'Autun ont presenté par reconnoissance le trentième denier au Restaurateur de leur ville : les Marchands le soixantième au Victorieux; les Negocians de l'Autunois le quatrevin-

1bid. 35. Caput cinctum gemmis, fine titulo.

1)(. Crux Augustodunensis, cum littera A quæ

1)(. Crux Augustodunensis aureus, apud Bouterouë, pag. 359. n. 22. & apud Le Blanc, pag. 68. c. n. 49. Non sunt hic Santones liberi, quorum meminit Plinius, libro 1v. sect. xxxIII. sed

1)(. Crux Augustodunensis aureus, apud Le Blanc, pag. 68. c. n. 49. Non sunt iberi, quorum meminit Plinius, libro 1v. sect. xxxIII. sed

1)(. Crux Augustodunensis, cum littera A quæ

2)(. Crux Augustodune

Ibid. 36. Caput cinctum gemmis. SILVANECTIS Est tricns aureus, apud Bouterouë, pag. 359. n. 17 Sententia est: Solverunt Illico Liberatori Urbis Augustodunenses Nonagesimam: Edui Childeberto. Tricesimam, Institores Sexagesimam. Gallice: Les habitans de la Ville d'Autun ont payé sur le champ le quatrevint dixième denier; les peuples de l'Autunois le trentième au Roi Childebert; les Merciers le soixantième. .)(. Mursollinus. Non est viri nomen, sed sub his litteris hæc subest sententia: Mercatores Urbis Resistutori

Sexagesimam Obtulerunt: Liberatori Illico Negotiatores Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Marchands ont presenté le soixantième denier au Restaurateur de leur ville: les Negocians ont payé sur le champ le vintième denier à leur Liberateur.

Ibid. 37. Caput gemmis cinctum. TRICASC. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 364n. 12. Non sunt hi qui Trecasses a Plinio dicuntur, libro IV. sect. xxx. sed est hæc isthic sententia: Tricesimam Resistutori Imperii Childeberto Augustodunenses Solverunt Centesimamque. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Roi Childebert le Restaurateur de l'Empire le trentième denier & le centième. .)(. Gennul f vs. Non est id viri nomen; sed sub his litteris hæc sententia: Gratissime Edui Negotiatores Numeravere Victori L quinquagesimam: Fatri Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé de très-bon cœur le cinquantième denier au Victorieux: & les Ouvriers ont payé le vintième.

Ibid. 38. Caput fine diademate. Carisiaco. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 348. n. 23. Sententia est: Centesimam Augustodunenses Restitutori Imperii Solverunt: Institutores Aurarium Childeberto Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont payé le centiéme denier au Restaurateur de l'Empire: les Merciers ont presenté le Don gratuit en or au Roi Childebert. .)(. Crux: hinc E inde D. EDua, Autun, Fravarono. Non est istud viri nomen; sed subest issis litteris hæc sententia: Fabri Restitutori Augustoduni Vicesimam Attulerunt: Restitutori Orbis Mercatores Octogesimam. Gallice: Les Ouvriers ont apporté le vintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands le quatrevintième au Restaurateur de l'Empire.

1bid. 39. Caput cinctum gemmis, more regio. BAIDENVSMO. Non est id viri nomen; sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Benemerenti Augustodunenses Institores Decimam, Edui Negotiatores Vicesimam Solverunt, Mercatores Octogesimam. Gallice: Les Merciers de la ville d'Autun ont payé à leur Bienfacteur le dixième denier : les Negocians de l'Autunois le vintième, les Marchands le quatrevintième. .)(. CARISIACOVIC. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 347. n. 22. & apud Le Blanc, pag. 18. a. n. 19. Sententia est: Centesimam Augustodunenses Restitutori Imperii Solverunt: Institores Aurarium Childeberto Obtulerunt VICesimamque: ut proxime, tantum addita in fine vicesima. Dedere hi nummi occasionem imperitis fingendi Carisiaci vici & palatii, in plurimis monumentis primæ & secundæ (ut vocant) regum stirpis, quæ Mabillonius com-memorat, pag. 238. 239. & 240. Nam in illis & Caristacus locus, & Caristanum villa, & Caristanum palatium celebratur, in Chartariis, in Annalibus; in Capitularibus quinque, apud Fredegarium, Egin, hardum, & alios. Deinde de situ loci magnæ eruditorum lites fuere: aliis opinantibus esse Creciacum ad Saram, Crecy; aliis Kirisiacum ad Isaram, Kiersy, vel Thiersy. At neutrum est profecto. Non Creciacum: distat enim nimium hæc appellatio. Non Kiersy; tum quia aliud Carisiacum, aliud Kyrisucut, five Cyrifiacum; quod vetus fuisse creditur nomen Kiersy; tum quia nullum ibi palatii vestigium est, nedum regii. Ac si regize ditionis illud semel fuisset, quomodo ad alios privatosque heros sive dominos transivisiet? An denique in vicis aut villis, ut diximus, vel in ipsis regum palatiis ruralibus fuisse Monetam versimile est; quæ nec Versaliis suit aliquando sub Ludovico Magno? Ficta est igitur villa Carifiaca cum suo palatio, occasione horum numismatum, quibus decepti falsarii sunt. Scripsit quidem Le Blanc, pag. 61. exhibiturum se esse inter

Caroli Calvi nummos, quosdam inscriptos, CARI-SIACO PALATIO: sed sidem non exsolvit; nec potuit certe: cum neque Caroli Calvi, neque ullius Francorum Regum nomine, (præter istos, quos hic exponimus; quique nec villæ aut palatii Carisiaci sunt, ut vulgo id nomen intelligitur:) CARISIA-CO PALATIO nummus inscriptus aliquis umquam suerit. Vide insra, num. 45. ubi BAIDENVS MO. æque atque isthic scribitur. Si qui a nobis etiamnum dissentiunt, quærant illi EDuam, quæ maniseste in priore nummo signatur, apud Carisiacum, aut Carisiacum ad Eduam.

Tab. III. 40. Caput pileo singularis formæ tectum. Novovic. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 354. n. 16. & apud Le Blanc, pag. 58.b.n.40. Sententia est: Negotiatores Omnes Vicesimam Obtulerunt Victori Childeberto. Propterea opisex non vico scripsit, sed vic solummodo. Gallice: Tous les Negocians ont presenté le vintième denier au Victorieux Childebert. .)(. Iteodiricom. Sententia est: Illico Tutatori Eduæ Obtulerunt Decimam Institores: Restitutori Imperii Childeberto Octogesimam Mercatores: ut supra: Teodiricom. in virillia co

VICO, n. 13. & RACIATE, n. 14.

Ibid. 41. Caput cinctum gemmis. PALACIOLO. Est hic triens aureus, apud Bouterouë, pag. 354.n. 15. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 39. Sententia est: Persolverunt Augustodunenses Liberatori Aurarium : Childeberto Invicto Octogesimam L quinquagesimamque Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé à leur Liberateur le don gratuit en or: ils ont presenté à l'Invincible Childebert le quatrevintième & le cinquantième denier. .)(. Crux: hinc L inde C: inversis litteris: Libera Civitas. DOA... ILVS. Hoc est, Decimam Obtulere Augustodunenses. . . . Indictam L quinquagesimam Victori Solverunt. Confer nummum 16. FRVNIGISILVS, & n. 25. RICISILVS. Ex hoc numismate accepere falsarii occasionem fingendi fuisse Palatiolum, Palaifeau, in agro Parisiaco, villam regiam, eamque coenobio S. Germani Parisiensi datam a Pipino, in Actis Translationis ejusdem sancti, aliisque monumentis, quæ Mabillonius affert, pag. 307. De re Deploma-tica. At idem fatetur deinde nescire se, qui factum fuerit, ut in ca villa nihil juris habeant San-Germanenses; tota sit domini sæcularis, cum titulo Marchionatus.

Ibid. 42. Caput cinctum gemmis. Pectavic. Triens est aureus apud Bouteroue, pag. 354. n. 16. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 40. Sententia est: Persolverunt Edui Centesimam, Tricesimam Augustodunenses Victori Invicto Childeberto. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le centième denier, les babitans de la ville d'Autun le trentième, à l'Invincible Victorieux Childebert. .)(. Crux Augustodunensis.

Litteræ sunt in hac area detritæ.

Ibid. 43. In media area sidus Solis, regum symbolum. Av dolenvs. Non est viri nomen, sed ex istis litteris exsistit hæc sententia: AV gustedunenses Decimam Obtulere Liberatori, Edui NV meravere Sexagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le dixième denier au Liberateur: les peuples de l'Autunois ont payé le soixantième. Propterea neuxe in hac inscriptione litteræ sunt Av & NV..)(. Rursum sidus solis: in ambitu, pectav. Sententia est: Persolverunt Edui Childeberto I ricesimam, Augustodunenses Vicesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le trensième demier au Roi Childebert; les babitans d'Autun le trensième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 354. n. 17.

Ibid. 44. Caput cinctum gemmis. AMBROV-VIC. Triens aureus est, apud Bouterouë, pag. 336. n. 21. & apud Le Blanc, pag. 58. c. n. 2. inter ignotos. Sententia est: Augustodunenses Miserunt Benemerenti Restitutori Orbis Vicesimam Victori In-

victo Childeberto. Propterea caute scripsit opisex AMBROVVIC: non AMBROVVICO. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont envoyé par reconnoissance le vintième denier à l'Invincible Victorieux Childebert, le Restaurateur de l'Empire. .)(. Crux Augustodunensis. (A)NDEMARO. Non est istud viri nomen; sed primæ totidem vocum litteræ, hæc sententia: (Attulerunt) Negotiatores Decimam, Edui Mercatores Augustoduni Restitutori Octogesimam. Gallice: Les Negocians (ont apporté) le dixiéme denier, les Marchands de l'Autunois le quatrevintième au Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 45. Caput cinctum gemmis. BAIDENVSMO. ut supra, num. 39. quoniam eadem civitas in
CANTRIACO atque in CARISIACO designatur;
nempe Augustodunum. .)(. CANTRIACO VIC.
Nihilo magis hic vicus designatur aliquis, quam in
nummo inscripto, CARISIACO VIC. Sententia hic
est: Centesimam Augustodunenses Negotiatores Tricesimamque Restitutori Imperis Attulerunt: Cives Obtulero
Vicesimam Invicto Childeberto. Gallice: Les Negocians ont
apporté le trentième denier au Restaurateur de l'Empire: les
Bourgeois ont présenté le vintième denier à l'Invincible
Childebert.

Ibid. 46. Crux Augustodunensis, desinens in ancoram. CAVACA VICO. Triens aureus est apud Le Blanc, pag. 58. c. n. 8. inter ignotos. Sententia est: Cives AVgustodunenses Aurarium Childeberto Attulerunt: Victori Invicto Centesimam Obtulerunt. Gallice: Les bourgeois de la ville d'Autun ont apporté le Don gratuit en or au Roi Childebert: ils ont presenté le centième denier au Victorieux Invincible. .)(. In arca Crux, quæ Patriarchalis, & Lotharingica, & Cara-

vacensis, hodie appellatur.

Ibid. 47. Caput cinctum gemmis. TVRNACO. Triens est aureus, apud Bouterouë, pag. 364. n. 2. & apud Le Blanc, pag. 58. c. n. 52. Sententia est: Tricesimam Vrbis Restitutori Negotiatores Augustodunenses Childeberto Obtulerunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont presenté le trentième denier au Roi Childebert le Restaurateur de leur Ville..)(. Tevden arivs. Non est istud viri nomen, sed sictum est litteris hanc efficientibus sententiam: Tricesimam Edui Victori Detulere CHildeberto: Augustodunenses Restitutori Imperii Vicesimam Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont porté le trentième denier au Victorieux Childebert: les babitans de la ville d'Autun ont payé le vintième au Restaurateur de l'Empire.

Ibid. 48. Caput regis. BADIRICUSMO. Non est hic viri nomen, sed hæc in istis litteris exsistit sententia: Benemerenti Attulere Decimam Institores Restitutori Imperii Childeberto: Victori Sexagesimane Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les Mereiers ont apporté le dixième denier au Roi Childebert, le Restaurateur de l'Empire: les Marchands ont presenté au Victorieux le soixantième denier. .)(. Crux Augustodunensis, in ancoram desinens, ut jam sæpe superius. REDONIS FICI. Non funt hic Plinii Rhedones, Rennes: alioqui Rhedones, aut Rheboni-BVS scriberetur: sed est sententia: Resistutori Educe Decimam Obtulerunt Negotiatores Illico: Sexagesimam Fabri Indixere Childeberto Invicto. Gallice: Les Negocians ont sur le champ presenté le dixième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: & les Ouvriers ont decerné à l'Invincible Childebert le soixantième denier. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 359. n. 9.

Ibid. 49. Caput gemmis cinctum. Axsonac. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 199. & apud Le Blanc, pag. 158. a. n. 10. Sententia est: Augustodunenses Xristiani Sexagesimam Octogesimamque Narbonem Attulere Childeberto. Gallice: Les Chrétiens de la ville d'Autun ont apporté le soixantième Ele quatrevintieme denier au Roi Childebert à Narbonne. Ergo Narbone solebat Childebertus consistere. Lit-

Digitized by Google

tera X pro chi ponitur passim in hisce nummis, cum Christus vel Christiani designantur; ut inscriptis, XRISTIANA RELIGIO. .)(. Grux Augustodunensis, ut sæpe superius. E Bone mo. Non est hic viri nomen, sed est ista ex his litteris sententia: Edui Benemerenti Obtulere Nonagesimam: Edui Mercatores Octogesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le quatrevint dixième denier : les Mar-

chands Autunois le quatre vintiéme.

Tab. 111. 50. Caput cinctum gemmis. LIMARIA-Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 349. n. 17. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 32. Sententia est: L quinquagesimam Illico Mercatores, Aurarium Restitutori Imperii Augustodunenses Childeberto Obtulerunt. Gallice: Les Marchands ont presente sur le champ le cinquantiéme denier, les habitans de la ville d'Autun le Don gratuit en or au Roi Childebert, le Restaurateur de l'Empire. .)(. MEDOBODYS M. Non est hic viri nomen, sed ex his litteris ista sententia: Mercatores Edui Decimam Obtulerunt Benemerenti; Octogesimam Decuriones Victori Sexagesimamque Miserunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le dixieme denier à leur Bienfacteur les Magistrats ont envoyé le quatrevintième denier & le soixantieme au Victorieux.

Ibid. 51. Caput cinctum gemmis. ORIACOVIcorv. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 354. n. 12. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 38. Sententia est: Obiulerunt Restitutori Imperii Augustodunenses Childeberto Octogesimam: Victori Illico Centesimam Obtulere Fabri Vicesimamque. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le quatrevintième denier au Roi Childebett, le Restaurateur de l'Empire: aussi-tost les Ouvriers ont presente au Victorieux le centième & le vintieme denier..)(. ETAOV L...

ceteræ funt detritæ litteræ.

Ibid 52. Caput cinctum gemmis. CATOLACO. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 346. n. 15. & apud Le Blanc, pag. 58 d. n. 21. Sententia est: Centesimam Aurariumque Tutatori Orbis Lubentissime Augustodunenses : hildeberto Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté de leur plein gré le centième denier & le don gratuit en or au Roi Childebert, le Conservateur de l'Empire. .)(. Crux Augustodunensis, ut sæpe superius. EBREGISILO. Non est id viri nomen, sed primæ sunt totidem vo-cum litteræ, hac sententia: Edui Benemerenti Restitutori Eduæ Gratissime Indixere Sexagesimam: Institores L quinquagesimam Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont ordonné par reconnoissance pour leur bienfacteur & le Restaurateur de la ville d' Autun, le soixantième denier; les Merciers ont presenté le cinquantiéme.

Ibid. 53. Caput cinetum gemmis. Loco sanc-Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 349. n. 18. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 33. Sententia est: Lubentissime Obtulerunt Childeberto Octogesimam Sexagesimamque Augustodunenses: Negotiatores Centesimain Tricesimamque Obtulerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté trés-volontiers au Roi Childebert le quatrevintième & le soixantième denier: les Negocians lui ont presenté le centième & le trentième. .)(. DACOALDOMON. Non est id viri nomen, sed primæ vocum istarum litteræ: Decimam Augustoduni Conservatori Obtulerunt Augustodunenses: L quinquagefimam Decuriones Obtulerunt: Mercatores Octogesimam Nonagesimamque. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le dixième denier au Conservateur de leur ville: les lyiagistrats le cinquantième denier: les Marchands le quatrevintième & le quatrevint dixieme.

Ibid. 54. Caput senile cinctum diademate e gemmis. Columbareo vic. Est triens aureus in Muleo nostro, hac sententia: Centesimam Obtulere Liberatori Vrbis Mercatores: Benemerenti Augustodu-

nenses Restitutori Eduæ Obtulere Vicesimam Invicto Childeberto. Gallice: Les Marchands ont presenté le centième denier au Liberateur de leur ville: les habitans de la ville d'Autun ont presenté par reconnoissance à l'Invincible Childebert, le Restaurateur de leur ville, le vintième denier. .)(. Crux: hinc Ginde N. Forte. Gloria nostra, Christus Crucifixus. Corbom. Centesimam Orbis Restitutori Benemerenti Obtulere Mercatores. Gallice: Les Marchands ont presenté par reconnoissance le centième denier au Restaurateur de

PEmpire.

Ibid. 55. Caput Childeberti cinctum gemmis. EXONA FICI. Quem esse vicum Essone, sexto ab urbe Parisiorum milliari, falso putant eruditi. Est hic semissis aureus apud Bouteroue, pag. 198. & Le Blanc, pag. 16. Sententia est: Edui Xristiani Obtulere Nonagesimam: Aurarium Fabri Indixere Childeberto Invicto. Gallice: Les Chrétiens de l'Autunois ont presenté le quatrevint dixième denier: les Ouvriers ont decerné le don gratuit en or à l'Invincible Childebert. .)(. BETTONE MON. Non est id viri nomen, sed primæ sunt vocum istarum litteræ: Benemerenti Eduæ Tutatori Tricesimam Obtulere Negotiatores Edui: Mercatores Octogesimam, Nonagesimamque. Gallice: Les Negocians Autunois ont presenté par reconnoissance le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les Marchands lequatrevintième, & le quatrevint dixiéme.

Ibid. 56. Caput cinctum gemmis. Choefi-CITI. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 370. n. 14. Sententia est: Childeberto Honorarium Obtulerunt Edui: Fabri invictos Childeberto Illico Iricesimam Indixerunt. Gallice: Les Autunois ont presenté le Don gratuit au Roi-Childebert: les Artisans ont incontinent ordonné la levée du trentième denier pour l'Invincible Childebers. .) (. RIGOALDVS. Non est iftud viri nomen, sed primæ vocum istarum litteræ: Restitutori Imperii Gratissime Obtulerunt Augustodunenses L quinquagesimam: Decimam Victori Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté par reconnoissance le cinquantième denier au Restaurateur de l'Empire: ils ont payé le dixiéme au Victo-

Ibid. 57. Caput idem. CHORE FIC. Est triens aureus ibidem, n. 15. & apud Le Blanc, pag. 58.d. inter ignotos. Sententia est: Childeberto Honorarium Obtulere Augustodunenses: Edui Fabri Indixere Centesimam. Gassice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le Don gratuit au Roi Childebert : les Artisans de l'Autunois lui ont decerné le centième denier. .)(. CANDELIONIM. Non est id viri nomen; nam cur in tertio casu scriberetur? sed sunt primæ sequentium vocum litteræ: Ghildeberto Augustodunenses Negotiatores Decimam, Edui L quinquagesimam Indixere: Obtulere Nonagesimam Illico Mercatores. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont ordonné la levée du dixiéme denier pour le Roi Childebert: les peuples de l'Autunois celle du cinquantième: les Marchands hont presenté sur le champ le quatrevint dixiéme.

Tab. IV. 58 Caput cinctum gemmis: sed & in fronte crux, infigne martyrii. Vultus est S. Nazarii martyris, Augustodunensium patroni. Unde moneta Augustodunensis sæculo xII. scribebatur, MONETA S. NAZARII. .) (. HEDVA CIVITAS XPI. Civitas Christi. In ambitu hujus nummi, PARISIVS c. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 359. n. 2. Sententia autem hæc est; ut supra, n. 30. Persolverunt Augustadunenses Restitutori Imperii Sexagestmam: Institores Vicesimam Solverunt Childeberto. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le soixantième denier au Restaurateur de l'Empire : les Merciers ont payé le vintième au Roi Childebert. .)(. Crux Augustodunensis, cum littera C quadrata inversa, innexaque cruci: Christus crucisixus.

Tab.

Tab. IV. 19. Caput cinctum diademate e gemmis, tum cruce ante frontem; qui crucis fitus in nummis primæ hujus Regum ætatis, martyrem indicat; hic certe S. Nazarium Augustodunensium patronum. SICOINNYS MON. Non est illud viri nomen, sive Monetarii: sed sunt primæ sequentium vocum litteræ: Sexagesimam Invicto Childeberto Obtulerunt Institores: Negotiatores Nonagesimam Victori Solverunt: Mercatores Octogesimam Numeraverunt. Gallice: Les Merciers ont presenté à l'Invincible Childebert le soixantiéme denier: les Negocians ont payé au Victorieux le quatrevint-dixième: les Marchands le quatrevintième denier. INVICTI titulus datus est olim Augustis Victoribus: Probo, Constantino, Maximiano, Maxentio, & aliis. .)(. Crux cum littera R: ut Christus Redempter significetur. AVRELIA-NIS CIVI. Est triens ex ære, apud Bouterouë, pag. 241. hac sententia: Augustodunenses Restitutori Eduæ L quinquagesimam Illico Attulerunt: Negotiatores Illico Solverunt Childeberto Invicto VIcesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté incontinent le cinquantième denier au Restaurateur de leur Ville: les Negocians ont payé sur le champ à l'Invincible Childebert le vintième denier. Vide supra, n. 26. nummum similem, sed alio anno cusum.

Ibid. 60. Caput cinctum gemmis. TRICAS CI-VITATE. Non sunt hi Trecasses Plinio memorati, libro iv. sect. xxx11. aut quæ in nummis sæculi x11. TRECAS CIVITAS scribitur: sed est hac isthic sententia: Tricesimam Restitutori Imperii Childeberto Augustodunenses Solverunt Centesimamque : Illico V letori Tricesimam ATtulerunt Edui. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Roi Childebert le Restaurateur de l'Empire le trentième denier & le centième: & les peuples de l'Autunois ont apporté incontinent au Victorieux le trentième denier. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 364. n. 11. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 55. .)(. GENNVLEVS MONETARIVS. Non est hic aut proprium viri nomen, aut Monetarii appellativum: sed primæ hic funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Gratissime Edui Negotiatores Numeravere Vicesimam Liberatori: Fabri Vicesimam Solverunt : (hactenus ut su-

pra, n. 37.) Mercatores Obtulere Nonagesimam Eduæ Tutatori: Augustodunenses Restitutori Imperii Vicesimam Solverunt. Gallice pars prior superius exposita est, loco citato: posterior sic est exponenda: Les Marchands ont presenté le quatrevint-dixième denier az Restaurateur de l'Empire. Ingeniosi Augustodunen. ses fuere in seligendis vocabulis vel nominibus, quorum ex singulis litteris sententias efficerent ad

rem præsentem pertinentes.

Ibid. 61. Caput cinctum gemmis. CARVILL. Hoc est, Childeberto Augustodunenses Restitutori Vrbis Indixere Lubentissime L quinquagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ordonné très-volontiers pour le Roi Childebert le Restaurateur de leur ville la levée du cinquantième denier. .)(, Crux. CEN-SVLFVS. Non est istud viri nomen, sed sententia est: Conservatori Eduæ Negotiatores Solverunt Vicesimam: L quinquagesimam Fabri Victori Solverunt. Gallice: Les Negocians ont pasé le vintième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les Ouvriers ont payé le cinquantième denier au Victorieux. Est triens aureus apud Le Blanc, pag. 58 c. n. 9. inter ignotos, & apud Bouterouë, pag. 347. n. 18. qui recte legit. CENSVLFVS: minus recte Le Blanc, CENSV-LEVS: ubi tamen E esset pro Edui.

Ibid. 62. Caput cinctum gemmis. Sci MARTI-NI. Non est hic sancti Martini nomen, sed sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Sexagesimam Childeberto Indixerunt Mercatores Augustoduni Reslitutori: Tutatori Imperii Nonagesimam Institores: Gallice: Les Marchands ont decerné le soixantième denier au Roi Childebert Restaurateur de la ville d'autun: les Merciers le quatrevint-dixième au Conserva-teur de l'Empire. )(. RACIOBASILICI. Crux. Sententia est: Restitutori Augustoduni Centesimam Institores Obtulerunt Benemerenti : Augustodunenses Sexagesimam Imperii Liberatori Indixerunt Childeberto Invieto. Gallice: Les Merciers ont presenté par reconnoissance le centième denier au l'estaurateur de la ville d'Autun: Les habitans d'Autun ont decerné le soixantième denier au Liberateur de l'Empire, l'Invincible Childebert. Eximius est triens aureus in Museo

nostro.

## CHILDERICVS

Tab. IV



Aput cinctum gemmis. Chil-DERICVS REX. .)(. MASI-LIE CIVITATIS. Ut in Chariberto, sic neque isthic etiam Masilia intelligenda est. quæ Provinciæ civitas: sed primæ funt totidem vocum lit-

teræ, hac sententia: Mercatores Augustodunenses Sexagesimam Indixere Liberatori Edua Childerico: Institores V letori Tricesimam ATtulerunt Illico Sexagesimamque. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont ordonné la levée du soixantième denier pour le Roi Childeric, le Restaurateur de leur ville: incontinent les Merciers ont apporté au Victorieux le trentième & le soixantième. Crux: hinc M inde A. Mercatores Augustodunenses. Triens aureus est apud Boute-

cvs. Est triens aureus apud Le Blanc, pag. 54. n. | tunc fuere, velut indivise administrabant.

3. .) (. METTIS. Non hic Meta funt, five Mediomatrices: sed sententia est: Mercatores Edui Tricesimam Tutatori Imperii Solverunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont payé au Conservateur de l'Empire le trentième denier. Decepit hic nummus pseudo-Gregorium Turonensem; qui libro viii. hist. cap. xxxvi. finxit Mettense palatium, & intra illud stetisse scripfit Childebertum II. Similiter Walafridum fefellit, in vita S. Galli. Neque enim in Metarum nomine littera T geminatur.

Ibid. 3. CHILDRICUS REX. Caput cinctum gemmis. )(. CHLOTARIVS REX. Crux: hinc M inde A Moneta Augustodunensis. Infra, conob. Centesimam Omnes Negotiatores OBtulerunt. Est triens aureus apud Bouterouë, ex Cimelio D. de Harlay, pag. 304. & apud Le Blanc, pag. 54. n. 2. Conjunctis viribus & copiis Childericus & Chlotarouë, pag 307. & apud Le Blanc, pag. 64. n. 4.

Ibid. 2. Caput cinctum diademate. Childric rius, provincias Imperii, quæ residuæ in Galliis

CHLO-



Aput cinctum diademate e gemmis. PARISIN CIV. Non est hic civitas Parisiorum, quæ in nummis secundæ & tertiæ ætatis scribitur PARISIVS CIVITAS, Vel PARISII: nusquam alibi

Sed funt hic æque atque in Childeberti nummis primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Persolverunt Augustodunenses Restitutori Imperit Sexagesimam: Indixere Negotiatores Chlodoveo Invicto Vicesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de l'Empire le soixantiéme denier: les Negocians ont assigné le vintième à l'Invincible Clovis. PARISIVS in nummis Childeberti certe civitas Parisiorum non est: cur esset in nummo Chlodovei? .)(. CHLODOVEVS REX. Crux Augustodunensis, ut jam sæpe superius. Hinc EL inde 161. ubi Eligius magno (ut arbitramur) errore putant vulgo legi oportere. Nullum est enim in nummis Regum alterius viri nomen, quam Regis: ac ne Monetarii quidem. Primæ sunt isthic, ut in reliquis, totidem vocum litteræ, hac sententia: Edui L quinquagesimam Illico Gratissime Indixerunt Gallice! Les peuples de l'Autunois ont ordonné sur le champ de trés-bon cœur la levée du cinquantieme denier. In anteriore nummi parte jungi Edui cum Augustodunensibus non potuere: hoc est, Eligi cum PARISINCIV. Propterea rejecti sunt in posticam: quamvis & ipsi partem sententiæ efficiant. Quid si non Eligius Latine debuit appellari Divusille, quem Galli vocant Saint Elol? Quid si datum id ei nomen est ab his, quos hic nummus prave intellectus decepit? Nobis certe nunc quidem videtur potius Eloïus olim appellatus; voce fortassis ex Hebræo Eloi facta. Nam cur Eligius appelletur Eloi a Gallis, qui Remigium non Remoi vertunt, sed Remi? Verum & de isto nomine aliquid est fortassis similiter, at alias, inquirendum. Sed Eligii illi fortassis nomen Eloïo prætulerunt, ut ex nummorum veterum testimonio fictis suis annalibus, ac nomini isti, crederetur fides

Refert hunc nummum Bouterouë ex Cimelio D. de Harlay, pag. 299. & Le Blanc, pag. 54. n. 1. Unicus ille est sincerus, nunc in Thesauro Regio: nec alius adhuc visus est uspiam cum nomine Clodovei. Istius expressam effigiem in cera habemus. Ceteri fere quos laudat, sive Bouterouë, sive Le Blanc, spurii & adulterini sunt; vel iste ipse est, quem scribendo sæpius, varie & male descripsere. Horum certe nullus est in Gaza Regia; nec liquet unde accepent Le Blanc unum inscriptum, TORNACVM, pag. 14.

Ibid. 2. Nec tamen iste nobis displicet : sapit enim antiquitatem; & habet similitudinem cum nummo TEVDOME, puncto similiter post cLobove, posito. Itaque sic est ille exponendus: Restitutori Edua Xdecimam CLODoveo Obtulere Victori Edui. Pars autem aversa, sic: Tricesimam Orbis Restitutori Negotiatores Augustodunenses Contulerunt, Vicesimam Mercatores. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le dixième denier au Victorieux Clovis, le Restaurateur de la ville d'Autun: Les Negocians de la ville d'Autun ont donné le trentième denier au Restaurateur de l'Empire, les Marchands le vintième.

Negat ibidem idem Le Blanc statui certo posse, cujus Clodovei nummi fint ii, quos affert. Nobis unicus omnino Clodoveus est: Clodoveos plures exstitisse, mendacibus tantum scriptis & scriptoribus creditur. In priore nummo decepti, quem non intellexere, sanctum Eligium finxere ante episcopatum fuisse aurificem, & sub Clodoveo II. vixisse, quoniam Eligii nomen in nummo isto aureo legendum putarent. Clodovei Magni autem (ut appellant) epitaphium in æde S. Genovefæ Parisiis eodem illo priore nummo decepti faltarii prodidere, & fidem a-

pud incallidos invenerunt.

## LOTA

Tab. IV.



HLOTHARIVS REX. Caput cinctum gemmis. Victo-RIA GOTTICA. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 229. & apud Le Blanc, pag. 35. n. 1. Crux: hinc M inde A. Metcatores Augustodu-

Ad Clotarium I. refert hunc nummum P. Daniel, quia Clotarius II. inquit, nihil habuit cum Gothis negotii; nec Massilia pertinuit ad Clotarium 11. Negat Le Blanc, pag. 37. & 38. esse quidquam causæ, cur Clotario I. potius quam secundo certos adscribat nummos D. Bouterouë: utri libuerit, adfignari omnes posse censet. Et sic de aliis. Clotarium nobis unicum nummi oftendunt; quoniam nulli occurrunt Clotarii nomine, nisi cum ejusdem | de Gothis fuit, ex agro Tolosano (quæ fuit ævo Constantini GOTHIA: ) tunc Aquitaniam totam primam occupantibus, & omnia vicina populantibus, ipsosque fines Eduorum. Ridemus interim eos, qui ne sua Diplomata falsa credantur, Clodoveum, quem III. nominant, eumdemque Theodorici filium, etiam Clotarium fuisse appellatum credi

volunt. Vide Mabillonium, ad Tab. xvII. libri de Re Diplom. pag. 386. & 473.

Ibid. 2. CHLOTARIVS REX. Caput cinctum gemmis. .)(. CHLOTARIVS REX. Crux: hinc M inde A ut supra. Triens aureus, apud Paul. Petav. Tab.: 6. & apud Le Blanc, pag. 35. n. 2. & 3. post Bouterouë, pag. 227.

Ibid. 3. CHLOTARIVS R. Rex. Caput cinctum gemmis. .)(. VICTORIA CHLOT. Hoe eft: V. Cloria Vquinta Regis Invicti Augusti CHLOtarii. M A Mercatores Augustodunenses. Triens aureus est apud Le Blanc, pag. 35. n. 4. Ab hoc igitur Clotario Augusto genus ducit, qui in secunda Regum ætate est, Lotharius Imp. Aug.

Ibid. 4. CHLOTARIVS R. Rex. Caput cinctum gemmis. Cetera ut proxime: apud Le Blanc, Victoriæ mentione. Victoria illa Clotarii Gothica, libidem, n. g. Alius n. 6. habet, CHLOTARIVS REX: & M A tantom.

1bid. 5. CHLOTARIVS REX. Caput cinclum gemmis. .)(. VICTORIAM REGIS. Hoc est: VICTORi Invicto Augustodunenses Mercatores Restitutori Educe Gratissime Indixere Sexagesimam. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont ajugé de trés-bon cour le soixantième denier au Victorieux Invintible, le Restaurateur de leur Ville. Crux: hinc Ω inde A: forte pro M A ut supra: Mercatores Augustedunenses. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 270. & apud Le Blanc, pag. 25, n. 7.

pag. 270. & apud Le Blanc, pag. 35. n. 7.

Tab. IV. 6. VIRCAIVCA. Caput cinctum diademate. .)(. Crux: in ambitu, clotharivs. Triens aureus apud Le Blanc, pag. 37. n. 8. & Bouterouë, pag. 215. n. 1. Sententia prioris inscriptionis hæc est: Vicesimam Imperii Restitutori Clothario Decuriones Indixere: Vicesimam Cives Augustodunenses. Gallice: Les Magistrats ont ajugé le vintième denier au Koi Clotaire, le Restaurateur de l'Empire: les Bourgeois de la ville d'Autun le vintième aussi.

Hactenus Clotarii regis nummi: quem ii docent

non citra Augustodunum, aut extra provincias, quæ tunc Imperii provinciæ appellabantur, (Narbonensem totam intelligimus, & Lugdunensem primam:) regem suisse. Quid ergo sabulæ sint de domino Yvetoti intersecto (ut aiunt) Suessionibus a Clotario, anno circiter 536. & regno propterea Yvetoti erecto ab eodem Clotario? Fabulam primus retulit Gaguinus in historia Francorum: comprobatamque eam suisse ait uti rem gestam olim, anno 1428. scilicet post annos sere nongentos, quam ponitur contigisse. Quid deinde aliis rebus siet, sub Clotariis tribus, ut volunt, & ab istis in Galliatota gestis?

## DAGOBERTVS.

Tab. IV.



alio ibidem, n. 5. est. . . . OVICTVRIA: & M

A ut in priore.

Ibid. 2. AAFOBERTE. Pro, Dagobertum Exaudi Christe. Est enim littera postrema E etiam pro C. .) (. VICTOM litteris inversis. Forte, Victori Invicto Centesimam Tricesimamque Obtulere Mercatores. Crux. M A Mercatores Augustodunenses. Triens aureus ibidem.

Ibid. 3. Caput Dagoberti cinctum gemmis. In ambitu, ceve fit. Hoc est, Conservatori Edua Vicesimam Edua Vicesimam Edua Fabri Indixere Tricesimamque. Gallice: Les Ouvriers de l'Autunois ont ajugé le vintième & le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autun. Mera divinatio est Di de Bouteroue. pag 285. in ora nummi reliqua ita supplentis: Parisinnceve fit. Majore side Le Blanc, pag. 50. litteras esse evanidas ac sugientes aciem oculorum punctis adscriptis admonuit, pag. 50. n 1..)(. Dagobertys rex. Crux Augustodunensis. Eligi. ut supra, in nummo Clodovei.

1bid. 4. In alio simili, apud Le Blanc, pag. 50. n. 2 est PARISI CIVI. Sed mera hic quoque divinatio est: cum nihilo magis hic Parisii sint, quam in priore; ut in Thesauro Regio vidimus. Ob istos porro nummos prave intellectos, sanctum Eligium, saint Eloi, æqualem Dagoberto priori suisse, in Vita

ejus, falsarii prodidere.

Ibid. 5. DAGOBERTVS. Caput cinctum gemmis. )(. Crux tribus imposita gradibus. In ambitu, MASILIA CIVIT. Sententia est, ut in Chariberto & Childerico diximus; Mercatores Augustoduneis Sexagesimam Indixerunt Liberatori Augustoduni: Cives Invitto Victori Indixere Tricesimam. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont ajugé le soixantième denier au Liberateur de leur ville: les Bourgeois ont ajugé le trentième denier au Victorieux Invincible. Semissis aureus apud Bouterouë, pag. 319. & apud Le Blanc, pag. 50. n. 8.

Ibid. 6. DAGO + VER. Caput cinctum gemmis: & e regione, K. Hoc est, DAGoberto Obtulere Christiani Vicesimam Eduæ Restitutori. Gallice: Les Chrétiens ont presenté le vintième denier au Roi Dagobert, le Restaurateur de la ville d'Autun. K. sorte, Korporati, les Corps de la ville. .)(. Crux gradibus tribus imposita. In ambiti, MASILIA CIVIT. Est apud Bouterouë, pag. 319. & apud Le Blanc,

pag.50. n. 9.

Tab. V.7. DAGOBERTHVS REX. Caput gems mis cinctum. .)(. Crux  $\Omega$  & A. Christus, qui Alpha & Omega. In ambitu, ... VRIBORXA FIT. Est apud Bouterouë, pag. 294. n. 3. & apud Le Blanc, pag. 50. n. XI. Excsis prioribus litteris, reliquarum hæc sententia est: (DEN Dagoberto Edui Negotiatores) Vicesimam Restitutori imperii Benemerenti Obtulere: Rex Xristianos Augustodunenses Fecit-Immunes Tricesima. Gallice: (Les Negocians de l'Autunois) ont presenté par reconnoissance au koi (Dagobert) le vintième denier: & le Roi a exemté les Chrétiens de la ville d'Autun du trentième denier.

Ibid. 8. DAGOBERT VS. Caput cinctum gemmis. .)(. REX DEVS. Crux: hinc V inde C. Vinetit Christus, ethnicis debellatis. Est in Museo nostro triens aureus, & apud Bouterouë, pag. 309. & Le Blanc, pag. 50. n. 13. Partis averlæ inscriptio hanc habet sententiam: Restitutori Edui Xristiani DEtulere Vitro Sexagesimam. Gallice: Les Chritiens de P Autunois ont apporté de leur plein gré le soixanti me denier à leur Restaurateur. Nos olim aliter de co nummo pronunciavimus, sed pie magis quam vere.

Thid o DAGOBERTY'S Caput cinctum gemmis. .)(. REX FELICI. Crux Augustodunensis. ELIGI. ut supra, in nummo Clodovei. Edui L quinquazesimam Illico Gratissime Indixerunt. Gallice: Les peuples de l'antunois ont ordonné sur le champ detrés-bon cœur la levée du cinquantième denier. triens aureus apud Le Blanc, pag. 50. n. 14. melius ex parte apud Bouteroue, pag. 310. Sed cave utrique credas, feliciter legi hic oportere pronuncianti, apud Le Blanc, pag. 53. Sententia enim hæc integra est ex utraque inscriptione: DAGOBERTVS REX Fecit Eduos L quinquagesima Illico Centesimaque Immunes. Gallice: Le Roi Dagobert a exemté sur le champ les peuples de l'Autunois du cinquantième denier & du centiéme. Affectata barbaries in diplomate allato a Mabillonio, pag. 465. in quo scribitur Dagoberchtus, robeiar ejus manifeste prodit. In nullo fiquidem nummo nomen illud sic scribitur. Sic etiam Venantii Fortunati disces ætatem; hoc est, non sexti eum sæculi, sed decimi quarti cum citissime esse scriptorem, ex epitaphio quod conscripsit versibus duodecim: quorum primæ litteræ simul junctæ hanc vocem efficient: DAGOBERCTHVS: tametsi recte in MS. codice, teste Mabillonio, in supplemento, pag. 53. sed tamen secum pugnans scripserit in primo versu. Dagobette, in quinto casu.

semmis. .)(. Calix ansatus, cruce superposita; sacrificii Christiani symbolum. Cantofianoifit. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 285. & apud Le Blanc, pag 50. n. 12. Sed ille fiit, O0002 iste

iste scripsit 1914, nullo sententiæ discrimine. Sensus enim est iste: Conservatori Augustoduni Negotiatores Tricesimam Obtulerunt: Fabri Illico Attulere Nonagesimam: Octogosima Illico Focit (vel Focit Illico) Immunes Trisesimaque. Gallice: Les Negocians de P Autunois ont presenté le trentième denier au Conservaseur de la ville d'Autun: les Ouvriers incontinent lui ont apporté le quatrevint-dixième denier: fur le champ il les a exemtez du quatrevintième & du trentieme denier.

Tab. V. 11. DAGOBERTHYS REX. Vultu senili, capite cincto gemmis. .)(. Crux cum Ω & A. Epigraphe ex parte detrita, nec satis certa. AEI.... ARIOR. Est aureus triens apud Bouterouë, pag.

294. n. 2.

Ibid. 12 DAERNALO. Caput cinctum gemmis. Est aureus triens apud Bouterouë, pag. 349. n. 1. & apud Le Blanc, pag. 58 d. n. 12. inter ignotos. Sententia est: D'Agoberto Edua Restitutori Nonagesimam Augustodunenses Lubentissime Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté trésvolontiers le quatrevint-dixième denier au Rei Dagobert, le Restaurateur de la ville d'Autun. .)(. IEIVF-FOINMO. Non viri nomen istudest; sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Institores Edui Indixere Vicesimam: Fabri Ferrarii Obtulere Illico Nonagesimam: Mercatores Octogesimam. Gallice: Les Merciers de l'Autunois ont or lonné la levée du vintiéme denier: les forgerons & serruriers ont incontinent presenté le quatrevint dixiéme: les Marchands le quatre

Ibid. 12. VERSORODO. Caput cinctum gemmis. Triens aureus est apud Bouteroue, pag. 370. n. 9. melius quam apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 26. inter ignotos. Sententia est: Vicesimam Edui Restitutori Solverunt: Octogesimam Restitutori Orbis Dagoberto Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le vintisme denier à leur Restaurateur: ils ont presenté au Roi Dazobert, le Restaurateur de l'Empire, le quatrevintième. .)(. Crux Augustodunensis. AVDORICO. Non id viri nomen est, sed sub his litteris hac sententia: AV gusi odunenses Dagoberto Orbis Restitutori Illico Centesimam Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté sur le champ le centième denier au Roi Dagobert, Restaura-

Ibid. 14. ROLENDEO. Caput cinctum gemmis. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 359. n. 12. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 22. inter ignotos. Sententia est: Restitutori Orbis L quinquagesimam Edua: Nonagesimam Dagoberto Edui Obtulere. Gallice: La ville d'Autun a presenté le cinquantième denier au Restaurateur de l'Empire: les peuples de l'Autunois le quatrevint-dixième au Roi Dagobert. .)(. Christi monogramma, ex I & X. (Jesus Christus:) impositum

litteræ M. Mercatores Christiani.

Ibid. 17. RIEODVNIN. Caput cinctum gem-Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 370. n. 13. & apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 23. inter ignotos. Sententia est: Restitutori Imperii Edui Obtulere Dagoberto Vicesimam: Nonagesimam Indixere Negotiatores. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté au Roi Dagobert, Kestaurateur de l'Empire, le vintième denier : les Negocians ont ordonné la levée du quatrevint-dixiéme. Scalptor accuratissimus Ertingerus optime sculpsit, RIE, non RNE, ut Bouterouë, qui I & E nexas esse falso credidit. .)(. THEOPO-ENOM. Non est istud viri nomen, sed sunt primæ Litteræ totidem vocum, hac sententia: Tutateri Honorarium Edui Obtulerunt: Persolverunt Octogesimam Liberatori Eduæ Negotiatores: Octogesimam Mercatores. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le Don gratuit ordinaire en or à leur Protesteur: les Negocians ont payé le quatrevintième denier au Liberateur de la ville d'Autun: El les Marchands le quatrevimieme aussi: seorsum hi nimirum ab illis. In medio Crux: in quatuor angulis litteræ cum puncto. E D C. EDua Civitas, la ville d'Autun.

Ibid. 16. AVGVSTEDVNO. Caput cinctum gemmis. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 280. n. 4. hac sententia: AVGVSTodunenses Eduique Dagoberto Vicesimam Nonagesimamque Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun: 6 les peuples de l'Autunois, ont presenté le vintième denier au Roi Dagobert. .) (. Crux, cui adhæret littera R: Christus: hinc A inde G. Augustodunum, Autun. Av-STRAVCEVS. Non est id viri nomen, sed collectze litteræ primæ ex hac sententia: AV gust od unenses Solverunt Tricesimam Restitutori AV gustoduni: Centesimam Edui Victori Solverunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le trentiéme denier au Restaurateur de leur ville : les peuples de l'Autunois ont

payé le centiéme au Vistorieux.

Ibid. 17. Caput cinctum gemmis. Avrelianis. Hoc est, AV gustodunenses Restitutori Edua L quinquagesimam Illico Attulere: Nonagesimam Institores Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté incontinent le cinquantième denier au Restaurateur de leur ville: les Merciers ont payé le quatrevintdixième denier. .)(. Christi monogramma idem atque in superiore nummo Augustodunensi. CHASNE-DOIS. Hoc est; Contesimam Honorariumque Augustodunenses Solverunt: Negotiatores Edui Dagoberto Obtulere Illico Sexagefimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le centième & le Don gratuit en or : les Negocians de l'Autunois ont présenté sur le champ le soixantième denier au Roi Dagobert. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 5.

Ibid. 18. Caput cinctum diademate e gernmis. TASILONE MONET. Non est viri nomen Taslio, tametsi hinc accepere falsæ historiæ artifices, Tassilonemque finxere Bavariæducem, & longam de eo fabulam sub Pipino & Carolo Magno, Primæ hic funt totidem vocum litteræ, hæc sententia: Iricesimam Augustodunenses Sexagesimamque Indixere: L quinquagesimam Obtulere Negotiatores Edui: Mercatores Octogesimam Numeravere Eduæ Tutatori. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont ordonné la levée du trentième & du soixantième denier: les Negocians de l'Autunois ont presenté le cinquantième : les Marchands ont payé le quatrevintième au Conservateur de la ville d'Autun. .) (. AVTIZIODERO CI. Sententia est: AV gustodunenses Tutatori Imperii Sexagesimam Indixerunt: Octoge simam Dagoberto Eduæ Restitutori Obtulere CIves. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ordonné la levée du soixantième denier pour le Conservateur de l'Empire: les Bourgeois ont presenté le quatrevintième denier au Roi Dagobert le Restaurateur de la ville d'Autun. Est hic triens aureus apud Bouteroue, pag. 336. n. 17. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 8.

Ibid. 19. Caput cinctum gemmis. MEDIOLA-NO CASTRO. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 354. n. 3. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 34. Sententia est: Mercatores Edui Dagoberto Invillo Obtulere L quinquagesimam: Augustodunenses Negotiatores Octogesimam: Cives Augustoduni Servatori TRicesimam Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de l'Antunois ent presenté le cinquantième denier à l'Invincible Dagobert: les Negocians de la ville d'Autun le quatrevintième: les Bourgeois ont presenté le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autun. .)(. Moneta. Mercatores Omnes Neg otiatoresque Edus Irscepmam Attulerunt. Gallice: Tous les Marchands & Negocions de l'Autunois ont apporté le trentième de-

Ibid. 20. Caput tectum pileo. DRIONNO VIco. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 349.

n. 3. & Le Blanc. pag. 58. b. n. 28. Sententia

cst: Dagoberto Restitutori Imperii Ostogesimam Nona-

gesimamque Negotiatores Obtulere: VIstori Centesienam Obtulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté au Roi Dagobert, le Restaurateur de l'Empire le
quatrevintième & le quatrevint-dixième: au Victorieux
ils ent presenté le centième. .)(. Crux Augustodunensis. Leo monetari. Sententia est: Liberatori
Edua Obtulere Mercatores Ostogesimam: Negotiatores
Edui Tricesimam Attulere Restitutori Imperii. Gallice:
Les Marchands ent presenté le quatrevintième denier au
Liberateur de la ville d'Autun: les Negocians de l'Autunois ont apporté le trentième denier au Restaurateur
de l'Empire.

Tab. V. 21. Caput senile diadematum. ATVIDI-NO 01. Est triens aureus in Museo nostro. Sententia clt: Augustodunenses Tricesimam Victori Invitto Dagoberto Indixere: Negotiatores Obtulere Centesimam Iltico. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ajugé au Victorieux Invincible Dagobert le trentiéme denier: les Negocians ont presenté le centième sur le champ. .) (. VNDERICO MONET. Non est istud viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Vicesimam Negotiatores Dagoberto Edua Restitutori Indixere: Centesimam Obtulere Mercatores: Octogesimam Negotiatores Edui Tricesimamque. Gallice: Les Negocians ont ajugé le vintième denier au Roi Dagobert Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands ont presenté le centième denier: les Negocians de l'Autunois le quatrevintième denier & le tren-

Ibid. 22. Caput regis est, tectum piles. Venet vs. Hoc est, Vicesimam Edui Negotiatores Edua Tutatori Vliro Solverunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé très-volontiers le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autun. Non scriberent Veneti, sive qui in Italia; sive Britones, in singulari Venetus. )(. Chardo. Sententia est: Cives Honorarium Augustoduni Restitutori Dagoberto Obtulerunt. Gallice: Les Bourgeois ont presenté au Roi Dagobert, Restaurateur de la ville d'Autun, le don gratuit en or. Est triens aureus apud Le Blanc, pag. 58. c. n. 58.

Ibid. 23. Caput cinctum gemmis. DABANAS. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 349. n. 2. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 13. inter ignotos. Sententia est: DAgoberto Benemerenti Augustodunenses Negotiatores Attulere Sexagesimam. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont apporté le soixantième denier au Roi Dagobert, par reconnoissance..)(. Crux: hinc V inde M. OPTATVS MONETAR. Non est id viri nomen, quamvis ab impia cohorte

inde est acceptum, & aliis attributum: sed sunt hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Octogesimam Persolverunt Tutatori Augustodunenses: Tricesimam Victori Solverunt Mercatores: Obtulerunt Negotiatores Edni Tricesimam Augustoduni Restitutori. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le quatrevintième denier à leur Conservateur: les Marchands ont payé le trentième au Victorieux: les Negocians de P Autunois ont presenté le trentième au Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 24. MONE PALATI. Caput cinctum gemmis, Dagoberti regio, ut ex similitudine tantum para tis aversæ cum nummo 9. ejusdem apparet. Non hic Moneta Palatina legi debet vel intelligi : primæ hic funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Mercatores Obtulere Nonagesimam: Edui Persolverunt Aurarium: Liberatori Augustodunenses I ricesimam Indixerunt. Gallice: Les Marchands ont presenté le quatrevint-dixième denier: les Autunois ont payé le Don gratuit en or: les habitans de la ville d'Autun ont ordonné la levée du trentième denier pour leur Liherateur..)(. Crux Augustodunensis: sub ea ELIGI. Edui Lquinquagesimam Itlico Gratissime Indixerum: ut jam tertium vidimus superius. In ambitu, scoiar Ei A... Cetera desunt: earum quæ supersunt litterarum hæc est fortassis sententia: Sexagesimam Cives, Octogesia mam Illico Attulerunt Restitutori Edua Institures Augustodunenses. Gallice: Les Bourgeois le soixantiéme: les Merciers de la ville d'Autun ont apporté incontinent le quatrevintième au Restaurateur de la ville d'Autun. Est hic triens aureus apud Bouteroue, pag. 286. & Le Blanc, pag. 50 n. 4.

Ibid. 25. Vultus idem regis Dagoberti. Av-DIERNYS A. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 344. n. 8. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 14. Sententia est: Augustodunenses Vicesimam Dagoberto Indixerunt Edua Restitutori: (hac pars prior inscriptionis est; sequitur altera a priore in nummo ipso divisa:) Negotiatores Victori Sexagesimam Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ajugé au Roi Dagobert, le Restaurateur de leur ville, le vintième denier: les Negocians ont apporté le soixantième denier au Victorieux. .) (. Bello monte. Sententia est: Benemerenti Edua Liberatori L quinquagesiman Ohtulere Mercatores : Octogesiman Negotiatores Tutatori Edua. Gallice: Les Marchands ont presente par reconnoissance le cinquantième denier au Liberateur de la ville d'Autun: les Negosians le quatrevintième au Conservateur de ladite ville.

## GVNTHACHRAMVS.

Tab. V.



VNTHACHRAM R. Ganthachramus Rex. Caput gemmis cinctum. .)(. Victoria crucem gestat. Senoni civi-TA. Non scriberetur Senonum civitas Senoni, pro Senones. Sententia est: Ser-

vatori Eduæ Negotiatores Obtulere Nonagesimam Illico Centesimamque: Invicto VIctori Tricesimam Attulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté sur le champ au Conservateur de la ville d'Autun le quatrevint dixiéme & le centième denier: ils ont apporté le trentième denier au Victorieux Invincible. Est hic aureus triens apud Bouterouë, pag. 255. & Le Blanc, pag. 44.

Ibid. 2. Caput nudum. M v A R v E R SO. Sententia est: Mercatores Vicesimam Augustoduni Restitutori, Vicesimam Edui Restitutori Sexagesimamque Obtulerunt. Gallice: Les Marchands ont presenté le vin-

peuples de l'Autunois le vintième au Prince qui les arétablis. .) (. Crux nexa cum litteris L & G: ut sit sententia, ni fallimur, Christe Libera Gunthachramum. In ambitu: senone. . . . hoc est: Servatori Edua Negotiatores Obtulere Nonagesimam: Edui, & cetera, quæ sunt recisa. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag 359. n. 15.

Ibid. 3. Caput nudum. ANDEGAS EVAS. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 26. Quos Angevins appellamus, nomen suum nossent, & cum Plinio scriberent, Andegavi. Sententia hic ista est: Augustodunenses Negotiatores DEdere Gunthachramo Aurarium, Sexagesimam Edui, Vicessimam Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont donné au Roi Gontran le don gratuit en or: les peuples de l'Autunois ont payé le soixantième, les babitans de la ville d'Autun la Vin-

Pars nummi aversa caret epigraphe. vintième. Tab. V. 4. Effigies stans. GAVECI FICTI. Triens aureus est apud Bouteroue, pag. 341. n. 11. Sententia est: Gunthachramo Augustodunenses Eduique Centesimam Indixere: Fabri Ilnco Centesimam Tricesi-manque Indixerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun & les peuples de l'Autunois ont ajugé au Roi Gontran le centième denier : aussitost les Ouvriers lui ont ajugé le centième denier & le trentième. .)(. HM v-ROLVS MONE: Non est id viri nomen; sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Honorarium Mercatores Vicesimamque Restitut • i Obtulerunt: Libetatori Vrbis Sexagesimam Mercatores: Octogesimam Negotiatores Edui. Gallice: Les Marchands ont presenté le Don gratuit & le vintième denier au Prince qui les a rétablis: les Marchands de l'Autunois le soixantième au Liberateur de leur ville; les Negocians le quatrevintième.

Ibid. 5. Caput cinctum diademate e gemmis, fine epigraphe. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 247. n. 4. & Le Blanc, pag. 42. n.4. .)(. Calix anfatus, hostia super imminente, symbolum Missa, five facrificii Christiani. GAVALETANO. Sententia est; Gunthachramo AV gustodunenses Vicesimam Attulerunt Liberatori Eduæ: Tricesimam Augustodunenses Negotiatores Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le vintième denier au Roi Gontran Liberateur de leur ville: les Negocians de la ville d'Autun ont presenté le trentième. Infra: BAN Benemerenti Augustodunenses Negotiatores, hunc nummum scilicet percusserunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun à leur bienfacteur. In Martyrologio Romano, die 28. Martii, legitur: Cabillone in Galliis, Depositio sancti Gunthramni Regis Francorum, &c.

## MEROVEVS.

Tab. VI.



EROVEVS. Caput cinctum diademate egemmis. .)(. Crux: hinc C inde A. Civitas Augustodunum. MVDVLENVS MON. Non est id viri nomen; sed primæ sequentium vocum litteræ: Mero-

veo Vicesimam Dedere Vrbis Liberatori Edui: Negotiatores Victori Sexagesimam: Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont donné le vintième denier au Roi Merovée Liberateur de leur ville: les Negocians le soixantième denier au Roi Victorieux: les Marchands lui ont presenté le quatrevintième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag 259. ex Cimelio D. de Peiresc, & post illum apud Le Blanc, pag. 44 n. 2. Ex hoc nummo accepere falsarii, qui hiltorias conflarunt, nomen Merovei; quem caput primæ regum îtirpis fecere. Hunc certe qui in nummo pingitur, fuisse Christianum crux adpicta docet: regem fuisse, diadema; præter alterum Monetarii 'ut creditur, sed falso, ut diximus,) nomen adscriptum: in prima denique Lugdunensi, nomen Civitatis Augustodunensis, alique nummi quinque subsequentes. La Croix, inquit Le Blanc, qui est sur le revers, fait voir que ce tiers de sol d'or ne peut pas estre du Roi Merovée, qui étoit payen. Peut-estre est-il de Merovée fils de Chitperic. A la verité il est dissicile de deviner, pourquoi ce Prince, qui ne fut jamais Roi, fit faire de la monnoye.

Ibid. 2. Caput cinctum gemmis. VALMIOLLO. Est triens aureus, apud Bouterouë, pag. 364. n. 21. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 27. inter ignotos. Sententia est: Vicesimam Augustodunenses Lubentissime Meroveo Indixere: Octogesimam L quinquagesimamque Liberatori Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ajugé trés-volontiers le vintième denier au Roi Merovée: ils lui ont offert le quatrevintième denier & le cinquantième comme à leur Liberateur. .)(. AGODOFVS. Non est id viri nomen, sed primætotidem vocum litteræ, hac sententia: Augustodunenses Gratissime Obtulere Decimam: Octogesimam Fabri Victori Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté de trés-bon cœur le dixième denier: les ouvriers (ou les artifans) ont payé le quatrevintiéme au Victorieux.

Ibid. 3. Caput cinctum gemmis. A MREANIS. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 22. & Le Blanc, pag. 58.a.n. 1. Sententia est: Augusto-dunenses Meroveo BEnemerenti Aurarium Nonagesimamque Illico Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé sur le champ de trés-bon cœur

au Roi Merevée le Don gratuit en or, & le quatrevint dixième denier. .)(. MEDOALDO M. Non est id viri nomen, sed primæ sunt sequentium vocum litteræ: Meroveo Edui Decimam, Octogesimam Augustodunenses Liberatori: Decimam Obtulerunt Mercatores. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le dixième demier au Roi Merovée, les babitans de la ville d'Autun le quatrevintième à leur Liberateur: les Marchanes, le dixième.

Ibid. 4. Caput cinctum gemmis, vestis regia. LEMOVECASE. Lemovices scriberent aut Lemovicum incolæ. At hic sententia est: Liberatori Educ Meroveo Obtulere Vicesimam Edui: Centesimam Attulere Sexagesimamque Fabri. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le vintiéme denier au Koi Merovée Liberateur de la ville d'Autun: les artisans ont apporté le sentième & le soixantième denier. .)(. A s c A-RIGO MONET. Non est id viri nomen; sed sub his litteris subest hæc oratio: Attulere Sexagesimam Cives Augustodunenses Restitutori Imperii: Centesimam Obtulere Meroveo: Octogesimam Nonagesimamque Educ Autatori. Gallice: Les Bourgeois d'Autun ont apporté le soixantième denier au Restaurateur de l'Empire: ils ont presenté le centième au Koi Merovée : le quatrevintième & le quatrevint-dixième au Conservateur de la ville d'Autun. Crux: hinc L inde E. Liberi Edui: Les Autunois sont peuples libres. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 349. n. 2. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 31,

Ibid. 5. NAMNETIS. Caput est cinctum gemmis. Triens est aureus, apud Bouterouë, pag. 354. n. 10. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 35. Nannetes habet Plinius, libro IV. sect. xxxII. Sententia autem hic ista est: Negotiatores Augustodunenses Meroveo Nonagesimam, Edui Tricesimam Illico Solverunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont payé sur le champ le quatrevint-dixième denier au Roi Merovée; les peuples de l'Autunois le trentième denier. .)(. Fidigivs. Non est id viri nomen, sed prima totidem vocum littera, hac sententia: Fabri stico Decimam Indixere: Gratissime Institures Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Artisans ont ordonné sur le champ la levée du dixième denier: les Merciers ont pasé de trés-bon cœur le vintième denier.

In alio simili nummo, apud Bouterouë, num. 11. legitur Johannis: quod cave putes esse nomen Monetarii: neque enim in genitivo casu scriberetur: sed est sub istis litteris ista sententia: Institores Obtulerunt Honorarium Augustodunenses; Nonagesimam Negotiatores Indixere Sexagesimamque. Gallice: Les

Merciers de la ville d'Autun ont presenté le Don gratuit: les Negocians ont ordonné la levée du quatrevint

dixieme & du soixantième denier.

Tab. V1.6. TREMEOLLO. Caput tectum pileo & diademate e gemmis. Triens aureus est apud Bouteroue, pag. 364. n. 10. Sententia est: Tricesimam Restitutori Edua Meroveo Omnes Lugdunenses Lubentissime Obtulerunt. Hoc est, omnis provincia Lugdunensis, quæ suit Imperio subjecta, & ın qua Augustodunum fuit; ac sola proinde Lugdunensis

prima. Gallice: Tous les peuples de la Lionnoise ont presente tres-volontiers le trentième denier au Roi Merovée, le Restaurateur de la ville d'Autun. .)(. BAV-DOLEFVS. Non est id viri nomen, sed primæ sequentium vocum litteræ: Benemerenti AV gustodunenses Decimam Obtulerunt, L quinquagesimam Edui; Fabri Vicesimam Solverunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté le dixième denier à leur Bienfacteur: les peuples de l'Autunois, le tinquantiéme: les Artifans ont payé le vintième.

#### $\mathbf{E}$ E B

Tab. VI.



ASILIA. Caput Sigeberti regis, cinctum gemmis. .)(. S1-GEBERTVS RIX, ProREX. Crux orbi imposita: hinc M inde A. Est solidus aureus apud Bouterouë, pag. 253. n. 2. & Le Blanc, pag. 45. n.5.

Quid hic MASILIA fit, & M A diximus in nummo tertio & quarto Chariberti regis; cui hi duo nummi priores Sigeberti perperam tribuntur.

Ibid. 2. SEGIBERTVS. Caput cinctum gemmis. .)(. MAS. . . . ceteræ sunt detritæ litteræ. Rursum cum cruce, M A. Solidus aureus apud Le Blanc, pag. 45. n. 3. In alio ibidem, sed semissi aureo, n. 6. est SIGEBERTVS. Bouterouë Sigeberti nomine profert octo inter se fere similes nummos, quorum alios Sigeberto I. adscribit, alios Sigeberto II. sed nulla discriminis allata ratione, ut notat Le Blanc, pag. 45. ubi eosdem describit. Nihil similius dici potest, quam est idem in omnibus illis vultus Sigeberti.

Ibid. 3. Caput cinctum gemmis: vultus Sigeberti idem atque in superioribus. Sesemo VILLA. Numquid in villis Monetaria fuir officina apud Gallos? Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 359. n. 20. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 24. interignotos. Sententia est: Sigeberto Edua Servatori Edui Mercatores Octogesimam, Vlctori L quinquagesimam Lubentissime Attulerunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont apporté trés-volontiers le quarrevinsifme denier au Roi Sigebert Conservateur de la ville d'Autun, & le cinquantième au Roi Victorieux. .)(. . GHISILO MONET. Non est id viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Gratissime Honorarium Illico Solverunt Institores Liberatori: Obtulere Mercatores Omnes Nonagesimam Educe Tutatori. Gallice: Les Merciers ont payé sur le champ de trés-bon cœur le don gratuit à leur Liberateur: Tous les Marchands ont presenté le quatrevintdixiéme denier au Protecteur de la ville d'Autun.

Ibid. 4. Caput cinctum gemmis; vultus idem Sigeberti regis. Is anns. Triens est aureus apud Bouteroue, pag. 354. n. 2. Sententia est: Invicto Sigeberto Augustoduni Restitutori Negotiatores Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Negocians ont payé le vintième denier à l'Invincible Sigebert, le Reparateur de la ville d'Autun. .)(. MASILIA. Hoc est, ut diximus in Chariberto: Mercatores Augustodunenses Sexagesimam Indixere LIberatori Augustoduni.

Ibid. 5. Caput tectum pileo, cum diademate regio e gemmis. ANDECAVIS. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 3+3. n. 1. & 3 Non sunt hic Andegavi Plinio memorati, libro iv. sect. xxxii. sed est sententia: Augustodunenses Negotiatores Decimam, Edui Centesimam Attulerunt Victori Invicto Sigeberto. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont apporté le dixième denier à l'Invincible Victorieux Sigebert: les babitans de l'Autunois le centième. .)(. Crux Augustodunensis, ut sæpe superius. Nynnys mon.

Non est id viri nomen, sed sunt primæ totidem vocum litteræ; hac sententia: Negotiatores Vicesimam Nonagesimamque Numeravere Vrbis Servatori: Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les Negocians ont payé le vintième & le quatrevint-dixième denier au Conservateur de la ville: les Marchands ont

presente le quatrevint-dixième.

1bid. 6. Caput cinctum gemmis, vultus idem atque in prioribus. ANDEGAVIS CIV. Semissis aureus apud Bouterouë, pag. 336 n. 25. Sententia est: Augustodunenses Negotiatores Decimam Edud Conservatori Attulerunt VIcesimamque Sigeberto: Cen-tesimam Invitto Victori. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont apporté au Roi Sigebert Conservateur de leur ville le dixième & le vintième denier: Ele centième au Victorieux Invincible. .)( Crux Augustodunensis, ut sæpe superius. SISBERTVS MON. Non est id viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ; hac sententia: Sexagesimam Institures Sigeberto Benemerenti Edua Restitutori, ricesimam Victori Solverunt: Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les Merciers ont payé le soixantième denier par reconnoissance au Roi Si ebert Restaurateur de la ville d'Autun: le trentième au Victorieux: les Marchands ont presenté le quatrevint-dixiéme.

Ibid. 7. Caput cinctum gemmis, & vultus idem Sigeberti regis. Conserinnes. Acceptum nomen est corruptumque ex Consorannis Aquitaniæ, de qui-bus Plinius, libro iv. sect. xxxIII. Est semissis auus apad Paulum Petav. Tab. 5.n.2. Sententiaest ! Centesimam Obtulere Negotiatores Servatori Educ: Restitutori Imperii Nonagesimam Numeravere Edui Sigeberto. Gallice: Les Negocians ont presenté le centième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les peuples de l'Autunois ont payé le quatrevint-dixiéme de nier au Roi Sigebert, Restaurateur de l'Empire. .)(. Effigies stans. VICEMERES. Hocest, VIcesimam Contulere Edui MErcatores Restitutori Eduæ Sigeberto. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont contribué du vintiéme denier au Roi Sigebert, le Reflaura-

teur de la ville d'Autun.

1bid. 8. Caput cinctum gemmis, & idem vultus regis Sigeberti. VESARONNO. Triensaureus apud Bouterouë, pag. 370. n. 8. cujus hæc est sententia: Vicesimam Edui Sigeberto Augustoduni Restitutori Obtulerunt: Numeravere Negotiatores Octogesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le vintième denier au Roi Sigebert , Restaurateur de la ville d'Autun: les Negocians lui ont payé le quatrevint-dixiés me denier. .)(. MASNVC. Mercatores Augustodunenses Sexagesimam, Negotiatores Vicesimam Contulerunt. Gallice! Les Marchans de la ville d'Autun ont donné le soixantième denier, les Negocians le vintième.

Ibid. 9. Caput pileo tectum & diademate e gemmis. TRECAS. Triens aureus, apud Bouterouë, pag. 364. n. 13. hac sententia. Tricesimam Restitutori Edua Cives Attulere Sigeberto. Gallice: Les Bourgeois ont apporté au Roi Sigebert Restaurateur de la ville d'Autun, le trentième denier. .)(. AVDOLENVS

Digitized by Google

vintieme.

MON. Non est id viri nomen, sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: AV gustodunenses Decimam Obtulere Liberatori, Edui Numeravere Sexagesimam: (ut supra, in Childeberto, num. 43. unde intelligas camdem designari civitatem his litteris PECTAV. & iftis, TRECAS; scilicet Eduam:)

Mercatores Obtulere Tricesimam.

Tab VI. 10. Caput cinctum diademate, vultus Sigeberti regis, qualis in prioribus. . . Movicis, pro LEMOVICIS. Aquitani scriberent cum Plinio, libro IV. sect. XXXIII. Lemovices, aut Lemovicibus. At cst hic ista sententia: Lubentissime Edui Mercatores Obtulere Vicesimam Imperii Conservatori Invicto Sigeberto. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté à l'Invincible Sigebert, Conservateur de l'Empire, le vintiéme denier. .)(. Boso FICIT. Bozo rex scribitur in nummo vetere per litteram z: & in Necrologio Parisiensi, die 16. Octobris, Bozo diaconus. Hic vero sententia hæc est: Benemerenti Obtulere Sigeberto Octogesimam: Fecit Illico Centesima Immunes Tricesimaque. Gallice: Ils ont presenté au Roi Sigebert par reconnoissance le quatrevintième denier: sur le champ il les a exemté du centième & du trentième denier. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 349. n. 21.

Ibid. 11. Caput cinctum corona murali. SEFI-NIACO. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 359. n. 21. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 50. Sententia cst: Sigeberto Edui Fabri Indixere Nonagesimam: Institures Augustodunenses Centesimam Obtulerunt. Gallice: Les Artisans de l'Autunois ont ajugé au Roi Sigebert le quatrevint-dixiéme denier : les Merciers de la ville d'Autun lui ont presenté le centième. .)(. GVNDENVS. Non est id viri nomen; sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Gratissime Victori Nonagesimam Detulere Edui: Negotiatores Vicesimam Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté de trés-bon cœur le quatrevint-dixieme denier au Victorieux : les Negocians lui ont payé le

Ibid. 12. Caput cinctum gemmis: vultus Sigeberti regis, qualis in prioribus. SAREBURCO. Triens aureus apud Le Blanc, pag 58. c. n. 5. inter ignotos. Sententia est: Sigeberto Augustodunenses Restitutori Fduæ Benemerenti Vicesimam, Regi Centesimam Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté par reconnoissance au Roi Sigebert, Restaurateur de seur ville, le vintième denier, & le centième comme au Roi. .) (. VVLTERICO MON. Non est id viri nomen, sed primæ sequentium vocum litteræ, hac sententia: Victori Vicesimam, Liberatori Tricesimam, Eduæ Restitutori Institures Centesimam Obtulere: Mercatores Obtulerunt Nonagesimam. Gallice : Les Merciers ont presenté le vintième denier au Victorieux, le trentième à leur Liberateur, le centième au Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands ont presenté le quatrevint-dixième. L C Libera Civitas, ut jam supra in Childeberto, n. 41.

Ibid. 13. Caput galeatum, ut videtur. ARE-DIVS. Triens est aureus, apud Bouterouë, pag. 201. n. 1. Sententia est: Augustodunenses Restitutori Edua Detulere Illico Vicesimam Sigeberto. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont porté sur le champ le vintième denier au Roi Sigebert, Restaurateur de leur ville. .)(. VADOLENOMO. Non est id viri nomen, sed primæ sunt eæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Vittori Augustodunenses Decimam Obtulere: Liberatori Edui Nonagesimam: Octogesimum Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la: ville d'Autun ont presenté le dixieme denier au l'ictorieux 3 les peuples de l'Autunois le quatrevint-dixième à leur Liberateur: les Marchands ont presenté le quatrevintième. Crux Augustodunensis: hinc A inde G.: ut

in Dagoberto, n. 16. Augustodunum.

Ibid. 14. Caput gemmis cinctum, & vultus Sigeberti regis, ut in prioribus. So EDIONISI. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 106. & Le Blanc, pag. 16. n. 1. Sententia est: Sexagesimam Obtulerunt Eduæ Oonservatori Institores: Octogesimam Negotiatores Indixere S/geberto. Gallice: Les Merciers ont presenté le soixantiéme denier au Conservateur de la ville d'Autun: les Negocians ont ajugé le quatrevintième au Roi Sigebert. .) (. Effigies stans cum clava, ut videtur. BETTO M. Non est id viri nomen, sed primæ sunt eæ totidem vocum litteræ, hacsententia: Benemerenti Eduæ Tutatori Tricesimam Obtulere Mercatores. Gallice: Les Marchands ont presenté par reconnoissance le trentième denier au Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 15. Rex sedens crucem tenet. REDONIS. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 359. n. 8, & Le Blanc, pag 58. b. n. 43. Non funt hic Rhedones Plinio memorati, libro iv. sect. xxxii. alioqui, Rhedones aut Rhedonibus scriberetur. Sed est hæc isthic sententia: Restitutori Eduæ Decimam Obtulere Negotiatores Invicto Sigeberto. Gallice: Les Negocians ont presenté le dixième denier à l'Invincible Sigebert, le Restaurateur de laville d'Autun. .) (. CANTEREL-Lvs. Non est id viri nomen; sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Centesimam Augustodunenses Negotiatores Tutatori Eduæ, Restituti Edui L quinquagesimam Victori Solverunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont payé le centième denier au Conservateur de leur ville : les peuples de l'Autunois rétablis ont payé le cinquantième au Victorieux

Ibid. 16. Caput galeatum. SEDVNIS FIT. Triens aureus apud Bouteroue, pag. 319. n. 13. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 47. Sententia est: Servatori Edua Detulere Vicesimam Negotiatores Invicto Sigeberto: Fabri Indixere Tricesimam. Gallice: Les Negocians ont porté le vintiéme denier à l'Invincible Sigebert, Conservateur de la ville d'Autun: les Artisans lui ont ajugé le trentième. .)(. AERIVS. Hocest, Attulere Edui Restitutori Imperii Vicesimam Sigeberto. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté le vintiéme denier au Roi Sigebert Restaurateur de l'Empire. Crux: hinc V inde II.

Ibid. 17. Caput virile, barbatum, corona quafi radiata. Svesionis. Triens aureusest apud Bouterouë, pag. 209. n. 1. & Le Blanc, pag. 16. n. 3. Sententia est: Solverunt Vicesimam Edui Sigeberto Invicto: Obtulere Negotiatores Illico Sexagesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le vintiéme denier à l'Invincible Sigebert: sur le champ les Negocians lui ont presenté le soixantième. .)(. Betto-NI. Si Monetarii nomen istud esset, cur in dativo casu? Sententia est: Benemerenti Edua Tutatori Tricesimam Octogesimamque Negotiatores Indixere. Gallice: Les Negocians ont ordonné par reconneissance la levée du trentième & du quatrevintième demier pour le Conservateur de la ville d'Autun.

THEO-

## THEODEBERTVS

Tab. VI.

1. D.N.



HEODEBERTVS VIC-TOR. Capite pileato, cum crista, gestat hastam humero, more Imperatorum, finistra clypeum. .)(. vic-TORIA AVGGGI. Victo-

ria Augustorum trium Imperaturum. Victoria stans dextra tenet crucem oblongam, finistra orbem, cui crux est imposita. Ad pedes, RE Restituta Edua, ut ex sequentibus intelligetur. Infra, conob. Centesimam Omnes Negotiatores Obtulerunt Benemerenti, ob Eduam restitutam. Gallice: Tous les Negocians ont presenté le centième denier. Solidus aureus est, un sol d'or, descriptus primum a D. Bouterouë, pag. 230. n. 1. deinde a Du-Cangio, & aliis. Est in Thesauro Regio. Numquam Theodebertus Rex fuit, sed nedum Rex Francorum: (quod tunc majus fuit regio titulo) in Lugdunensi prima creatus est a Senatu Consul & Imperator Augustus.

Ibid. 2. D. N. THEVDEBERTIPP. AVG. Caput triplici gemmarum ordine cinctum, cum apice plumeo; dextra orbem tenet, cui crux est superposita Dominus noster Theudebertus Imperator Perpetuus Augustus. .)(. VICTORIA AVGGG. A. Victoria stans, dextra tenet crucem oblongam, P: sinistra orbem, cui crux superposita. Eodem sinistro latere sidus Solis, imperii in Occidente symbolum. Victoria Augustorum trium quartæ fabricæ nummo consignata. Infra, CONOB. Centesimam Omnes Negotiatores Obtulerunt Benemerenti. Solidus aureus est singularis in Museo nostro.

Ibid. 3. D. N. THEODEBERTYS C. Conful. Caput cinctum gemmis. .)(. Victoria cum palma & corona. VICTORIA ACCC. D. N. Victoria accepta Consulatui Domini nostri. Gallice: Victoire dont on est redevable au Consulat du Seigneur Theodebert. Ad pedes Victoriæ, Restituta Edua: Autun tétabli. Infra, CONOB. Centesimam Omnes Negotiatores Obtulere Benemerenti. Est triens aureus perelegantis fabricæ in Museo nostro.

Tab. VII.4. . . . TORIA. Caput gemmis cinetum. Forte, Theodebertus VICTOR Imperator Augustus: neque enim bis victoria scriberetur, in triente aureo potissimum. .)(. VICTORIA THEODE-BERTI. Et in cippo, METTIS: hoc est, Mercatores Edui Tricesimam Theodeberto Invicto Solverunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont payé le trentième denier à l'Invincible Theodebert. Confer similem inscriptionem in Childerici nummo 2. Est iste Theodeberti triens aureus apud Bouterouë, pag. 233.n.2. & Le Blanc, pag. 22

Ibid. 5. Caput Theodeberti einctum gemmis. DOCCIO MONET. Hoc est, Decimam Obtulere Cives, Centesimam Institores, Mercatores Octogesimam, Negotiatores Edui Tricesimam. Gallice: Les Bourgeois ont presenté le centième, les Marchands le quatrevintième: les Negocians de l'Autunois le trentième. .)(. VICTORIA AVGVSTORUM: Theodeberti scilicet & collegarum. Crux; hinc V inde II. Infra, CONOB. Centesimam Omnes Negotiatores Obtulere Benemerenti, Theodeberto scilicet, cujus est in nummo imprena imago Est nic triens aureus apud Bouterouë, pag. 219. n. 1. & apud Le Blanc, pag. 34.

Ibid. 6. Doccio Mo. Hocest, Decimam Obtulere Cives, Centesimam Institores, Octogesimam Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les Bourgeois ont presenté le dixième denier, les Merciers le centième, les Marchands ont presenté le quatrevintième. Caput

Theodeberti tectum pileo, cum gemmis. .)(. Crux: hinc L inde V. Liberatori Vrbis. In ambitu, LvG-DVN O FIT. Sententia est: Liberatori Vrbis Gratissime Dedere Vicesimam Negotiatores: hæc pars dextra inscriptionis est: sequitur sinistra: Ottogesimain Fabri Indixere Theodeberto. Gallice: Les Negocians ont donné de trés-bon cœur le vintième denier au Liberáteur de leur ville : les Artisans ont decerné le quatrevintième pour le Prince Theodebert. Si Lugdunensium hic nummus effct, LVGDVNI scriberent, non LVGDVNO. Est hic triens aureus in locis proxime

allatis, n. 2. Confer nummum 12.

1bid. 7. D. N. THEODEBERT'S. Caput cinctum gemmis. )(. Victoria fedet, fine infcriptione. Triens aureus, apud Bouteroue, pag. 231. &

apud Le Blanc, pag. 22.

Ibid. 8. THEODEBERTI A. Theodebertus Imperator Augustus. Caput cinctum gemmis, cum clypeo. .) (. JOHANNES. Non est istud hoc loco nomen Monetarii: siquidem ut nostra, sic jam illa ætate, prænomen fuit. Sed funt hic tot voces, quot litteræ, hac sententia: Imperatori Obtulerunt Honorarium Augustodunenses: Numeravere Negotiatores Edui Sexagesimam. Gallice : Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le don gratuit au Generalissime : les peuples de l'autunois lui ont payé le soixantième denier. Confer nummum similem, de quo diximus in Meroveo, n. 5. Est hic triens aureus apud Bouterouë; pag. 277. & Le Blanc, pag. 22. n. 4. Vidimus & in Museo San-Genovefano.

Ibid. 9. TEODOBERT. Caput cinctum gemmis. .)(. Crux cum A & Ω. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 233. n. 1. & Le Blanc, pag. 22.

Ibid. 10. TEVDEBERTE: cum Christi monogrammate, est : Teudebertum Exaudi Christe. .)(. In ambitu, CABILONNV. Non est hic simplex Cabilloni nomen; alioqui non CABILLONNY, sed CABILLONVM scriberctur. Verum ingeniose epifor ita scripste, secuitque id nomen in partes quatuor, ut esset hace sententia: Centesimam Augustodunenses Benemerenti, Institores L quinquagesimam Obtulerunt: Numeravere Negotiatores Vicesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun par reconnoissance ont presenté le centiente deniet, les Metciers le trentième; les Negocians ont payé le vintième. Est nummus hic ex argento ære mixto, apud Bouterouë, pag. 224. & apud Le Blanc, pag. 22. n. 8. Theodebertum unicum nobis nummi exhibent, qui Theodebertus, Teudebertus, & Teodobertus scribitur.

1bid. 11. THIO DEBIRTI. Caput diadematum. Theodebertus Imperator. .)(. Manniobon. . . . . In arca, A R. Augustodunum Restitutum. Legimus alicubi hunc nummum esse aureum in Cimelio Comitis de Schwarsbourg: sed de eo ἐπέχομεν, donec aliquid certius de inscriptione ad nos referatur.

Îbid. 12. Caput cinctum gemmis. Lvavio FIT. Est aureus triens apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 21. inter ignotos. Sententia est: Liberatori Vrbis AV gustodunenses Indixere Octogesimam: Fabri Indixere Tricesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont ajugé le quatrevintieme denier au Liberateur de leur ville : les Attisans lui ont decerné le trentieme. .)(. . . . . SMONET. Forte, Solverunt Mercatores Octogesimam, Negotiatores Edui Tricesimam. Crux: hinc L inde V. Liberatori Vrbis: ut in nummo 6.

Ibid. 13. . . . . . . . . AEFII. Caput Principis nudum. Sententia hæc litterarum quinque postre-Pp pp

marum videtur esse: Decimam Edui Fabri: Illico Indixere. Gallice: Les Artisans de l'Autunois ent ordonné sur le champ le disséme denier. .)(. Crux Augustodunensis. Sctaflur A. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 349. n. 9. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 16. inter ignotos. Sententia est: Solverunt Centesmam Theodeberto Augustodunenses: Fabri L quinquagesimam Vrbis Restitutori Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Prince Theodebert le centième denier: & les Artisans ont apporté le cinquantième au Restaurateur de leur ville.

Tab. VII. 14. Capita duo nuda, Inambitu, . . VLFVSM. Hoc est, Vrbis Liberatori Fabri Vicesimam, Sexagesimam Mercatores. Gallice: . . Les Artisans le vintiéme denier au Liberateur de la ville, les Marchands le quatrevintième. Merito certe D. Le Blanc quemdam irridet, qui Sigebertys M. Sigebertus Martyr, legi hic posse credidit. .)(. Av-GVSTEDVNV. Sic enim in ipso nummo legiasseverat Le Blanc, pag. 48. & sic legit Chiffletius, qui primus hunc aureum trientem edidit in historia De Tournus, pag. 519. & Bouterouë, pag. 274. Prave autem scripsit scalptor apud Le Blanc, pag. 47.n.2. AVGVSTIDVNV. Non est hic solum nomen civitatis, alioquin Augustodunum vel Augustidunum scriberetur. Sed est sententia: AVGustodunenses Vicesimam Solverunt Theodeberto: Edui Decimam, Victori Negotiatores Vicesimam. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le vintième denier au Prince. Theodebert: les peuples de l'Autunois le dixiéme: les Negocians le vintième au Victorieux. Propterea duo pinguntur in hoc numismate capita: Edui populialterum, alterum civis Augustodunensis. Christi monogramma hic pingitur, quale in nummo 16. Childeberti, inscripto, AVGVSTEDVNO: & n. 17. inscripto, AVRELIANIS.

Ibid. 15. Caput Theodeberti cinctum gemmis. Isarnobero fit. Triens est aureus apud Le Blanc, pag. 58. d. n. 19. inter ignotos. Sententia est. Institures Sexagesimam Attulere Restitutori: Negotiatores Octogesimam Benemerenti: Eduis Remitti Octogesimam tecit Invictus Theodebertus. Gallice: Les Merciers ont apporté le soixantième denier à leur Restaurateur: les Negocians le quatrevintième à leur bienfacteur: l'Invincible Theodebert a fait remise du quatrevintième aux peuples de l'Autunois. .)(. DROC-TEBALVS MN. Non est id viri nomen; sed primæ sunt eæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Decimam Restitutori Orbis, Centesimam Tutatori Eduæ, Benemerenti Augustodunenses, L quinquagesimam Victori Solverunt, Mercatores Nonagesimam Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le dixième demier au Restaurateur de l'Empire; le centième par reconnoissance au Conservateur de la ville d'Autun; le vintième au Victorieux; les Marchands le quatrevintdixieme. Crux: hinc S inde I. Servatori Imperii.

Ibid. 16. Caput Principis. AVXIACI FIT. Triens est aureus, apud Bouterouë, pag. 336. n. 9. & Le Blanc, pag. 78. a. n. 9. Sententia est: Augustodunenses Victori Xdecimam Illico Attulerunt: Centesima Immunes Fecit Invictus Theodebertus. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté sur le champ le dixieme denier au Victorieux: l'Invincible Theodebert les a exemtez du centième. .)(. ACHA-DOVLDO. Non est id viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ sunt, hac sententia: Augustodunenses Centesimam Honorariumque Attulerunt: Decimam Octogesimamque Vrbis Liberatori Decuriones Obtulerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le centième denier & le Don gratuit: les Magistrats ont presenté le dixième & le quatrevintieme denier au Liberateur de leur ville.

Ibid. 17. Caput cinctum gemmis. Metsci. Aureus triens est, apud Bouterouë, pag. 308. Sententia est: Mercatores Edui Theodeberto Solveruns

Centesimam Illico. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont sayé au Prince Theodebert le centième denier sur le champ. .)(. Crux: hinc V inde II. In ambitu, LVDEVIS. Hoc est, Liberatori Vrbis Decimam Edui Vicesimamque Illico Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé sur le champ le dixième El le vintième denier au Liberateur de leur ville.

Ibid. 18. Caput Theodeberti cinctum gemmis, cum cruce in veste ad pectus. Bellum hæc geri docet pro Christo adversus infideles. Lucarrius Non est id viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Liberatori Vrbis Centesimam Augustodunenses, Restitutori Romani Imperii Vicesimam Solverunt Mercatores. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le centiéme denier au Liberateur de leur ville: les Marchands le vintième au Restaurateur de l'Empire Romain. .)(. Crux: hunc L inde V. Liberatori Vrbis: ut supra, n. 6. & 12. In ambitu, LUGDUNUM FIT. Non erat illa zetas adeo imperita, ut Lugdunum scriberet pro L V G D v-NI. Sed est hæc sententia: Liberatori Vrbis Gratissime Detulere Vicesimam Negotiatores : Vicesima Metcatores Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les Negocians ont perté de très-bon cœur le vintième denier au Liberateur de leur ville : le Prince Ibeodebert a exemté les Marchands du vintième denier. Est semissis aureus apud Bouterouë, pag. 349. n. 15.

Ibid. 19. Caput Theodeberti cinctum duplici gemmarum ordine. A COMONETARIVS. Nonestillud viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Augustoduni Conservatori Octogesimam Mercatores Obtulere Nonagefimamque: Edui Tricefimam Augustodumi Restitutori: Institores Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Marchands ont presenté le quatrevintième & le quatrevint-dixième denier au Conservateur de la ville d'Autun : les peuples de l'Autunois le trentième au Restaurateur de leur ville: les Merciers ont payé le vintième denier. .)(. Crux Augustodunensis. In ambitu, AVRELIANIS FIT. Sententia hæc ibi est: Augustodunenses Vicesimam Resituaeri Edua LIbentissime Attulerunt: Negotiatores Immusnes Sexagesima Fecit Invictus Theodebertus. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apportétrès-volontiers le vintième denier au Restaurateur de leur ville : l'Invincible Theodebert a exemté les Negocians du soixantième denier. Est triens aureus apud Boute-

rouë, pag. 336. n. 7.

1bid. 20. Caput Theodeberti cinctum gemmis.
TEVDVNI FIT: Non suit illa ætas tam ruchs, ut
Teudumi scriberet, pro Lugdunum, vel Lugduni.
Sententia est: Lubentissime Edui Victori Detulere Vicesimam: Negotiatores Vicesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont porté de très-bon cœur le vintième denier au Vistorieux: le
Prince Theodebert a exemté les Negosians du vintiéme denier. .)(VICIRIO. Non est id viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Victorie Invicto Centesimam Institures Restitutori Imperii Obtulerunt. Gallice: Les Merciers ont presenté le centième denier au Victorieux Invincible, Nessaurateur de l'Empire. Est apud Bouterouë, pag. 249. n. 14.

l'Empire. Est apud Bouterouë, pag. 349. n. 14.

Ibid. 21. Caput cinctum gemmis. Ela mont.

Non est Ela certe nomen Latinum. Sententia hic ista est: Edua Liberatori Augustodunenses Mercatores Obtulere Nonagesimam Invicto Theodeberto. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ent presenté le quatrevint-dixième denier à l'Invincible Theodebert, la Liberateur de leur ville. Idcirco scriptum est monit. non monet. .)(. Vvicvs fit. Sententia est: Victori Vicesimam Indixere Cives: Vitro Sexagesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les Bourgesis ent ajugé au Vissorieux le vintième denier: le Prince Theodebert de son plein gré les a exemtex du soixantième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 364. n. 19. Exapud Paul. Petav. Tab. 3.

Tab. VII.

Tab VII. 22. Caput Theodeberti cinctum gemmis, VVICCO FIT. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 364. n. 15. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 61. Sententia est: Vicesimam Victori Cives Contulerunt: Octogesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les Bourgeois ont donné au Victorieux le vintiéme demier: le Prince Theodebert les a déchargez du quatrevintième. .)(. Angiomonet. Non est nomen Monetarii; sed hæc ibi subest sententia: Augustodunenses Negotiatores Gratissime Indixere Octogesimam: Mercatores Omnes Negotiatoresque Edui Tricesimam. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun se sont taxez de très-bon cœur au quatrevintième denier: tous les Marchands & Negocians de Pautunois au trentième.

Ibid. 23. Caput Theodeberti cinctum gemmis. VVICCO FIT: ut in superiore. Vicesimam Victori Cives Contulerunt: Octogesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les Bourgeois ont donné au Victorieux le vintième denier: le Prince Theodebert les a exemtez du quatrevintième. .)(. Crux tribus imposita gradibus. Inscriptionis littera prior, quam haud satis conspicuam admonet Bouterouë, videtur esse I. ut sententia sit; Indixere Fabri L quinquagesimam, Edui Sexagesimam Vicesimamque Contulerunt: Negotiatores Edui Tricesimam. If Les von Net. Gallice: Les Artisans se sont taxez au cinquantième denier: les peuples de l'Autunois ont apporté le soixantième & le vintième: les Negocians de l'Autunois le trentième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 264. n. 16.

Bouterouë, pag. 364. n. 16.

1bid. 24. Caput Theodeberti cinctum gemmis.
VICCO FIT. fere ut in superiore: Vicesimam Illico Cives Contulere: Octogesima Fecit Immunes
Theodebertus. Gallice: Les Bourgeois ont porté sur
le champ le vintième denier: le Prince Theodebert les
a exemtez du quatrevintième. .)(. Crux Augustodunensis. Domolyno. Sententia est: Decimam
Obtulere Mercatores: Octogesimam L quinquagesimamque Victori Negotiatores Obtulerunt. Gallice:
Les Marchands ont presenté le dixième denier: les
Negocians ont presenté au Victorieux le quatrevintiéme & le cinquantième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 364. n. 17. Is eumdem exhibet ite-

terouë, pag. 364. n. 17. Is eumdem exhibet iterum, pag. 370. n. 17. sed prave.

Ibid. 25. Caput Theodeberti cinctum duplici gemmarum ordine. VIVA MON. Sententia est:

Victori Invicto Vicesimam Augustodunenses, Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté au Victorieux Invincible le vintième denier: les Marchands le quatrevint-dixième. .)(. Epigraphe: CNLVATAVSTOPV. HOC est: Centesimam Negotiatores Liberatori Vrbis Augustodunensis Theodeberto Attulere: Victori Sexagesimam: Tutatori Orbis Persolverunt Vicesimam. Gallice: Les Negocians ont apporté le vintième denier au Prince Theodebert, Liberateur de la ville d'Autun; le soixantième au Victorieux: elles ont payé le vintième au Conservateur de l'Empire. Crux orbi imposita: hinc VI inde VA: infra, CONOB. hac sentessimam Omnes Negotiatores OBtulerunt. Est triens aureus perpulcher, apud Paul. Petav. Tab. 3 n. 12.

Ibid. 26. Caput gemmis cinctum. Sunone Mone. Non est id viri nomen, sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Servatori Vrbis Nonagesimam Obtulere Negotiatores Edui: Mercatores Octagesimam Nonagesimamque Edui. Gallice: Les Negocians de PAutunois ont presenté le quatrevint-dixième denier au Conservateur de la ville: les Marchands de PAutunois le quatrevintième & le quatrevint-dixième. .)(. Colunia controlle quatre la ville dixième. .)(. Colunia controlle quatre la ville dixième. .) (. Colunia controlle quatre la ville dixième. .) (. Colunia controlle quatre la colunia pro Colonia, sive civitate ad Rhenum, sive villa in Ceno-

manis Couleine; si tamen hæc Colonia debuit appellari: sed est hæc ista sententia: Conservatori Orbis L quinquagesimam Vicesimamque Negotiatores Indixere: Augustodunenses Gentesima Immunes Voluit Esse Theodebertus. Gallice: Les Negocians ont ajugé au Conservateur de l'Empire le cinquantième denier: le Prince Theodebert a ordonné qu'ils sussents du centième. Crux: hinc V inde A. Vrbs Augustodunenses.

Ibid. 27. Caput Principis nudum. Byccon-LIOVSIVN. Non est id viri nomen; sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Benemitenti Vibis Conservatori Cives Obtulere Nonagesimam: L quinquagesimam Institures Obtulere: Vicesimam Sexagestmamque Indixere Victori Negotiatores. Gallice: Les Rourgeois ont presenté le quatrevint-dixième denier par reconnoissance au Conservateur de leur ville : les Merciers lui ont presenté le cinquantième : les Negocians ont ordonné le vintième & le soixantième pour le Prince Victorieux. .) (. Novicento vicveit. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 354. n. 9. & apud Le Blanc, pag. 58. b. n. 36. Sententia sub his litteris comprehensa hæc est: Nonagesimam Obtulere Vistori Invicto Centesimamque Edui: Negotiatores Tutatori Orbis Vicesimam Indixere: Cives Vicesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le quatrevint-dixième & le centième denier au Victorieux Învincible: les Negocians lui ont

ajugé le vintiéme : le Prince Theodebert a exemté les

Bourgeois du vintième denier. Ibid. 28. Caput tectum pileo cum gemmis. CA-TONACO FITVR. Triens est aureus apud Bouterouë, pag. 346. n. 16. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 22. Sententia est: Centesimam Attulere Theodeberto Omnes Negotiatores Augustodunenses: Contulere Octogesimam Fabri Invicto Theodeberto Vrbis Restitutori. Gallice: Tous les Negocians de la ville d'Autun ont apporté au Prince Theodebert le centième denier: Les Ouvriers ont donné au Restaurateur de leur ville PInvincible Theodebert le quairevintième denier. .)(. LEO-BULEUS FACT. Non est id viri nomen; sed sunt primæ sequentium vocum litteræ: L quinquagesimam Edui Obtulere Benemerenti Vicesimamque: Liberatori Edui Vicesimam Solverunt Fabri Augustodunenses, Cives Tricesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ant presenté à leur Bienfacteur le cinquantième & le vintième denier: les Artisans de la ville d'Autun ont payé le vintième au Liberateur de leur ville, les Bourgeois le trentième. Hic esse F littera pro E videtur, aut mihi aqua hærct.

Ibid. 29. Caput pileo tectum, cum gemmis. CVREONNO FIT. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 345. n. 11. & Le Blanc, pag. 58 b. n. 26. Sententia est: Cives Vrbis Restitutor i Benemerenti Obtulere Nonagesimam: Negotiatores Octogesima Fecit Immunes Theodebertus Gallice: I es Bourgeois ont presenté au Restaurateur de leur ville le quatrevintdixieme denier par reconnoissance: le Prince I beodebert a exemté les Negocians du quatrevintième. .)(. Monogramma Christi, quale jam ter supra. FRAIBO.... Non est istud viri nomen, sed collecta casu vox ex primis vocum sequentium litteris: Fabri Restitutori Augustoduni Indixere Benemerenti Octogesimam. . . Gallice: Les Artisans ont ordonné par reconnoissance le quatrevintième denier pour le Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 30. Caput Theodeberti gemmis cinctum. TVINO CIVITA. Triens aureus apud Paul. Petav. Tab. 3. Bouteroue, pag. 364. n. 1. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 53. Sententia est: Tutatori Vrbis Institutes Nonagesimam Obtulerunt: Centesimam Invicto Victori Theodeberto Augustodunenses. Gallice: Les Merciers ont presenté au Conservateur de la ville le quatrevint-dixième denier: les babitans de la ville d'Autun le centième au Victorieux Invincible Theodebert. .)(. Pppp 2

Crux: hinc T inde V. Theodebertus Victor. Datum id ei cognomen fuisse a Senatu, in nummo Theodeberti, quem primum descripsimus, iste docet. Drystoald vs mo. Non est illud viri nomen, sed collecta vox ex primis litteris vocum sequentium: Decuriones Restitutori Vrbis Sexagesimam, Tutatori Orbis Attulere L quinquagesimam: Decimam Vrbis Servatori Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les Magistrats ont apporté le soixantième denier au Restaurateur de leur ville, le cinquantième au Protesteur de l'Empire: les Marchands ont presenté le dixième denier au Conservateur de la ville.

Tab. VIII. 31. Caput Theodeberri gemmis cincrum. TVLLO CIVITA. Triens aureus, apud Bouteroue, pag. 364. n. 9. & Le Blanc, pag. 58.c.n.54. Sententia est: Theodeberto Victori L quinquagesimam Lubentissime Obtulit CIVITas Augustodunensis. Gallice: La ville d'Autun a presenté très-volontiers le cinquantieme denier au Victorieux Theodebert. Im civitas eadem, scilicer Augustodunensis, in TVINO & in TVLLO notatum. .). Crux: hinc T inde V. Theodebertus Victor, ut proxime. DRVCTOALDVS мо. Cum Dructoaldus & Druftoaldus unica littera discrepent, quæ in illo est C: in isto S: apparet maniseste non esse hæc vera virorum nomina, sed arte collecta ex primis litteris orationis integræ. Et est hic reipsa eadem ac proxime sententia; tantum pro S quæ est Sexagesima, hic Centesima reponenda est ob litteram C.

Ibid. 32. Caput Theodeberti gemmis cinctum. AORESTATIFIT. Triens aureus apud Bouteroue, pag. 342. n. 5. & Le Blanc, pag. 58.b.n.27. Sententia est: Decimam Obtulerunt Restitutori Edui: Sexagesimam Tutatori Augustodunenses: Tricesima IL lico Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le dixième denier à leur Restaurateur: les habitans de la ville d'Autun le soixantiéme à leur Conservateur : le Prince Theodebert sur le champ les a exemtez du trentiéme demer. .)(. MADELINVS M. Fictum viri nomen est exprimis sequentium vocum litteris: Mercasores Augustodunenses Decimam Edua Liberatori Indixerunt : Negotiatores Victori Sexagesimam Miserunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont ordonné le dixiéme denier pour le Liberateur de leur ville: les Negocians ont envoyé le soixantième denier au Victorieux. Hoc nummo aliisque similibus decepti falfarii in Annalibus Bertinianis, ad annum 834. finxere emporium quod vocatur Dorestadus: quod recentiores putant esse Duerstede ad Rhenum, ex adverso Neomagi, Nimeue., Hinc & Dorestadum & Dorestatum in Annalibus Fuldensibus, anno 847 & castrum Derestate in Frisionum gente, in Appendice Chronici Fredegarii. Magno errore omnes: quandoquidem nec Latina lingua, nec Christiani, a quibus hunc nummum fuisse percussium crux insculpta demonstrat, ante sæculum octavum ibi fuerint. Quid quod nomen Duerstede ex falsis petitum monumentis potest videri; cum vulgo Batenborg pagus hic appelletur, & in accurationibus Tabulis fic scribatur.

Ibid. 33. Caput Theodeberti gemmis cinctum. TRIECTO FIT. Semissis aureus est apud Bouterouë, pag. 364. n. 4. Ridiculum est arbitrari, scripsisse opisicem Triesto, sive pro Trajecto ad Mosam, sive pro Ultrajecto ad Rhenum. Sententia est: Tutatori Romani Imperii Edui Contulere Tricesimam: Octogesima, secit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté au Conservateur de l'Empire Romain le trentième denier: le Prince Théodebert les a exemptez du quatrevintième denier. .)(. Madelin vs., ut supra: quoniam utraque illo nomine Dorestati & Triesto eadem Edua designatur. Tantum hic omittitur littera, que est ibi postrema M: eo quod salva sententia potest abesse.

1bid. 34. Caput Theodeberti gemmis cinctum.

Aquis Fit. Triens aureus apud Bouterouë, pag. 336. n. 12. & Le Blanc pag. 58. a. n.3. Sententia est: Augustodunenses Qui Vicesimam Indixere, Sexagesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Le Prince Theodebert a exemté du soixantième denier les babitans de la ville d'Autun, qui lui ont assigné le vintième denier. Scalptor apud Bouterouë scripsit Aquis fit: ut sententia sit: Augustodunenses Qui Indixere VIcesimam, Sexagesima&c. .)(. ERPONE MONETARI. Non est istud viri nomen, sed sunt collecte voces ex primis litteris vocum sequentium: Edua Restitutori Persolverunt Octogesimam Negotiatores Edui: Morcatores Obtulere Nonagesimam Educ Tutatori: Autarium Restitutori Imperii. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé le quatrevintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands ont presenté le quatrevintdixième au Protecteur de leur Ville; le Don gratuit en or au Restauraveur de l'Empire.

Ibid. 35. Caput Theodeberti cinctum genimis. Avgvstidvno fit. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 278. Sentenua est: AVGVSTI-DVnenses Negotiatores Octogesima Feeit Immunes Theodebertus. Gallice: Le Prince Theodebert a exemté du quatrevintième denier les babitans de la ville d'Autun.)(. Isorvs moner les babitans de la ville d'Autun.)(. Isorvs moner funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Institures Solveruns Orbis Aestimatori Vicesimam: Sexagesimam Mercatorés Obtulere: Negotiatores Edui Tricesimam Augustoduni Resistatori. Gallice: Les Merciers ont payé le vintième denier au Restaurateur de l'Empire: les Negocians de l'Autunois le trentième denier au Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 36. Caput Theodeberti cinctum gemmis. Lesto fita. Sic enim habet recte Paul. Peravius, Tab. 4. n. 14. & Bouterouë, pag. 336. n. 14. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 11. non Al Estro, ut legit idem Le Blanc, pag. 60. Sententia ests L quinquagesimam Edui Solverunt Tutatori: Octogesto ma Fecit Immunes Theodebertus Augustodunenses. Gallice: Les peuples de l'Ausanois ont payé le cinquimié me denier à leur Conservaseur: le Prince Theodebert à exemté du quatrevintième demer les habitans de la ville d'Autun. .)(. MVALAVS MRI. Non est id certe viri nomen, sed collectæ primæ funt litteræ vocum sequentium: Mercatores Vicesimam Attulerum Laberatori AV gustoduni: Sexagesimam Miscrunt Restitutori Imperio. 'Gallice: Les Marchands ont apporté le vintième denier au Liberateur de la ville d'Autun : ils ont envoyé le soixantième denier au Restaurateur de PEmpire.

Ibid. 37. Caput Theodeberti pileotectum. VIR-DVNO FITVR. Est triensaureus, apud Bouterone. pag. 370. n. 5. & Le Blanc, pag 58. c. n. 60. Sen. tentia est: Victori Imperii Restitutori Detulere Vicesi. mam Negotiatores; Octogesima Fecit Immunes Theodebertus, Vrbis Restitutor. Gallice: Les Negocians ont porté le vintième denier au Victorieux Restaueureur de l'Empire: le Prince Theodebert Restaurateur de la ville les a exemtez du quatrevintième denier. .)(. Crux Augustodunensis. AMBROVALD. Non est id viri nomen, sed collecta vox ex primis litteris vocumsequentium: Augustodunenses Mercutores Benemerensi Restitutori Orbis Vicesimam : Astulere L quinquagesir mam Décuriones. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont apporté le vintième denier par reconnoissance au Restaurateur de l'Empire : les Magistrats le sinquantiéme.

Ibid. 38. Caput cinctusni grassois. Veren v no vier. Est triens surcus apud Bouteroue, pag. 370. n. 4. Sententia est: Victori Edua Rifistusori Edui Devulere Visro Nonegestmam: Octogestma Fecis Immunes Eduos Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Austunois ont donné très-volonssers au Victorioux, qui a rétabli la ville d'Autun le quatrevent-dixième denne; le Prince Theodebert a enemé les peuples de l'Autunis

du quatrevintième. .)(. FRAGIVLEVS MV. Non est istud viri nomen; sed sunt hæ totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Fabri Restitutori Augustoduni Gratissime Indixere Vicesimam: L quinquagesimam Ferrarii Vitro Solverunt: Mercatores Vicesimam. Gallice: Les Artisans ont ordonné de très-bon cœur le vintième denier pour le Restaurateur de la ville d'Autun: les ouvriers en ser ont payé de leur plein gré le cinquantième denier, les Marchands le vintième.

Tab. VIII.39. Caput Theodeberti cinctum gemmis. VIENNA FIT. Est triens aureus apud Bouteroue, pag. 370. n. 6. & Le Blanc, pag. 58. c. n. 62. Sententia est: Victori Invitto Edui Nonagesimam Numeravere: Aurario Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le quatrevintdixieme denier au Victorieux Invincible: Le Prince Theodebert les a exemtez du Don gratuit en or. .)(. Crux: hinc V.inde I. Victor Invictus, nempe Theodebertus, cognomento Victor, utdiximus. Av DE-MVNDVS M. Non est id viri nomen; sed est collecta vox ex primis litteris vocum sequentium: AV gustodunenses Decimam, Edui Mercatores Vicesimam Numeraverunt, Decuriones Victori Sexagesimam Miserunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le dixième denier, les Marchands de l'Autunois le vintième, les Magistrats ont envoyé le soixantième au Victorieux. Non fine causa duæ hic sunt litteræ nexæ A & V: & littera \( \Delta\) Græce scripta pro Latina est.

Ibid. 40. Caput Theodeberti gemmis cinctum. TVRTVRONNO. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 364. n. 3. & Le Blanc, pag. 58. d. n. 25. inter ignotos. Sententia est: Theodeberto Victori Reduci Iricesimam, Vrbis Restitutori Octogesimam Nonagesimamque Negotiatores Obtulere. Gallice: Les Negocians ont presenté au Victorieux Theodebert à son retour le trentième denier: ils ont presenté le quatrevintième & le quatrevint-dixième denier au Restaurateur de leur ville. .)(. RICOBODO MO. Non est istud viri nomen, sed primæ totidem vocum litteræ, hac Sententia: Restitutori Imperii Cives Obtulere Benemerenti Octogesimam: Decimam Obtulerunt Mercatores Octogesimamque. Gallice: Les Bourgeois ont presenté par reconnoissance le quatrevintième denier au Restaurateur de l'Empire: les Marchands le dinième & le quatrevinitéme.

Ibid. 41. Caput Theodeberti gemmis cinctum. ADEDVNO VICO FITVR. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 285. & Le Blanc, pag 58. c.n. 1. inter ignotos. Sententia est: Augustodunenses Decimam Eduique Detulerunt: Vicesimam Negotiatores Obtulerunt Victori Invicto: Cives Octogesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice. Les habitans de la ville A'Autun & les peuples de l'Autunois ont porté le dixiéme denier: les Negocians ont presenté le vintième denier au Victorieux Invincible: Le Restaurateur de la ville le Prince Theodebert a exemté les Bourgeois du quatrevintième. .)(. Signum militare inter duos lauros, symbolum victoriæ Theodeberti. TANIOLINO MONETARIO. Non est istud viri nomen, sed primæ sunt totidem vocum litteræ hac sententia: Tutatori Augustoduni Negotiatores Indixere Octogesimam: LIberatori Nonagesimam Obtulere Mercatores: Octogesimam 'Negotiatores Edui Theodeberto Attulerunt, Restitutori Imperii Octogesimam. Gallice: Les Negocians ont ordonné le quatrevintième denier pour le Conservateur de la ville d'Autun: les Marchands ont presenté le quatrevint-dixième denier à leur Liberateur: les Negocians de l'Autunois ont apporté le quatrevintiéme au Prince Theodebert; au Restaurateur de l'Empire le quatrevintième.

Ibid., 42. Caput Theodeberti cinctum gemmis, dextra orbem Romanum tenet, ut Consul & Augustus. Rotomo. Triens aureus est, apud Boute-

rouë, pag. 263. n. 1. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 46 Sententia est: Restitutori Orbis Theodeberto Ostogesimam Mercatores Obtulerunt. Gallice: Les Marchands ont presenté au Prince Theodebert, qui a rétabli PEmpire, le quatrevintième denier. . (. Melgito. (male melrito legit Bouterouë:) Hoc est: Mercatores Edui L quinquagesimam Gratissime Invisto Theodeberto Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de P Autunois ont presenté le cinquantième denier de trèsbon cœur au Victorieux Invincible Theodebert. Calix ansatus, symbolum sacrificii Christiani: calici monogramma Christi superpositum: cum  $\Omega$  & A.

Ibid. 43. Caput Theodeberti, & ROTOMO, ut proxime. Restitutori Orbis Theodeberto Octogesimam Mercatores Obtulerunt. .)(. Crux Augustodunensis. PECCANE M. Non est hic certe viri nomen; sed sub his litteris ista oratio: Persolverunt Edua Conservatori Centesimam Augustodunenses, Nonagesimam Edui Mercatores. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le centième denier au Conservateur de leur ville: les Marchands de l'Autunois le quatrevint-dixième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 263. n. 2. Hoc utroque nummo decepti quidam ex impia legione pro Rotomago scribi posse putarunt Rotomum.

Ibid. 44. Caput Theodeberti cinctum gemmis. RODOMO FITV. Sic enim legi oportere Bouterouë ipse admonuit, pag. 361. n. 5. tametsi scalptor ejus præpostere scripsit odomo fitva, pag. 359. n. 5. Nihilo magis in Rotomo Rotomagus cst, quam in Rodomo. Sententia est: Restitutori Orbis Decimam Obsulere Mercasores: Octogesima Fecit Immunes Theodebertus Victor. Gallice: Les A archands ont presenté le dixième denier au Restaurateur de l'Empire: le Victorieux Theodebert les a exemptez du quatrevintième. Cognomen Theodeberti est in nummis, ut diximus, Theodebertvs victor. Hocnummo deceptus veterum Annalium Francorum scriptor. & Frodoardus in Chronico, & Auctor Passionis S. Ragnoberti, Rodomam urbem appellavere pro Rotomago. .) (. VVLZOLENVS. Non est id viri nomen, sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Vicesimam Vrbis Liberatori Negotiatores Obtulerunt: L quinquagesimam Edui Negotiatores Victori Solverunt. Gallice: Les Negocians ont presente le vintième denier au Liberateur de leur ville: les Negocians de l'Autunois ont payé le cinquantième au Victorieux. Littera quæ hic videtur esse Z, est N, quam inverti sic coëgit loci angustia.

Ibid. 45. Caput Theodeberti cinctum gemmis, cum clypeo. LAVDVNO. .)(. CLOATO. Avis volans. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 195. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 30. Sententia cst: L quinquagesimam Augustodunenses Victori Detulere: Vicesimam Negotiatores Obtulere. .)(. Centesimam Liberatori Orbis Augustodunenses Theodeberto Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont porté au Victorieux le cinquantième denier: les Negocians lui ont presenté le vintième. .)(. Les habitans de la ville d'Autun ont presenté au Liberateur de l'Empire Theodebert le centième denier. Isto decepti falsarii similibusque nummis dedere Lauduno in Picardia Cloati cognomen, ut postea dicemus.

Ibid. 46. Caput Theodeberti cinctum gemmis. Remvs fit. Triens aureus apud Bouteroue, pag. 222. n. 5. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 44. Sententia cst: Restitutori Edui Miserunt Vicesimam: Sexagesima Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont envoyé le vintiéme denier à leur Restaurateur: le Prince Theodebert les a exemtez du soixantième. .)(. FILAHARIVS. Non est istud viri nomen, sed litteræ sunt primæ totidem vocum, hac sententia: Fabri Illico Liberatori Augustodumi Honorarium Attulerunt: Restitutori Imperii Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Artisans ont apporté sur le ppp 3

champ le Don gratuit au Liberateur de la ville d'Autun: ils ont payé le vintième denier au Restaurateur de

PEmpire. Crux: hinc V inde II.

Tab. VIII. 47. Caput Theodeberti cinctum gemmis. CABILLONNO FIT. Triens aureus apud Bouteroue, pag 241. n. 1. Sententia est: Cives Augustodunenses Benemerenti Imperii Liberatori L quinquagesimam Obtulere: Nonagesima Negotiatores Octogesimaque Fecit Immunes Theodebertus. Gallice: Les Bourgeois de la ville d'Autun ont presenté par reconnoissance le cinquantième denier au Liberateur de l'Empire: le Prince Theodebert a exemté les Negocians du quatrevintdixième & du quatrevintième denier. .)(. Monogramma Christi: hinc C inde A: Civitas Augustodunum, Autun, ut in Meroveo, n. I. VVINTRIO MO-NETAR. Non est illud viri nomen, sed primæ sunt litteræ vocum sequentium: Vicesimam Victori Invicto Negotiatores, Tricesimam Restitutori Imperii Obtulerunt Mercatores: Uctogesimam Negotiatores Edui I heodeberto Augustoduni Restitutori. Gallice: Les Negocians ont presenté au Victorieux Invincible le vintiéme denier: les Marchands le trentième au Restaurateur de PEmpire: les Negocians de l'Autunois le quatrevintième au Prince Theodebert Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 48. Caput cinctum gemmis, cum clypeo. CONBELLIS FIT. Triens aureus est apud Bouterouë, pag. 347. n. 21. & Le Blanc, pag. 58. b. n. 25. Sententia est: Centesimam Obtulere Negotiatores Benemerenti Edua Liberatori: Lubentissime Immunes Sexagesima Fecit Invictus 7 beodebertus. Gallice: Les Negocians ont presenté par reconnoissance le centiéme denier au Liberateur de la ville d'Autun: l'Invincible I heodebert les a exemtez très-volontiers du soixantième denier. .) (. RODOMERIS M. Non est istud viri nomen; sed sunt primæ litteræ totidem vocum hacsententia: Restitutori Orbis Decimam Obtulere Mercatores: Edua Restitutori Institures Sexagesimam Miserunt. Gallice: Les Marchands ont presenté le dixiéme denier au Restaurateur de l'Empire : les Merciers ont envoyé le soixantième denier au Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 49. Caput Theodeberti cinctum gemmis. PARISIVS FIT. Triens aurcus apud Bouterouë, pag. 286. & Le Blanc, pag. 50. n. 3. Non cst in Thesauro Regio. Neque hic Parisii sunt, cum sit inepta oratio, ut diximus, Parisus si: & locum esse hic oporteat Theodeberti nomini. Sed sententia cst: Persolverunt Augustedunenses Restitutori Imperii Sexagesimam: Invicto Victori Sexagesimam Fabri Indixere Theodeberto. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de l'Empire le soixantiéme denier : les Artisans ont aussi decerné le 60. au Victorieux Invincible Theodebert. .)(. Crux Augustodunensis ELEGIVS MONE. Nihilo magis est viri nomen sub Theodeberto Elegius, quam supra in Clodoveo & Dagoberto ELIGI. Primæ funt tantum sequentium vocum litteræ: Eduæ Liberatori Edui Gratissime Indixere Vicesimam : Sexagesimam Mercatores Obtulere Negotiatoresque Edui. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont ordonné le vintième denier de très-hon cœur pour le Liberateur de la ville d'Autun: les Marchands & les Negocians de l'Autunois ont presenté le soixantième.

Ibid. 50. Caput tectum pileo cum diademate, dextra elata bene precantis ritu; cruce inter mentum & dextram posita: stella superne fulgente: sine epigraphe. .)(. In ambitu: SIXSENOLV: in media BRIVATE. Non est hic Arverni Brioude; quæ Brivas est, aut verius fortassis Briuda. Sed hæc est totius tituli Sententia: Servatori Imperii Xdeximam, Sexagesimam Edui Negotiatores Obtulere Liberatori Vrbis. Benemerenti Restituti Institores Vicesimam Attulere TEodeberto. Gallice: Les Negocians de l'autunois ent presente le dixième denier au

Conservateur de PEmpire; le soixantième au Liberateur de leur ville. Les Merciers rétablis ont apporté le vintième denier au Prince I beodebert par reconnoissance. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 370. n. 10. & Le Blanc, pag. 58. a. n. 17. Non fine causa lineola superscribitur nomini BRIVATE: sed ut compendii nota sit, sive vocum totidem, quot sunt ibi litteræ. Nexæ ibi funt T & E, quoniam ad

camdem vocem unam ambæ pertinent.

Ibid. 51. Caput gemmis cinctum. METTIS CI-VETATI. Nec Mettis hic est pro Metis, nec Civetati pro Civitate. Sed sententia est: Mercatores Edui Tricesimam Theodeberto Invitto Solverunt: CI-Vitas Edua Tricesimam Attulit Tutatori Imperii. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont payé à l'Invincible I beodebert le trentième denier : la ville d'Autun a apporté son trentième denier au Conservateur de PEmpire. Est hic triens aureus apud Bouterouë, pag. 222. n. 2. .) (. Crux: hinc C inde A. Civitas Augustodunensis. Ansoaldus moner. Non cit istud viri nomen: sed collectæ vocum sequentium primæ litteræ: Augustodunenses Negotiatores Sexagesimam Obtulerunt Augustoduni Liberatori: Decimam Victori Solverunt Mercatores Obtulere Nonagesimam Eduæ Tutatori. Gallice: Les Negocians de la villé d'Autun ont présenté le soixantième denier au Liberateur de leur ville: les Marchands ont payé au Victorieux le dixième denier: ils ont presenté le quatrevintdixième au Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 52. Caput idem. METTIS CIVETA. Est triens aureus ibidem, n.4. Sententia est: Mercaiores Edui Tricesimam Theodeberto Invicto Solverunt: CIVitas Edua Tricesimam Attulit: ut proxime, demptis litteris duabus postremis, T & 1. .)(. C A Civitas Augustodunensis. NEVDELENVS MONT. Non est istud viri nomen; sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Negotiatores Benemerenti Vicesimam Detulere Edua Liberatori: Edui Nonazesimam Victori Solverunt: Mercatores Obtulere Nonagesimam Theodeberto. Gallice: Les Negocians ont porté par reconnoissance le vintième denier au Liberateur de la ville d'Autun: les peuples de l'Autunois ont payé le quatrevint-dixiéme au Victorieux: les Marchands ont presenté le quatrevint-dixiéme au Prince

Theodebert.

Ibid. 53. REX TEVDOME. puncto apposito in fine. Caput pileatum e gemmis. Non potuit esse Monetarius tam amens, ut Regis nomen dimidia tantum parte exhiberet; aut nomen appellativum REX præponeret nomini proprio. Sententia est. Restitutori Edua Xdecimam TEV Deberto Obtulere Mercatores Edui. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté au Prince Teudebert, Restaurateur de la ville d'Autun, le dixième denier. Triens est aureus, apud Paul. Petav. Tab. 3. & Bouterouë, pag. 173. ex Cimelio D. de Harlay, sed inversa prave parte nummi postica: rectius apud Le Blanc, pag. 11. .)(. EONNO VVLTA, primæ funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Conservatori Orbis Negotiatores Nonagesimam Obtulerunt: Vicesimam Vrbis Liberatori I eudebetto Attulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le quatrevint-dixiéme denier au Conservateur de l'Empire: ils ont apporté au Prince Theodebert le Liberateur de leur Ville le vintième denier. Hoc nummo deceptus Theodomerem regem Francorum facit pseudo Gregorius Turonensis, libro 2. cap. 1x. sed ea illum fuisse zetate ponit, qua nulli reges Francorum fuere. Cognominem alium Suevoteres Ostrogothorum, m regem, aliumque præ historici scriptores finxerunt. In area nummi calix ansatus est, altari impositus, undique tectus gemmis; fymbolum Missæ, sive sacrificii Christiani. Infra tria sidera: supra, duo. In aliis similibus nummis Le Blanc legi ait: CIVITA CONNO: vel potius, CONNO CIVITA: hac sententia: Conservatori Orbis

Negotiatores Nonagesimam Obtulerunt: Cives Illico Vicesimam Invicto Teudeberto Attulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté au Conservateur de l'Empire le quatrevint-dixième denier: les Bourgeois ont apporté le vintième denier à l'Invincible Theodebert.

Tab. VIII.54. Caput laureatum: e regione racemus: in altero, e regione crux; tegmen capitis regium: sine cpigraphe. .)(. Calix ansatus, cruce superposita. Telafivs moneta. Sententia est: Theodeberto Eduæ Liberatori Augustodunenses Fabri Illico Vicesimam Sexagesimamque Miserunt: Octogesimam Negotiatores Edui Theodeberto Attulerunt. Gallice: Les Artisans de la ville d'Autun ont envoyé sur le champ le vintième & le soixantième denier au Prince Theodebert le Liberateur de leur ville: les Negocians de l'Autunois lui ont apporté le quatrevintième. Est uterque triens aureus in Muséo nostro, & apud Le Blanc, pag. 42.

n. 1. & 2.

Ibid. 55. Est in Collectionibus D. de Peiresc, pag. 293. nummus ex auro: NANNETIS.)(. FRANCO MO. ut supra, in nummo 20. Childeberti, cum litteris BAIOCAS. Itaque neque ibi Normanniæ, neque isthic Britanniæ oppidum indicatur. Sed hic NANNETIS scribitur in hanc sententiam: Negotiatores Augustodunenses Nonagesimam, Nonagesimam Edui Theodeberto Invisto Solverunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun, & ceux de l'Autuniois ont payé à l'Invincible Theodebert le quatrevint-dixième denier..)(. FRANCO MO. Fabri Restitutori Augustoduni Nonagesimam Centesimamque Obtulerunt, Mercatores Octogesimam. Gallice: Les Artisans ont presente le quatrevint-dixième & le centième denier au Restaurateur de la ville d'Autun, les Marchands le quatrevintiéme.

## THEODORICVS.

Tab. IX.



HEODORIES. Caput gemmis cinctum. .)(. METTIS. Sententia est: Mercatores Edui Tricesimam Theodorico Invicto Solverunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont payé à l'Invincible Theodoric le trentie-

me denter. Est hic triens aureus apud Bouterouë,

pag. 210. & Le Blanc, pag. 29. n. 1.

Ibid. 2. TEVDERICO. Teuderisus. Caput cinctum germis. .)(. ARASTES. Non est istud Monetarii nomen; sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Augustodumi Restitutori Augustodumenses Solverunt Tricesimam: Edui Sexagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le trentième denier au Restaurateur de leur ville: Eles peuples de l'Autunois le soixantième. Est triens aureus apud Bouterouë, pag. 222. n. 1. & Le Blanc, pag. 19. n. 2.

Ibid. 3. TEVDORICI. Teudoricus Invictus. .)(.
TRE. non Theodoricus Rex Francorum, ut putat
Le Blanc, pag. 55. nulli dum enim erantreges Francorum appellati: sed, Teudoricus Resituit Eduam:
Theodoric a rétabli Autun; ut in nummo Theodeberti 1. & 2. Ex tribus Theodoricis, quos Annales scripti commemorant, negat Le Blanc, pag. 21. posse definiri ad quem pertineant nummi inscripti Theodorici nomini. Uni eidemque tribui posse fatetur omnes. Est iste etiam apud Bouterouë, pag. 313.

### Consectaria quædam en nummis Regum superius descriptis.

Hactenus nummi Regum primæ stirpis, ut vocant, quos vel ipsi exploravimus, vel alii ante nos
descriptere, sed infeliciter admodum explicuere; plures autem habuere contemptui; quod in plerisque nihil censerent contineri, præter nomina. Monetariorum, oppidorum vicorumque ignota. At nos quotcumque hie exhibemus, eos singulari Dei Opt. Max.
providentia usque ad nostra tempora pervenisse salvos incredibiliter gaudemus; eo quod maximo illi
usui sunt ad fassitatem veterum (ut creditur; Annalium demonstrandam. Dum enim recentia illa sictaque esse monumenta ex nummis antiquis nitimur
ostendere; haud alio id consilio suscipimus, quam ut
adimatur sides scriptoribus, qui simul sanctissimam
Religionem Catholicam aggressi sunt convellere.
Nam in illis ipsis scriptis historicis sua isti passim aspergunt placita nesaria: nec alium sibi in conscriben-

dis etiam historiis habuere propositum sinem. Quis ergo nobis jure succenseat, si impios in Deum & Religionem homines, etiam in ipsa historia mendaces esse sabularum conditores, neque æquales proinde illorum temporum, quibus scripsisse se credi volunt, nummorum veterum sirmissimo testimonio ostenderimus? Quis etiam reprehendat, si quorumdam simul diplomatum, similiumve instrumentorum vacillare sidem indicaverimus, vel co argumento uno, quod eam seriem Regum & rationem temporum sequuntur, quæ sicta historia dumtaxat & Chronologia nititur, ad religionem eadem opera labesactandam

excogitata, nummis refragantibus?

Certe hactenus Reges vidimus in nummis non plures quam duodecim: at nummos corumdem ducentos & duos: Alarici, decem; Chariberti, quinque; Childeberti, quatuor & sexaginta; Childerici, tres; Chodovei, duos, Clotarii, sex: Dagoberti, quinque & viginti: Gunthachrami, quinque; Merovei, feptem; Sigeberti, septemdecim; Theodeberti, quinque & quinquaginta; Theodorici, tres. Dignum hic autem non animadversione magis, quam admiratione est, cum sint nummi ducenti, & ii quidem ex utraque parte omnes fere inscripti, ac proinde cum fint trecentæ amplius inscriptiones, & omnes certe prolixæ, ac diversissimæ inter se; tamen essici universas ex vocibus dumtaxat, si nomina regum exceperis, quinquaginta, sed incredibili varietare repetitis: quæ varietas efficit, ut eædem voces primis suis folummodo expressa litteris, trecentas amplius diverfas inscriptiones exhibeant. Hæ sunt illæ voces ni= mirum:

A Attulerunt
Augustodunum
Aurarium

B Benemerenti
C Centelima

Cives
Confervator
Contulerunt

D Decima
Decuriones
Detulere

E Edua, Edui F Fabri Fecit

Ferrarii
G Gratiffime
H Honorarium

I Illico
Imperium
Indixere
Inflitores
Invictus
L Liberator
Lubentifime

quinquaginta
M Mercatores
Miferunt

N Negotiatores
Nonagefima
Numeraverunt

O Obtulerunt
Octogesima
Orbis
P Persolverunt

R Redux

V Vicesima R Redux Victor Restitutor Vltro Romanus Vrbs S Servator X decima Sexagelima Christiani Solverunt Christus T Tricesima + Christiani **Tut**ator

Propterea nummus nullus cst, in quo non sit littera A vel E, vel utraque, ad Eduam scilicet significandam, sive Augustodunum. Et crux sormæ cujusdam peculiaris, scilicet in ancoram desinens, reperitur in nummis inscriptis, AMBACIA, BLESO CASTRO, PARISIVS, PECTAVI, REDONIS, SANCTONIS, aliisque permultis nominibus, amplius tricies; quoniam in iis omnibus Edua sive Augustodunum littera A vel E designatur. Denique idem Monetarii (ut vulgo creditur) nomen eamdem ob causam in locis valde (ut vulgi quoque opinio est) dissitis reperitur: FRANCO in BAIOCAS & NANNETIS; MABELINVS in DORESTATI & TRIEGTO, & alii in aliis: quoniam in his solam oportet Eduam sive Augustodunum intelligi.

Quod vero potissimum est, docent perspicueallati hactenus nummi Regum hæc tria: Primum, non alibi hos regnasse, quam in Lugdunensi prima, nec tota fortassis, sed usque ad fontes Sequanæ tantum & Maternæ amnium. Alterum, adhuc Imperio five Reipublicæ & Senatui eam Galliarum partem subjectam fuisse, sed & hanc dumtaxat: a Senatu proinde & Imperatoribus, qui Narbonensem interim integram, & Transpadanam Galliam tenerent, ibi positos hos reges fuisse: Delectos quippe, cum res & tempus posceret, viros fuisse e Gallica nobilitate primarios; ut in Italia aliquando fuere sub Augustis Vitiges, Theodahatus, Baduela, & alii: qui five cum regis titulo, ut plerique, sed non hereditario; sive cum titulo Augusti & Imperatoris, ob affinitatem cum Cæsaribus, ut Theodebertus; eam Galliarum partem administrarent: Fuisse etiam duos interdum conjunctis copiis ac viribus, ut Childericus & Clotarius, aliique fortassis: atque ita factum esse per annos forte ducentos. Nulla enimvero fuisse patet inter istos reges bella civilia, quibus ficta sordet historia. Denique sequitur, palam proinde esse, non Narbonensem, quæ Languedocium, Provinciam, Delphinatumque complectitur; non Belgicam; non Lugdunensem secundam, quæ nunc Normannia est; non tertiam, quæ Turonensis, cum Britannia minore; non quartam, quæ Senonensis etiam est appellata; non ullam denique Aquitaniæ partem his regibus paruisse.

Sic funditus ruit fabulosa regum primæ stirpis, five Merovingiorum, ut vocant, historia; cum nummi perdoceant, nonnisi in Imperii parte, scilicet in prima Lugdunensi, reges in nummis commemoratos constituse. At fabulæ sietæ serunt Francisimperasse primum ultra Rhenum, Pharamundum, Clodionem, Meroveum, Childericum: Clodoveum deinde universæ Galliæ: E quatuor liberis ejus, Theodoricum Austrasiæ regem fuisse, hoc est, Burgundiæ & Lotharingiæ: Clodomirum, Aurelianenfium: Childebertum, Parisiorum, usque ad Pyrenzos montes: Clotarium, Suessionum. Similia sunt de reliquis anilia commenta: quæ impii scriptores texuere, ut fimul suaderent sua impia placita in florentissimo Galliarum regno a primis temporibus recepta viguisse. Eo certe spectasse in primis Gr rium quem vocant Turonensem, clamantsingulisere versus libri primi; ut nunc sileam de ceteris.

Ergo qui historias & Chronica condiderunt sæculo decimo quarto, ex illis duodecim Regum nominibus ac filiorum regum texuere; quorum res gestæ, hoc est, consictæ implement annos triginta supra trecentos, a Pharamundo usque ad Childericum, quem tonderi, ut quidem fabulantur, jussit Pipinus.

At veris illis regibus, quos nummi veteres exhibent, unum negotium fuit tutari fines Eduorum a prædonum hostiumve incursionibus; sive Nivernenses ii fuere, sive Sequani, aliive; & pro bene locata opera ab Eduis decimam, vicesimam, aliamve pecuniæ summam elicere. An si quid illi gessissent illustrius, id vel ipsamet Edua silentio præteriret, vel civitates Galliarum innumeræ; si hæ ( ut vulgo creditur) his Regibus paruerunt? Neque enim certe soli norant Edui nummos percutere, vel conflare. Nam ejusdem nobis videntur ætatis esse, quos Bouterouë nummos commemorat: e Lugdunensi secunda, pag. 41. EBVROVICES, nunc Evreux: etertia, TVRONOS, Tours, pag. 63. capite galeato & alato, ex Aquitania, pag. 57. SANTONOS, Saintes: (nos SANTONES in argenteo vidimus:) & PETRV-COR. Perigueux: ex agro Vesontionensi, se QV A-No, pag. 57. e Belgica, pag. 65. VIRODV. (nos VIRIDV vidimus, capite galeato:) Verdun: & DVRNACOS, pag. 45. Tournai. Alioqui nummos Latine non scriberent, sed (opinor) Celtice. Quod fi qui tamen hos esse contendant vetustioris ævi, arbitrii id corum esto.

Quo tempore videri possit consista historia Regum Francorum, que nunc circumfertur.

Tempus quo ficta historia Francorum est, indicare videtur Charta Philippi Valesii Regis, (si tamen est genuina,) edita a Mabillonio, pag. 620 ex Registro Parlamenti anni 1328. quo anno oblatus Regi dicitur liber Chronica seu gesta Regum Franciæ in Gallico continens: atque inter alia, mout miracles par les saintes merites du bon Roy Loys.

Nondum certe conditam fuisse Regum Francorum historiam anno 1295. mihi videor haud temere colligere ex narratione sequente. Inventum corpus S. Mariæ Magdalenæ anno 1279. prope Aquas Sextias, ad S. Balmam, ut vocant, refert Richardus Cluniacensis apud Bzovium, ad eum annum, n. 19. sed ita refert, ut & mendax Richardus ipse deprehendatur, uti adnotavit D. Abbas Fleury, tomo xvIII. pag. 335. Inscriptionem in ccdro repertam se vidisse testatur prope tumulum, in qua diceretur translatum secreto fuisse corpus S. Mariæ Magdalenæ, anno Nativitatis Dominica septingentesimo, regnante ODOYNO Rege Francorum. Bernardus Guidonis, Ordinis Prædicatorum, & idem episcopus Lutevensis, in Chronico Romanorum Pontificum, quod anno 1324. dicavit Joanni Papæ xx11. idem recitat totidem verbis apud Odoricum Raynaldum, ad annum 1279. num. 12. en sorte qu'il paroist que l'un des deux l'a transcrit de Pautre, inquit idem D Fleury. Tantum Bernardus appellat odoycym, quem Kichardus odoynym. Ad S. Balmam positi sunt Prædicatores anno 1295. Sæculo sequente, post annum 1324. conficta hæc est inventio corporis S. Magdalenæ, veluti facta annis septemdecim antequam ibi constituerentur Prædicatores, sed ficta eriam, priusquam concinnata esset, qualis nunc circumfertur, series & historia Regum Francorum. Nam si tunc exstitisset, non illi aut odownym vel odowcym omnino fingerent Regem Francorum, aut anno Christi septingentesimo collocarent. Consulerent enim fastos vulgares; reperirentque Childebertum eo anno regnasse usque ad annum 715. Intelligerent enim, niti stipites. fuam vel hoc uno indicio mendacioque fabulam incredibilem redderc. Mais celui qui fubriqua l'écriteau, inquit D. Fleury, ni ceux qui le découvrirent, n'en sçavoient pas tant. At, inquam ego, nullus tambardus falsarius potuit esse, tam amens, tam excors, ut fictum regis nomen inscriberet, si jam exstaret in libris series regum Francorum, quam ipsi pueri memoriter tenent ac recitant. Seligeret quisque vel minimum ingeniosiis in ea serie haud dubie eum, cujus nomen cerneret ei anno, quo scriptam esse tabellam eam credi vellet, appositum. Quod si ignarus adeo vidisset, numquam audisset. At id non pertumuit historiæ Regum in ipsa Francia falsarius fuit; saltem vereretur, ne reclamaturus esset Carolus regis!

Siciliæ primogenitus, idemque Divi Ludovici fratre genitus, in cujus manus incidisse finxit eam tabellam; si in ea legeret Odoynum vel Odoycum; quem in tota serie Regum Francorum numquam falsarius. Nondum igitur ca exstabat.

## Series Regum secundæ stirpis, ut vocant ex Sigeberto.

Pipinus rex. Reges Francorum. Obit an. 765. allis 768. Pipinus. Carolus M. Carolus Magnus F. Carlomannus F. rex. Ludov. Pius. rex ab anno 768. Obit anno 771. Carolus Calvus. Imp. anno 801. Ludov. Balbus. Obit an. 814. Carolus Crassus. Carolus F. Ludovicus Pius F. Pipinus F. Drago Odo. Obit an. 810. Imp. Obit an. 840. rex Italiæ. Ep. Met. Carolus Simplex. Obit an. 809 Robertus. Ludovicus Transmarinus. Lotharius. Bernardus F. rex Italiæ. Obit an. 819. Ludovicus Fecit nihil. Carolus (Calv.)F. Lotharius F. Ludovicus F. Pipinus F. rex. Imp. ab Imp. ab anno rex Germaniæ. rex Aquitaniae. anno 876. 823. abdicat Obit an. 877. Obit 878. an. 355: Pipinus F. anno 852, ambo monachi. Carlomannus F. Ludovicus F. Lorarius F. Carolus (Crassus) F. Ludovicus F. Carlomannus F. Imp. an. 855. Obitan. 876. Carolus. rexin Lo- Imp. ab an. 878. Obitan. 888. obit 872. rex, obitanno rex, obitan. 880. Carolus F. 882. Obit 872. post patris Rex Francorum obitum. anno 885. Ludovicus (Balbus) F. rex. Hugo F. Arnulphus F. Imp. ab anno Obit an. 880. 898. Obit anno 902. -Ludovicus F. rex: obit anno 884 -Carlomannus F. rex: obit anno 885. Ludovicus F. rex in Germania: obit an. 912. ultimus Itirpis Francia in Germania. Carolus (Simplex) F. rex Robertus Fortis, Marchio, ab an. 893. Obit 926. occifus a Nortmannis anno 866. Ludovicus Transmarinus F. Odo F. rex Franc. ab anno 888. Radulphus rex. Obit an. 955, Uxor Obit anno 899. Rex Burgundiæ. Gerberga, foror Ottonis Robertus Odonis frater, Rex ab an 890. Rex in Imp. ab anno 920. contra Carolum Francia, ab an. 926. fimpl. Obit an. 922. Obit anno 936. Hugo F. Comes Parisiensis, Ludovico adversatur, anno 945. Natus est ei ex Hawide sorore Ottonis Imp. ut ex fanguine Carloman. F. Lotharius F. rex Carolus F. dux; Imperatorum pronon rex. ab anno 955. creatus eredatur; spe regni pulsus Obit an 948. Obit. an. 986. ab Hugone, post . obitum Ludovici anno 987. Ludovicus F. Rex. Hugo rex Francorum! Qui nihil fecit. ab anno 987. Obit an. 987.

Nummi Regum Francorum, quos e stirpis vocant.

De Regibus Francorum, quos secundæ stirpis ap pellant, plurima nummi corum veteres docent, ab historiis & Annalibus, qui circumferuntur, longe discrepantia. Illud in his statim notandum occurrit; nunc primum reges appellari Reges Francorum: nec tamen omnes. Ordiamur a Pipino.

PIPINUS REX FRANCORUM. nin numinos argenteos omnino quatuor profest Le Blanc, pag. 72. 1 ab. XI. 1. PIPINVS. .)(. R. F. Rex Francorum.
2. PIPPINVS. .)(. R. F. Rex Francorum.
3. PIPINVS. .)(. R. F. Rex Francorum. 4. PIPINVS. In hac nummi area litterze N & S duo latera occupant: littera V cum littera P nectitur. .)(. R P. Forte pro R F. **Q**999

Sugerius, libro 2. de administratione sua, Pipinum vocat Imperatorem: sed scriptor sæculi cum citissime decimi quarti. Diploma Pipini, inquit Heineccius, de sigillis, pag. 119. datum in publico palatio Moguntia, decimo quarto regni anno in lucem protraxit Nicolaus Zyllesius, sigillumque ære incidit. . . . sistit boc Pipini imberbis προτομήν, cum perigraphe, + P1-PINVS IMPERATOR. Non minima suspicione boc sigillum videtur laborare, in primis si cum aliis ejusdem regis conferas, que suppeditat Mabillonius. . . Mirum sane. . . alio Pipinum titulo in diplomate, alio in sigillo uti. In ipso enim diplomate ita scribit: " Proinde ego Pipinus gratia Dei Rex Francorum. Ita ille. Sed firmius ex nummis veteribus petitur argumentum, quo falsitas evincitur, non istius solummodo, sed & aliorum Pipini diplomatum, quæ Mabillonius profert, pag. 471. & seqq. sive data Vermeriæ, Verberie; qui locus est in Insula Franciæ ad Isaram, inter Silvanectas & Compendium; sive data in Monasterio San-Dionysiano. Nam sive Pipinus iste alterius Pipini pater fuit, ut ratio nominum credi postulat; sive Caroli Magni, ut sich serunt Annales: cum ex nummis utriusque inserius proferendis constet utrumque non alibi regem suisse, quam in Lugdunensi prima provincia; consequitur Pipinum patrem numquam aut Vermariam vidisse, nedum Moguntiam, aut Monasterium San-Dionysianum.

Similitudo maxima fabricæ & characterum inter nummos Pipini & Caroli qui fequitur, omnino suadet Pipino Carolum proxime successisse. A Pipino igitur initium cepit appellatio Regum Francorum; petita ex eo quod omnes essent in ea ditione franci, hoc est, liberi: servi tunc omnino nulli; ut in reliqua Gallia plurimi; in qua pleræque civitates suis quæque legibus ac moribus utebantur.

Facit nomen idem, ut Pipino patri Pipini filii nummos subjiciamus; quos numero quinque argenteos exhibet Le Blanc, pag. 105. Afferet corumdem hactenus ignota interpretatio, ut quidem speramus, haud mediocrem voluptatem, & ad veram antiquita-

tis cognitionem lucis plurimum.

## PIPINUS Pipini F.

Tab. IX.



IPPINVS REX. Caput senile diadematum ac barbatum. .)(. Templum, sine turribus: cruce tum intus, tum supra posita. In ambitu, AQVITANIORVM. Non suit hac atas adeo imperita,

ut Aquitamorum scriberet, pro Aquitanorum: id vel ipsa elegantia nummorum hujus Pipini suadet. Picta in hoc numismate templi effigies debuit admonere, Aquitaniorum vocabulo non populos indicari unius provinciae, sed unius tantum civitatis incolas. Sententia hujus tituli est: Augustodunenses QVadragesimam Imperii Tutatori Atsulerunt: Nonagesimam Institores, Octogesimam Restitutori Vrbis Mercatores. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le quarantième denier au Conservateur de l'Empire, les Merciers le quatrevint-dixième; les Marchands le quatrevintième au Restaurateur de leur ville. Fescellere hi nummi priscos falsarios; qui occasionena inde accepere regni confingendi in Aquitania prima & secunda: cui regno præfuisse finxere Ludovicum Caroli M. filium, & post eum Pipinos duos. Cum autem regni illius nullum consequenti tempore viderent superesse vestigium, abolitum illud suisse a Carolo Calvo commenti sunt, & in varias præsecturas distractum: quæ sunt meræ fabulæ.

Sic porro in nummis Regum secundæ hujus ætatis, & (ut vocant) tertiæ usque ad Philippum I. nomina civitatum, Cabillono uno excepto in novissame eorum, nempe in Henrico I. nomina civitatum reipfa non sunt: sed sub singulis fere litteris totidem voces sunt, quæ sententiam huic similem efficiant, aliisque, quas in nummis primæ ætatis attulimus. Eædem hic rursum voces locum habent, quas in prima illa ætate positimus: ac præterea sub primis

fuis litteris ex quæ sequuntur:

B Basilica
I Invicti
N Numdinæ
P Permissu, Protector
S Senator, Sponte, Statuerunt

Certe manifestum est, inscriptiones esse non paucas, quæ primis tantum litteris constent vocum singularum; & in ipsis Reges commendari ut Tutatores, Restitutores, Conservatores, tum Imperii, tum E-

duæ, sive Augustoduni. Ex eo autem intelligere est, non cos extra regiones Imperii appellatas regnasse; ipsaque civitatum nomina, quæ inscriptionibus exhibentur in nummis corumdem, extra cam regionem, ingeniose ab Augustodunensibus suisse adscita, vel paululum immutata, vel contra Grammaticæ leges in casu aliquo posita; quoniam sic sententiam essicerent quam vellent, ex vosibus totidem, quot in illis nominibus litteræ essent.

Ibid. 2. PIPINVS REX EQ. Estetiam hic nummus argentous apud Paul, Petav. Tab. 21. Cave hic E Quitania scriptum putes, pro Aquitania. Quamquam ad conciliandam fortassis huic interpretationi & Aquitanize regno fidem, scriptum est apud Thom. Rymer, pag. 69. in Conventione ficha Messanze inter Philippum Francorum & Richardum Anglize Regem, Dominum Equitania & Pictadia. Ficta est & ab Anglo aliquo fabricata, quem hic nummus prave intellectus decepit, ca conventio, cujus hoc initium est; In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Philippus Dei gratia Francorum Rex, &c. & in qua nulla Regum subscriptio est: præter alia falsi indicia. Genuina monumenta Aquitaniam constanter seribunt. Hic ergo legimus: PIPINVS Rex Eduos Xdecima Exemit Quinquagesimaque. Gallice: Le Roi Pipln a exemté les pouples de l'Antunois du dixiéme & du cinquantième denier. .)(. In medio, per litteras in orbem ductas nexasque, pipinvs. In ambitu pectavo. Pictones nescirent suum nomen; si pectavo scriberent. Sententia est: Pipino Edui Centesimam, Tricesimam AV gustodunenses Obtulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le centieme denier au Roi Pipin, les babitans de la ville d'Autun le trentième.

Ibid. 3. PIPINVS REX EQ. ut proxime. )(. In medio, litteris nexis, ut proxime, PIPINVS. In ambitu, METVLLO. Sic interpretandum: Mercatores Edui Tricesimam Vrbis Liberatori Lubentissime Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté très-volontiers le treutième denier au Liberateur de leur Ville. Decepit hic nummus fabricatores Edicti Pistensis sub nomine Caroli Calvi; somoi 2. Capitular. fol. 157. qui METVLLO vocem uname esse putarunt. Unde scriptere illi: Sequentes consuctudinem pradecessorum nostrorum, sicut in illusum Capitulis continetur, consumus, ut in nullo alio loco in omni regno nostro moneta stat, nist in Palatio nestre

& in Quentovico, ac Rotomago, (Qua moneta ad Quentovicum ex antiqua consuetudine pertinet:) & in Remis, & in Senonis, & in Paristo, & in Aurelianis, & in Cavillone, & in METVLLO, & in Nathona... Ex una parte nomen nostrum babeatur in gyro, & in medio nostri nominis monogramma Omnia sunt hic falsa: accepta ex nummis prave intellectis nomina hæc funt omnia. Sed ad præsens argumentum quod adtinet, de Metullo in primis festiva hallucinatio est. In eam similiter incidit Icriptor libri De Gestis Normannorum; qui hos ait, post incensam Burdegalam, deinde Metulium vicum populantes incendio tradidisse. In vico practerea absurdum esse opinari Monctam fuisse, jam superius diximus. Inanis proinde conjectura est Hadriani Valessi, & aliorum, qui Metulsum dixerunt esse in Pictavis Melle: sed (ut ait Le Blanc, pag. 88.) nullo idoneo argumento dictum probarunt.

Tab. 1X. 4. PIPINVS REX..) (. LIMODICAS. Absit ut Lemovicas adeo imperitos ignarosque aliquando susse arbitremur, ut nomen suum nescirent,

& Limodicas scriberent, pro Lemovices. Primæ sunt hic quoque totidem vocum litteræ, hac sententia: Liberatori Imperii Mercatores Octogessmam Detulerunt: Imperii Conservatori Augustodunenses Sexagesimam. Gallice: Les Marchands ont apporté au Liberateur de l'Empire le quatrevintième denier: les habitans de la ville d'Autun le soixantième au Conservateur de l'Empire. Sic sunt in eadem provincia, qui Metyllo & Pectavo, & qui limodicas scripserunt in nummis suis: scilicet in Lugdunensi provincia, cujus pars non insima Edui.

Ibid. 5. PIPPINVS REX. .)(. In ipsamet area, AQVITANIA. Nihilo magis in isto numismate Aquitania est, quam sunt in primo Aquitanii. Sententia est: Augustodunenses QV inquagesmam Indixere: hic primus inscriptionis versus est: alter hujusmodi: Tutatori Augustoduni Nonagesimam Institures Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont decerné le cinquantième denier, les Merciers ont apporté le quatrevint-dixième au Conservateur de la ville d'Autun.

.....

# CARLEMANNUS

86

## CAROLUS.



Arlemanni & Caroli fratrum nummos sequentes esse arbitramur, cum D. Le Blanc, pag. 87. & 88. Percussi sunt ii omnes in provincia Lugdunensi prima. Et sunt argentei omnes sere nummi omnium regum

hujus secundæ ætatis, sive (ut vocant) stirpis.

Fabricæ sunt isti nummi, quos Carlemanno & ipsius fratri Carolo tribuimus, longe dissimilis ceteris, qui Caroli nomen vel Carli aut Karli habent, hoc est, rudis inprimis & impolitæ, sed tamen accuratæ. Hunc quidem Carolum, ob rudiorem acminus cultam nummorum fabricam, Carolum Magnum appellat Le Blanc, pag. 87. At is Imperator non suit. Præter hunc autem Carolum exhibent nummi Carolum sive Karolum alterum, alterumque Karlum vel Carlum, reges duos diversos, cosdemque Imperatores; qui sunt alii ab aliis diligenter discriminandi. In his Caroli nummis Carolus semper per o exiguum scribitur: haud alia de causa, quam quod ubique nummi illius ævi ita scre litteram eam exhibent.

Tab. IX. 1. GARLEM. Carlemannus. Neque edim Carolus Magnus in suis numismatibus appellatur, quamvis a subjectis sibi populis ea cuderentur. Et linea unica litteris superducta aperte clamat, non ibi cognomen esse, sed nomen solummodo scriptum per compendium: multo vero etiam magis, quod littera M nexa est cum ceteris, veluti pars nominis. .)(. A R. Augustodunum Resitutum. Cave enim credas Do. Le Blanc, pag. 87. has litteras interpretanti, Austrasiorum Rex. Austrasiae regnum sabulosa tantum scripta condiderunt. Cetero unicus iste hujus Carlemanni repertus est nummus hactenus: ex quo brevis eum suisse principatus haud frustra conjicias.

Ibid. 2. CAROLVS. .\(.\) Litteræ C & L obverfa, inferiore parte nexæ: A inter utramque stat: latere sinistro I. Sententia est, Civitas Augustedunensis Libera. Gallice: Autun est une ville libre. Ex co gempore Francorum appellatio cepit exordium.

Ibid. 3. CAROLVS. .)(. Crux Augustodunenfis: cujus in quatuor angulis litteræ sunt, N ne B & O quadratum. Sententia est: Negotiatores Restitutori Basilicam Obtulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté une Maison Royale à leur Restaurateur. Le Blanc, pag. 87. n. 8. duas priores litteras N ne fortassis Neustriæ Rex significare ponit, inani conjectatione. Neustriæ regnum sabulæ tantum consinxere: nec aliquando Neustria Carolo paruit.

Ibid. 4. CAROLVS. .)(. Crux, cujus in quatuor angulis hæ sunt litteræ, ARDIS: cum linea superducta, quæ compendii subjacentis admonent. Sententia est: Augustoduni Restitutori Decimam Institores Solverunt. Gallice: Les Merciers ont payé le dixiéme denier au Restaurateur de la ville d'Autun. Est hic Caroli nummus apud Le Blanc, pag. 87. n. 14 ubi quid sit ARDIS fatetur se nescire.

Ibid. 5. CAROLVS. .)(. Crux, cujus in quatuor angulis hæ sunt litteræ, AVINIO. Si hic esset Avenio, non Avinio certe scriberent indigenæ. Sententiaest: Augustodunenses Vistori Invisto Nonagesimam Illico Obtulerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté sur le thamp au Vistorieux Invincible le quatrevint-dixième denier. Superducta his litteris lineola transversa esse hicadmonet compendium latentis sub litteris istis Sententiæ. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 78. n. 12.

Ibid. 6. CAROLVS. .)(. TRIIECT. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 87. n. 11. & apud Le Blanc, pag. 87. n. 11. & apud Paul. Petav Tab. 16. Puerile est arbitrari Trijestum scribi pro Trajecto vel pro Ultrajecto posse. Sententia est: Tutatori Romani Imperii Indixere Edui Carolo Tricesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont decerné au Roi Charles Restaurateur de l'Empire Romain le trentième denier.

Ibid. 7. CAROLVS REX. .)(. In ipía area, scifirminni. Cave hic fanctum Firminum cogites, tametsi est in dioecesi Augustodunensi, sub archipresbyteratu de Blanzey, ecclesia parochialis de Chaseul, alias S. Firmini; & habuisse hunc olim propterea interpatronos suos Edui possunt videri, qui hunc Qqqq 2

nummum percusserunt. Primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Sexagesimam Carolo Invicto Fabri, Imperii Restitutori Mercatures Illico Nonagesimam Indixere. Gallice: Les Artisans ont decerné sur le champ le soixantième denier à l'Invincible Charles: les Marchands le quatrevint-dixiéme denier au Restaurateur de l'Empire. Est apud Le Blanc, pag. 87. n. 13. sed frustra is cum ex conjectura transfert ad Ambianenfes, qui sancto Firmino patrono gaudent: sed & Vcetienses in Provincia, Usez.

Tab.1X. 8. CAROLVS. .) (. ITVLANNA. Aureus hic est apud Le Blanc, pag. 88. n 1. ubi Tuvanna legit, & Taruannam putat esse, geminato errore. ITVLANNA enim legi oportet, & sic exponi per voces totidem, quot hic litteræ funt: Imperii Tutatori, Vrbis Liberatori, Augustodunenses Negotiatores Nonagesimam Attulerunt; nimirum Carolo Regi. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont apporté le quatrevint-dixième denier au Conservateur de PEmpire, & au Liberateur de leur Ville. In nummo isto primum versum occupant honorifici duo tituli, finguli binis expressi litteris; & posteriora littera incipiens majuscula V: quoniam Vrbem Augustodumensem designat. Alterum versum implet nomen offerentium, & munus.

Ibid. 9. CAROLVS. .)(. Litteris in orbem sparsis, TARINIS. Apud Le Blanc, pag. 88. n. 2. ubi perperam legi opinatur, ARVERNIS. Neque enim ibi sunt litteræ E & V: & lineola litteræ À superducta, admonet ibi quoque litteram T intelligi oportere. Sententia est: Tricesimam Augustodunenses Restitutori Imperii, Nonagesimam Institores Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentième denier au Restaurateur de l'Empire;

les Merciers le quatrevint-dixième.

Tab. X. 10. CAROLVS. .) (. Crux, cujus in quatuor angulis sunt hæ litteræ, HASS: hac sententia: Honorarium Augustodunenses Sexagesimamque Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le Don gratuit & le soixantième denier. Est hic nummus apud Le Blanc, pag 88. n. 3. ubi Hassiam, la Hesse, intelligi putat posse; magna hallucinatione; sed cui locum fabulæ dederunt, quæ Caroli expeditionem Saxonicam confinxerunt.

Ibid. 11. CAROLVS. .)(. In media area. vva-LACARIO. Nummus est apud Le Blanc, pag. 88. n 4. ubi nummum ex conjectura, sed ea inani & falså, percussum putat in insula Walkeren, quæ pars est Zelandiæ. Sententia hæc isthic est: Vistori Vrbs Augustodunensis Quinquagesimam Attulit: sententia hæc versus prioris est; posterioris, ca quæ sequitur: Carolo Aurarium Restitutori Imperii Obtulit. Galli-

ce: La ville d'Autun a apporté le cinquantième denier au Victorieux: elle a presenté le Don gratuit en or an Roi Charles Restaurateur de l'Empire. Etiam tunc nimirum erat Imperium in ea Galliæ parte; hoc est; eadem Reipublicæ forma, quæ sub Romano suerar

Imperio.

Ibid. 12. CAROLVS. .)(. Litteris in orbem circumductis, MEDOLVS. Est hic nummus in museo nostro, & apud Le Blanc, pag. 88. n. s. & 6. ubi quid sit Medolus miratur & hæret. Sententia est: Mercatores EDui Octogesimam Liberatori Vrbis Solverunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ent payé le quatrevintième denier au Liberateur de leur Ville.

1bid. 13. & 14. CAROLVS. .)(. R. F. Rex Francorum, hoc est, ut diximus, hominum liberorum ab omni servitio; dum essent in reliquis Galliarum regionibus servi plurimi. Non alii sunt hujus Caroli nummi, præter hos duos, in quibus Rex Francorum nuncupetur. Apud Le Blanc, pag. 88. n. 9. & 10.

Ibid. 15. CAROLVS. .)(, q s b + m. Quinquagesimam Solverunt Benemerenti Christiani Mercatores. Gallice: Les Marchands Chrétiens ont payé le cinquantiéme denier à leur bienfacteur. Apud Le

Blanc. pag. 87. n. 7.

Ibid. 16. CAROLVS. .)(. qsbttm. Hoc est, ut quidem nunc videtur: Quinquagesimam Solverunt Benemerenti, Tutatori Iricesimam Mercatores. Gallicc: Les Marchands ont payé le cinquantième denier à leur bienfacteur, le trentieme à leur Conservateur. A-

pud Le Blanc, pag. 87. n. 7.
Sunt præter istos alii tres, n. 3. 4. & 5. sed litteris ita intricatis, ut dignosci vix possint; quamvis de omnibus hactenus descriptis Le Blanc asseveret, diligenter curasse se, ut accurate delinearentur, per Ertingerum scilicet, virum peritize in ca arte celebratissimæ. On peut s'assurer qu'on a copie les originaux avec la derniere exactitude. Ita ille; qui supra allatos Caroli nomine nummos inscriptos Carolo Magno tribuit, non immerito, si quis ante alios cognomines qui sequuntur, Carolus Magnus fuit: cum rudior fabrica vetustiores esse eos, quam qui postea proferentur, probet. At in his Carolus, ut diximus, ne semel quidem Imperator vocatur.

Fallit de more Thevetus in Cosmographia, qui visos sibi fuisse refert Turonibus anno 1563. num-mos quinque argenteos, ibi repertos, cum tellus foderetur, juxta tumulum Alcuini; quorum in una parte esset crux gemina: in altera, VICTORIA

CHRISTIANORVM.

#### REX Caroli F. CAROLUS



Equitur Carolus, prioris Caroli filius, ut nomen ipsum suadet, idem Rex primum, ac postca Imperator. Nam ficut tres postea fere simul Imperatores, ita prius tres uno tempore, ut videtur, aut alius fortassis alio aliquan-

to prius, constituti suere a Gallis provinciæ primæ Lugdunensis, iisdemque Imperii Romani reliquiis. Ordiamur a nummis, in quibus Carolus Rex scribitur.

Tab. X. 1. K AROLVS GRATIA DI REX. Gratia Dei Ren. Templum sine turribus. .)(. MONT LYGDVNI CLAVAT. Apud Le Blanc, pag. 146. n. 14. in Carolo simplice, ubi de Lauduno interpretatur; quæ civitas est in Insula Franciæ dicta, PIsle de France. Magno errore: sed in quem recentiores | litteræ, hac sententia: Mercatores Omnes Nonagesimam

inducti sunt a Sigeberto, aliisque scriptoribus, qui hoc nummo similibusque decepti, finxere Laudunum olim appellatum fuisse Lugdunum, cognominatumque Cloatum & Clavatum. Sic in Concilio Aurelianensi V. subscribit Medulfus pro Genobaudo episcopo Ecclesiæ Lugdunensis Clavatæ, vel episcopo Lugdunensi Clavato; vel ut in ms. Lugdunensi legitur, episcopo Lugduni Cloati. Sic Gregorius Turon. libro vi. cap. IV. Lugdunum Clavatum vocat; & Auctor vitæ S. Faronis, & Annales Metenses: alii, quos Hadrianus Valesius appellat in Notitia Galliæ; in quibus sunt Hincmarus & Frodoardus, Laudunum Clavatum: ut & Lotharii Regis litteræ, datæ scilicet anno 977. pro Maricolensi coenobio, laudatæ a Mabillonio, pag. 292. At in isto nummo totidem sunt vocum primæ

Digitized by

Tricesimamque Liberatori Vrbis Gratistime Detulerunt: Vicesimam Negotiatores Imperis Conservatori L quinquagesimamque Attulerunt: Vicesimam Augustodunenses sutatori. Gallice: Tous les Marchands ont presenté de très-bon cœur le quatrevint-dixième & le trentième denier au Liberateur de leur Ville; les Negocians ont apporté le vintième & le cinquantième au Conservateur de l'Empire: les babitans de la ville d'Autun le vintième denier à leur Protesteur.

Tab. X. 2. CAROLVS REX FR. .)(. Templum fine turribus. REMIS CIVITAS. Apud Le Blanc, pag. 146. n. 12. Non funt hi Remi, Reims en Champagne. Forma ipsa Ædis sacræ, eadem atque in superiore nummo, admonet legi oportere; Resti-

tutori Edue Mercatores Indixere Senagesimam: Cloes Victori Invicto Tricesimam, Augustoduni Servatori. Gallice: Les Marchands ont decerne le soixantiéme denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Bourgeois le trentième au Victorieux Invincible, Conservateur de leur Ville.

Ibid. 3. KAROLVS REX. .)(. In media area, TVLLO Toul en Lorraine, inquit Le Blanc, pag. 146. n. 6. Minime vero. Nihilo magis hic Tullum est, quam in nummo 31. Theodeberti. Legendum omnino hic est: Tutatori Vrbis Lugdunenses L quinquagesimam Obtulerunt. Gallice: Les Lionnois ont presenté le cinquantième denier au Conservateur de leur Ville.

## LUDOVICI REGIS

### Numismata.

Tab. X.



VDOVVICVS REX. .)(. COLONIA, in ipsa area. Apud Le Blanc, pag. 148. n 3. in Ludovico Transmarino. Si esset hic Colonia ad Rhenum, Colonia Agrippinensis auctore Plinio haud

dubie scriberetur. Dubitat Le Blanc, pag. 149. an potius hic indicetur Colonia, Coulaine, prope Cenomanum, an altera in pago Cameracensi a Miræo laudata. Nihil horum. Totidem vocum hic sunt primæ litteræ, hac sententia: Centesimam Octogesimamque Liberatori Orbis Negotiatores Instituresque Attulerunt. Gallice: Les Negotiatores Instituresque Attulerunt. Gallice: Les Negotians & les Merciers ont apporté le centième & le quatrevintième denier au Liberateur de P Empire. Est etiam Constantinus in nummis suis, LIBERATOR ORBIS.

Ibid. 2. LVDOVVIEVS REX. '.)(. Templum fine turribus. SENONIS VRBS. Ibidem, n. 1. Cur vero urbs una hæc appellatur, præ tot aliis urbibus; & Senonis, quasi in genitivo casu? Non magis hic Senones sunt, quam supra in Gunthachrano: sed est hæc sententia: Servatori Eduæ Negotiatores Obtulere Nonagesimam: Institures Sexagesimam Vrbis Restitutori Benemerenti Solverunt. Gallice: Les Negotians ont presenté le quatrevint-dixième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les Merciers ont payé par reconnoissance le soikantième denier au Restaurateur de leur ville.

Ibid. 3. In monogrammate, Lydovvicys. In ambitu, GRATIA DEI REX. .)(. CASTIS PRV-VINIS. Ibidem, & in Museo nostro. At Ladovico Transmarino tribuitur a le Blanc, nulla allata dicti ratione. Hic oppidum Provins putat idem se videre, pag. 132. falso: nam Provinum scriberetur, non Pruvina. Primæ hic sunt litteræ totidem vocum, hac sententia: Centesimam Augustodunenses Solverunt Tutatori Imperii, Senagesimam Persolveruns Restitutori Vrbis: Victori Invicto Negotiatores sudixete Senagesimam. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le centiéme denier au Confervateur de PEmpiro; les Negocians ont decerné le soixantième au Victorieux Invincible.

Ibid. 4. Lydovyicys. Caput gemmis cinctum. ()(. In medio monogramma Ludovici. In ambitu, ARBLA CIVIS. Le Blanc, pag. 142. n. i. in Ludovico Balbi filio notho: Mirum eft, inquit Mabillonius, in supplemento libri De re Diplomatica, pag. 46. nullum reperiri diploma Ludovici, ipfius Karolomanni fratris: forte quod duobus tantum annis non integris regnaverit. Gerte nullum bacenus mibi occurrit. Non potuit ullum prosecto sincerum

occurrere, cum Ludovicus iste nullus sucrit. Sententia interim tituli istius hæc est: Augustodunenses Restitutori Eduæ L quinquagesimam Attulerunt: Centesimam Illico Victori Invicto Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le cinquantième denier au Restaurateur de leur ville: ils ont payé sur le champ le centième denier au Victorieux Invincible.

Ibid. 5. LVDOVVIC. Ludovicus. .)(. METALLVM. Le Blanc, pag. 142. n. 6. In Museo nostro, est in ambitu nummi HLVDOVVICVS. Crux in medio. .)(. METALLVM, ut in isto. Sententia est: Mercatores Edui Tricesimam Attulerunt: L quinquagesimam Liberatori Vrbis Miserunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont apporté le trentième denier: ils ont envoyé le cinquantième au Liberateur de leur Ville.

Ibid. 6. Lydovyicus in monogrammate: in circuitu, MISERICORDIA DEI REX. .)(. TVRO-NES CIVITAS. Le Blanc, pag. 142. & Paul. Petav. Tib. 23. Est & in Museo nostro. Hunc Ludovico Balbo dedit Le Blanc, eo quod non invenit alium, quem ei nummum tribueret, præter hunc unum; sed mero arbitrio, nulla adducta ratione. Sic est autem inscriptio exponenda: Tricesimam Vrbis Restitutori Obtulere Negotiatores: Edui Sexa esiman Conservatori Imperii: Victori Invicto Tricesimam Augustodunenses Salverunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Restaurateur de leur Ville: les peuples de l'Autunois le soixantième au Conservateur de l'Empire: les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentième au Victorieux Invincible.

Ibid. 7. Lybovyicus, in media area, scriptis in orbem litteris. In circuitu extimo, GRATIA DEI REX. .) (. MARSALLO VICO. Marsal en Lorraine, inquit Le Blanc, pag. 148. n. 2. ubi Ludovico Ultramarino hunc nummum, sed ex mes ro arbitrio tribuit. At non est hic oppidi nomen; nec vico a vicus est, in nummis istis antiquis. Totidem sunt vocum prime litteræ, hac sententia: Mercasores Augustoduni Restitutori Sexagesimam Attulere: L quinquagesimam Lubentissime Obtulere Victori, Imperii Conservatori Octogesimam. Hoc nummo deceptus pseudo-Fulradus abbas S. Dionysii, Marsalli meminit, in tabulis, quas Mabillonius vulgavit, signatis anno nono regni Caroli gloriosissimi Regis Francorum & Longobardorum, & Patricii Roma-norum; ac proinde fassis. At in Chronico de Episu copis Metensibus, quod Dacherius edidit, semel iterumque Marcellum vocatur castellum, quod est hodie Mara sal. Qqq 2 NIIMIC. Qqqq 3

## NUMISMATA

### LUDOVICI simul & CAROLI.



Uemadmodum in prima Regum ætate Childericum vidimus & Clotarium in uno eodemque nummo
jungi, ob conjunctam communemque in Lugdunensi prima rerum
administrationem; sic Ludovicus
& Carolus reges consociantur in

quibusdam nummis, ob conjunctas sociasque curas in regimine ejusdem provinciae.

Tab. X. 1. LVDOVVICVS. .)(.In medio, litteris nexis KAROLVS. In circuitu, ARELA CIVISI ut in nummo ejusdem Ludovici jam allato. Est a-

pud Le Blanc, pag. 142. n. 2.

Ibid. 2. HLVDOVVICVS REX. In medio litteris nexis, KAROLVS. .)(. INVICO VIOSATO. Ibidem, n. 3. ubi Viosatum interpretatur Viset prope Leodium; quoniam Annales Bertiniani eum locum Veosatum vocant; sed decepti haud dubie hoc nummo, quem mendax scriptor Annalium non intellexit. Sunt enim hic totidem vocum primælitteræ, hac sententia: Illico Negotiatores Victori Invicto Centesimam Obtulerunt: Vicesimam Institores Orbis Servatori, Augustoduni Tutatori Octogesimam. Gallice: Les Negocians ont presente le tentieme denier sur le champ au Victorieux Invincible: les Merciers le vintième au Conservateur de PEmpire, le quatrevintième au Protecteur de la ville d'Autun.

Ibid. 3. HLVDOVVICVS REX. In monogrammate, CAROLVS...)(. INVICO TRIIECTO. Le Blanc, pag. 142. n. 4. Neque Trajectum ad Rhenum hic quoque est, Utrecht, neque Trajectum ad Mosam, Mastricht. Sed est sententia: Illico Negotiatores Victori Invicto Centesimam obtulerunt; Tricesimam Restitutori Imperii, Institutores Edua Conservatori Tricesimam Octogesimamque. Gallice: Les Negocians ent presenté sur le champ le centiéme denier au Victorieux Invincible; le trentième au Restaurateur de l'Empire: les Merciers le trentième & le quatrevintième au Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 4. HLYDOVVICYS REX. In monogram-

mate, CAROLVS..)(. TVNIERS CIVITAS. Le Blanc, pag. 142. n. 5. Neque hic nomen est alicujus civitatis; sed sunt litteræ primæ totidem vocum, hac sententia: Tricesimam Vicesimamque Numeravere Institutores Edua Restitutori, Sexagesimam Conservatori Imperii; Victori Invitto Tricesimam Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Merciers ont payé le trentiéme & le vintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun, le soixantième denier au Conservateur de l'Empire: les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentième au Victorieux Invincible.

Hos nummos quatuor, præter alios duos superius positos, ARELA CIVIS & METALLYM, tribuit Le Blanc Ludovico filio notho Ludovici Balbi, fratri Carlomanni nullo alio adductus argumento, quam ne Ludovicus aliquis, ex iis quos Annales comme-morant, careat nummo suo. Sed negat idem nihilominus explicari posse, cur in iisdem nummis conjuncta sint Ludovici & Caroli nomina: aut cur Ludovici integrum nomen sit, Caroli in monogrammate tantum. Existimat Caroli ibi nomen esse Caroli Calvi, quem Ludovici avum fecere; quo effugio dici nihil alienius a veri similitudine potest. Deinde cur Arelate nummos Ludovico isti cudat; siquidem a temporibus Caroli Calvi sub ditione Bosonis suisse Provinciam totam consentiant historici, fatetur expediri non posse, & hanc historiæ Francorum partem multis adhuc esse nebulis involutam. Cela fait voir, inquit ille, pag. 142. qu'il y a encore de grandes OBSCURITEZ dans nostre bistoire. Reipsa fabulas texuere de tota hac secunda sturpe regum, scriptores. quos nunc terimus. Unicus enim, ex quo fecere octo, intra tempus illud LVDOVVICVS fuit, fimul cum Carolo Rex, & cum Lothario; sed ita ut alius alium Eduorum limitem tutandum susciperet: id enimvero nummi, ut funt a nobis explanati liquido demonstrant. Conjuncta vero duorum regum nomina, conjunctas annis illis copias amborum ac vires in codem tractu tutando fignificant.

## LOTHARII REGIS

### Numismata

Tab. XI.



LOTHARIVS REX. .)(. STRAZBCIVITA. Le Blanc, pag. 108. n. 13. Non est hic Assatize civitas Strasburgum: sed sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Sponte Tricesimam Restitutori augus-

todunenses Solverunt Benemerenti: hoc habet primus inscriptionis versus, sive sex primæ litteræ:
posterior; Conservatori Imperii Vicesimam Institores
Tricesimamque Attulerunt. Gallice: Les habitans de
la ville d'Autun ont payé très-volontiers le trentième
denier à leur Restaurateur par reconnoissance: les Merciers ont apporté le vintième & le trentième denier au
Conservateur de l'Empire. Litteram Z pro S. scribi
jam alibi vidimus.

Ibid. 2. HLOTHARVS REX.)(. VIRIDVANVM CIVIS. Ibidem, n. 14. Hoc totidem vocibus interpretandum est, quot litteræ sunt; alioquin solæcum est. Vicesimam Institutes Restitutori Imperii Detulere: Vicesimam Negotiatores, Vicesimam Mercatores Conservatori Imperii, Victori Invicto sexagesimam. Gallice: Les Merciers ont presenté le vintième denier au Restaurateur de l'Empire: les Negocians le vintième, les Marchands le vintième au Conservateur de l'Empire; le soixantième au Victorieux Invincible.

Ibid. 3. LOTERIVS BL. F. Rex Francorum. .)(.
BITVRICES. Le Blanc, pag. 148. n. 5. Non
funt hic Bituriges, Bourges en Berry: sed est scriptum de industria, BITVRICES: ut esset hæc sententia: Benemerenti Institutes Tutatori Vicesimam;
hoc priore versu; altero istud, Restitutori Imperis

Digitized by Google

Centesimam Edui Solverunt. Gallice: Les Mersiers ont payé par reconnoissance le vintième denier à leur Conservateur; les peuples de l'Autunois le centième au Restaurateur de l'Empire.

Tab. XI 4. LOTARVS REX. In area, B. .) (. E-pigraphe detrita. Ibidem, n. 6. & apud Paul. Petav. Tab. 20. & apud D. Hautin, pag. 1x. Litteram B pro Burgundia esse, ex sequente nummo, & altero

Henrici regis, haud temere colligitur.

Ibid. 5. LOTARII REGIS PNSNE. Non permissione, ut exponit Le Blanc, satis licenter, nec satis Latine: sed Lotarii regis Permissu Nundinas Statuerunt Negotiatores Edui. Gallice: Les Negotians de l'Autunois ont établi des Foires avec la permission du Roi Lotaire. .)(. sci philiber-TI MONETA, non est Santti Philiberti Moneta, five Abbatiæ Tornuciensis, Tournus, in Burgundia; sed sub his litteris totidem fere voces latent, hac sententia: Servatori Centesimam Institores Persolverunt, Honorarium Imperii LIBeratori; Edua Restitutori I ricesimam Indixerunt Mercatores: Octogesimam Negotiatores Edui Tutatori Augustoduni. Gallice: Les Merciers ont payé le centième denier à leur Conservateur, le Don gratuit au Liberateur de l'Empire: les Marchands ont decerné le trentième denier au Restaurateur de la ville d'Autun; les Negocians de l'Autunois le quatrevintième au Conservateur de leur Ville. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 148. n. 8. & apud Paul. Petav. melius, Tab. 20. In medio nexæ litteræ tres, т в н Tornucium Grananarium Heduorum. Gallice: Tournus est le Grenier de l'Autunois. Feracissimus certe frumenti ager Tornuciensis est in Burgundia, juxta Heduos. Nummum argenteum vidimus inscriptum, + TORNV-CIO CAST. Crux. .)(. + SCS VALERIAN. Sanctus Valerianus, Tornuciensis civitatis Patronus. Castrum. Nummus est minutus ex argento sæculi duodecimi haud pridem cœpti. Nondum S. Phili-berti nomen ibi Ecclesiæ datum fuerat : quamvis hoc nummo decepti falsarii a Caroli simplicis temporibus mutatum S. Valeriani nomen in S. Philiberti sinxerunt. Nec fuit illi Abbatiæ, ex quo S. Philibera nomen accepit, cudendæ monetæ facta potestas.

Vide Addenda, infra.

#### CAROLUS IMP. Ludovicus pius IMP. Lotharius pius IMP.

Ob egregie defensum adversus hostes patriæ & religionis Imperium, qui prius reges erant, iidem creati funt in Comitiis primæ Lugdunensis Imperatores tres: Carolus Caroli prioris regis filius, Ludovicus Pius, & Lotharius Pius. Nam hos simul imperasse indiscreta quorumdam nummorum similitudo demonstrat, qui sunt corumdem inscripti nominibus. Et fuisse quidem illos e primaria nobilitate in eo tractu manifestum est. Ludovicus autem & Lotharius, præter nobilitatem paterni sive Gallici sanguinis, maternum etiam genus traxere ex Romana gente nobilissima, Piorum scilicet, quibus id cognomen gentilitium fuit ex Pompeio Magno Pio, & ab Antonino Aug. Pio Imp. Quam ob rem Pius est uterque, Ludovicus, & Lotharius, cognominatus: non ab innata benignitate fuit Ludovico datum cognomen, ut credi voluere mendaces Annalium conditores. Neque enim quod Galli vocant Debonnaire, hoc Latine PIUS, fed lenis ac mitis est. Istiusmodi autem cognomenta in moneta publica non inscribuntur: néc talis ficta causa est, qualis in Ludovico, cur sic quoque P IUS Lotharius diceretur. Verum acceptissimus omnium Lugdunensi primæ provinciæ suit Imp. Ludovicus: quo factum est, ut multo plura Ludovici Imp. numismata sint, quam ceterorum. Carolus in nummis

non similiter Pius inscribitur; eo quod genus ex Piis, ut illi, non traheret, hoc est, ex Imperatoribus, aliisve principibus viris Antonini Aug. Pii, fratrisve ipsius, posteris. Carolus quidem ille, quem Calvum nuncupavere, Carolus Pius vocatur, idemque Ecclesiae Compendiensis sundator, ut volunt, in privilegio Philippi I. anno 1092. tomo vi. Conciliorum, parte II. pag. 1703. Sed sictum istud, ut alia innumera, privilegium est.

Ibid. 1. KAROLVS. .)(. XPISTIANA RELI-GIO. Templum fine turribus. Le Blanc, pag.

z. n. i.

Ibid. 2. HLVDOVVICVS IMPER. .)(. XPISTIANA RELIGIO. Templum fine turribus. Le Blanc, pag. 100. n. 3. & Paul Petav. Tab. 18. & alter est inscriptus. HLVDOVVICVS IMP. AVG. Imperator Augustus, capite laureato. .)(. XPISTIANA RELIGIO. Templum ut proxime. Est & in Museo nostro.

Ibid. 3. LOTHARIVS IMP. .)(. XPISTIANA RELIGIO. Templum fine turribus. Le Blanc,

pag. 108. n. 3.

Ibid. 1. CAROLVS HP. pro IMP. Imperator. In medio, ROMA: hoc est, Restitutori Orbis Mercatores Augustodunenses. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun au Restaurateur de l'Empire. .) (. scs. PETRVS. Santius Petrus. In medio est monogramma litteris nexis, hac sententia: Sexagesimam Persolverunt Edui Negotiatores. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé le soixantième denier. Magna hallucinatio eorum est, qui nummos istorum Imperatorum inscriptos ROMA Romæ cusos significari putant; aut (quod est multo ineptius) ex illis occasionem cepere comminiscendi, eorum quempiam iville Romam. Cum innumeri sic inscribantur sub ethnicis ipsis principibus, nullus propterea Romæ cufus dicitur, aut revera fuit. Roma ibi Romanum Imperium vigere, florere, dominari fignificat; nihil aliud. At hic litteræ funt primæ quatuor vocum illarum, quas diximus. Non magis isthic Roma certe cusum Romæ nummum significat, quam scs PETRVS, apud S. Petrum. Hoc vero, qui nummum cuderunt Edui, tantum dicunt, gaudere se patrono inter ceteros Apostolo Petro, & apud se velle fidem Petri sartam tectam servari. Est Augustoduni inter Dignitates Capituli Abbas S. Petri, S. Pierre de l'Estrée. Hunc nummum delineavit Le Blanc. pag. 92. n. 4.

Ibid. 2. Lydovvicus HP. Imperator; & Ro-MA: ut in nummo Caroli. Et scs Petrys similiter. Sed est in medio litteris nexis, concorbia, inter Imperatores: qualem inter Ludovicum & Lotharium suisse nummus sequens significat. Est iste, quem hic describimus Ludovici, apud Le Blanc,

pag. 102. n. 39.

Ibid. 3. HLVDOVICVS HP. .)(. HLOTARIVS. Apud Le Blanc, pag. 108. n. 1. Hludovicus Imp Hlotarius Imp. Docet hic nummus ambos fimul imperasse concorditer.

### LUDOVICI IMP. Numismata cum Pii cognomine.

Ibid. 1. LVDOVVICVS 1MP. cognomento Pivs, quod est in monogrammate. .)(. scs Petrvs. In area, spe 11. Hoc est, Sexagesimam Persolverunt Edui Invicto Imperatori. Gallice: Les peuples de Pautunois ont payé le soixantième denier à Pluvincible Empereur. Est apud Le Blanc, pag. 102. n. 36.

Ibid. 2. LVDOVVICVS IMP. & ut supra, Pivs.
.) (. SCS PETRVS. In area, SPE V. Sekagesimam Persolverunt Edui Victori. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le soixantième denier au Victorieux. Ibidem. n. 37.

Ibid. 3. LVDOVVICVS PIVS. .)(. In media a-

rea, SITDA MCIITI. Apud Le Blanc, pag. 102. n. 26. Sententia est : Servatori Imperii Tricesimam Detulerunt Augustodunenses: deinde secundo versu: Mercatores Centesimam Invicto Imperatori Tricesimamque Indixerunt. Gallice: Les habitans de la ville P Autun ont porté au Conservateur de l'Empire le grentième denier : les Marchands ont decerné à l'Invincible Empereur le centième denier & le trentième.

### Lotharii & Lubovici Impp.

Tab. XI. I. LOTHARIVS IMP. PIVS,utin Ludovici Imp. nummis tribus. .)(. Scs petrvs. In medio, PPSnEII. Hoc est, Primi Persolverunt Sexagesimam Negotiatores Edui Invicto Imperatori. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé les premiers le soixantième denier à l'Invincible Empereur. Est apud Le Blanc, pag. 108. n. 10.

1bid. 2. LVDOVVICVS IMP. In medio, RO-MA, ut superius. 1)(. In medio, PSCAL: hocest, Persolverunt Sexagesimam Cives Augustoduni Liberatori. Gallice: Les Bourgeois de la ville d'Autun ont payé le soixantiéme denier au Liberateur de leur ville. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 102. n. 40. Festivus error veterum est, qui ex hoc nummo cepere occasionem fingendi Paschalem Papam Ludovico Pio Imperatori æqualem. Neque hoc tantum: sed & propterea Chartam Donationis confinxere, qua Paschali Papæ Ludovicus Imp. donat, vel donata Romanæ Ecclesiæ a decessoribus suis Pipino & Carolo loca & oppida plurima in Italia confirmat. Et ut huic supposititiæ chartæ fides vetustatis accederet, aliisque fimilibus Othonis & Henrici Imperatorum, ex tabulario Romanæ Ecclesiæ, ut aïunt, omnes describi curavere primum a Nicolao Papa III. ut legere est apud Rainaldum, ad annum 1278. n. 57. & ab codem deinde Nicolao finxere rogatum fuisse Rodulfum regem Romanorum, ut donata confirmaret, ac de novo donaret. Finxere similiter es pistolam Alberti regis Romanorum, ad Bonifacium viii. quam Raynaldus describit anno 1303. n. 9. erutam ex archivio molis Hadriani, justu Sixti Iv. per manus Platinæ, quem epistolæ artificem suspicamur. Sed quisquis ille fuit, scripta ea est a falsario ex cohorte impia; & concedere se ibi Albertus ait, n. 12. quæcumque per claræ memoriæ Ludovicum /mp Aug. tempore bona memoria PASCHALIS Papa, & a clara memoria Othone rege, tempore felicis recordationis Joannis Papæ statuta vel jurata, recognita, facta, seu concessa fuerunt, sicut in Capitulis positis in LXIII. Dist. continentur in Corpore Decretorum, quorum unum incipit, Ego Ludovicus Imperator: & aliud incipit. Tibi Domino Joanni Papæ &c. Finxere etiam litteras nomine Henrici Romanorum Regis ad Clementem v. quas recitat Odoricus Raynaldus, ad annum 1310. n. 3. quibus Rex innovat & DE NOVO CONCEDIT omnia privilegia Constantini, Caroli, Henrici, Othonis quarti, Frederici secun-di, atque Rodulphi Regum & principum sive Imperatorum Romanorum, quocumque tempore concessa, &c. idque iterum ac tertio studiose repetit. Ejusdem denique fabricæ est forma juramenti ab ipso etiam Sigismundo Imp. præstita, ut creditur, anno 1433.descripta ab codem Raynaldo, n. 14.

Sunt hæc ficta omnia fæculo xiv. & xv. ut a Regibus donatas fuisse Ecclesiæ Romanæ provincias & urbes posteri crederent; eamque donationem nova identidem confirmatione egere; absque qua ab corum qui donavere successoribus posset rescindi; cum id reipsa consessum esse sæculo ipso xIII. sere desinente ipsummet summum Pontificem Nicolaum. 111. & ineunte decimo quarto Bonifacium vIII. & Clementem v. in Clementinis, lib. 111. tit. 1x. aliosque postea, appareret. At id ipsum argumento est, suisse confictas post singulorum ætatem has fraudes univer-

sas. In Pontificali Romano Imperator mox coronandus, in formula juramenti fidelitatis, tantum spondet se defensorem fore summi Pontificis & sanctæ Romanæ Ecclesiæ, custodiendo & conservando possessiones; benores, & jura ejus: uti etiam in Sigismundi juramento continetur, parte postrema, quæ sola est sincera & genuina; nam quæ antecedunt, adscititia sunt. Ordo Romanus, scriptus a Cardinale Gaërano, filio fratris Bonifacii viii. editus a Mabillonio, tomo 2. Musei Italici, idem habet juramentum totidem verbis, pag. 398. ac Pontificale Romanum.

Est hæc donatio Pipini, Caroli, & Ludovici, ejusdem fabrice & officinæ, atque famosa Donatio Constantini: quam fictam fuisse sæculo xi. Cardinalis Baronius suspicatur. Verius diceret, sæculo decimo quarto, anno 1354. Fetus il totidem sunt impiæ factionis; quæ credi voluit, nullas Ecclesiam habere possessiones posse jure pleno ac proprio, sed beneplacito dumtaxat Regum & Imperatorum; qui proinde possint eas donationes vel confirmare pro ar-

bitrio, vel rescindere.

### CAROLI, LUDOVICI, & LOTHARII IMPP.

Ibid. I. CAROLVS IMP. AVG. Imperator Augastus. .)(. PALATINA MONE. In medio, nexis litteris, KAROLVS. Est apud Le Blanc, pag. 98. n. 8. inter eos, de quibus ambigit, cui e tribus Carolis tribuendi sint; Magno, Calvo, an Crasso. Decepti hoc titulo falfarii, in Palatio Regio cudi monetam solitum suisse sinxerunt: gemino etiam sicto edicto; altero Caroli Magni nomine, Caroli Crassi altero. Prius est anni Decviii. tomo 1. Capitular. pag. 463. cap. vii. De falsis monetis. . . . volumus ut nullo alio loco moneta sit, nisi in PALATIO nestro: falsarius caute & consulto addidit, nisi forte aliter a nobis fuerit ordinatum: quoniam sub Carlo, Carolo, & Ludovico nummos vidit plurimos, etiam nominibus civitatum inscriptos. Alterum est, jam a nobis allatum edictum Pistense anni 854. tomo 2. Capitul. pag. 178. Ut in nullo loco alio, in omni regno nostro Moneta fiat, nist in PALATIO nostro, & in Quentovico, &c. Atqui sententia hic expressa, tot vocibus, quot hic litteræ sunt, ejusmodi est: PALA-TINA MONE. Persolverunt Augustodunenses Liberatori Augustoduni Tricesimam : Institures Nonagesimam Attulerunt: Mercatores Octogesimam Negotiatoresque Edui. Gallice : Les habitans de la ville d' Autun ont payé le trentième denier au Liberateur de leur Ville: les Merciers ont apporté le quatrevint-dixième: les Marchands & Negocians de l'Autunois le quatrevintième. In nummis Regum nec Mo, nec Mon, nec MONT, MOTA, MT, MONE, aut MONETA vel MONITA, aliudve nomen simile, pro Moneta vel Monetario ponitur, sed sub litteris singulis totidem. voces latent; nempe quot sunt ibi ad sententiam effi-ciendam necessariæ. Sie etiam in prima & secunda ætate Regum, CI, CIV, CIVIS, CIVITAS, si-milesque aliæ voces aut syllabæ.

Ibid. 2. HLVDOVVICVS IMP. .)(. PALATI-NA MONETA. Est apud Le Blanc, pag. 102.n.21. Sententia eadem ac prius: sed vox integramone TA fic est interpretanda: Mercatores Octogesimam, Nego-

tiatores Edui Tricesimam Attulerunt.

Ibid. 2. LOTARIVS IMPERAT. .)(. Templum fine turribus. PALATINA MONITA. Est apud Le Blanc, pag. 108. n. 4. Sententia hujus tituli est eadem ac superioris. Tantum est I pro E icribe Illico (Gallice, sur le champ, pro Edui: Templum hic cum cruce scalptum civitatem denotat Christi cultricem.

Nullus ex his tribus Imperatoribus inscripsit se. ut veteres, IMP. CAROLVS, IMP. LVDOVICVS, IMP. LOTHARIVS: sed tantum CAROLVS IMP. LVDOVICVS IMP. LOTHARIVS IMP. quoniain

nullus eorum esset hereditario jure Imperator, le Generalissime né: electione jamdudum ad Comitia Imperii revocata.

#### CAROLI IMP.

Tab. XI. I. CAROL. . . Haud dubie, CAROLLYS IMP. Capite cincto gemmis, vultu virili, annorum XL. ensem dextra tenet, hastam sinistra. .)(. scs Petrys. In medio, Roma; ut in superioribus. Est apud Le Blanc, pag. 88. n. 13. in Carolo

Magno.

1bid. 2. Scs Petrvs. Sanctus Petrus. Effigies ipsius pectore tenus, vestiti sacra trabea, en chape; & baculum gestantis oblongum, cujus in apice crux est, insigne martyrii pro Christo obiti. .)(. In ambitu, R. O. M. A. punctis post singulas litteras additis; quoniam primæ sunt totidem vocum litteræ, ut superius dictum est interpretandæ. In medio nexis litteris, hosanna. Sententia est: Honoratium Obtulere Sexagesimamque Augustodunenses: Negotiatores Nonagesimam Attulerunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté leur Don gratuit & le soixantième denier: les Marchands ont apporté le quatrevint-dixième. Delineavit hunc nummum Le Blanc, inter incertos, qui cui Carolo sint adscribendi.

Ibid. 3. Scs Petrvs. ut proxime. .)(. Ka-ROLVS MP. Imperator. In medio, HOSANNA, ut proxime. Ibidem, n. 6.

### CAROLI IMP. NUMMI cum nominibus, ut vulgo creditur, civitatum.

Tab. XII. I. KAROLVSNPEAT. Non Imperator, ut vulgo putant: sed sententia est: KAROlo Liberatori Vrbis Sexagesimam Negotiatores Persolverunt: Edui Augustodunensesque Tricesimam. Gallice: Les Negosians ont payé le soixantième denier au Roi Charles Liberateur de la Ville: les peuples de l'Autunois & les babitans de la ville d'Autun, le trentième. Ad Carolum enim adhuc regem nummi hi duo pertinent. .)(. ARELA CIVIS. Sententia hic eadem est, atque in nummis duobus Ludovici superius allatis, qui cum Carolo Rex suit. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 92. n. 14. inter incertos, quis cui Caroli sit tribuendus.

Ibid. 2. CAROLVS IPARA. non Imperator, sed hac sententia: CAROlo Liberatori Vrbis Sexagesimam Institutes Persolverunt: Aurarium Restitutori Augustodunenses. Gallice: Les Merciers ont payé au Roi Charles Liberateur de leur ville le soixantième denier: les babitans d'Autun le don gratuit en or à leur Restaurateur. In area monogramma KAROLVS. .)(. CASTRALOCMO. Le Blanc, ibidem, n. 11. inter incertos, quis cui Carolo sit tribuendus. At nos unicum in nummis reperimus Carolum regem, qui postea fuerit Imperator. Neque enim Carlus idem ac Carolus est. An si esset idem, multo sæpius Carlus scriberetur, quam Carolus? Atqui perpauci nummi funt Caroli nomine, Carli vel Karli prope innumeri. Nemini certe venit in mentem in Regibus Franciæ, Siciliæ, Sueciæ, Hungariæ, aliisve, qui Caroli fuere, Carlum aliquem decurtato nomine pro Carolo in nummis inscribere. Alius ergo Carlus, alius est Carolus. Sed veteres scriptores, hoc est, falsarios sæculi xiv. & in his Sigebertum in Chronico, ad annum 1112. decepit hic nummus; in quo legere se putarunt alicujus montis nomen, qui Castrolocus, vel Castrilocus vocaretur; & hunc esse finxerunt Montes in Hannonia. Hos appellat & sequitur Hadr. Valesius in Notitia Galliæ. Verum hic funt totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Conservatori Augustoduni Sexagesimam, Tricesimam Restitutori Augustodunenses Lubentissime Obtulerunt: Centesimam Mercatores Octo-

gesimamque. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté très-volontiers le soixantième denier au Conservateur de leur ville : les Marchands lui ont presenté le centième & le quatrevintième denier.

### CAROLI IMP. nummi adulterini.

KAROLVS IMPERATOR FRATOP. .)(. RE-NOVATIO IMPERII ROMÆ ET FRA. Aurcus ducatorum octo vel decem, fed ante aliquot annos furto sublatus, inquit Du-Cangius in Glossario, verbo Bulla, pag. 639. Verius existimaveris avulfum occultatumque fuisse ab his, quorum intererat non deprehendi falsitatem ab eruditis, qui eum diligentius explorarent. Appensus olim hic nummus fuit Diplomati fundationis Monasterii S. Cornelii Compendiensis: quod Diploma de falsitate suspectum Curiæ Parlamenti Parisiensis, anno 1271. ex Registro Olim idem docet. In eo Registro sic legituri ut ex Bibliotheca Colbertina descripsimus, fol. 185: Quoddam privilegium Monasterii Compendii bulla aurea Caroli Calvi Franciæ regis signatum, arrestatum fuerat tamquam de falsitate suspectum per Curiam, eo quod filo cum bulla ipsa appendebat (pro filum eui bulla ipsa as pendebatur,) poni poterat bullæ, & de ea removeri. Postmodum considerato, quod hoc plus veniebat ex ANTIQUITAL TE PRIVILEGII, quam ex aliqua falfitate, præcepit dominus Rex privilegium ipsum reddi Abbati 🕃 Conventui dicti loci. Ficta ca narratio est ad adstruendam callide & oblique antiquitatem privilegii, veluti agnitam & confessam ab ipso Rege sedente in Curia, anno 1271. At nondum Calvi cognomen tunc fictum erat, quod alicui Carolo daretur; nec Franciæ Rex diceretur eo tempore, sed Francorum. Registra Olim, aliaque, quam exiguam fidem mercantur, collige ex his quæ dicuntur in libro, cui titulus est, Table Chronologique des Ordonnances, pag. 28. Gollectionem illam statutorum, quæ Olim vocatur, factam esse constat post annum 1302. a Joanne de Montluc (ut serunt) scriba Curiæ, Greffier de la

Ad nummum ipsum quod attinet, salso in eo saltem dicitur, renovari imperium Francorum; quippe cum nullum fuerit Francorum regnumante Pipinum & Carolum, ut diximus: nec collapsum illud dici potuerit ante Carolum Calvum; nec Imperatorem Francorum ullum e Regibus suis Moneta appellavit; neque etiam Imperium Roma satis Latine dicaturi nec denique quid sit fra Top explicari facile possit.

Bullæ aureze cirantur etiam Ludovici Pii & Caroli Calvi in archivis S. Martini Turonibus. Atqui aurum in Monetis certe vel nummis antiquis, præter quatuor omnino, nullum novimus fub regibus, qui vocantur fecundæ ftirpis, ac ne fub regibus quidem tertiæ ftirpis, five ætatis, usque ad Divi Ludovici tempora. Bullæ igitur istæ aureæ posterius sunt conslatæ.

### LUDOVICI IMP.

### numismata cete**ra.**

Tab. XII. 1. D. N. Ht. vdo vvicvs imp. av G. Caput laureatum. .)(. Crux in Corona laurea. Epigraphe: MVNVS DIVINVM. Est in Thesauro Regio. Geminum profert aureum sic inscriptum Le Blanc, pag. 100. n. t. & 2. autque priorem esse adeo sactum assabre, ut nihil magis: alterum, sabricæ ut cum maxime rudis & impolitæ. Numisma utrumque est haud dubie: neque enim in Moneta scribitur D. N. Dominus noster. Totidem vocum hic sunt primæ litteræ, hac sententia: Mistrunt Vicesimam Negotiatores Vrbis Servatori, Decimam Institures: Rrrr

Victori Invicto Nonagesimam Vicesimamque Mercatores. Gallice: Les Negocians ont envoyé le vintiéme denier au Conservateur de la Ville, les Merciers le dixième: les Marchands le quatrevint-dixième & le vintiéme au Victorieux Invincible.

In altero hæ sunt litteræ hoc ordine, atque hac

Sententia:

#### MUNVIOIVNVIN

Miserunt Vicesimam Negotiatores Victori Invicto: Obsulere Institutes Vitro Nonagesimam: Vicesimam Illico Numeraverunt. Gallice: Les Negocians ont envoyé le vintiéme denier au Victorieux Invincible: les Merciers lui ont presenté de leur plein gré le quatrevint-dixième:

ils lui ont payé sur le champ le vintième.

Tab. XII. 2. Lodovvicus imp. In area, dextra elata: fymbolum virtutis militaris: hinc R inde O: Restitutor Orbis. .) (. S P: Sanctus Petrus, cum ejus essigie poctore tenus, sacra induti trabea, en chape. In ambitu, BENEDICT. P. Le Blanc, pag. 108. n. 11. hunc nummum tribuit Ludovico II. Imp. tum quia vix habet alium, quem ei tribuat; tum quia Benedictum Papam scriptores historici posuere illo imperante, hoc scilicet nummo decepti, quem non intellexerunt. Alioqui fatetur idem, pag. 95. discriminari in nummis non posse, qui Ludovico Pio Imperatori, qui Ludovico II. debeant adfignari. 'Scilicet artifices historiæ, qui ex contemplatione nummorum Paschalem Papam, ut diximus, sub Ludovico Pio sinxere, iidem Ludovicum II. commenti funt, cujus principatu confinxere etiam Papam Benedictum. At funt hic quoque primæ totidem fere vocum litteræ, hac sententia: BEnemesenti Negotiatores Edui Decimam Indixere, Conservatori Tricesimam Persolverunt. Gallice Les Negocians de l'Autunois ont decerné le dixième denier à leur Bienfacteur: ils ont payé le trentième denier à leur Confervateur.

LUDOVICI IMP. numismata, cum nominibus, ut creditur, civitatum.

Tab.XII. 1. HLVDOVVICVS IMP. AVG. Caput laureatum...)(. Templum fine turribus. ARELATVM. Le Blanc, pag. 100. n. 4... Non tamen hic magis nomen urbis est, quam in primo Childeberti nummo: sed ex tot vocibus, quot litteræ sunt, hæc exsistit oratio: Augustodunenses Restitutori Edua L quinquagesimam Attulerunt: Tutatori Vicesimam Mercatores. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le cinquantiéme denier au Restaurateur de leur ville: les Marchands le vintième à leur Conservateur.

Ibid. 2. LVDOVVICVS IMP. .)(. In ipfa area, ARELATVM. Le Blanc, pag. 100. n. 5. fed interpretandum ut proxime.

Eadem forma ac nummus hie posterior Ludovici, hoc est, nomine regionis vel civitatis, ut creditur, aream implente, nummi sunt qui seguuntur.

1bid. 3. AQVITANIA. Le Blanc, pag. 100. n. 6. in Ludovico Pio, & Paul. Petav. Tab. 17. Nihilo magis tamen hic Aquitaniam provinciam designari credimus, quam in nummo Pipini Regis, de quo supra diximus, cum nullius ex tam ampla provincia civitatis nomen in Ludovici nummis occurrat. Videsis igitur hujus nominis interpretationem in nummo 5. Pipini Regis. Hoc utroque nummo decepti fassarii veteres, Pipini, inquam, & Ludovici, Pipinum Aquitaniæ regem secere, eumdemque filium Ludovici Pii.

1bid. 4. ARGENTINA CYTAS. Ibidem, pag. 102. b. n.21. Nequeest hic CVTAS pro CIVITAS, neque est Argentina Alsatiæ urbs, quam Strasbourg vocamus. Datum id ei nomen est a falsariis, quorum nomina reperies apud Hadrianum Valesium, in

Notitia Galliæ, pag. 41. & 42. li cum Argentinam civitatem in hocce nummo legere se putarent, neque nossent ubi terrarum ea esset, Latinum esse Strazburgi nomen ut crederetur effecerunt: & nunc Argentinam, nunc Argentoratum, nunc etiam Argentoram appellavere. In his funt Ammianus Marcellinus, Gregorius Turonensis, Concilii Agrippinensis auctor, Ptolemæus, & alii. Primæ hic sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Attulere Restitutori Gratissime Edui Nonagesimam; Tutatori Imperii Negotiatores Augustodunenses Centesimam; Vrbis Tutatori Attulere Sexagesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté de très-bon cœur le quatrevint-dixiéme denier à leur Restaurateur: les Negocians de la ville d'Autun le centième au Conservateur de l'Empire: ils ont apporté le soixantième denier au Protesteur de leur ville. En cur cytas hic scribi, non civitas, oportuit.

Ibid. 5. HLVDOVVICVS IMPR. Imperator. .) (.
BENEBENTYM. Ibidem, pag. 108. n. 12. in Ludovico II. Non est hic Beneventum, civitas regni Neapolitani: nam cur hace potius, quam Neapolis, Capua, & aliae urbes Italiae, in Ludovici Imp. nummis appareret? Cur Benebentum pro Benevento scriberetur? Omnino hic sunt primae totidem vocum litterae hac sententia: Basilicam Exstruxere Novam Edua BENemerenti Tutatori Vrbis Mercatores. Quot sunt hic incisa, tot sunt in inscriptione lineae sive versus. Gallice: Les Marchands ont basti à Autun un nouveau Palais par reconnoissance pour le Conservateur de leur ville. Hoc nummo decepti artifices historiae veteris, Beneventum sinxere a Ludovico II. Imp. e-

reptum fuisse Saracenis, anno 866.

Ibid. 6. HLVDOVVICVS IMP. .)(. CAM A-RACVS. Ibidem, pag. 100. n. 9. Non est hic civitas Cameracensis; sed hæc sententia est: Centesimam Attulere Mercatores Augustoduni Restitutori: Augustodunenses Conservatori Vicesimam Solverunt. Gallice: Les Marchands ont apporté le centième demier au Restaurateur de la ville d'Autun: les babitans d'Autum

ont payé le vintiéme à leur Conservateur.

Ibid. 7. HLVDOVVICVS IMP. .)(. INPV-RIAS. Non est hic vetus oppidum Emporiæ, Empurias, nunc solo tenus dirutum, ita ut ne vestigium quidem appareat, ubi fuit olim, leucis aliquot citra Gerundam Galliæ finitimum. Neque enim INPV-RIAS, sed EMPORIÆ, & in recto tertiove Latine, non in quarto casu scriberetur in nummis. Sunt & hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Institutes Nonagesimam Persolverunt Victori: Restitutori Imperii Augustodunenses Sexagesimam. Gallice: Les Merciers ont payé le quatrevint-dixième denier au Vistorieux: les habitans de la ville d'Autun le soinantième au Restaurateur de l'Empire. In hac sententia duo incisa duobus respondent in inscriptione versibus. Dedit hic nummus, quem delineavit Le Blanc, pag. 100. n. 8. occasionem falsariis confingendi illud Ludovici Pii edictum, tomo 1. Capitular. pag. 570. Nostræ auctoritatis Decretum. . . . conservandum statuimus soptem, in Narbona, in Carcassona, in Ruscinona, in EMPVRIIS, in Barchinona, in Gerunda, in Biterris. At ex nummis conflat Ludovicum Imp. ultra primam Lugdunensem nihil habuisse juris aut potestatis.

Ibid. 8. LVGDVNVM. Ibidem, n. 10. & in Museo nostro. Nihilo magis hic Lugdunensis civitas est, quam in Theodeberto. Primæ sunt litteræ totidem vocum hac sententia: Liberatori Vrbis Gratissime Detulorunt Vicosmam Negotiatores, Vicesmam Mercatores. Gallice: Les Negocians ont apporté de très-bon cœur le vintième denier au Liberateur de leur

ville, les Marchands aussi le vintième.

Ibid. 9. MASSILIA. Ibidem, pag. 102. n. 13. Ut in Sigeberti nummis MASILIA, sic fere isthis exponenda MASSILIA est: Mercatores Augustodu-

Digitized by Google

nenses Sexagesimam Solverunt Invicto LIberatori Augustoduni. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont payé le soixantième denier à l'Invincible Liberaseur de leur ville.

Tab. XII. 10. MEDIOLANVM. Ibidem, n. 12. & apud P. CHAMILLART. Non est hic magis, quam in Dagoberto, Lombardiæ civitas, Mediolanum, Milan: sed ex primis totidem vocum litteris exfistens hæc sententia: Mercatores Edui Decimam; Institores Octogesimam Liberatori Augustoduni, Negotiatores Vicesimam Miserunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont envoyé le dixiéme denier, les Merciers le quatrevintième au Liberateur de la ville d'Autun, les Negocians le vintiéme.

Ibid. 11. MELDIS. Le Blanc, ibidem, pag. 112. n. 16. Non funt hi Meldi liberi, Meaux, de quibus Plinius, libro iv. sect. xxxIII. sed sunt his primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Mercatores Edui Lquinquagesimam Detulerunt, Institores Sexagesimam. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le cinquantième denier, les Merciers le soi-

xantieme.

Ibid. 12. METALLVM. Apud Le Blanc, pag. 102. n. 13. & apud Petav. Tab. 17. Sunt & hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Mercatores Edui Tricesimam Attuletunt: hæc prioris versus sententia est; ista posterioris: L quinquagesimam Liberatori Vrbis Miserunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont opporté le trentième denier : ils ont envoyé le cinquantième au Liberateur de leur ville.

Ibid. 13. NARBONA. Ibidem, n. 17. At non est hic Narbo, quam Narbonam sequioris ævi scriptores dixere; sed sub his litteris hæc sententia: Nonagesimam Augustoduni Restitutori, Benemerenti Ostogesimam Numeravere Augustodunenses. Gallice: Les babitans de la ville d'.iutun ont payé le quatrevintdixieme denier au Restaurateur de leur ville ; & le quatrevintieme à leur Bienfacteur. Duo hujus sententiae incila totidem scribuntur versibus in area nummi.

1bid. 14. PAPIA. Ibidem, n. 19. Non est hæc Lombardiæ civitas Papia, Pavie; sed ex eo nomine exfistens hee sententia: Persolverunt Aurarium Protettori Imperii Augustodunenses. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le Don gratuit en or

au Protecteur de l'Empire.

Ibid. 15. PARISII. Ibidem, n. 18. Neque hic magis, quam in Clodoveo & Dagoberto Parisiorum civitas cogitanda est; sed hac sub litteris istis oratio: Persolverunt Augustodunenses Restitutori Imperii Sexa-gesimam Indictam Institurious. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de l'Empire le soixantième denier imposé aux Merciers.

Ibid. 16 REMIS CIVIS. Ibidem, n. 20. & apud P. CHAMILLART. Non funt hi Remi magis, quam in Theodeberto, n. 46. REMVS FIT. Sententia est: Restitutori Edua Mercatores Indixere Sexagesimam: Centesimam Invitto VIctori Solverunt. Gallice: Les Marchands ont decerné le soixansième denier au Restaurateur de la ville d'Autun : ils ont payé le

centieme au Victorieux Invincible.

.

Ibid. 17. ROTVMAGVS. Ibidem, n. 24. Non est hic Rotomagus, Normanniæ civitas primaria, Rouen: sed funt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Restitutori Orbis, Tutatori Vrbis, Mercatores Augustodunenses Gratissime Vicesimam Solverunt. es Marchands de la ville d'Autun ont de très-bon cour au Restaurateur de l'Empire & Conservateur de leur ville le vintième denier. Ad hanc sententiam primis dumtaxat litteris exprimendam visa vox est ingenioso opisici idonea Rotomagus, si Rotumagus scriberetur, Fortassis hoc nummo non intellecto decepti falsarii, in Annalibus Pippini & Caroli M. Ratumagum scripsere. In nummis seculi x1. & xii. Rotomagus scribitur.

Ibid. 18. SENONES. Le Blanc, ibidem, n. 251 & apud Petav. Tab. 17. Non funt hic magis Senones, Sens, quam in Gunthachramo: sed hæc est isthic sententia: Servatori Edui Nonagesimam Obtulere ; Negotiatores Edui Sexagesimam. Gallice : Les peuples de l'Autunois ont presente le quatrevint-dixième denier à leur Conservateur: les Negocians de l'Autunois le foixantiéme.

Ibid. 19. STRATBURGUS. Ibidem, n. 27. Non est hic Alsatiæ civitas, Strazburg; quamvis ex ed nomine, sed corrupto, scriptum hic est Stratburgus. Nam ita scilicet factum consulto est, ut esset hæc sententia: Solverunt TRicesimam Augustodunenses Tutatori Benemerenti; Vrbis Restitutori Gratissime Vicesimam Solverunt. Gallice: Les batitans de la villé d'Autun ont payé par reconnoissance le trentième denier à leur Conservateur: ils ont payé de très-bon cœur au Restaurateur de leur ville le vintiéme denier.

Ibid. 20. TREVERIS. Ibidem, n. 30. Non est-hic civitas Treverensis, Treves: sed sub his litteris latens hæc sententia: Tricesimam Restitutori Edui, Vicesimam Eduæ Restitutori Institures Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le trentième denier à leur Restaurateur; les Merciers le vintième au

Restaurateur de la ville d'Autun.

Ibid. 21. Turones. Ibidem, n. 12. & apud Petav. Tab. 18. Neque hic civitas Turonensis est; ted primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Tricesimam Vrbis Restitutori Obtulere Negotiatores, Edui Sexagesimam. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Restaurateur de leur ville;

les peuples de l'Autunois le soixantième.

Ibid. 22. VENEGIAS. Apud Le Blanc, pag. 102. n. 33. Nec Venetia Italiæ hic est, nec Britanniæ minoris altera cognominis. Sunt & hic totidem vocum primælitteræ, hac sententia: Vicesimam Edui Negotiatores, Eduæ Conservatori Institores Aurarium Solverunt. Gallice: Les Marchands de l'autunois ont payé le vintième denier, les Merciers le Present en or au Conservateur de la ville d'Autun. Incisa dud versibus duobus describuntur in area nummi. Hoc tamen nummo decepti quidam commenti sunt, Venetis in Italia a Carolo M. concessa fuisse multa privilegia.

Ibid. 23. VIENNA. Ibidem, n. 35. & in Museo nostro. Non est hic magis, quam in Alarici nummo 7. civitas Viennensis: sed est sententia, ut ibi : Victori Invicto Edui Negotiatores Nonagesimam Attulerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté le quatrevint-dixieme denier au Victorieux Invincible.

Ibid. 24. VIRIDYNYM. Ibidem, n. 34. & in Museo nostro. Nihilo magis hic est civitas Virdunensis, quam in Theodeberti nummo 37. VIRDV-NO FITVR. Sed hic legi oportet : Vicesimam Institores Restitutori Imperii Detulerunt; Vicesimam Negotiatores, Vicesimam Mercatores. Gallice: Les Metciers ont porté le vintième denier au Restaurateur de l'Empire, les Negocians le vintième, les Marchands

In his nummis omnibus hujus secundæ ætatis apparet idem artificium, atque in his quos prima Regum ætas suppeditavit; quoniam videlicet eadem ingenia, Augustodunensium nimitum, iisdemingenios se condendis operam navavere. Nomina illi quæsivere notissimarum in Galliis præsertim civitatum, quarum litteræ voces sufficerent idoneas sententiæ exprimendæ quam vellent. Eadem certe forma est nummorum istorum, eadem omnium fabrica est & officina, scilicet Augustodunensis. Idem esto de sequentibus judicium, in quibus est typus alter: nec de his tantum, sed de quibuscumque hac secunda æ tate cusis.

Vidimus superius nummum inscriptum, #LV DOVVICUS IMP. AVG. Capite laureato. .)(. As Rrrr 2

RELATUM. Templum sine turribus. Ejusdem sormas ac typi sunt, qui sequuntur.

#### Numismata Civitatum.

Tab. XII. 1. AVRELIANIS. Le Blanc, pag. 100.
n. 7. Nihilo magis hic, quam in nummo Childeberti 59. Aurelianensis civitas designatur: sed sic est id interpretandum: AV gustodunenses Restitutori Edua L quinquagosimam Illico Attulerunt: Nonagesimam Institures Solverunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté sur le champ le cinquantième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Merciers ont payé le quatrevint-dixième.

Ibid. 2. MEDIOLANYM. Ibidem, n. 11. & vidimus apud March, de Montauban. Interpretandum

ut superius.

Ibid. 3. Tol vsa. Ibidem, n. 29. Non sunt hi Plinii Tolosates, sive Tolosana civitas: nam cur Tolusa scriberetur? Sic sacto nimirum opus suit, ut esset hace sententia: Tricesimam Obtulere Liberatori Vrbis Sua Augustodunenses. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le trentième denier au Liberateur de leur ville. Alioqui certe non veniret in mentem Monctario Tolusa scribere, in sua præsertim civitate, pro Tolosa; quod nulli haud dubie scriptori secuti noni contigit; nec decimi tertii quoque; quo qui Petrum Vallissamensem se voluit appellari, jocose dicit. O Tolosa, tota dolosa!

Ibid. 4. TURONES. Ibidem, n. 31. Interpretan-

dum ut lupra.

Eodem capite laureato, eademque epigraphe, alii sunt parte aversa typi, alia nomina.

#### Numismata Civitatum.

Tab. XIII. 1. DORESTATYS. Cymba natans, cum cruce, in summo mali apice. Le Blanc, pag. 102. n. 23. Non est hic Duersted ad Rhenum, ut jam diximus; sed sunt totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Decimam Obtulerant Restitutori Edui, Sexagesimam Tutatori Augustodunenses, Tricesimam Victori Solverunt. Gallice: Les peuples de PAutanois ent presenté le dixième denier à leur Restaurateur: les babitans de la ville d'Autun ent payé le soixantième à leur Conservateur, le trentième denier au Victorieum. Cymba situm Augustoduni denotat ad amnem Arrosium, sive Arrorium, Arrou.

Ibid. 2. QUENTOVVICUS. Cymba natans, ut

proxime. Apud Le Blanc, pag. 102. n. 22, Sententia his litteris comprehensa hac est: QVinquagestmam Edni Negotiatores Iutatori Obtulerunt: Vicestmam Victori Invicto Conservatoris Vrbis Sexagesimam. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté le cinquantième denier à leur Protecteur: le vintième au Victarieux Invincible: le soixantième au Conservateur de leur ville. Ita & Dorestatus & Quentouvicus Eduos ex æquo designat. Decepit hic nummus veteres scriptores cosdemque falsarios: & hi crucem fixere recentibus Geographis aliisque, qui ubi Quentovvicus fuerit, magno labore & irrito quæsierunt. Quentevicum vocat Ludovicus Pius Imp. in divisione regni inter filios, & Edictum Pistense superius allatum; ubi Quentouvicum habent alii codices: Quentauvich portum. Chronicon Fontanellense, ad annum 844. quo anno a Normannis miterabili clade vastatum fuisse finxerunt, ut nunc laboriosius locus quæratur.

Ibid. 3. METALLYM. In area, mallei duo, & typi duo monetales; deux marteaux & deux coins: Monetario Eduensi artis suæ instrumenta ibi serienta. Est enim tituli hæc sententia, quam jam superius in hoc ipso Ludovico Rege & Imperatore attulimus: Mercatores Edui I vicesimum attulerunt: Lquinquagesimam Liberatori Vrbis Miserunt. Gallice: Les Nierochands de l'Autumois ont apporté le trentième denier: ils ont envoyé le cinquantième denier au Liberateur de

eur ville.

Ibid. 4. HLVDVIN. .)(, TARINIS. Est apud Le Blanc, pag. 100. n. 3. Sed magno errore creditur nomen esse proprium HLVDVIN, idemque esse ac Ludovicum, & (quod cum Ludovico plerique putant idem esse) Clodoveum. Abductus in hunc errorem hoc nummo conspecto fuit pseudo-Cassiodorus; qui propterea Theodorici regis nomine fic epistolam XLI. inscripsit libri secundi: Luduin Rogi Francorum Theodericus Rex. At hic certe HLVDVIN primee sunt totidem fere vocum litteræ, hac sententia: HLudovico Victori Detulere Vicesimam Illico Nogotiatores. Gallice: Les Marchands ont porté fur le champ au Victorieux Louis le vintième denier. .)(-.)(. TARINIS: (sic enim scriptum nobis videtur, ut in Caroli prioris nummo 9.) pariter fignificat; Tricosimam Augustodunenses Restitutori Imperii, Nonagesimam Institutes Solverunt: Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de l'Empire le trentième denier, les Merciers le quatrevinte

## LOTHARII IMP.

numismata cetera.

Tab. XIII.



LOTARIVS IMPER. .)(. Do-RESTATVS: de quo supra diximus in Ludovico. Le Blanc, pag. 108. n. s. Eadem forma, hoc est, titulo aream implente, sunt

duo qui sequuntur.

Ibid. 2. HLOTHARIVS IMP. .)(. MEDIOL. Ibidem, n. 9 & in Thesauro Regio. Sententia est: Mercatores Edui Decimam, Institutes Obtulere Lquinquagesimam. Gallice: Les Marchands de P Autunois ont presenté le dixième denier, les Merciers le cinquantième.

Ibid. 3. HLOTHARIVS IMP. AV. Imperator Augustus. .)(. VENECIA. Ibidem, n. 8. Non urbis hic nomen aut regionis est, ut vulgo creditur; alioqui VENETIA scriberetur: sed ut in simili sere Ludovici Imp. nummo jam subindicavimus, toti-

dem sunt vocum primæ litterse, hac sententia: Pacofimam Edui, Nonagesimam Edua Conservatori Indixere Augustodunenses. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont decerné le vintième denier, les habitans d'Autun le quatrevint-dixième au Conservateur de leur ville.

Ibid. 4. HLOTHARIVS IMP. .)(. Templum fine turribus. CAMARACVS CIVIS. Apud Le Blanc, pag. 108. n. 2. Sententia est: Centesimam Attulere Mercatores Augustoduni Restitutori: Augustodunenses Cives Vicesimam Solverunt Conservatori Imperii, Victori Invicto Sexagesimam. Gallice: Les Marchands ont apporté le centième denier au Restaurateur de la ville d'Autun, les Rourgeois d'Autun ont payé le vintième au Conservateur de l'Empire: le seixantième au Victorieux Invincible. Eadem sorma, hocest, cum semili templi essigle, sunt duo qui sequentur nummi.

Tab. XIII. 7. HLOTHARIVS IMPERAT. .)(. Templum, ut proxime. Dorestatus mon. Ibidem, n. 6. Sententia est, ut in Ludovici nummo. Tantum adde in fine; MON. Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Les Marchands ont presenté le quatrevint-dixième devier.

Ibid. 6. HLOTHARIVS IMP. .) (. Templum, ut supra. VIRDVNVM civis. Ibidem, n. 7. Nihilo magis hic Virdunum est, quam supra in Lu-

dovico Viridunum. Est enim sententia: Vicesiman. Institures Restitutori Desulerunt: Vicesimam Negotiavictori Invicto, Solverunt. Gallioc: Les Merciers! ont parté le vintibine denier à leur Reseaurateur: les Negocians ont payé le vintième, les Marchards le vintième nu Conservateur de l'Empire, le Victorieux In-

## CARLEMANNUS

Caroli regis F. Caroli Imp. frater.



Um fratre Carolo Imp. & fub ipfo Carlemannus regio titulo & honore donatus est; sed in Lugdunens prima dumentat, jut : notem : unde nec umquam REK KRAMOORNM, fed REK

folummodo inferibitur. Tab. XIII. I. (HCARLEMANNUS REX. .) (. XPI-STIANA RELIGIO. Templum, ut in nummis Caroli, Ludovici, & Lotharii Imperatorum: quibuscum istius nummi indiscreta similitudo demonstrat, simul cum Augustis istis regem suisse Carlemainmm. Est hic apud Le Blanc, pag. 142. n. 5. In alio ibidem, n. 4. legitur.

CARLOMAN. REE. .)(. XPISTIANA RE-

Ligio, ut proxime.

Ibid. 2. HCARLEMANNUS K. Rex. .)(. CI-VIS AVTISSIDER. In medio, monogramma, KAROLVS: fratris natu majoris nomen, sub quo Imperatore Carlemannus Rex fuit. Alioquin dicant historize scriptze laudatores, cur & quis jungatur Carolus cum Carlemanno. Nummum delineavit Le Blanc, ibidem, n. 3. Nihilo magis hic est nomen civitatis, quam Auxerre dicimus, quam in Dagoberti nummo 18. Autisiodero ci. Sed est isthic sententia: Carlemanno Invisto VIstori Solverunt Augustedunenses Freesimam, Tutatori Imperii Senage stram, Solverunt Instatores Decimam Edua Restitutori. Gallice: Les babitans de la ville d'Antun ont payé le vintiéme denier au Victorieux Invincible Charleman: le soinantième au Conservateur de l'Empire: les Merciers ont payé le dixième au Restaurateur de la ville d'Autun. Non scriberent cives Autissider, pro Autissiodoro, vel Attissiodoro. In hisce nummis CIvis semper accipiendum est pro vocibus toridem, quot literæ sunt, præterquam in nummis tertiæ ætatis, qui sunt inscripti, PARISIVS CIVS, TVRO-NV 8 CIVIS. Neque enim ibi civis cives signisicat, five incolas civitatis; fed cft ipfius monetae no-

men, Bourgeois Parisis, Bourgeois Tournois.

Ihid. 3. CARLEMAN. REX. In medio, mgnogramma Karoli fratris, ut proxime: KAROLVS. .) (TRECAS CIVITAS. Ibidem, n. 4. & 2. Non magis hic, quam in Childeberto & Sigeberto, Trecentis civitas designatur: sed est has sontentia, Tricessmam Restitutori Edua Carlemanno Augustodunen: ses Salverunt: Centesimam Invicto Victori, Tutatori Aurarium Sexagesimamque. Gallice: Les babitans de la ville d'Antun out payé an Roi Charleman, Restaurateur de leur ville le trentième denier: ils ont payé le centième au Victorieux Invincible: à leur Conserva-teur le Don gratuit en or & le soixantième denier. Ibid, 4. CARLOMAN, in monogrammate: in

CIRCUITH, GRACIA DEI REX. )(. SCI MEDAR-DI MONT. Ibidem, n. 5. Non est hic MONT magis pro Moneta scriptum, quam in Nummo 1. Caroli Regis & Lugduni Clavati, ut vocant. Nec Monachis S. Medardi Suessionensis aliquando fuisse verifimile est jus cudendæ monetæ: nec S. Medardi nomen, opinor, magis Suessionense monasterium designaret, quam Noviomensem Ecclesiam, cujus epis copus fuit S. Medardus: & cujus antistites jus habuisse percutiendæ monetæ constat ex litteris Stephani Noviomensis episcopi, datis anno 1197. At hic legi oportet: Sexagesimam Conservatori Imperii Mercas tores Edui Detulerunt: Augusteduni Restitutori Deci+ mam Institores Miserunt: Octogesimam Negotsatores Tricesimamque. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le soixantième donier au Conservateur, de l'Empire: les Merciers ont envoyé le dixième au Reftaurateur de la ville d'Autun; les Negocians le quatrevintième denier & le trentième. Ex hoc nummo cepit occasionem Odilo Monachus, qui scripsit Acta translationis S. Sebastiani, mentiendi inter alia, Ludovicum Pium coenobio S. Medardi monetam publicam cum incudibus . . . . facris ipsius deservituram [ubdidi[[e.

## CARLUS, five KARLUS

### Rex Francorum.



Carlus, aliud Carolus. Unde ex Carlo, fit Carlemannus, qui numquam in nummis Carolomannus scribitur.

Tab. XIII. 1. CARLYS REX FR. Rex Francorum. Successisse prioribus videtur, jamdudum defunctis.

Aroli Imp. filius hic est, noc Carolus dem de patris nomine appellatus, sed Carlus. Aliud est enim magis, quam in Ludovico, Arelatensis civitas, sed ch Tententia: Augustodumi Restitutori Edui Lubentissime Autarium Tricesimamque Obtulerunt. Gallice ! Les peuples de l'Autunois ont presenté très-Volontiers le Don gratuit en or & le trentième denier au Restaurateur de la ville d'Autun.

Eadem forma est ibidem, n. 2. RAVGIO PA-Rrrr 3

LATIO. Quæ sunt totidem vocum primæ litteræ, ut inferius dicemus, ubi rursum occurret. Cave enim credas hic indicari Rouci en Champagne; nam hic

locus Latine Rauciacum est.

Tab. X111.2. In medio, nexis in crucem litteris, war-LVS. In circuitu, GRATIA DEI REX. Ita vulgo creditur. Sed ægre adducar ut credam, lineolam inter D & I ductam, pro littera E positam fuisse, cum æque facile eo intervallo E littera scriberetur. Verius crediderim, ut in nummo 71. 2. visuri lumus, lineolam hic interjectam eo confilio fuisse, ut aliud alia littera vocabulum intelligeretur: nempe GRATIA Dei Inclytus REX. .)(. PARISII CI-VITAS. Ibidem, pag. 124. & in Museo nostro argenteus, ut ceteri omnes, nisi aliud indicetur metal-Ium. In hac secunda Regum ætate, æque atque in prima, nomina quæ videntur esse civitatum, non funt: sed sententiæ totidem fere vocibus exprimendæ, quot funt in inscriptione litteræ: sunt enim nummi hi omnes ejusdem fabricæ & officinæ. Hic ergo sic lege: Persolverunt Augustoduni Restitutori Illico Sexagesimam Institores: Imperii Conservatori Indixere VIcesimam: Tutatori Augustodunenses Sexagesimam. Gallice: Les Merciers ont payé sur le champ le soixantième denier au Restaurateur de la ville d'Ausun; ils ont decerné le vintième au Conservateur de l'Empire: les habitans d'Autun le soixantième à leur Protecteur. Non magis in nummis hujus ætatis PA-RISII civitas Parisiensis est, quam in inscriptis infra, n. 10. BARRISII, Barrisiensis.

Eadem forma funt, hoc est, in anteriore nummi facie monogramma KARLVS est, & in ambitu, GRATIA DEI REX, in nummis sequentium civitatum, quos ex libro D. Le Blanc, & interdum, ut

ipfi vidimus hic exhibemus.

Iiid. 3. Atrast ct. Le Blanc, pag. 126. in Carolo Calvo. Sententia est: Augustodunenses Institores Restitutori Augustoduni, Scrvatori Imperii, Centesimam indixerunt. Gallice: Les Merciers de la ville d'Ausun ont decerné le centiôme denier au Restaurateur de leur ville, le Conservateur de l'Empire.

Ibid. 4. Ambianis civi. E Museo nostro: Non funt hic Ambiani in Picardia: sed sub litteris istis hæc sententia: Augustodunenses Mercatores Benemerenti Indixere Aurarium: Nonagesimam Institores Solverunt Carlo Invicto VIctori. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont decerné le Don gratuit en or à leur Bienfacteur: les Merciers ont payé le quatrevint-dixième denier au Victorieux Invincible Char-

Ibid. 5. Andecavis civits. Le Blanc, pag. 126. in Carolo Calvo. Sic interpretandum: Auguflodunenses Negotiatores Detulerunt Edua Conservatori Aurarium, Victori Invicto Sexagesimam Centesimamque: Institores Vicesimam Imperii Tutatori Solverunt. Propterea scripsit opifex in nummo ANDECAVIS, non Andegavis: & CIVITS, non Civitas. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont porté le Present en or au Conservateur de leur ville: le soixantième denier & le centiéme au Victorieux Invincible: les Merciers ont payé le vintième au Defenseur de l'Empire.

Ibid. 6. ATINIACO PA. Le Palais d'Attigni, inquit Le Blanc, pag. 126. falsa conjectura. Neque enim aut Atiniacum dici Palatium potuit; cum oppidulum sit Ecclesiæ Remensi subjectum; nec palatium Attiniaci fuerit aliquando, præterquam in monumentis supposititiis; quorum auctores decepit hic nummus, prave ab ipsis intellectus. Ejusmodi est Charta Childerici III. a Doubleto in historia Dionysiana, & a Mabillonio, pag. 249. de Re Diplom. laudata: Attiniaco villa, in nostro palatio. In Capitularibus anni 808. ad Attiniacum palatium nostrum. Plura instrumenta vide apud Mabillonium, loco citato, falsa omnia. Quod si palatium ibi foret, Palatina quidem Moneta commemoraretur, (si ta-

men in Palatio ulla umquam fuit;) de villa Attinia. co, opinor, sileretur. Hic certe primæ sunt litteræ totidem vocum, hac sententia: Aurarium Tutatori Imperii Negotiatores Illico Attulerunt: Carlo Ostogefimam Persolverunt Augustodunenses. Gallice: Les Negocians ont apporté sur le champ le Present en or au Conservateur de l'Empire : les habitans de la ville d'Autun ont payé au Roi Gharles le quatrevintième de-

Ibid. 7 ATREBATS CIVITAS. E Museo nostro. Hoc est, Attulerunt Tricesimam Restitutori Edui: Benemerenti Augustoduni Tutatori Sexagefimam: Carlo Invicto Victori Institures Tricesimam Aurariumque Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté le trentième denier à leur Restaurateur: le soixantième par reconnoissance au Conservateur de la ville d'Autun: les Merciers ont payé le trentième denier 🕃 le Present en or au Victorieux Invincible Charles. Propterea scripsit opisex ATREBATS pro Atre-

Ibid. 8. AVRBLIANIS CIVITAS. E Musco nostro. Sic interpretare: AV gustodunenses Restitutori Educe L quinquagesimam Illico Attulerunt: Nonagesimam Institores Sexagesimamque Conservatori Imperii: Victori Invicto Tricesimam Aurariumque Solverunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté sur le champ le cinquantième denier à leur Restaurateur, les Merciers ont payé le quatreoint-dixiéme & le soixantième au Conservateur de l'Empire : le trentième & le Present en or au Victorieux Invin-

Ibid. 9. AVTISIODOR CIVIS. E Museo nostro. Sententia est: AV gustodunenses Tutatori Imperii Sexagesimam Indixere: Obtulere Decimam Orbis Restitutori: Centesimam Irvicto VIstori Solverunt. Galhoe: Les babitans de la ville d'Autun ont decerné le soixantième denier au Conservateur de l'Empire: ils ont payé le centiéme au Victorieux Invincible.

Ibid. 10. BARRISH CASTEL. E Musco nostro, & apud Le Blanc, pag 127. ubi aliquod putat hic esse oppidum, ut Bar-sur-Seine: falsa conjectatione. Sunt enim hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Benemerenti Augustodunenses Restitutori Romani Imperii Sexagesimam Indixere: Institores CArlo Solverunt sutatori Edua Lquinquagesimam. Gallice: Les habitans de l'Autunois ont decerné le soixantisme denier par reconnoissance au Restaurateur de l'Empire Romain; les Merciers ont payé le cinquantiéme au Roi Charles Conservateur de la ville d'Autun. Romani Imperii nomen retinebant adhuc ese veteris Imperii in Lugdunensi prima reliquiæ.

Ibid. 11. HBA10CAS CIVITAS. Le Blanc. pag. 127. Non funt hic Bajocæ in Normannia, nunc Bayeux. Nam cur litteram H suo præfigerent nomini? Sententia est: Honorarium Benemerenti Augustodunenses Indixere, Orbis Conservatori: Augarium Solverunt Carlo Invicto VIctori: Tutatori Augustoduni Sexagesimam. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont decerné un Don gratuit au Conservateur de PEmpire: ils ont payé le Present en or au Victorieux Invincible Charles: au Protecteur de la ville d'Autun

le soixantième denier.

Ibid. 12. BAVACA CIVITAS. Le Blanc, ibidem: ubi putat esse Bavay en Hainaut. At is pagus ignobilis est, quem Bavacum hodie vocant, nihil habens vetustum. Hic, ut in Childeberto, n. 42. CAVACA, primæ sunt totidem sere vocum litteræ, hac sententia: Benemerenti AV gustodunenses Astukere Centessmam, Autariumque, Conservatori smperii, VIcesimam Tutatori Augustoduni Solverunt. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le centième denier par reconnoissance & le Present en or au Conservateur de l'Empire: ils ont payé le vintième denier au Protesteur de la ville d'Autun.

Ibid. 13. BESENCIONE CIV. Besançon en Françhe

Franche Comté, inquit Le Blanc, pag. 127. At Bisuntium est in nummis antiquis; nec ulla pars Burgundiæ Comitatus regibus hujus ævi paruit. Hic igitur primæ funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Benemerenti Edua Servatori Edui Negotiatores Centesimam Indixere: Obtulere Nonagesimam Edui Carlo Invicto Victori. Gallice: Les Negocians de P. Autunois ont decerné par reconnoissance le centième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les peuples de l'Autunois ont presenté le quatrovint-dixième denier an Victorieux Invincible Charles.

Tab. XIII. 14. BLESIANIS CASTRO. E Museo nostro. Non sunt hæ Blesæ, Bleis: nam cur Blefianus scriberetur? sententia est: Benemerenti Liberatori Educe Sexagefimam Indixore Augustedunenses Nogotiatores: Infistores Servatori Carlo Aurarium Solverunt, Tricesimam Restitutori Orbis. Gallice: Les Negocians de la ville d'Ausun ont decerné par reconnoifsance le soinantième denier au Liberateur de leur ville: les Merciers ont payé au Roi Charles Conservateur de PEmpire le Present en or: le trentième denier au Rostaurateur de l'Empire.

Ibid. 15. CAMARACVS CIVE. E Museo nostro. Non est hic urbs Belgica, Cambrai: sed funt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Centosimam Augustoduneuses Mercatores Attulerunt Restitutori Augustoduni: Centesimam Institores Vicesimamque Solverunt Carlo Invicto Victori. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun ont apporté le centième denier au Restaurateur de leur ville: les Morciers ont poyé le cantième & le vintième denier au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 16. CARNOTIS CIVITAS. E Museo nostro. Non sunt hi Carmeti Galliar, ut a Plinio appellantur, libro sv. sect. xxxxx. sed inde nomen acceptum, mutatumque oft in Carnotis, ut effet heec sententia: Carlo Augustoduni Resitutori Negovintores Obtulere Tricesimam: Institures Servatori Centesimam Ipdixerunt: Victori Invicto Tricesimam Aurariumque Solverunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun: les Merciers ont decerné le centième denier à leur Conservateur, ils ont payé le Present en er & le trentième denier au Victorieux Invincible.

Ibid. 17. CASSELLO AV. Le Blanc, pag. 134. inter nummos ignotos Caroli Calvi. Verum tenti tia est: Carlo Augusteduni Servatori Selverunt Edui L quinquagesimam: Liberatori Orbis Attulere Vicesimam. Gallice: Les peuples de l'Autumnis ont payé le cinquantième denier au Roi Charles Confervateur de la ville d'Autun: ils ont apporté le vintième denier au Liberateur de l'Empire.

Ibid. 18. CASTRA MONETA. Forte, Caffres en Languedoc, aut loco alio simili, inquit Le Blanc, pag. 127. inani conjectura, cum fit faltem foloxea oratio, nisi fint prime totidem vocum litteræ; hac sententia: Carlo Aurarium Solverunt Tricosimamque Restitutori Augustoduni Mercatores: Octogesimum Negotiatores Edui Tutatori Attulerunt. Gallice: Les Marchands ont payé le Present en er & le trentième denier au Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun: les Negocians de l'Autunois ont apporté le quatreventiéme denier à leur Protecteur.

Hid. 19. CASTRALOC MO. Le Blanc, pag. 122. n. 3. De ca inscriptione egimus in nummis Caroli Imp.

Ibid. 20. Castello miled. E Museo nostro. Decepie hic nummus icriptorem libri De Geskis Francorum, & artificem Capitulorum Caroli Calvi; qui Melodunum, Melun, Milidunum appellavere. Sunt hic prime vocum totidem linene, hac iententia: Carlo Augustodunenses Solverunt Fricesimam: Edui Lubentiffime L quinquagesimam Obtulerunt Mercatores: Institutes Liberatori Edua Decimam.

au Roi Charles le trentième denier: les Marchands de l'Autunois ont presenté très-volontiers le cinquantiéme: les Merciers le dixieme au Liberateur de la ville C Autur.

Ibid: 21. CASTIS AVALONS. Avalons en Bourgegne, inquit Le Blanc, pag. 126. falso. Nam 🕰 valous scribi non potuit pro Avallone, nec cum Cathis in phurali. Primæ funt vocum litteræ, hac sententin: Carlo Augustoduni Servatori Tricesimam Indixere Sexagesimamque AV gustodunenses: Aurarium Liberatori Orbis Nonagestmamque Solverunt. Gallicc: Les babitans de la ville d'Autun ont decerné le tress tième & le soixantième denier au Ros Charles Conservateur de la ville d'Autun: ils ent payé le Don gratuit en or & le quatrevint-dixième denier au Liberateur de l'Empire.

Mid. 22. CATALAUNIS CIVITAS. Le Blanc, pag. 127. Propterea sie scriptum est, ut in hunc modum exponatur. Carlo Augusteduni Tutatori Attalere L quinquagesimam AV gustodunenses Negociatores: Imperii Servatori Centesimam Indixerunt: Victori Invicto Tricesimam Aurariumque Solverunt. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont apporté le cinquantième denier au Roi Charles Protecteur de leur ville: ils ont decerné le centième denier au Conservateur de l'Empire: ils out payé le trentième & le Present en or au Victorieux Invincible.

Tab. XIV. 23. S. CAVCHERICI MON. Le Blanc, pag. 129. hunc appellat S. Gaucher: at hunc Lemovices Latine Valterum vocant. Verius Gaugerici nomen paululum deformatum esse ab opifice arbitramur, ex industria, ut estet hec sententia: Sexagesimam Carlo AV gustoduni Conservatori, Honorarium Educe Restitutori Institures, Conservatori Imperii Mercatores Obtulere Nonagesimam Gallice: Les Merciers ont presenté le soixantieme denier au not Charles Conservateur de la ville d' utun, le Don gratait au Restaurateur de la ville, les Marchands le quatrévint-dixième denier au Conservateur de P.m-

Ibid. 24. CAVILONIS CIVIS. Ibidem, page 127. Solcecum est; proptereaque sic intelligenda inscriptio: Carlo Augustodunenses Vicesimam Indinere: L quinquagesimam Obtulere Negotiatores Imperii Servatori: Centestmam Invide Vidori Solverunt. Gallice t Les babitans de la ville d'Autun ont decerné le vintiéme denier au Roi Charles: les Negocians ent presenté le cinquantitme donier au Conservateur de l'Empire : ilt ont presente le centième au Victorieux Invincible.

Mid. 25. CERVIA MONETA. Le Blanc, pag. 127. ubi has voces fic interpretatur: Monneye de Chievres en Hainaut. Fatetur tamen locum ignobia lem esse, nec dignum Moneta; nisi forte aliquod ibi-Palatium Regium exititerit. At si foretaliquod cum Moneta, non vici illius Moneta, sed Moneta Palatine potius scriberetur. Verum nec in Hannonia juris aliquid vel potestatis alicui illius ævi Carolo fuit. Sunt ignur hic primæ totidem vocum litteræ; hac fententia: Carlo Eduie Reflitutori Vice fimam Aurariumque Mercatores Obtulerunt: Nonagesimam Edui Tutatori Attulerunt. Gallice: Les Marsbands ons presente le vintième denier & le Don gratuit en or an Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun: les peuples de l'Autunois ont apporté le quatrevint-diniéme denier à leur Protecteur.

Ibid. 26. CINOMANIS CIVITAS. E Musco nostro: Non funt hic Cenomani Plimo appellati, libro IV. sect. XXXII. neque enim ii Ginomani scribe. rent. Sed est sub his litteris ista sententia: Centesimam Institutes Nonagesimamque Obtuktunt: Mertatores Attweerunt Nonagesimam Imperit Servatori: Carh moisto Victori Tricesimam Aurariumque Solverunt. Gallice: Les Merciers ont presenté le centième denier & le quatrevint-disséme: les Marchands ont apporté Gallice: Les habitans de la ville d'Auren ent pays le quetrevint-déxième au Conservateur de l'Empire: ils ont payé le trentième & le Don gratuit en or au Victorieux Invincible Charles.

Tab. XIV. 27. CIVIONIS CIVIS. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Carlo Indixere VIcesimam Ostogesimamque Negotiatores; Imperii Servatori Centesimam: Invisto VIctori Sexagesimam. Gallice: Les Negocians ont decerné le vintième & le quatrevint-dixième denier au Roi Charles; le centième au Conservateur de PEmpire, le

soixantiéme au Victorieux Invincible.

Ibid. 28. Compendio Palacio. E Museo nostro, & apud Le Blanc, pag. 128. ubi id interpretatur, le Palais de Compiegne. Perperam: neque enim si Compendii palatium jam tum suit, ideirco ibi Moneta suit. Scriptum est palacio de industria; quoniam hie sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Carlo Octogesimam Mercatores Persolverunt: Edui Negotiatores Decimam Illico Obtulerunt: Persolverunt Augustodunenses L quinquagesimam; Aurarium Centesimamque Institores Obtulerunt. Gallice: Les Marchands ont payé le quatrevintième denier au Roi Charles: les Negocians de l'Autunois ont presenté sur le champ le dixième: les babitans de la ville d'Autun ont payé le cinquantième: les Merciers ont presenté le Don gratuit en or & le centième démier.

Ibid. 29. CONDATO MONETA. Monnoye de Condé en Hainaut, inquit Le Blanc, pag. 127. Perperam. Nam in Hannonia, ut jam diximus, nihil juris aut potestatis regibus hujus ævi suit. Et Condé Condate est, non Condatum, nisi supposititis scriptoribus, quos hic nummus decepit. Primæ hic sunt litteræ vocum, hac sententia: Carlo Ostogesimam Nonagesimamque Detulerunt Augustodunenses: Tutatori Ostogesimam Mercatores Obtulerunt: Negotiatores Edui Tricesimam Attulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont porté le quatrevint-dixième denier au Roi Charles: les Marchands ont presenté le quatrevintième à leur Protesteur: les Negocians de l'Autunois

ont apporté le trentième.

Ibid. 30. CVRTRIACO. Contrai, inquit Le Blanc, pag. 128. At Courtrai Latine Cortracum est, non Curtriacum: quamvis falsi scriptores aliqui Corturiacum, & Cortoriacum, & Curtricum scripserint. Hic sunt primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Centesimam Vrbis Restitutori, Tricesimam Restitutori Imperii Augustodunenses Carlo Obtulerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le centième denier au Roi Charles Restaurateur de leur ville, & le trentième au Restaurateur de l'Empire.

Ibid. 31. HCVRTISASONIEN. E Museo nostro, & apud Le Blanc, pag. 128. ubi Saxoniam putat se videre; quam hoc fortassis nummo deceptus olim falsarius aliquis in Neustria Sequanica posuit, Caroli Calvi Capitularium fabricator, tomo 2. pag. 568. 569. 631. & Donationis Caroli Calvi, anno 876. apud Labbeum, Abregé Royal, pag. 857. Litteræ primæ hic sunt totidem vocum, hac sententia: Honorarium Carlo Vrbis Restitutori, Tricesimam Imperii Servatori Augustodunenses Solverunt: Obtulere Nonagesimam Illico Edui Negotiatores. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le Present en or au Roi Charles Restaurateur de l'Empire: les Negocians de l'Autunois ont sur le champ presenté le quatrevint-dixième denier.

Ibid. 32. SCI AIONYSIIM. In Museo nostro, & apud Paul. Petav. Tab. 19. n 12. Est & in Museo San-Genovesano, pag. 144. n. 1v. sed pessime delineatus. Quin cusus sit Augustoduni ne dubites, ob indiscretam formæ & fabricæ similitudinem cum ceteris. Cave itaque existimes hic legi oportere, Sancti Dionysii Martyris, aut Sancti Dionysii Moneta: aut de oppido vel monasterio S. Dionysii prope Parisios intelligas; qui locus ea ætate tenuis suit, necdum excreverat in oppidum, nec cudendæ monetæ jus aliquando habuit; sed ut in ceteris Augustodu-

nensibus denariis primas esse totidem vocum litteras noveris, hac sententia: Sexagesimam Carlo Invisto Decuriones Indixerunt, Octogesimam Negotiatores: Vicesimam Servatori Imperii Indixere Mercatores. Gallice: Les Magistrats ont decerné le soixantième denier à l'Invincible Charles: les Negocians le quatrevintième: les Marchands ont decerné le vintième au Conservateur de l'Empire. Littera Y ponitur pro littera V sive sola, sive ut superposita litteræ I. A pro D: ne pro Decima hic putetur esse.

Ibid. 33. DIVIONE CASTE. Dijon, inquit Le Blanc, pag. 129. Minus recte. Neque enim Divio castellum, sed civitas est, præterquam apud scriptores, quos nummus iste perperam intellectus decepit. Primæ hic sunt totidem vocum litteræ; hac sententia: Decimam Invicto Victori Obtulerunt Negotiatores Edui: Carlo Attulerunt Sexagesimam Tricesimamque Edui. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont presenté le dixième denier au Victorieux Invincible: les peuples de l'Autunois ont apporté au Roi Charles le

soixantième denier & le trentième.

Ibid. 34. DVNO CASTRO. Chasteaudun, inquit Le Blanc, pag. 129. male, Castroduno enim, vel Castroduni scribi oporteret. Verum hic quoque primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sementa: Decimam Victori Negotiatores Obtulerunt: Carlo Augusteduni Servatori Tricesimam Octogesimamque. Gallice: Les Negocians ont presenté au Victorieux le dixiéme denier: le trentième & le quatrevint-dixième au Roi Charles Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 35. EBROCAS CIVITAS. Le Blanc, pag. 129. Non sunt hic Ebroicæ in Normannia, nunc Evreux: sed selectæ ex ea voce litteræ, quæ hanc sententiam efficerent: Edui Benemerenti Restitutori Orbis Centesimam Attulerunt: Sexagesimam Carlo Invisto Victori Tutatori Augustodumi Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté le centième denier par reconnoissance au Restaurateur de l'Empire: ils ont payé le sexantième au Victorieux Invincible Charles, Protecteur de la ville d'Autun.

Ibid. 36. IN FISCO VENDRNT. Apud Le Blanc, pag. 134. Hoc nummo decepti finzere Venderas, quas Theodoricus Clodovei Magni filius dedisse dicitur reverendo patri Remigio, in vita S. Theodorici abbatis: hodie Vendieres ad amnem Matronam. At hic litteræ sunt primæ totidem vocum, hac sententia: Institores Nonagesimam, Fabri Indizere Servatori Carlo Octogesimam: Vicesimam Edui Negotiatores Detulere Restitutori, Nonagesimam Tutatori. Gallice: Les Merciers ont decerné le quatrevint-dixième denier, les Artisans le quatrevintième au Roi Charles leur Conservateur: les Negocians de l'Autunois ont porté le vintième denier à leur Restaurateur, le quatrevint-dixième de leur Protesseur.

Ibid. 37. GANDAVVM. Non est hic civitas Flandriæ, Gand, ut putat Le Blanc, pag. 129. sed primæ hic quoque sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Gratissime Augustodunenses Negotiatores Detulere Aurarium Victori, Vicesimam Mercatores. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont porté de très-bon cœur le Present en or au Victorieux, les Mar-

chands le vintième denier.

Ibid. 38. SCI GAVGERICI MO. Nummus hic est in Museo San-Genovesano, pag. 144. sed ibi prave descriptus: primum quidem strppro sci: uti mos est in omnibus nummis hanc vocem scribi illis temporibus. Deinde Roberto regi perperam adtributus; quoniam cum invertitur, prima monogrammatis littera videtur esse R. At idem recte icribitur & Carlo regi tribuitur a Le Blanc, pag. 129. sci gavger ribuitur a Le Blanc, pag. 129. sci gavger ribuitur a le prave exponitur. Sententia enim est: Sexagesimam Carlo Invicto Gratissime AVGustodunenses Edua Restitutori Indixere: Centesimam Institores, Mercatores Obtulere Nonagesimam. Gallice: Izes babitans de

la ville d'Autun ont decerné de très-bon cœur le soinantième denier à l'Invincible Charles Restaurateur de leur Ville: les Merciers ont presenté le centième, les Mar-

chands le quatrevint-dixième.

Tab XIV. 39 H CSOVINICI. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi regis nummos. Totidem hic funt vocum primæ litteræ, hac sententia: Honorarium Cives Solverunt Octogesimamque, VIcesimam Negotiatores Indixere Carlo Invicto. Gallice: Les Bourgeois ont payé le Don gratuit & le quatrevintième denier; les Negocians ont decerné le vintième denier à l'Invincible Charles.

Ibid. 40. HCVSTANCIEN. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia harum litterarum hæc est: Honorarium Conservatori Vrbis Solverunt Tricesimamque Augustodunenses: Nonagesimam Carlo Indixere Edui Negotiatores. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé le Don gratuit & le trentième denier au Conservateur de leur ville: les Negocians de l'Autunois ont decerné le

quatrevint-dixiéme au Roi Charles.

Ibid. 41. H CVSTENSISOMEN. Ibidem. Sententia sub his litteris occultata hæc est: Honorarium Conservatori Vrbis Solverunt Tricesimamque Edui Negotiatores: Servatori Imperii Solverunt Octogesimam: Mercatores Edui Nonagesimam. Gallice: 1 es Negocians de l'Autunois ont payé le Don gratuit & le trentiéme denier au Conservateur de leur ville: ils ont payé le quatrevintième au Conservateur de l'Empire: les Marchands de l'Autunois le quatrevint-dixième.

Ibid. 42. IN VICO HAMVCO. Apud Le Blanc, pag. 129. sed sunt & hic totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Institures Nonagesimam Victori Invicto Carlo Obtulerunt: Honorarium Augustodunenses Mercatores Vicesimamque, Cives Ottogesimam. Gallice: Les Merciers ont presenté le quatrevint-dixième denier au Victorieux Invincible Charles: les Marchands de la ville d'Autun le Don gratuit & le vintié-

me denier, les Bourgeois le quatrevintième.

Ibid. 43. KALA MONASTE. L'Abbaye de Chelles, inquit Le Blanc, pag. 129. inani conjectatione: neque enim Monasterio Virginum datum estaliquando jus Monetæ. Primæ hic funt totidem vocum litteræ, hac sententia: Karlo Augustodunenses L quinquagesimam Attulerunt: Mercatores Obtulero Nanauefimam : Aurarium Solverunt Tricesimamque Edui. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté le cinquantiéme denier au Roi Charles: les Marchands lui ont presenté le quatrevint-dixième; les peuples de l'Autunois lui ont payé le Present en or, & le trentième denier. Dedit hic nummus occasionem veteribus falsariis confingendi palatii Kalensis, cujus nulla ibi vestigia sunt, aut fuisse apparet. Ibi tamen Robertus Rex dicitur anno MVIII. Kala sedis nostra palatio habuisse synodum episcoporum; ut ex præcepto Monachis Dionysianis dato refert Mabillonius, De re Diplom. pag. 255.

Ibid. 44. LATISSIOCASTE. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Liberatori Augustodunenses Tricesimam, Imperii Servatori Sexagesimam Illico Obtulerunt: Carlo Attulerunt Sexagesimam Tricesimamque Edui. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté sur le champ le trentième denier à leur Liberateur; le soixantième au Conservateur de l'Empire: les peuples de l'Autunois ont apporté au Roi Charles le soixantième & le trentième denier. Conser supra, DIVIONE

CASTE.

نز

(4) 1 Ibid. 45. LEPTINAS FISCO. Le Blanc, pag. 130. putat esle vicum Lessines in pago Cameracensi. At hunc pagum litteræ datæ anno 1195. non semel Lestinas vocant, teste Valesio. Decepit hic nummus veteres ex impia legione scriptores; qui palatium aut villam Regiam arbitrati sunt hic designari; Leptinensemque synodum consinxere sub Carolo-

manno Majore Domus Regiæ, anno 743. At sunt hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Liberatori Edui Persolverunt Tricesimam: Indixere Negotiatores Augustodunenses Sexagesimam: Fabri Imperii Servatori Carlo Octogesimam. Gallice: Lei peuples de l'Autunois ont payé le trentième denier à leur Liberateur: les Negocians de la ville d'Autun ont decerné le soixantième denier; les Artisans le quatrevint-dixième au Rei Charles Conservateur de l'Empire.

Ibid. 46. Lixovivs ci. Le Blanc, pag. 130. Non sunt hi quos Plinius Lexovios appellat, libro iv. sect. xxxii. nunc Listeux in Normannia: sed ex illa voce corrupta hanc ingeniose sententiam effecit opisex: Liberatori Institutes Xdecimam Obtulerunt: Vicesimam Invicto Victori, Servatori Centesimam Indixerunt. Gallice: Les Merciers ont presenté le dixième denier à leur Liberateur: ils ont decerné le vintime au Victorieux Invincible; le soixantième à leur

Conservateur.

Ibid. 47. LUGDUNI CLAVATI. E Museo nostro. Sententia hæc ibi est: Liberatori Vrbis Gratissime Detulerunt Vicesimam Negotiatores: Imperis Conservatori L quinquagesimam Attulerunt: Vicesimam, Augustodunenses Tutatori Indixerunt Gallice: Les Negocians ont presenté de très-bon cœur le vintième denier au Liberateur de leur ville: ils ent apporté le cinquantième au Conservateur de PEmpire: les habitans de la ville d'Autun ont decerné le vintiéme denier à leur Protesteur. Vide quæ diximus in Carolo Rege, de nummo inscripto, mont lugge d'un classes.

Ibid. 48. LVGDVNI CIVIS. Le Blanc, pagJ 130. Sententia est: Liheratori Vrbis Gratissime Detulerunt Vicesimam Negotiatores: Institures Carlo Invicto Victori Indixere Sexagesimam. Gallice: Les Negocians ent apporté de très-bon cœur le vintiéme denier au Liberateur de leur ville: les Merciers ont decerné le soixantiéme au Victorieux Invincible Charles.

Ibid 49. MAVRINIANEVAI. Le Blanc, pag-134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia cit: Mercatores AVgustodunenses Restitutori Imperis Nonagesimam Illico Attulerunt: Negotiatores Edui Vicesimam Aurariumque Indixerunt. Gallice: Les Marchands de la ville d'Ausun ont apporté sur le champ le quatrevint-dixième au Restaurateur de l'Empire: les Negocians de l'Autunois ont decerné le vintième denier

& le Don gratuit en or.

Ibid. 50. MEDEMNAS VITCVSI. Le Blanc, pag. 154. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Miserunt Edui Decimam: Edui Mércatores Nonagesimam Augustoduni Servatori: Vicesimam Institures Tutatori: Carlo Victori Sexagesimam Indixerunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont envoyê le dixième denier: les Marchands de l'Autunois le quatrevint-dixième au Conservateur de la ville d'Autun: les Merciers ont decerné le vintième denier à leur Protecteur; le soixantième au Victorieux Charles.

Blanc, pag. 130. At Maubeuge Malbodium est, non Melbodium, præterquam in falsis Chronicis; ec recentius, opinor, istud oppidum est. Primæ sunt hic totidem litteræ, has sententia: Mercatores Edui L quinquagesimam Renemerenti Obtulerunt: Detulerunt Institores Octogesimam. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le cinquantième denier: les Mercaires les out apports le guatres institute.

ciers lui ont apporté le quatrevintième.

Ibid. 52. MELDIS CIVITAS. E Museo nostro. Soloccum est, ac propterea sic interpretare: Mercatores Edui L quinquagesimam Detulerunt: Institures Solverunt Centesimam Invicto Victori: Intatori Augustodunenses Sexagesimam. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le cinquantième denier: les Merciers ont payé le centième au Victorieux Invincible: les babitans de la ville d'Autun le soixantième à leur Protecteur.

Ssss Tab.

Tab. XIV. 53. Mosomomomma: non Mosomo Moneta, ut putat Le Blanc, pag. 130. sed, Mercatores Omnes Servatori Orbis Miserunt Octogesimam: Miserunt Ottogesimam Mercatores Mercatorum Tutatori. Gallice: Tous les Marchands ont envoyé le quatrevintième denier au Conservateur de l'Empire: les Marchands ont envoyé un autre quatrevintième denier au

Protecteur des Marchands.

Ibid. 54. MOSOMOMOTA. Fortassis Mouson, inquit Le Blanc, pag. 130. Immo vero, litteræ funt primæ totidem vocum, hac sententia: Mercatores Omnes Servatori Orbis Miserunt Octogesimam: Miserunt Octogesimam Tutatori Augustoduni. Gallice: Tous les Marchands ont envoyé le quatrevintième denier au Conservateur de l'Empire: ils ont envoyé le quatrevintième denier au Protecteur de la ville

Ibid. 55. NAMNETIS CIVITAS. Le Blanc, pag. 130. Non funt hi quos Plinius Nannetes appellat, nunc Nantes en Bretagne: Nam hos Namnetes dixere soli scriptores supposititii; Gregorius Turonensis, Fredegarius, aliique, hoc nummo similibusque decepti. Sed ita scripsit opisex, ut esset hæc sententia: Nonagesimam Augustodunenses Mercatores Negotiatoresque Edui, Tutatori Indixerunt: Sexagefimam Carlo Invicto VIctori: Institures Tutatori Augustoduni Sexagesimam. Gallice: Les Marchands de la ville d'Autun, & les Negocians de l'Autunois, ont decerné à leur Conservateur le quatrevint-dixième de-nier: le soixantième au Vistorieux Invincible: les Merciers le soixantième au Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 56. Castis nandonis. Chasteau-Landon en Gastinois, inquit Le Blanc, pag. 130. perperam: cum scribi non potuerit Nandonis pro Landonis. Primæ sunt litteræ totidem vocum, hac sententia: Centesimam Augustodunenses Solverunt Tutatori Imperii: Servatori Negotiatores Augustodunenses Nonagesimam Detulerunt: Obtulerunt Nonagesimam Institores Sexagesimamque. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le centième denier au Conservateur de l'Empire: les Negocians de la ville d'Autun ont porté le quatrevint-dixième à leur Conservateur : les Merciers ont presenté le quatrevint-dixiéme & le soixan-

Ibid. 57. NARBONA CI. Le Blanc, pag. 132. Ita scripsit opisex, ut esset hæc sententia: Negotia-tores Augustoduni Restitutori Benemerenti Obtulere Nonagesimam, Aurarium Carlo Invicto. Gallice: Les Negocians ont presenté le quatrevint-dixième denier par reconnoissance au Restaurateur de la ville d'Autun: le

Don gratuit en or à l'Invincible Charles.

Ibid. 58. NEVERNIS CIVITAS. Le Blanc, pag. 131. Nevernum incolæ non dicerent, sed Nivernum. Propterea sic est interpretandum: Negotiatores Edui Vicesimam Edua Restitutori, Nonagesimam Institutes Solverunt: Carlo Invicto VIctori Tricesimam Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont payé le vintiéme denier au Restaurateur de la ville d'Autun, les Merciers le qua. trevint-dixième: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le trentième denier au Vistorieux Invincible Charles.

Ibid. 59. HNOVIOM VILLA. Le Blanc, pag. 131. Alii Noyan, alii Nimegue interpretantur: utrique falso: neque enim aut Novimnum villa tunc fuit, sed civitas: aut Noviomagus, opinor, jam tunc fuit. Primæ sunt eæ totidem vocum li sententia: Honorarium Negotiatores Obtulere Victori Invicto, Octogesimam Mercatores: Vicesimam Institores Liberatori Lubentissime Attulerunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le Don gratuit au Victorieux Invincible: les Merciers ont apporté très-volontiers le vintième denier à leur Liberateur.

Ibid. 60. OSTEVNIS CI. Non ibi certe nomen

civitatis est, sed primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Octogesimam Solverunt Tutatori Edua Vicesimamque Negotiatores: Institores Sexagesimam Carlo Invicto. Gallice: Les Negocians ont payé le quatrevintième & le vintième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les Merciers le soixantième à l'Invincible Charles. Decepisse hic nummus videtur, præter alios, Bertoldum, qui in rebus gestis Urbani Papæ II. anno 1094. Augustodunum vocat

Ibid. 61. PALATINA MONE. E museo nostro. Sententia est: Persolverunt Augustodunenses Liberatori Augustoduni Tricesimam: Institores Nonagesimam Attulerunt: Miserunt Octogesimam Negotiatores Edui. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le trentième denier au Liberateur de leur ville: les Merciers ont apporté le quatrevint-dixiéme, les Negocians

de l'Autunois ont envoyé le quatrevintième.

Ibid. 62. Porco castello. E Museo nostro, & apud Le Blanc, pag. 132. ubi putat esse Chasteau Porcien, in agro Remensi: perperam: cum locus ille Pagus Portianus sit. Primæ hic sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Persolverunt Orbis Restitutori Carlo Octogesimam Cives Augustodunenses, Servatori Tricesimam, Edui Liberatori L quinquagesimam Obtulerunt. Gallice: Les Bourgeois de la ville d'Autun ont payé le quatrevintième denier au Roi Charles Restaurateur de l'Empire, le trentiéme à leur Conservateur: les peuples de l'Autunois ont presenté le cinquantiéme denier à leur Liberateur.

Ibid. 63. CASTIS PRVVINIS. Ut in nummo

Ludovici regis superius explanato.

Ibid. 64. QVENTOVVIC. E Museo nostro. Sententia est: QV inquagesimam Edui Negotiatores Tutatori Obtulerunt: Vicesimam Victori Invicto Carlo. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont presenté le cinquantiéme denier à leur Conservateur: le vintiéme au Victorieux Invincible Charles. Ut esset nomini Carli locus, scripsit hoc loco opisex tantum QVENTOV-VIC: non ut supra in Ludovico, QVENTOVVI-

Ibid. 65. Sci qvintini mo. E Mulconostro. Non est hic oppidum S. Quintini in Picardia; sed nomen inde acceptum, cum syllaba Mo: ut ex his litteris exlisteret ista sententia: Sexagesimam Carlo Invicto Q $oldsymbol{V}$ inquagesimamque Indixere Negotiatores , Tutatori Imperii Nonagesimam Institores, Mercatores Octogesimam. Gallice: Les Negocians ent decerné le soixantième denier & le cinquantième à l'Invincible Charles: les Merciers le quatrevint-dixième au Conservateur de l'Empire, les Marchands le quatrevintiéme. Vide inferius nummum inscriptum, sci qvin-

Ibid. 66. RAVCI MONE. Roucy en Champagne, inquit Le Blanc, pag. 133. falsa conjectatione; cum Rouci Latine Rociacum vel Ruciacum, aut etiam Rouceium sit, ut in litteris anni 1237. ab Hadr. Valesio citatis Ut Rauciacum Flodoardus scriberet in Chronico, adductus hoc nummo est, quem non intellexit. Primæ sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Restitutori Augustoduni Vicesimam Cives Indixere, Mercatores Octogesimam, Nonagesimam Edui. Gallicc: Les Bourgeois ont deserné le vintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun, les Marchands le quatrevintième, les peuples de l'Autunois le quatrevint-

Ibid. 67. HREDONIS CIVI. Le Blanc, pag? 133. Neque sub Sigeberto REDONES, neque isthic HREDONIS, civitas est minoris Britanniæ, quæ Rhedenes Plinio appellatur, libro iv. sect. xxxii. Neque enim illa HREDONIS CIVI. scriberet, præfixa littera H: neque omnino sic solœcizaret: sed vox est ab Eduis ingeniose usurpata, ob hanc, quæ ex singulis litteris exsistit, sententiam: Honorarium Restitutori Edua Decuriones Obtulerunt : Nonagesi-

mam Institures Solverunt Carlo Invicto VIctori. Gallicc: Les Magistrats ont presenté le Don gratuit au Restaurateur de la ville d'Autun: les Merciers ont payé le quatrevint-dixième denier au Victorieux Invincible Charles.

Tab.XIV. 68. REMIS CIVITAS. E Musco nostro: Neque hic sunt Remi, Plinio memorati, libro IV. sect. xxxI. nunc Reims en Champagne. Nam cur in nummo suo soloecizarent, Remis, pro Remi? Sententia hæc isthic est: Restitutori Edua Mercatores Indixere Sexagesimam: Garlo Invicto Victori Tricesimam Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Marchands ont decerné le soixantiéme denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentième denier au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 69. RETNOMON. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est te Restitutori Edua Tricesimam Negotiatores Obtulerunt: Mercatores Octogesimam Nonagesimamque. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les Marchands le quatre-

vintième & le quatrevint-dixième.

Ibid. 70. ROTVMACVS CIVIT. E Museo nostro. Non est hic Rotomagus in Normannia; Roüen: sed depravatum ex eo vocabulum Rotumacus; cujus ex litteris exsistit hæc sententia: Restitutori Obtulerunt Tricesimam Vicesimamque Mercatores: Augustodunenses Conservatori Vicesimam Solverunt: Carlo Invicto Victori Tricesimam. Gallice: Les Marchands ont presente à leur Restaurateur le trentième & le vinvintième denier: les habitans de la ville d'Autun ont payé le vintième à leur Conservateur, le trentième au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 71. RVIIO CIVI. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Restitutori Vicesimam Institutores Indixere, Ottogesimam Carlo Invisto Vistori. Gallice: Les Merciers ont descerné le vintième denier à leur Restaurateur; le quatre-

vintième au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 71. 2. Sci. A'IID-TIIM-NT. Nummus est argenteus elegantis nitidissimæque fabricæ, cujus nobis copiam fecit D. Des Tuilleries. Latet hæc ibi sententia; sed primis tantummodo singularum vocum litteris expressa: Sexagesimam Carlo Invicto Augustodunenses Institores Illico Detulerunt: Tricesimam lidem Iuncti Mercatoribus: Negotiatores Tricesimam. Gallice: Les Merciers de la ville d'Autun ont presenté sur le champ à l'Invincible Charles le soixantième denier: les mesmes s'étant joints aux Marchands, lui ont porté le trentième : les Negotians le trentième. Lincola ducta post litteram S litteras CI, hoc est, nomen Carli Invicti dirimit a priore voce: fic enim & lineola addita post litteras D & M non alicujus nota compendii, sed consequentis in hac oratione membri signum est. Puncta vero duo, quæ litteram A utrimque includunt, ibi latere primariam vocem totius inscriptionis admonent, post Carli Invicti nomen. Ex his certe litteris decem, A11 DTIIMNT, nulla prorsus effici vel elici vox una

Ibid. 72. SENONES CIVITAS. E Musco nostro. Neque hic civitas est Senonensis, Sens: sed primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Servatori Eduæ Nonagesimam Obtulerunt Negotiatores Edui: Sexagesimam Carlo Invicto Victori, Imperii Tutatori, Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Negotians de l'Autunois ont presenté le quatrevint-dixième denier au Conservateur de la ville d'Autun: les babitans de la ville d'Autun ont payé le soixantième au Victorieux In-

vincible Charles, Protecteur de l'Empire.

1bid. 73. SCI STEFANI MON. Le Blanc, pag. 133. Neque hic aut Divio, aut Vesontio, aut Senonum civitas est, aut aliæ multæ, ubi sunt Basilicæ divo Stephano sacræ: sed sunt primætotidem vo-

cum litteræ hac sententia: Sexagesimam Carlo Invisto Solverunt, Tutatori Eduæ, Fabri Augustodunenses: (idcirco per F scriptum est stefani nomen:) Nonagesimam Institores: Mercatores Octogesimam Numeravere. Gallice: Les Artisans de la ville d'Autun ont payé le soixantième denier à l'Invincible Charles; Conservateur de la ville d'Autun; les Merciers le quatrevint-dixième: les Marchands ont payé le quatrevintième.

Tab. XV.74. SVESSIO CIVITAS. EMuseo nostro. Non sunt hic Suessiones liberi Plinio memorati, libro IV. sect. XXXI. hodie Soissons. Neque enim Suessio dicitur in numero singulari: sed est hæc isthic sententia: Servatori Vrbis Edui Sexagesimam Solverunt, Institures Octogesimam: Carlo Invitto VIstori Iricesimam Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont payé le soixantième denier au Conservateur de leur ville; les Merciers le quatrovintième: les habitans de la ville d'Autun ont payé le trentième au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 75. TARVENNA CIV. Le Blanc, pag. 133. Non est hie civitas Teruanna, diruta a Carolo V. Imp. nam hæc Ieruanna est, non Taruenna: sed est hæc isthic sententia: Iricesimam Augustodunenses Restitutori Vrbis, Edui Negotiatores Nonagesimam Attulerunt Carlo Invicto Victori. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le trentième denier au Restaurateur de seur ville: les Negocians de l'Autunois le quatrevint-dixième au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 76. TRECAS CIVITAS. E Museo nostro. Non sunt hi quos Plinius Trecasses appellat, libro IV. sect. XXXII. nunc Troyes en Champagne, sed hæs est isthic sententia: Tricessmam Restitutori Edua Cives Augustodunenses Solverunt: Carlo Invisto Vistori, Imperii, Tutatori, Aurarium Sexagessmamque. Gallico: Les Bourgeois de la ville d'Autun ont payé au Restaurateur de leur ville le trentième denier: le Present en or & le soixantième denier au Vistorieux Invincible

Charles, Conservateur de l'Empire.

Ibid. 77. IN TRIIECTO PORTO. Est apud Le Blanc, pag. 133. Non suit ea ætas Latinæ linguæ tam rudis, ut Porto pro Portu scriberet. Sunt & hic primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Institutes Nonagesimam Tutatori Romani Imperii Indiamerunt: Eduæ Conservatori Tricesimam Obtulerunt: Persolverunt Orbis Restitutori Tricesimam Octogesimamque. Gallice: Les Merciers ont decerné le quatrevint-dixième denier au Conservateur de l'Empire Romain: ils ont presenté le quatrevintième au Conservateur de la ville d'Autun: ils ont payé au Restaurateur de l'Empire le trentième & le quatrevintième.

Ibid. 78. TRIETTO MON. Ibidem. Non ut Moneta ibi, vel Monasterium intelligatur: nam est id absonum: sed ut ex his litteris existat hæc sententia: Tricesimam Restitutori Imperii Edui, Tricesimam Tutatori Orbis Mercatores Obtulere, Nonagesimamque. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont presenté au Restaurateur de PEmpire le trentième denier: les Marchands le trentième & le quatrevint-dixième au Conser-

vateur de l'Empire.

Ibid. 79. TRIODORO ASTEI. Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Tutatori Romani Imperii Obtulere Decuriones Octogesimam: Restitutori Orbis Augustodunenses Sexagessimam, Tricesimam Edui Indixerunt. Gallice: Les Magistrats ont presenté le quatrevintième denier au Conservateur de l'Empire Romain: les habitans de la ville d'Autun le soixantième au Restaurateur de l'Empire; les peuples de l'Autunois ont decerné le trentième. Ingeniosus opisex & Græce peritus, ut suaderet iis, qui hos nummos susciperent explicandos, (namidem unus hos omnes cudit Carli nummos:) se cum ci. civ. civi. civit. vel civitas seriberet, non civitatm velle ibi intelligi, sed quas voces sub Ssss 2

fingulis litteris inscriptio nummi exposceret; hic pro TRIODORO CIVITATE, scripsit TRIODORO ASTEI, nomine Græco, ab æsu, æse@, æsei: quod nemo tamen prudens existimaverit hic esse intelligendum. Ut ASTEI igitur, ita civ. & civitas, in hisce nummis accipi omnino oportet.

Tab. XV. 80. TUNIER AS CIVI. Le Blanc, ibidem, inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Iricesimam Vicesimamque Numeravere Institutes Eduæ Restitutori, Augustodunenses Sexagesimam Conservatori Imperii, Victori Invicto. Gallice: Les Merciers ont payé le trentième denier & le vintième au Restaurateur de la ville d'Autun: les habitans de la ville d'Autun le soixantième au Victorieux Invincible

Conservateur de l'Empire.

Ibid. 81. TVRONIS CIVIS. Le Blanc, pag. 133. Solœcum est; propterea sic exponenda sub his litteris latens sententia est: Tricesimam Vrbis Restitutori Obtulere Negotiatores: Institures Sexagesimam Carlo Invisto Victori Solverunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le trensième denier au Restaurateur de leur ville: les Merciers ont payé le soixantième au Victorieux Invincible Charles. Vide supra, TVRONIES in Indonése.

NES, in Ludovico.

Ibid. 82. VALENCIANIS PORT. Apud Le Blanc, pag. 134 male PORTVS ubi putat esse Valentianas ad Scaldim, Valenciennes. Certe hoc nummo decepti veteres falsarii, sed sæculi xiv. ut Eginhardus, anno 771. aliique Annales, Carolum Magnum synodum habuisse ad Valentianas produdere: & Nithardus, libro IV. Anno Incarn. Dominica. 873. domni reges, inquit, Hlotarius & Karolus convenerunt ad Valentianas per mensem Novembrium. Fa-bulæ: Non vidit Valentianas Karolus aliquis ex istis, quos hac ætate nummi repræsentant. Nec ita ineptiret ea ætas, ut portum Valentianis poneret, quæ ad Scaldim amnem sunt, vix navium ibi capacem: Sententia est: Vicesimam Augustodunenses Liberatori Edua, Nonagesimam Carlo Invicto Attulerunt Negotiatores: Institores Sexagesimam Persolverunt Orbis Rectitutori, Tricesimamque. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont apporté le vintième denier au Liberateur de leur ville; les Negocians le quatrevintdixième à l'Invincible Charles: les Merciers ont payé le soixantième au Restaurateur de l'Empire, & le trentième. Vidimus apud D. des Tuillerics, nummos tres integerrimos & affabre factos in primis: Primus habet, VALENCIANIS PORT: uti hic edimus: alter, VALENCIANIS ROT: tertius, VALEN-CIANIS RT. Lege in secundo: Institutes Solverunt Restitutori Orbis Tricesimam. In tertio, Institures Solverunt Restitutori Tricesimam: Gallice: à leur Restaurateur le trentième.

Ibid. 83. VESSIN. Le Blanc, pag. 134 inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia est: Vice-simam Eduæ Servatori Solverunt Illico Negotiatores. Gallice: Les Negocians ont payé sur le champ le vintiéme denier au Conservateur de la ville d'Autun.

Ibid. 84. VIENNA CIVIS. Le Blanc, pag. 133. Vt in Ludovico, sic neque isthic est Vienna civitas cogitanda: & est solœcum Vienna civis; cum civis nomen monetæ sit, ut diximus. Sententia hic est ista: Victori Invicto Edui Negotiatores Nonagesimam Attulerum: Carlo Institores Vicesimam Illico Solverunt. Gallice: Les Negocians de l'Autunois ont apporté le quatrevint-dixième denier au Victorieux Invincible: les Merciers ont payé sur le champ le vintième au Roi Charles.

hic est Viridunum, seu Virodunum, Verdun: sed, ut in Lothario, virdvnvm civis, sic isthic virdvnvm civis, litteræsunt primæ totidem vocum, hac sententia: Vicesimam Institutoris Restitutori Detulerunt, Vicesimam Negotiatores: Vicesimam Mercatores Conservatori Augustoduni Solverunt. Gallice: tribus Imperatoribus.

Les Merciers ont porté le vintième denier à leur Reftaurateur; les Negocians le vintième; les Marchands ont payé le vintième au Conservateur de la ville d'Autun. Alioqui cur ibi CIVIS, isthic CAS scriberetur?

Ejusdem Carli regis, cujus sunt nummi superius allati, sunt & hi qui sequuntut, alia forma inscripti.

Tab. XV. 1. CARLVS REX. Crux in area..)(. In medio, litteris nexis, KARLVS. In ambitu, B1-TVRICES CIVIT. Apud Le Blanc, pag. 138. Non sunt hic Bituriges, Bourges; sed ut supra, in Lothario, BITVRICES: ut ex his litteris exsistat hac sententia: Benemerenti Institutores Tutatori Vicesimam, Restitutori Imperii Centesimam Edui Solverunt: Carlo Invicto Victori i ricesimam. Gallice: Les Merciers ont payé par reconnoissance le vintiéme denier à leur Conservateur: les peuples de l'Autunois le centième au Restaurateur de l'Empire: le trentième au Victorieux Invincible Charles.

Ejusdem formæ sunt nummi sequentes, ibidem.

Ibid. 2. AGVIS VRBS. Non Aix, ut interpretatur Le Blanc; potius enim perspicue scriberetur AQUIS: cum neque Latini umquam, neque Galli, cam urbem Aguas vocarint. Sententia his igitur litteris occulta hac est: Augustodunenses Gratissime Victori Invicto Sexagesimam, Vicesimam Restitutori Benemerenti Solverunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont payé de très-bon cœur le soixantième denier au Victorieux Invincible; le vintième par reconnoissant a leur Restaurateur.

Ibid. 3. BELGEVACVS CIVI. Non Bellovaci, Beauvais, in Belgica: nec Baugé dans la Bresse; in Lugdunensi prima: sed est sententia: Benemerenti Edua Liberatori Gratissime Edui Vicesimam Attulere: Conservatori Vrbis Sexagesimam, Centesimam Invicto Victori. Gallice: Les peuples de l'Autunois ont apporté de très-bon cœur le vintième denier au Liberateur de la ville d'Autun; le soixantième au Conservateur de la ville, le centième au Victorieux Invincible.

Ibid. 4. CLAROMVNT Sic est & apud Paul. Petav. Tab. 22. non pro Claromonte, Clairmont, ut putat Le Blanc, pag. 138. sed est sub istis litteris hac occulta sententia: Carlo L quinquazesimam Augustoduni Restitutori Obtulere Mercatores: Vicesimam Negotiatores Tutatori. Gallice: Les Marchands ont presenté le cinquantième denier au Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun; les Negocians le vintième à leur Protesteur. Ne Claromontem hic aliquis intelligeret, scripsit opisex Claromontem.

Ibid. 5. CLUROMANT. Clairmont, inquit Le Blanc, pag. 138. haud levi errore. Sunt enim totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Carlo L quinquagesimam Vrbis Restitutori Obtulere Mercatores: Augustodunenses Nonagesimam Tutatori. Gallice: Les Marchands ont presenté le cinquantième denier au Roi Charles, Restaurateur de leur Ville: les habitans de la ville d'Autun le quatrevint-dixième à leur Con-

servateur.

Ibid. 6. DORESTADO. Duerstede, inquit Le Blanc. pag. 138. sed magno errore: sunt enim litteræ primæ totidem vocum hac sententia: Decuriones Obtulere Restitutori Edue Sexagesimam, Tutatori Augustodunenses Detulerunt Octogesimam. Gallice: Les Magistrats ont presenté le soixantième denier au Restaurateur de la ville d'Autun, les babitans de la ville ent presenté le quatrevintième denier à leur Conservateur. Ne nomen civitas hic intelligatur, vetat ipsa etiam scripturæ diversitas: nam in nummis legitur, Dorestado, Dorestado, & vico dv-Ristat.

Ibid. 7. METVLLO. Est etiam in Museo nostro. Quid illud sit, diximus in Pipino.

Ibid. 8. NEVERNIS CIVITAS. Interpretandum, ut jam superius diximus,

Ibid. 9. PALATINA MONETA, ut supra, in tribus Imperatoribus.

Tab.

Tab. XV. 10. TVRONIS. Interpretandum, ut su-

Tab. XV. 1. CARLUS REX. .)(. AQVITA-NIA. Le Blanc, pag. 139. n. 8. in Carolo Calvo. Id nomen codem modo interpretandum est, atque in Pipino: quamvis.ex codem numismate occasionem falsarii ceperint comminiscendi, deletum a Carolo Calvo regnum Aquitaniæ fuisse, quod reipsa nullum umquam fuit. Eadem forma nummi.

Ibid. 2. PARISII. Ibidem, pag. 146. in Carolo simplice, n. 4. Interpretandum, ut in Ludovico. Ibid. 1. CARLVS REX FR. .)(. SENONES. Le Blanc, ibidem, in Carolo fimplice, n. 5. Interpretandum ut supra, in Ludovico. Eadem for-

Ibid: 2. METALLO: punctis supra & infra additis. Ibidem, n. 7. & in Museo san-Genovesano, pag. 144. num. 1. ubi cum littera A nectitur prior littera L, recte. Cave autem hic arbitreris unam vocem effe METALLO: funt enim totidem vocum primæ litteræ hac sententia; Mercatores Edui Tricesima, Augustodunenses L quinquagesimam Liberatori Obtulerunt. Gallice: Les Marchands de l'Autunois ont presenté le trentième denier, les babitans de la ville d'Autun le cinquantième à leur Liberateur.

Ibid. I. CARLUS R. Rex. .) (. CARNOTIS. Le Blanc, pag. 146. in Carolo simplice, n. 2. Interpretandum fere, ut jam superius. Carlo Augustoduni Restitutori Negotiatores Obtulere Tricesimam, Infitores Sexagesimam. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentiéme denier au Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun, les Merciers le soixantième.

Ibid. 2. CARLVS REX. Caput laureatum, vultu annorum circiter xxv. .)(. BITVRICES. Ibidem, pag. 139. n. 6. Calvone, an Simplici tribui debeat, non potest Le Blanc definire. Interpretandum ut supra, in Lothario.

Ibid. 1. In monogrammate, KARLVS: in ambitu, GRATIA DEI REX. .)(. In arca, PARIS CIVITA. Le Blanc, pag 146. in Carolo Simplice, n. 3. Non angustize loci prohibent ne scribatur hic integre, PARISII CIVITAS: sed quoniam ex his vocibus ex tantum litter assumuntur, quibus est opus ad hanc sententiam essiciendam: Persolverunt Augustodunenses Restitutori Imperii Sexagesimam: hæc sententia prioris versus: posterioris ista deinde: Carlo Invicto Victori Institores Tricesimam Attulerunt. Gallice: Les habitans de l'Autunois ont payé le soixantième denier au Restaurateur de l'Empire: les Metciers ont apporté le trentième au Victorieux Invincible Charles.

Eadem forma est, sci Dionysii, apud Paul. Petav. Tab. 22. Neque hic est, ut jam supra, sancti Martyris nomen; sed quot funt litteræ, tot sunt voces, in hanc fententiam: Sexagesimam Carlo Invicto Decuriones Illico Obtulerunt: hæc sententia prioris ista: Negotiatores Vicesimam, Sexagesimam Institutes Indixerunt. Gallice: Les Magistrats ont presenté sur le champ le soixantième denier à l'Invincible Charles: les Negocians lui ont decerné le vintième, les Merciers le soixantième. Est littera Y, ut supra, pro littera V sive sola, sive imposita nexaque litterze I. Non urbium modo nomina selegit opisex, quæ possent propolito sibi argumento convenire; sed & celebriorum

in Galliarum Ecclesiis ea ætate sanctorum, Dionysii, Firmini, Gaugerici, Medardi, Philiberti, Quintini, Stephani; & ut in prima zetate vidimus, sancti

Ibid. 2. CARLVS REX FR. Crux in area. .)(. XPISTIANA RELIGIO. Templum fine turribus; in quo crux, & altera in fastigio. Le Blanc, ibidem, n 9.

Eadem forma, hoc est, cum effigie templi sine

turribus,

Tab. XVI. 1. AVRELIANIS. Ibidem, n. 10. & 11. & apud Paul. Petav. Tab 22. Interpretandum, ut diximus in Ludovico.

Bid. 2. REMIS CIVITAS. Le Blanc, ibidem,

n. 12. Interpretandum, ut jam supra.

Ibid. 1. CARLVS REX FR. Crux. .)(. Litteris nexis, CARLVS per C. In ambitu, MEDIOL. Le Blanc, pag. 88. n. 9. in Carolo Magno. Interpretandum, ut in Lothario diximus

Ibid. 2. AGINNO. E Museo nostro. Litteris nexis, KARLVS. Cave autem existimes hic oppidum Agen Garumnæ appositum indicari. Nam illud Agennum scriberetur, nec in tertio sextove casu. Hie sunt totidem vocum primæ litteræ, hac sententia: Aurarium Gratissime Institutes, Negotia-tores Nonagesimam Obtulerunt. Gallice: Les Merciers ont presenté de très-bon cœur le Don gratait en or; les Negotians le quatrevint-dixième denier.

Ibid. 3. TOLVSA. Apud Paul. Petav. Tab. 19. Interpretandum, ut diximus in Ludovico.

Ibid. 4. Litteris nexis, CARLVS per C. In ambitu, KAMERACVS CIVI. per K. quia nihil interest, quomodo in nominibus propriis scribatur fyllaba CA & CO. Sententia est: Karlo Aararium Mercatores Educe Restitutori Attulerunt, Conservatori Vrbis Sexagesimam, Centesimam, Invicto Victori. Gallice: Les Marchands ont apporté le Present en or au Roi Charles Restaurateur de la ville d'Autun; le soixantième denier au Conservateur de leur ville, le centième au Victorieux Invincible. Ex industria scripsit opisex litteram K ut Karlum indicaret hic legi oportere, non in voce CIVI. .)(. SCI GAV-GERICI MON. non pro Moneta, ut vulgo creditur: nam sub his litteris voluit artifex hanc sententiam latere: Sexagefimam Carlo Invicto Gratissime AVGu-ftodunenses Edua Restitutori Indixere: Centesimam Illico. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont decerné de trés-bon cœur le soixantième denier à l'Invincible Charles Restaurateur de leur ville: les Marchands ont presente sur le champ le centième & le quatrevintdixiéme. Est Cameraci quidem inter Ecclesias urbis una S. Gaugerici, S. Gery, sed Collegialis tantum: & colitur is multis aliis locis in Gallia. Affert hunc nummum Le Blanc, pag. 129. in Carolo Calvo.

Ibid. i. Lvca. Le Blanc, pag. 88. n. 10. Sententia est; Liberatori Vrbis Carlo Augustodunenses. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun au Roi Charles Liberateur de leur ville.

Ibid. 2. PAPIA. Ibidem, n. 11. Interpretandum ut in Ludovico. In his duobus nummis pars anterior eadem est atque in AGINO & TU-LVSA.

#### CARLI ejusdem REGIS

#### nummi quidam fingulares.

Tab. XVI.



EMPVS CARLVS REX. Crux in medio. .)(. Templum fine turribus. SENONES CIVITAS. quæ litteræ funt ut fupra interpretandæ. Est hic nummus apud Le Blanc, pag. 146. n. 13. in

Carolo Simplice. Sed priores litteras sic interpretamur: Templum Eduæ Munisicentissime Posuit Vetum Solvens Carlys Rex. Ideirco pictum in aversa pagina Templum est. Hunc nummum argenteum descripsit D. de Peiresc, in Collect. ms. pag. 376. ac recte legit Tempvs, ut & Le Blanc, pag. 147. quamvisejus scalptor imperite scripsit 11 proM.

Ibid. 2. Doms CARLYS REX. Deo Opitulante Mercatores Servavit CARLVS REX. Crux imposita quatuor gradibus. Hinc 5 inde V. Christus Vincit, ut quidem videtur. Victoria enim hic prædicatur de gentibus reportata. .)(. GRIMVALD. Caput Carli regis pileatum, cruce superposita; nam cur alterius, quam regis ipsius, in nummo ejusdem, sculperetur? Corona capiti imposita est, qualis est in nummo Baduelæ regis. Delineavit hunc nummum Le Blanc, pag. 88. n. 14. in Carolo Magno. Posterioris istius inscriptionis hæc sententia est: Glorioso Restitutori Imperii Mercatores Vicesimam, Auguftodunenses L quinquagesimam Detulerunt. Gallice: Les Marchands ont porté le vintiéme denier au glorieux Restaurateur de l'Empire: les babitans de la ville d'Autun, le cinquantième. Sic ingeniosus opifex non civitatum modo, & sanctorum, sed & nobilium virorum nomina inquirebat, adhibebatque, sententiæ quam res & tempus posceret exprimendæ idonea. Fuit enim alioqui Grimualdus vir primariæ nobilitatis in provincia Narbonensi; ut nummus ejus docet a nobis in fæculo Justinianeo descriptus; at longe ante hæc Carli regis tempora. Hoc vero Carli nummo decepti falsæ historiæ conditores, & in his Erchempertus in Chronico, finxere Grimoaldum, cui beneficii titulo Carolus Magnus Beneventum tradiderit possidendum, ut Dominus supremus; quique Carolo fidem eximie servaverit.

Ibid. 3. CARLVS REX FR. In medio, monogramma, KARLVS..)(. MOCONTIA. Apud Le Blanc, pag. 88. n. 8. in Carolo Magno. Cave hic Moguntiam Germaniæ civitatem cogites; quamvis hoc nummo decepti Annalium scriptores Carolum Magnum (perinde ac si Carolus idem atque Carlus esset) venisse Moguntiam sinxerunt. Primæ sunt hic totidem vocum litteræ, hac sententia: Mercatores Ostogesimam Carlo Obtulerunt: Nonagesimam Iutatori Imperii Augustodunenses. Gallice: Les Marchands ont presenté le quatrevintième denier au Roi Charles: les babitans de la ville d'Antun le quatrevint-dixième au Conservateur de l'Empire.

Ibid. 4. KARLVS in litteris nexis..)(. METVL-Lo. Apud Le Blanc, pag. 146. n. 8. in Carolo Simplice. Quid fit METVLLO, jam diximus in Pipino, & alibi.

diademate cinctum, vultus imberbis, annorum circiter triginta: haud multum absimilis ei, qui pingitur in nummo BITVRICES, & in altero GRIMVALD, superius descriptis: sed dissimillimus omnibus, qui in sigillis vulgo exhibentur, quippe falsis: cujusmodi illud est S. Maximini ad Treveros, editum a Papebrochio, tomo 2. April. post pag. 12. Sententia situatistius hæc est: Carlus Rex Educrum

Tutator, Liberator Augustedunensium Negotiatorum ET Restitutor. Gallice: Charles Roi, Protecteur des peuples de l'Autunois, Liberateur des Negocians de la ville d'Autun, & leur Restaurateur. Idcirco littera N productior ceteris est; quoniam Negotiatorum nomen est in eo titulo præcipuum, post Carli regis no-, men. Bis scribi e r in tam brevi epigraphe, aut statim post nomen Carli regis, superfluum & ineptum cst; nisi sint cæ duæ priore loco primæ litteræ totidem vocum. A prædonum & externorum hostium incursionibus Carlus Rex Negotiantes liberavit, atque ita restituit Mercaturam. Lepidus error veterum fuit, si hoc nummo inspecto finxere inde Langobardos: quod nomen in autographis legi sæpius quam Longobardos, Mabillonius testatur. At sictum utrumque nomen est, ut postea dicemus. .) (. Vicoduristat. Non vici alicujus id nomen est: (nam quis prudens existimet, in vicis suisse Monetas, sive officinas aureis cudendis?) sed sunt ibi primæ totidem vocum litteræ, hac sententia: Victori Invicto Carlo Obtulere Decuriones Vicesimam, Restitutori Imperii Sexagasimam, Tricesimam Augustoduni Tutatori. Gallice: Les Magistrats ont presenté le vintième denier au Victorieux Invincible Charles; le soixantiéme au Restaurateur de l'Empire; le trentième au Conservateur de la ville d'Autun. Confer cum his ea quæ diximus in DORESTADO. Solidus hic aureus perpulcher est & singularis in Cimelio D. de Pontcarré, Protopræsidis in Senatu Rotomagensi: effigiem aurei istius in cera expressam habemus.

lbid. 6. Lugtioviex. Hocest; L quinquagesimam Victori Gratissime, Tutatori Imperii Obtulere Vicesimam Institores, Edui Xdecimam. Gallice: Les Merciers ont presenté de très-bon cœur le cinquantième denier au Vittorieux, le vintiéme au Conservateur de l'Empire; les peuples de l'Autunois le dixième. Tutator ille Imperii rex Carlus est; cujus monogramma in media nummi area est. .) (. BAVDONSOVT. Hoc est, Benemerenti AV gustodunenses Decimam Obtulerunt; Negotiatores Solverunt Octogesimam Vrbis Tutatori. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont presenté le dixième denier à leur bienfacteur: les Negocians ont payé le quatrevintième denier au Conservateur de leur ville. Est apud Le Blanc, pag. 139. n. 6. ubi hunc & similes alios quatuor sequentes nummos accuratissime delineatos esse testatur, nec tamen a se intellectos, his verbis: Ceux qui voudront s'appliquer à les déchiffrer, peuvent s'assurer, que les originaux sont très entiers, & qu'ils sont gravez exactement.

Ibid. 7. VIVVMQVSVAITV. Hoc est, Vicesimam Invisto Victori Vltro Mercatores QVinquagesimamque Solverunt: Vrbis Augustodunensis Imperiique Tutatori Vicesimam. Gallice: Les Marchands ent payé le vintième & le cinquantième de leur plein gré au Victorieux Invincible: le vintième au Conservateur de la ville d'Autun & de PEmpire. .)(. In monogrammate, KARLVS. In ambitu, IPAITVIVIOVIVM. Hoc est; Institutes Persolverunt Aurarium Imperii Tutatori: Vicesimam Invicto Victori Obtulerunt: Vicesimam Vltro Mercatores. Gallice: Les Merciers ent payé le Present en or au Conservateur de PEmpire; ils ont presenté le vintième denier au Victorieux: Invineible; les Marchands le vintième de leur plein gré. Est apud Le Blanc, pag. 139. n. 4.

1bid. 8. CARLVS REX. .)(. In medio, monogramma, KARLVS. In circuitu; RIAIIAIRIO.

Ho

Hoc est; Restitutori Imperii Augustodunenses Institutores Illico Aurarium Indixere: Restitutori Institurum Ostogesimam. Gallice: Les Merciers de la ville d'Autun ont decerné sur le champ le Present en or au Restaurateur de l'Empire; & le quatrevint-dixième denier au Restaurateur des Merciers. Est apud Le Blanc, ibidem, n. 2.

Tab. XVI. 9. In medio, monogramma, KARLVS.In ambitu, TIAIIAI-IAEIO. Hoc elt; Tutatori /mperii Augustodunenses Institores Indixerunt Aurarium; Mercatores Augustodunenses Eduique Illico Obtulerunt. Gallice: Les Merciers de la ville d'Autun ont decerné le Present en or au Conservateur de l'Empire: les Marchands de la ville d'Autun & ceux de l'Autunois l'ont presenté sur le champ. Hic littera 1-1 est pro m: ut forte in nummo inscripto, TEIIPVS CARLVS REX. .) (. RAVGIO PALATIO. Hoc cit: Refiitutori AVGustoduni Institores Octogesimam Persolverunt: Aurarium L quinquagesimamque Augustodunenses Tutatori Illico Obtulerunt. Gallice: Les Merciers ont payé le quatrevintième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: les babitans ont presenté le Don gratuit en or & le cinquantième denier sur le champ à leur Conservateur. Est apud Le Blanc, pag. 139. n. 3. Confer nummum superius inscriptum, compen-DIO PALACIO.

Ibid. 10. In medio, monogramma, KARLVS. In ambitu, ODATAOIIIEX. Hoc est: Octogefmam Decuriones Augustoduni Tutatori Aurariumque Obtulerunt: Indixere Illico Institores Edui Xdecimam. Gallice: Les Magistrats ont presenté le quatrevintième denier & le Present en or au Conservateur de la ville d'Ausun: les Merciers de l'Autunois lui ont decerné sur le champ le dixieme denier. .)(. Revounsur. Hos est: Restivatori Edua Vivesimum Cives, Vicesimam Negotiatores Solverunt Prbis Tutatori. Gallice: Les Bourgeois ont payé le vintième denier au Restautateur de la ville d'Autun: & les Negocians le vintième pag. 139 n. 5. Ex his autem nummis omnibus liquet aperte, omnes Caroli & Carli expeditiones & victorias finibus Eduorum undecumque tutandis consticiste: expediciones in Saxonia, Hispania, aliisve locis, fabulosas, & (ut vocant) Romanenses esse.

Ibid. 11. In media area, METALLVM: ut in Ludovico non semel. .)(. METVLLO; ut dictum jam est in Pipino Est apud Le Blanc, pag. 88. n. 7. ubi Carolo tribuit, quem Magnum vocant.

Ibid. 12. In medio, monogramma, KARLVS. In ambitu, GRACIA DEI REX. .) (. TORNODOR CASTEL. Apud Le Blanc, pag. 134. inter ignotos Caroli Calvi nummos. Sententia hic ista est; Tricesimam Orbis Restitutori Negotiatores Obtulerunt: Decimam Orbis Restitutori Cives sugustodunenses Solverunt: Tutatori Eduæ L quinquagesimam. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Restaurateur de l'Empire: les Bourgeois d'Autun ont aussi payé le dixième denier au Restaurateur de l'Empire; le cinquantième au Conservateur de la ville d'Autun. Hoc nummo decepti Gregorius Turonensis, & alii, quos appellat Hadr. Valesius in Notitia Galliæ, pag. 550. Tornodorensem pagum nuncupavere, qui Tonetrensis debuit appellari, Tonnerve en Bourgogne.

Ibid. 13. ATRASI CI. Hoc est; Augustodunenses Tricesimam Restitutori Augustoduni Solverunt: Institures Centesimam Indixerunt. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ent payé le trentième denier au Restaurateur de leur ville: les Merciers lui ont decerné le centième. Est apud Le Blanc, pag. 134. in-

ter ignotos Caroli Calvi nummos.

Ibid. BRUNDVNSVT: & in medio, monogramma Karli. Benemerenti Restitutori Vrbis Negotiatores Detulere Vicesimam: Nonagesimam Solverunt Urbis Tutatori. Gallice: Les Negocians ont porté par reconnoissance le vintième denier au Restaurateur de leur ville: ils ont payé au Conservateur de la ville le quatrevint-dixième denier. Est ibidem inter ignotos Caroli Calvi nummos. Ex Brundusio Italiae civitate voluit opifex aliquid efficere, ut de Mediolano, Luca, Papia, & multis Galliæ civitatibus: non potuit, mii Bryndynsyt scriberet. .)(. Ovdityoirs. Sententia hic ista est: Octogesimam Vitro Decuriones Imperii Tutatori Vicesimamque Obtulere: Imperii Restitutori Sexagesimam. Gallice: Les Magistrats ont presenté de leur plein gré le quatrevintième 🗗 le vintiéme denier au Conservateur de l'Empire: au Restaurateur de l'Empire, le, soixantième.

#### CARLVS idem IMPERATOR.

Ulto pauciores nummi occurrunt, in quibus idem Carlus Imperator est appellatus. Hi nimirum:

Tab. XVI. 1. CARLVS IMP. AVG. Imperator Augustus. .)(. In medio, litteris in crucem nexis, KARLVS. In ambitu, AVTISIDER CIVIS. Le Blanc, pag. 92. n. 9. Sententia est: Augustodunenses Vicesimam Tutatori Imperii Solverunt: Instituters Decimam Eduæ Restitutori: Carlo Invicto Sexagesimam. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le vintième denier au Conservateur de l'Empire: les Merciers le dixième denier au Restaurateur de la ville d'Autun: le seixantième au Victorieux Invincible Charles.

Ibid. 2. CARLVS IMPR. Imperator: ut in Ludovico Pio. .)(. Tolosa civi, in ambitu. Sententia est: Tricesimam Orbis Liberatori Octogesimam-que Solverunt Augustodunenses Carlo Invicto Victori. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont payé le trentième denier & le quatrevintième au Liberateur de PEmpire, le Victorieux Invincible Charles.

Tab. XVII. 3. CARLYS IMP. AVG. .)(. BITVRICES CIVIT. Ibidem, n. 10. & in Museo nostro. Interpretandum, ut in codem Carlo rege

lbid. 4. CARLVS IMP. AVG. .)(. NEVER-NIS CIVIT. lbidem, n. 12. Interpretandum

ut supra in Carlo rege, demptis duabus postremis litteris.

Ibid. 5. Litteris nexis in crucis formam, CAR-LVS. In circuitu, GRATIA DEI IMPERAtor. .) (. TORNANDORT. Tonnerre en Bourgogne, inquit Le Blanc, pag. 92. n. 3. Prave: aliud enim Tornodorum, (quamquam nec ipfum est quod vocant Tonnerre:) aliud Tornandort. Hic primæ quoque sunt totidem vocum litteræ, hac sententia: Tricesimam Orbis Restitutori Negotiatores Attulerunt: Nonagesimam Decimamque Orbis Romani Tutatori. Gallice: Les Negocians ont apporté au Restaurateur de l'Empire le trentième denier: le quatrevintième & le dixième au Conservateur de l'Empire Romain.

Ibid. 6. In medio, KARLVS: in circuitu, GRAZTIA DEI INT. Imperator, Negotiaterum Tutator: le Protesteur des Negocians: dum scilicet a sinibus Eduorum hostes & prædones arcet. .)(. Sci QVINTINNO. Le Blanc, pag. 92. n. 13. Ne S. Quintini nomen sive superius, sive isto loco, intelligatur, admonet hoc loco opisca, dum sci QVINTINNO scribit

scribit. Est igitur isthic hæc sententia: Servatori Carlo Invicto DV inquagesimam Institures Nonagesimam manque, Tutatori Imperii Negotiatores Nonagesimam Obtulerunt. Gallice: Les Merciers ont presenté le cinquantième denier & le quatrevint-dixième à l'Invincible Charles leur Conservateur: les Negocians le quatrevint-dixième au Conservateur de l'Empire.

Ex his Carli nummis, aliisque Caroli utriusque, fabula in primis refellitur, a Dudone primum, utse voluit appellari, Decano S. Quintini conficta, homine prorsus αθέω, ut alibi ostendimus, & fabuloso scriptore, vt alii ante nos dixere verissime. Fabula, inquam, illa refellitur, qua denatam Rolloni Normannorum duci a Carolo simplice Britanniam comminiscitur. Quo dicto improbus nihilaliud intellexit, ut mentiens verum diceret; quam a Christo Deo datam fuisse duci Judæorum Judæam.

Ditio certe Regum & Imperatorum, quos secundæ stirpis appellarunt, iis dumtaxat per se regionibus continebatur, quas terras Imperii in Galliis tunc appellabant; hoc est, Narbonensi prima, secunda, & tertia; & Lugdunensi prima, nec tota: quamquam & ipsa Narbonensis suis jam parebat Comitibus, & quidem pluribus. Quantum fint igitur Annales fabulosi, qui circumferuntur, quosque homines otiosi describunt, & oratione exornant vel amplificant, quis qui eos vel leviter percurrerit, & cum hac nostra nummorum veterum interpretatione contulerit, non statim intelligat, & obstupescat? Quis in orbe judex vel unus municipalis, cui quidem mens integra sit, talium testimonio scriptorum, quorum auctores alii ignoti incertique fint, alii ficta habent nomina vel supposita, agrum vel jugeri unius alicui præ alio adscribendum putet? Nullam in foro vel Curia aut Senatu fidem obtinent ejusmodi scripta hominum privatorum: Hæc tamen recentes five Critici five historiarum scriptores velut Apollinea oracula proferunt; quorum testimonio jura prisca Regum in provincias vel statuunt vel imminuunt. O genus hominum Reipublicæ certe pestiserum?

#### nummus adulterinus,

Tab. XVII.



Ominus noster Karlus Imperator Augustus, Rex Francorum & Longobardorum. Capite laureato, vultu imberbi: id quod Gretsero mirum videtur, tomo 111. de Cruce, pag. 111. & 112. ubi hunc nummum argen-

teum profert. Sed recte negat Le Blanc, pag. 93. velle se eum probum agnoscere, quamvis a Gretsero & Octaviano Strada profertur, cum nullum usquam similem viderit. Deceptum putamus Gretserum ab Octaviano Strada, quem norunt cruditi falsos con-fuevisse nummos describere. Illis temporibus, & in illa Romani Imperii quamvis evanidi forma, nemo fimul Imperator idem & Rex fuit: sed supra reges & regium titulum fuit Imperator: quamobrem in nummis finceris nullus IMP. idem & REX est. Reges, inquam, in Imperio, hoc est, in provinciis Gallice tunc adhuc Romani Imperii formam vel umbram retinentibus, sub Imperatoribus suere, ut & Comites, & nunc funt sub Rege Gubernatores Provinciarum, sed utrique pariter ab Imperii Comitiis constituti. Deinde in nummo inscripto XRISTIA-NA RELIGIO, scribi non debuit, D. N. Dominus noster; cum Dominus esse Christianæ religionis nemo certe possit. Hunc titulum, D. N. solæ civitates ex scribunt, que colere precipue jubentur Augustum. Denique tum sictum arbitramur regnum

Longobardorum, quam esset Picardorum; quantumvis in multis monumentis, ac præsertim Diplomatibus, Carlus vel Carolus Rex Francorum dicatur, & Longobardorum. In his haud postrema censeri tria debent, quæ Mabillonius affert in libro De Re Diplomatica, pag. 507. & 512. Idem illis initium est, magnifica titulorum expositione: Karolus Serenissimus Augustus, a Deo coronatus, Magnus, Pacificus, Imperator, Romanum gubernans Imperium, qui & per misericordiam Dei Rex Francorum & Longobardorum. Simile est privilegium, quod est in Monum. Paderborn. pag. 327. Mabillonio, pag. 74. & Cointio, tomo 7. pag. 825. non uno nomine suspectum, hoc titulo: In nomine sancta & individua Trinitatis, Karolus Imperator Augustus, Romanum gubernans Imperium, qui & Rex Francorum & Longobardorum, nec non modo dominator & Saxonum. Minus superbum, sed haud minus falsum exordium diplomatum aliorum ejusdem Caroli Magni, hac formula, quæ est in diplomate pro Ecclesia Aretina, a-pud Ughellum, tomo 1. Italiæ sacræ, pag. 460. Karolus Dei gratia Rex Francorum, & Romanorum, & Longobardorum. Longobardorum rex nullus fuit: Rex Romanorum dictus est nemo ante sæculum x11. In nummis ne semel quidem aliter Carlus Carolusve inscribitur, quam Rex Francorum, hoc est, civitatum, ut diximus, liberarum.

# CARV $\mathbf{R} \; \mathbf{E} \; \mathbf{X}$

Tab. XVII.



corrupto in Thesauro Regio, & apud Le Blanc, pag. 88. n. 10. in Carolo Magno. Nos impressam in cera effi-

giem nummi servamus. Verum ut Carlus a Carolo, fic est ab utroque diversus Carulus; quamvis ex ea-

ARVLVS REX. .) (. FLA- | dem omnes Gallica gente, sed varia nominis ejusdem LVCA. Est ex auro inflexione voluere alii distingui ab aliis; quemadmodum nunc variis cognominibus a ditione aliqua petitis discriminantur ejusdem familiæ Principes. Unde autem Lucensis civitas in Tuscia sit Flavia appellata, aut Caruli solius nomine nummos habeat inscriptos. dici omnino non potest, nam Flavii nomen accepisse Longobardos reges, æque fabulosum est, ac si

dicatur Princeps aliquis exterus Borbonium le nuncupare: præterquam quod inter fabulas regnum Longobardorum rejiciendum esse inferius ostendemus.
Lusti igitur in his quoque nominibus Monetarius
Augustodunensis: qui vidit ex totidem vocibus, quot
hic litteræ sunt, hanc sententiam exsistere: vel
(quod idem est) ex hac sententiam exsistere: vel
(quod idem est) ex hac sententia Flaviæ Liucæ nomen: Fabri Liberatori Augustoduni Vicesimam Indixere: Aurarium L quinquagesimamque Victori Carulo
Augustodunenses. Gallice: Les Artisans ont decerné
le vintième denier au Liberateur de la ville d'Autun:
les babitans de la ville d'Autun le Present en er, &
le cinquantième denier au Victorieux Charlot.

Anterioris paulo temporis videtur esse triens aureus, qui in Collectionibus m s s. D. de Peiresc, pag. 159. inscriptus legitur: D. N. DISIDERIVS REX..)(. FLAVIA MEDIOLANO. Unde autem huic civitati Flaviæ nomen? & cur non Flavio, potius, quam Flavia sodomäs scribitur? aut cur in tertio sextove casu? Sententiam hanc scilicet occuluit sub

litteris istis opisex: Fabri Liberatori Augustoduni Vicesimam Attulerunt: Mercatores Edui Decimam indixerunt: Orbis Liberatori Augustodunenses Nonagesimam Obtulerunt. Gallice: Les Artisans ont apporté le vintième denier au Liberateur de la viile d'Autun:
Les Marchands de l'Autunois ont decerné le dixième
denier: les habitans de la ville d'Autun ont presenté le
quatrevint-dixième denier au Liberateur de l'Empire.
Non est Flaviaz cognomen cum Mediolano conjunctum in nummis Ludovici Imp. & Carli regis: cur
in isto tantum, nisi quia ob allatam sententiam tunc
facto opus id suit?

Hactenus igitur appellavimus Principes, quorum ex nummis inspectis nomina tantum accepere fassarii, deinde iisdem multiplicatis longam contexuere seriem Regum ac Principum secundæ stirpis, ut vocant. Historiam enim conslare propositum eis suit, annorum quadraginta sere supra ducentos, insignem multis ac præclaris rerum eventibus: cum plures reipsa Reges non suerint illa ætate, quam hi decem:

PIPINVS CARLEMANNVS, cum fratre, qui CAROLVS
Rex
Francorum.

PIPINVS F. Rex: de patris nomine.

Lypovicys
Rex,
postes
imp.

Lotharivs REX, postea IMP. Carolys F. CARLEMANNVS F. REX, cum de patris nomine, fratre Imperatore. REX FR. Nomen ei postca IмP. de patrui nomine CARLVS F. REX FR. postea IMP. CARVLUS F. REX.

# ROBERTVS REX.



Ost Carlum Imperatorem & Carulum regem, stirpe ea (ut videtur) desiciente, desiere aliquandiu in prima Lugdunensi esse reges; donec constitutus est a Romanis Gallisque ibi degentibus, cum regis titulo Rober-

tus: quem idcirco primo loco ponimus, quod in nummo suo monogramma nominis sui exhibeat Carli regis & Imperatoris monogrammati simile: nec talis formæ deinceps fere monogramma sui nominis exhibeant reges in nummis suis.

Tab. XVII. ROBERTUS GRACIA 10-1 (Dei) REX. .)(. AVRELIAN(18) CI. Nihilo magis isthic civitas Aurelianensis est, quam in Carlo rege: sed est hic ista sententia: AV gustodunenses Restitutori Edua & quinquagesimam Illico Attulerunt: Nonagesimam (Institutores Solverunt) Conservatori Imperii. Gallice: Les babitans de la ville d'Autun ont apporté sur le champ le cinquantième denier au Restaurateur de leur ville: les Merciers ont payé le quatrevint-dixième au Conservateur de l'Empire. Nummum hunc Roberto Hugonis (ut aiunt) silio tribuit Le Blanc, pag. 156. n. 5. nos verisimilius priori, ob nummi fabricam; que vicina Carli regis tempora maniseste designat, ut diximus. Est Roberti nomen in Burgundionum Ducum gente frequens, post Odonis & Hugonis nomina tertium.

#### BOZOREX.

SEquitur Bozo. Nec tamen dictus ille est Rex Francorum, ob tenuitatem forte ditionis.

Tab. XVII. BOZO GRACIA DEI REX. .)(.
VIENNA CIVIS. Apud Le Blanc, pag. 136. Jam
supra monumus, Vienna civis, soloecum esse, cum
civis in nummis genus monetæ sit, non nomen significans incolas civitatis. Itaque ut in Ludovico & Carolo, sic isthic eæ sunt aliter interpretandæ litteræ:
Vicesimam Institutes Edua, Negotiasores Nonagesimam

Attulerunt, Centesimam Invisto Vistori Solverunt. Gallice: Les Merciers de la ville d'Autun ont apporté le vintième denier, les Negocians le quatrevint-dixième; ils ont payé le centième au Vistorieux Invincible. Hoc nummo decepti falsarii veteres Bosonem secere regem in primis tertiæ Narbonensis, & vicinarum provinciarum; sicto etiam ad ejus inaugurationem numeros so episcoporum concilio.

RODVL

#### RODVLFVS REX.



Uccessit in Lugdunensi prima Rodulfus Rex; Burgundus quidem, ut nomen docet; sed neque ipse Francorum Rex appellatus. Testes qui seguuntur nummi.

Tab. XVII. 1. RODVLEVS N CLIT. Rodulfus, non ut Le Blanc interpretatur, Inclitus : sed, Negotiatotorum Conservator, LIberator, Tutator. Gallice: Rodulfe Conservateur, Liberateur, Protesteur des Negocians: ut fere in nummo Carli regis aureo. In media area, REX. Rodulfum Exaudi Xristo. .)(. SE-NONIS CIVITAS. Le Blanc, pag. 145. n. 4. Nihilo magis isthic, quam in præcedentibus, Senonensis civitas est cogitanda, cum solœcum sit: sed sic istud est interpreundum: Servatori Edua Nonagesimam Obtulerunt Negotiatores, Institores Sexagesimam: Centesimam Invicto VIctori Tricesimamque Augustodunenses Solverunt. Gallice: Les Negocians ont presenté le quatrevint-dixiéme denier à leur Conservateur, les Merciers le soixantième : les habitans de la ville d'Autun ont payé le centieme & le trentième denier au Victorieux Invincible.

Ibid. 2. Rodes Rex. Rodulfus Rex. In medio rursum R. Rodulfus. .)(. LINCNEVTS. Non, ut existimat Le Blanc, pag. 146. transpositis litteris opisicum incuria, Inclitus: sed hæc sententia primis singularum vocum litteris expressa: Liberatori Negotiatores Contulere Nonagesimam: Centosimam Vrbis Tutatori Solverunt. Gallice: Les Negocians ont porté le quatrevint-dixième denier à leur Liberateur: ils ont payé le centième denier au Conservateur de leur ville.

Ibid. 3. RODVLFVS. .)(. LVCVDVNVS. Sententia est hujusmodi: LVgdunenses Conservatori Vrbis Detulcre Vicesimam, Nonagesimam Victori Solverunt.

Gallice: Les Lionneis ont presenté le vintième denier du Conservateur de leur ville: les peuples de la Province ont payé le quatrevint-dixième denier, & lesoixantième, au Victorieux. In medio S. Secusiani, ut recte conjecit Le Blanc, apud quem hic nummus est ibidem, n. 5. Plinius, libro iv. sect. xxxii. Secusiani liberi, in quorum agro colonia Lugdunum. Nisi esset hæc tituli sententia, quam afferimus, non scriberent certe Lugdunenses L v C V D V N V S, quod est solœcum & barbarum, sed L v G D V N V M, ut superius non semel vidimus, quamvis non ibi pro nomine civitatis.

Ibid. 4. Est in Collectionibus D. de Peiresc nummus inscriptus; RODVLFVS +...)(. TVRONVS quod est per se soloccum, si unica vox esse creditur: sed subest his litteris ista sententia: Tricesimam Vrbis Restitutori Obtulere Negotiatores, Victori Sexagesimam. Gallice: Les Negocians ont presenté le trentième denier au Restaurateur de leur ville, le soixantième au Victorieux.

Exstare Mabillonius dicit, pag. 416. in archivo Cœnobii S. Vincentii Laudunensis, diploma Rodulfi Regis, sed sine anni nota: falsario scilicet metuente, ne ex alio simili instrumento mendacii argueretur:) addito monogrammate.



At nullum in nummis Rodulfi monogramma est. Incipit diploma ab his verbis: In nomine fancta & individua Trinitatis. Rodulfus divina ordinante providentia Rex Francorum, &c. At neque Rex Francorum fuit, ut diximus: neque illa formula, In nomine fancta & individua Trinitatis, recepta in usum est ante sæculum xiv.

#### O D O R E X.



N Burgundia regnavit Odo: quem nomen ipsum Odonis fuisse docet e primaria Burgundiæ gente, quæ postea Ducatum ibi obtinuit. Ejus sunt nummi sequentes.

Tab.XVII.I.O DO GRATIA DEI REX..) (.ANDECAVIS CIVITAS. In Museo nostro, & apud Le Blanc, pag. 145. n. 1. &. 2. Septentia est, sere ut in Carlo rege: nam ibi civits tantum scribitur, hic civitas. Augustodunenses Negotiatores Detulere Edua Conservatori Aurarium; Victori Invicto Sexagesimam: Cives Vicesimam Intatori Augustoduni Solverunt. Propterea scripsit hic quoque opisex ANDECAVIS, non ANDEGAVIS. Gallice: Les Negocians de la ville d'Autun ont porté le present en or au Conservateur de leur ville; le soixantième au Victorieux Invincible: les Bourgeois ont payé le vintiéme denier au Protecteur de la ville d'Autun.

Ibid. 2. Odo Rex, in monogrammate: in circuitu, MISERICORDIA DEI. .)(. BLESIANIS CASTRO. Ibidem, n. 3. scalptor ibi scripsit, Besianis, magno errore. Nummi effigiem habemus expressam in cera, ex Thesauro Regio. Interpretanda hæc inscriptio est, ur fere in Carlo rege: Benemerenti Liberatori Eduæ Sexagesimam Indixite Augustodunenses Negotiatores: Imperii Servatori Centesimam Aurariumque Solverunt: Tricesimam Restitutori Orbis. Gallice: Les Negocians de la ville d'Au-

tun ont decerné le soimantième denier au Liberateur de leur Ville: ils ont payé le centième & le Present en or au Conservateur de PEmpire: au Rostaurateur de l'Empire, le trentième.

Ibid. 3. Odo rex s fr. Odo Rex Servator Francorum. Gallice: Eudes Roi Conservateur des Francs. Franci hic funt, ut diximus, apud quos fervi nulli nascuntur aut fiunt; sed sunt omnes conditionis liberæ. Sic solæ tunc erant in Galliis provinciæ, quæ Imperii dicebantur: ex quibus tamen sola Burgundia, sive Lugdunensis prima vera, Odoni parebat. .)(. Tolvsa civi. Ut in Ludovico Imp. diximus, non scriberent Tolosates TOLVSA, nec Tolvsa civi, cum sit solœcum: sed hanc opisex voluit esse sententiam, Tricesimam Obtulere Liberatori Vrbis Sue Augustodunenses, Centesimam Invicto Victori. Gallice: Les habitans de la ville d'Autun ont presenté le trentième denier au Liberateur de leur ville; le centième au Victorieux Invincible. In medio, prima Odonis littera quater posita, quemadmodum in nummis aureis sub Ludovico Magno percussis, quater est prima nominis littera, 🚜 Est hic Odonis nummus argenteus in Musco nostro. Non habuit quidquam Odo extra Burgundiam, ac ne Parisiis quidem: falso proinde (præter alia pluri-rima) ejus præcepto pro cœnobio S. Germani apud Autisiodorum, quod descripsit ex chartario ejusdem loci Mabillonius, pag. 556. tit. cxx. subscribitur,

Actum Parisius civitate. Citra Burgundiam liberæ civitates suis vixere moribus: quædam suos sibi præfecere Comites, aliove nomine Judices: donec apud Aurelianos primum sub Philippo I. deinde & Parisiis Regis nomen est institutum, exiguis istis tunc regionibus regno circumscripto. Tunc paulatim & provinciæ coaluerunt ex consociatis civitatibus, & sibi nomina imposuere, Comites sibi simul Ducesve præfecere. Id vero cum lateret scriptoribus rerum Francicarum sæculo decimo quarto in perniciem Religionis sacrosanctæ natis, sinxere illi, ut diximus, sub Carolo simplice, ut appellarunt, omnes provinciarum Præfectos, Urbiumque paulo insigniorum Comites, regiæ potestatis jugum veluti conspirante consensu excussisse; quod est plane commentitium & incredibile.

Tab. XVII. 4. Estapud Le Blanc, pag. 145. nummus postremus, cujus in area Rox scribitur. Hunc ille Roberti regis esse credidit, magno errore. Est enim ibi Rox pro Respice Odonem Xristo: ut supra in Rodulfi nummo REX est pro Rodulfum Exaudi Xristo. Et gemina præterea littera O quadra-

ta pingitur, supra infraque, pro Odo. .)(. BITV-RICES CIVITA. Ut in Lothario & Carlo rege, sic neque isthic BITVRICES Bituriges sunt, qui Gallis Bourges & Berruyers: sed sub his litteris latet hac sententia: Benemerenti Institutores Tutatori Vicesimam; Restitutori Imperii Centesimam Edui Solverunt. Centesimam Invisto Victori, Imperii Tutatori, Augustodunenses. Gallice: Les Mertiers ont payé par reconnoissance le trentième denier à leur Protecteur: les peuples de l'Autunois le centième au Restaurateur de l'Émpire: les habitans de la ville d'Autun au Victorieux Invincible leur Conservateur, le centième.

Ergo quantum conjicere licet ex sola contemplatione nummorum, aliquanto post Caroli stirpem intervallo, suere hi reges quatuor, æræ Christianæ sæculo decimo, sed in Burgundia & sola: Robertus, Bozo, Rodulfus, Odo. Et illi quidem nobis videntur sæculum Christi decimum sere clausisse; undecimum autem aperuisse Hugo, de quo postea dicturi sumus. Nummi vero hactenus recensiti in secunda ætate, numero sunt 253.

#### DE PICTURA LATERANENSI,

#### quæ Carolum M. exhibere creditur.



Lemannus in Parietinis Lateranensibus, initio quidem operis, Tab. 111. arcum musivi operis exhibet integrum, & post eum tam Ciampinus, tomo 2. Veterum Monum. pag 128. quam Papebrochius, tomo 2. Junii,

die 22. pag. 581. 582. At idem Alemannus, pag. 70. eamdem picturam repræsentat ex parte tantum sinistra; & post eum D. Le Blanc, in Dissertatione Historica de quibusdam nummis Caroli Magni, pag. 36. Hæc pars sinistra prius a nobis exponenda est, quoniam ad Carolum M. creditur perunere, sed magno errore. Exhibetur illa seorsum a Papebrochio, pag. 582. Creditur S. Petrus sedens dare dextra manu claves Leoni Papæ, sinistra vexillum Carolo M. Regi: quoniam superne scriptum est, scs petr vs: supra caput & a latere Pontssicis, scissim vs d. N. Leo pp. supra caput autem Regis scriptum est, d. N. carvlo regi.

At picturam esse vetustam quidem existimamus, sæculi nempe duodecimi: verum sæculo xiv. jam senescente, cum citissime, adjecta ea sunt nomina, quæ superscripta leguntur, ab homine vel imperito & mendace, vel quem sicti jam annales in errorem induxerint. Qui ibi dicitur scs petrvs, datque genussectenti Duci vexillum, cujus in apice est cuspis, Petrus quidem est. Nam & pallium Pontiscale gestat; & claves tres genibus ipsius impositæ, vel quasi repositæ in siau, Divum Petrum denotant, cui dictum est ter a Domino, Pasce: ut & nimbus lucidus, qui circum caput ipsius pictus cernitur.

At is qui scribitur, scissimus d. N. Leo PP. non est leo 111. quippe cum nec illius avo, ac ne quidem leonis ix mos suerit appellari Dominum summum Pontisicem, sed Domnum Apostolicum. In nummis est PAPA dumtaxat. Nec pallium denique, quod ei datur, insigne summi Pontisicatus proprium est, sed archiepiscopis commune. Est igitur hic non Leo Papa; sed archiepiscopus, qui a sancto Petro pallium accipit reverenter; quemadmodum e regione ab eodem accipit Dux belli

vexillum; ut tamquam miles Ecclesiæ ditionem ejus recipiat a Saracenis.

Nam quæ illius capiti, qui vexillum accipit, legitur superscriptio, ea recens & inepta est: nempe D. N. CARVLO REGI. Cur enimvero non est in recto casu CARLVS, ut LEO? aut vicissim, cur non LEONI scriptum est, ut CARVLO? Nam suum utrique dar insigne, qui sedet: alteri pallium archiepiscopale dextra, alteri sinistra vexillum. Nesciebat deinde pictor imperitus, alium esse in nummis antiquis Karlum regem, cujus unicus nummus exstat; alios ab isto diversos, quorum plurimi in Cimeliis nummi exstant, tum Carolum, tum Carlum, reges Francorum, eosdemque postea Imperatores.

Nummum quidem affert Alemannus, pag. 135.

+ KARVLVS REX R.)(. METVLO. Sed fallit, aut fallitur. Nummum ipsum ex argento habemus, & pinxere alii, in quo scriptum est; carlvs Rex fr.)(. METVLO. Nec Rex Romanorum eo ævo ullus fuit. In acrostichide, quæ dicitur esse epistola Hadriani Papæ ad Carolum Magnum regem, & in antiquis exemplaribus ejus Codici Canonum præsigitur, legitur similiter, Domino ECCEL, FILIO, CARVLO MAGNO REGI HADRIANVS PAPA. Sed setus is est sæculi cum citissime decimi quarti.

Denique illa tabella manifeste significat, uno eodemque tempore pallium uni, quo vexillum alteri, datum suisse: id quod de Leone tertio & Carolo Magno, præsertim cum Rex tantum hic esset, dici non potest. Nec Carolus Magnus is fuit, quem secisse regem vel exercitus ducem, aut Divus Petrus, aut summus Pontisex dici vere possit. Princeps vir ille quidem, qui vexillum hic accipit, pileo tegitur tantum, qui Comitem vel Ducem denotet; non corona, quæ Regem, vel diademate cum gemmis. Non est ergo Carolus Rex; sed (ut quidem conjicimus) Rogerius I. Comes, qui pater Rogerii II. Siciliæ regis primi. Is bello præsicitur a B. Petro, hoc est, a summo Pontisice Petri successore, ut pulsis Saracenis Archiepiscopum Panorni constituat.

Huic picturæ subjecta veluti basis est, in qua

scripsit aliquis imperitus & mendax, cum affectatione putida vetustatis ac barbariei, ut apud Ciampinum legitur:

> BEATE PETRVS DONA VITA LEONI PP E BICTO Ria carvlo regi dona.

Illa penicillo ducta linea super litteram A, ut idem valeat ac syllaba AM, recentioris est ævi. Affectata rurlum barbaries est in voce BICTORIA spro Victoria: quod est ab ore Romano prorsus abhorrens; ac ne semel quidem occurrit in nummis antiquis, qui Junt cum Victorize nomine innumeri.

Denique non est Catholica consuetudo, ut sanctos sic oremus, Beate Petre, dona vitam; vel, dona victoriam: nam Domini est salus & victoria. Sed, Sancte Petre, ora pro nobis, ut Deus vitam det &

Addita est apud Ciampinum in veste sedentis S. Petri, ad crus dextrum, littera majuscula L: ad sinistram vero ternarii numeri Arabica nota 3. ne quis dubitaret, quin Leo tertius hic esset depictus. Sed quis ignorat, non ante sæculum xIII. desinens, aut iniens xiv. in usu suisse has cifras Arabicas apud

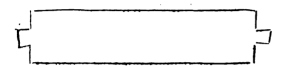
Europæos?

E regione hujus tabellæ, tabella est similis altera, in dextro latere Arcus sive Triclinii illius, ut vocant. Hanc separatim exhibet Papebrochius, loco citato, pag. 581. Sedet in sede sublimi Christus Dominus, ut Crux retro depicta demonstrat: dextra tenet claves, quas fancto Leoni Papæ IX. genu flectenti tradit. Sanctum enim indicat nimbus lucidus capiti circumductus: & idem in nummo argenteo sæculi xiv. quem habemus, S. Leo scribitur. Christus sinistra vexillum, cujus in apice crux est, tradit Duci genusectenti, cui corona Ducalis in capite est. Significat hæc tabella, Christum Dominum ratum habuisse Constitutionem S. Leonis Papæ IX.

qua potestate Ducem Apuliæ Robertum Guiscardam instituit, contra hostes Crucis Christi. Nomen Pontificis, inquit Alemannus, desideratur. Non inveniebat scilicet is, qui nomina scripsit in tabella adversa, sive sinistra, cur hic aliud, aut cur idem Pontificis nomen apponeret. Id vero argumento est; recentem illam falsamque scripturam esse, quæ in latere sinistro est. In dextro tantummodo capiti principis superscripsit imperitus & mendax aliquis, R. COSTANTINVS: quod est inepte scriptum, ad simulandam vetustatem, pro Constantinus; præterquam quod ineptissime dicitur REX CONSTANTI-NVs: neque enim Imperatores Romani fuere Re-

Huic dextræ picturæ subest, æque ut alteri, perfimilis omnino basis, sed ea adhuc vacua sine ulla in-

scriptione hoc modo:



quoniam non invenit prioris fraudis artifex, quid in ista similiter scriberet, aut non est ausus, aut ei fortassis non licuit. Affectata demum etiam in abside hujus Arcus Leoniani, ut vocant, (& recte fortaf-fis, fi ob Leonem IX, cujus ibi effigies est:) barbaries est manisesta, a qua vehementer os Romanum abhorret: ut cum Bone Bolvntatis, pro bonæ voluntatis; & VAPTIANTES, pro baptizantes, & voviscym, pro vobiscum, ibi legitur: quæ sunt indicia totidem hominis mendacis, qui fallere legentes voluerit existimatione vetustatis.

Si nummis antiquis, ac proinde si solis vetustatis veris testibus creditur, non magis ullus ex Carolis hujus actatis Romam, quam ego, vidit: quamvis centum Chronica, Diplomata mille, Annaleive plurimi, iter illud, & geminum quidem, & Romæ gesta ab eo, Capuæ, Beneventi, & alibi, describant

vel commemorent.

#### De nomine & rebus gestis

#### CARO



Uid quod ipfum Caroli Magni cognomen vix agnitum fuisse arbitramur ante scriptos annales a fabulatoribus fæculo xiv. fere medio? Nam Petrum Sabaudiæ Comitem, qui obiit anno 1268. dictum fuisse le Petit Charlemagne, ex Chronica

tantum" historia, sed fabulis referta, scitur; quam

sciptam esse aiunt anno 1391.

Fabulosorum annalium conditores, cum nummos veteres tantummodo haberent præteritorum temporum testes; & in his Carolos duos invenirent, & Carlum, & Carulum; Carolum illum, qui vetustior visus est, Magnum cognominavere; non alia certe ex causa, quam qua quoslibet alios viros insignes, qui primi fuere sui nominis; nec alios fere, præter istos, Magnos appellarunt. Sic enim cognominavere Herodem Magnum, Constantinum Magnum, Valentinianum Magnum, Theodosium Magnum, Justinianum Magnum: in Gallia, Clodoveum Magnum, Clorarium Magnum, Ludovicum Magnum, qui vulgo Pius, & Hugonem Magnum: in Germania, Ottonem Magnum: in Anglia, Guillelmum Magnum, id est, Conquestorem: (sic enim refert

Ordericus Vitalis, pag. 603. sed falfus testis:) inter summos Pontifices, Leonem Magnum, Gregorium Magnum, Honorium Magnum; & ceteros. Et Carolum tamen illum, quem Magnum feccre, nummi ipsius nomine inscripti docent, ut vidimus, extra Lugdunensem primam provinciam omnino non regnasse.

Si exstitere σύγχεονοι, ut creduntur, sive æquales illius, scriptores rerum gestarum Caroli Magni, Eginhardus, Monachus Engolismensis, alius Auctor incertus, Monachus San-Gallenfis, Poëta Saxonicus, Annalium muhi scriptores, nomen suum prodere minime ausi, qui continentur tomo 2. scriptorum Historize Francorum; quomodo potuit post annos ferme trecentos is qui Gotfridus Viterbientis dici voluit, in Chronico, parte xvII. peregrinationem Caroli Hierosolymitanam per Constantinopolim, & in reditu per Siciliam, Calabriam, Apuliamque describere, sub finem sæculi duodecimi; cujus peregrinationis nulla mentio apud illos exstat? Quomodo potuit Innocentius III. libro IV. Mysteriorum Evangelicæ legis, cap. xxix. eam pro vera & comperta habere, sub finem sæculi ejusdem duodecimi? Quomodo potuit, qui obisse creditur anno 1321. & il-

lud iter expeditionem appellare Hierofolymitanam, & recuparatam dicere a Carolo jam Imperatore Terram sanctam Marinus Sanutus, libro III. parte III. cap. vi. & vii? Sed ut non funt mendaces inter se semper consentientes, videtur iste reditum Caroli descripsisse per Constantinopolim & Germaniam, cap. vii. Ut ut est, quomodo potuit illud iter fingi a tot & talibus viris, si præcesserunt tot scriptores rerum gestarum a Carolo Magno, qui nullum de co itinere verbum fecerunt? Quis non verisimillimum deinde putet esse, posterius scripsisse cos, qui priores exiitimantur; & expeditionem Hierofolymitanam, quoniam incredibilis videretur, haud minore fabulolita-te in Saxonicam commutasse? Sunt ergo scripta illa sæculi, ut citissime, decimi quarti? hoc est, post Sanutum, qui decessisse creditur, ut diximus, anno 1321. Scripta sunt illa, inquam, monumenta posterius, æque atque illa Adnotatio Mosis Maiemonidæ, quam is in calce Pentateuchi Hebraïci adjecit, quamque describit Bartoloccius, tomo 2. pag. 800. captam fuisse a Carolo Magno, חלך קרלח יד Hierosoly-

\* Carolum Magnum fuisse unctum regem coronatumque Novioduni, Noviodunenses prædicant. Vide librum inscriptum, Histoire de l'Eglise de Noyon, tomo 2. pag. 601. At primum e regibus Christianis Philippum I. Regem Francorum sacro perunctum chrismate suisse, nummi ipsius haud obscure docent, ut suo loco dicemus Nec magis ungi reges, vel Imperatores, quos Senatus Populus-que Romanus, aut prima Lugdunentis provincia crearet, ut diximus, mos prius fuit, quam nunc unguntur Duces Exercituum, aut Provinciarum Gubernatores a Rege constituti.

\* Fabula de Carolo Martello, & nepote ejus Carolo Magno, certe conficta est post coronacionem Caroli Martelli regis Hungariæ, qui filius fuit Caroli regis Siciliæ, cognomento Magni, fratris S. Ludovici regis. Inde funt accepta ea cognomina, & in sæculum octavum translata: ac proinde sicta utraque illa fabula post annum 1290. quo Martellus coronatus Hungariæ rex fuit.

Avum ex nepote fabulatores finxere, ex avo nepotem. Andoque, in historia Gallica Languedocii, libro vIII. pag. 217. Il est malaife de démoster l'histeire

d'avec la fable. Ce nom de Charles fils de Pepin a esté si grand, qu'on a compose de lui quantité de Romans, qui embrouillent sa vie. Dans les archives mesmes de quelques Abbayies de la Province, on trouve des manuscrits, qui le font à son retour d'Espagne entrer dans le Languedoc avec son armée. . . . Le siege de Narbonne y est décrit au long &c. Tot agnoscit esse confictas de Carolo fabulas, ut vix a falsie

vera sccerni, si qua sint, possint.

Ex historia Anglicana Matthæi Parisii scriptoris mendacissimi, anno 1246. pag. 628. transiit in Thefaurum Regiarum Chartarum Icriptum infanum inquo dicitur, sub Carolo Magno & aliis regnum Fran-ciæ ad fidem Catholicam esse conversum. Quem locum describens Abbas. Fleury, tomo 17. pag. 355. inscitiam culpat illius, qui hoc scriptum condidit: qui quod de Saxonibus aliisque Germanis est alibi proditum, ad Francos transtulerit. On voit ici Pignorance de celui qui composa cet Acte, d'attribuer à Charlemagne l'établissement du Christianisme en France, & y appliquer les guerres qu'il fit contre les Saxons, & les autres infidelles de Germanie. At æque fabulos2 Saxonica ipsa expeditio est, quam Francorum per Carolum Magnum ad Christi sidem conversio est; cum ficta haud dubie ista sit ob nummos alterius Caroli inscriptos, Xpistiana religio: Saxonica vero expeditio nonnisi mendacis alicujus scriptoris testimonio nitatur, nummis reelamantibus, qui sunt omnes Augustoduni percussi in prima Lugdunensi, absque ulla Saxonicæ expeditionis mentione.

Charta divisionis Caroli Magni, inquit Heineccius, de sigillis, pag. 106. inter Carolum, Pipinum, & Ludovicum filios, quæ in Capitularibus Francorum exstat, tomo 1. pag. 439. viris doctissimis suspecta videtur, quidquid ad fidem illi adstruendam afferat Stephanus Baluzius, tomo 2. pag. pag. 1068. In ca Ludovico Pio tradit Carolus, præter ceteras provincias, Aquitaniam totam, & Vasconiam, excepto agro Turonico. At in Aquitania tota & Vasconia nihil juris habuit aut potestatis, ut diximus; nec si haberet, dicere potuit, excepto agro Turonico; quippe qui in Aquitanica certe non est. Edidit cam Chartam divisionis etiam Du-Chesnius, tomo 2. pag. 88. quae Karolo Magno adscribitur, inquit, non certa side.

### De obitu, tumulo. & cultu Caroli Magni.



Nscriptum fuisse refert Eginhardus Caroli Magni tumulo hoc epitaphium; Sub hoc conditorio situm est corpus Karoli Magni atque orthodoxi Imperatoris, qui regnum Francorum nobiliter ampliavit, & per annos XLVII. feliciter

rexit. Decessit septuagenarius, anno ab incarnatione Domini DCCCXIV. Indictions VII. V. Kalend. Februarias. At idem Eginhartus paucis antea versibus obiisse Carolum ait anno vitæ septuagesimo secundo; & idem rursum in Annalibus, anno septuagesimo primo. Et deinde credimus fuisse Eginhardum Caroli æqualem, cui ætas Caroli tam est incerta? Jam sæpicule diximus, Carolum Aquisgranum numquam vidisse, cum extra primam Lugdunensem non regnarit. Neque ibi igitur vere diem clausit extre-

Monachus Engolismensis in vita Karoli Magni: Sepultus est Aquis, inquit, in basilica sancta Dei genitricis. . . . Corpus ejus aromatizatum est, & in se-

DE AVREA positum est.... ENSE AVREO accinctus, Evangelium AVREA CATENA ad diadema. . . . Et repleverunt sepulcrum ejus . . . thesauris multis IN AVRO. . . super vestimentis Imperialibus PERA PEREGRINALIS AVREA pofità est, quam Romam portare solitus erat: Sceptrum AVREVM & SCVTVM AVREVM, quod Leo Papa consecraverat, ante eum posita sunt dependentia. Mentitur splendide monachus; & Encolismæ, si vere ibi fuit, fingit quod vult de Aquisgrano. Proh! quantum ibi pondus auri fuit, dum in tota Gallia nulla esset moneta aurea! A Pipino certe usque ad tempora Divi Ludovici, hoc est, per annos circiter quingentos, Regum Francorum perraro nummus occurrit aureus. Unicum adhuc Caroli prioris vidimus, Carli unicum, unum Caruli, unicum Ludovici Pii.

Eginhartus similiter falso dicit supellectilem Caroli AVRO atque ARGENTO constitusse, AVREAM VNAM MENSAM præcipuæ magnitudinis & ponderis Tttt 3

imprimis commemorat. Verum de tota supellectile, quam finxit Monachus Engolismensis, nihil dicit. Certabant inter se plures, qui fabulam de Carolo Magno speciosiorem exhiberet, ut Carolo V. Regi Francorum, opinor, adularentur, qui primus eo nomine in tertia ætate suit, & regnare cœpit anno 1364. Fausti ominis nomen illud esse in Rege Fran-

corum, sic Principi suadebant.

Litteris a Friderico I. Imp. datis, die 29. Decembris, anni 1164. ex humo elatus dicitur Aquisgrani Carolus; anno autem sequente, die 27. Julii, ac fidelium venerationi fertur expositus, a Paschale III. Antipapa in fanctorum numerum relatus, ut volunt. ON PRE'TEND qu'il fut alors canonisé par Pascal Antipape, inquit Moreri, pag. 207. qui tenoit le par-ti de Federic contre Alexandre III. Fingi sic certe oportuit; quoniam intelligeret mendacii artifex, si a legitimo Pontifice Sanctorum numero adscriptus Carolus esset, eu n verisimiliter in Kalendario Romanæ Ecclesiæ locum suisse habiturum, quem non-dum invenit. Diploma Friderici I. de elevatione & canonizatione ipsius exstat apud Bollandum, die 28. Januar. pag. 888. Hispanos dicit a Carolo Magno conversos fuisse ad fidem Catholicam, ut & Saxones, aliosque. Major Apostolis ille certe, si Francos, Hispanos, & Saxones, coëgit Christo nomen dare.

At o ingratam Romanam Ecclesiam in Carolum Magnum; quem ipsa ab illo multis provinciis ac ditionibus aucta, donis ac beneficiis cumulata, in fanctorum numerum non retulerit, in Breviarium fuum non inseruerit, ac neque in ipsum quidem Martyrologium! Fingi, credo, causam aliquam tanti neglectus oportuit; anteoccupatum illud nimirum negotium fuisse ab Antipapa, ut diximus; cujus Acha rescindere veri Pontifices solent & improbare. Sed cur dilata prior illa consecratio est usque ad annos fere 360. post Caroli obitum? O Romam, inquam iterum, ingratam! scilicet si scriptis mendacibus credimus. Verum reipsa accepere summi Pontifices potestatem eam temporalem, qua nunc potiuntur, ab anno Christi circiter millesimo, non a Carolo aliquo, sed a Senatu Populoque Romano; qui sua jura omnia irrevocabiliter tanstulit in summos Pontifices: unde hi etiamnum Imperatorem instituunt, non Germaniæ quidem, sed Romanorum. Quis credat Carolum tot provinciis, urbibus, redditibus, exuisse se & Imperium, Regnumve Francorum, ut Ecclesiam Romanam locupletaret, qui nihil Ecclesiæ Parisiensi contulerit? Neque enim hæc illum inter suos benefactores enumerat. Pro nullo Carolo rege defuncto ante Carolum Pulcrum fit res divina in ea Ecclesia. Hujus mentio ibi in Necrologio est die 1. Februarii, his verbis: Eodem die obiit Carolus Pulcher, Francia & Navarra Rex. Quam dissimiles illorum temporum Principibus ii fuere, qui sæculo xiv. vixere, iique sunt, qui nunc vivunt; qui summo ipsi Pontifici, quæ jure antiquo & optimo possidet, si quis appareat occupandi color, statim invadunt? Quod aliqui dixere in Necrologio ibi scriptum esse, Pro Carolo Imperatore; falium est.

Festum Caroli Magni in multis Galliæ, Germaniæ, & Belgii Breviariis celebratur; sed non ex ante sæculum decimum quartum, vel quintumdecimum. In Breviario Parisiensi, aut Missali, numquam suit. In Academia Parisiensi cæpit (ut aiunt) anno 1166. velut patronus haberi a natione, quæ olim Anglica, postea dicta est Germanica: & ab eadem sestum ipsius celebratum est, sed nonnisi post annum 1480. cum edictum tulisset ea de re Ludovicus XI. anno 1475. Neque enim prius ausa suerat Carolum publice invocare. Natio Anglica dici cæpta non est Germanica Parissis, nisi post Anglos regno pulsos; nec appellata est Anglica, nisi cum Angli sunt ibi rerum potiti, anno 1420. Cur autem ab Anglica natione potius ibi, quam a Gallica, coli cæptus est?

Cur Gallica fi Guillelmum Bituricensem Archiepiscopum prætulit? Anno denique 1710. D. de la Berchere, Archiepiscopus Narbonensis, in Ecclesia sua justit officium recitari de S. Carolo Magno; quod ibi suerat prius inauditum; & reclamantibus ceteris provinciæ sua

episcopis.

At in Ecclesia Metensi, die 28. Januarii dicitur pro eo Missa quæ est pro desunctis, colore nigro: quod & factum ibi est adhuc hoc anno 1718. At non certe ex ante sæculum xv. quo sunt consictæ Chartæ donationum ejusdem Caroli nomine Ecclesiæ Metensi, descriptæ vel commemoratæ a D. Meurisse, in historia Episcoporum Metensium, pag. 179. datæ Carisiaci, anno 776. & Theodonis villæ, anno 783. hoc initio: Carolus gratia Dei Rex Francorum & Longobardorum, ac Patricius Romanorum. Quibus in omnibus quot sint mendacia, intelligentes

viri ex antedictis statim agnoscent.

In Ecclesia Noviomensi, Noyon, obitus Caroli Magni celebratur die 16. Septembris: & in Necrologio ibi scribitur: Pro anniversario suo. Et debent duo Canonici tenere Chorum ad Missam in cappis sericis: & debet fieri commendatio pro defunctis eodem die. Testis quidem est D. Le Vasseur, Decanus & Canonicus Noviomensis, Hist. de Noyon. pag. 604. & 605. sed magno errore Cleri illius; cui nunc latet, quod decessoribus certe non latuit; Carolum istum, pro quo res divina ibi fit eo die, non eum esse, quem Carolum Magnum appellamus; sed Carolum V. sive Sapientem, Francorum Regem, qui die illo ipso 16. Septembris obiit, anno 1380. Hic ille est, quem plerique post obitum Magni cognomine donarunt; nec immerito: quippe qui & bellica virtute & sapientia, & (quod præcipuum est) sanctitate vitæ vere Magnus esset. Picta cernitur in cadem Ecclesia imago Caroli M. gestantis dextra Ecclesiam cum turribus, orbem sinistra. Sed est ea pictura fæculi xv. nato jam errore in ea civitate, Carolum, pro quo preces funderent, ob dona plurima ei Ecclesiae ab eo donata, Carolum Magnum esse: & cum nondum quidquam audissent Noviomenses. sicut nec Metenses, de canonizatione facta (ut vo-lunt) ab Antipapa. Turres quoque ad Ecclesiarum fores nullæ fuere ante fæculum xIII. Itaque eo quoque indicio recens illa pictura est.

Apud Rymer, tomo 1. pag. 622. & 623. ad annum 1257. cxstat Littera Ricardi Regis Romanorum; de successione & solemni coronatione sua, 1 N SEDE MAGNI CAROLI, data Aquisgrani. At hanc esse sictam & supposititiam, stilus ipse regia majestate indignus, legentibus statim palam facit.

Si fuit aliquando Aquisgrani Carolus Magnus, aut Ludovicus Pius; si condidit Carolus Aquisgranum, ut serunt Annales; & Ecclesiam, sive basilicam, ut loquitur Eginhardus; sive Capellam simul ibi magnisico opere iuis impensis exstruxit, ex qua nomen urbi, Aix la Chapelle: si proterea est ibi sepultus; cur cum tot civitates (ut creditur) Karli vel Karoli honori nummos cuderint quamplurimos, nullus Aquisgrani inscriptus legitur? O ingratam certe immemoremque insignium erga se Caroli meritorum Aquisgranensem illa ætate civitatem & Ecclesiam! Templum Eduæ Muniscentissime Posuit Votum Solvens Carlus Rex: id Augustodunenses in numismate a se cuso prædicant: Aquisgranenses silent.

In manuscripto codice 8356. Bibliothecæ Regiæ, ita legitur, uti edidit D. Abbas de Choisy, in historia Caroli V. Regis Francorum: L'Inventoire general du Roi Charles le Quint, fait le 21. jour de Janvier, l'an 1379. (hoc est, 1380.) Pag. 8. La coupe de CHARLEMAGNE enrichie de saphirs, pesant cinq marcs cinq onces & demie d'or. Pag. 7. Item une image d'or de N. Seigneur Jesus-Christ, qui est accompagnée de S. Denys, de S. CHARLES, de S. Louis Roi de France, & de S. Louis de Marséille.

seille. Pag. 11: La coupe de S. Louis . . . d'or. | improba factione; qui & Dagobertum credi voluit tus odex ille non est instrumentum primigenium | successisse Carolum Sapientem. & authenticum; sed opus alicujus mendacis ex an ar an amh comalt g

La coupe du Roi Dagobert. . . d'er. Manuscrip- & Carolum Magnum toti Galliæ imperasse, eisque

#### Origo & series

# REGUM FRANCORUM

in tertia stirpe,

#### fecundum historicos scriptores.

Robertus Fortis, Marchio, Dux creatus anno 861.

Odo rex.

Robertus rex.

Odo.

Hugo Magnus, Comes Parisiensis.

Hugo Capetus, Rex ab anno 987. die 3. Julii. Obiit anno 996.

Otho, Dux Burgundiæ: ex fragmento historiæ Franciæ, tomo iv. pag. 34

Robertus Rex, in confortium regni --adicitus a patre, die 1. Januarii, anni 988. Sorores eres.

Sorores

duæ.

Hugo, coronatus a patre, anno 1017. vel 1019. Objit apmo 1026.

Henricus I. Rex corona. tus a patro, anno 1027/ Obiit an. 1060. Pater, ut vulgo creditur, Philippi I. de quo postea dicetur.

Robertus Dux Burgundiæ: secundum quoidam major natu quam Henricus. Henricus.

Henricus rex Lusimie.

Robertus Fortis a Sigeberto commemoratur in Chronico, anno 866. Fictum aio hunc esse, quem nonnisi a mendacibus video commendari. Fortis ei cognomen dedere, uti dare consueverunt viris principibus, five quos fingerent, five quorum nullæ res essent scriptis commendatæ; ætas autem esset transacta ante annos saltem centum quinquaginta, quam ipsi fictos annales scriberent.

De Odone rege diximus in secunda ætate, & de Roberto rege, quem Parisiorum Comitem primo facit deinde & Regem, Rodulphus Glaber, libro 1. historiarum, cap. 2. sed cujus genus ait idcirco se non adnotare, quia valde in ante reperitur obscurum. Potuitne sæculo vix medio undecimo, quo scripsisse se Glaber credi voluit, obscurum esse genus Regis, qui vix ante annos exx. obiisser? Potuime vel uni homini latere, quis illius Regis avus, quis pro-avus fuisset? Et tamen ultra Robertum Fortem, hujus Roberti patrem historici non progrediuntur. Scribebant ii scilicet sæculo xiv. satis idcirco visum est illis usque ad nomen seculum exortum tertiæ Regum stirpis, hoc est, ad sextum ante se sæculum promovere.

Hujus Roberti filius dicitur fuisse Hugo Dux Francorum cognomento Magnus, ibidem, cap. 2. nimirum ut a Roberto Forti per patrem avo cognominem ducere genus existimetur. Unde ei igitur nomen Hugonis? Hunc Parisiensem Ducem idem Glaber appellat, libro 2. cap. 1.

Hugo Capetus vulgo dictus, Hugo Magnus e-tiam Hugoni Magni F. appellatur in vetusto codice, apud DuCheinium, tomo IV. pag. 145. lbi rex creatus fuisse dicitur anno DCCCCXC. Indictione III. cum alii omnes assignent annum 987. Senex ibi dicitur: ab alio scriptore, pag. 147. pro suæ ju-ventutis elegantia ac liberalitate Hugo Magnus cognominatus. In figillo, quod Mabillonius delineavir, pag. 421. sed falso, senex barbatus est annorum amplius Lx.

Robertum ab Hugone Capeto patre in focieta« tem regni fuisse starim fere adscirum, referunt quidem Glaber Rodulfus, & alia monumenta, hoc est, Privilegia Monasteriorum, sed omnia seculo xiv. sicta. De hac coronatione filiorum regum in reges, vivis volentibusque parentibus, nihil habet omnino Sigebertus. Quin immo, falsam eam esse confictamque ab aliis post Chronicon ab ipso compositum, simplex ejus oratio in successione Regum, annisque singulorum principatus assignandis fere persuadet. Fictæ sunt autem illæ filiorum coronationes vivis parentibus eo confilio, ut credatur Robertus Hugonis, Roberti Henricus, Philippus Henrici filius fuisse.

Robertum Roberti filium majorem natu fuisse quam Henricum, quidam contendunt apud San-Marthanos fratres, tomo z. pag. 684. ut & Albericus Trium-Fontium. Fictum eum esse verius arbitramur, ut postea dicemus. Quamvis cum ca

ligerentur reges, potuerit junior eligi præ fratre natu

majore.

Hujus Roberti nepotem Henricum finxere, quem primum Lufiraniæ regem facerent: quoniam nifi Henricus diceretur, vel Robertus, e gente regia Francorum regum, Burgundionumque ducum priorum, prodiisse Lustraniæ reges, quod credi volebant hujus fabulæ artifices Burgundiones, non appareret.

Superest e liberis masculis Roberti regis Odo; pro quo Hugonem ponit, Aimoinus, libro v. de Gestis Franc. cap. XLVIII. Anno 1031. Incarnationis Dominica, obiit Robertus Rex, qui dum viveret in saculo, genuit tres filios, & unicam filiam: scilicet Henricum,

qui postea unitus est in Regem; & Robertum Ducem Burgundum; atque Hugonem Autisiodorensem episcopum: Adelaidem etiam, Rainaldi Comitis Nivernensis uxorem. At Marianus Autissiodorensis dat etiam Roberto silium Odonem, Henrico natu majorem; sed regno exclusum, Odo namque, inquit, nimis stultus suerat. Miræ sunt pugnæ sabulatorum in his genealogiis describendis. Fictum Odonem æque atque Hugonem istum credimus, ut Hugonis silius suisse Robertus rex credatur, Hugonis alterius nepos, cui patruus suerit Odo rex: ac propterea ista Roberti, Hugonis & Odonis nomina liberis indiderit. An vero etiam idcirco oportuit Hugones duos a Roberto patre appellari!

#### Reges Francorum a PHILIPPO I.

| Henricus I.                                                                                |                                                                                               |                                                                                                                                       |                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Philippus I. Rex,<br>Coronatus a patre,<br>anno 1059. anno<br>ætatis 7. vel 10.            | Robertus,<br>ex Charta San-<br>Dionyfiana,<br>exc.                                            | Hugo, Comes Viro-<br>manduorum.                                                                                                       |                                                                                   |
| Ludovicus Grossus,<br>qui & VI. dicitur,                                                   | tertium í                                                                                     | ricus, Constantia.                                                                                                                    |                                                                                   |
| Rex post patris obitum, anno 1108. Obiit ips                                               | nomen<br>in gente Ludovicæa.<br>e anno 1137.                                                  |                                                                                                                                       | •                                                                                 |
| Philippus, vivo patre Rex Coronatus, anno 1129. obiit anno 1131. Nomen ci Philippi ab avo. | Constantia uxor Eustachii Blesensis, regis Angliæ, Nomen ei ab amita. Ex Camera Compu- torum. | Ludovicus Junior, Rex, cognomento Pius, idem Ludovicus VII. dictus. No- men ei ex patre: quo vivente etiam unctus est rex, anno 1131. | Robertus Drocensis. Petrus Curteniacus. Philippus Archid. Paris Hugo. Constantia. |
|                                                                                            | Philippus II. Augustu<br>dictus, Rex vivo para<br>anno 1179. Nomen c<br>Uxor ei Isabella Hann | re coronatus, quinque.                                                                                                                |                                                                                   |
| Ludovicus VIII. Rex post patris obitum, ut ceteri deinceps. Nomen ci ab avo.               | Philippus, Comes Bononienfis, Nomen ei a patre.                                               | Carolus Nothus, Thefaurarius S. Martini, postea episcopus Noviomensis. A quibusdam vocatur Petrus Charlot.                            | Maria.                                                                            |

Robertus Henrici I. F. Philippi frater, in Charta San-Dionysis memoratur, & in Genealogia MS. Andegavensi, & apud Aimoinum Floriacensem, libro IV. Miracul. S. Benedicti. Omnes falsi testes.

Hugo Comes Viromanduorum fictus videtur, ne penitus neglectum spretumve Hugonis nomen existimetur; sed ex eo potius appareat æque Philippum ex Hugone Capeto prodiisse, ac verisimile est Hugonem hunc ex eo oriundum esse, si fuit. Est iste Hugo in Charta S Martini a Campis, anno 1067. ubi dicitur frater regis. Est illa Charta apud Du-Chesne, in historia Domus de Montmorency, inter Probationes, Preuves, pag. 22. ab ea formula incipiens, In nomine sansta & individuæ Trinitatis. . . natione Domini MLXVII. Indictione v. anno regni Philippi regis vii. In alia Charta, cujus est simile initium, pag. seq. inter sideles Philippi regis est, signum Comitis Hugonis: quem dicunt esse hunc Hugonem: anno ab Incarnatione Domini MLXIX. regnique Philippi regnantis 1x. Cur vero non eumdem locum

fervat, neque eodem modo scribit ubique; nisi quia si frater suit, hoc nomen ideirco habuit, quoniam so-rorem regis duxit uxorem: quo David modo Jonathæ frater suit? Est & in tomo v. Annal. Benedict. S. (hoc est, Signum) Hugonis fratris Regis. Est etiam in privilegio Philippi I. pro abbatia Trenorciensi, Tournus, pag. 325. cujus initium similiter est, In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. . . signum domni Philippi Francorum Regis. Signum domni Hugomis fratris Regis Francorum. . . Anno incarnati Verbi muxxv. anno vero regni nostri xvii. Sed salsis testibus nulla sides.

Henricus Ludovici Grossi frater, nulli prorsus historico scriptori est memoratus, przeterquam uni Chronico manuscripto San-Dionysiano, ex fabrica saculi xiv.

Constantia Ludovici Grossi soro, ex Orderico Vitale agnoscitur, pag. 817. Yvone Carnotensi, Sugerio, & similibus. Conjux Boëmundi I. Principis Antiochiæ, Constantiadicta videtura patre; quemad-modure

modum a Flaviis liberi Constantes, Constantii, & Constantini; ob exspectatam constanter ac diu supremam in ea familia potestatem.

De Carolo Ludovici Groffi F. dicemus infe-

Henrici Ludovici junioris Regis frater, Bellovacensis primum episcopus, deinde archiepiscopus Remensis, occurrit in historia Bellovacensi, auctore Louveto, pag. 557. sed in instrumento salso: In nomine santtæ & individuæ Trinitatis. Ego Henricus Beluacensis episcopus. . . regnante fratre nostro Ludevice Ludevici filie. Cetera quæ de eo referuntur apud San-Marthanos, pag. 469. & 470. falsis sictisque nituntur testibus ac testimoniis.

Robertus Comes Drocensis, ab aliis quartus Ludovici Grossi filius, ab aliis, sed æque falso, secundogenitus dicitur: qua de re vide San-Marthanos, pag. 480. & nos iplos inferius. Vir primariæ nobilitatis fuit, siquidem Comes Drocensis, Dreux, in agro Carnotensi, le payis Chartrain. Quod si Ludovici Grossi filius in aliquo instrumento sincero appellatur, cujusmodi se nondum mihi ullum obtulit, generum oportet intelligi: fratrem vero Ludovici vit. hoc est, sororis maritum, ut David Jonathæ frater

Pro domo Curtehiaca ex Ludovico Grossb (ut volunt) oriunda, ficta sunt ac recentia instrumenta. Aliquis fortassis ex Curteniacis, unde prodiere aliqui Imperatores Constantinopolitani, Ludovici Grossi silius, hoc est, gener fuit, ut David Saulis, & Jo-seph Heli. Sed neque hoc ipsum credi absque teste idoneo volumus.

De Philippo Parisiensi archidiacono, Robertus de Monte, qui Continuator Sigeberti dicitur, ad annum 1161. Mortuus est Philippus frater Ladovici Regis Francorum, Decanus S. Martini Turonis. At fi filius fuit Ludovici Grossi, non potuit nasci nisi post obitum Philippi filii ejus natu majoris, qui obiit anno 1131. Nam in eadem familia non sunt duo filii cognomines, nisi forte hic nothus suit. Verum valetudinarius tunc erat, ut quidem ferunt Annales, Ludovicus Grossus. Fictus igitur ille Philippus est. De ed dicemus iterum inferius.

#### Reges Francorum a D. Ludovico.

Ludovicus VIII. cui uxor Blancha, filia Alphonsi Regis Castellæ

|                                                                                                | Regi                                                                                                           | s Castellæ.                                                       |                                                                                          |                                                                        |                                                             |                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| Philippus, obiit vivo patre novennis, anno 1218. Nomen ei ab avo.                              | S. Ludovicus, IX. Rex, natus anno 1215. nomen ci a patre.                                                      | Robertus Comes Arteliæ, natus anno 1217. Nomen ei, ut a patrino R | Joannes<br>&c<br>Alfonfus.<br>videtur,<br>oberto Comit                                   | Carolus Siciliae Rex, natus anno 1220. te tunc Dr                      | Alfonfus Comes Pictav. Nomen ei ab avo materno. ocarum , Dr | Joannes. Stephanus. Isabella. eux. |
| Ludovicus,<br>natus anno<br>1243. Obiit<br>anno 1259.<br>Nomen ei<br>ab avo.                   | Philippus III. Audax, Rex, natus anno 1245. No- men ei ex proavo.                                              | Joannes<br>Triftanus,<br>Comes<br>Nivern.                         | Petrus<br>Comes<br>Alenco-<br>nienfis,                                                   | Robertus<br>Comes<br>Claromont<br>& Domini<br>Borbonii.<br>ei a patruo | uxo<br>is Ducis<br>18<br>Nomen                              | gnes,<br>Roberti II,<br>Burgundiæ. |
|                                                                                                | <b>.</b>                                                                                                       | Ludovicus.<br>Nomen ei<br>ab avo.                                 | Philippus. Nomen ci a patruo.                                                            | Dux 1                                                                  | vicus I.<br>Borbonii,<br>n ci ab avo.                       | Joannes.                           |
| Ludovicus.<br>Nomen ei<br>ab avo.                                                              | Philippus IV. Pulcher, rex. Nomen ei a patre. Obiit anno 1314. Uxor Johanna filia regis & regina ipfa Navarræ. |                                                                   | ruo                                                                                      | n ci<br>io.<br>is, Rex, de                                             |                                                             | Sorores<br>duæ.                    |
| Ludovicus X. Hutinus, Rex Francorum & Navarræ. Nomen ei a proavo. Obiit anno 13: Joanna regina | Joannes, filius                                                                                                | Rex. I obiit sz. Ludovicus. vocat Bern                            | Carolus IV. Pulcher, Rex. Nomen ei 2 patruo. Obiit anno 1328.  Nomen ei 2 pardus Guidons | extruo. Philis episcopus                                               | Lute-                                                       | Sorores<br>dute:                   |
| Navarræ.  Nomen utrique                                                                        | posthumus:<br>vixit dies octo.<br>: ab avia.                                                                   | & avo &                                                           | fic est, non proavo.                                                                     | avas va aust A                                                         | Lurra                                                       |                                    |

Ľ

In hac descriptione apparet perspicue a Philippo I. | hunc morem fuisse regum Francorum, ut primogeusque ad Philippum VI. sive Valesium, perpetuum nitum quisque suum de patris sui nomine, de suo secundogenitum appellaret; ceteros deinde diversis nominibus, pro eo ut diversæ causæ ferrent. Sic & secundogeniti similiter suis liberis semper sere eadem servata regula imposuere nomina. Nisi forte idem esset & parenti nomen & avo. Tunc enim, nedum avi nomen primogenito dabat, suum secundogenito; interdum e converso, primogenito suum, quod & avi suerat, secundogenito propterea proavi nomen donabat.

ANTIQUA

Itaque hunc morem arbitramur fancitum in ea familia fuisse, veluti lege constituta, ex quo gens Philipporum cum Ludovicæa gente juncta affinitate est, in aliquo ex majoribus Ludovici Pii Imp. nimirum ut primogeniti in primaria familia alternis vicibus nunc Ludovici dicerentur, nunc Philippi; uti constantissime observatum hic videmus per annos ducen-

tos & sexaginta.

Certe Philippos opinamur a Philippo Pio Imp. a quo propterea Ludovicus Pius & Lotharius Pius il-Jud Pii cognomen habuere, genus trahere; atque adeo tum ex nobilissima, quæ esset in Galliis gente & familia Ludovicorum, non ex Henrico, vel Roberto; tum ex nobilissima similiter e samiliis ac gentibus Romanis, Augusta nimirum sive Cæsarea; nam inde Pii cognomen habet Ludovicus; & quidem Cæsarea gente Philipporum, nam & Philippi Pii fuere; & Ludovici propterea, ut hic videmus, gignunt etiam Philippos. Sic nostra quidem opinione, maternum genus ducunt Reges Francorum, & ab Augusto Cxsare, & a Pompeio, ex quo Pii; & ab Anco Marcio rege Romanorum, ex quo Philippi;& Numa Pompilio, ex quo Pompeii genus duxere, præter paternum & Francicum a Ludovicis.

Non igitur Henrici filius, Roberti nepos, Hugonis proncpos fuit Philippus I. ut ferunt historiæ, a Burgundis haud dubie confictæ Joannæ Burgundæ gratia, quæ Philippo Valesio adhuc privato nupserat, anno 1313. cum sit Burgundicum nomen Hugo. Nam si esset res aliter, cur adeo spreta vel odio habita nomina sunt illa tria, ut nullum deinceps primogenito detur, vel secundo genito, sed constanter vel Ludovici nomen vel Philippi; quorum neutrum prius apparet? Unde ille consensus in respuendis trium priorum regum nominibus, & amoliendis, veluti male ominosis, a cervicibus primogeniti saltem cujuslibet ac secundogeniti e domo Regia? Cur Henricus, neglectis patris & avi nominibus, ignosum inauditumque in sua cognatione Philippi nomen pri-mogenito suo daret? Quid proinde verisimilius, quam post tres priores Reges electos, & e Burgundia quidem, ut Hugonis, & Henrici, & Roberti nomina fignificare videntur, translatum irrevocabiliter in familiam Ludovicorum ac Philipporum regnum esse, in qua a Philippo I. hactenus seliciter perseverat? Sed de eo argumento iterum dicemus infe-

Instrumenta Chartophylacii Regii, quæ vocantur, Chartres & Titres du Tresor de France, nihil habent de primis illis tertiæ stirpis regibus, aut de illa origine Philippi I. ab Hugone, quam resellimus, & quam scriptores tantum supposititii, neque ante sæculum xiv. exorti, commemorant. Philippum ex Philippis, ex Ludovicis Ludovicum genus ducere, idem illis temporibus suit dixisse, ac nostris temporibus vere & asseverate dicitur, nonnisi ex Borboniis principibus principes oriri Borbonios. Nec vero alia gens sive samilia nobilis ulla potest adsignari, præter Regiam hanc, quæ habuerit sæculo undecimo Philippos: Tantum duodecimo id nomen occurrit in Philippo Alsatiæ, Flandriæ Comite.

Ut nunc plerumque ex titulis ditionum familize agnoscuntur, & sunt hi tituli vice cognominum in familiis; sic in Regum principumque domibus distinguebantur olim masculi propriis solummodo nominis bus; heredes proximi præsertim; ita ut non alia has berent ii nomina, quam quæessent in sua samilia usitata. In regibus Angliæ, exempli gratia, illis temporibus, e dynastia Normannorum, ab anno 1065. Guillelmi sunt, Henrici, Richardi, nullus Philippus, Ludovicus, aut Carolus. In Siciliæ Regibus, Guillelmi, Rogerii, Tancredi. In Castellæ Regibus, ab anno 1020. Ferdinandi, Alsonsi, Sancii. Sunt & in aliis familiis nobilibus propria quædam nomina, primogenitis speciatim adtributa; ut olim in domo Lavallæa, de Laval, nomen Guidonis, Guy: in aliis alia.

Ludovici VIII. filius tertiogenitus Robertus Artefiæ Comes, hoc nomen habuit fortassis a Roberto II. Comite Drocensi patrino, viro in primis sideli Regibus Francorum, ac præsertim Philippo Augusto. Fuit is Roberti I. Comitis Drocensis filius, quem Ludovici VI. sive Grossi filium secere. Quam ob causam e regio sanguine suisse dicitur Robertus II. in epitaphio, quod recitant San-Marthani, tomo 2. pag. 290. 291. in Ecclesia dica S. Evodii, S. Tved

de Braine.

Stirpe satus Regum, pius & custodia legum, Branæ Robertus Comes bic requiescit opertus; Et jacet Agnetis situs ad vestigia matris. Obiit MCCXVIII. die Innocentium.

Gestat manu slorem Lisi, ut satus existimetur ex ca stirpe, ex qua Reges Francorum, qui slores Lisi in suis nummis pinxere. At ex hoc ipso indicio recentem illud este tumulum apparet, & ut carmen ipsum, saculi decimi quarti vel quinti. Simile est in eadem Ecclesia epitaphium Roberti III. quod San-Marthani describunt, pag. 495.

Hic jacet illustris Regum de sanguine natus, Drocarum Branæque Comes Kobertus humatus. Hic in amicitia Theseus suit, alter in armis jax, consilio pollens suit alter Ulysses. Anno MCCXXXIII.

At suspecta merito ea cura est, in annotando sanguine regum, perinde quasi non satis toret illud de patre dixisse, si verum foret. Inde decus accedere ei Ecclesiæ fortassis credidere auctores, si condita ibi regio sanguine nata corpora existimarentur. At epitaphia ea ætate in Galliis scribi summis viris nondum mos suit. Nullum certe tunc suit in tumulis Regum. Præterea, cur in posteriore epitaphio annus notatur obitus, dies non notatur? Cur omnis hic viri commendatio est a virtutibus politicis, bellicis, ac civilibus tantum; a side ac religione nulla? Denique sabula de Thesei amicitia nondum tunc erat nata. Partus est sæculi xiv. tantum.

Ejusdem venæ epitaphium est Petri Drocensis, qui Dux Britonum, & hujus Roberti frater, obiit anno 1250.

Petrus flos Comitum, Britonum Comes, bic monumentum Elegit positum juxta monumenta parentum; Largus, magnanimus, regali stirpe creatus: In sancta regione Deo famulando moratus: Vita sublatus rediens, jacet bic tumulatus, &c.

Et versus & tumulus ipse sabricæ est sæculi xiv. Alibi certe sepultum eum suisse alii reserunt, teste P. Lobineau, pag. 253. Unde & tumulum ipsius ex ære & epitaphium haud temere suspicamur esse opus sæculi xiv. jam adulti. Sæculo xiii. epitaphia versibus scripta aut nulla suere, aut rara.

Reges

# Reges Francorum a Philippo Valesio.

Carolus Comes Valessi, Philippi Audacis F. de quo supra. Obiit anno 1325.

| Philippus VI. Rex,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Carolus                                                       | Joannes,                          |                                  | Ludovicus                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------------------|--------------------------------|
| Valesius: anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Comes Alencon                                                 |                                   |                                  | Comes                          |
| 1328. Obiit anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Nomen habet                                                   | obiit.                            |                                  | Carnotensis.                   |
| 1350. Nomen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | a patre                                                       |                                   |                                  | Nomen habe                     |
| habet ab avo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                               |                                   |                                  | a proavo.                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Carolus II. Con                                               |                                   |                                  | Sorores                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Nomen habe                                                    | t a patre & avo.                  |                                  | novem.                         |
| oannes I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | udovicus. Johannes.                                           | Philippus                         | Sorores                          | manufactured Springershaped by |
| Rex: natus [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Itrumque infantem obiisse                                     | Dux                               | duæ₊                             |                                |
| anno circiter r                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | non satis certo testimonio                                    | Aurelianensis,                    |                                  |                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | raditur. Vide San-Mar-                                        | natus anno                        |                                  |                                |
| habet a matre the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | hanos, tomo 1. pag. 597.                                      | 1336. No-                         |                                  |                                |
| Joanna Burgunda, ob i<br>obit anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                               | men ei a patre                    |                                  |                                |
| Carolus V. Sapiens,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Ludovicus                                                     | Joannes                           | Philippus                        | Sorores                        |
| Rex, natus anno 1227.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Dux Ande-                                                     | Dux Bitu-                         | Dux Bur-                         | ſcx.                           |
| obit anno 1380.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | gavenfis,                                                     | ricensis.                         | gundiæ.                          |                                |
| Nomen habet a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Rex Siciliæ.                                                  | Nomen ei                          | Nomen ei                         |                                |
| proavo, qui caput                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Nomen ei ab                                                   | a patre,                          | a patruo, &                      | ab avo.                        |
| ltirpis hujus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | atavo, D. Ludo-                                               | أن بعسب سب يسسب                   |                                  |                                |
| l l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | vico; cujus ne-                                               | Carolus:                          |                                  | oannes.                        |
| 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | pos Carolus Valesius,                                         | Nomen ei                          |                                  | Nomen ei                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | caput stirpis hujus regiæfu                                   | it. a patruo rege.                | :                                | a patre.                       |
| Carolus VI. Rex.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Ludovi                                                        | C116                              | يسبينو يشسير <del>ك</del> ث<br>؟ | Sorores                        |
| Nomen ei a patre,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                               | urelianenfis.                     | •                                | fex.                           |
| vel a susceptore,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                               | ei a patruo.                      |                                  | 2014                           |
| Carolo de Montmoren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                               | ci a patitioi                     | •                                |                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | شيب ندم                                                       |                                   | استبشي يستسب                     |                                |
| Carolus VII. Rex.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                               | Aurelianensis.                    | _                                | annes                          |
| Nomen ei a patre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                               | i a patruo                        |                                  | omes<br>acolismenfis.          |
| & avo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | rege, &                                                       | au avo.                           |                                  | iconsinentis.                  |
| Ludovicus XI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ludovice                                                      | ıs XII.                           | •                                | rolus Comes                    |
| Nomen ei a propatruo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                               |                                   |                                  | ncolismensis.                  |
| 1 propactuo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ab avo.                                                       |                                   | <b>-</b> -                       | omen ei a                      |
| Carolus VIII. Rex.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                               |                                   |                                  | patruo.                        |
| Nomen ei ab avo, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>a</b>                                                      |                                   |                                  | 1                              |
| Carolo Borbonio patri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                               |                                   | Franciscus                       | I. Rex. No-                    |
| Arch. Lugdun. quem I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                               | •                                 | men ei a F                       |                                |
| plurimum diligebat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                               |                                   |                                  | li patrino fuo.                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ومششق ومعيدتان وسيسيد معنى                                    |                                   | نسينس سيسيي وه                   |                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Franciscus                                                    | Henricus II. Rex                  | ±                                | irolus.                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Delphinus,                                                    | Nomen ei ab Her                   |                                  | omen ei                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | de patris nomine.                                             | rico Angliæ rege,                 | aD                               | avo.                           |
| The state of the s | بالإستام السيناء سيناب                                        |                                   |                                  |                                |
| Franciscus II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ,                                                             |                                   | nricus III.                      | Franciscus,                    |
| Rex, de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | de nomine Rex                                                 | · •                               | x: qui cum                       | Dux Alenco-                    |
| avi fui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | atavi, a quo patru                                            |                                   | ctus est Rex                     | niensis, de                    |
| nomine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ftirps Aure- nom                                              |                                   | loniæ, voca-                     | avi fui no-                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | lianenfis.                                                    |                                   | ur Eduardus                      | mine, fed                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | TO 3                                                          | •                                 | exander, ab                      | post obitum                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               | Anglize rege, patring             |                                  | primogeniti;                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               | Franciæ regnum fusce              |                                  | •                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                               | rtatu, appellari voluit           | ricinicus, ac                    | •                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | patris no                                                     |                                   |                                  |                                |
| Tudovici nomen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | mod mom file alice eabilid                                    | I tring fine Best - TY            | imma Danie                       | ce in management               |
| mæ gentis Francorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | quod unum fuit olim nobiliffi-                                | trino fuo Paulo V. f              |                                  |                                |
| dierunt. restitutum no                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | proprium, ex qua reges pro-<br>oftea est Ludovico XIII, a pa- | S. Ludovici, ex que traxit ortum. | uo rege pontre                   | mo Bens Dornon                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | merent tabe waters in he.                                     |                                   |                                  |                                |

Henri•

Henricus Magnus: ab avo materno rege Navarræ nomen accepit.

Philippus, Ludovicus XIV. Magnus, Rex. Dux Aurelian. Philippus, Dux Ludovicus Delphinus. Aurelian. Carolus Ludovicus Philippus  $\mathbf{D}\mathbf{u}\mathbf{x}$ Dux Rex Burgundiæ. Hispan. Bituric.

Ludovicus XV. Rex.

Sic demum ævo nostro restituta vidimus, in Domo Regia, tria præcipua Augustæ familiæ nomina; Ludovici, Philippi, & Caroli: quamquam in tam longa serie regum raro alia, quam tria ista, apparent. Nullus Hugo, aut Robertus; ac ne Henricus quidem, nisi alter ex rege externo patrino, alter ex avo materno rege.

Unde illa autem Ludovici & Philippi nomina irrepsere in Domum Regiam, nisi ea ex nova Philippi I. familia fuere, quæ alternis vicibus primógenito suo vel Philippi nomen daret, vel Ludovici; & cui se regendos Franci in hac parte Galliæ se irrevo-

cabiliter dedidiffent?

Ut hypothesis impiæ conditores suaderent, in nobilissima gente Francorum, sive in Gallia universa, non alios fuisse de religione sensus, quam quos ipsi haberent; Galliam universam Clodovcum sæculo sere sexto incunte obtinuisse finxerunt: & Concilia deinde & hæreses & Ecclesiasticam historiam condidere; quibus testimoniis suam impietatem stabilirent. Sed cum Hugonis regis initia negare non auderent fuisse tenuia; fingi oportuit Galliam universam, quæ unius olim imperio paruisset, laceratam deinde fuisse in multas partes; fictis ad historiam amplificandam bellis domesticis, usque ad ea tempora, quæ quisque posset recolere animo ex traditione majorum; cum nulli exstarent libri de rebus uspiam locorum gestis: hoc est, usque ad ducentos quinquaginta circiter ante exortum impiæ factionis annos. Neque enim quid ante annos totidem gestum sit in Gallia scire ipsi posfemus, nisi e libris, qui nunc omnium manibus gestantur, memoriæ subsidium accederet.

Ergo ut causa afferretur, cur perexiguis limitibus, hoc est, ea regione, quæ tunc Insula Franciæ vocabatur, Hugonis regis ditio circumscriberetur; finxere illi historiæ Francorum artifices, ut jam subindicavimus, per Galliam universam, spreta regia majestate, rebellasse Comites & Barones, suam sibi quemque arripuisse regni portionem: ex Monarchia factam esse Anarchiam: leges priores tum Romanas tum Gallicas oblivioni datas esse, libros ipsos fuisse deperditos. Et has fabulas describunt recentes historici. Sic D. de la Mare, in Tractatu Gallico. De la Police, quem edidit anno 1705. pag. 29. Les grandes revolutions. . . . Tout cela arriva en France, sur la fin de la seconde branche de nos Rois. Les courses frequentes des Normans jusques au cœur du Royaume, avec de puissantes armées; les fattions & les guerres civiles, qui troubloient l'Estat; la foiblesse d'une partie de ces Princes; & l'extrême negligence des autres, avoient jetté la France dans une espece d'An CHIE, & une CONFUSION UNIVERSELLE. Il étoit impossible, qu'un si grand desordre ne fist beaucoup souffrir les loix. Et en effet ce fut en ce tems que commença LE SILENCE, qui ne fut interrompu que TROIS SIECLES APRE'S. Le CODE THEO-DOSIEN, qui contenoit les LOIX ROMAINES, QUE L'ON AVOIT SUIVI JUSQUES ALORS, CESSA D'ESTRE ETUDIE': & LES LIVRES MESMES EN FURENT PERDUS. Les CAPI-TULAIRES DE NOS ROIS finissent à Charles le Simple, l'an 921: Depuis ce tems, ces Princes non seulement cesserent de faire de nouvelles loix, & leurs peuples d'en suivre aucune; mais celles de leurs predecesseurs tomberent dans un total ou-BLI. . . . Les Ducs & les Comtes, Gouverneurs & Magistrats des grandes Provinces & des Villes principales du Royaume, avoient fait plusieurs tentatives, pour s'en perpetuer la proprieté dans leurs familles... Charlemagne les avoit remis dans leur devoir. . . . Mais ensin ces nouveaux troubles arrivez en France, & une espece d'interregne de quelques années, leur ayant encore presente une occasion favorable de faire reuffir leur dessein, ils ne la manquerent pas. Chacun d'eux PAR UN SOULEVEMENT GENERAL fe rendit Maistre de sa Province, & s'y cantonna.

Ficta hæc omnia funt & incredibilia. Nam quid humanam magis fidem excedit, quam in id conspirasse omnes provincias ac civitates, primum quidem, ut alios haberent dominos, qui regia potestate rem gererent, quam Regem? aut præfectos omnes omnino provinciis urbibusque regendis a Rege, perjuros fuisse, & latrones, & Regiæ rebelles majestati? Deinde leges priores, tam Romanas, quam Regum Francorum, unanimi populorum consensu, ubique esse repudiatas; immo neglectas, spretas, ac penitus deperditas, nullas deinceps fuisse conditas, nisi post annos fere trecentos, hoc est, usque ad tempora Philippi Pulcri: exceptis quibusdam Consuetudinibus, quas nulla tunc vellet civitas, nulla provincia, scripto exarari? Verum ita scilicet credi cogit historia, quæ libris scriptis continetur. Nam si vel leges Romanæ, sive Codex Theodosianus & Justinianeus, vel Capitularia Regum Francorum essent in usu sæculo undecimo ac duodecimo; cur non etiam decimo tertio? quo tamen constat fuisse ea omnia in judiciis apud Gallos five Francos prorsus inaudita? Propterea fingi a veteribus falsariis oportuit ea suisse neglecta ac deperdita; sed postea sæculo quarto decimo, quo fuere reipsa condita, non recens sicta fuisse, sed detecta & recuperata. Si regnum igitur Francorum prius hereditarium fuit, cur tam exiguum Inb Hugone? Fingi universalem in regno confusionem ac rebellionem oportuit; anarchiam, interreguum; occupatas a Comitibus & Gubernatoribus civitates ac provincias. At non ita profecto se res habuit: sed aliquanto post Odonem & Robertum intervallo, Hugo ex gente primaria primæ Lugdunensis sive Burgundiæ, ex quo & illi duo prius, creatus est Dux primum in Lugdunensi quarta ex parte, nem-pe ubi Parisii & Senones sunt; deinde & Rex salutatus. Fuere postea pari titulo donati a civitatibus, Robertus & Henricus, sed ille Parisiis, iste in Burgundia. Mox fastidientibus civitatibus reges, quibus se tutandas pro arbitrio ac sponte commiserant, singulæ suis se tutatæ sunt viribus opibusque, usque ad Philippum I. qui apud Aurelianos Rex primum est salutatus. Id nummi sequentes docent.

Num-

#### Nummi Regum Francorum ab Hugone usque ad Philippum I.



Ummi hi tres sunt delineatia Le Blanc, pag. 156. Primus est ex argento mixto, Hugonis Ducis: alii duo ex argento puro, ejusdem Hugonis jam

Tab. XVII. 1. Hygo, litteris innexis, five in monogrammate: in circuitu vero, GRATIA DI (Dei) DVX. .)(. PARISTI CIVITA. cum gemina cruce. Hugonem unum Ducem Francorum nummus iste exhibet: at sictus alterest, quem patrem fuisse istius, eumdemque constitutum Ducem Francorum a Ludovico Transmarino rege, ex scriptoribus historicis quidam prodidere. Nec potest esse hic nummus Hugonis illius, quem ad augendum numerum Burgundionum Principum in regno Francorum fictum putamus. Nam quo exemplo, quo jure Dux Francorum aliquis a Rege creatus, monetam publicam suo nomine, superifite ipso Rege, inscriberet? Præsertim cum in confesso sit, nullos exstare nummos, sive Caroli Martelli, sive patris ipsius Pipini, qui tamen ambo (si credimus) Principes

Francorum fuere; & Carolus quidem solus sine rege per annos septem; sub regibus prius, per annos

Ibid. 2. HVGO FRA. in medio, REX. Francorum Rex. .)(. Crux. Parisi civ. Ibidem, n. 2. 1bid. 3. Hvgo RE. Rex. .)(. PARISII CIVI-

TAS. Ibidem, n. 3.
Augustinus Triumphus, ut appellant, quem sub annum 1320. floruisse ponunt, in libro De potestate Eccles. parte 2. quæst. 3. art. 4. dicit: Deficiente gente Caroli, Hugo Dv x Aurelianensis regnum tranciæ sibi usurpavit, occists illis & exstirpatis, qui erant de semine regio. & de genere imperiali. Unde de dicto Hugone (UT PONITUR) descenderunt omnes reges Francie usque ad ista tempora Quot verba, tot iunt mendacia: quantumvis suffragatorem iste habeat Sigebertum, qui Hugonem regni usurpatorem vocat. Nec propterea verior, quia Hugoni æquior, auctor vitæ S. Judoci apud Du Chesnium, tomo iv. sol. 144. ubi ille! Hugo DUX Francorum, inquit, 1N-VITUS suscepit regnum.

#### ROBERTUS REX.

Tab. XVIII.

PROBERT REX F. Francorum. .)(. A & Francorum iste, quo sensu & Hugo, scribitur; hoc est, populorum, qui Romano numquam imperio supplie calypsi, cap. 1 8. Ego sum Alpha & supplie supplied in ambitu, Parisii civitas. Rex

### HENRICUS REX

Tab. XVIII.



AINRICUS REX. In medio, Christus est, ut diximus. .)(. PAISIVS CIVITAS: pro PARISIVS, ut putat Le Blanc, pag. 156. n. 6. ubi argenteus nummus iste pin-

gitur; Ita Superius ROBET pro ROBERT.

/bid. 2. HINRICVS REX. In medio geminum
Christi monogramma P. .)(. CAVILON CIVITA. Cabillonum civitas. In medio littera B. Burgundis. Chalons sur Saone en Bourgogne. Est argenteus ibidem, n. 7. Nummum ipsum vidimus apud D. DE BOZE. Lotharii Regis superius nummum exhibuimus cum simili littera B. qua significari ibi quoque Burgundiam ostendimus. In Burgundia igitur Henricum regem fuisse manifeste cabiliter commisit ac tradidit. et & Cabillonum Henrico sub-

jectum: quod regibus Franciæ ante Philippum Valesium non paruit. Sed neque patrem eum fuisse Philippi I. aut avum Ludovici, eo quoque vel uno indicio liquet, quod non crant Philippi certe & Ludovici nomina Burgundica.

Ergo nunc sequitur, cum nova forma fabricaque nummorum, nova Regum series ex alia no-biliore familia & ex uno deinceps sanguine prognatorum: qui Aurelianis primum regnare cœperunt, deinde & Parissis & in tractu Francico, l'Isle de France; unde & ipsi se Reges Francorum a Philippo primo appellavere; & Franciæ nomen Galliæ paulatim toti accessit. Nullum deinceps Burgundicum nomen, nullum regii nominis monogramma occurrit: Altera deinceps gens sive familia est, cui se tota paulatim Gallia regendam irrevo-

Num•

#### Nummi Regum a Philippo I. Philippus I.

Tab. XVIII.



medio sparsæ litteræ. XTRA) Philipus Christianus Dei Dextera Rex. .)(. Av-RELIANIS CIVITAS. Apud Le Blanc. pag. 156. n. 8. Non funt deinceps nomina ci-

vitatum in nummis Regum aliud quam ipfarum nomina civitatum: nulla sub illis ex primis totidem vocum litteris quærenda sententia, ut oportuit hactenus

in nummis Augustodunensium.

/bid. 2. PHILIPVS X REX D-1: in medio, DEXTRA. Philipus Christianus Rex Dei dextra. Nam littera x pro Ch est, ut in nummis inscriptis, XPISTIANA RELIGIO. .)(. AVRELIANIS CI-VITAS. Crux, cum A & ω qui Christus est, ut diximus. Ibidem, n. 9.

Ibid. 3. D-1 DEXTRA BE in medio sparsæ litteræ ne ditv postrema littera S in ipso circuitu est, subintellecto Philippi nomine: Dei Dextra Benedictus. .)(. AVRELIANIS CIVITAS. Crux

cum litteris A & w. Ibidem, n. 11.

Ibid 4. PHILIPVS X D-1 in medio NEDITV. Philipus Christianus Rex Dei benedictus. .)(. CIVI-TAS AVRELIANIS. Crux cum gemina littera S.

Ibidem, n. 12.

Ibid. 5. PHILIPVS X REA D-1 in medio litteræ quædam innexæ, hac sententia: Philipus Christianus R Ex Autelianis Det Ordinatione Oleo Christi Vnctus. Nam latere dextro est O quadratum, deinde littera R & subtus littera D pro or Dinatione. Tum nexæ litteræ tres, O, X, & in hac ipsa, V. O pro Oleo; littera X oblonga & Græca, pro 1 atino V & X Græco; quæ postrema littera in nummis hujus ævi & pro prima Christi littera & pro Christo ponitur. Cave enim exittimes idem hic effe monogramma, atque in nummo Odonis. Nam ibi prima littera dextrorsum est O quadratum; secunda, quæ ei proxime contigua est, D: tertia, sinistrorsum O: unde fit ODO. Deinde inferius R & X ex quibus sit Rex. In isto prima littera est O quadratum; secunda, ca quæ est ei proxime contigua; sed quæ hic est R. tertia, quæ ei subjecta, D. Denique in nummo Odonis littera X formæ Latinæ est, ac propterea ceteris æqualis: in Philipi numismate est oblongum X Græcum. .)(. STAMPIS CASTELLVM. Crux cum gemina littera A, ut recte expressit Ertingerus scalptor in opere D. Le Blanc: quæ littera A pro Aurelianis est: quoniam pars terræ Stampensis pertinet ad Canonicos five Capitulum Ecclesiæ S. Crucis Aurelianensis, ubi Philippus unctus in Regem est. Jus habent ii in ea parte Stampensis terræ, necis, carceris, & levioris multæ: & jus illud in ipsa urbe Stampensi hodieque exercent. Est in libro inscripto, Antiquitez d'Estampes, pag. 30. instrumentum, quod vocant Vidimus Ludovici vIII. de quadam concessione facta suis Stampensibus a Capitulo Aurelianensi. Sed est instrumentum illud falsum. Sic incipit; In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Amen. Ludovicus Dei gratia Francorum Rex. Noverint universi &c. Definit in hæc verba: Præsentem chartam sigilli nostri auctoritate & regii nominis caractere inferius annotato confirmavimus. Actum Meloduni, anno incarnati Verbi MCCXXIII. regni vero nostri 11. adstantibus in Palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapifero nullo. Roberti Buticularii. Bar-

HHILIPUS + D-1 DE (in | tholomæi Gamerarii. Matthæi Constabularii. Propria manu. Sigillatum in cera viridi. Nulla tamen ibi figna funt, sed nomina tantum, ipsius manu notarii, seu verius falsarii; præfixa singulis littera S pro Signum; quam qui hæc edidit, prætermisit.

In altero nummo, quem Le Blanc exhibet, pag. 164. n. 12. est littera V pro Veteribus Stampis, ut Gregorius Turonensis, & aliiappellant; hodie le Bourg d'Estampes, Estampes les vieilles: ubi est Ecclesia Divo Martino sacra; unde tertium ei regioni nomen,

le bourg de S. Martin.

Aut nihil autem in co genere intelligimus, aut nummi hi quinque Philippum significant; non quemadmodum reges gentilium, aut quomodo priores etiam ante se reges, sola nobilium electione, vel civitatum, regem esse; sed Christiano & sacro ritu. Christiani Episcopi dextra, Christianum regem esse ac vere nominari; siquidem unctum oleo ab episcopis Christi, ritu vetere regum, quos Deus ipse populo suo præficeret, ungente summo sacerdote; & nunc quidem fortassis ungente Episcopo Apostolica auctoritate. Nam quid aliud sonant ha voces, Dextra Dei Rex, Dextra Dei benedictus, Dei ordinatione oleo Christi unstus: quos nemo ante illum titulos habet; si non hæc illam, quam nemo usurpaverit ante eum, unctionem in regem significant? Existimant viri eruditi, Pipinum e Regibus Francorum primum esle, qui fuerit oleo sacro unctus in Regem. Scriptis mendacibus ita crediderunt. Philippum I. dici, non Pipinum, oportuit. Rem peractam suisse Aurelianis clamant nummi; quippe qui non alibi cum hac inscriptione percussi reperiuntur, quam Aurelianis, & in Aurelianorum confinio, Stampis castello: quæ loca duo extra Insulam Fran-

Aureliana civitas igitur primaria regni Francorum temporibus Philippi I. fuit: ex quo factum fuisse arbitramur, ut postea sub Philippo Valesio ea ditio habita sit, atque etiamnum habeatur, siduciario jure possessio fecundogenitorum in Domo Regia: l'appanage des seconds fils de France. Quemadmodum Principatus Asturiarum titulus est primogenitorum in Domo Regum Hispaniarum: eo quod ex illo tractu prodierint primi reges Legionis atque Castellæ. Erat Aureliana tunc civitas longe amplior, populosiorque, quam Parisina: sed hæc multo opportuniore situ: quamobrem a Ludovico Grosso prælata Aurelianæ est.

Parissis nummum suo inscriptum nomine Philippus nullum habet. Nec ullum etiam vidimus, in quo REX FRANCORVM appelletur: quoniam fortassis tunc Franciæ nomen ab Hugonis Regis temporibus eo tractu concludebatur, quem Insulam Franciæ appellabant, l'Isle de France; camque angustiorem, quam nunc est sub eo nomine: neque in primaria quæ Parisiorum est, civitate Philippus agnitus rex est; sed primus ex ea gente filius ejus Ludovicus. In sigillo quidem, quod habemus, PHI-LIPVS DEI GRATIA FRANCORVM REX inscribitur: & in Charta matris ejus, Annæ, ut vulgo creditur, ex qua figillum illud ipsum pendet: sed sigillum istud, ut falsum, malleo confractum, intercisumque est haud dubie sententia judicis, & quidem antiqua. Et coronam habere videtur ex liliis, in Francia non ea ætate cognitis. Cave Mabillonio credas hoc figillum & hanc chartam laudanti, pag.

108. & 425. Hanc Franciæ appellationem fibi propriam tunc tractus ille fecit, quod numquam Romano fuerit Imperio contributus, semper sui juris, lemper liber & francus. Insulæ autem nomen a situ habuit, inter amnes sequanam, Maternam, Isaram,

Axonam, aliofque minores.

Ungi se Reges Francorum ab Archiepiscopo expetivere, ex quo aliquem ea præditum dignitate in sua ditione habuerunt. Quem primum autem habuere, is Remensis fuit; a Remensi Comite concessa archiepiscopo ditione, sub clientela Regis Fran-corum Ludovici Grossi. Senones enim tunc ad Comitem Campaniæ pertinebant. Ea causa est, quamobrem primus, qui Monetam suo nomine percus-serit Remensis archiepiscopus, suit sanson: (sic enim in nummo scribitur; ut vidimus alicubi delineatum; sed in Regio Thesauro non est:) qui sedisse fertur ab anno 1137. ad annum 1161. Reperimus certe apud Marlot, tomo 1. pag. 478. archiepiscopum anno 1212. habere in cam civitatem dominium sub rege. Quod vero scribunt pseudo-Ivo Carnotensis, & pseudo-Sugerius, conquestos esse Clericos Remenses, quod Remis unctus non fuerit Ludovicus (ut appellant) Grossus: fictum sæculo xiv. vel xv. mendacium est ad adstruendum oblique jus Remensium ad eam unctionem, a Clodovei M. temporibus. Fabula de Clodovei unctione Remis nondum fortassis exstabar anno etiam ipso 1380. quo andatum ad conciliandam ei fidem diploma (sed fictum) Caroli V. regis est, in Metrop. Remensi, tomo 2. pag. 660.

Hæc tamen de Regum Francorum initiis proferuntur a nobis tantum ex conjectura, sed gravi, quam nummi præbent, aliaque fincera monumenta; cum scriptoribus manifeste mendacibus, iisdemque se fere mutuo exscribentibus, fides habenda sit nulla. Monarchiam certe Francicam; ut nunc est, certum est coaluisse ex aliis provinciis, quæ ad supradictam Infulam Franciæ adjunctæ fuere, partim Regum victoriis, ut Normannia, Cenomannia, & Aquitaniæ pars, & pars Flandriæ, Burgundiæ Comitatus, & Alfatia: partim matrimoniis & hereditatis jure, ut Artesia, Burgundia, Campania, Bria, Provincia: partim spontanea deditione, ut Delphinatus & Britannia. Ab antiquissima deinde regni provincia, datum est, ut diximus, Franciæ

nomen Galliæ universæ.

Primus igitur Christianorum regum, qui sit oleo facro perunctus, Philippus iste est. Aragoniæ regum primus, qui ungi se secerit, suit Petrus II. anno 1204. ut quidem refert Surita, libro 2. cap. 51. Despotas Byzantinos, qualis Michael Palæologus fuit, ungi oleo folitos esse, mentitur Georgius Pachymeres, libro vi. cap. vi. ubi eos etiam Reges vocat, novo mendacio: χεισοεύτας τες βαoides. At utroque illo mendacio se non hominem Græcum fuisse comprobat; sed Latine in orbe Latino opus scripsisse, quod Græculus ad id pretio conductus in Græcum converterit, ut alii alia plu-

In nummis Philippi hujus primi, semper Phi-LIPVS per unicam litteram P in media voce scribitur: in nummis aliorum regum cognominum PHILIPPVS est. Ex quo vel uno indicio suspecta merito habeas Philippi I. diplomata omnia, quæ affert Mabillonius, pag. 425. Nam in his semper Philippus scribitur, & semel quidem Phylippo; & cum Indictionis nota, qua numquam usi funt Reges Francorum, & cum monogrammate, cujus ab Hugone nullus est usus; aliisque falsi indiciis certissimis. Ejusdem pretii sunt, hoc est, nullius, quæ describit (ut aît) ex authenticis domnus Felibien, in Historia S. Dionysii,

\* Hoc illud igitur est, de quo Philipus gloriatur

in nummis suis, cum se dicit esse Dextera Dei benedictum. pag. LXXXVII. & LXXXVII. In nomine sancta & individua Trinitatis, ut in Mabillonianis, Philippus Dei gratia Francorum Rex, in die Pentecosten, anno septimo regni nostri, in palatio Parisiensi, in Dei nomine feliciter: cum Parisios Philippus non obtinuerit; vel, Actum Silvanectis, Indictione septima; præter alias falsi notas. Denique, (ne videamur omnia velle colligere) in Bibliotheca Cluniacensi, pag. 534. In nomine sanctæ & individue Trinitatis. Noverint omnes . . . quod ego Dei gratia Francorum Rex Philippus . . . . Actum est hoc publice Mauziaci (Mauzas en Auvergne) anno Dominica Incarnationis MXCV. Regni vero nostri xxxvII. Indict. III. præsentibus etiam episcopis, aliquibus, &c. Quinque hic sunt, inquam, falsi notæ manifestæ. Philippi I. nummus est iste, qui sequitur.

Tab. XVIII. PHILIPVS REX. Sic enim recte edidit Le Blanc, pag. 156 n. 14. ut nummus testatur, qui est in Thesauro Regio: non, ut P. du Moulinet, pag. 144. PHILIPPVS. Caput cinctum diademate, tergemina cruce superposita: qua forma coronam in nummis primus ille Regum Christianorum gessit: ut se ter Christianum, hoc est, Christianissimum profiteretur. Similem habet coronam nepos ipsius Ludovicus v11. ut postea videbimus. .)(. Ro-GERVS EPC. Episcopus Catalaunensis. Caput mitra veteris formæ tectum. Est hic Rogerus de Turinge, Catalaunensis episcopus, qui obiit anno 1093. Episcopi Catalaunenses alias suo tantum nomine nummos inscripsere: ut GAVFRID. EPIS-COP9. In media nummi area, PAX. .)(. CATA-LANI. CIVI. Crux. Obiit iste Gaufridus, anno 1143. Quamobrem adjunctum Philippi nomen est in illo priore nummo ab episcopo Rogero, ut agnitum a se Philippum regem testaretur.

Fuit Philippi I. temporibus Raymundus S. Ægidii Comes Tololanus, qui obiisse ponitur in obsidione Tripolitana, anno 1105. Ejus est hic nummus a Du-Cangio desineatus in Observationibus ad histo-

riam S. Ludovici, pag. 232.

Ibid. R. Comes PALATII, cum cruce Tolosana: fignificat Raymundum summum Judicem suisse caufarum in Palatio Tolosano dijudicandarum; ex omni ea ditione: Gallice, Chef de la Justice. Errant qui Comitem Palatii sive Palatinum secus interpretantur, tum veteres, tum recentes. In aversa parte est sidus Solis, cum Lunæ crescentis essigie. Epigraphe: DVX MARCHIOPV. hoc est, Provincia, de la Provence. Ex quo coepere esse ex Francica gente Imperatores, quos in secunda ætate appellavimus, jam tunc subtraxisse se Romano Imperio videntur Transpadani; & in Narbonensi provincia ac prima Lugdunensi apparet Imperium constitisse. Ita tamen ut Imperatores in ipsismet Galliis honorario tantum fere titulo fruerentur; ac reges iub se haberent in Lugdunensi prima provincia: In ea autem parte provinciæ Narbonensis, quam Languedocium vocamus, Comites ipsæ constituerent quos vellent civitates, in ea quam Provinciam dicimus, Marchiones, hoc est, duces Comiteive, qui marchiæ sive limiti Imperii Romani in Galliis præessent. Quid conjectare nos jubeant sinantve nummi veteres scribimus, non quod falsa chartaria produnt; cujusmodi magnum Chartarium est S. Victoris Massiliensis, unde instrumentum profertur anni 944. Inditt. VIII. in hiltoria Comitum Provinciæ, pag. 48. hoc initio: In nomine santiæ & individua Trinitatis, &c. Quamquam ad annum quod attinet, fortassis solius mendum librarii est, pro 934. quo fuit Indictio vIII. Nam anno 944. Indictio fuit secunda.

Lu-

#### LUDOVICUS VI



Udovico VI. quem Grossum dixere, tribuendos eos esse nummos censemus, quos delineavit Le Blanc, pag. 164. n. 3. & 4. Aurelianis unctum eum fuisse libri testantur, ut veteres nummi de Philippo patre.

Tab. XVIII. 1. LVDOVICVS RE. Rex. In medio, A & a. .) (. PONTISAR CASTI Vel ponus

CASTRO. Hodie Pontoise.

Ibid 2. Lydovicys Rex. In medio A & a..)(. PARISII CIVITAS. Nusquam in nummis scribitur Rex Francorum.

Sub Ludovico vi. exiguos fuisle regni Francorum fines fatetur P. Daniel, pag. 1134. cosque circum-

scriptos Parisiis, Aurelianis, Stampis, Compendio, Meloduno, & emptis (ut volunt) a patre Philippo Biturigibus. Sed idem addit, reliquos in Gallia Comites & Barones debuisse apud Regem clientelam profiteri; ita tamen ut hanc semel professi, supremi essent apud suos domini; subsidia militaria regi darent pro arbitrio, vel negarent; tributa a suis exigerent; & majores interdum copias, quam rex ipse, contraherent. Hæc vero nobis videntur omnino stare non posse cum jure clientelæ; nec quemquam illorum Comitum, saltem paulo insigniorum, talem apud Regem his temporibus professum esse clientelam, genuino aliquo probari potest instrumento.

# LUDOVICUS VII.



Udovico VII. fortassis tribui nummos oportet, qui sunt ibidem, num. 5. & 12. Stampis percussi.

Tab. XVIII. 1. Lodovicus REX 1. In medio, castellum cum turribus: & litteræ sparsæ hoc ordine: 1 C LOTIS: quæ cum littera I quæ est in ambitu, quam sententiam essiciant, non video: nisi quod Immunes Stampas videntur indicare. Quæ si vera conjectatio est, certius multo istud est immunitatis Stampensium instrumentum, quam Charta Ludovici vi. quæ in eam rem profertur in libro inscripto, Antiquitez d'Estampes, pag. 95. Est enim hæc falsa. Incipit ab hac formula: In nomine Janctæ & individuæ Trinitatis, Ludovicus Dei gratia Rex Francorum. Notum fieri volo, &c. sub finem; sigilli nostri auctoritate & nominis nostri charactere subtersirmavimus. Similis est altera Ludovici vII. pag. 103. eodem initio; & sub finem; sigilli nostri auctoritate & nominis nostri charactere subscripto firmari pracepimus. Atqui in hac tertia ætate nullus apparet in nummis character sive monogramma nominis alicujus Regum: nullus igitur in chartis nisi fictus & supposititius est. .)(.
STAMPIS CASTELLYM. In medio Crux, cum gemina littera, quæ prima nominis Stampæ est.

Hoc est, ut quidem conjicimus, Orantem Exaudi Christe, sive, quando te orat. Pietati deditum adversus Christum Dominum ac Deum susse Ludovicum regem, hic nummus, si reste conjicimus, docet. Similem formulam in nummis sæpe vidimus

in sæculo Justinianeo. .) (. STAMPIS CASTELL LVM, forte Veteribus, ut dictum est supra.

Ibid. 3. LVDOVICVS REX. Grux cum litteris fignisve ignotis. ()(. LANDONIS CASTA: pro Castro Landonis: Chateau-Landon, en Gastinois. Le Blanc, pag. 164. n. 1.

1bid. 4. Lodovicvs. Crux. .)(. Ecolessi-ME, pro Enculisma, Angoulesme. Est in Collectione Ms. D. de Peiresc, pag. 220. & in Museo San-

Genovefano, pag. 144.

Ibid. 5. Lydoicys Rex. Caput cinctum diademate, tergemina cruce superposita, ut in nummo avi ipsius Philippi. .)(. Galters Episcopus. Caput mitra veteris formæ tectum. Est Galterus de Montagne, episcopus Laudunensis, anno 1155. vita functus anno 1174. Nummus est argenteus in Museo San-Genovesano, pag.

Ejusdem Ludovici regis vidimus nummum in aversa parte inscriptum, DVX AQVITANIE: sed

ubi viderimus, nunc ex animo excidit.

P. du Moulinet in Museo San-Genovesano, pag. 146. & 147. ait penes se nummos esse Ludovici vii. inscriptos his præterea nominibus: TVRONICVS CIVIS: LEMOVICVS: PARISIVS: CASTROBLESIS: AVRELIVS: SENONIS: ALTISSIODORIS: ATREBATVS: CASTRI DVNI: DIVIONENSIS. DE ATREBATVS & DIVIONENSIS, & TURONICUS, arbitramur falli eum, cum nec Artesiam habuerit, nec Burgundiam, nec Turoniam Ludovicus. De ceteris non vacat inquirere.

#### PHILIPPUS AUGUSTUS.

Tab. XIX.



Hilippus Rex Francorum. 1/(...
ARRAS CIVIS. Atrebatum,
caput Artesiæ. Crux, cum
liliis in duobus angulis. Apud
Le Blanc, pag. 176. n. 1.

Ibid. 2. Eadem forma: SEINT

tio est similiter oppidi Sancti Audomari in Artesia. Ibid., n. 2. Non alteri Philippo, in Regibus Francorum, quam Augusto paruerunt hæ dæ civitates. Cessisse tamen Philippum Augustum oppidum

fancti Audomari Balduino Comiti Flandriz, anno 1200. superius vidimus in Philippo I.

Ibid. 3. Eadem forma, MOVNTVRVEL. Ibidem, num. 4. Non est oppidum illud in Pictonibus, ut existimavit Le Blanc; sed in Artesiæ consinio; qua in provincia sunt duæ proxime appellatæ civitates. Latine est Monasteriolum, vel Mons Regalis, vel Monstrolium; Gallice, Monstrueil. Emisse dicitur hoc oppidum a Guillelmo de Maineriis, domino de Maintenay, anno 1224. Ludovicus VIII. Philippi Aug. silius, cum jam esset supremus artesiæ dominus.

Ibid. 4. In ambitu nummi, BHRIC &c. Sentennos decem expolumus in Operibus Selectis nostris, | D. D. Bozz. pag. 906. In interiore circulo, Philippus Rex.

.)(. GRACIA DEI R. Rex. In exteriore limbo, tia sub his litteris egregia occultatur, quam ante an- slores Liss tredecim. Est argenteus singularis apud

# LUDOVICUS VIII.

Tab. XIX.

VDOVICVS REX FRANCOrum: eadem forma monetæ ac sub Philippo patre ipsius. .)(. Paristi civis. Apud Le Blanc, pag. 164. n. 9.

Nunc videtur coepisse nomen Francorum toti regno dari; & optasse rex, nulli ut essent in regno servi. Tamdem id effecit Ludovicus x.

1bid. 2. Lypovicys Rex. Crux cum duobus floribus Lisi in angulis; quos in suis nummisinsculpere Ludovicus Rex aliquis non potuit ante Ludovicum viii. .)(. SINELECTIS CIV. Hodic. Sen-His. Ibidem, num. 6. Littera T inversa, cum subjecta littera S efficit, Tutator Silvanectensium, scilicet Ludovicus Rex; per flores Lisi, in hac nummi pagina ad latera litteræ T politos, delignatus. Propterea inverti littera T oportuit, ut flores supereminerent: S I in Observ. ad vitam S. Ludovici, pag. 246.

vero jaceret, ut subjectos populos significaret.

Ibid. 3. Lydovicus Rix. Caput Ludovici viii. senioris, cinctum corona, sed sine liliis. Ipse anno ætatis quadragesimo obiisse fertur. .)(. Crux desinens in flores Lisi tres. VRBS BITVRICA. Ibi-

dem, num. 7

Ibid. 4. REX LVDOVICVS..)(. CASTELLV-MEDANTE. Castellum Medante: hodie, Mante, dans l'Isle de France. Le Blanc, ibidem, n. 8. sed EDANTE legit, & quid sit Edante, negat se scire. Littera M duobus hic servit nominibus; & interdum in fine vocum omittitur. Non ante Philippum I, & annum circiter 1080. ad reges Franciæ pertinuere Comitatus Pontisaræ & Medantæ; les Comsez de Pontoise & de Mante, ou le Vexin. Vide Du-Cangium;

# LUDOVICUS

Tab. XIX.



NDICTY. SIT NOME. DOM. NRI DEI Ihv XRI. Benedictum sit nomen Domini nostri Dei Jesu In interiore ambitu, LVDOVICVS REX. .)(. In extimo margine sparsi flores Lisi tre-

decim. In medio, Ecclesia cum turribus; circa cam, TVRONVS CIVIS: homen monetæ; Bourgeois Tournois. Apud Le Blanc, pag. 200. num. 6. & apud Menardum in Observat. ad Joinvillaum,

pag. 392. edit. Du-Cangii.

Ibid. 2. LVDOVICVS REX. 4. BNDICTV SIT NNOCDDNIPRIII. Benedictum fit Nomen Notissimum Orbi, Crucifixi Domini Dei Nostri IESV, Per Rebelles, Incredulos, Ingratosque sudæos. .)(. POPVLE MEVS, QVID FECI TIBI? Vox Christi sedentis ante crucem nudi umbilico tenus, cum ap-

pensis præcipuis passionis instrumentis. Est argenteus pondere unius grossi cum granis duodecim: cujus

effigies picta nobis data est ab amico.

Aureos præterea nummos cudit D. Ludovicus, cum hac formula, XPC VINCIT, XPC REGNAT, XPC IMPERAT: quod certissimum est victorize de infidelibus relatæ monumentum; exemplo avi ipsius Philippi Augusti; cujus in perpulcro numismate scriptum est, ut ante annos decem & eo amplius oftendimus : TIMEAT ORIENS, REGNAT IEs v s. Similiter accepto victoriæ nuncio, cudi monetam auream mater Ludovici Blancha præcipit, fuo etiam nomine inscriptam, dum Rex abesset: + BLANCHA REG. LVDQVICI FRANC. REGIS MATER. .)(. XPC VINCIT. XPC REGNAT. XPC IMPERAT.

# PHILIPPUS AUDAX.



Imillimus est riummo prioti Ludovici patris iste filii ipsius Philippi Auda-CIS: BNDICTY SIT NOME: DNI NRI DEI ihv xpi. PHILIPPUS REX. .)(. TVRONVS CIVIS: Cum floribus Lisi tredecim in ambitu. A-

pud Menardum, loco citato:

De monetis, quæ deinceps sub Philippo Pulcro consecutisque regibus percussa sunt, dicere supersedemus: neque enim id est instituti nostri; cum przeter nummos alia fint certa documenta rerum gestarum ex illo tempore, & ad has illustrandas nihil illa aut perparum profint.

Xxxx

Ubi

#### Ubi sepulti Reges Francorum.



Hronicon San-Dionysianum, anno 1267. In illa abbatia Regum Francorum olim quiescentium facta est tranflatio. Fallit: nam vix quemquam Regum nostrorum ante D. Ludovicum ibi depositum fuisse probari cer-

to potest. Neque sunt sepulcra ibi Regum exstructa, & nomina appolita funt ab his, qui suas Ecclefias & domos credi voluerunt a primæ stirpis (ut vocant) Regibus esse fundatas: non ea, inquam, anni 1267. fraus est, sed sæculi decimi quarti. Quod autem fraude factum est, id jussu sancti Regis per-

fectum esse credi voluere.

Tumuli omnes Regum, qui visuntur in Ecclesia sancti Dionysii, sive primæ, sive secundæ stirpis, usque ad liberos sancti Ludovici, mera Cenotaphia sunt, inquit dom. Felibien, pag. 547. structa jussu sancti Ludovici. Verius diceret, structa sæculo xiv. cura Monachorum. Nam quorsum id Rex sanctus curaret; præsertim cum basilicam eam absolutam non viderit? Coepta est enim reædisicari anno 1231. justu reginæ Blanchæ, & Ludovici Regis: perfecta est eadem anno 1281. sub Philippo Audace. In fornicibus & alibi passim visuntur insignia Castellæ, cum

gentilitio regum Francorum scuto.

Quod ibi sepulti dicuntur Hugo, Robertus, & Henricus, falsis tantum testibus nititur. Philippus I. qui Aurelianis unctus est, ut vidimus, etiam prope Aurelianos in Abbatia S. Benedicti Floriacensis ad Ligerim idcirco voluit sepeliri; quod certe nollet, si fuisset is ex stirpe Hugonis, Roberti, & Henrici; & hi prius fuissent in Tancti Dionysii Ecclesia tumulati. Nam cur vellet a sepulcris patrum suorum disjungi suum tanto intervallo? Stulta enim vero est, sed ad asserendum prius mendacium, de sepultis ibi ab antiquo regibus, excogitata, pseudo-Sugerii Abbatis (ut volunt) S. Dionysii, ratiocinatio: aïentis in vita Ludovici Grossi, tomo iv. script. Hist. Franc. apud Du Chesnium, pag. 293. cap. xii. Quod a sepultura patrum suerum regum, quæ in Ecclesia beati Dionysii quasi Jure naturali babetur, se absentari desideraverat, eo quod minus bene erga Eccle-siam se babuerat; & quia inter tot nobiles Reges non magni duceretur ejus sepultura. Somnium istud inepti scriptoris est, cujus nunc ipsos Benedictinos pudet. Floriaci, ubi sepultus dicitur Philippus I. nullum est ejus epitaphium; sed effigies, ut creditur. Sepultus verisimilius credi potest, ubi obiit, Meloduni,

Ludovicus vi. five Grossus, ut appellavere, San-

Dionysii sepultus est, inquiunt, in codem tumulo ac Henricus I. cum epigraphe, Lvoovicus GROSs v s. Sed fortassis quoniam est id incredibile omni ex parte, noluere San-Marthani, nolunt peritiores historici recentes locum commemorare ubi sit sepultus. Ludicrum cognomentum inscriptum fuisse tumulo regio quis credat, nisi recenti manu & mente

Ludovicus vii. qui & Junior, jacet in abbatia B. Mariæ de Barbeau, sive Sani Portus. Sain-Port, ad Sequanam, prope Melodunum, Ordinis Cistercien-

sis, sine epitaphio.

Philippi Augusti tumulus mera lamina fuit, inquit domnus Felibien Benedictinus, sed ea argentea, quæ propter pretium, inquiunt, est direpta. Fabula ficta ad adserendam sepulturam regis Philippi San-Dionysianam, cujus vestigium nullum est. Verius Medantæ, a Mante, sepultum crediderim, ubi diem

lupremum obiit.

Ludovici viii. verius fimiliter Monpenserii in Arvernia, ubi defunctus, etiam sepultus creditur, quam inde Parisios allatus, nondum co more inducto, nondum superbis regum exsequiis consuetudine receptis, vestigium tumuli illius in Ecclesia San-Dionysiana nullum est, teste D. Felibien, pag. 555. In diplomate Philippi Audacis, sed sicto, anni 1276. eruto ex Archivis Abbatiæ S. Andreæ prope urbem Claromontensem, dicuntur cor & viscera Ludovici (VIII.) Regis ab arce de Montpensier in Alvernia, deportata & reposita in cam Ecclesiam fuisse: apud Baluz. Preuves de l'hist. d'Auvergne, pag. 61. Ibi Philippus Rex Guillelmum magnum Comitem propatruum suum vocat. Carolus viii. eumdem abavunculum; geminato mendacio, nec sibi constante.

Denique cum Joinvillæus (fi qua tamen fides debetur homini in plurimis mendaci) S. Ludovicum asserat elegisse in Ecclesia sancti Dionysii locum sepulturæ, in ea se sententia docet fuisse, quæ destinatum prius locum aliquem negat fuisse sepeliendis regibus.

Ex his recte colligas, neminem Regum Francorum in basilica sancti Dionysii sepultum suisse, antequam esset sancti Ludovici & Blanchæ matris ipsius justu exædificata. Nam ob eam causam, quod justu patris esset exstructa, Philippus Audax ossa ipsius in sepulcro ibi lapideo condidit; & ibi similiter voluit sepeliri, ac ceteri deinceps. Primum sepulcrum marmoreum fuit Philippi Audacis, exstans e terra altitudine fere trium pedum. Et sic sunt sepulcra Regum usque ad Carolum viii.

#### De Regibus tertiæ ætatis quædam quæ vere sunt prodita, quædam quæ falso.



pag. 13. C'est sous Hugues Capet, ou PEU DE TEMS APRE'S LUI, que la Monarchie & la succession à la Couronne prirent cette forme, & cette constitution stable & certaine, qui les ont

conservées jusques aujourdbui; & ce n'est que dans cette troisième Race qu'il faut chercher une vraie loi fondamentale, établie par le consentement naturel & restéchi

Emoire abregé pour les Princes du sang, | des Rois & des peuples, déclarée & confirmée par l'usage invariable de plus de sept siecles. Recte ac vere dicitur jus successionis invariarum & irrevocabile in domo Regia a Philippo I. & Ludovicæa gente cœpisse. Quæ secus statuta leguntur, falsa & sicta ea funt omnia.

> Pag. 18. La plupart des bistoriens rapporterent, qu'on attribue communément à Hugues Capet l'établissement du droit d'ainesse, à l'entiere exclusion des cadets

dans la succession de la Couronne. D'autres bistoriens assurent, que jamais Hugue Capet ne fit aucune loi sur ces articles: mais que ce sont des Coutumes & des Regles établies par le consentement mutuel des Rois & des peuples. Jus primogenitorum ad successionem in universo regno, quantum maximum illud aliquando futurum esset, ex antedictis recte intelligitur a Philippo I. coepisse, committentibus ei se regendos Francis in Aurelianensi primum agro, Stampensi, & Catalaunensi; & in Insula Franciæ, extra Parisios: deinde adjungentibus se vicinis ei sæderi.

Pag. 19. On ne connoissoit point encore (sub Carolo Magno) ce droit de reunion & d'incorporation, qui n'a esté établi que dans la troisième Race. Non fuit reipla primis illis temporibus ulla alienatarum provinciarum ad regias possessiones restitutio, cum primum exorta sit regia potestas cum successionis jure in domo Philippi I. sed fuit adjungentium se huic sederi civitatum spontanea cooptatio, provinciarumque

accessio vel jure belli, vel hereditate.

P. Daniel, tomo 1. pag. 1452. C'est sous ce regne (sub Philippo Augusto) que Messieurs de sainte Marthe dans leur histoire Genealogique de la Maison de France, commencent à marquer les reunions faites par

membrez de la Couronne dans les siecles précedens. E ils le font d'ordinaire sur les Actes qu'ils ont trouvez dans le Tresor des Chartres, qui fournit peu de choses au regard des Rois precedens : parce qu'ainsi que je l'ai remarqué, le Chartier de France fut enlevé par le Roi d'Angleterre, dans la déroute de l'arriere-garde de Philippe Auguste, qui ne put obtenir qu'on le lui rendist. Fabulæ. Regno contributæ provinciæ nullæ ex jure fuerunt, priusquam regnum ipsum constituerctur, cum jure successionis in una domo ad regimen assumta. Id vero primum factum est sub Philippo I. & in exiguo admodum tractu Galliarum. Chartophylacium Regium certe nihil habet omnino, quod ad Reges pertineat primæ vel secundæ ætatis, ac ne de tribus quidem primis tertiæ Regibus? Quid ita? Quoniam nec stirps ulla certa ad regnandum cum spe vel jure successionis est assumta ante Philippum I. Quod autem de Chartophylacio Regio direpto ab Anglis narratur anno 1194. sub Philippo Augusto, mera ea quoque fabula est; quam Rymeriana Collectio in Anglia nuper edita refellit: nisi forte transfretans in Angliam Chartophylacium illud est mari mersum. An vero Chartophylacium Regium aut ad exercitum fuisse delatum, credibile est; autinexnos Rois, de plusieurs domaines, qui avoient esté dé- 1 trema acie relictum, quæ maxime direptioni patet?

# HUGO CAPETUS.



Ullum in Chartophylacio Regio, ut diximus, Hugonis Capeti diploma vel præceptum est. At ex-stat hæc illius apud Gerbertum epistola exi. Basilio & Constantino Imperatoribus orthodoxis, Hugo gratia Domini Rex Francorum.

Cum nobilitas vestri generis, tum etiam gloria magnorum actuum, ad amorem vestrum nos bortatur & cogit. Hi quippe esse videmini, quorum amicitia nibil dignius in humanis rebus possit existimari. Hanc sanctissimam amicitiam justissimamque societatem sic experimus, itt nec regna nec opes vestras in ea requiramus. Sed bæc conditio, quæ nostri juris sunt vestra efficit; magnoque usui, si placet, bæc nostra conjunctio erit, magnosque fructus efferet. Etemm 3 nobis obstantibus nec Gallus nec Germanus fines lacesset & Romani Imperii. Ergo ut bac bona fiant perpetua, quoniam est nobis unicus filius & ipse 5 Rex, nec ei parem in matrimonio optare possumus, 6 propter affinitatem vicinorum Regum, filiam sancti Imperii pracipuo affictu quarimus. Quod si hac petita serenissimis auribus vestris placuerint; aut sacris Imperialibus, aut amicis fidis nos certos reddite; ut per nostros legatos 7 vestra majestate dignos, quæ sonuerint chartis, impleantur in rebus.

Ficta epistola hæc est ob duo præsertim: primum quidem, ad adstruendum Imperium Constantinopolitanum: deinde ad asserendam societatem regni Ro-

berti cum Hugonc.

1 Nec fuere hi Imperatores, nec fuere Constantihopoli; nec fuere ulli Constantinopoli Imperatores; nec duo Principes ibi simul, sed unicus Despota.

2 Quorsum, vel quo fructu, Rex Parisiensis so-

cietatem expeteret Despotæ Byzantini?

- 3 Gloriosa & vana, ac propemodum insana jactatio.
- 4 Romanum in Oriente Imperium tunc nullum fuit.
- 5 Falsum: cum nec filius Hugonis Robertus fuisse videatur, ut diximus. Sed ut ut est, rem saltem dubiam facit falsus tettis.
  - 6 Ecquam affinitatem habuit Hugo cum aliis Gal-

liæ totius, ac vicinarum regionum, Baronibus, Co-

Vestra majestas, vox est multo posterioris ævi. 8 Nullum uspiam responsum exitat. Passusne repulsam est Hugo a Despota Byzantino?

Nulla præterea est in hac epistola notatio temporis.

Exercitationem scholasticam sapit.

Hugoni Capeto Adelais conjux datur, sed originis ignotæ & incertæ. Adelaidem certo vocari dicunt: cur? quia sic appellatur in Chartis multis Tabularii S. Dionysii. Comitis Pictaviensis silia dicitur, ac propterea e sanguine Caroli Magni, in Chronico S. Petri Vivi Senonensis. Eduardi regis Angliæ filia eadem est Willelmo Malmesburiensi ? ex inclyta progenie ab Ausonia partibus, Helgaudo scriptori vitæ Roberti filii Hugonis: Othonis 1. denique filia, scriptori recenti.

Mabillonius, De re Diplom. pag. 576. ex autographo Fossatensi: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Hugo gratia Dei Rex. Cur non Francorum? In fine: Data XII. Kal. Jul. Indictione II. anno II. regnante Hugone rege. At Indictionem reges Franciæ numquam notarunt; nec ante Carolum V. regem annos regni: quod nunc semel dixisse sufficiat. Viriosam in hac Charta esse notationem temporis fatetur Mabillonius, & posterius adjectam; a falfario proinde: sed chartam tamen co nomine rejiciendam negat. Ecquis vero judex in foro talem admiserit, ut prædium alicui vel tenuissimum adjudicet?

Ejusdem est pretii altera Hugonis charta, ibidem, pag. 575. ex autographo cœnobii S. Vincentii Laudunensis, simili initio: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Hugo gratia Dei Rex. In fine : Allum Compendio palatio. . . . anno 1. regnante serenissim o rege Hugone, vi. Kal. Octob. Indict. xv. Sigillum huic chartæ affixum a Mabillonio delineatur pag. 421. cum hac inscriptione, HVGO DEI MISE. RICORDIA FRANCORVM REX: quamvis in charta scriptum sit, GRATIA DEI REX. Exhibet sigillum imaginem Regis umbilico tenus, dextra tenentis Manum Justitiæ, ut appellant, sinistra orbem, in capite coronam ex floribus Lisi, sive Xxxx 2

Jiliis: quæ sunt totidem falsitatis argumenta certissima. Neque enim aut orbem umquam in suis sigillis, aut ante Ludovicum x. sive manum Justitiægestavere Reges Francorum, sive coronam cum sloribus List: hoc cst, nonnisi post annos amplius trecentos ab Hugone.

Charta Trenorchiensis, de Tournus, unde hoc si-

gillum accepit Mabillonius, titulum hunc habet in ipso diplomate, referente Chiffletio, pag. 289. In nomine sanctæ & individuæ Irinitatis. Hugo divina præordinante clementia Rex Francorum: phrasi scholam claustrumve redolente. In fine; Anno II. regnante Hugoni rege.

### ROBERTUS REX.



N Chartophylacio Regio, ut dictum est, nullum Roberti præceptum est, nullæ sunt litteræ. Apud Mabillonium, de re Diplom. pag. 578. In nomine sanctæ & individue Trinitatis. Hugo atque Rotbertus gratia Dei Reges

Datum v. Idus Octob. anno regum Hugonis atque Roberti VIII. Actum in Dei nomine (in monasterio) sancti Dionysii feliciter. Atqui die v. Idus Octobris, qui fuit anno octavo Hugonis, nonnisi septimus annus Roberti suit. 20. Formula, In nomine sancta & individua Trinitatis, non ante saculum xiv. inducta est: id quod nunc semel dixisse sufficiat; cum ad diplomata numero plurima explodenda, ut eo sæculo cum citissime sicta, pertineat. Dicti causam in peculiari dissertatione de coargumento attulimus. 30. Rothertus, pro Robertus, ex ingenio est impiæ cohortis eodem sæculo exortæ; quæ sic voluit credi scriptum id nomen olim fuisse. At numquam in nummis ROTBERTVS scribitur, sed ROBERTVS tantum. Hoc diploma describit Mabillonius ex Chartulario S. Germani Autisiodorensis, ut & alterum Rotberti solius, pag. 580. hoc initio. In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Rothertus divinitatis annuente clementia Rex: stilo rhetorico, non Regio.

Diploma Roberti regis, ad donationes confirmandas, apud Perardum, pag. 178. In nomine sancta & individua Trinitatis, Rodbertus divina providente clementia Francorum Rex: diversa a prioribus formula, tilo tamen vel calamo eodem: supposititium est; tum ob formulam recentiorem, In nomine sancta &c. tum ob nomen Rodbertus, quod numquam in nummis sic scribitur. In sigillo tamen, sed sicto, hujus diplomatis, ROBERTVS scribitur: sed & orbem tenet, & dextra crucem: quæ funt in sigillis Regum Francorum indicia falsi manifesta. In fine dicitur, Actum anno ab Incarnatione Domini MXXX. 1X. K1. Octobris, & in anno regni Rodberti excellentissimi regis, & in quarto anno filii Henrici regis. Constantia quoque Roberti uxor ibi memorata, incertæ prorsus originis est. Arelatensis dicitur, sive Provinciæ, in historia Comitum Andegavensium: a partibus Aquitaniæ, ex Glabro Rodulpho, tomo v. script. hist. Franc. pag. 38. filia Guillelmi Tolosani Comitis,

ex incerto auctore, ibidem, pag. 95. Charta Roberti regis, in historia Melodunensi, de Melun, pag. 296. In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. . . . domino Benedicto SENIORIS ROMÆ Pontifice, nec non piissimo Roberto Francorum Rege. Illa senioris Roma appellatio, nonnisi saculo decimo quarto invecta est. Exstat ea charta, non authentica, sed tantum in instrumento, quod dicitur Vidimus, die 14. Junii, 1418. Illusum est iis qui viderunt, ut & aliis bene multis.

In eadem hiltoria, pag. 234. charta Hugonis atque Roberti: Ego Hugo atque Robertus filius meus propitiante Deo IMPERII FRANCORVM sceptris potiti, &c. vel ex hoc rhetorico thrasonicoque initio falsa censenda.

Apud Mabillonium, pag. 421. ex archivo S. Germani a Pratis, specimen exhibetur diplomatis Roberti Regis, hoc initio: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis, Rothertus gratia Dei Francorum Rex. In sigillo similiter scribitur. Exhibetur autem ipse orbem sinistra gestans, dextra storem Lisi, ut & in altero, pag. 423. quæ omnia chartæ utriusque falsita-tem demonstrant. Prior sic desinit: Astum Stampis, palatio publico, anno incarnati Verbi MXXX. & regni Rotherti gloriofissimi regis XXXVIIII.

In Chartophylacio Regio (le Tresor des Chartres) instrumenta, quæ appellant Vidimus, non exstant, opinor, ante annum 1315. nec de priorum trium regum diplomatibus, aut Edicti Regii anterioris Ludovico Grosso, qui filius Philippi I. Exstat unum ibi Vidimus Registro 80. pro anno 1350. & 1351. quia Vidimus Ludovici x. sive Hutini, anno 1315. & alterum Philippi Valessi, anni 1345. conjuncta sunt ambo cum Vidimus Joannis Regis, anni 1351.

Refert domnus Felibien Benedictinus, pag. LXXXI. ex Chartario S. Vincentii Laudunensis, diploma, cujus hoc initium est: In nomine sancta & individua Trinitatis. Ego Guarinus sancti comobii Dionysii divina propitiante clementia Abba. Clausula autem: Actum S. Dionysii. vi. Idus Novembris, anno, regnante Hugone rege, secundo, Indictione vi. Monet autem ibidem, incognitum esse illum abbatem S. Dionysii Guarinum: nec cadere annum secundum Hugonis cum Indictione fexta. Ergo & initium & finis falsarium olet.

Nec melioris est notæ charta ibi gemina altera, pag. LXXXII. & LXXXIV. quæ sic incipit: In nomine santtæ & individuæ Trinitatis, Robertus (in posteriore, Rothertus) divina ordinante clementia Rex Francorum SEMPER AVGVSTVS. Vide quæ de hac formula, semper Augustus, superius diximus.

# HENRICUS



Xstat Henrici diploma, tomo viii. Spicilegii, pag. 156. rogatu episcopi Aurelianensis; Ego Hainricus gratia Dei Francorum Rex. . . . Datum Aureliæ, vi. Non. Octob. anno ab Incarnatione Domini MLVII. Henrici vero Regis xxvIII. At Aureliæ nihil habuit juris Henri-

cus; & is in hac Charta nunc Henricus, scribitur, nunc Hainricus.

Philippi regis matri nomen fuisse a littera A incipiens docet Charta ipfius genuina, quæ est in Museo nostro, visa laudataque a Mabillonio, pag. 145. Hanc aïunt fuisse Annam de Russia, filiam Jaroslai regis Rufforum & Moscorum; quam Henricus du-

xisse ponitur anno 1051. Oportet igitur ut Henricus cam uxorem non duxerit ante ætatis suæ annum xLvi. aut fortassis etiam tardius. Nam obiisse dicitur anno 1060. ætatis Lv. & Philippum filium octennem reliquisse, vel novennem: scilicet ut Henrici filius existimetur Philippus. Neque enim infantem proceres in regem, nisi filium regis assumerent, & quem vivus ipse parens jam regem curasset ab omnibus salutari. Propterea etiam, opinor, accersenda e Russia uxor Henrico suit, ut tarde venirct. Sed puduit Aimoini Continuatorem tam sero dici Henricum duxisse conjugem. Itaque commentus est priores eum adeptum esse nuptias, & ex eo conjugio filiam suscepisse, sed quæ cum matre paulo post obierit. Hoc vero commentum refellunt San-Marthani, alio adhibito contra teste, sed eo nihilo veraciore. Priorem uxorem Mathildem vocat, ortam ex Germaniæ nobilioribus, Glaber Rodulfus, libro iv. cap. viii. pag. 49. Aimoinus, libro v. cap. xLvII. non eam de nomine appellat, sed tantum neptem ait fuisse Henrici Alemannorum Imperatoris. Obiisse illa dicitur anno 1044. in Fragmento Hist. Franc tomo IV. pag. 87. Anno 1034. in alio Fragmento, pag. 155

Anna vero secunda uxor, filia regis Russorum diestur, libro IV. Miraculorum S. Benedicti, codem tomo iv. pag. 153. Anna filia Juriscloht regis Russo-rum, incerto scriptori, pag. 87. Mathildis Julius-Clodii regis Russorum, incerto scriptori, pag. 87. Mathildis Julius-Clodii reg s Rugorum filia, incerto pariter scriptori, pag. 150. ex qua tres filii prognati, & una filia, ibidem. Anna filia Georgii Sclavi regis Rutiorum, pag. 97. Annam Rutenorum filiam vocat Aimoinus, loco citato Rex, inquit, ad Rutenorum regem, Galtherum, cognomine Saveir, Meldensem episcopum direxit, postulans ut ei suam mitteret filiam. Quod & factum est. Hujus nomen erat Anna. Legationis hujus episcopo Meldensi commissa solus iste Continuator Aimoini meminit: qui propterea dedit occasionem unius Galteri Meldensis in duos dividendi: ficto scilicet cognomine, quod alteri non convenit, nec alibi exftat. Ex vetusto codice Ecclesiæ S. Audomari descripsit en quæ sequuntur Henschenius, die 9. Maij, pag. 15. Anno incarnati Verbi MXLVIII. quando Henricus Rex Francorum mistr in Radustiam Catalaunensem episcopum Rogerum, pro filia regis illius terræ, quam debebat ducere uxorem, &c. Et infra: Retulit igitur idem rex Georgius Sclavus episcopo Catalaunensi, &c. En hic Rogerus Catalaunensis est, qui Continuatori Aimoini Meldensis Galterus est. Variant etiam scriptores de anno legationis, aliis annum 1050. aliis annum 1043. aut 1044. assignan-

Rutenorum regem nemo ex antiquis nominat Joreslaum: sed quia sicti postea post annum 1400, Russorum sive Moscorum annales his temporibus Joreslaum habent; idcirco recentiores ex duabus sictis sabulis tertiam de more concinnant. Verum autem nomen regis Russorum (si tunc scilicet aliquis ibi rex suit) scriptoribus illis latuisse, qui æquales aut vicini temporum illorum suisse creduntur; ex eorum vel silentio vel errore manisestum est; dum alii salsum nomen sictumque perspicue ex Hebræo, alii nullum asserunt. En quibus ex scriptoribus Francorum

nunc historia contexitur. De Aimoino vide Judicium P. Labbei, pag. 841. ubi Continuatorem Aimoini, (quem tamen falso putat ab ipso pseudo-Aimoino diversum:) Monachum recentem & Compilatorem vocat.

Habemus Annæ Matris Philippi, ut falso creditur, diploma pro Monasterio Fossatensi, laudatum a Mabillonio, pag. 80. & 145. ut diximus. Caret loci & temporis nota; sigillum Philippi filii, sed malleo interruptum, ut fallum, sententia judicis, uti jam monuimus, appensum est latere sinistro, nec filis e serico, sed ligula ex pergameno; denique ipsum caput Regis oblique exhibet: Sic incipit: Notum volo fieri ego A. gratia Dei Francorum Regina fidelibus & affinibus nostris &c. Sigilli inscriptio est, ut jam diximus, PHILIPS + (pro PHILIPV) DIGRA. FRAN-CORV REX. Florem is manu gestat, at non florem Lisi, ut Mabillonius eredi voluit: sed slorem vulgarem, spei symbolum, cujusmodi in aliorum regum sigillis ex ævo ac posterioribus visitur. Nec funt in corona flores Lisi, ut idem Mabillonius pingi curavit, De re Diplom. pag 425. in hujus ipsius sigilli effigie: ac ne flores quidem ullius generis ibi funt, sed uniones dumtaxat tres, quales nunc sunt in Comitum coronis. Regum enim coronas floribus Lisi exornandi mos in nummis, statuis, vel sigillis nonnisi post annos circiter a Philippo I ducentos coepit. In figillo vir est barbatus, annorum circiter quadraginta, ut recte vidit Mabillonius, qui pingi barbatum seniorem curavit, loco citato. Ante annum autem 1074. datam esse hanc chartam oporteret, cum anno eo F. hoc est Frollando Silvanectensi, qui ibi dicitur interfuisse Ivo successerit. Falsum esset igitur, quod aïunt Annam biennio post excessium Henrici mariti, anno scilicet 1062. nupsisse Radulpho Comiti Crepiaci & Valesii; viduamque rursum factam anno 1066. & præsidio destitutam, in patriam redissse. Falsum esser, anno 1060. Philippum adhuc octennem Henrico successisse; cum anno circiter 1073. quadragenarius faltem sit in sigillo suq. Falfum igitur demum esset, hujus ipsius Chartæ supposititize testimonio, Henricum Philippi patrem suisse.

Est apud Mabillonium, pag. 423. Henrici regis sigillum, dextra gestantis storem Lisi, & in corona similes stores tres; argumento certissimo falsitatis, ut jam diximus. In fine legitur: Astum Parisius, anno incarnati Verbi MLVII. regni vero Henrici gloriosissimi regis xxvIII. At annos regni tunc reges non adscriptere, nec annum Incarnati verbi.

Falsum similiter privilegium est monasterii Trenorciens, Tournus, cujus est apud Chissletium,
pag. 312. illud initium, In nomine fancta & individua Trinitatis. Henricus divina praordinante clementia Rex Francorum: quamvis illud descriptum
consirmatumque dicitur a regibus, Philippo Pulcro,
anno 1308. Carolo v. anno 1367. Karolo vii. anno
1439. Karolo viii. anno 1494. & Ludovico xii.
anno 1501. Illusum suisse isti videtur, exhibitis
tot praecedentium regum, sed sictis, testimoniis.
Pag. 316. affertur ibidem aliud Philippi I. privilegium iisdem verbis, atque Henricianum; sed a
solo (ut ibi dicitur) Philippo Pulcro, anno 1309.
visum, descriptum, consirmatumque.

#### Duces Burgundiæ.

B Urgundiæ Ducum origo & series sic vulgo sta- reditario jure ad Joannem Philippi Valesiii regis si- tuitur; corum dico, qui sucre antequam he- lium perveniret.

Ex Roberto Francorum rege, & Constantia regina,

| Hanning.                               |                                                |                                                                                                                | Robertus I   | Oux Burgundia              | æ. Obiit anno 1075.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|----------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Henricus<br>Rex                        |                                                |                                                                                                                | Sepultus     | Semuri in E                | cclesia quam funda-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Francorum.                             |                                                |                                                                                                                | rat. A       | ppellatus Robe             | rt le Vieux: a qui-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                        |                                                |                                                                                                                | Duidam       | exittimatus na             | tu major Henrico.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Hugo,                                  | Henricus                                       | Robertus, pulsus                                                                                               |              | Simon                      | Constantia,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| obiit                                  | obiit                                          | ab Hugone fratris                                                                                              |              | pulius                     | obiit anno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ante                                   | ante                                           | filio, in Sicilia                                                                                              |              | limiliter                  | 1092.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| patrem.                                | patrem.                                        | obiit anno 1133.                                                                                               | \i.am.a      | ab Hugone.                 | Aldeardis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| •                                      | I                                              | at ex Guillelmo T                                                                                              | yrю, anno    | 1114.                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hugo I. Dux.                           | Opo I. D                                       | ux, Robe                                                                                                       | ertus        | Henricus                   | Raynaldus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| avo successit,                         | obiit anno                                     | episco                                                                                                         | pus          | Comes                      | abbas Fla-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| qui ei præferri                        | 1102. in                                       |                                                                                                                | on. rex      | Portu-                     | viniacensis,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| voluerat patruos                       | Cilicia.                                       | Orde                                                                                                           |              | galliæ. C                  | ex charta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ejus, Robertum                         | В                                              | vitale                                                                                                         | •            | Alfondia                   | Philippi I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| & Simonem. Pol                         |                                                | anno                                                                                                           | 1 106.       | Alfonfus<br>Rex            | Francorum<br>regis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| fit Monachus Clui                      | nac. anno 1076. A                              |                                                                                                                |              | Portugallia                | togus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                        |                                                |                                                                                                                |              | -                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Hugo 11. Dux                           |                                                | nricus                                                                                                         |              |                            | Sorores                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ab anno 1101.                          |                                                | nachus<br>Iona Obiir anno 222                                                                                  |              |                            | duæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ad an. 1142. D                         | Cir                                            | terc. Obiit anno 113                                                                                           | 30           |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Opo 11. Dux                            | Raymundus                                      | Rober                                                                                                          | tus ep.      | Hu                         | igo Sorores                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| obiit anno 11                          |                                                | Henric                                                                                                         |              |                            | guatuor.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                        |                                                | Gualter                                                                                                        |              | Sib                        | ylla.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Į                                      |                                                | Lingor                                                                                                         | 1. E         |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hugo III. Dux                          | Sorores duæ.                                   |                                                                                                                |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| obiit anno 1                           |                                                |                                                                                                                |              |                            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ~                                      |                                                | وسسنب سيبس سيدس                                                                                                |              |                            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Odo III. Dux.                          | Alexander.                                     |                                                                                                                | Mathildis.   |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| obiit anno                             |                                                | Delphinus<br>Wissenson Go                                                                                      |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1218. F                                |                                                | Viennensis.                                                                                                    |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hugo IV.                               | Sorores dux.                                   |                                                                                                                |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| obiit anno 127                         |                                                |                                                                                                                |              |                            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        |                                                |                                                                                                                |              | ب السيدي ومدينية الماد<br> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Odo Comes                              | Joannes                                        | Robertus II.                                                                                                   |              |                            | Hugo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Nivernensis.                           | Carolofii.                                     | Rex titularis T                                                                                                | um fuisse v  |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        |                                                |                                                                                                                |              | omite, fratre              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                        |                                                | 😘 S. Ludovic                                                                                                   | ci regis Fra | ncorum. Uxor               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        |                                                | Agnes, fili                                                                                                    | ia ejusdem   | S. Ludovici.               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ,                                      |                                                | Obiit Rob                                                                                                      | ertus anno   | 1309.                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                        |                                                | ر مستور به المستور و مستور و م | ertus.       | Tooppos                    | Consume the same of the same o |
| Hugo v. Dux,                           |                                                | udovius, Rob<br>Lex Thessa- Non                                                                                |              | Joannes.                   | Sorores quatuor.<br>In his Joanna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 1315.                                  |                                                | nicæ. No- ei a p                                                                                               | •            |                            | uxor Philippi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 131).                                  | Artesiæ. me                                    | en ei ab avo materno                                                                                           |              | ncorum.                    | Valesii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| •                                      | Obiit anno 1240.                               | Uxor Joanna, filia P                                                                                           | hilippi Lo   | ngi Regis Frat             | ncorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ح ا ال<br>• والتراميد استحداد استحداد الروايد  |                                                                                                                |              |                            | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Philippus Comes                        |                                                |                                                                                                                | Joannes      | : nomen ei a i             | matre, filia Regis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Artefiæ; natus                         | anno ná de 37 ···                              | i ah awa matama Di                                                                                             | hilinna T a- | ngo Raga Erra              | 100mim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| anno 1338. obiit                       | anno 1346. Nomen o                             | ad avo materno, Pi                                                                                             | mippo Loi    | Ro Kege Fin                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| PHILIPPUS Dux                          |                                                | هم والمناسم المساول المناسمة والمناسمة والمناسمة                                                               | Toanna.      | Nomen ei a                 | patruo. Obiit ante                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Burgundiæ. Nomen                       |                                                |                                                                                                                | fratre       |                            | patrico. Cont and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ei a patre, Obiit                      |                                                |                                                                                                                |              |                            | . :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| fine liberis, anno 13                  | 61. Unde Burgundia                             | m adiit hereditatis titt                                                                                       | ulo Joannes  | Rex Francor                | um, filius Philip-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| pi Valesii & Joann                     | æ Burgundæ.                                    |                                                                                                                |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •                                      |                                                |                                                                                                                |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| A Hunc scribun                         | t annis quindecim  fui                         | sse mona-, est appo                                                                                            | sita, ne f   | alli posset coa            | rgui. In Chartis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                        | 2. obiisse. Epitaphium                         |                                                                                                                |              | monachus ap                | pellatur, sed char-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                        | : Hic requiescit celebras                      |                                                                                                                | teriorum.    | C Stanbari D               | irriaman Ca d'airea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Rurgundia Acha                         | uli contemptor , Hugo<br>Sacerdos & monachus h |                                                                                                                |              |                            | ivionensis, dicitur<br>erum a Guillelmo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Eccleha Cluniaconfic                   | caceraos O monachus h<br>Anima ejus requiesca  |                                                                                                                |              |                            | pes, qui illud iter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Amen. Epitaphiun                       | n recens, & ut citissi                         |                                                                                                                |              |                            | censi dicitur suisse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| xiv. cujus ævi est                     | illa formula, Requieso                         | at in pace.   cognomer                                                                                         |              |                            | et, ut sunt Capeti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Nulla funt epitaphi                    | a Christianorum, in (                          | Galliis sal- & Nothi                                                                                           | & similia,   | cognomine.                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tem, ante sæculun                      | n xii. Nulla in isto ai                        | nni notatio   C Fin                                                                                            | igi hunc F   | Ienrici filium             | Henricum, Ro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                        |                                                | i                                                                                                              |              |                            | berti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                        |                                                |                                                                                                                |              |                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

berti Ducis Burgundiæ nepotem, Roberti Francorum regis pronepotem, oportuit; ut æque ex Ducibus Burgundiæ, atque ex Regibus Francorum genus ducere crederentur Reges Portugalliæ. Cur ergo post hunc Henricum nullus in tota serie Portugalliæ Regum Henricus aut Robertus apparet? Puduitne posteros de sanguine Burgundico vel Francico ortos videri?

D Obiisse hunc Hugonem anno 1122. vel 1123. aiunt Vignerius & Paradinus: Chartularia & Chronica alia anno 1142. Idem in Charta abbatiæ Molis-

mensis Borellus cognominatur.

E Gualterus iste episcopus Lingonensis, in epitaphio apud Cartusianos obiisse dicitur anno 1178. In

Charta & Chronico, anno 1179.

F In Camera Computorum Parisiensi nihil scriptum exstat de Ducibus Burgundiæ ante annum 1195.

& Odonem 111. Vide Du Tillet, pag. 67.
Certe existimamus, primum quidem, Burgundiæ Duces alios non fuisse, usque ad Philippum, (cui Odo IV. pater honorificum putavit cognominem esse avi sui materni Francorum Regis) nisi Odones & Hugones. Nullus enim Henricus aut Robertus, nisi sictus vel dubius, in ea stirpe est, post Hugonem, quem secundum dixerunt; hoc est, ex quo clarescere tempora coeperunt. Caute & sapienter pronunciavit Joannes Loccenius, in historia rerum Suecicarum, scriptor accuratus & eruditus, incertam omnino esse Chronologiam usque ad Suercherum 11. & annum 1140. nec alibi nos arbitramur plures fuifse scriptores, quam in Suecia, de suis rebus, aut minus fabulosos.

2°. Fictos esse anteriores, qui hic memorantur, Burgundiæ duces; præsertim Roberti Francorum Regis filium Robertum, & Henricum nepotem, & pronepotem Henricum Comitem Portugalliæ. Hos quidem istis nominibus fingi oportuit, ut ex Ducum Burgundionum fimul & Francorum Regum fanguine orti Portugalliæ reges crederentur, ut diximus. Sed fictam illam fabulam esle omnino suadet vel unum illud argumentum, quod ca deinceps nomina in serie Regum Portugalliæ non comparent. Et Robertum quidem Roberti regis filium fecere aliqui natu majorem Henrico, quippe patri cognominem; ut quamdam Burgundiæ Ducum familiæ præcellentiam fupra Francicam, si possent artifices hujus fraudis Burgundiones, affererent. Referunt San-Marthani, pag. 685. quosdam arbitrari, Robertum a Roberto rege, dum viveret, ducem fuisse Burgundiæ constitutum; alios verius existimare, post obitum patris suscepisse eum cum Ducis titulo Burgundionum regnum administrandum; quoniam videlicet ita testatur hi slores sunt, Odo hic fuit. Chartularium San-Germanense.

2° Alternis tamen vicibus Odones & Hugones Comites exstitisse, ante Hugonem II. ex serie consequentium Ducum videri manifestum: sed eosdem in Burgundia viros illustres, nec tamen totius Burgundiæ Comites. Cabilloni certe, & Augustoduni, & in reliqua fortassis tota Burgundia, Henricum Regem fuille, nummi superius allati suadent.

4º Fictos annales, ficta esse Chartularia, quæ aliquid secus statuunt, non ante annum 1325: sicta autem ea esse, tum ob alios fines, tum ad asserendam Burgundiæ Ducum prosapiam ex Francorum regi-

5° Qui in hac serie præterea Roberti vel Henrici nominantur, a falsis dumtaxat testibus Burgundico

Ducum sanguine prognatos dici.

6° Nomina Odonis & Hugonis primogenitorum Domus Burgundiæ proprie fuisse, nec proinde 2 Roberto genus ducere. Ficta igitur esse diplomata duo Roberti Ducis Burgundia, filii Roberti regis Francorum, apud Peraldum, pag. 188. & 190. Prius sic incipit: In nomine Dei aterni ac Salvatoris nostri Jesu-Christi, Robertus gratia ejusdem omnipotentis Regis Dux & Rector inferioris Burgundiæ . . . . anno ab Incarnatione Domini MXLIII. Indictione XI. epacta VII. secunda hebdomada Quadragesimæ, feria tertia, prima die mensis Martii, regnante Henrico Francorum rege prædicti Ducis fratre, anno XIII. ipsius Regis MONARCHIÆ. Tanta diligentia in fingulis adnotandis adjunctis, fraudem manifestam olet. In Chartis finceris non feria notatur; sed dies Lunæ, Martis, Mercurii, Jovis, Veneris, & Sabbati, ante vel post hoc aut illud festum. Posterioris initium illud est: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis, Rothertus gratia ejusdem Dei nostri, inferioris Burgundiæ Dux. In fine cadem atque in priore, diligentia nimia est.

7º Fictam quoque Constantiam esse, filiam Roberti Ducis Burgundiæ, ad afferendum genus Henrici fratris quem fecere patrem Henrici Comitis Portugalliæ, ex Roberto rege Francorum, cujus uxorem appellavere Constantiam: cum reipsa Constantiam filiam nullam exstitisse verisimiliter ostenderi-

mus, ante Philippi I. regis filiam.

Solius Odonis IV. supersunt nummi duo sequentes. Tab. X/X. i. Evdes dvx.)(. Burgondic.

Templum. Infra, BC. pro Burgundia.

Ibid. 2. SIT NOMEN DAL BENEDICTU. in ambitu: EVDES DVX: in medio Crux. .)(. in interiore circulo, BURGUNDIC. Limbus exterior flores Lisi sparsos habet plurimos, sive quæ nunc vocant lilia: quoniam Comes Artesiæ, cujus insignia

#### P



Hilippus I. intium dedit familiæ Regiæ, quæ nunc quoque regnat feliciter. Ea causa est, quamobrem nulli Francorum regum ante ipsum ab aliquo scriptore vetusto prodatur fuisse divinitus concessum donum curan-

di strumas, quod in Francorum Regibus hactenus perseverat, toto orbe Christiano miraculum confiten-Non ausi sunt etiam fabularum conditores ab avita traditione discedere; quæ divinum illud beneficium non in anterioribus regibus agnosceret; sed in ca tantum familia, quæ ex Philippo traheret genus, atque in ipsomet Philippo e regibus primo illud animadvertisset. Verba Guiberti sunt, libro 1. de Pignoribus sanctorum, cap. 1. extremo; ubi postquam illud consustudinarium (ut vocat) prodigium sibi vi- , Philipporum, cum apud Francos nomen PHI-

fum este in Ludovico Grosso retulit; hæc de ipsius patre Philippo subjungit: Cujus gloriam miraculi cum Philippus pater ejus alacriter exerceret, nescio quibus actidentibus causis amisit. Cum de rebus mirabilibus curandi strumas in his tantummodo agnoscit: Quod si usiramm suisser prioribus Francorum regibus, non illud veluti singulare in Ludovico, sub quo Guibertus vixisse fertur, & in patre ipsius Philippo, commemoraret. Quid quod dominum nostrum Ludovicum, inquit, consuetudinario uti videmus prodigio? Hos plane, qui scropbas juxta jugulum &c.

Mabillonius, De Re Diplom. pag. 94. Quod de Philippi nomine dicit Magister quidam in Isagogis suis apud Ingulfum; (fol. 517. verso) nempe " Deum " adamasse Christianitatem regni Franciæ, id est,

n LIPPI frequentissimum habeatur; in tantum ut rex Henricus, qui modo, inquit, regnat in Francia, silium suum primogenitum secerit appellari, &c. Nescio quo fundamento scripserit: nam paucos invenimus Philippi nomine per ea tempora affectos. Ita Mabillonius. Certe a Philippo Imp. usque ad Philippum regem, nemo paulum modo nobilis, aut genere clarus, ne in historia quidem, quamilibet mendace, Philippus reperitur. Et fatuum est, quod Ingulsus iste ait, regnum Franciae appellatum suisse regnum Philipporum, maxime sub Henrico, priusquam exstitisset ullus Philippi nomine Rex. At eo verbo docet se sub Philippo Valesio scripsisse, & regnum Francorum ideirco Philipporum regnum appellare, quod jam sex eo nomine reges Francia habuisset.

Consecratio Philippi Regis, tunc septennis, recitatur apud Du-Chesnium, tomo IV. Script. hist., Franc. pag. 161. ex MS. D. Alexandri Petavii Senatoris Parisiensis. Ita fingi eam nimirum oportuit, ut cogerentur posteri consiteri filium Henrici Philippum fuisse; siquidem infans certe non coronaretur, nisi filius Regis: ipso præsertim vivo ac bene va-lente: Remis ea ibi peracta dicitura Gervasioarchiepiscopo: neque ibi tantum, sed & in privilegio superius indicato Henrici Regis, in historia Trenorchiensi, pag 312. & alibi: cum ipsi nummi Philippi Aurelianis unctum fuisse eum affirment, ut diximus; ac propterea haud dubie Aurelianis etiam (id quod mendaces ipsi confitentur) unctus sit Philippi filius Ludovicus Grossus. Scilices cum nondum haberet Philippus ditioni suze subjectam Ecclesiam archiepiscopalem, in nobilissima episcopalium sibi subjectarum, quæ Aurelianensis tunc erat, & se & silium voluit consecrari. Nondum Suessiones, nondum Carnutes obtinebat. D. Abbas Fleury, tomo xIII. hist. Eccles. pag. 82. agnoscit hanc Philippi I. unctionem primam esse, quæ de Regibus tertiæ stirpis scripto sit authentico prodita. At supposititium illud esse, multis constat argumentis, quæ nos alibi exponemus, in censura videlicet Actorum, quæ dicuntur, Conciliorum Galliæ.

Septennis a patre Henrico coronatus fuisse Philippus dicitur etiam tomo 1. Novæ Bibl. Labbeanæ, pag. 296. decennis, tomo Iv. Annal. Bened. pag. 592. ipfo ibi loquente, & patrem suum Henricum appellante, sed in privilegio sicto: III. Nonas Dec. regnante Rege Francorum Henrico anno XXXVIIII. Philippi quoque ejus filii anno atatis decimo, ab Incarnatione autem Domini MLVIIII. Indictione XIII. Hujusmodi est & donatio ejusdem Philippi, in Metropoli Rem. pag. 616. In nomine sancta & individua Trinitatis. Philippus divina providentia Francorum Rex &c. pro anima patris nostri Henrici &c. Remis anno incarnati Verbi MLXI. Philippi Regis 11. Gervasti archiepiscopi vi. . . II. Idus Maii, Indictione xIV. quamvis ea donatio in altero diplomate similis initii, visa dicitur ibidem & comprobata a S. Ludovico: Actum Remis, anno Dominicæ Incarnationis millesimo ducentesimo quinquagesimo septimo, regni nostri anno XXXIII. adstantibus in palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapifero nullo. Signum Joannis Buticularii. Signum Alfonsi Camerarii. Signum Egidii Constabularii. Data vacante Cancellaria: cum regii nominis charactere, hoc est, cum monogrammate, ut in Charta Chartusiensium, de qua dicemus inferius.

Fictum quoque illud diploma est, quod Mabillonius describit, pag. 589. ex autographo (ut ait) coenobii S. Petri Melodunensis, in quo scribitur: Ego Philippus Francorum tenens gubernacula: & Henricum dignæ memoriæ patrem suum vocat: & in sine, signum Philippi venerandi Regis, & Indistione tertia: quæ, præter alia, quot verba, tot sunt indicia falsitatis. Ficta quoque diplomata duo, quæasser P. Labbe,

in libro quem inscripsit, Mélange curieux, tomo 2. pag. 585. & 586. hoc initio: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Philippus Dei gratia Francorum Rex. Ipsum nomen Philippus pro Philipus, in Philippi chartis, suppositas cas omnes esse docet, ut diximus. Nostra pragmatica sanctione, & per pragmaticam sanctionem nostram, vox est sæculi xv. Charactere nostri nominis & in sigillo nostræ majestatis: charactere eo, sive monogrammate, numquam usi sunt reges, saltem tertiæ ætatis: nec sigillum dixere nostræ majestatis, sed nostrum tantum, ut hodieque. Actum & consirmatum Parisiis, (ubi numquam rex suit:) anno Dominicæ Incarnationis mev. anno vero regni nostri xuvi. Annos regni nondum reges adnotabant.

Quoniam autem Philippus Regum primus post Christum natum unctus est sacro Chrismate; inde & ipse primus Rex Christianus, peculiari ejus nominis acceptione; & Francorum Reges ex illo Christiani Reges sunt appellati, le Roi Chrétien. Id vero cum displiceret iis, qui sæculo xiv. historiam condiderunt; nec Christianum ii alium dici vellent, quam qui Christo nomen dedisset, sumam publicam de Philippo rege primo Christiano, ad Philippum Imp. transtulerunt, eumque finxerunt Christiana sacra suscepisse. Hinc etiam Melodunenses, de Melun, arbitrantur Capellam S. Laurentii in sua civitate Philippi primi ex Imperatoribus Christiani justu fuisse exstructam, ut quidem refert scriptor libri, Des Antiquitez d'Estampes, pag. 7. sed magno Melodunenfium errore, si ita est; nisi Philippum I. Francorum primum regem Christianum, qui primus est chrismatus, intelligant: cum divum Laurentium nonnisi post Philippi Imp. excessium obiisse martyrium, prodant scriptores.

Nota fabula est, quæ de Philippo circumsertur; nuptiis eum se sacrilegis implicuisse; regnum propterea sacris suisse diu interdictum; ipsum nonnisi post annos duodecim suisse absolutum, scilicet anno 1105, quoniam Berte conjuge relicta Bertradam duxisset; ex qua suscepti, ut narrat Sugerius, libro de vita Ludovici Grossi, cap. 1. pag. 283. Philippum & Florum. Fabulam dico, cujus necactus nec exitus est dilucide satis a scriptoribus explanatus; in qua, excepto Philippi nomine, sictæ aliæ sunt personæ.

Epitaphium Philippi I. ex MS. D. Alexandri Petavii, tomo IV. script. Hist. Franc. pag. 167.

Francorum summus latet bac tellure Philippus,
Rex suit bic magni progenies PRIAMI.
Corpore procerus, vuitu stellante serenus,
Imperio species congrua Romuleo.
Strenuus in bellis, Kegni desensor aviti,
Solers consiio, providus eloquio;
Insignis pietate, trucis cobercitor ira,
Verbis jocundus, moribus & placidus.
Augusti ternis conscendit in astra Kolendis,
Annis sceptro novam, trigies & bis agens.

Imperitus vates ternis Kalendis dixit, pro quartis: quia tertium diem ante Kalendas existimavit esse tres ipsos & integros dies ante diem Kalendarum. Fabula de origine Regum Francorum ex Trojanis regibus, non est ante Carolum vi. nata. Annos regni tantum xli. videtur iste Philippo tribuere: at alii annos adsignant xlix & menses duos. Forte novem bis voluit intelligi. Virum probum & omni virtutum genere præditum suisse Philippum refert.

Afiud epitaphium ex codem MS.

Septem milleno centum fimul adde refecto, Tuncque scies annum, regem subiisse Philippum Ingressum mortis diræ nulli renuentis: Augusto quartas orbi signante Kalendas, In feria dicta Silvestri dobmate quarta.

Do-

Dobmate, pro degmate. Exercitationes ex scholasticæ sunt, sæculi xiv. quo seriarum institutio Silvestro | lippi ponit iste anno 1107. at alii anno 1108.

Papæ est attributa, vel consequentis. Obitum Phi-

#### L U D O V I C U S VI. five Groffus.



Ugerius abbas (ut aiunt) S. Dionysii, in libro de vita Ludovici Grossi, cap. xiii. tomo iv. script. hist. Franc. pag. 293. Ludovicum ait fuisse in die Inventionis sancti protomartyris Stepbani sacratissima unctionis liquore delibutum, Missas

gratiarum agente Daimberto archiepiscopo Senonensi. Atqui anno 1108. dies Inventionis S. Stephani fuit feria secunda. Dominico autem die peragi debet unctio regia: & hanc ipsam Dominico die fuisse peractam refert Ordericus Vitalis, libro x1. pag. 386. Vidit nebulo pseudo-Sugerius in argumento sibi proposito ad amplificandum, de vita Ludovici, unclum eum fuisse mense Augusto, die S. Stephani. Ipseibi S. Stephanum martyrem intellexit, cujus Inventio postridie celebratur, pro Stephano Papa, cujus nomen notatur die secunda, quæ anno eo Dominica dies fuit. Sugerium describit totidem verbis Continuator Aimoini, ut vocant, libro v. cap. XLIX.

Hunc Ludovicum Ordericus Vitalis, libro x1. ad annum 1108. appellat Ludovicum Tedbaldum: fictum

Sigebertus perduxit Chronicon usque ad annum 1112. Ad annum 1109. sic habet: Philippus Rex Francorum obiit: Ludovicus filius ejus regnat annis xxvIII. In manuscripto, xxIX. Obiisse dicitur Sigebertus die v. Octobris, anni 1113. qui Ludovici Regis quintus. Quomodo igitur prædixit ille de Ludo-vico, Regnat annis xxvIII? Num & Sigebertus in-ter prophetas? Reipsa idem Sigebertus ac Robertus de Monte, qui Continuator Sigeberti dicitur; sed fub duobus nominibus, ad multiplicandos falsos testes, unus ex ipsis falsarius sæculi xiv.

Ditionem Ludovici Grossi ab episcopis fuisse interdicto suppositam; sed Honorii H litteris fuille interdictum sublatum, solus refert in epistolis suis XLV. XLVI. XLVII. XLIX. & L. pscudo-Bernardus, qui furens insolentia Regem etiam impium & alterum Herodem vocat. Apud ceteros scriptores omnes altum de toto eo negotio filentium est: adeo noni conveniebat interdum inter mendaces. Quin immo regem fuisse virum probum ac pium testantur omnes. Ad Honorium Papam scribit pseudo-Bernardus, litteris ipsius, quibus relaxat Episcoporum interdictum, honorem Ecclesiæ suisse valde læsum. Nullibi exstant, nec a quoquam memorantur illæ Honorii epistolæ. Quod si tale tantumque mendacium fingere impiæ cohorti licuit, in tam vicina claris temporibus ætate; quanto plura fas est conjicere conficta fuisse de sæculis anterio-

Non invenitur instrumentum publicum Gallico idiomate scriptum antiquius eo, quod pro civibus Bellovacensibus dedisse fertur Ludovicus VI. anno 1122. Exstat illud apud Loysel, Memoires de Beauvais, pag. 266. Conversio haud dubie ea est instrumenti falsi Latine prius scripti. Sic incipit: Ou nom de sainte Trinité. Amen. Loeys par la grace de Dieu Roy de France. Je vueil faire a savoir a tous ciaux tant presens comme advenir, tant comme a chaux qui ore sont &c.

Ex filiis Ludovici Groffi dicitur fuisse Philippus. archidiaconus Ecclesiae Parisiensis. Anno 1609. quando dirutum est altare majus ejusdem Ecclesiæ,

pulcrum e gypso, coopertum lapide polito. In sepulcro repertum est caput cum quibusdam ossibus, (cur non omnibus?) vasisque figlinis, in quibus erant carbones cum ture. Inscripta hæc verba lapidi: Hic jacet Philippus, filius Ludovici Crassi Regis Francorum, Archidiaconi Ecclesia Pariste sis, qui obiit anno 1161. At scriptor historiæ Ecclesiæ Parisiensis, Gerardus du Bois, tomo 2. pag. 121. ita describit ut se vidisse ait: Hic jacet filius Ludovici Crassi, Archidiaconus Ecclesiæ Parisiensis, qui obiit anno mill. cent. sexag. 1. Characteres qui fuerint, Romani an Gothici, in perscriptis Actis de ea inventione non dicitur: sed haud dubie iidem fuere, atque in tumulo Petri Lumbardi, qui est (ut serunt) in Ecclesia S. Marcelli. Nam utraque ficta haud dubie inscriptio est ad adstruendam fabulam de episcopatu Petri Lumbardi. Atque illic funt Gothici characteres, cum liliis (ut vocant) in casula sparsis; que sæculum indicant saltem xiv. jam senescens. Epitaphia Parisiensium episcoporum nulla sunt genuina ante sæculum xiv. Certe scriptum sæculo xii. nullum est cujusquam hominis Parisiis. Ipsius Ludovici Regis tumulo quod inscriptum fuisse dicitur, LVDOVIcvs grossus, fictum esse jam admonuimus. Nec ibi certe Groffus, nec isthic scribi Crassi debuit; cum id ludicrum, nec nisi in vulgo usurpatum cognomentum fuerit, si tamen suit, cum verius sictum multo posterius sit. Ex anni notatione satis intelligitur, cujus quis filius dicatur esse, ut in sequentibus. Deinde in Ecclesia Parisiensi, opinor, sed hujus Esclesiæ diceretur. Denique ante adjiceretur, Orate pro eo, aliave formula fimilis. Vide nostras in Necrologium Parisiense breves Adnotationes.

Robertus de Monte, Sigeberti Continuator, ut vocant, non Archidiaconum hunc Philippum, sed Decanum facit. Anno 1160. Magister etiam Petrus Lombardus Parisiensem episcopatum adeptus est, connivente Philippo ejusdem Ecclesiæ DECANO, fratre Regis Francorum (Ludovicivii.) qui (VT DICVNT) electionem suam concessit eidem Petro. At anno 1161. Mortuus est, inquit, Philippus frater Ludovici Regis Francorum, DECANVS S. Martini Turonis; quem proxime antea Decanum Parisiensem facit. Chronicon Normanniæ, post Orderici Vitalis historiam, pag. 997. anno 1159. mense Septembri. Mortuus est Philippus filius Ludovici Regis Francorum, DE-CANVS sancti Martini Turonis. In Necrologio Parifiensi, Pridie Nonas Septemb. Eodem die obiit Philippus frater Ludovici septimi, Archidiaconus & Concanonicus noster. Et in margine, 1161. Bis igitur ille mortuus est: anno 1159. & anno 1161. At illud etiem, Ludovici septimi, non est nisi sæculi quartidecimi currentis, post sictos annales Francorum, qui plures Ludovicos finxere. Primus hic revera Ludovicus fuit, ex quo hereditarium regnum est constitutum: idem secundus ejus nominis regum in Gallia. Unde Divum Ludovicum, qui vulgo nonus vocatur, non male quidam quintum appellavere, teste Baronio in Notis ad Marcyrologium, die 25.

Charta ex Abbatia S. Victoris Parisiensis, descripta a P. Labbe, Mélange Curieux, pag. 614. In nomine SS. Trinitatis. Philippus frater illustris Ludovici Dei gratia Regis Francorum, & ducis Aquitanorum, per Dei gratiam abbas quarundam Regaut novum ædificaretur, inventum est post altere se- lium Ecclesiarum, videlicet S. Maria de stampis &c.

Hic nec Decanus S. Martini, nec Archidiaconus Parisiensis est; ut vicissim in allatis prius monumentis nulla mentio harum abbatiarum est.

Antiquitez de Paris, pag. 434. Henri de France fils dudit Roi Louis le Gros, que je trouve Chanoine de PEglise Cathedrale de Paris, avec un sien frere, nommé PHILIPPE, TOUS DEUX SOUSCRITS au titre de la composition des droits & devoirs du Vicaire de S. Victor en ladite Eglise de Paris, de l'an 1145. étant l'année suivante Abbé seculier de plusieurs Eglises Royales. . . . & particulierement de S. Spire de Corbeil: il donna aux Religieux de S. Victor en l'année 1146. une Prébende & Chanoinie en l'Eglise de S. Spire. Et dans le titre de ladite fondation il remarque que le Roi Louis le Gros a fait enterrer de ses enfans decedez EN BAS AGE en ladite Abbaye de S. Victor. (Fictum mendacium ad conciliandam donationi fidem.) Voici set termes: " Jam ad multorum devenit noti-" tiam, quod illustris memoriæ pater meus Dei gratia Rex Francorum Ludovicus, B. Victoris Ec-" clesiam de pulvere paupertatis erexit; eamque Ca-", nonicorum Regularium ordine infignitam abbatiam " instituit. Cui etiam juxta regalem munificentiam plurima beneficia contulit; & in argumentum ve-, ræ dilectionis, quosdam de filiis suis fratribus " nostris, cum ex hac vita decederent, in eadem Re-", ligionis domo sepelire mandavit. Fictum, inquam, mendacium: nulli fuere Ludovici Groffi filii, qui dici possint ibi sepulti: cum tamen illa Charta quosdam dicat. Et scriptor Antiquitatum istarum, ut rem credibiliorem faceret, addidit de suo, decedez en bas age: quoniam obscurior est, nec sæpe scriptis commendata memoria decedentium in zetate tenera. In Capitulo illius Abbatiæ locus est corum sepulturæ, ut aïunt, cum hoc titulo: REGIA PROLES, & scuto Franciæ liliato: quod scutum & quæ lilia fub Ludovico Grosso nulla fuere. Sed & scutum & titulum (qui non magis liberos Ludovici Grossi, quam alterius, designat) insculptum suisse anno 1452. Canonici ipsi fatentur, loco veterum lapidum, ut credi volunt, quibus corpora prius tegebantur. Hinc ætatem Chartæ superius descriptæ noveris; ut & epitaphii Ludovici Grossi ibidem in claustro descripti, in tabella ærea, Gothico charactere; etsijacet ipse (ut putant) in fano S. Dionysii.

In Martyrologio Abbatiæ Caroliloci, Chaalis, Ordinis Cisterciensis in dioecesi Silvanectensi: Pridie Idus Junii, legitur: Obiit Ludovicus Rex fundator bujus Monasterii, & Carolus frater ejus, pro quo fundavit nos, & Ludovicus Rex silius ejus &c. En silium Philippi I. secundogenitum, Ludovicivit. patruum, Carolum nomine, assumto eo ut illustri jam & in Regibus nobilitato. Ignotus ille quidem Carolus est scriptoribus seculi xiv. mendacibus, sed ut alia multa. Ex illo sactum est Caroliloco Gallicum nomen Chalis: quoniam Galli Carolum vernacule Challe dicebant. Litteræ Philippi Pulcri, anno 1314. in libro, Preuves de Phist. a Auvergne. pag. 335. Nostre cher & seal frere germain Challe Gomte de Valois, en nom de Challe de

Valois son fils, &c.

Philippum Ludovici vi. filium primogenitum, justu patris unctum suisse Regem Remis, &c cum eo regnum administrasse, soli perhibent falsi testes, ut Ordericus Vitalis, libro XII. ad annum 1129. sed Charta in primis, quam ex Chartulario San-Dionysiano descripsit domn. Felibien, pag. xcv. Ea sic incipit: Ludovicus & Philippus. . . Reges Francorum. Et in sine: Signum Ludovici gloriosissimi Regis. Signum Philippi regis. Actum apud S. Germanum de Pratis, ac proinde Parissis, datum autem & confirmatum Remis in solemni Curia Paschæ, in unstione domni Philippi Gloriosissimi regis, anno incarnatt Verbi MCXXIX. Indistione vii. anno regni domni & serenissimi Regis Chludovici xx. Philippi autem filii ejus primo,

in Dei nomine feliciter. Amen. Clausula Monachalis. At idem diploma potuitne eodem die actum esse Parisis, & datum eonsirmatumque Remis; & quidem ipso die Paschæ, ipso die solemni unctione Philippi? Si non eodem die actum, quo die igitur actum est, & signatum a Philippo jam rege ante unctionem? Adde Indictionis notationem, a Francorum Regibus numquam usurpatam. Adde Sugerium abbatem a Regibus dici samiliarem nostrum: Et Lotharium Imp. dici silium Ludovici Pii: Et regem utrumque contestari successores suos per sanctam dindividuam Trinitatem: & sanctos martyres adjunctos Dionysio: & Chludovicum ea ætate scriptum pro Ludovico: quæ omnia, præter alia, certissima esse salistatis indicia alibi ostendimus.

Litterze originales in Thesauro Chartarum Regiarum, Layette Dreux, num. 1. Ego Robertus Comes dominus Drocarum. . . . domino Regi Francorum E heredibus ejus tres modios avenæ redditus, quos habebamus apud Roures, quitavimus in perpetuum possidendos. . . Pro quibus dominus Rex nobis & beredibus nostris quitavit quidquid habebat apud Drocas de possessione Simonis de Aneto. . . Actum Aneti, anno ab Incarnatione Domini, MCCII. SIGILL. COMI-TIS DROCENS. Eques cum infignibus Comitis Drocensis. Et in minore sigillo, eadem insignia, cum epigraphe, confirma hoc devs. Est hic Robertus, ut aiunt, Roberti filius, & idem nepos (ut creditur) Ludovici Grossi, ac proinde patruelis Philippi Aug. nec tamen ulla in hoc genuino certe instrumento apparet consanguinitas: quin immo apparet nullam esse. De Comitibus Drocensibus nihil est in Chartophylacio Regio, quod fit hoc instrumento vetustius.

Ibidem, num. 4. anno 1203. Robertus Comes Drocarum & Brenæ. . . . carissimo domino nostro Philippo illustri Francorum regi creantavimus, quod si Ingorranus de Cociaco, quamdiu dominus Rex paratus esset ex exhibere jus Curiæ sue, contra dominum Regem interciperet &c. Actum Parissius, anno ab Incarnatione

Domini MCCIII. mense Aprili.

Ibidem, num. 6. anno 1212. Ego Robertus Comes Drocarum. Notum facio universis, quod ego creantavi & bona side promisi domino meo Philippo Regi Francorum; quod si carissimus silius meus Petrus non servaverit ipsi conventiones, quas eidem juravit, & per suas litteras consistmavit, ego nullum auxilium vel consilium prastarem ei contra dominum Regem, aut præstari facerem, &c. Actum Parisius, anno Domini 1212. mense Decembri. Numquam ut consanguineus loquitur, semper ut alienus, & amicus, ac foederatus.

Ibidem, num. 6. Ego Robertus filius Comitis Roberti Droc. Notum facio universis, quod Petrus frater meus constituit me plegium pro se erga dominum meum Philippum illustrem Regem Francorum. . . . Actum Paristis, anno Domini 1212. mense Novembri.

Ibidem, num. 8. anno 1223. Ego Robertus Comes Drocensis. Notum facio universis, tam præsentibus quam futuris; me super sacrosancta jurasse carissimo domino Philippo Regi Francorum illustri, quod ei reddam CASTRVM MEVM DE DROCIS ad magnam vim & ad parvam, quoties super boc ex parte sua suero requisitus. Et communitam mean domino Regi; immo erit ei juvans, si opus esset eidem. De boc autem sideliter exsequendo & sirmiter observando, constitui erga dominum Regem in plegium dictum fratrem meum Johannem de Brena super quidquid ipse tenet de domino Rege. Actum anno Domini 1223. mense Junio.

Ibidem, num. 7. anno 1221. Noverint universi præsentes litteras inspecturi, quod ego Robertus Comes Drocarum & dominus de sancto Walerico, & Aanora uxor mea, quitavimus domino Regi Francorum seodum

de Buires cum omnibus appenditiis dicti feodi, & heredibùs domni regis, &c. Astum anno Domini MCCXXI.

mense Novembri.

Ibidem, num. 16. anno 1238. Ego Henricus dominus Soliaci. Notum facio omnibus præsentes litteras inspecturis, quod ego deheo carissimo domino meo Ludovice illustri Regi Francorum, quatuor millia librarum Paris pro RACHATO Comitatus Drocensis & terræ earissima uxoris mea Comitissa Drocensis. Actum apud Villare juxta Reslum, anno Domini 1238.

mense Januario.

Du Cange, in Observ ad Historiam S. Ludovi-C1, Pag. 44. 45. ex Registro veluto, cap. Litteræ Baronum, n. 167. Petrus Drocensis (Mauclerc) Dux Britannia, Comes Richemond. Ipse Rex fecit desaisiri eumdem Comitem (Britanniæ) de eo quod AB IPso tenebat in Andegavia, UNDE ERAT HOMO suus. . . . Mandat ipse Comes Regi, quod non se tenet plus pro homine suo, immo ab homagio suo recedit. Actum anno gratiæ 1229. die Dominica in octavis S.

Nonnisi Chartularia quædam adulterina Robertum Drocensem filium fuisse perhibent Ludovici Grossi, cum historiis aliisve narrationibus pariter confictis, vel recentibus; ut sunt etiam pleraque Necrologia & Epitaphia. His adde pseudo-Bernardum in epist. ccciv. & quædam scripta apud Rymer, tomo 1. pag. 50. ubi Ludovicus vii. designat tres Barones, Comitem Theobaldum, & Comitem Robertum, & Petrum de Courteneia, fratres suos: & pag. 53. ubi cosdem Philippus Augustus appellat patruos suos. Excerpta ea funt ex Annalibus Rogeri de Hoveden Angli icriptoris supposititii ex impia cohorte, & quæ lubet communiscentis.

Ordericus Vitalis ipse, libro xL. inter liberos Ludovici Grossi non habet Robertum Drocensem, aut Petrum de Curteneia, vel Curteneto. Anno 1108. inquit, Philippus Rex anno regni sui xLVII. IV. Kal. Aug. mortuus est. Sequenti autem Dominico Ludovicus-Theobaldus filius ejus Aurelianis inthronizatus est. . . Hic Adelaydem filiam Humberti Principis Intermontium duxit uxorem, quæ peperit ci QUATUOR filios: Philippum, & Ludovicum-Florum, Henricum, &

Hugonem. Hoc ille tantum.

Traité fait sur la reddition de la ville de Rouen au Roi Philippe Auguste. Charographus Rotomagensium de conventibus habitis cum Rege Franciæ anno 1204. Has conditiones creantavit idem Rex; & hi qui subfiribuntur, juraverunt. Herveus Comes Nivernensis, Robertus Comes Drocarum, Petrus Comes Altissiodori, &c. Cur Robertus post Herveum, si patruelis Regis fuit? Sed hæc fatis funto, ut constet Comites Drocenses non fuisse ex Ludovico Grosso prognatos, aut ex stirpe Regia. Certe constat ex ea domo neminem se Principem inscripsisse. Quoi que la Maison de Dreux ait subsisté prés de 470. ans, inquit D. le Gendre, aucun de cette Maison n'a porté le titre de Prince, ni n'a eu de rang à la Cour ou dans les Assemblées publiques au dessus des autres Gentils-

Petrum de Curtiniaco similiter filium Ludovici Grossi fuisse perhibet Chartularia tantum adulterina,

aut supposititii scriptores. In instrumentis adulterinis valde sollicite affectat inscribere ac prædicare se fratrem Regis, scilicet Ludovici junioris. Unicum reperimus, quod videri possit genuinum, quod est apud Du-Bouchet, pag. 9. hoc initio, Ego Petrus Sed in eo nulla mentio consanguinitatis cum Rege

Robertus de Curtiniaco, fine ullo titulo honorifico facit homagium ligium Philippo Regi Francorum, anno 1217. usque ad annum 1223. Tresor des Chartes du Roi, tomo 2. libri inscripti. Mélanges Curienx du P. Labbe, pag. 651. 652. Nullus ibi apparet titulus dignitatis, nec tenue ullum consan-

guinitatis cum Regia domo vestigium. Falsum diploma Ludovici vi. anno 1108. Indict. 1. datum ad libertatem tuendam Ecclesiæ Parisiensis, editum a P. Labbe in Miscellaneis, pag. 597. & a Baluzio erutum ex Chartulario Parisiensi, sive Pastorali minore, Falsum, inquam; aut dici debet Ecclesia Parisiensis beneficii tanti immemor, quæ Ludovici regis in Necrologio suo non meminerit. Adde Indictionis notationem, Regibus Francorum incognitam; & characterem nominis, sive monogramma, & adstantes de palatio, quorum nomina subtitulata

*Junt & Jigna*, folius manu Notarii. Hæc porro a nobis non alio confilio adnotantur, nisi ut legentes intelligant, esse plurima falsa Chartularia, plures etiam supposititios scriptores: a quibus etiam indicandis nos ultro abstineremus, nisi omnia fere falsa instrumenta essent aliqua ex parte utilia aliis fulciendis, quæ sanctissimæ ipsi nostræ Religioni nocent, cui ne noceant, nulli parcendum Char-

tulario, alteriusve generis scripto est.

Ficta sunt etiam diplomata Ludovici vi. tum quæ describit Mabillonius, pag. 593. & 594. quorum initium est, In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis; & pag. 427. alterum, In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis Domini: cum subscriptione ridicula, signum Lugdovici regis: & aliud pag. 426. Ludovicus divina propitiante misericordia Francorum Imperator Augustus . . . Actum Compendii, anno incarnati Verbi MCXVIII. &c. tum quæ dom. Felibien edidit ex authenticis (ut ait) San-Dionysianis: prius præsertim, pag. xci. In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. . . . Ego Ludovicus Dei gratia Francorum Rex. . . . Atavus quoque noster piæ memoria Rex Robertus, qui ecclesiam beati Dionysii sociorumque ejus, ab ipso Dagoberto fundatam.... Abbas monasterii beatorum martyrum Dionysii Rustici, & Eleutherii, &c. ubi quot verba (præter alia quæ nunc omittimus:) tot esse argumenta falsitatis, ex antedictis liquet. Imperitus chartæ artifex Ludovici atavum Kobertum facit: a quo si Ludovicus duceret genus, proavus ille tantum Ludovici foret.

Denique, ut finem de his dicendi faciamus, fictæ similiter litteræ sunt Ludovici regis, anni 1109. relatæ in historia Ecclesiæ Paris. tomo 2. pag. 20. in quibus renovatur praceptum Ludovici Pii Caroli F. ut quidem mendax artifex ait. Chartæ initium est: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis: Ludovicus Dei dispensante misericordia in Regem Francorum subli-

matus &c.

#### LUDOVICUS VII. qui & JUNIOR FLORUS



Udovico vII. tria reperimus data cognomina: Pii, Flori, & Junioris. Pius appellatur in Chronico Alberici, ad annum 1165. & 1179. & in Chronicis editis, tomo 1v. Script. Hist.

Franc. pag. 443. Florus ab Orderico Vitale, pag. 911. Junior, 2 plerisque. Finxere historici, eum rogatu patris ab Innocentio II. Remis in Concilio fuisse consecratum; ac propterea, quia cum patre sibi cognomine annis propem odum sex regnavit, ap-Yyyy 2

pellatum fuisse Juniorem; ut olim dictus est con s-TANTINUS JUNIOR, MAXIMIANUS JU-NIOR, JUSTINUS JUNIOR, ob patres cognomines, & adhuc superstites. At non ea in Ludovico causa vera est istius appellationis. Appellare juniorem ea ætas consuevit cum, qui esset ejusdem cum proximo decessore nominis, ne alter pro altero acciperetur in publicis instrumentis. Necdum enim erant fictæ historiæ, quæ quotus fuerit ejusdem nominis rex aliquis statuerunt pro arbitrio. Non ante fæculum decimum quartum dictus est Ludovicus aliquis e regibus sextus, vel septimus, vel octavus, vel nonus. Sic in epitaphio Joannis, qui fuit Divi Ludovici filius, sepultus apud Regalem Montem, Royaumont, ita legitur: Hie jacet Joannes, excellentissimi Ludovici Junioris Regis Francorum filius, qui in ætate infantiæ migravit ad Christum, anne gratiæ MCCXLVII. VI. Id. Martii. Junior appellatur, ne Ludovicus viii. qui proxime antecessit, intelli-

Diplomata sex affert dom. Felibien, in historia San-Dionysiana, pag. cv. & seqq. descripta ex authenticis, ut aït, sed sictis certe. Horum quatuor ab ea formula incipiunt, In nomine sancta & individua Trinitatis. Amen. In sine & nominis character, & adstantes in palatio, quorum nomina subtitulata sunt

Es signa, sola Notarii manu, &c. Ficta omnia, ut & aliud simile apud Baluzium, Preuves &c. pag. 68. anni 1173. cum eadem invocatione, & cum appellatione Dapiseri, Buticularii, Camerarii, Constabularii, & Vacantis Cancellariæ.

Fictum quoque sigillum, quod Mabillonius depingi curavit, pag. 429. Exhibet illud ex una parte regem senem ac barbatum, cum corona ex liliis, ut vocant, gestantem dextra lilium orbi impositum, sinistra sceptrum pariter liliatum: Epigraphe: Lv-Dovicvs Di gratia francorvm Rex. In parte aversa, idem vultu juvenili in equo decurit, ense stricto & sublato, totus cataphractus, cum hoc lemmate, et dv a a vitanorvm. Clamant hæc omnia sigilli volciav ex antedictis. Orbemne gereret princeps exiguæ admodum tunc ditionis, quem nemo Francorum Regum aut Imperatorum in nummis gessit vel sigillis? In nummo vetere dv x

Reditum Ludovici vII. ex Syriaca expeditione aliter Robertus de Monte describit, aliter Sugerius, ambo mendaces. Vide Labbei Chronologiam, ad annum 1149. & nostram adnotationem ad epistolam Bernardi CCCLXXVI. Ficta ipsa expeditio est, utesset Sugerii principatui locus. Nam ut Prorex esset, de-

AQVITANIE est hic Ludovicus.

buit Rex abesse.

# PHILIPPUS AUGUSTUS



Hilippum Augustum appellat pseudo-Rigordus, in libro De Gestis ejus; & nomen illud promeritum esse eum dicit ab aucta Republica. Sed forte miramini, inquit, quod in prima fronte bujus operis voco Regem Augustum. Credi vult a se

primum id ei nomen datum. Nemo eum Augustum tamen constanter appellasse dicitur ante Paulum Æmilium. Citat Rigordus in epistola procemiali illud Horatii, Atavis edite regibus: & ex Ecloga IV. Virgilii versum 27. Ubi jam sirmata virum te fecerit ætas. Non scripsit ergo pseudo-Rigordus ante sæculum xiv. At quid si Philippus appellari ipse Augustus volucrit, ut ex Philippo Augusto Imperatore ducens genus? Alia enim talis appellationis causa probabilis nulla affertur: Et tamen ex traditione sic illa invaluit appellatio, ut nullus ei alius vulgo titulus tribuatur. În Necrologio Parisiensi, die 22. Februarii legitur: Eodem die obiit Isabellis de Hannonia, sponsa Philippi Augusti. Pseudo-Rigordus propterea non potuit non sic appellare; & causam quærit, & ineptam affert, cum vera ei lateret. Fuisse etiam Philippus dicitur statura modica: nec indeigitur dictus Augustus.

Diarium Eruditorum, le Journal des scavans die Lunæ, xi. Decemb. 1702. Quand Philippe Auguste parvint à la Couronne, la France étoit gouvernée à peu près comme le sont aujourd'hui quelques Etats de l'Europe. Les Princes & les autres Seigneurs se contentoient de faire hommage au Roi, & de fournir leur contingent, lorsqu'il s'agissoit d'une entreprise pour le service de l'Estat. En toute autre occasion, ils agissoient independamment. Et si le Roi entreprenoit quelque guerre pour soninterest particulier, ils ne se mettoient pas beaucoup en peine de lui aider à en sortir. Comites & Barones ait debuisse Regi profiteri clientelam: tamen negat eos ad jungendas cum Rege copias cogi potuisfe, nisi pro communi bono Reipublicæ. At ne sic quidem res se tunc in Galliis habuere. Supremus in sua quisque ditione Comes & Dux suit, ut Rex in sua.

De fabuloso divortio Philippi & Ingeburgis, vide

Concilium Parisiense anni 1196. In Necrologio Parisiensi, Pridie Idus Julii, de Domo sancta Maria, obiit Christianissimus Rex Francorum Philippus ANTIQUUS. Et in margine, 1223. Antiquus vocatur ab his qui Necrologium primi condidere, nempe sub Philippo Longo, centum fere annis ab obitu Philippi Augusti, id quod etiam Christianissimi Re-gis titulus significat. At Philippus I. non potest eo Antiqui vocabulo intelligi, tum quia dies revera hic est obitus Philippi Augusti: tum quia de Domo sanctæ Mariæ benemeritus dici non potuit, quem Parifiis, ut diximus, regnasse nummi antiqui non docent, sed Aurelianis tantum & Stampis, & in Insula Franciæ extra Parisios. Id quod istius Necrologii testimonio confirmatur; in quo Philippus Augustus non alia videtur ex causa Antiquus vocari, quam quoniam primus ipse est illius nominis, qui Parisiis regnarit. De domo sanctæ Mariæ in eo Necrologio dicitur, quisquis de ea Ecclesia ita bene meritus est, ut dignus habitus sit, qui singulis annis die sui obitus inter benefactores nominaretur, pro quibus eo die ibi fint preces fundendæ.

Scriptum istud Necrologium est post obitum Philippi Pulcri, anno (ut audivi a D. Chastelain Canonico) 1316. Est aliud ibi præterea Necrologium multo prolixius, sed idem etiam multo recentius, in quo beneficia recensentur, quæ in Ecclesiam Deiparæ laudati benefactores contulerint. Sed quæ a paulo vetustioribus concessa ibi referuntur, hoc est, ab his qui ante principatum Divi Ludovici vixerint, sicta sunt omnia, aut maxima certe ex parte. Ejusmodi est enumeratio corum, quæ Philippus Augustus concessisse Ecclesiæ Parisiensi perhibetur in eo Necrologio ampliore; cujus pars illa describitur in Historia Ecclesiæ Parisiensis, tomo 2. pag. 274. Quod ibi narratur de immunitate Ecclesiæ & Claustri, nititur salso instrumento ejustem Philippi, quod exstat ibidem, pag. 219. hac præmissa formula: In nomine sanstæ & individuæ Trinitatis. Amen.

Ejusdem Ecclesiæ Registra quæ vocant, incipiunt tantum anno 1326. Et in initiis quidem ostendunt veluti nascens Corpus, sive societatem Canonicorum

nascentem. Nam pauca. . . admodum statuta primis annis & mensibus sunt : deinde paulatim subsequentibus plura. Tenuia initia. Ita retulit mihi, qui vidit, testis locupletissimus, D. Abbas Chastelain, Canonicus Parisiens, die 22. Maii, 1696.

In fronte majoris Basilicæ Parisiensis statuæ sunt viginti & octo Regum, ut aïunt, in quibus primum statuunt esse Childebertum, postremum Philippum Augustum, qui orbem sinistra tenet, cruce superposita. Sed in adsignandis nominibus singulorum incerta nimis conjectatio est, nec satisfacit eruditis. Si turres non sunt exstructæ, nisi (ut existimat scriptor Historiæ Ecclesæ Parisiensis, tomo 2. pag. 124.) post latera duo & portam australem, quæ cœpta est exstrui anno mcclvii. (sic enim in ipsa porta sculptum est eo ipso anno:) turres exstrui non potuere ante sæculum xiv. nec proinde statuæ ibi nisi longe posterius collocari: quippe quæ utriusque turris æque ac portæ majoris implent longitudinem. Vide superius, quæ de Pipini regis statua diximus suo loco.

Chartam geminam ex authentico San-Dionysiano (ut ait) affert dom. Felibien, pag. cxiv. sed falsam. Initium est: In nomine sanstæ & individuæ Trinitatis. Amen. Philippus Dei gratia Francorum Rex... Astum apud Compendium, anno ab incarnatione Domini MCXCVI. regni nostri XVIII. (fuit is tantum XVII.) astantibus in palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapifero nullo. Signum Guidonis Buticularii. Signum Matthæi Camerarii. Signum Droconis Constabularii. Data vacante Cancellaria. Et paulo antea; sigilli nostri austoritate, & Regii nomin

nis Karactere, &c. de quibus dicemus inferius. Posterioris specimen exhibet Mabillonius, pag 431. Idem initium est statuti, quod Philippus Rex edidit,
de ordinatione regni, apud Rigordum, anno 1190.
Similis est Charta Philippi Augusti in Tabulario Collegii Ludovici Magni: In nomine sancta & individua
Trinitatis. Parisius, anno incarnati Verbi MCLXXXX.
adstantibus in palatio, quorum nomina supposita sunt
& signa. S. Comitis Theobaldi Dapiseri nostri. S.
Guidonis Buticularii. S. Matthai Camerarii. S. Radulsi ostabularii. Data Vacante Cancellaria. Et prius,
cum Regii nominis charactere, sed sigillo avulso. Monogramma sic est.

labentis. Caret autem charta notatione mensis, quæ abesse non debuit.

In Chartophylacio Regio, Layette, Testamenta Regum & Reginarum, n. 1. Testamentum exstat Philippi Augusti, mense Septembri, anni 1222. In eo miratur Le Blanc, pag. 175. incredibilem vim pecuniæ, quam Rex ibi legat. Il y a plusieurs articles dans ce Testament, lesquels se montent à 893. mille marcs & ½ d'argent comptant, sans les joyaux & pierreries qu'il laissa à S. Denis. Cette somme est prodicte use pour ce tems-là, puisqu'elle reviendroit aujourd'hui à 26. millions, 109. mille 564. livres. Ita ille. At præterea incredibilius sive suspectum mihi magis illud testamentum efficit, illa gemmarum pretiosorumque lapillorum largitio facta Ecclesiæ San-Dionysianæ.

#### LUDOVICUS VIII.



Udovico VIII. fuisse præter S. Ludovicum & fratres ipsius superius appellatos, alium filium nomine Dagobertum, qui anno 1232. regnante S. Ludovico obierit, tradit Albericus Abbas Trium Fontium. Ex quo scrip-

torem esse mendacem intelliges, nec reipsa Albericum, si quis tunc suit eo nomine; quippe cum rem adeo salsam prodere non potuerit, qui post annos novem, hoc est, anno 1241. diem supremum obierit, ut de Alberico dicitur. Hinc colligere licet, rerum

sub ipso etiam Divo Ludovico gestarum scriptores multo postea vixisse, quamvis nomina sibi sumant eorum, qui ei dicuntur æquales.

Exstat apud Mabillonium, pag. 431. specimen diplomatis a Ludovico VIII. dati; cum sigillo: sed in quo & effigies regis juvenem exhibet, quem nummi ostendunt seniorem, quod regnum capessivit prope quadragenarius; & contrassigillum, (ut vocant) le contrescel, sive minus sigillum, sparsis constat liliis; cujusmodi nullum suit ante Philippum Audacem, nisi in supposititiis sictisque Chartis.

# S. LUDOVICUS, qui & IX.



Usceptam a Divo Ludovico expeditionem in Ægyptum & Terram sanctam, & samæ publicæ credimus, & nummis ipsius superius allatis, quibus victoria Christiani exercitus celebratur: XPC VINCIT. XPC REGNAT. XPC IMPERAT. Nec refert,

quod Nicephorus Gregoras, ut Joannes Boivin in Notis observat, pag. 804. expeditionis illius non meminit, ubi locus fuit illius commemorandæ: neque quod nullum vel tenue monumentum exstat in Camera Computorum, aut in Thesauro Chartarum Regiarum, in quo mentio siat hujus prosectionis: ne quidem Patentes litteræ, quibus tutela Regni Blanchæ reginæ committatur: non Acta aliqua Blanchæ per illud septennium.

Verum quæ de ejusdem captivitate circumseruntur, non sunt valde certa omnia; cum sint ea scripta

fæculi decimi quarti vel quinti. Percussa a matre Moneta aurea est, dum ipse abesset, victorque renunciaretur, hoc lemmate, uti describitur apud Le Blanc, pag. 200. — BL. LVDOVICI REGIS FRANC. M. Blancha Ludovici Regis Francorum mater: ubi stat ipsa inter duos slores Lisi; dextra sceptrum cum simili slore gerit, sinistra coronam, symbolum regize administrationis & potestatis, absente rege. .)(. Crux cum corona spinea: DOMINE SALVVM FAC REGEM LVDOVICVM. Hæc, inquam, moneta non captum Regem significat, sed votum dumtaxat exprimit pro ejus incolumitate & salute.

Dixit Joannes Villani, libro vi. cap. xxxvii. fignasse divum Ludovicum e Syria reducem, monetam compedibus, quibus in captivitate scilicet vinctus fuisser. Sed somnium istud merum est, ut recte vidit Le Blanc, pag. 193. Qui etiam pag. 195. fabulosum illud omne esse docet, nec ullo niti probabili fundamento, quod de Monetis, quas varia sor-

Xxxx 3

ma cudi justerit Divus Ludovicus redux e Terra sancta; prodiderunt Charron, pag. 986. & Guillelmus

Tyrius, libro iv. hist. cap. vii.

Captum tamen ab Arabibus fuisse exercitum S. Ludovici integrum, & ex captivorum militum duodecim millibus, & co amplius, vix quadringentos eum recepisse, ut Guillelmo de Nangiaco id referenti credamus, pæne cogunt ca, quæ de Coptorum religio-

ne alibi disseruimus.

Exstant apud Du Chesme, tomo v. Script. hist. Franc. pag. 412. ex codice Ms. Epistola Innocentii Pontisicis ad Reginam Franciæ super profestione siliorum suorum in subsidium Terræ Sanstæ. Et pag. 413. Item epistola Innocentii confortativa & consolativa Regi Franciæ, cum captus fuit ultra mare cum suis. Meræ sunt eæ exercitationes scholasticæ, stili monachalis: nec alibi asservatæ aut repertæ, quam in putrido pergameno; ubi etiam salutatione carent, tum in principio, tum in sine. Epistola hæc confortativa data dicitur Lugduni, secundo Idus Augusti, anno ostavo. Atqui Regem liberatum suisse ferunt ante diem viii. Maii. Sic pag. 415. Item epistola Innocentii directa archiepiscopo Rotomagensi, ut ipse sui subditi orent pro Rege Franciæ & suis captis per Sarracenos: ejustem stili ac pretii est. Denique pag. 428. epistola S. Ludovici Regis, de captione si liberatione sua

Aïunt San-Marthani, pag. 521. inter Chartas Gazophylacii Regii exstare bullam Clementis IV. gratulatoriam ad Regem de reditu, qua etiam significat, se sub tutela sua regnum accepisse, dum rex abesset: interdicens sub excommunicationis pœna, ne quis illud invaderet. Bullam ejusdem esse officinæ, hoc est, scholasticam exercitationem arbitramur. Nam rediisse ponitur e Palæstina S. Ludovicus, anno 1254. Non sedit autem Clemens IV. ante annum 1265. Non potuit igitur absente Rege regnum tutari; & sero admodum certe gratularetur de reditu. An for-

te San-Marthani Clementem IV. scripsere pro Alexandro IV. qui Pontificatum accepit anno 1254. Decembri exeunte? Esset & ista satis tarda gratulatio; nec mendacio careret, cum scribat se abiente Rege tutelam regni suscepisse.

Bulla ipia Canonizationis, quæ fancti Ludovici captivitatem narrat, non caret suspicione falsi. Stilus haud dignus Pontifice est. Exstat ea, tomo 1. Bullarii, pag. 201. & apud Du-Chesnium, tomo v. pag, 486. Monumentis aliis indubitatis & cultu publico fuisse eum relatum in sanctorum numerum omnino

constat, anno 1297.

Anulum S. Ludovici ex sapphiro depinxisse se Chifsetius existimat in Anastasi Childerici, pag. vii. pag. 97. Estigiem regis exhibet in luna crescente, stantis inter lilia duo, ut vocant sive flores Lisi; corona redimiti ex apio, cultu simplice, absque ullo flore picto in toto vestitu, dextra ensem gerentis. Sed vultus est multum absimilis ei, quem statua ante ædem Coccorum trecentorum, des Quinze vint, a Philip-

po Pulcro nepote ejus posita repræsentat.

S. Ludovici diplomatum duo specimina affert Mabillonius, pag. 433. sed recentium ac suppositorum. Ut de aliis taceam nunc indiciis, in utroque monogramma est Ludovici, sed in priore alterius sormæ, alterius in posteriore: cum in nummis certe nullum sit monogramma Regum in hac tertia ætate. Posterioris initium est: In nomine sanctæ er individuæ Trinitatis, Amen: quam formulam mirum est in diplomatibus non reperiri aut ante Carolum Calvum (ut appellant,) aut post tempora Divi Ludovici. Chartarum scilicet salsarum artisces non ausi sunt excogitatam a se formulam usque ad ea tempora promovere, quibus usu receptam eam omnino non suisse facile possent convinci. Usque ad ea igitur tempora eam usurpavere formulam, quibus didicerunt in consesso esse, concessiones Regum issusmodi formula.

# IN HISTORIAM JOINVILLEI

#### quædam observationes.



Criptor vitæ S. Ludovici sub ementito Joannis Joinvillæi nomine, vanus fabulator est & miles gloriosus; neque ante sæculum xv. scripsisse videtur. Observat Claudius Menardus, scriptam esse hanc historiam a Joinvillæo, cum esset annorum octoginta & multo

amplius; agé de 8°. ans, voire beaucoup plus. Fieri autem humanitus vix potuit, ut post annos sere sexaginta ab expeditione Ægyptiaca & Syriaca, cui interfuisse se narrat Joinvillæus, meminerit tam accurate omnium quæ resere dictorum a se aliisque, vel sactorum; quæ non licuit ei, cum ea gererentur, ut ex ipsa narratione liquet, reserre in commentarios, Du-Cangius in Genealogia Joinvillæorum, pag. 20. ait anno 1315. quo scriptor hujus vitæ Ludovico X. sive Hutino eam offert in epistola operi præsixa, suisse eum annorum nonaginta, vel nonaginta duorum, ut minimum. Tantane potuit esse tam seni memoria, aut in ea ætate tam vivida oratio?

In Genealogia Joinvillæorum, pag. 20. epistola legitur ejusdem Joannis, cui historia de S. Ludovico tribuitur. Sed primum quidem esse eam epistolam alterius stili, quam historiam, perspicuum est, atque ita esse Du-Cangius ibidem admonuit, pag. 21. In

ca epistola, Dimange bis scribitur, pro die Dominica; in historia, pag. 15. Dimenche. Illic Dex bis ponitur, nec aliter, pro Deo: at in historia semper Dieu. Et ipse se in epistola. Jeban de Joinville. In epistola, ses Seneschaux de Champaigne: in ipsa fronte operis, Seneschal de Champagne. Denique in toto opere manisesta assectatio prisci sermonis est ab homine politioris ævi, quam sit ætas divi Ludovici.

Deinde scripta ea epistola est anno 1315. cum annum ageret is nonagesimum vel nonagesimum secundum, si quidem est idem scriptor historiæ. In ea porro epistola ad jussum Regis paratum se dicit cum suis militibus ad expeditionem Flandricam. Atqui certe neque Rex seni juberet annorum nonaginta, ut ad certum diem adesset ipse eum sua cohorte pugnaturus; nec ipse, si sanus esset, obsequium, ut ibi

facit, offerret.

Præterea, epistola ea inscribitur: A son bon amy Seigneur le Roy de France & de Navarre: Intus autem. A son bon Seigneur Loys par la grace de Dieu Roy de France & de Navarre, Jehans sire de Joinville, ses Seneschaux de Champaigne, Salut & service appareillé. In ipsa deinde epistola factum excusat, quod epistolam sic inscripsit; quoniam consuevisset reges ipsius decessores non aliter compellare; les autres Roys qui ont esté devant vous; scilicet patrem

& avum Ludovici X. Nam ab initiis Philippi Audacis, qui fuit avus istius, usque ad annum 1315. quo scripta hæc epistola est, effluxere anni fere xLv. quos excessisse Joinvillæus verus non videtur, cum ad expeditionem Flandricam se compararet. Quod si sexagesimum tunc ageret annum, ad D Ludovicum non adeo familiariter scriberet puer annorum quatuordecim. At in historia S. Ludovici longe alia forma tituli est, ab ea quam sibi semper ustratam suisse dicit. Quam magnificis enim epithetis exornata inscriptio est! A tres-noble, tres-excellent, & tres puissant Roy Loys, fils de tres sainte memoire le Roy S. Luys, par la grace de Dieu Roy de France, de Navarre, de Champagne, & de Brie, Comte Palatin. An etiam ut Francia & Navarra, ita Campania regnum fuit? Vel hoc uno igitur indicio constare debet, non esse eumdem epistolæ supradictæ scriptorem & historiæ S. Ludovici. Sed Ludovico etiam decimo centenis ipsis fortasse annos recentiorem.

Joinville lui - mesme, inquit Du-Cangius, in Genealog. Joinvill. pag. 21. dans un titre de l'Abbaye de S. Urban, prés de Joinville, du lendemain de Pasques, Pan 13. . . par lequel il accorda à Robert Abbé, & aux Religieux de ce Monastere certains prez & bois, dit qu'il avoit couru tant au payis des infidelles, où il avoit esté sept ans avec le Roy S. Louis, qu'ailleurs; dont Dieu par sa misericorde l'avoit garanti & conservé en santé de corps & d'esprit, en un age, auquel ses prédecesseurs n'étoient jamais parvenus. Fictum istud instrumentum est, quemadmodum & alia innummera donationum similium, ad asserendam abbatize posfessionem pratorum ac nemorum, quæ in illis recenfentur: Fictum autem post scriptam historiam ab ipfomet illius scriptore, ad fidem ei simul conciliandam. Sed cur in ista Charta donationis annus erasus est, nec apparet nisi millesimus trecentesimus; incertumque relinquitur, quo postea anno sit instrumentum confectum? Est illud in Cartophylacio Regio, in capsula, Obligations, 2. tit. 35. Nunc quædam historiæ loca expendamus.

Pag. 5. Seneschal, dit-il, QUELLE CHOSE estce que DIEU? Et je lui répons: Sire, c'est si souveraine & BONNE CHOSE, que meilleure ne peut
estre. Vraiment, sit-il, c'est moult bien répondu. Car
cette vostre réponse est écrite en ce livre que je tiens en
ma main. Displicet mihi certe vehementer adeo exilis de Deo confessio, ut dicatur esse RES OPTIMA.

Quam foret hæc Regi injuriosa interrogatio, Quelle
ebose est-ce que le Roi? tam impia est ista, Quelle chose est-ce que Dieu? Naturam credas eum, æque ac
Sugerii laudatorem; pro Deo agnoscere. Natura enim Res est optima. Sic etiam famosus Cartesianus.

Pag. 7. Bon executeur d'un Testament avant autre auvre, doit restituer & rétablir les torts & griefs saits à autrui par son trespassé; & du residu de l'avoir d'icelui mort doit saire des aumosnes aux poures de Dieu, ainsi que le droit e'Crit l'enseigne. Atqui nullum adhuc jus scriptum tunc erat; sictum multo possere est.

Ibidem: Au Comte de Bretagne, pere du Duc, qui a present est. Petrum Drocensem Britonum Comitem designat, quem patrem dicit suisse Ducis, qui regnaret anno 1315. quo hæc scripsisse se credi voluit. Atqui tunc regnabat ab anno 1312. Non Joannes. I. qui Petri Drocensis silius suit, sed Joannes III. qui nepos.

Pag. 8. Le bon Roy appella Messeigneurs Phelippe PERE DV ROY QUI OR EST, & aussi le Roy Thibault, ses sils. Scribebat ergo sub Philippo Pulcro, qui obiit anno 1314.

Ibid. Et dit saint Anceaume, que ce sont des menaces de N. Seigneur. At nulla tunc erant Anselmi scripta. Posterius multo sunt ea consicta.

Pag. 10. Or je vous demande, si vous prandriez or ne argent, pour regnier de vostre bouche riens qui tou-

chast au saint sacrement de l'Autel, ni à aucun des saints sacremens de l'Eglise. . . . Je suis tout assurté du saint sacrement de l'Autel, & des autres aussi, sans aucune doute y avoir. Displicet nobis vehementer dici, omnia ex æquo sancta sacramenta Ecclesse: hoc est enim dicere, omnes sacros ritus; nihil præterea.

Pag. 11. Le saint Roy me compta qu'une fois en Albigeois les gens du payis se tirerent par devers le Comte de Montsort. . El suy disdrent qu'il vinsist voir LE CORPS DE NOSTE SEIGNEUR, LEQUEL E-TOIT DEVENV EN CHAR ES EN SANG entre les mains du Prestre. Et le Comte leur dit: Allez y vous autres, qui en doutez. Car quant à moy, je crois sermement Es sans doute le saint sacrement de l'autel, ainsi que nostre Mere sainte Eglise le nous témoigne Es enseigne. Ambigua hæc sidei consession est. Qui Corpus Christi dicit sactum esse miraculo carnem & sanguinem, negat ante illud miraculum carnem suisse & tanguinem: & Corporis Christi nomine proinde panem dumtaxat intelligit, eo sine benedictum, ut Corpus Christi significet.

Pag. 12. Une Messe basse de REQUIEM.

Pag. 15. Le premier Dimanche des Avans, duquel Dimanche la Messe se commence à ces mots, Ad te levavi animam meam.

Pag. 24. Ce bel Igne, Veni Creator, tout de bout en bout.

Pag. 30. On lui dit, que c'étoient Turcs & Sarrazins. Atqui Turci in Ægypto nulli tunc erant. Nec Saracenos Oriens noverat. Fictum id nomen est in Europa.

lbid. Et fist chanter, Te Deum laudamus, tout

Pag. 45 Babilonne, chef du Royaume d'Egypte. Pag. 36. de Nilo: Quand ce vint le tems d'environ la saint Remy, se espandent de lui sept branches en rivieres. Exundare Nilum ait circa ineuntem Octo-Brem. Si in Ægypto aliquando hic fuisset, ab Ægyptiis didicisset duo. Primum quidem, definente Junio crescere Nilum solere, Plinio teste, libro v. sect. x. Incipit crescere Luna nova, quacumque post solstitium est; sensim modiceque Cancrum Sole transeunte, abundantissime autem Leonem.... In totum autem \*\*\* Confentit & Monconis, tomo 1. pag. 269. Quant au Nil la veille de la feste S. Pietre, on vient annoncer la bonne nouvelle de son accroissement, &c. In Ægypto fuit Rex Ludovicus a die 1v Maii ad diem v. Junii anni sequentis. Potuere igitur, qui cum eo erant, de tempore incrementi Nili certissime edoceri. Alterum est, quod septem brachia Nilus efficiat, (si tamen reipsa septem:) quorum quatuor iste enumerat, pag. 37. Pelusiacum, Alexandrinum, Taniticum, & Rosettze; non id ex annua exundatione amnis evenire, sed ex perenni amnis magnitudine. Exundatione enim ipsi cooperiuntur agri & rura.

Pag. 39. Beau Sire Dieu Jesus-Christ, garde moy & toute to gent. Invocationis formula, nata sæcu-

Ibid. Feu Gregois. Ignis fabulosus, ut peculiari Dissertatione ostendimus.

Pag. 59. Mon poure Prestre, dinsi qu'il chantait Messe... quand il fut a l'endroit de SON SACREMENT... Et ne le lessé jusques a ce qu'il eust achevé son sacrementum hæreticus non aliud vocat, nisi ritum facrum; & isthic eum quidem, quo panem sacerdos consecrat, hoc est, (ut iste cum hæreticis videtur intelligere,) sacro usui destinat. At non est Catholicis sacramentum, quod est in altari, ritus sacer, vel actio sacra; sed sacratissima res est:

Pag. 76. Equiti Saraceno nomen air fuisse Fardcataie. Fictum nomen est juxta leges & regulas ab impia legione excogitatas: fictum, inquam, ut Christum judicem significet; Qui ulciscens conteret affligentes fe; derivato nomine ex מרע-חת-העיק.

Ibid. Soldano Ægyptio dicit tres e suis episcopis adfuisse: Trois de ses Evesques. Qui sunt isti episco-

pi Mahumetanorum?

Pag. 71. Encouste moy s'agenouilla le Connestable de Chypre, & se confessa a moy; & je lui donnay telle absolution, comme Dieu m'en donnoit le pouvoir. Dictum factumque hæretice; ex placitis impiæ factionis, cui absolutio nihil aliud est, quam externa cooptatio in corpus fidelium & justorum; quæ proinde a quolibet fideli & justo fieri potest, saltem in necessitate, ubi ordinarius abest Ecclesiæ minister ad hoc deputatus.

Pag. 80. Et quand j'oye chanter LIBERA ME;

scilicet pro defunctis.

Pag. 87. S. Louys envoya au Vieil de la Montagne grant quantité de vestemens d'écarlate, covr-PES D'OR, & autres vaisseaux d'argent. Huic si credimus, immensos auri & argenti thesauros secum tulit D. Ludovicus in hac expeditione; nec pauperior factus est post redemptionem ex Ægyptiaca captivitate; pro qua ait iste petiisse Soldanum decies centena millia Byzantiorum aureorum: quæ tunc efficiebant quingenta millia librarum Francicarum; hodie vero efficerent quadragies centena millia librarum; quatre millions; marca argenti æstimata triginta libris. At unde S. Ludovico tanta auri vis & argenti, qui vix Galliæ partem tertiam obtineret? non Campaniam, Burgundiam, Lugdunum, Delphinatum, Provinciam, Languedocium, Aquitaniæ magnam partem, Britanniam, Flandriam?

Pag. 90. & 92. Fabulæ de Presbytero-Joanne, &

de Tartarinis.

Pag. 93. Altera fabella de regno Noronæ. Cum noctes ibi dicit esle zestate brevissimas, Norvegiam

credas ab co intelligi.

Pag. 95. Le cheval valoit bien de quatre vint a cent livres; qui n'étoit pas petite somme. Pudet hoc loco fabulam describere spurcissimam, qua Regem castissimum fabulatur sententiam tulisse cogitatu fædissimam in equitem libidinosum. Spurci omnes ex impia factione fuere; & suis spurcitiis libros a se scriptos as-

Pag. 98. De Principe Antiocheno, cum a D. Ludovico beneficium accepisset, ante reditum Regis e Syria, anno 1254. Et déslors pour l'honneur du Roy, il escartch ses armes, qui sont vermeilles, avec les armes de France. At nulla dum erant Franciæ insignia, quæ scuta gentilitia vocamus, ecussons d'armoiries, aut in nummis, sive moneta publica, aut etiam in minoribus figillis, les contresels, quæ ex adverso iolent apponi majoribus: nulla funt visa, inquam, nisi post ætatem Divi Ludovici. Nec scuta etiam quadripartita ante id tempus uspiam, excepto scuto sive sigillo Alphonsi Regis Castellæ & Legionis, anno 1254. In tumulis quidem quarumdam Principum feminarum, quæ diem supremum obiere sæculo xIII. ejusmodi quadripartita scuta similia apparent, fed fabricæ longe postea elaboratæ, hoc est, sæculo saltem xiv. Adde quod non est cujusquam, quamvis principis, scutum alterius gentilitium suo inserere, nisi iste hanc facultatem ipse concesserit; id quod pseudo-Joinvillæus fortassis, quia monachus, nescisse videtur.

Pag. 98. Fabula de Barbaquan Imperatore Perfarum. Fictum nomen est ex Hebræo, מארחרנ־עקה-ענח: ut Christum significet, Qui veniet occidens affligere

affligentes se: Judæos intellige.
Pag. 108. Nous vinsmes en une PLAINE, qui estoit devant la Cité de Belines, appellée en l'AN-XIENNE ESCRIPTURE Cesaire Philippi. Et est seant cette cité sur une belle fontaine qu'on appelle Jov R. Et és PLAINS, qui sont devant cette Cité, y a une

autre tres-belle fontaine, qu'on appelle DAIN. Et s'entr'assemblent les ruisseaux de ces deux fontaines assez loin de la Cité: & en est appellé le sleuve a'icelles fontaines, le fleuve Jourdain. Mentitur, cum id se oculis conspexisse ait. Nam ex unico profluit fonte Jordanis, ut ad Plinium diximus. Et affectat linguæ fæculi xIII. fimilitudinem aliquam, cum vocem PLAINE nunc facit feminini generis, plaine; nunc malculini, plains. Et Dain, quod soli Galli sicesserunt, 'fourdain; non indigenæ. Et somniat denique, cum civitatem impositam fonti dicit.

Pag. 110. Et aussi envoya il en France un grand sommier chargé de pierres precieuses & de joyaux aux Eglises de France, avec lettres missives, les priant qu'ils voulsissent prier Dieu pour lui. Unde vero hæ gemmæ in Palæstina repertæ, & tanto numero? Et epistolas S. Ludovici ad se seriptas, ecqua in Galliis

fervat Ecclesia?

Ibid. Vox Legati Pontificii ad Joinvillaum: suis moult triste & doulant de cueur. . . . de m'en retourner en Court de Romane entre si dessoyaux gens comme, il y a. Nebulo ex impia factione, Legatum iplum Pontificium inducit de Romana Curia calummole detrahentem.

Pag. 117. 118. Le Roy. . . . s'en vint en la Cité d'Aix en Provence, pour l'honneur de la benoisse Magdalaine. . . . Et fusmes au lieu de la Basme, en une roche moult haute, ou l'on disoit que la sainte Magdalaine avoit vescu en hermitage, longue espace de temps. Atqui constat Dominicanos ipsos nonnili anno 1279. die IV. Decembris inventum ibi dicere corpus S. Magdalenæ; novem annis ipsis post obitum S. Ludovici. Et ex illa haud dubie inventione coepit credulitas, quæ postea paulatim crevit.

Pag. 118. La Dauphine de Viennois ma niece. . : le Comte de Chalons mon oncle. . . le Comte de Bourgogne son fils. Jactat nobilitatem suam; sed fingit

Pag. 128. Devotement. . . par especial a la Messe; depuis que la consecration du Corps Nostre Seigneur sera. Consecrationem Corporis Christi dicunt etiam ii, qui Transsubstantiationem negant. Catholici dicunt consecrationem panis, qua mutatur ille ab omnipo-tente Deo in Corpus Christi.

Ibid. Oratio in festo S. Jacobi Apostoli, Esto Domine. In festo S. Dionysii, ex oratione recitat ibi hanc clausulam; sed Gallice: Tribue nobis prospera mundi despicere, & nulla ejus adversa form dare.

Ibid. Fut apporté le corps a S. Denys en France. Et la fut enseveli ou lieu ou il avoit despiesa ESLEV SA SEPVLTVRE. Negatigitur, utdiximus, prius destinatam eam Ecclesiam suisse Regum sepulturæ: ac si ita est, vere negat.

1bid. Par le commandement du S. Pere de Romme vingt un Prelat a Paris. Sanctum Patrem Romæ Catholici non dixere illis temporibus; sed Domnum, vel Patrem Apostolicum: Monsieur l'Apostole: Nostre

Pere  $l^{\prime}A$ postole.

In epistola operi præfixa ait se rogatu Margaritæ reginæ conjugis S. Ludovici hanc historiam conscripsisse. At illa e vivis decessit, anno 1285. annis quindecim post maritum: nec tamen ante annum 1315. apparuisse opus fingitur. Tam sero reginam rogasse, aut tam sero precibus illius obsecutum esse fubjectum, non credimus.

Sed fatis hæc funto, donec plura colligat alius, cui lampadem hic tradimus, & cui plus otii fuerit ac sagacitatis. Stephanus Pasquier ait in Joinvillae se legisse de Petro cognominato Mauclerc, Qu'a tort les Bretons lui donnerent tel nom; ou qu'il devoit estre bien sage, puisqu'il avoit si longtems étudié à Paris. Lapsus memorize est: neque enim istud habet Joins

villæus.

#### S. LUDOVICI nomine

# fcripta quædam, & sigilla.



Es Etablissemens de S. Louys, spissum opus est capitum ccx111. editum a Du-Cangio post historiam Joinvillæi. Fictum præsertim ad conciliandam sidem Codici Justinianeo, Digestis, & Decreto Gratiani, quæ in hoc opere sæpe ci-

tantur, plane contra morem Regum nostrorum. Et probat hoc ipsum ævo Divi Ludovici nondum ea exstitusse opera, quibus mendacio scriptaque multo postea lucubratione sides quæritur, quasi jam tunc illa exstiterint. Nam ut est ab aliis jam observatum, publicata dicuntur suisse hæc statuta anno 1270.ante Africanam expeditionem; cum anno ipso 1269. excunte Junio e portu Aquarum Mortuarum solvisse dicatur in historia Vitæ ipsus. Horum statutorum duo in primis exemplaria sunt, multis in locis sermone discrepantia; ut sub posterioribus Regibus statuta ea probata suisse existimentur, & in politiorem sermonem translata.

Testamentum S. Ludovici, quod est apud Du-Cangium, pag. 401. & fic incipit: In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Ludovicus &c. videtur laudari in ejus vita, per Gaufridum de Belloloco, Ordinis Prædicatorum, tomo v. Script. Hist Franc. pag. 457. Supposititium utrumque scriptum illud est: in primis illa sancti Regis vita; quæ præterquam quod est referta nugis, ac nonnullis etiam spurcitiis; libros tradit a Rege legatos testamento Minoribus ac Prædicatoribus, fuisse opera Ambrosii, Hieronymi, atque Gregorii. Fictum mendacium, ad asserendam fidem, ut de statutis diximus, operibus quæ nondum exstabant; ut credantur jam tum exstituste. Vita ea eruta est ex codice manuscripto Conventus Fratrum Prædicatorum Ebroicensium. Cur ea nusquam alibi, quam apud Fratres Practicatores reperitur, & una tantum in illa domo, tam procul Parisiis, ubi maxime publicatam cam esse o-Portuit post funus Regis?

Sunt in Tabulario Collegii Parisiensis Societatis
Jesu litteræ sancti Ludovici: Ludovicus Dei gratia
Francorum Rex. Notum facimus &c. In sine: Præsentibus litteris nostrum fecimus apponi sigillum. Actum
apud Villam Novam S. Georgii, anno Domini millesino ducentesimo sexagesimo nono, mense Maio. Sigillum
grande & perpulcrum, in cera viridi. Sedens ipse
dextra florem Lisi tenet, sinistra sceptrum in apice
floridum Vestis picta in limbo a summo ad imum,
aliquot Lisi floribus. Sigillum minus, (le contresel) flos Lisi perpulcher est; sed non Florentinum
quem vocant. Pendet sigillum silis e serico rubro
ac hic invocatio Trinitatis, nulla mentio Regii characteris, sive monogrammatis; nulla Dapiseri, Bu-

ticularii, & Camerarii, aut Vacantis Cancellariæ; nec annus denique regni notatur. Quæ omnia vel fingula, in quibus occurrunt diplomatibus, ea esse spuria admonent, & supposititia Annos regni primus Regum Francorum adscripsit Carolus v. cognomento sapiens.

Tomo 1. Anecdotorum domni Martenne, O. B. pag. 987. Ludovicus Dei gratia Francorum Rex. . Quod ut ratum &c. Actum Senonis, anno Domini MCCXXXIV fexto Calendas Junii. Ex MS. Petri Menard Præfecti Turon. Displicet, ob mentionem Calendarum, contra morem Regiorum diplomatum faltem sub S. Ludovico.

Ibid. pag. 1039. Ludovicus Dei gratia Francorum Rex. Notum facimus &c. Actum in Navi, anno Domini MCCXLVIII. mense Augusto. Ex autographo. Compositio est inter Regem & Abbatem Crassenfem.

Ibidem, pag. 1094. Sententia S. Ludovici Francorum Regis, & Odonis episcopi Tusculani, Apostolicæ Scalis legati: Nos autem in nomine Patris & Filii & Spiritus Sancti, in negotio præsuto taliter ordinamus. . . . . Actum Parissus, anno Domini MCCXLVI. mense Julio. Ex Chartario dominorum de Avesnis. Nondum inventa formula, In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis.

Ibid. pag. 1043. Vidimus (ut vocant) D. Ludovici, ex Chartario Archiepiscopi Bituricensis: Ludovicus Dei gratia Francorum Rex. Notum facimus &cc. Et in hujus rei testimonium præsentes litteras, ad petitionem disti Galcheri, sigisli nostri munimine fecimus roborari. Actum in castris juxta Damyatam, anno Domini MCCXLIX. mense Septembri.

Hec sincera certe (excepto Senonensi) S. Ludovici diplomata sunt; cujusmodi esse possunt alibi alia plurima. At circumferuntur ejusdem sancti Regis sigilla quædam & diplomata, quæ sicta censemus sæculo decimo quarto vel quinto. Nam sigillum, exempli gratia, quod est in Charta fundationis Cartusiamorum Parisiensium, quo diligentius iterum iterumque exploravimus, mense Augusto anni 1714. eo magis suspectum semper visum est; & Charta quoque ipsa sicta visa est, multo post S. Ludovici ætatem. Quod ne temere a nobis dictum putetur, exscribenda ipsa hoc loco & expendenda obiter est.

### Charta fundationis Cartusianorum Parisiis, a D. Ludovico.



N nomine sancta & individua Trinitatis. Amen. Ludovicus Dei gratia
Francorum Rex. Noverint universi prasentes pariter & futuri, quod ad
nostram accedentes prasentiam fraCartusiensis Nobis bumiliter supplica-

runt, ut prope Civitatem nostram Paristensem, in qua fluunt aque largissime salutaris doctrine, adeo quod fluminis imperus civitatem ipsam lætissicans inundans Universalem irrigat Ecclesiam, pio divini nominis amore vellemus eidem Oraini de laco aliquo competenti liberalitate Regia providere: p tentes bumiliter in-

It anter, 4 ut locum nostrum ac Domum de Valle Viridi prope civitatem pradictam, s. muris excelsis & quovis modo circumcinctum, pietatis intuitu dignaremur fibi concedere; ut in ipso & per ipsum 6 TOTVS OR-DO REVIVISCERET & floreret: sicque 7 Domus ipsa secus salutarium aquarum plantata decursus fructum in tempore suo datura gratissimum, TOTV M Cartusiensium ordinem fecundaret. Nos autem fratres ipsos & eorum Ordinem Deo gratum specialis dilectionis & favoris gratia prosequentes, piis supplicationibus annuimus eorum, & locum prædictum ac Domum de Valle Viridi, & sicut eam tenebamus, fratribus ipsis ibidem summo Regi perpetuo servituris in puram & perpetuam eleemosynam concedimus & donamus; locum ipsum, personas, & bona quacumque ad ipsum pertinentia in nostra regia protectione suscipientes, & volentes ab omni injusta molestatione manere quieta. Donamus insuper & concedimus in perpetuam eleemosynam pietatis intuitu, & pro nostræ & antecessorum nostrorum animarum remedio, fratribus ipsis inibi Domino servituris, ad eorum sustentationem, quinque modios bladi de Gonessia, ad mensuram & modium Parisiensem, in granari nostro Paristensi percipiendos annuatim ad festum Omnium Sanctorum: quos a Præpositis & Ministris, quicumque pro tempore fuerint, eisdem fratribus solvi sine diminutione vel difficultate præcipimus ad terminum prælibatum. Prætetea donamus eisdem & concedimus domum quam emimus a liberis defuncti Petri Cocci sitam juxta Gentiliacum, cum proprisso & terris adjacentibus, & vinea, ac aliis ejus pertinentiis ab ipsis in perpetuum possidenda. Quod ut perpetuæ stabilitatis robur obtineat, præsentem ? paginam sigilli nostri auctoritate ac . Regii nominis charactere inferius annotato fecimus communiri. Actum apud '' Meledunum, anno Dom. Incarnat. MCCLIX mense Maio: 12 regni vero nostri anno xxxIII. adstantibus in Palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. 13 Dapisero nullo. \*\* Sig. Johannis Buticularii. Sig. Ægidii Constabularii. S. Alphonsi Camerarii.

15 Vacante 16 Pu D s L Cancellaria.

17 Sigillum e cera viridi est, filis pendentibus e serico rubro. Essigiem exhibet Regis sedentis, coronam gestantis ex sloribus Lisi; dextra slorem similem; sceptrum sinistra; pallio in ora, qua guttur ambit, & in limbo dextro ab humeris ad pedes; similibus resperso sloribus. Ergo ut hanc Chartam

una cum sigillo expendamus:

1. Primum quidem non est hæc invocatio Trinitatis ex stilo Regio. In ejusdem sancti Regis sinceris diplomatibus, absolute sic incipit, Ludovicus &c. Vide etiam apud Th. Rymer, tomo 1. Chartam Alfonsi Regis Castellæ & Legionis; nam est ea inter finceras e præcipuis & integerrimis. Data est ea anno 1254. & caret ea formula, In nomine sancta & individuæ Trinitatis. Invocatio usitata in quibusdam instrumentis hæc fuit, qualis est in Charta Willelmi Siciliæ Regis, anno 1177. apud Rymer, tomo 1. pag. 52. In nomine Dei æterni & Salvatoris nostri Jesu Christi. Vel ut in Testamento Petri Comitis Alenconientis, filii S. Ludovici Regis, (quamquam ipso ctiam aliis nominibus nobis suspecto,) anno 1282. En nom du Pere & du Fils & du Saint Esperit. Amen. Nous &c. Vel ut in Testamento Johannæ conjugis Philippi Valessi regis, anno 1329. tomo 1. Anecdot. dom. Martenne, pag. 1275. En nom dou Pere & dou Filz & dou S. Esprit. Amen. Je Jebanne par la grace de Dieu Royne de France, &c. Vel ut in Tractatu Pacis inter Amedeum Magnum Comitem Sabaudiæ & Joannem Delphinum Viennensem, anno 1314. apud Guichenon, tomo 2. pag. 141. In no-mine Domini nostri Jesu Christi, & beata Maria Virginis, & totius calestis Curia, Amen.

In libro, cui titulus est, Antiquitez & recherches de l'Arbaye de S. Denys, tomo 2. pag. 908. & 909. sunt tres chartæ similes Cartusiensi. Prima, In no-

mine fanctæ &c. Actum apud Argentolium, anno Domini McCLV. mense Marcio, regni vero nostri anno XXX. adstantibus in Palatio nostro &c. prorius ut in Cartusiensi: nomina, sigillum, & alia sunt similia: atque ita probi speciminis loco datur a Mabillonio, pag. 433. Secunda, In nomine &c. Quod ut perpetuæ. Actum apud Melodunum, anno Dominicæ Incarnationis McCLVIII. mense Januario, regni XXXIII. &cetera omnino, ut in Cartusiensi. In nomine. . . . Actum Meleduni, anno Incarn. Dom. McCLVIII. mense Octobri, regni vero nostri XXXIII. &cetera utin Cartusiensi. Quarta, In nomine. . . Actum apud S. Dionysium, anno Domini McCLIX. regni vero XXXIV. reliqua ut in Cartusiensi.

Chartæ Regum finceræ carent illa invocante formula, In nomine sanctæ & individuæ Trinitatis. Certe ea non apparet post ætatem S. Ludovici: nec in ullis omnino fere Diplomatibus ante Carolum Calvum. Ab illius temporibus coeptam esse eam usurpari credi voluere; hunc præ ceteris selegerunt, lub quo primum ea appareret, quoniam primus ille Regum est, cujus cognomen ex Hebræo derivatum tribus constat litteris, ut supra ostendimus, בלכ. Ratione quidem per se nugatoria, sed maxime ex ingenio impiæ legionis. Si hanc formulam D. Ludovicus reipsa usurpasset, hanc posteri ejus Reges Francorum haud dubie retinuissent, quemadmodum in nummis suis hanc inscriptionem, Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat, ab ipso primum inventam, constanter retinuere. Et initio edictorum suorum, Notum facimus, sçavoir faisons.

2. Atqui ex sui instituti ratione Cartusiani civitates sugitant, eremos sectantur. Et temporibus Divi Ludovici non parvo distabat intervallo a civitate Parisiensi domus Cartusianorum, etiam quæ singitur a

divo Ludovico donata.

3. Alieno prorsus loco hic laus collocatur studii Parisiensis, & quidem exaggerata longe supraverum: cum vix eo tempore, hoc est, anno 1259. aliud in ca civitate Collegium esset, quam Bernardinorum. Nam Sorbona domum non habuit ante annum 1271. quamvis sundata suisse dicatur anno 1250. Et quam tenua autem suere hujus ipsius Domus initia!

4. Satis audax postulatio Monachorum profecto, ut sibi Regiam Domum Rex concederet. Sed Domus etiam istius Regiæ prope Parisios nusquam alibi extra hanc Chartam mentio est. Ficta prorsus

ca est.

5. Quid hoc attinebat dicere? Sapit istud rheto-

rem e schola, & tironem.

6 Totus Ordo. Vereor ut tempore Divi Ludovici coaluerint omnia Cartusianorum monasteria in Corpus unum, sive in unam Congregationem, quæ Totus Ordo vocaretur. Invenio tantum anno 1305. in Testamento Johannæ Reginæ Franciæ & Navarræ, tomo 1v. hist. Universit. Paris pag. 75. Auchapitre general de Charteuse, 60. l. Au Convent de celle mesme Ordre, les Paris, 100. l. Qua vero ratione per Cartusiam Parisiensem magis, quam per Coloniensen, vel per primariam ipsam Cartusiam, disciplinamque regularem ibi sancte custoditam Ordo revivisoeret, cum votum stabilitatis in sua quisque Domo edat? Et cur demum revivisceret? Jamtumne erat extinctus?

7. Ut Domus illa scilicet proficeret ex doctrina studii Parisiensis. Non adtendebat falsarius, alienum istud esse ab Instituto Cartusiensium. Quomodo vero Domus ista totum Ordinem Cartusiensium secundaret; cum in sua quisque Domo, ut proxime diximus, votum stabilitatis edat? Similis causa quidem assertur in privilegio Philippi Longi, anno 1317. sed æque sicto; quo Carmelitæ transferuntur in vicum sanctæ Genovesæ: ut fratres ipsi sint vicini studiis Essentia, in quibus potum sapientia baurire valeant,

8. ]am

8. Jam diximus, nuspiam Domus illius Regiæ fieri mentionem; nullum exstare in libris etiam supposititiis illius vestigium.

9. Chartam potius, vel concessionem, quam pa-

ginam, diceret.

10. Character nominis, monogramma est. At monogrammate Reges, opinor, non tam patienter pingerent: nomen suum potius simpliciter, ut etiamnum sit, scriberent: Louis.

11. Meleduni vel Argentolii an fuit umquam regium Palatium? In primo a nobis allato diplomate, coque fincero, dato apud Villam Novam S. Georgii, inter Parisios & Meledunum, nulla palatii mentio est.

12. Annos regni, ut diximus, primus in suis edictis ac litteris adnotavit Carolus v. cognomento Sapiens, post annum proinde 1364. Unde tempus intelliges, quo sicta sunt ea diplomata, in quibus notantur anni Regum nostrorum. Edicta vel litteras Regum a S. Ludovico usque ad Carolum v. videsis apud Fontanon, dom. Martenne in Anecdotis, aliosque. Omnes ii annum Domini, sive annum Gratiæ dumtaxat, & mensem vel diem mensis adnotant, S. Ludovici & decessorum ejus morem secuti. Quæ vero diplomata annum regni notant, ea aliquod aliud præterea indicium salsi, aut plura etiam, habent.

13. Hic jocatur, & in similibus chartis, ni fallimur, earumdem artifex. Tria monastica officia pro testibus ponit. Dapisero nullo, hoc est, cum nullus esset, qui dapes, sive qui opiparum apparatum ferret: Actum a jejunis, & fine convivio. Alioquin quid necesse fuit dici, Dapifero nullo? Quasi vero oportuerit adesse hunc præsentem singulis Regiis instrumentis, aut ejus absentiam notari. Dapiserum autem nullum fuisse sub S. Ludovico, quis credat? Immo vero, ab anno 1191. usque ad annum 1262. inclusive, cur omnia diplomata habeant, Dapifero nulle, hoc est, spatio annorum amplius septuaginta, quis probabilem possit causam afferre? Niss quia multo post ætatem D. Ludovici ficta sunt ea: & jocari maluere falsarii, dicentes, nullas sibi tunc fuisse dapes appositas, quam se periculo objicere reprehensionis, si falium nomen scriberet. Apparet nescisse cos quis esset reipsa sub Philippo Augusto, Ludovinomine, sed non ultra tempora divi Ludovici Dapiferum vocant, le Grand Maistre. Buticularius ponitur pro Cellario, quod est officium monasticum, cui cura potus est. Constabularius officium quoque monasticum est; cui cura fuit de mulis & equis. Camerarius denique, officium est similiter monasticum, chambrier, de quo Du-Cangius in Glossario,

14. Tria hæc signa ejussem sunt manus; hoc est, illius ipsius qui Chartam hanc scripsit; non corum, qui testes appellantur. Velle hanc nihilominus veluti probam tueri, quod aliæ multæ, etiam Mabillonio probatæ, sunt ejussem omnino sormæ, iisdemque vel aliis nominibus similiter notarii manu scrip-

tis; est falsum velle falso adstrucre,

15. Si vacabat Cancellaria, quis sigillum apposuit? quis saltem Notarius chartam scripsit! quis monogramma delineavit? Sed jocatur hie rursum artisex.
Neque enim Cancellaria umquam munus Cancellarii
dictum est. Gancellaria locus est, ubi publica instrumenta adservantur. Ergo hac formula faltarius
dicit, cum vacaret locus, ubi hoc diploma recondi
posset, tunc illud suisse consictum.

16. Monogramma istud, quo LVDOVICVS continetur, plane puerile est & inusitatæ formæ. Sed quod amplius est, nullum (ut jam diximus) in nummis Regum Francorum tertiæætatis apparet monogramma Regii nominis. In diplomate, quamvis salso, Ludovici viii. apud Mabillonium, pag. 341. nullum est simile monogramma.

17. In sigillo S. Ludovici minus sigillum est lilium (ut vocant) Florentinum: quod in nummis (unde initium habet) non invenitur nisi post annum 1300. & primum in usu suit fuit in Florenis aureis; quibus illud inde nomen est datum, (ut jam supra in secunda ætate, tit. de Normannis:) sæculo tantum ineunte xiv. Minus illud sigillum recte delineatur a Mabillonio, loco citato: & a D. du Tillet, in S. Ludovico, pag. 149.

Vidimus apud D. de Clairambaut effigiem figilli Divi Ludovici, simillimam ei sigillo quod apud Cartusianos est, inde fortassis expressam, & ut ut est æque sictam. Coronam similiter in capite Rex gestat ex sloribus Lisi, ut & a Mabillonio pingitur, loco jam tertium indicato. Nulli dubitamus, quin sigillum sit Ludovici X. sive Hutini, quod amissum neglectumve, cum nulli essent reges Ludovici, vel furto sublatum, adhibitum e salsariis sit veluti Lu-

dovici ix. sigillum. Regnabat is anno 1315.

Quis ergo, inquies, Cartusiensem chartam finxit, & apposuit hoc sigillum? Aliquis, inquam, qui plures chartas similes vel finxit ipse, vel docuit singi posse appenso eo sigillo. Nam præter pecuniam, quam corradebat ex ea merce, id consequebatur, ut ex plurium similitudine chartæ uni, quam in remsuam finxisset, & sigillo, auctoritas accederet.

Sunt sane similia S. Ludovici diplomata, tum alibi, tum apud Catel, in historia Comitum Tolosan. pag. 338. 339. 341. & seqq. in primis unumanni 1233. pag. 337. in quo pariter legitur, Dapisero nullo: & cetera ut in Bituricensi mox proferendo. Est ea ad Narbonenses epistola eadem ipsis verbis, atque epistola ad Albienses, apud Du-Chesne, tomo 5. pag. 420. In ea memorantur libertates & immunitates, quibus utitur ECCLESIA GALLICANA: quæ oratio tempora redolet Basileensis Synodi; aut cum citissime, Philippi Pulcri,

Inter privilegia Urbis Bituricensis, legitur similiter Data vacante Cancellaria. Asta apud S. Satyrum, juxta Sacrum Casaris, anno Dominica Incarnationis 1232. mense Martio, regni vero nostri anno Octavo: adstantibus in palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapifero nullo. Sig. Roberti Buticularii. Sig. Bartholomei Camerarii. Sig. M. Consultatii. Fuerint sane iis nominibus Magnates in aula ea ætate, ut alicubi scriptum serunt; non continuo sincerum instrumentum est, cujus snepta forma est, & alia sunt vitia? Ecquod deinde Biturigibus

apud S. Satyrum regium palatium fuit?

Inter eadem privilegia Bituricensia, anno 1293. eadem formula legitut : Præsentem paginam sigilli nostri auctoritate ac Regii nominis charactere inferius annotato fecimus confirmari. Actum Parisius, anno Incarnationis 1293. mense Februario, regni vero nostri anno nono. Adstantibus in Palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapisero nullo. Signum Joannis Buticularii. Signum Koberti Camerarii. Signum Rodulfi Constabularii. Data vacante Cancellaria. Proh! quam sæpe vacat Cancellaria! Atetiamve sub Philippo Pulcro Regii nominis character, ut in Cartuliehsi charta, hoc est, monogramma, sive lit-teræ nominis nexæ sucre? An etiam tunc testes adhibiti, & Magnates, & in his Dapifer; nec in iisdem alii, quam officiales tres appellati? Minime certe in edictis aliisve sinceris instrumentis. Vidimus istud est, ut vocant, Philippi Pulcri; quo testimonio sibi visum ait Vidimus Philippi Audacis patris sui, confirmantis similia Vidimus L udovici ix & viii. teltana tium se vidisse Chartam Philippi Augusti. Ficta omnia, ut unico hoc instrumento fictis quinque chartis concilietur auctoritas. Habet illud monogrammata quatuor: Ludovici viii. & ix. Philips pi Audacis, & Pulcri: totidem falfitatis argu-

Zzzz 2 S. L U4

# S. LUDOVICI PRAGMATICA SANCTIO.



Ragmatica fanctio Divo Ludovico adscribitur, ut recte ait Helias Archiepiscopus Turonensis in Tractatu contra Pragmaticam sanctionem Gallorum; quem Pinssonius edidit. Illam Helias recitat, suspectam fibi valde esse significans.

Pragmatica unde appelletur, nemo hactenus potuit expedire. Ficta vox est ex Græco πεαγματικός, satis etiam ipso incertæ & variæ significationis: quo-

niam ipsum etiam recens & fictum est.

Du Pin, sæculo xIII. pag. 46 1. de ea sic habet: Quelques-uns DOUTENT de la verité de cette Ordonnance: mais c'est sans raison. Et nous la voyons citée dans les articles presentez par le Parlement à Louis XI. dans les Estats assemblez à Tours Pan 1498. Perinde quasi non potuerint decipi Regii juris Cognitores pergameno jam fumoso, ante annos amplius quadraginta exarato, ad conciliandam auctoritatem, ex sancti Regis exemplo, Pragmaticæ sanctioni Biturigibus factæ a Carolo vi. anno 1438.

Data Parisius dicitur anno Domini millesimo CCLXVIII. mense Martio. Annus 1268. mense Martio, annus est more nostro 1269. ante Pascha, quod fuit eo anno die 24. Martii. Mensem Martium mutat in Maïum proxime appellatus du Pin, qua folet side: ut intelligatur annus 1268. Cette Ordonnance est du mois de May de Pan. 1268. Non intellexit propositum fuisse opifici hujus sanctionis conciliare ei auctoritatem ex es quod supremo poene vitæ suæ anno cam Rex sanctus confecisse existimaretur.

In ea sanctione exaggerantur exactiones & onera gravissima pecuniarum, per Curiam Romanam Ec-CLESIÆ REGNI NOSTRI IMPOSITA vel impositas, quibus Regnum nostrum miserabiliter depauperatum exstitit. Dictu absurdum, ac pæne fatuum est, depauperatum miserabiliter dici vel credi regnum a Romana Curia. Nam cur Gallia magis, quam ulla alia Christianitatis provincia? Numquid conquestus est de iis exactionibus toto suo principatu, qui fuit annorum xliv. Rex sanctus, extra hanc sanctionem? Et unde illi tot milliones, quos abstulisse secum ad Bellum facrum scriptores prodiderunt? An contra hanc sanctionem Romani Pontifices aliquando reclamarunt per annos amplius clx? qui tamen Pontifices alteri, quæ fuit a Carolo vii. edita, itatim ac lucem vidit, vehementer sunt refragati, nec destitere, donec penitus abrogaretur. An si auctor hujus sanctionis sanctus Rex exstitisset, retulisset eum Roma in numerum fanctorum, nemine e quatuor summis Pontificibus refragante, sub quibus processus canonizationis institutus est; & ex quibus, qui rem confecit, Bonisacius viii. fuit? Et audiendus deinde scriptor schismaticus est, qui superbe pronunciat: Quelques-uns doutent de la verité de cette Ordonnance, mais c'est sans raison. Nullane sunt ista, quæ proferimus, argumenta; quamquam ea fortassis debiliora iis, quibus permoti funt, qui ante nos de hujus fanctionis antiquitate dubitarunt!

Displicet in ca etiam novitia illa vox, Ecclesia regni nostri. Sapit enim ingenium schismaticum, divisamque significat ab aliis Ecclesiis Christiani orbis Ecclesiam, quasi alia side vivat Ecclesia hujusregni, quam ceteræ, quæ Catholicæ sunt. Ecclesias novimus Italiæ, non Ecclesiam: sic & Hispaniæ; & Germaniæ, & Poloniæ, & Hungariæ, & alias Eccum dicimus, divisam ac separatam a vera intelligimus. Cur idem de se judicium ferri aut vult aut patitur, quæ se dici sinit novo more, hoc est, a sæculo xiv. cum citissime, Ecclesiam Gallicanam?

In quibusdam editionibus caput illud de exactionibus Romanæ Curiæ non exstat. Sed inique expunctum illud esse exclamant amatores ac strenui desensores cujuslibet lucubrationis adversus Romanam Curiam maledicæ. A quibus autem expungi caput illud potuit, cum extra Galliam nullum hujus Pragmaticae fanctionis exftet exemplar manuscriptum? Annon verius ab ipsismet artificibus in malitia crescentibus, adjectum fuisse illud credendum est, in quibusdam

exemplaribus?

Gloriantur istius scripti propugnatores, neminem hactenus autum fuisse scripto publice edito illud impugnare. De la Cheze in vita S. Ludovici, libro xv. pag. 602. Veritablement l'article des exactions de Rome ne se trouve pas en quelques editions; mais c'est qu'on l'en a retranché: Et que Lques gens VEULENT MESME DOUTER AUJOURD'HUI DE TOUTE LA PIECE: quoi que jusques ici personne ne l'ait traitée de douteuse par un ouvrage public. Quasi vero istud in Gallia aut necesse, aut utile, aut tutum sit. Non vidit is scilicet scriptum a D. Richardo Simone librum, De Porigine & du progrès des Revenus Ecclesiastiques, par Jerome a Costa: ubi sic ille, pag. 147. La plus ancienne Pragmatique, que nous ayons, est attribuée à S. Louis. Mais il y a lieu de douter qu'elle soit en effet de lui; quoi qu'il semble que personne ne l'ait revoquée en doute jusqu'à present. Ce qui a fait croire qu'elle étoit de S. Louis, c'est qu'elle est sous le nom d'un nommé Louis; & que la date en est une preuve convaincante, qu'elle ne peut estre d'un autre / ouis, que de Louis IX. Elie de Bordeille Archevesque de Tours, & qui fut fait ensuite Cardinal, a rapporté tous les articles de cette Pragmatique, dans un Ecrit qu'il composa sous Louis XI. contre la Pragmatique Sanstion des François. Il est vrai qu'il resute la Pragmatique de S. Leuis, comme si elle avoit esté effectivement de ce Prince. Mais il semble en avoir douté, n'ayant pas osé dire absolument, qu'elle étoit de lui; mais seulement qu'on LA LUI ATTRIBUOIT. Adscribitur ei fecisse Pragmaticam. Les Auteurs contemporains, & qui ont écrit sa vie, n'en parlent point. Les Papes, qui se sont se fortement opposez à tout ce qu'ils ont cru estre contraire à leurs prétentions, ne se sont point plaints en ce tems-la de cette Pragmatique; quoi qu'elle ruinast entierement leurs interests. Est-il possible, que dans l'Assemblée de Bourges, où l'on fit cette fameuse Pragmatique, l'on n'eust point parlé de la Pragmatique de saint Louis, s'il y en eust eu veritablement une? Il n'y auroit eu rien de plus fort pour autoriser cette Assemblée. Il ne nous paroist rien de plus ancien en faveur de la Pragmatique de S. Louis, que les Remontrances faites par Messeurs du Parlement au Roi Louis XI. Il y a bien de l'apparence, qu'elle a esté supposée environ ce tems-là; parce que l'on savoit, que le Roi Louis XI. n'étant encore que Dauphin, étoit d'intelligence avec la Cour de Rome, pour casser la Pragmatique faite à Bourges. Et Messieurs du Parlement n'oublierent rien de ce qui pouvoit contribuer à maintenir cette Pragmatique. Il y a de plus des termes assez extraordinaires dans la Pragmatique attribuée à saint Louis. Ces mots, Ad perpetuam rei memoriam. Ne clesias novimus. Ecclesiam Græcam & Anglicanam | sont pas du stile des Ordennances. Nous ne voyons

pas aussi que saint Louis ait affecté d'ailleurs de dire, que sa couronne dépendoit de Dieu seul: & cela mesme estoit assez inutile pour les affaires, dont il s'agissoit.

Adjungendus huic etiam est Thomassinus, qui parte II. Operis de Vetere & Nova Ecclesiæ Disciplina, libro 2. cap. xxxIII. n. Iv. Pragmaticam vocat, quæ sancti Ludovici Galliæ Regis nomine circumfertur: additque, viros esse doctissimos, qui ejus sidem labare putent, ob longum de ea scriptorum omnium silentium, non ævo tantum sancti Ludovici, sed duorum admodum post sæculorum. Nec enim, inquit, nisi anno 1461. cæpit Paristensis Senatus ejus meminisse, articulo x11. suæ ad Ludovicum x1. Admonitionis, seu cohortationis. " Item & pour ce qu'au tems de Monsieur S. Louis, " ceux de Rome commencerent a vouloir empescher ,, les élections, Monsieur S. Louis, comme Prince Catholique, zelateur de la Religion Chretienne,

Protecteur, Gardien, & Défenseur des Libertez " des Eglises de son Roïaume, & par bon advis & " conseil fit un Edit & Ordonnance, & entre les autres choses ordonna les élections avoir cours en sondit Royaume, qui avoient eu cours le tems des-" susdit, &c. Ejus Pragmatica postea quoque innovata est memoria in Comitiis Turonensibus, anno 1483. G in appellatione Universitatis anno 1491. Quoquo se modo res habeat, constat in Gestis sanctissimi ejus Regis nibil occurrere, quod possit ansam dedisse ei Pragmaticæ publicandæ, cum nibil umquam ei causæ vel negotii fuerit cum Romano Pontifice, vel cum Curia Romana. Denique ne tum temporis quidem allegata est a quoquam, quando diutina efferbuit dissensio inter Bonifacium viii. Papam & Philippum Pulcrum Regem; quamquam peropportuna tunc quidem fuisset ejus aucto-

## TRACTATUS PACIS



Ractatus Pacis inter Ludovicum IX. & Raimundum Tolosanum, apud Catel, de Comit. Tolosan. pag. 332. fictus est: Incipit, In nomine Sancta & individua Trinitatis: cum Regii nominis charactere. Actum Parisiis, anno Domini 1228. men-

se Aprilis; REGNI vero NOSTRI anno tertio: adstantibus in palatio nostro, quorum nomina supposita sunt & signa. Dapisero nullo. S. Roberti Buticula-rii. S. Bartholomæi Camerarii. S. Matthæi Constabularii. Datum Vacante Cancellaria. Explicit.

At genuinæ sunt litteræ S. Ludovici, ibidem, pag. 338. & aliæ, pag. 339. de Tractatu cum Raimundo, & de homagio ab ipio præstito. In his neque est, In nomine sancta &c. neque adstantibus &c. aut Vacante Cancellaria, aut anno regni nostri tertio; nec Regii nominis characteris, sive monogrammatis, mentio; sed sigilli tantum.

Testamentum Raimundi Comitis Tolosani, ibidem, pag. 379 anni 1240, fictum fallumque est. Incipit; In nomine fanctæ & individua Trinitatis, cum subscriptione & sigillo. Sed genuinum Testamentum ejusdem exstat ibidem, pag. 375. cum sigillis testium, & testimonio Notarii, qui chartam scripsit. Non est ibi ea invocatio. In nomine sanctæ &cc Actum est illud viii. Kal. Octob. anno Domini 1249. suppofititium autem, viiii. Kal. hoc est, pridie: ut credatur instrumentum posterius esse a Testamento diversum. At formam habet unici ac veri Testamenti, fine ulla confirmatione vel tenui mentione prioris.

Ibidem, pag. 380. & sequentibus, usque ad pag. 390. inclusive; multæ sunt chartæ Alphonsi Comitis Pictaviensis & Comitis Tolosani, qui frater fuit S. Ludovici, genuinæ omnes, opinor; nullæ certe

habent hanc invocationis formulam. In nomine sanctæ & individuæ Trimtatis.

Est apud Thomam Rymer, tomo 1. pag. 691. instrumentum Pacis a D. Ludovico compositæ cum Rege Angliæ, eodem anno 1259 quo datum diploma Cartusiense legitur. Ei sigillum ait appensum suisse pariter cera viridi, filis de serico cydonii coloris, rege sedente in solio, dextra lilium gerente, sceptrum sinistra: in circumferentia, LVDOVICVS DEI GRA-TIA REX FRANCORVM. In contrasigillo unicum lilium: an vero illud simplex sit, an Florentinum, ut in Cartusiensi charta, non dicit: ferant judicium qui viderint. Valde veremur ut simplex genuinumque sit. Displicet nobis interim, præter alia multa, sermo Vasconicus, quo scriptus ille Tractatus est: Loois par la grace de Deu Rois de France, &c. Diversus certe a vulgari Gallico illius ævi. Opus esse Anglorum suspicamur sub Carolo vi. ut & chartas, quibus idem cum lilio Florentino sigillum appensum est, illius ejusdem ætatis esse.

Example Condicutio S. Ludovici de libertate Eccle siastica, edita a Baluzio, in libro de Concordia, pag. 128. 2æ. edit. ex authentico (ut ait) quod est in archivo Ecclesiæ Narbonensis; & a Catello supra laudato, pag. 340. ex eodem archivo; & a Du-Cangio, in hist. S. Ludovici, pag. 40. Non habet illa quidem invocationem S. Trinitatis, non mentionem Regii nominis characteris, non Dapiferi, aut Cancellarize vacantis: sed mentio ibi est Ecclesiæ Gallicanæ, & Canonicarum sanctionum. Actum Parisis, anno gratiæ MCCXXVIII. mense Aprilis. Ita Baluzius. Du-Cangius admonet in margine, In alio cod. 1229. At anno Domini scribebatur sub S. Ludovico; non anno gratiæ. Sic apud Catellum; Actum Parisius, anno Domini 1228. mense Julio.

# TEMPLARII.



luco, ubi nunc regio una civitatis est ex amplissimis, cui nomen inde, le Temple. Ibi sedes illi accepisse videntur subannum 1120. Veteris Templi prope Parisios meminit

Matthæus Paris, ad annum 1254. prope finem: ubi Regem Francorum D. Ludovicum 1x.ait dixisse Regi Angliz: Amice, ecce civitas Parisiaca tibi exponitur;

Omen habuere Templarii a Templo | ubinam libet bospitium accipere? Ecce palatium meum in vetere, quod fuit prope Parisios in | medio civitatis, si placet ibidem quiescere, siat voluntas tua: si autem apud vetus templum quod extra civitatem, ubi locus spatiosior est, vel alibi, ubi magis vobis complacuerit, fiat. Et elegit d minus Rex Angliæ pro hospitio vetus templum, quia numerosus ejus erat comitatus. Et in eodem VETERI TEM-PLO ædificia sunt cuidam numeroso exercitui sufficientia ac competentia. . . . Rex igitur Angliæ cum elegillet VETUS TEMPLUM pro bospitio, pracepit ut Zzzz 3

in crastino summo mane omnes domus ejusdem Curia, scilicet veteris templi, pauperibus replerentur reficiendis... Eademque die dominus Rex Franco-rum, sicut praconcesserat, epulabatur cum domino Rege Anglorum apud dictum vetus templum, in ma-

jori Regia Templi.

Vetus Templum profecto non diceretur, sed novum potius, si a Templariis nomen haberet, Vetus Templum dici non potuit, nisi vel quia vetus ibi erat Templum gentilium; nam erant ibi olim silvæ & luci: vel quia præter vetus fuit aliud Templum Militum novum; quemadmodum est Parisiis vetus Castellum, le vieux Chasselet, quia est & novum, le nouveau Chastelet. Atqui non verum posterius, nullum est enim novum Templum Parisiis, aut alibi: Ergo verum prius. Ut vetus Templum Jovi alterive falso numini dicatum ibi suit; sic & vicinum montem a Martis delubro ibi posito Montem Martis appellatum suisse credimus, qui nunc est Montmartre, pro Montmarte.

Ergo a vetere Templarii nomen habent; ut Carmelitæ ab Ecclesia Deiparæ du Charmel in monte S. Genovesæ eis data, similiter Parisiis. Sed hi ab Oriente venisse credi postea voluere; & Templarii e-

tiam aliquando fortassis.

Falsum igitur est, quod Parisius ait ad annum 1118. secutus Guillelmum Tyrium æque sabulatorem; quoniam Templum Demini Hierosolymis mansionem haberent, fratres Militiæ Templi appellatos este; concesso eis habitaculo, inquit Tyrius, libro x11.

cap. vii. a rege Balduino.

Usque ad annum 1127. & Concilium Trecense, novem dumtaxat milites fuisse, idem Tyrius resert. Inde intelliges Templariorum Regulam recentiorem esse, quam vulgo creditur. Constat capitibus LXXII. quot & Regula S. Benedicti, cui multa habet totidem verbis similia. Sic autem inscribitur ante Prologum: Regula pauperum commilitonum Christi Templique Salomonici. Albericus Trium-sontium Ordinis Cisterciensis, haud procul Claravalle, eisdem Militibus Regulam sancti Augustini impositam suisse scribit: unde & in Monastico Anglicano ad Ordinem S. Augustini revocantur. Quid si ergo prior consicta est ad conciliandam sidem vetustatis Regulæ S. Benedicti?

A Templo Domini, quod est Hierosolymis, si nomen haberent, cur Milites Templi simpliciter appellantur? Unicumne illud in orbe nunc Templum Domini est? An illud uni isti κατ ίξοχην, ut olim sub Judæis, etiamnum nomen est? Quid quod Templum Salomonicum numquam est appellatum, ne a Judæis quidem, post excidium illius sub Sedecia, sed

tantummodo Domus secunda? Unde ergo illi id nomen; cum neque a Græcis ethnicis, a quibus est illud primo restitutum, post excidium Domus secundæ a Tito, neque a Christianis, postquam illud ab Arabibus receperunt, habere potuerit? Porticum Salomonis legimus in Actis? Templum Salomonis nusquam in libris Novi Testamenti legimus.

Sic Ordo Templi appellatus a litu est, ut Ordo Præmonstratensis, & alii multi etiam Parisiis; ut Ordo S. Victoris, sæculo xIII. ab Ecclesia S. Victoris, tunc' prope Parisios, Ordo Maturinorum ab Ecclesia

S. Maturini in civitate.

Antiquitez de Paris, pag. 631. Les Templiers 🖫 furent logez à Paris, au lieu qui retient le nom du Temple. Et combien que l'année ne se puisse au vrai exprimer, toutefois il se trouve titre de l'an 1211. pas-se audit Temple par Holdomus Grand Maistre & ses Confreres Templiers, touchant une maison baillée par eux à cens & rentes. Et est tel: " Ego frater, Holdomus, domus Templi Par. Præceptor hu-" milis, & fratres ejusdem loci: Notum facimus præsentibus pariter & futuris, quod concessimus Hospitalariæ sanctæ Opportunæ Par. quamdam domum sitam in vico novo juxta domum defuncti " Simonis Franque, pacifice & quiete in perpetuum " possidendam, pro sex solidis Par. de cremento census. &c. Actum anno Domini Mcc undecimo. mense Novembris. In transactione cum Philippo III. 1279. appellantur Fratres Domus Militia Templi Parisiensis. Ubicumque essent Domus Templariorum, cæ Domus Militiæ Templi dicebantur, numquam tamen in Actis Chartisve finceris addebatur Sa-Iomonici. Scriptoribus historicis tantum libuit appellationis causam infigniorem fingere; quibus minime congruere videretur, Milites Christi a Templo Jovis nomen habere.

In Marca Hispanica, pag. 1291. sunt litteræ Raymundi Comitis Barcinonensis, de novo ordine militari constituto a se anno 1143. ad exemplum Militiæ Templi Salomonis in Jerusalem, in subjectione & obedientia illius: acquiescente Roberto magnæ excellentiæ Magistro Hierosolymitanæ militiæ & fratribus Templi. In illis litteris describuntur bona, quæ illis adtribuuntur: donatione fatta in manu domni Ebrardi Magistri Galliæ, & Petri de Rovera Magistri Provinciæ: cum triginta sere subscriptionibus ac sigillis: cum consirmatione Ildesonsi regis Aragoniæ, æra 1200. hoc est, anno 1162. At nunc quidem sabricatæ eæ litteræ nobis videntur sæculo xiv. ab his qui Templario rum quæ bona suissent, voluere diplomatibus princie

pum comprobari.

# CARMELITÆ.



Omen Carmelitis primum factum est ab Ecclesia, quæ eis anno circiter 1290. concessa est Parisiis, ut ibi divinum Officium peragerent; & prius dicebatur Ecclesia B. Mariæ de Carpino, Nostre Dame du Carme, sive du Charme. Unde tunc sunt ipsi appellati Religiosi

Mendicantes Ecclesia B. Maria de Carpino; Gallice, les Religieux Mendians de l'Eglise de N. Dame du Carme. Id docent littera patentes Johannis Regis Francorum, data anno 1363. qua recitantur in Tractatu De la Police, 2. tomo pag. 1264. Lettres Patentes registrées au Chastelet, livre rouge vieux, sol. 27. année 1363. le Mecredi seize d'Aoust. Jehan par la grace de Dieu Roi de France. Scavoir faisons à tous

presens & à venir, Que comme à la requeste de nostre tres-chere fille l'Université de Paris, des Colleges des bostels de Navarre & de Laon, des RELIGIEUX MENDIANS DE L'EGLISE DE NOSTRE DA-ME DU CARME, & de aucuns autres singuliers, tous demeurans & babitans en la rue sainte Geneviève à Paris. Hoc est dicere, cum prius Religiosi Mendicantes tantum nuncuparentur, nomen eos deinde accepisse ab Ecclesia, quæ est eis tradita. Erat eo in loco crebra carpinus; inde ei facello nomen. Joannes Nicot in Dictionario Gallico: CARME, Francis Charme; une sorte d'arbre qu'on appelle CARME, Carpinus. Plinio est carpinus, libro xvii. pag. 398. in Notis ibidem, Charme. Inde ei Ecclesiæ nomen vetus, l'Eglise de Nostre Dame du Carme: quemadmodum Ecclesia ei vicina appellata est, hodieque retiner

nomen S. Nicolai de Cardineto, l'Eglise de S. Nicolas du Chardonnet, ab agro in quo ædificata est, prius carduis consito, quos Galli vocant, des chardens. Sic aliæ Parisiis ædes fuere Deïparæ, a loco ubi essent ex, cognominatx: Nostre-Dame du Bois, Nostre-Dame des Prez, Nostre-Dame des Champs lez Paris. Ab Ecclesia igitur B. Mariæ de Carpino, du Carme, sub Joanne Rege appellati sunt Monachi isti, les Religieux Mendians de l'Eglise de Nostre-Dame du Carme; sicut presbyteros Ecclesiæ S. Nicolai de Carduis, appellamus hodieque, les Prestres de S. Nicolas du Chardonnet. Ut Dominicani, Prædicatores; Franciscani, Minores; sic isti simpliciter Religiosi Mendicantes nuncupati sunt, cognomine alio quopiam addito ex loco quem insiderent; deinde ab Ecclesia ista, quam diximus, sibi concessa, Religiosi Mendicantes Ecclesiæ B. Mariæ de Carpino, les Religieux Mendians de l'Eglise de N. Dame du Carme. Nam cur non simpliciter appellantur Fratres Carmelitæ, ut Fratres Minores, & Fratres Prædicatores? cur non cam statim appellationem habent, si

Cum primum illi venere Parisios, ibi primum mansere, ubi nunc sunt Celestini, extra portam Urbis longissime. Barrati Gallico vocabulo tunc appellabantur, les Barrez, ut constat, ob vestem distinctam tæniis diversi coloris: unde ab eorum ædibus, porta qua iter ad eos erat, appellata Parisiis est, la porte des Barrez: postea Porta Beguinarum, ubi nunc est Monasterium dictum Ave Maria. At iidem postea, quoniam facti essent accolæ Capellæ B. Virginis, pallium album acceperunt, quod exinde servarunt, cum veste cineracea.

Barratorum istorum mentio est in authentico instrumento Caroli V. Regis Francorum, anno 1369. (Antiquitez de Paris, pag. 580.) ubi Celestinos vo-cat Religiosos Priorem & Conventum Monasterii Celestinorum, Ordinis S. Benedicti, per nos in loco DE BARRATIS nuncupato, prope nostram Domum seu Hospitium, juxta sanctum Paulum Parisius fundatos. Et pag. 578. in Camera Computorum Parisiensi, Celestini sic profitentur anno 1420. Nota que la premiere fondation de ceans a esté faite par seu Jacques Marcel, lequel acheta ce lieu des Carmes en l'an 1318. le Mesredi après l'Annonciation de nelles Jelus Ch faite à la benoiste Vierge Marie, qui est la feste de ceans. Dedicata fuit scilicet Ecclesia Celestinorum sub titulo Annunciationis B. Mariæ a Guillelmo de Meloduno, archiepiscopo Senonensi, die 15. Septembris, anno 1370. (Paris ancien & nouveau, tom. 1. pag. 427.) Non alio igitur nomine Carmelitze noti fuere Parisiis, quam Barratorum, usque ad annum circiter 1290. cum sedes mutarunt, data eis Capella B. Mariæ de Carpino.

Antiq. de Paris, pag. 261. Aux Celestins, il reste encore une petite Chapelle, qui étoit (comme l'on dit) la premiere Eglise des Carmes. Et pag. 263. Quant à la seconde habitation des Carmes Au Mont sainte Geneviève, la premiere Eglise étoit la Chapelle de N. Dame: joignant laquelle depuis ils bastirent la grande Eglise, des deniers que leur donna Madame Jeanne, semme de désunt Roi de France & de Navarre Philippus V. dit le Long, par son Testament sait en 1349. Atqui illa obiit anno 1329 die 21. Januarii, hoc est, more nostro, anno 1330 Et in Testamento ejus nulla mentio Carmelitarum est, sed solummodo Fratrum Minorum, apud quos voluit sepeliri. Fortassis Carmelitæ credi voluere a Regina fundatam Ecclesiam suam esse, quoniam a Rege non esset, ut Celestinorum.

Ut ut est, qui prius Barrati dicebantur, ii accepto albo pallio caverunt, ne Albi Mantelli, les Blancs Manteaux appellarentur; eo quod isto jam nomine ab eo pallii colore alii Servi Beata Virginis, pariter Mendicantes, nuncupati suerant, sed Urbe ejecti an-

no 1298. Unde etiam nunc ei loco nomen perseverat, quamvis a Monachis nigris incolitur. Quoniam igitur visa est eis ridicula appellatio Barratorum, dici primum maluere ex eo loco, hoc est, ex Capella B. Mariæ de Carpino apud Parisios, les Religieux du Carme de Paris. Sic enim a loco Cartusiæ dicti sunt Cartusiani, Præmonstratensesa Præmonstrato, Theanini ab urbe Teate, Maturini ab Ecclesia S. Maturini, Antoniani ab Ecclesia S. Antonii, Picpuciani ab Ecclesia B. Mariæ de Picpucio, les Religieux de Picpuce, quemadmodum isti primum, les Religieux du Carme de Paris.

Histoire de Chastillon, parte 2. preuves, pag. 72. Testament de Jeanne de Chastillon, Comtesse de Blois, sait l'an 1291. cujus initium est. En nom dou Pere 6 dou Fil 6 dou saint Esprit, amen. Pag. 77. circa med. Item as Freres Dou Quarme de Paris, xxx. l. pour leur necessité: & c.s. pour pitance: & leur requerra Messe 6 oraisons pour l'ame de moi. Anno 1291. die Dominico, sesto S. Juliani, hoc est, anno 1292. more nostro, die 27. Januarii. Jam transmigrarant Religiosi Barrati in Capellam sive Ædem B. Mariæ de Carpino, quamvis priores suas ædes non vendiderint Celestinis, nisi anno 1318.

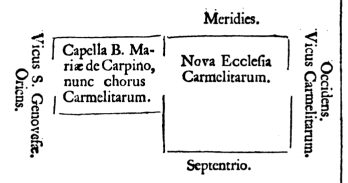
Testament de Clemence de Hongrie Reine de France, seconde semme de Louis Hutin, 1328. (Memoires pour servir à l'histoire de Dauphiné:) quod incipit, En non de la sainte Trinité, du Pere, du Fils, & du S. Esprit. Pag. 237. Item au Couvent des Freres Mineurs de Paris, 40. livres Pariss. Item au Couvent des Freres saint Augustin de Paris, 20. livres Pariss. Item au Couvent de Paris, 10. livres Pariss. Item au Couvent de S. Materin de Paris, 10. livres Pariss. Item au Couvent S. Guillaume de Paris, 10. livres Pariss.

In Testamento Petri Alenconiensis Comitis, silii S. Ludovici, apud Du-Cangium, pag. 181. anno 1282. cum omnia fere Monasteria nominentur, tam virorum, quam mulierum, quæ non modo Parisiis, sed quæ in ipso fere regno Franciæ tunc suere, ne semel quidem Carmeliæ nominantur; nisi sorte continentur generali nomine aliorum Monachorum, qui non expresse appellantur, quia sunt in suo cœnobio pauciores quam septem. Neque eriam in Testamento Johanne Regimæ Franciæ & Navarræ, anno 1305. tomo IV. hist. Universit. Paris. pag. 74. cum alii tamen Parisiorum Religiosi appellentur: nisi sorte comprehenduntur hac generali clausula; Aux autres poures Religions de Paris . . . . qui ne sont pas ici en c'est testament nommez, 2000. l. Unde apparet nondum eos tunc Parisiis tenuisse Capellam B. Virginis de Carpineto, Nostre Dame du Carme, ou du Carmel.

Cum sit autem illa ædes B. Mariæ de Carpino vel Carpineto, ad radicem fere Montis S. Genovefæ, quem etiamnum Carmelitæ infident; & hoc Carpinetum Parisini propterea vocarent le Carme du Mont, ou le Carmel du Mont; quemadmodum in Latio Monte di Segni, ubi altius assurgit, Monte di Carpineto, a carpinis vocant: inde isti non Religiosi de Carpineto Montis, du Carme ou du Carmel du Mont dici voluere; sed permutato vocum ordine, les Religieux du Mont Carmel. Hæc origo tot fabularum est, quæ orbi Christiano risum movent. Quemadmodum in Bulla Bonifacii viii. Religiosi, quos nuncupatos fuisse Parisiis diximus Blancs manteaux, appellantur servi B. Mariæ de Monte Viridi: sic isti ab Ede sacra, quam anno circiter 1290. incoluere, no statim quidem, nisi extra Parisios; at Parisiis, ubi argui facile possent, ostensa veræ appellationis causa, longe postea dici voluere Fratres Beatæ Mariæ de Monte Carmelo. Sicut Moniales olim dictæ de Porresio nomen illud mutarunt in Portum Regium, Port-Royal des Champs: ita Carmelitæ Capellam B. Mariæ de Carpino sibi concessam, mutato & amplisi-

cato nomine appellarunt Capella B. Mariæ de Monte Carmelo; la Chapelle de Nostre Dame du Mont-Carmel.

Stabat adhuc anno 1363. Capella ea sive Ecclesia, quæ hodie pro choro est: sed nova ei postea Ædes apposita est; ad latus prioris occiduum & boreale. Nam Ecclesia, quæ memoratur in Edicto Joannis Regis, patens erat ad vicum S. Genovesæ, nunc ex ca parte occlusa. Nova autem Ecclesia patens nunc est, ex vico, qui nunc Carmelitarum exinde nomen habet. Quamobrem post illum annum fabula est de monte Carmelo; aut certe tunc nondum suit vel audita Parissis, vel recepta.



Breviarium illi deinde & Missale sumserunt juxta usum (ut credi volunt) Congregationis Canonicotum Regularium Dominici Sepulcri: sed haud dubie non ante quam venit illis in mentem comminisci, se ex Oriente venisse, & inde Carmelitas appellandos esse: quæ illis incidere cogitatio non potuit prius, quam in eam ædem Beatæ Miriæ du Carme, sive du Carmel, transmigrarent, aut certe transmigrare constituissent. Nam si ab Oriente venerunt, cur Religiossi Mendicantes hie statim sucre? In Oriente certe nulli sunt Ordines Mendicantes. Si inde venerunt, cur non suum nomen inde secum advexerunt? Si se tunc Carmelitas dixissent, Carmelitæ jam tunc statim, ut nunc, audissent.

Antiquitez de Paris, pag. 266. In Ecclesia Carmelitarum legitur in tabella, quæ hominem nudum exhibet, assectum multa honoraria, hæc inscriptio: Hæc est repræsentatio omendæ bonorabilis, quam fecit Richardus de Metz, cliens in Castello Parisus, ex ordinatione & per arrestum Curiæ Parlamenti, buic Ecclesia, priorique, & toti Conventui ejusdem, die Dominica, bora Primæ, xix. die mensis Maii, anno Domini 1387. Res eadem etiam Gallice ibi sic narratur: A l'Eglise, & aux Religieux, Prieur & Convent de ceans. Carmelitarum ibi nondum nomen apparet.

Ex allato Joannis Regis edicto, quod est anni 1363. colligitur diploma, quod dicitur Philippi V. cognominati Longi, anno 1317. in quo dicuntur Religiosi viri, fratres Ordinis Bestæ Mariæ de Carmelo, in libro jam laudato, Antiquitez de Paris. pag. 262. esse supposititium. Nam cur longe aliter Joannes Rex tanto postea appellaret, Religiosos Mendicantes Ecclesia Beata Maria de Carpino, si jam audirent Ordinis de Carmelo? Cur nulla illic mentio est Ecclesiæ sive Capellæ, ad quam translati fuerant, & unde nomen etiam Beatæ Mariæ in suis titulis posuisse eos, ex quo ibi sunt collocati, constat ex Joannis Regis edicto, aliisque a nobis proxime allatis testimoniis? Commemorat enim Philippus Rex folummodo domum nostram, hoc est, (ut quidem loquens inducitur,) quam coëmerat a clerico quodam suo quam ait dare se Carmelitis, ut commodius habitarent; & ob commoditatem scholarum. Ficta plane causa; cui similem vidimus in Charta Cartusien-

Sed cur saltem non indicatur in ea Philippi v. Charta, Ecclesia, cui domus hæc illis (ut credi volunt) a Rege donata adjacebat; aut quis hanc eis Ecclesiam dederit; in qua officium divinum & rem sacram peragerent; nisi quia veriti sunt chartæ istius artissees, ne si vel leviter id indicaretur, legentes agnoscerent, inde ipsos suum, sed recens, neque ex Carmelo, nomen accepisse? Nulla est enim Parisiis Ecclesia B. Mariæ, præter majorem Basilicam, quæ non habeat a loco, ut diximus, aliquod cognomen. Si Ecclesie simile nomen, la Chapelle Nostre-Dame du Carme, in co diplomate legeretur, legentes agnoscerent, aut saltem inquirerent unde ei istud cognomen esset. Ita primam Carmelitici nominis originem discerent. Idcirco penitus illius Ecclesiæ mentio in isto Philippi Longi diplomate est prætermissa. Cur præterea dies non apponitur huic ejusdem Regis diplomati? & unde tunc Rex apud Montem Argi? Est in Tabula Chronologica Edictorum Regiorum Philippus Longus, a Livry en Aulnis, 17. Julii, 1317. Vernoni in Normannia, 26. Decembris, 1317. Quo die igitur mensis ejusdem leucis inde fere quinquaginca apud Montem Argi?

Adde quod vulgo dicunt in Franciam se adductos suisse a S. Ludovico, anno 1254 & ubi nunc sunt Celestini, ab eo collocatos. Ergone S. Ludovicus dedit eis mansionem pauperrimam? sic enim appellatur in isto Philippi ipsius pronepotis diplomate. Qui tamen dicit se progenitorum suorum munisicentiam imitari. Certe extra Urbis Parisiorum muros & inagris locus suit, ubi primum habitarunt, quasi extra Urbem projecti, eo tempore Religiosi Mendicantes.

Præterea, quod ibi dicunt, se annis pluribus jam elapsis biemali tempore a supervenientibus immensis aquarum eluvionibus suisse oppresso, incredibile est. Perraræ sunt istæ immensæeluviones aquarum, quæ usque ad ædes perveniant Cælestinorum: neque ca causa obstitit, quominus magnisicentissime ibi exstructa & Domus & Ecclesia sit. Altera causa domicilis mutandi ibi affertur, ut sint vicini studi s & scholis, in quisus potum sapientiæ baurire valeant. Quasi vero tunc scholas frequentare vellent, nec possent domi & apud se vacare studiis.

Adde, quod majus est, pugnare maniseste hanc Philippi Regis Chartam cum Testamento Johannæ de Chastillon, superius allato. Nam ex illo constat jam ante annum 1291. transmigrasse Mendicantes Barratos in Domum adjacentem Ecclesiæ Beatæ Mariæ de Carpino, dou Quarme: in Charta vero Philippi regis dicuntur illi adhuc anno 1317. H A BITARE pauperrimam mansionem extra portam Beguinarum, ac propterea obtinuisse a Rege domum, quam nunc incolunt. Nam vidit haud dubie illud Testamentum falsarius, Regiæ chartæ artisex, quisquis est ille.

Ljusdem formæ & fabricæ est aliud instrumentum, quod ibidem, pag. 262. laudatur, datum anno 1262. Et tertium, ibidem, pag. 263. in quo appellatur Prior & Carmelitæ Parisienses, datum anno 1319 & aliud demum anni 1265. in quo Prior fratrum Ordinis Beatæ Mariæ de Monte Carmeli Parisius commorantium dicitur in Historia Ecclesiæ Parisiensis, tomo 2. pag. 458. ex Chartulariis duobus Archiepiscopalibus; ubi veniam petere ab Episcopo Carmelitæ dicuntur. In primo ex his instrumento, præter alia, barbaries stili maxima est assectata, & satis ibi inutiliter mentio fit lapidum & columnarum, quas fibi ad novam Ecclesiam construendam Carmelitæredervarent ex mansione prima, quam divenderant. Ficta omnia, ut prius existimentur Carmelitæ vocati, quam ad Ecclesiam Beatæ Mariæ de Carpino transmigrarent.

Testamentum S. Ludovici, anno 1269. mense Februario, apud Du-Cangium, pag. 402. in ima pagina habet, Fratribus de Monte Carmeli, xx. libr. Sed illud esse supposititium jam superius diximus. Latine Ludovicus 1x. non scriberet Testamentum, sed Gallice, ut filius ejus Petrus Alenconiensis. Et Gallice.

scripta sunt monita ipsius filio suo, si tamen & ipsa vere illius sunt. Fortassis ad exemplum testamenti Petri Alenconiensis sictum istud est, ne neglecti a Divo Ludovico Carmelitæ crederentur, quos Petrus filius in suo Testamento omiserat anno 1282. In Testamento Petri Comitis Sabaudiæ, anno 1 268. apud Guichenon, tom. 2. pag. 75. nihil donatur Carmelitis; tametsi nullus aliorum Ordinum immunis

præteritur.

Concilium Lugdunense II. anni 1274. can. xxIII. Ordines Mendicantium abolet post Concilium Lateranense sub Innocentio III. institutos, præter quatuor. De his ita ibi: Personis quoque ipsorum Ordinum (quos abolet hoc decreto) omnino interdicimus, quead extraneos, prædicationis & confessionis officium, aut etiam sepulturam. Sane ad Prædicatorum & Minorum Ordines, quos evidens ex eis utilitas Ecclesia universali proveniens perhibet approbatos, præsentem non patiuntur Constitutionem extendi. Ceterum Carmelitarum & Eremitarum sancti Augustini Ordines, quorum institutio dictum Concilium generale præcessit, in suo statu manere concedimus, donec de ipsis fuerit aliter ordinatum. Confictus haud dubie hic canon est ab aliquo cujus interest: conficti etiam sunt ceteri; & ab impia quidem factione primus, De summa Trinitate. Non diceret certe Sedes Apostolica, evidentem Ecclesiæ universali provenientem utilitatem perbibere Ordinem aliquem approbatum. Nulla auctoritas Ordinem potest perhibere approbatum, præter summi Pontificis voluntatem, aut scripto traditam, aut verbo prolatam. Quin etiam videtur voluisse vel optasse hujus Canonis artifex, ut aliter aliquando ordinaretur a sancta Sede de Carmelitis & Augustinianis; hoc est, ut ipsis quoque interdiceretur prædicationis officio & munere excipiendi Confessiones externorum; servato Minoribus tantummodo & Prædicatoribus eo privilegio.

Parissis, anno 1394. nondum sunt ausi Carmelina dicere, de Monte Carmeli, ne riderentur a plebe; cujus animis adhuc recens atque ipsis expositus oculis erat aspectus Carpineti. Tantum ibi dixere ea etiam ætate, Prior de Carmelo, & Ordo de Carmelo, quoniam vernacule diceretur, le Prieur du Carmel, l'Ordre du Carmel. Sed eo nomine plebs Carpinetum intelligebat, & ex Gallico Currol Cours arbitrabatur esse Carmelum, facilius intelligentiæ causa. Vide

Tomum vii. Conc. pag. 1917.

Nondum fuisse eum Ordinem a Sede Apostolica approbatum, ac proinde adhuc recentem fuisse anno 1287. vide ibidem, pag. 1080. D. Fleury, tom. xix. hist. Eccles. pag. 82. Telle est en substance la Constitution de Benoist XI. (anno 1304.) où l'on peut remarquer, comme dans celle de Boniface, qu'il n'est parlé que des Freres Prescheurs & des Mineurs; parce que les autres Ordres Mandians n'étoient pas encore fort ce-

Non hic refrico id quod Cardinalis Baronius ad annum 444. num. xv11. de Carmelitismo Cyrilli Alexandrini prodidit: Sicut bæc leviter effinguntur, ita & facile refelluntur. Flagrans quidem cupido nobilitatis avitæ cogit interdum bomines delirare. Non equidem talia objicere velim religiosis viris, quos ego plurimum diligo. Sed ignoscendum mihi, si mendacia persequor, & scripta scrutor, quæ supposititia funt; siquidem sub Deo teste & judice profiteor; nulla me ejusmodi mendacia persequi, quam quæ vel per se Deo bellum indicunt, & sanctissimæ religioni Catholicæ, vel malitia artificum ita cum illis funt connexa, ut de horum quoque sinceritate ferri judicium oporteat: ne si corum falsitas prætereatur filentio, illis etiam, quæ religionem aliqua ex parte convellunt, & supposititia sunt, concilient si-

Ex antedictis interim, aliisque argumentis innumeris, que luce clarius demonstrant esse numerum

scriptorum supposititiorum prope innumerum; ausim affirmare, ubicumque hic Ordo nomen habet Beatze Marize de Monte Carmeli, ante annum 1300.

esse ea scripta supposititia & consicta.

Quid igitur fiet Simoni Stoch, qui oblisse Burdegalæ ponitur, anno 1254? Excogitatum aio id nomen, fictumque ex Hebræo. Nec refert quod Simonem Carmelitæ colunt die xv1. Maii, approbante facra Rituum Congregatione officia corum propria. Illusum haud dubie est sacræ Congregationi a Carmelitis afferentibus se abaliquot sæculis hunc sanctum ex traditione colere. Nam quis eum Pontifex retulit in numerum Beatorum? Justi tamen iidem funt consulto & caute, nihil ut proprium de eò recitarent; permissi tantum officium recitare de communi.

Viderint ii tamen, in quorum manus post obitum meum hoc scriptum incidet, ne illud divulgent. Mihi enim certum constitutumque est, soli mihi illud servare, dum vixero, aut perpaucis certe amicis impertire. Novi Deo propitio, alios= que sic instituere consuevi, parendum diligentissime sanctæ Sedi Apostolicæ, & Christi Vicario sic jubenti: (Innocentio XII. die 20. Novemb. 1698.) Super præfats quastione de primava institutione ac suscessione Ordinis supradicti a prophetis Elia & Elisao, perpetuum silentium tenore præsentium imponimus: illudque a defensoribus utriusque sententiæ, nec non ab omnibus & quibuscumque aliis. . . . tam in scriptis, dissertationibus, libris in posterum typis edendis, quam in publicis disputationibus ac thesibus, sub excommunicationis lata sententia pona per contra facientes ipso facto incurrenda, perpetuo servandum esse decernimus. Sed neque hoc scripto, etiamsi typis edatur, potest fortassis videri Pontificia justio violari; postunt ab Elia & Elisæo originem deducere fortassis videri. qui in Occidente noti non fuerint sub nomine Carmelitarum, nisi occasione Capellæ Beatæ Mariæ de Carpineto, de qua diximus. Judicent periti ac Deum timentes.

Longa est historia de controversia Fratrum Prædicatorum cum Universitate Parisiensi, tomo xvII. D. Fleury. Clauditur Instrumento Universitatis, quod recitat pag. 633 en Historia Universitatis Farinensis du Boulai, pag. 359. quo dicuntur Ja-cobini ultimo loco cessuri post Carmelitas, Augustinianos, & alios Monachos, anno 1260. ante Pascha. Atqui tunc certe non erant Carmelitæ, ut de aliis sileam. Nec advenisse Parissos ipsi se dicunt ante annum 1354. necdum anno 1317. po-tum sapientiæ ex studiis & scholis bauserant, si sides habenda chartæ Philippi v. superius allatæ. Instrumenta adeo pugnantia inter se quis conciliet: D. Fleury, pag. 634. laudat epistolam Caroli Pul-cri, anno 1322. de Carmelitis.

Hanc edi curavere Carmelitæ anno 1654. hoc tenore: Carolus Dei gratia ' Francorum & Navarra Rex. Dilectis nostris Priori & Conventui Ordinis Beatæ Mariæ de Monte Carmeli Parisiensis, Salutem. Religionis honestas, vitæ puritas, morum decor, ac 3 litterarum scientia, aliaque probitatis merita, que vos gratos reddunt, laudabiles & acceptos, nos inducunt, ut vos quos ad boc dignos agnoscimus, quosque 4 Confessor Domini gloriosus Beatus Ludevicus Rex quondam & Francia, proavus noster de partibus transmarinis, dum ibidem 1 bella gereret passionis Dominica, ad partes Gallicanas, ut pote zelo summa devotionis accensus, ? adduxit, favore specialis benevolentiæ prosequamur. Ut igitur affectum nostrum evidentius agnoscatis, & nostram vobis sensiatis benevolentiam fructuosam, vos & successores vestros dicti Ordinis, qui pro tempere fuerint Paristis residentes, in Capellanos speciales & servitores perpetuos Capella nostra Regalis Parisiensis, in festo Inventionis sancta Crucis gratiose recipimus; vobis favorabiliter concedentes, ut Azzzz

ex nunc in posterum quolibet anno in vigilia dicti festi primas vesseras, die vero sequenti tam prædicationis quam Horarum & Missa, ac omnibus aliis solemne servitium per vos solos possit & debeat solemniter celebrari. Mandantes '• Thefaurario, Canonicis, & aliis servitori us nostræ Capellæ prædictæ, qui nunc sunt, & qui pro tempore fuerint, us ad pramissa servitia vos solos recipiant, loco, diebus, & boris prædictis ut pramittitur facienda. Pro quibus quidem faciendis servitiis, cuilibet fratrum prædictorum tunc Parisiiis existentium viginti septem denarios Paristenses pro pittantia, videlicet pro primis vesperis novem denarios; & pro Missa & Horis decem & octo denarios, pietatis intuitu concedimus & donamus. Dantes dilectis & fidelibus Thesaurariis nostris Parisiensibus modernis, & qui pro tempore fuerint, tenore præsentium in mandatis, ut Christi dictis fratribus prædictum pittantiam modu præscripto annis singulis sine difficultate qualibet & alterius exspectatione mandati persolvant. In testimonium vero præm: [forum præsentes litteras vobis concedimu:, sigillo nostro communitas. Datum Parisiis, die ultima Septembris, anno Domini millesimo trecentesimo vizesimo secundo. Et au reply en bas: Per dominum Regem. ad relationem D. Andrea, D. Veth. Et seelle du grand seau de cire verte, sur lac de soye rouge &

1. Debuit scribi, præsertim a Rege, Rex Francia, ut a Ludovico X. quoniam sequitur, & Navarra: neque enim idem valet, ut jam diximus;

Rex Franciæ, ac Rex Francorum.

- 2. Æquivoca oratio de industria posita, ad Parisienses fallendos. Nam Beata Maria de Monte est Gallice: Nostre Dame du Mont: & certe in Monte sancta Genovesa est ea Capella. Deinde Carmeli Parissess, Parisinis est aut potius videri id esse, quod vernacule dicebant le Carmel, sive cum adjecto loci nomine, le Carmel de Paris: quod erat verum nomen; sed Latine dicebant, Carpineti Parisiensis. Alioqui Carmelus Parisiensis insulte diceretur; cum is locus, ubi est Capella, nullam habeat certe cum Carmeli montis essigie, qui est in Syria, similitudinem. Itaque paulatim plebibus illuserunt; & se initio quidem dixerunt, ut sub Philippo Valesso, in Testamento Clementia Regina Francia, anno 1328. les Freres du Carmel de Paris, ut superius dictument. Nunc audaciores facti dicunt, de monte Carmelo; nec addunt deinde adjectivum Parisiensi, aliudve simile.
- 3. At vix erant tune noti; nec ad studia litterarum capessenda destinati, sed ad eremum colendam.
- 4. Stilus monachalis, ex hymno. Ifte Confessor Domini.
- 5. Numquam ipse se dixit, Regem Franciæ, opinor, sed Francorum.
- 6. Immo, fortassis de Provincia, secuti Margaretam conjugem S. Ludovici.

7 Quid est, bella gerere Dominica Passionis?
8. Rex diceret, in Regnum suum: nam Galliæ
vix tertiam partem D. Ludovicus obtinuit.

9. Cur ergo, qui eos adduxit zelo pietatis accenfus D. Ludovicus, cosdem in pauperrima mansione collocavit, ut superius ipsos conqueri vidimus?

- 10. At mandari similiter istud oportuit Canonicis sanctæ Capellæ; aut eo ipso, si mandatum istud ipsis non est, supposititia censeri debet hæc concessio. Idem dicendum de Thesaurariis Parisiensibus; quibus id certe præcipi speciatim oportuit.
- 11. Christi frairibus, dictum insolite saltem.
- 12. Non adnotat opifex annum regni, ut fieri cœpit sub Carolo V. rege, hoc est, anno 1364. Quamobrem concinnatam fuisse hanc fraudem suspicari licet sub Joanne Rege; sigillo Caroli 1v. sive

Pulcri munitam, quod fuerit furto sublatum.

Testament de Marie de Craon, de l'an 1317. dont j'ay l'original, qui m'a esté donné par l'obligeant M. d'Herouval, inquit D. Ménage, bistoire de Salk, pag. 379. En nom dou Pere & dou Fils & dou S. Esperit. Amen. Nous Marie de Craon, Dame de Poëncé... pour faire nostre obseque emprés nostre obit... aux freres Menours d'Angiers... 50 livres... aux freres Preschours d'Angiers, 30 livres... Item nous lessons aux freres dou Kerme, & aux Augustins d'Angiers, a chascan Convent, cent sols... Donné le Vendredy devant Pasques stouries, l'an de grace mil trois cents & deiz & sept. Non aliud hic quoque nomen habent, quam Fratrum a Carpino, quoniam a mansione Parisiensi juxtaædiculam B. Ma-

riæ ita cognominatam illud acceperunt.

Testamentum Joannis II. Ducis Britanniæ, in Probationibus Historize Britan. pag. 446. En nom dou Pere & dou fil & dou saint Esprit. Je Jeban Duc de Bretagne. . . . pag. 447. Comme je ay fondé la me-fon de Nostre L'ame des Carmes de Ploarmel en l'bonneur de DIEU e de sa sainte Mere. . . . Pag. 4,8. la chere compagne Biantrix, dont 3 DEX ait l'ame... as freres Meneurs de Vannes 60. livres: a noz freres de Nostre Dame Dou CARME de Ploarmel, 200. livres. . . . au Chapitre general des freres Prescheurs, 40. livres. Au + Chapitre general des freres de Nostre Dame DOU CARME, 20. livres. . . . As freres de Chartrouse de lez Paris, dix livres. . . As freres de Nostre Dame DOU CARME d'Angiers, 10. livres. . . . Pag. 450. le Prieur de Nostre Dame, DOU CARME de Ploarmel. . . . Pag. 451. Et re-quier e prie mon cher Pere espirituel ? P Apostole de Rome. . . . As frere de Nostre Dame Dou CARME de Ploarmel en a leur Monstier. . . . . Donné e fait ou mois de Septembre en Pan de grace 1302. Erutum e Castro Nannetensi, ex Armario N. capsa notata C. ob res Carmelizarum fortassis: quorum causa videtur fictum istud esse testamentum: scilicet ut jam tum Carmes appellati credantur fuisse, hoc est, ante annos sedecim, quam in ædes adjacentes Ecclesiæ Desparæ de Carpineto Parisiis transmigrarent: At 1° scriberet æms illa, dou Filz & dou saint Esperit: 2° in scribendo sibi constaret; nec modo, des Carmes, quod est manifeste recens, & alia fortassis manu, quam prima; modo Dou Carme exhiberet. 3°. Dei nomen redderet eodem modo, non triplici, Dez, Deu, Dieu. 5°. Ex Testamento Joannæ Reginæ Franciæ & Navarræ, superius allato, apparet cos tam paucos fuisse anno 1305, ut Capitulum Generale, quemadmodum Dominicani, quibus hic de industria junguntur, cogere non potuerint. 50. Puerilis illa est contestatio summi Pontificis; præterquam quod non Apostolicus Romæ, sed Domnus vel Pater Apoltolicus perhonorifice appellabatur. Cur denique locus non notatur, ubi scriptum testamentum est?

Ejusdem haud dubie officinæ est alterum Testamentum Joannis III. vel potius codicillus; (ut vocant) ibidem pag. 479. erutus ex eodem castro, ubi jacet inter chartas non recensitas, nec dignas certe plerasque quæ recenseantur; pieces non inventoriées: Item nous donnons & laissons au Prieur & ez freres de Nostre Dame Dou CARME une chapelie fournie, en outre une autre que leur avons autresois donnée en nostre testament. Seellé le 29. Avril l'an 1341. Fictum utrumque scriptum est, ut existimetur dictum imperite suisse co ævo Dou Carme pro de Carmelo: nam & ideo in priore pro Dou Carme scriptum est des

Carmes.

ECCLE-

# ECCLESIA GALLICANA.



Eclesia Gallicana appellari certe temporibus Divi Ludovici non potuit, cum angustis admodum fini-bus regnum circumscriberetur: sed cum citissime tempore Philippi Pulcri turbulentissimo. Nam Divo Ludovico certe quam multæ Gal-

liarum provinciæ non fuere subjectæ! Campania, Burgundia, Lugdunum, Delphinatus, Provincia, Languedocii & Aquitaniæ pars magna, & Britannia. Quo igitur tunc jure diceretur Ecclesia Galli-

Tamen Gallicanam Ecclesiam appellat multo antea sub Ludovico Grosso, cum longe angustius esset regnum Francorum, Anacletus pseudo-Papa in epistola viii. ad legatum suum, & xii. ad Regem Francorum. At eæ epistolæ numquam sunt visæ in Galliis, antequam eas Baronius ex codice Cassinensi erueret, in quo sunt ejusdem Anacleti epistolæ.

Gallicana Ecclesia appellatur in epistola Bernardi Clarzevallensis ad Eugenium Papam, quæ est prima inter Sugerianas, cccix, inter Bernardinas.

Ecclesia Gallicana bis appellatur in epistola episcoporum provinciæ Senonensis ad episcopos provinciæ Remensis expostulatoria adversus Philippum Augustum, anno 1220. sed falsa. Ex Chartulario Bellovacensi edidit eam Louvetus, in hist. Bellovac.

Libertates & immunitates, quibus utitur Ecclesia Gallicana, commemorat S. Ludovicus in Edicto ex tribus Regestis Thelauri Chartarum Regiarum, anno gratia MCCXXVIII. (in alio codice, MCCXXIX.) apud Du-Cangium, pag. 40. & 41. & apud Menardum, pag. 293. ejusdem editionis. Ibi Menardus admonet illud edictum primo fuisse erutum ex vetere Regesto, continente varias Collectiones Senatoris cujusdam, nomine  $Ru/\dot{e}$ , deinde a D. Puteano sibi

Gregorii 1x. epiftola xxxx. ad Commun Toloranum, qua confirmat institutam Tolosæ Academiam, anno 1233. Gregorii septimo, commemorat in judiciis consuetudinem Ecclesta Gallicana.

Joinvillæus, pag. 13. edit. Du-Cangii, conventum memorat factum Parisiis omnium Prælatorum

Franciæ: Assemblée de tous les Prelats de France: nec alius invenitur sub S. Ludovico talis conventus, nisi anno 1263. Exstat illius Conventus declaratio pro centesima reddituum Ecclesiasticorum danda, ex concessione Domini Papæ, pro subsidio Terræsanetæ; edita a Cl. Menardo, ibidem, pag. 368. Non ibi legitur Ecclesia Gallicana: sed Prelati constituisse dicuntur quod facto opus fuit.

Exstat apud Marlotum, in Metropoli Remensi, tomo 2. pag. 559. epistola Capituli Remensis nomine & Ecclesiarum Cathedralium illius provinciæ ad Clementem IV. Papam; Conquerentis de subsidio concesso ex decima bonorum Ecclesiasticorum. At proxime vidimus ex centesima tantum fuisse concessum. Declaratio rhetorica & monachalis est; quæ & Glossam Rhabani laudat, sæculi xiv. setum; & Ecelesiam Gallicanam ter quaterve appellat: cum dici ca certe Ecclesia Gallicana non potuerit coanno 1266. sed ad summum Ecclesia Francica: quem titulum nondum uspiam vidimus.

Ecclesia Gallicana non semel appellatur in epistola scripta ab archiepiscopis aliisque Prælatis totius regni Franciæ, anno 1303. cujus initium est, Non absque cordium dolore. Exercitatio ea est hominis otiosi, relata tamen in Regestum, unde est edita; sed neque a Prælatis ipsis scripta, nec Romam missa. Est in libro inscripto, Preuves de l'histoire du diffe-

rent &c. pag. 67. Gallicanæ Ecclesiæ jura, libertates, privilegia cano-nica, consuetudines & saisinas, qua & quas babuerunt temporibus retroactis, defendi ac servari a Rege Philippo Valesso postulant episcopi, anno 1329. tomo vii. Concil. pag. 1546. Fictus ille conventus Parisienfis est, occasione litterarum Joannis xxII. ad Philippum Regem, quas hoc anno refert Odoricus Raynaldus. Ita Gallicanæ Ecclesiæ nomen fortasfis non ante sæculum xv. vel annum certe: 1398. est auditum. Nec verusierem muito credimus Ecctenæ Anglicanæ appellationem in litteris supposititiis Joannis regis Angliæ, apud Rymer, tomo 1. pag. 130. anno 1202. pag. 138. anno 1205. & pag. 171. 172. 177. anno 1213. atque alibi fortassis.

# FOEDUS BARONUM

#### Contra Ecclesiasticos, anno 1246. fub S. Ludovico.

Ex libro inscripto, Preuves des libertez de PEglise Gallicane, chap. vII. n. 8. pag. 299.



Uia Clericorum superstitio, non at-tendens quod bellis & quorumdam sanguine sub Carolo Magno & aliis Regnum Franciæ de errore gentilium ad fidem Catholicam sit conversum; primo quadam bumilitate nos seduxit, quasi vul-

PES se nobis opponentes, ex ipsorum castrorum reliquiis, que A NOBIS habuerant fundamentum, jurisdictionem sæcularium Principum sic absorbent, ut fi-

lii servorum secundum suas leges judicent liberos & filios liberorum; quamvis secundum leges priorum TRIUMPHATORUM, deberent potius a nobis judicari: & PER NOVAS CONSTITUTIONES non deberet antecessorum nostrorum consuetudinibus derogari. . . . Nos omnes regni majores attento animo percipientes, quod regnum non PER jus scrip-TUM, nec per Clericorum arrogantiam, sed per sudores bellicos fuerit acquisitum. . . . Propter eorum su-PERBIAM. . . . reducantur ad statum ECCLE-SIÆ PRIMITIVÆ; & in contemplatione viventes, nobis... oftendant MIRACULA, que dudum a | seculo recesserunt. A a a a a a Indig.

Indignum Francica nobilitate scriptum. Ex Matthæo Paris, scriptore mendacissimo ac sabulosissimo,
hist. Angl. anno 1246. pag. 638. transiit in Thesaurum. Regiarum Chartarum. Aliud scriptum addit
idem ibidem, sermone Gallico, sed sæculi pariter
decimi quinti, de eodem argumento: cujus hoc est
initium: A tous ceux qui ces lettres verront. Nous
tous desquels les seaux pendent, &c. Non est descriptum istud similiter ut reponeretur in Chartophylacio Regio, quia solo nititur auctore Matthæo Paris, æque ac superius Latinum; nec ulla sigilla nominatim Parisius iste commemorat in scripto Gallico, sicut nec ulla subscribentium nomina in Latino.

In Gallico designantur quatuor exsecutores decreti sive conspirationis: le Duc de Bourgogne, le Comte Perrun de Bretagne, le Comte d'Augoulesme, & le Comte de S. Pol. Fictum proinde hoc utrumque scriptum, sub annum 1402 quo anno legitur in historia Dux Burgundiæ Regens Britanniæ, & tunc notissimus Comes S. Pauli. Inde accepta tunc nomina a pseudo-Matthæo Parisio, quæ in hac Charta scriberet. Cur hos autem exsecutores Nobilitas Francica seligeret Rege inconsulto? Cur omnino Regem in neutro hoc scriptum appellant?

Jus scriptum commemoratur, & novæ Constitutiones, cum nullum adhuc jus scriptum exstaret, nullæ tum scriptæ Constitutiones.

Clericos dicit pro episcopis, satis superbe, & more hæretico. Episcopos suisse creatos ea ætate ex filis servorum, fassum est. Ad statum Ecclesia primitiva revocare episcopos soli volunt hæretici; ex quo nimirum ab impia legione sicti sunt libri historiæ Ecclesiasticæ. C'étoit le langage de Frederic II. inquit D. Fleury, ad hoc scriptum, pag. 356. tomi xvii. Et pag. 355. On voit ici l'ignorance de celui qui composa cet aste, d'attribuer à Charlemagne l'établissement du Christianisme en France.

Fictum eodem tempore rescriptum Innocentii IV. ad hanc Baronum Franciæ expostulationem, quod recitat Odoricus Raynaldus, anno 1247. n. 49. In ea citatur lex Theodosii Imp. a Carolo M. confirmata, quæ tunc nondum erat; eruditis certe suspecta falsi est. De ea sic D. Fleury, ibidem, pag. 357. Il oppose à l'Ordonnance des Barons de France la prétenduë loi de Theodose en faveur de la jurisdiction des Evesques, confirmée par Charlemagne, & inserée par Gratien dans son Decret. Mais j'ay marqué en son lieu, que cette loi est suspecte avec raison. Fictum itaque utrumque scriptum est, & Baronum scilicet, & Innocentii Pontificis: ut legentes credant, ipso ita profitente Pontifice, Episcoporum jurisdictionem referri acceptam oportere Principibus. Propterea præmitti Baronum acerbam querimoniam oportuit. Sed cur eidem rescribit Pontisex, ad quem missa non est?

#### Turres & campanæ.



Urres in foribus Ecclesiarum exstructas suisse arbitramur, ut majores campanas continerent. Majores autem campanæ nullæ videntur suisse ante sæculum жил. Unicum olim habuere signum

Monachi, hoc est, campanam unicam: uti nunc quoque Cartusiani. In libro inscripto, Annales de Puris, pag 176 dicitur Morardus Abbas S. Germani obissie anno 1014. Ejus susse dicitur hoc epitaphium: Hic jacet Morardus, pie abbas memorie: qui istam Ecclesiam a paganis ter incensam evertens, a fundamentis novam readificavit; Turrim quoque cum signo, multaque alia ibiconstruxit. Ita Aimoinus, libro v. cap. xlvii. Verum in Martyrologio scriptere, Turrim quoque & signa, hoc est, campanas. At illo certe seculo epitaphia non inscribebantur tumulis Christianorum, saltem in Gallia. Et umicum signum commemorat Aimoinus, sive Continuator Aimoini, ut volunt, in co quod sinxit epitaphio. Fictum ipsum Morardi nomen est ex vintumo: ut Christum significet, Qui iratus terrebit.

In nummis Caroli, Carli, Ludovici, ac Lotharii, inscriptis XPISTIANA RELIGO, templum pingitur, sed cum Ædis fronte sola, sine turribus, ut sere in nummis Imperatorum ethnicorum. Sic in num-

mis aliis sub iisdem Principibus. Nullum ea ætate vidimus templum in nummo pictum cum turribus. In uno tamen sub Childeberto turres se videre putat Bouterouë, pag. 243. n. 5. Neque aliæ visæ sunt cum turribus Ecclesiæ in nummis pictæ (si tamen ipsæ etiam turres sunt) ante tempora divi Ludovici. Sic sunt enim illi nummi picti apud Læ Blanc, pag. 200. non tamen Ludovici ix. ut putat, sed decimi, quem Hutinum dixere.

Nescio quod castellum ibi se videre quidam arbitrati sunt: alii stulte manicas serreas, quibus vinctus in Ægypto suisse sanctus Rex Ludovicus creditur. Voluit Ludovicus X. exemplo priorum regum pingi in moneta sua Ecclesias. Et hic mos perseveravit usque ad principatum Caroli V. Regis Francorum expletum. Vide Tabulam XIX.

Valentiæ in Delphinatu major campana hos habet versus simul cum ipsa susos:

Christus vincit, Christus regnat, Christus imperat: Christus ab omni malo nos defendat. Fulgur, tempestas, ac omnis sæva potestas, Hoc cum pulsatur signum, procul hinc abigatur.

Versus primus inscribi non potuit, nisi post tempora divi. Ludovici, cujus in aurea moneta primum occurrit hæc formula.

## PHILIPPUS III. AUDAX.



Criptores confentiunt omnino non liquere, unde huic Philippo Audacis cognomentum sit adtributum; cum nullum in ejus vita audaciæ specimen appareat singulare. Non habet illud cognomen aut in Necrologio Parisiensi, ubi die xv.

Martii legitur: De domo S. Mariæ obiit Ysabellis uxor Philippi Regis: & in margine. 1189. (mendofe, pro 1271.) aut apud Guillelmum de Nangis.

Est in Tabulario Collegii Parisiensis Societatis Jesus charta sincera Philippi hujus regis: Ph. Dei gratia Francorum Rex &c. Sigillum nostrum litteris prasentibus secimus apponi. Datum Parisius, anno

Domini mille. ducente. octogesimo, mense Julio.

Francorum Rex. Notum facimus. &c. Præsentibus Tomo 1. Anecdororum domni Martenne, pag. litteris nostrum secimus apponi sigillum, salvo in aliis 1160. charta de compositione murorum civitatis Carjure nostro, & jure in omnibus alieno. Actum Parisus, cassonæ, ex archivo urbis: Philippus Dei gratia anno Domini MCCLXXX. mense Augusti. Charta sincera.

# PHILIPPUS IV. PULCHER.



N Ciaconio audiore, tomo 2. pag. 305. D. De litteris mutuis, convicus refertis, nomine Philippi Pulcri ad Bonifacium VIII. & bujus ad illum scriptis . . . . dicam libere quod sentio; eas non veras, sed ab aliquo confictas existimo. Non enim

Pontificiam & Regiam majestatem, sed iratæ mulieris ex plebe ingenium produnt. Non dissentit a me Gretserus, nec Paulus Æmilius, qui dixit: " Exstant Re-" giæ majestatis, Pontificisque, alternæ epistolæ u-" trimque missa, plenæ conviciis, ignominiosæque, ,, si modo veræ, ba ipsisque compositæ, & non con-nictæab aliis, quod similius vero sit. Atqui nemo est paulum emunctæ naris, qui non statim ils epistolis lectis exclamet, partum eum esse otiosi cujuspiam & improbi pædagogi. Quin immo in toto hoc processu nihil non sictum, nihil sincerum exstare existimamus, pæter epistolas originales ipsas, quæ ex altera parte missæ, apud alteram adservantur.

Falfum instrumentum, quod vocant Vidimus. Philippus Dei gratia Francorum Rex. Notum facimus umversis tam præsentibus quam futuris, quod nos quasdam litteras sigillo Ludovici Francorum regis sigillatas

vidimus, in bæ verba: Ludevicus &c. Nos autem in bujus visionis testimonium litteras sigillo nostro secie mus communiri. Actum apud S. Germanum in Laya, anno Domini 1287. mense Septembri. At Philippus diceret, opinor, bona memoria pregenitoris, five avi nostri. Litteræ ipsæ Ludovici regis describuntur in historia Bellovac. pag. 411. indignæ tanto nomine &

Baluzius, tomo 2. Paparum Avenionensium, pag. 55. edidit epistolas Clementis V. Papæ ad Philippum Pulcrum, & hujus ad illum, aliosque, numero LXXI. ex archivo Regio Paristensi, ut ait. Fictæ sunt omnes. Datæ sunt priores anno 1305. In tertia citatur sententia sancti Augustini, & reliquus stilus est monachalis.

Fundatio Collegii Tolofani, Ordinis Cisterciensis tomo 1. Anecdot. domni Martenne, pag. 1210. ex Chartario Collegii Grandis Silvæ: Noverint universi . . . . ad honorem omnipotentis Patris & Filii & Spiritus sancti, & gloriosissima semperque Virginis Maria Matris Christi . . . Mense Junii in introitu die quinto, regnante Philippo rege Francorum . . . . & Hugone episcopo Tolosano, anno ab Incarnatione Domini 1286. Charta fincera.

#### LUDOVICUS X. Hutinus.



Onetam cudi justit Ludovicus X. auream, cui nomen fuit, Florin de Florence, ob lilium (ut vocant)
Florentinum in ca pictum. Egimus de ea superius, tit. De Normannis &c. At nunc juvat obiter nummi illius aurei pretium seu va-

lorem, ut aïunt, exponere. In uno enim, quem ibi descripsimus, legitur, A. DENARIUS: quod quidam Aureus denarius interpretatur, prave, ut diximus. Sed tamen est hic reipsa denarius, & ex auro certe optimo: quem ubi ponderavi, deprehendi astimatione auri, qualis erat sub Ludovico XIII. valere assibus nostratibus æreis pæne centum. Unde intellexi etiam eo evo perseverasse veteres denarii & folidi acceptiones sive significationes. Denarius enim partes decem; folidus, five as, duodecim comprehendit. Itaque denarius aureus decem continebat denarios argenteos; quorum finguli decem asses valent, sed æreos. Ex quo denarius aureus valere intelligitur affibus ipsis centum: atque id pretium Florenorum ejusmodi fuit. Solidus autem aureus, qui ut as in duodecim dividitur partes, ea æstimatione, centum & viginti assibus valeret, sive sex libris, ut dicimus, six livres, six francs. In quodam manuscripto Cameræ Computorum, teste D. Le Blanc, pag. 922. Florins d'or de Florence, à 70. au marc, (addit ille in margine, à quei ils doivent estre:) douze sols deux oboles: quod pretium est solidi a nobis adsignatum, fix livres, cum duobus obolis.

Regnum tenuit Ludovicus X. anno uno tantum,

& mensibus octo. Tam brevis principatus effecit, ut neque nosci virtutes ejus nec vitia potuerint. Idcirco non al aliquo donatus cognomento, dum vixit; sed multo postea ab his qui historias finxere rerum præteritarum, Hutinus est cognominatus, voce, ut plerique candide fatentur, ignotæ significationis. Nam quod aliqui apud San-Marthanos comminiscuntur appellatum eo nomine fuisse eum pro seditioso, quod Galli vocant mutin; quod illius temporibus exortæ sint in regno seditiones, des mutineries; prorsus stultum est. In Necrologio Parisiensi die v. Junii, legitur: Eodem die obiit Ludovicus Hutinus Francorum Rex. Sed additum istud est, ut alia plurima. post exortas labente sæculo xIV. historias Regum sabulosas, ad fidem vetustatis iisdem, similibusque libris aliis conciliandam.

Hunc Ludovicum opinor primum fuisse, qui se Regem Franciæ inscripterit in edictis suis. Priores Francorum se reges inscripsere constanter. Rex Franciæ, dominus terræ est: Rex Francorum, Rex hominum est, Dux in bello, Judex supremus in foro. Sed cum effet Ludovicus etiam Rex Navarræ; non potuit dicere congrue, Rex Francorum & Navarræ: siquidem in ea oratione Rex duplici significatione ponitur: quæ est oratio vitiosa. Scripsit ergo, Rex Franciæ & Navarræ: id quod imitatus multo postea est Henricus IV. & reges eum consecuti. Tamen Philippus Audax in quodam suo Diplomate anni 1277. Prioratum de Monasteriis in Pertico (moutiers dans le Perche) dicit esse in garda & ressorto Regum Francia.

Aaaaa 3

UNI

## UNIVERSITATES.



Ub Philippo Pulcro, postquam ante annos centum Missalio & Breviaria cum suis placitis congruentia impia sactio confecisset, apertius bellum ipsi vero Deo & sanctissima Religioni, sictis aliis monumentis indixit: ac simul fere,

aut aliquanto postea exortos arbitramur falsarios diplomatum variorum sigillorumque artifices, & annalium conditores, scilicet cum & studia litterarum excoli diligentius cœpere in Gallia, ac Parisiis, præsertim. Stephanus Pasquier, libro ix. des Recherches de la France, cap. 37. La France fut du tout disposée à NOUVEAUTEZ sous nostre Roi Philippe le Bel. Un Pape Clement V. du nom, pour lui com-plaire, s'habitua avecques toute sa Cour en la ville d'Avignon. (Creatus est Clemens V. anno 1305.) . . . L'usage des Colleges, tels qu'on a veus & voyons encore dedans Paris. Car auparavant il n'y avoit que celui de Sorbonne 3 & un ou deux autres pour le plus. Mais depuis que la royne Jeanne femme du Bel eut en l'an 1304. fondé celui de Navarre, les autres furent instituez (si ainsi voulez que je le die) EN FLOTE . . . . Et sous ce mesme Regne furent aussi introduites les Universitez des Loix. Universitas certe dici Parisiis non potuit, nisi cum universa ibi Artium studia in scholis sive Collegiis traderentur: Theologiæ scilicet, Philosophiæ, Humaniorum litterarum, Juris, ac Medicinæ. Non igitur ante sæculum xiv. jam decurrens.

D. de la Mare, in Tractatu De la Police, tomo 1. pag. 78. Le College de Calvy, & celui de Harcourt, furent bastis sous le regne de Philippe le Hardi. Le College des Cholets, de Navarre, de Bayeux, de Laon, de Montaigu, de Narbonne, & de Marmoutier, sous Philippe le Bel. Ces pieux établissemens acheverent d'attirer dans le quartier universellement toutes les études, qui avoient esté dispersées dans la Ville. Et ce fut alors qu'il commença d'estre nom-mé le quartier de l'Université, pour le distinguer des deux autres . . . Il n'y a point d'époque certaine & bien marquée du tems que ce nom lui a esté donne: & il y a beaucoup d'apparence, que c'est l'usage seul qui l'a introduit insensiblement. Parisiis regio Universitatis appellari certe non potuit, nisi postquam co, ut diximus, universa studia confluxerunt; id quod fieri non potuit ante hæc Collegia ibi instituta.

Primum Parisiis Collegium suit Bernardinorum, anno 1246. Cluniacense, anno 1262. ut quidem in vestibulo Domus scriptum legitur. Harcurianum alii dicunt anno 1280. alii anno 1311 Choletorum, anno 1297. Cardinalis le Moyne, anno 1302. Navarræ, 1304. Bajocense, 1303. Laudunense, 1313. Tamen inter statuta Domus sive Collegii Cardinalis le Moine, lego quadragesimum, anno 1310. probibere, ne quis de dictis Scholaribus Rector Universitatis seu Procurator Nationis sieri valeat. Itaque inter annum 1304. & 1310. nata sunt nomina Universitatis, & Rectoris, & Procuratoris nationum.

Historia Universitatis Paris. tomo IV. pag. 225.

Anno 1330. Collegium Longobardorum in monte S.

Hilarii situm, institutum ab Andrea Giny, sive de Florentia. Et tres nobiles Italos collegas fundatores secum adscivit: unum Pistoriensem, alterum Mutinensem; tertium Placentinum. . . . Datique sunt buic Collegio Protestores, Cancellarius Universitatis Parisiensis, & Abbas San-Victorinus . . .

Has Italis sacras Musarum condidit ædes,

1.

Quas Lombarda novo nomine turba tenet?

Sed recentius istud epigramma est.

Concessio facta Roberto de Sorbona, ad Opus Scholarium, anno 1250. Ludovicus D. G. Francorum Rex Universis prasentes litteras inspecturis, salutem... In cujus rei testimonium prasentibus litteris nostrum fecimus apponi sigillum. Actum Parisus, anno Domini 1250. Tomo III. Univers. Paris. pag. 222. Atqui tunc aberat D. Ludovicus transmarino bello impeditus. Respondent hoc instrumentum scripsisse ipsius nomine Blancham matrem & fratrem Alphonsum. Debuere igitur saltem, ut mos est, & regis absentiam commemorare, & se testificari Parisis præsentes. Nec debuit quo anni mense id gestum sit præsermitti.

Biennio fere post, inquit ibidem illius historiæ scriptor, Kobertus Collegii sui fundamenta jecit, & ad perpetuam Regis benesici & liberalis memoriam æreæ laminæ insculpi voluit bac verba: Ludovicus rex francorum, sub quo fundata fuit domus sorbona, circa annum dom. Mcclii. At primo, quorsum in ista lamina sit Regis benesici mentio absque benesicii commemoratione? Deinde qui potuit Robertus dicere, circa annum mcclii? An nesciebat quo anno currente sundaret suas ipse ædes? Denique cum sub quo rege dicit fundatam domum, ab eo sundatam suisse omnino negat. Robertum de Sorbona ferunt ædes emisse a Guillelmo Cameracensi, Canonico S. Joannis de Maurienna, anno 1271. ad persiciendam fundationem, ante viginti annos inchoatam, si credimus.

In libro inscripto, Privileges de PUniversité de Paris, edito Parisis, anno 1629, non proferuntur privilegia ante illud quod est a Philippo Valesio concessium, anno 1340. Tamen privilegia fuisse a Philippo Pulcro concessa anno 1295, 1299, & 1311, item a Bonifacio VIII. anno 1294, & a Clemente V. anno 1309, auctor est Petrus Bonsons in Antiquitatibus Parisiensibus Gallice scriptis.

Tomo III. Historiæ Univers. Paris. pag. 502. exstat Conventio sive Compositio inter Universitatem & Abbatem ac Monachos San-Germanenses, qua mentio est Universitatis & Prati Universitatis, anno 1292. At non est illa confirmata vel communita ulla Apostolica auctoritate vel Regia. Tantum post annos xLII. est ea Charta visa a Præposito Parisiensi, anno 1334. postulante (ut apparet) Universitate; ut illa Compositio vetusta crederetur, & vera, ac vim haberet. Miratur is qui hæc narrat, tamdiu neglectam illam Conventionem esse. Non ausus est nimirum artifex illius, proferre chartam in publicum, priusquam colore præferret vetustatem. Tale Vidimus haud dubium falsitatis in primigenio exemplari est: indiciumque manisestum, nonnisi postannum 1300. in Corpus & Membra Universitatis coaluisse studia Parisiensia sive Collegia: sed anno 1334. credi eam voluisse hanc societatem aliquanto vetustiorem esse.

Tomo IV. pag. 115. exitat inftrumentum Gallice scriptum, anno (ut quidem in fine notatur) 1308. & in eo nominatur Rector Universitatis Parisiensis. Verum ille sermo vernaculus politior est, quam ætas illa serret. Et laudatur ibi Senatusconsultum Velleianum, le Senatusconsult Velleien, & l'Epistre Divadrian; hoc est, epistola divi Hadriani; quæ nonnisi multo postea sunt consicta; nec ullius umquam auctoritatis in Curia Parisiensis Præsecturæ, ubi consectum illud instrumentum dicitur. Credas ab aliquo Juris Doctore consictum illud susse, ad conciliandam Juri Civili vetustatis sidem. Denique consectum

in fine dicitur Parisiis, Pan de grace 1308. le samedy 14. Juin. Atqui eo anno dies 14. Junii, non sabbati dies, sed Veneris suit, anno bissextili, littera Dominicali C F. Ita maniseste salsi reus tenetur artisex.

Tolosana Universitas habere privilegia dicitur ab Innocentio IV. similia Parisiensibus illis, quæ concessa dicunt, sed falso, a Gregorio IX. sub annum 1233. Verba resert Gregorii Papæ Stephanus Pasquier, pag. 888. Eadem libertate, qua gaudent Parisienses Scholares. Et mox; secundum consuetudinem Ecclessæ Gallicanæ. At præter alia loca, vel hæc duo, si sola sint, bullam falsi arguunt. In sigillo plumbeo dicitur scriptum esse, gregorivs pp. viii. solius sortassis errore typographi, pro viiii.

Aurelianensis Academia habet privilegia a Clemen-

te V. anno 1305. Et statuto ab ea condito, anno 1307. Missa pro eo Pontifice, ut Universitatis benefactore, fundata ibi est.

Ceteræ Galliarum Universitates posterius sunt inastitutæ. In his prima Monspessulana, anno 1326. Cadurcensis, anno 1332. Burdegalensis, 1461. Studium Tolosanum & Syndicum Universitatis legimus in edicto Philippi Valesii, anno 1335: Pro facultate Medicinæ apud Montempessulanum edidit Baluzius, tomo 2. Paparum Avenion. pag. 54. litteras Philippi IV. anno 1301. ex archivo, inquit, Regio Parisiensi. At liber exstat editus Parisiis, anno 1646. in 4°. hoc titulo: Centonis Kanoyeapías, dissibulatio, in qua pleraque Diplomata Pontificia & Regio Academiæ Monspeliensis falsi convincuntur. Hunc consules

## PHILIPPUS VI. VALESIUS.



Nno 1329. erecta Philippo Regi statua equestris Senonibus est, in ipso Ecclesiæ majoris introïtu, cum hac subscriptione, ob sententiam ab co latam qua Clero savebat:

REGNANTIS VERI cupiens ego cultor baberi, Juro rem Cleri libertatemque tueri.

Jam tunc sua detestanda placita sactio impia scriptis mandarat; quibus haberi pro Deo & Christo Verum in genere, quod est rò à la plès, docuit: sive Veritatem, lucemque eam Veri, quæ mentibus lucet, præsidet, imperatque, ut verum a salso discriminent: sic enim cohors impia loquitur. Hujus Veri ubique regnantis, non alterius cujusquam Dei cultorem se voluisse haberi Philippum Regem, ea versu isto

mentitur. Hunc Christum voluit eadem intelligi in monumentis innumerabilibus, in quibus ipsa scripsit; REGNANTE CHRISTO.

Est in Museo P. Chamillart nummus ex cupro coloris aurei, prægrandis sormæ: PHILIPPUS FRANCORUM REX. Caput cinctum corona regia. .)(. BLANCA P. REGIS NAVARRÆ F. Caput similiter cinctum corona Regia. Recentis ævi esse hunc nummum docet primo vox illa sextus: cum ante Carolum vIII. in numismatibus moris non suerit apponi quotus esset sui nominis Regum aliquis, nec in Moneta publica ante Henricum II. Nondum suere ævo Philippi Valesiii in vulgo receptæ historiæ, quæ numerum Regum ejusdem nominis consinxere. Deinde Blanca, vel Blancha melius, conjux potius scribi debuit Regis Francorum, quam regis Navarræ silia.

F I N I S



IN DEX

# INDEX.

#### A

Denarius. 649.
A. Philippi Matris charta. 625. A. pro Aurelianis. 618. Aanora. 631. Absolvit Joinvillaus. 636. Aco Monetarius. 574. Adeduno vico fitur. 577. Adelais conjux Hugonis. 623. Adosovico e. 560. Æra Hispan. 642. Aërius. 572. A. . . evartus mor. 569. Aginno. 601. Agnetifico. 560. Agodofus. 570. A G R. 568. Aïcahario. 558. Ailarubrias, 557-Aimoinus, 612. Aiviulnoci. 557. Alaricus Rex. 556. bis. & seqq. Alberici Chronicon. 633. Alphonsi Regis Castellæ charta. 638. Ambacia vico. 560. 561. Ambeanis. 570.

Ambeanis civi. 594. Ambrovvic. 563.
Ampulla facra. 618. Anacleti pseudo-Papæ epistolæ 647.
Anarchia post Carolum simplicem. 616. bis.
Andecavis civ. 571.
Andecavis civis. 594. 606. Andegas evas. 569. Andemaro. 563 Angio monet. 575. Anna de Russia. 625. Annales Metenses. 584.

Anno Domini, sub S. Ludovico. 641. Anno regni 612, 619, 622, 623, 637, 639. Annus gratiæ. 554. Annus a Paschate. 640. Ansoaldus, 578. Antiremivicob. 557. Anvaldus. 557. Apraricia. 560. Apraricia fi. 561. Aquis fit. 576. Aquitania. 582, 583, 590, 601. Aquitaniorum. 582. A R. 556, 557. bis. 558, 573, 583. Ardis. 583.
Arela civis. 585, 586, 589.
Arelato civis. 558. Arelato. 593. Arelatum. 582. Argentina. 590. Arimuna. 559. Arverno. 556. Arvernus civis. 556. Arras civis, 620. Afcario Monet. 570. Asteï. 599. Atiniaco pa. 594. bis. Atoritamu. 556. Atraci ci. 603., Atrebats civitas. 594. Atuidino ci. 569. Audemundus M. 577. Audiernus. 569.
Audolenus monet. 571.
Andorico. 568.
Andorico. 568. Augusteduno. 568. Augustedunu. 573. Augustiduno fit. 576. Augustinus Triumphus. 617. Augustod. civ. lib. 583. Avinio. 583. Aunobertus Mone. : 62. Aurobertus Mone. 502. Aurei nummi in Gallia pauci sub secunda ætate. 609. Aurelianis. 565, 568, 592, 594, 601, 605. Aurelianis civitas. 618. Aurilianis. 561. Austrauceus 568. Authaurius M. 559. Autisiodero ci. 568. Autisider civis. 593, 603. Autisiodo civis. 594. Auxiaci fit. 574.

Axiona c. 563.

B. 586 617. Babylon Ægypti. 635. Badiricus. 563. Baidenus. 562, 563. Bajocas. 560. Bajocas civitas. 594. S. Balthildis. 554. B A N. 579. Banis fit. 559. Banniaciaco. 558. Barbaquan. 636. Barrisii Castel. 594. Basilica. 583. Bavaca civitas. 594. Baudolefus. 571. Baudonfout. 602. Baudricus Mo. 557 Beau Sire Dieu. 635. Bellomonte. 569. Benedict. P. 590. S. Benedicti Regula & Templariorum. 642. Bennardus. 562. Bernardus mendax. 629. Berta. 628. Bertrada. 628. Bertoaldo Mn. 560.
Befencione Civ. 594.
Betto M. 572. Bettoni. 572. Bettone Monet. 564.
Betto Mone pracci. 557.
Biblia Caroli Calvi. 551. Binidius. 557. Biturica urbs. 620. Biturices. 586, 587, 600, 601, 603, 606. Blesianis castro. 594, 606. Bleso castro. 562. Bononia civ. 561. Borsastonita. 561. Boso ficit. 571. Bourgeois Parisis, &c. 593, 605. Bourgeois Tournois. 557. Borellus. 626. Bozo rex. 605. Breviarium Carmelitarum. 644. Brevis Pipinus. 582. Bivate 578. Brunichildis. 554, 567. Brundunsut. 603.
Bucconlious jun. 594.
Budelenus Mone. 598. Burgundiæ Duces. 625 & seqq. Burgundica nomina. 614. Buticula, Buticularius. 639. Byzantini Despotæ, non unchi. 619.

C. A. 570, 578. bis. @ pro C fub Lud. X. 648. Cabillono fit. 578. Cabillonum 617. Cablonno. 560. Cabrianeto. 559.
Calix ansatus. 557, 558, 567, 57°, 577, 578, bis.
Camaracus. 590. bis. 592, 595.
Cameraco civi. 562. Campanæ. 648.
Cancellaria vacante &c. 633. 639. bis.
Cancelloni M. 564. Canterellus. 572. Canto fianoi fit. 567. Cantriaco vic. 563. Capitularia. 582, 588, 590. Capitularia Regum oblivioni data. 616. bis. Carisiaco. 562. bis. Carlemannus alter, Rex. 593. Carlemannus cum Carolo. 593. bis. Carlus Rex. 593. & 1999. Carlus Imp. 603. & seqq. Carlus Rex & Lan & R. 602. Carlus non idem ac Carolus. 589. Carli Imp. nummus adulterinus. 604. Carmelitæ. 642. & seqq. Carnotis civ. 595, 601. Caroli locus. 630. Caroli Calvi Capitularia. 582. Caroli M. nomen & res gesta. 608. Scripta non ante sacu-

N lum XIV. 609. Expeditiones in Saxonia &c. 603, 611. Charta divisionis. 609. Sepulcrum auro plenum 609. Canonizatio. 610. Anniversarius dies. 610. Regnum Gal-Carolus Rex. Caroli F. 584. bis. 589.
Carolus & Caroli F. 584. bis. 589.
Carolus Rex. Caroli F. 584. bis. 589.
Carolus Rex. Caroli F. 584. bis. 589.
Carolus & Ludovicus fimul. 586. co feqq.
Carolus & Data of the feature of the feat Carolus Philippi I. F. 630. Carulus Rex. 604. Carulo Regi. 607. Caruli nummus falfus. Cartusianorum diploma. 637. & seqq. Cartulanorum diplonia. o Carvill. 565. Caffello Au. 595. Cafta Landonis. 620. Caftraloc. Mo. 589, 595. Cafello Miled. 595. Caftis Avalons. 595. Caftis Nandonis. 598. Castis Pravinis. 585, 598. Castra Moneta. 595. Catalaunis civitas. 595. Catalaunenses episcopi. 619. Catolaco. 565. Catonaco fitur. 575. Cavaca vico. 563. S. Caucherici mon. 595. Cavilonis civis. 595. Celeftini. 643. Cenfulfus. 565. Cervia Moneta. 595. Cnadouldo. 574. Chardo. 5/9. Charibertus. 557. & seqq. Charta divisionis. Vide, Caroli M. Chartophylacium Regium ab Anglis captum. 623. Chasnedois 568. Childebertus. 558. © Jegq.
Childericus. 565. Childerici tumulus. 555.
Childerici III. Charta. 594. Chilpericus. 555. Chludovicus. 630. Choæ fic. 564. Chœ ficti. 564. Christiana Religio. 593. bis. 601. Christi monogramma. \$68. bis. 573, \$75, 577, 578. Christus Rex. 628. Christus vincit &c. 621. Cifræ Arabicæ. 608. Cinomanis civitas. 595. Civionis civis. 596. Civis. Parifius civis &c. 593, 605. Charomunt. 600. Clementis V. epistolæ. 647. Clotarius. 552. 566. 0 feqq. Aug. 566. Cluromant. 600. Cnluataustopu. 575. Codex Justin. 636. Codex Theodos. 648. Fictus post tempora Philippi Pulcri. 616. bis. Collegia Parisiis. 650. Colonia. 585.
Comes Palatii. 619.
Compendiensis Monasterii fundatio. 589.
Conc. Lugd. II. 645. Conbellis fit. 578.
Condato Moneta. 596.
Conno Vultu. 578. Conob. 565, 573. Conferinnes. 571. Constabularius. 639. Constantia Roberti uxor. 624. Corbom. 564. Coronæ cum floribus. 551. cum liliis. 552. Crux Augustodunensis. 557, 559, 560. quater. 561. ter. 562. ter. 563. ter. 564. bis. 567, ter. 568. bis. 570, 571. bis. 572, 573, 574 bis. 576, 577, 578, 583. Crux definens in flores List. 621. Crux tergemina in corona. 619. Curbonno fit. 573.

ď.

D Abanas. 569. Dacoaldo. 564. Daërnalo. 568. Dagobertus. 567. & feqq. Dagobertus filius S. Lud. 633. Dapifero nullo. 639. bis. Denarius Augustodun. 649. Deus, Dieu est une bonne chose. 535. Didio. 554. S. Dionysii M. 599. 601.

Curteniaci. 613, 631.

H Curtisasonien. 596.

Curtriaco. 596.

S. Dionysius & Socii. 631. Diplomata falfa. 623, 624. ter. 631. Desiderius Rex. 605. Ditmarus. 609. Divadrian. 650. Divione Caste. 596. Doccio Mon. 573. Dom. Ad te levavi. 635. Dommacharus. 560. Domnirac. 559. Demoluno. 575. DOMS CAROLUS R. 602. Donationes Ecclesiæ Romanæ factæ ab Impp. 588. bis. Dorestado. 600. Dorestati fit. 576. Doreflatus. 592 bis.
Drionno vico. 568.
Droctebalus Mn. 574. Dructoaldus. Mo. 576. Drustoaldus Mo. 576. Dudo S. Quintini. 603. Duristat. 602.

E.

E Bone Mo. 564. Ebregisilo. 564. Ebrocas civitas. 596. Ecclefia regni nostri 640. Ecclefia Gallicana. 640. Pide, Gallicana. Ecclefia S. Mariæ Paris. 633: E D C 568. Egolissime. 620. E L. 570. Ela monit. 574. Elegius mon. 578. ELIGI. 566, 567. bis. 569. Epitaphia quando in Galliis. 626. Parisiis. 629. Versibus scripta 614. ts. E Q. 282. Erpone Monetari. 575. Eucharistia, ex S. Ludovico. 635. Exona fici. 564.

F.

F Actio impia. 650. S. Faronis vita. 584. Feriæ quando institutæ. 609. Feria non est in Chartis sinceris. 627. Feliciter. 630. Filaharius. 577. Filiorum regum coronationes cur fictæ. 611. S. Firmini. 583.
Fifto Vendrnt. 596.
Fit, Fit, Fici, Fitu &c. 558, 559. Flavia Luca. 604. Flavia Mediolano. 605. Flores List in coronis non ante sæculum XIV. 625. Florins de Florence. 649. Florus, Ludovicus. 631. Fædus Baronum. 643. Venant. Fortunatus. 567. Fragiulfus Mu. 576. Fraido. 575.
Franci, qui. 549. bis. 606.
Franci, liberi. 582.
Francia, l'Isle de France, 617, 618. Cur? 618. Franco M. 560, 579. Francorum reges quando primum dicti. 549. Cur? 550. Francorum regum series a Clodoveo. 552. bis. Francorum Monarchiæ forma quando cœpit. 622. Francorum reges, Hugo & Robertus, quo sensu. 6171 Fravaro Mo. 562. Fredegundus. 551, 554. Frollandus Silvancet. Epi. 625.

Gallicus fermo, quando in Edictis. 629. Galterus Eps. 620. Gandavum. 596. Gavaletano 570. Gaveci ficti. 570. S. Gaugerici Mo. 596, 601. Gautridus Epi. 619. Genulfus. 562. Monetarius. 565. Gerberti epistola. Hugonis Capeti nomine. 623. Ghisilo Monet. 571. Glaber. 611. Gratiani Decretum. 637. Gregeois feu. 636. Gregorius Turon. 553. &c. 584. Grimuald. 602. Guiellelmus Tyrius. 642. Gundenus. 572. Bbbbb

D

Gunthachramus. 569. & Sigg.

н.

Hairnvicus Rex. 617.

Hairnvicus Rex. 617.

Hamuco vico. 597.

Hovinci ci. 597.

Hcustancien. 597.

Hcustensssomen. 597.

Hcustensssomen. 597.

Hedua Civitas Christi 564.

Henricus Rex. 617, 624. in Burgundia. 616, 617, 627. Non est Philippi pater. 614, 625.

Historia Francorum quando sicta. 580. Cur sicta? 616. bis.

Hluduin. 592.

HMurolus Mone. 569.

Holdomus. 642.

Hosanna. 589. bis.

Hugonis regis sigillum. 552.

Hugo Capetus. 611. Rex Parissis. 616, 617. Non sunt ab illo Reges Francorum. 614. bis. 616. Hugonis regis sines exigui. 616. Ejusdem epitlola. 623.

Hugo Veromandi Comes. 612.

I.

Ejuffoin Mo. 568. Iflefucnet. 575 Imperium Romanum quando imminutum, quomodo lapsum. In nomine sanctæ & individuæ Trinit. 606, 612, 613, 618, 619, 620. 623. bis. 624. ter. 627, 628. bis. 629, 630. 631, 632, bis. 634, 636, 637, 641. &c. Quando hæc formula cæpit, quando defiit. 634, 638.

Indictione. 612, 623, 628, 630. 631. &c. Indictionis nota Francis ignota. 619. Ingulfus. 627. Inpurias. 550. Invictus. 565. Johannes. 573. Johannes. 570. Joinvillaus. 634. & segq. Spurcus. 636. Jordanis. 636. Ipactuiviovium. 602. Isarnobero. 574. Isarnus. 571.
Isorus Monetar. 576. Itulanna. 583. Judaei 621. Jus scriptum. 635, 647, 648.

K.

#### K Ala monaste. 597. Kameracus civi. 601.

† 569. andeberto Mo. 562. Lateranensis pictura. 607. Latissio Caste. 597. Laudilfo 559. Lauduno Cloato. 577. L. C. 572. L. E. 570. Leges Romanæ & Gallicæ deperditæ. 616. Quando fictæ. 616. Lemovecas. 570. Lemovicis. 571. Leo Monetari. 568. Leobulfus fact. 575. Leptinas fisco. 597 Leptinensis Synodus. 597. Lestofita. 576. Leudunu fit. 574. Libera me. 636. Liberator Orbis. 585. Libri deperditi. 616. Liliorum origo. 550. Lisi slores in nummis Archiep. Rem. 551. Limariaco. 563. Limodicas. 583. Linen cuts. 606. Lixovius. 597. Loccenius. 627. Loco sancto. 564. Longobardorum regnum fictum. 604. Lotharius Aug. a Clotario Aug. 566. Lotharius Rex. Lotharius Pius. 587, 588. L V. 573. bis. 574. Luavio fit. 573. Luca. 601. Luca Flavia. 604. Lucarrius M. 574. Lucudunus. 606. Ludedis. 574. Ludovici VII. præceptum. 551. Ludovici X. edictum de Francis. 550.

Ludovici regis numismata. 585. & jeqq.

Ludovicus Pius. 587. 101.

Ludovicus & Carolus simul. 586. & sop.

Ludovicus & Lotharius simul. 587.

Ludovicus VI. 620. Grossus, non Crassus. 629. Sub eo interdictum sictum. 629. Idem Tedbaldus. 629.

Ludovicus VII. 620. bis. Pius, Florus, Junior. 631.

Ludovicus VIII. 621.

Ludovicus IX. 621, 633. & sop. sop. Idem V. 629. Junior. 632. S. Ludovicus annulus. 633. Constitutio de libertate Eccles. 641. Divitia. 636. Diplomata sincera. 637. Diplomata sicta. 639. Psalterium. 640. Scripta. 637. Testamentum. 637, 638. Tractatus pacis cum Rege Anglia. 641. Vita. 637. Bulla Canonizationis. 634.

Ludovicus X. 649.

Lugduni civis. 597. Lugdunum. 590.

Lugduni Clavati. 584, 597.

Lugdunum st. 573.

Lugdunum st. 574.

Lugtiovi ex. 602.

Lustania reges. 612, 627.

X.

E

M.

M A. 558. bis. 565, 566. bis. 567.

Mabillonius. 550, 551, 552, 567. &c.

Madelenus M. 576. bis.

Magni qui dicti. 608.

Magnoaldus. 560.

Manniobon. 573.

Marchio provincio 650. Marchio provinciæ. 619. Marcomirus. 554. Marlemus. 561. Marsallo vico. 585. S. Martini. 565. S. Martini bullæ aureæ. 589. Masnuc. 571.

Massilia. 558. bis. 567. Massilia. 571. Massilia civitates. 565.

Mastilia. 590.

Matthæus Westmon. 516. Matthæus Paris. 647, 648. Maurinianerai. 597. Maximinus M. 558. Maximo Monetario. 558. Medante Castellum. 621. S. Medardi mont. 593. Medemnas vitcusi. 597. Mediolano castro. 568. Mediol. 502, 601. Mediolanum. 590, 591. Medoaldo Mon. 570. Medobodus M. 561. Medolus. 584. Melbodio. 597. Meldis. 591, 597. Melgito. 577. Melodunenses. 628. Mensis adscriptus sine dic. 614. bis. &c. Meroveus. 570. ter. Metallo. 600 Metallum. 558, 590, 592, 603. Metsci. 593. Mettis. 565, 573. Mettis civeta. 578. bis. Metullo. 582. bis. 602, 603. Missa de Requiem. 635. Mitra veteris formæ. 619, 620. M N. 561. Mocontia. 602. Moneta S. Nazarii. 564. Mone Palati. 569. Moneta Palatina. 588, 600. Montmarte. 642. Monogramma. Regii nominis character. 618, 620, 631, 632, 634. Quando nulla. 639. Mont. Lugd. 584. Monturvel. 620. Morardus. 619. Mosomomommt. 598. Mosomomomt. 598. Mualaus MRI. 576. Mudulenus Mon. 561. Munus divinum. 589. Munusobe Mon. 561. Mursolinus. 562.

N.

Nametis civitas. 570, 598.
Nandonis caftis. 598.
Nangius. 551.
Nannetis. 579.
Narbona. 591, 598.
S. Nazarii moneta. 564.
NCLIT. 606.
Necrologium Parissense. 632, 649.
Nevernis civitas. 598, 600, 603.
Nili exundatio. 635.
Nivialcha. 558.
Nomina regum ab avo & patre, &c. 614.
Novicento vicu stt. 575.

Noviom

D

 $\mathbf{E}$ 

Noviom Villa. 598. Novovic. 562. NRBO. 583.

o.

Odo Rex. 603.
Odo Rex. 606. Servator Francorum. 605.
Olim Registra. 589.
Optatus Monetar. 569.
Orationes S. Jacobi & S. Dionysii &c. 636.
Ordericus Vitalis. 631, 517.
Oriaco Vico su. 564.
Osteunis ci. 598.
Otimi M. 558.
Oudituoirs. 603.

P.

P Achymeres arguitur. 619. Païsius civitas. 617. Palaciaco. 560. Palaciolo. 563, Palatina Mone. 598. Moneta. 588, 600. Monita. 588. Palatinus. 619. Passino. 557. Papa. Le S. Pere de Rome. 636. Papia. 591, 601.
Parifin civ. 566, 567. Parifius. 561. bis. 564. Parifius fit. 578.
Parifii. 591, 593, 601. bis. 617. bis. 620. bis.
Parifientis Ecclesiæ Registra. 633. Pastorale munus Paris. 510. Patricius. 561.
Paulinus. Mon. 561. Pectavo. 563. Pectavo. 582. bis. Petrocorius Petrocorius. 361. S. Petrus. 587, 588. bis. Petrus Comes Sabaudiæ, le petit Charlemagns. 608. Petrus Drocensis. 614. Petrus Mauclerc, Dux Britanniæ, non homo Regis. 631. Pharamundus. 554. S. Philiberti Mon. 586. S. Philiperti Mon. 586.
Philippus Imp. non Christianus. 628.
Philippi unde. 614, 616. Philipporum regnum. 628.
Philippi nomen frequens in Gallia, falso dictum. 628.
Philippus I. 618. bis. Philipus, non Philippus. 619, 629, 628.
Septennis confecratus. 628. Unctus Aurelianis. 618. Cur
Aurelianis. 628. Primus Regum Christianorum unctus.
619, 628. Strumas curat. 627. Translatum in ejus familiam regnum. 614. Diplomata falsa. 628. Epitaphium. 628. Philippus Ludovici Groffi F. 630. Philippus archid. Paris. 613, 629.
Philippus Aug. 620, 632, 530. Antiquus. 632. Ejus divitiæ. 633. Tumulus. 622.
Philippus Audax. 621, 648.
Philippus Pulcher. 649. Sub eo impia factio cœpit. 650.
Philippus Valesius. 651.
Pipinus pater. 581. & seq.
Pipinus F. 582. Pipinus Brevis. 582.
Pipini sigillum falsum. 582. Diplomata falsa. 582.
Pitense edictum. 582, 588.
Pius., Debonnaire. 587.
PNSNE. 586.
Pontisaræ castro. 620. Philippus archid. Paris. 613, 629. Pontisaræ castro. 620. Popule meus quid feci tibi ? 621. Portugalliæ reges. Vide, Lusitaniæ. Porco castello. 498. Pragmatica Sanctio. 628. S. Ludovici. 640. Priami progenies. 628.
Produlfo. 560.
Pruvinis 585, 598.

Q.

Q. 590. Quentouvic. 598. Quentouvicus. 598. S. Quintini. 598. Quintinno. 603. Quorum nomina supposita sunt & signa. 618.

PSCAL. 588.

R.

R Achatum. 631.
Raciate. 559.
Rauci Mone. 598.
Raugio Palatio. 598, 603.
Raymundus S. Ægidii. 619.
Raymundus Toloian. 641.
RE. 573. bis. 579.
Redonis. 572, 598. Redonis fici. 563.
Reges primæ stirpis ubi regnarunt. 580. Regum tumuli in æde S. Germani. 554. Reges Franc. ubi sepulti. 621.

Regni divisio inter liberos. 552. Regnum Franc. angustum sub D. Ludov. 647. Regula S. Benedicti & Templariorum. 642. Remis civitas. 585, 598, 601. Remis civis. 591. Remus fit. 577.
Requiescant in pace. 626.
Reflitutor Orbits. 561. Retnomon. 568. Reucuniut. 603. Rex Felici. 567. Rex misericordia Dei. 606. Rex Franciæ. 607. REX. ROX. 607. Riaijairio. 602. Ricimer. 552. Ricifilus. 561. Ricobodomo. 577. Ricodunin. 568. Rigoaldus. 564. Rigordus. 551. R. O. 590. Roberti regis figillum. 552. Robertus I. Rex. 605. Robertus Drocensis. 613, 614, 630. bis. 631. ter. Robertus Fortis. 611. bis. Robertus Rex Roberti Fortis F. 611. Robertus Hugonis F. 611. Rex Parissis. 617. bis. Robertus Henrici. 1. F. 612. Rodbertus. 624.
Rodomeris M. 578.
Rodomo fitu. 577.
Rodulfus Glaber. 611.
Rodulfus Rex. 606. NCLIT. 606. Rodulfi Diplomata. 606. Rogerius I. Comes in Sicilia. 607. Rogerus Eps. 619. Rogerus de Hoveden. 631. Rolendeo. 568. ROMA. 587, 589. Romanum Imperium. 594. Rotomo. 577. bis. Rotumacus civit. 598. Rotumagus. 591. Ruijo civi. 599. Ruteni, Rufli, Rutii. 625. Rymer. 631.

s.

S. Sacramentum, 635. bis. Sanctonis. 562. Sanson Rem. arch. 618. Sareburco. 572.
Saxones. 611.
SCI Dionyfii, Quintini, &c. 601, 613.
Scriptores fæculi XIII. Sæculo XIV. vel XV. vixere. 633.
Scuta quadripartita. 636. Scint homer. 620. Sedunis fit. 572. Sefiniaco. 572. Senone. 569. Senones. 591, 601. bis. 602. Senoni civita. 569. bis. Senonis civitas. 606. Sepulti ubi Reges Franc. 622. bis. Servi Parifiis fuere. 549, 550. De corpore B. M 549. Servi Parlius tuere. 549, 550. De corpore B. M. 549. Sefemovilla. 571. Sicoinnus. 565. Sigebertus. 571. & feqq. Sigebert Chronicon. 611, 629. Idem Continuator. 629. Sigilla falfa. 552, 607. & feqq. Sigillum minus S. Ludovici. 639. Sigismundi Imp. Constitutio. 588. Signa. 618. Signum. 648. bis. Silvanestis. 562. Silvanectis. 562. Simon Stoch. 645. Sinelectis, pro Silvanectis. 621. Sisbertus Mon. 627. SITDA &c. 587. Sixfenolu. 578. Solidus aureus. 649. Socionisi. 572.
Sorbona. 650. bis.
STAFLURA. 573.
STAFLURA. 618, 620. Statuæ in fronte Ecclesiæ Paris. 633 S. Stephani Mon. 599. Stratburgus. 591. Strazb civita. 586. Strumas curant Reg. Franc. 627. Suesionis. 572. Suessio civitas. 599. Sugerius Abbas Mendax. 620.

T Aniolino Monetario. 577. Bbbbb 2

T2~

 $\mathbf{E}$ 

Tarinis. 584.

Taruenna civ. 309.

Tafilone Monet. 568.

Te Dusm laudamus. 635.

Tedbaldus. 629, 631.

Telafius Moneta. 578.

Templarii. 641. 67 [eqq.

Tempus Carlus rex. 602, 610.

Teodirico M. 559. bis. 562.

Teudcharius. 563.

Teudome Rex. 578.

Theodebertus. 573. 67 [eqq.

Theodemer. 552.

Theodoricus. 579. bis.

Theodofii lex. 648.

Theopoleno. 568.

Thefel amicitia. 614.

Tiaijamæio. 603.

Titiricao aleomo. 558.

Tolofa civ. 603.

Tolufa. 592. bis. 601, 606.

Tornadort. 603.

Tornadort. 603.

Tornacum. 584. Turnaco. 563.

TR E. 579.

Trecas. 571. Vide, Tricas.

Trecas civitas. 593, 599.

Tremeollo. 570.

Tricas c. (62, 65. Tricas civitate. 565.

Triject. 583. Trietto, Trijecto. 599. In vico Trijecto. 586.

Tricdoro aftei. 600.

Trojani reges. 628.

TV. 575, 576.

Tuillo civita. 575.

Tullo civita. 575.

Tullo civita. 575.

Tullo civitas. 585, 591, 592, 599, 600, 606.

Turnaco. 563.

Turones civitas. 585, 591, 592, 599, 600, 606.

Turturonno. 777.

Turres Ecclefiarum fæculo XIII. 610.

Turres, 648.

U

V Alencianis portus. 600.
S. Valerianus. 587.
Valmiollo. 570.
V + C. 556, 560.
Vellaco vico. 560.
Venecia. 592. Venecias. 591.
Venetus. 569.
Veni Creator. 635.

Vereduno fiet. 576. Veri regnum. 651. Versorodo. 568. Vesaronno. 571. Vesonno vic. 560. Vessin. 600. VL 557., 577. Vicco fit. 575. Vicemeres. 571. Vicirio. 574. Vico duristat. 602. Victoris Ecclefia. 630.
Vienna. 557. Vienna fit. 577.
Vienna. 591. Vienna civis. 600, 605.
Violato. In vico Violato. 586. Vipolino. 560. Virediuca. 566. Virduno fitur. 576. Virdunum cas. 608. Virdunum civis. 592. Viridunum. 586, 591. Viriliaco vico. 559. Viriliaco vico. 559.
Viva Mon. 575.
Vivumquíuaïtu. 602.
Uncuiglol. 560.
Underico Monet. 557, 569.
Ungi Francorum reges ab Archiepiscopo voluerunt. 619.
Quando Remis. 619.
Unctio Regia quid conferat. 619.
Universitates. 650.
Vuicco stt. 575. bis.
Vuicus stt. 474.
Vuintrio Monetar. 578. Vuintrio Monetar. 578. Vulta Conno. 578. Vulterico Mon. 572. Vulzolenus. 577. W.

W Alacario. 584.

X Christiani. 567.

Y.

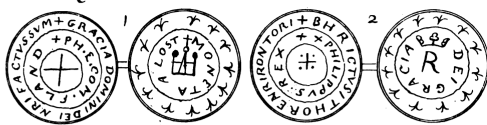
X.

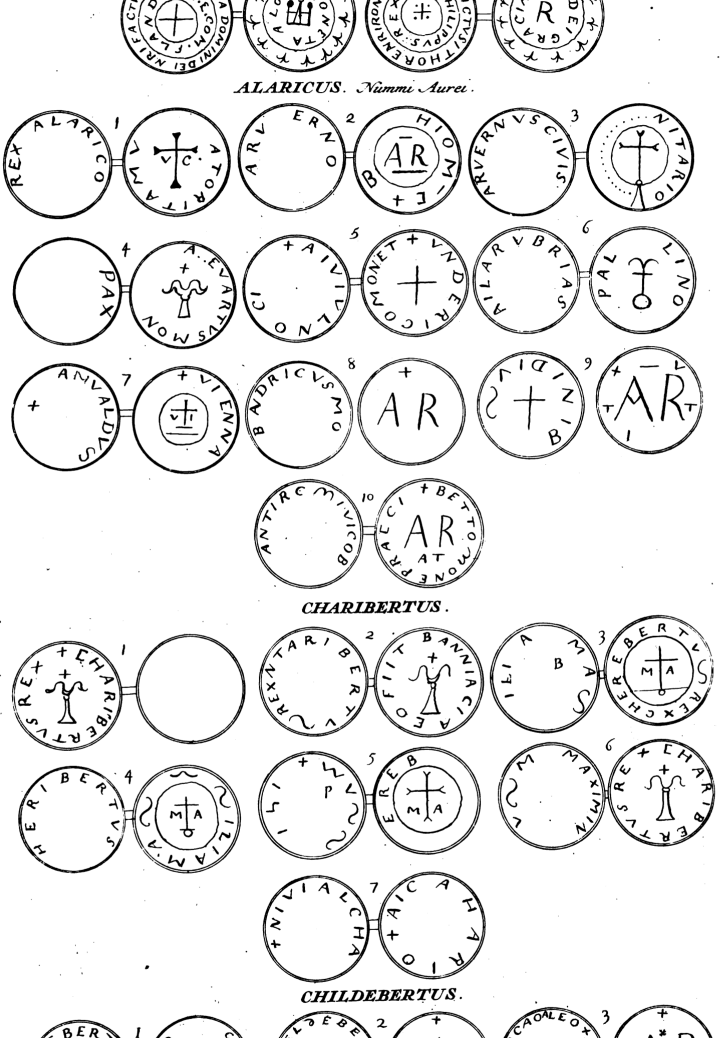
Y Uctot. 567. Yvo Carnotenfis. 554.

Z.

Z pro S in AVTIZIOD. 568. Z pro S. 5867

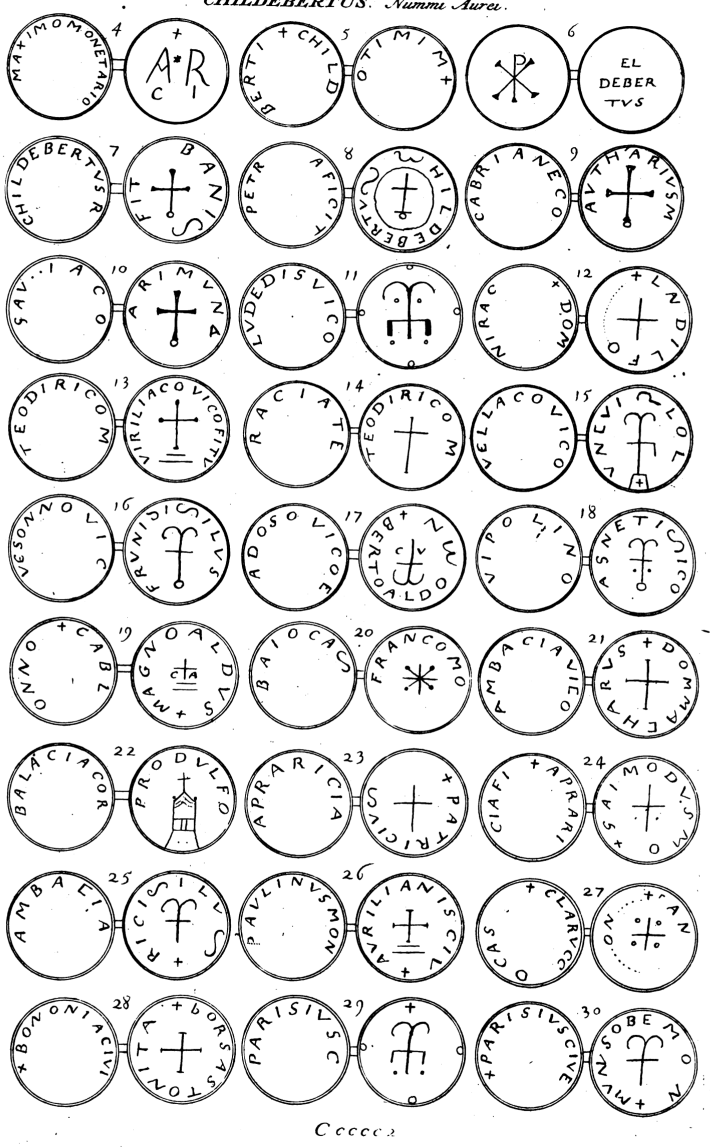




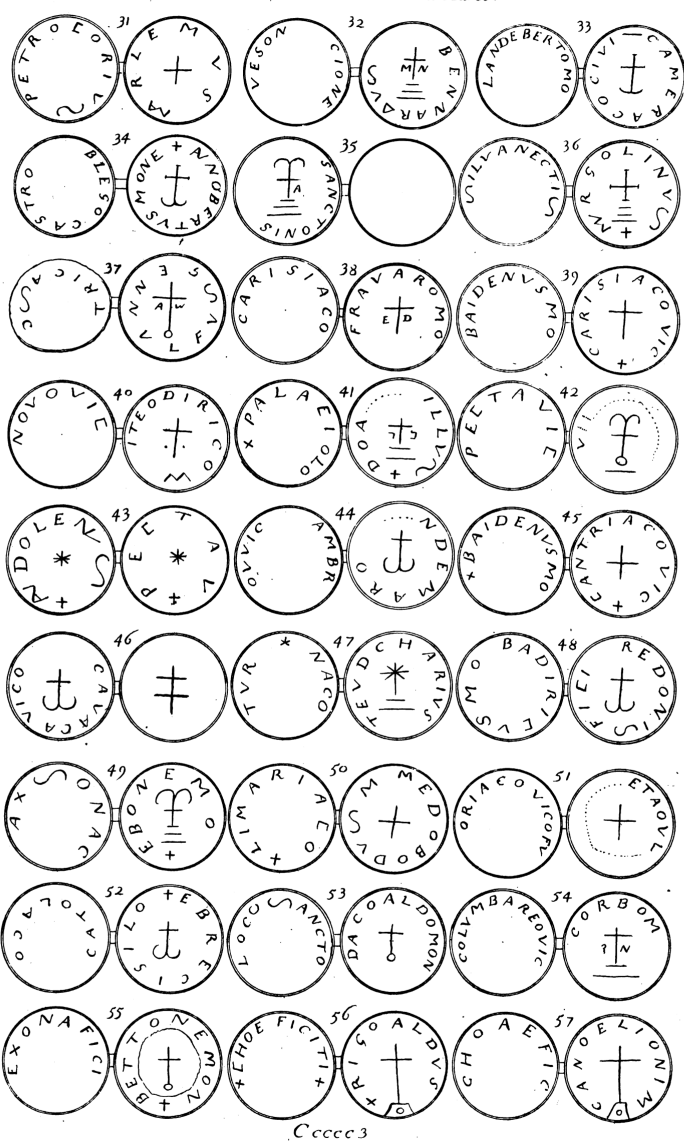


Cecce

CHILDEBERTUS. Nummi Aurei.



CHILDEBERTUS. Nummu Aurei.

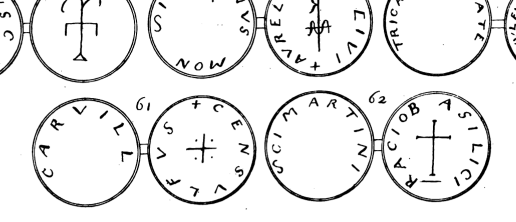




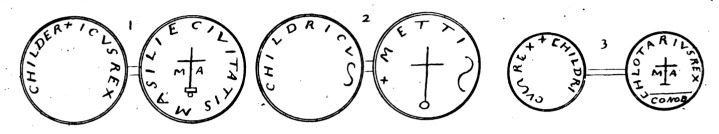
58

ANTIQUA NUMISMATA REGUM FRANCORÚM.

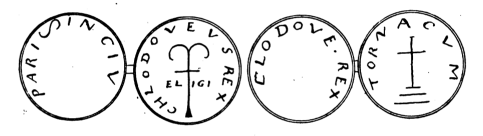




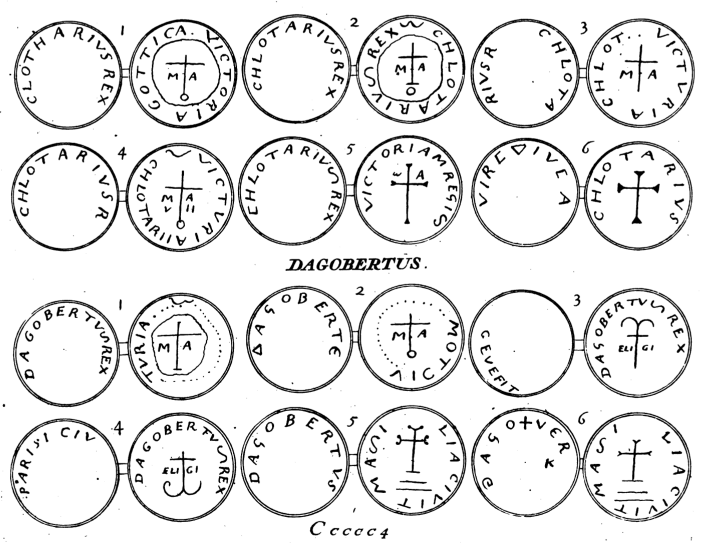
CHILDERICUS. Nummi Aurei.



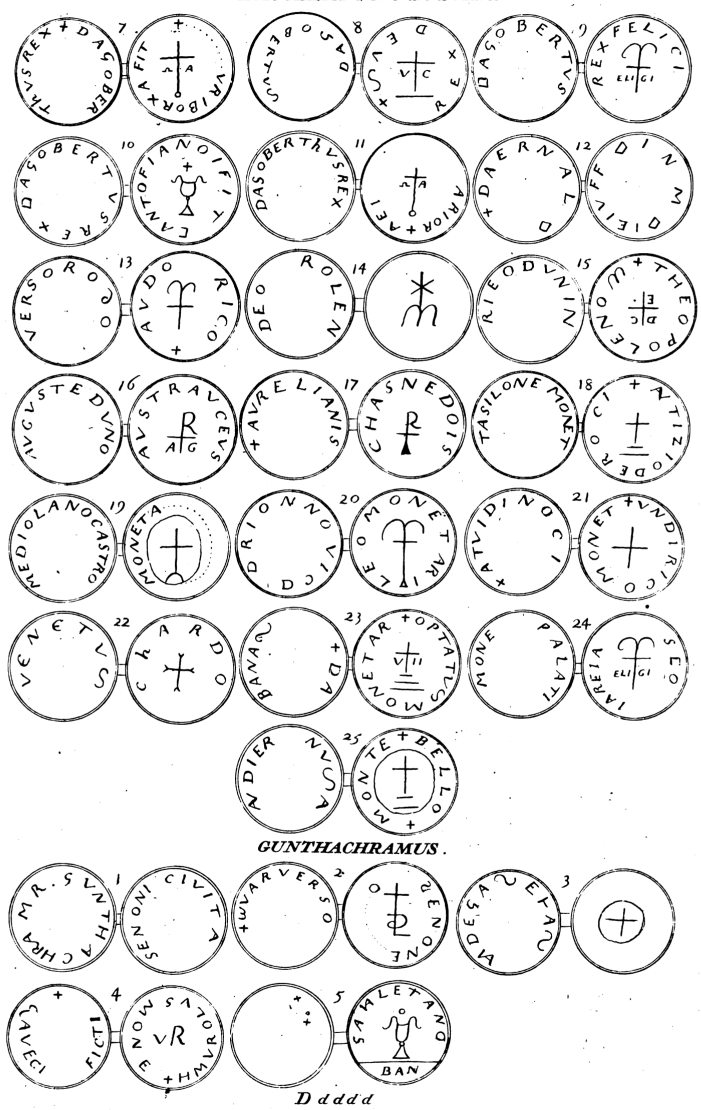
CHLODOVEUS.



CHLOTARIUS. Nummi Aurei.



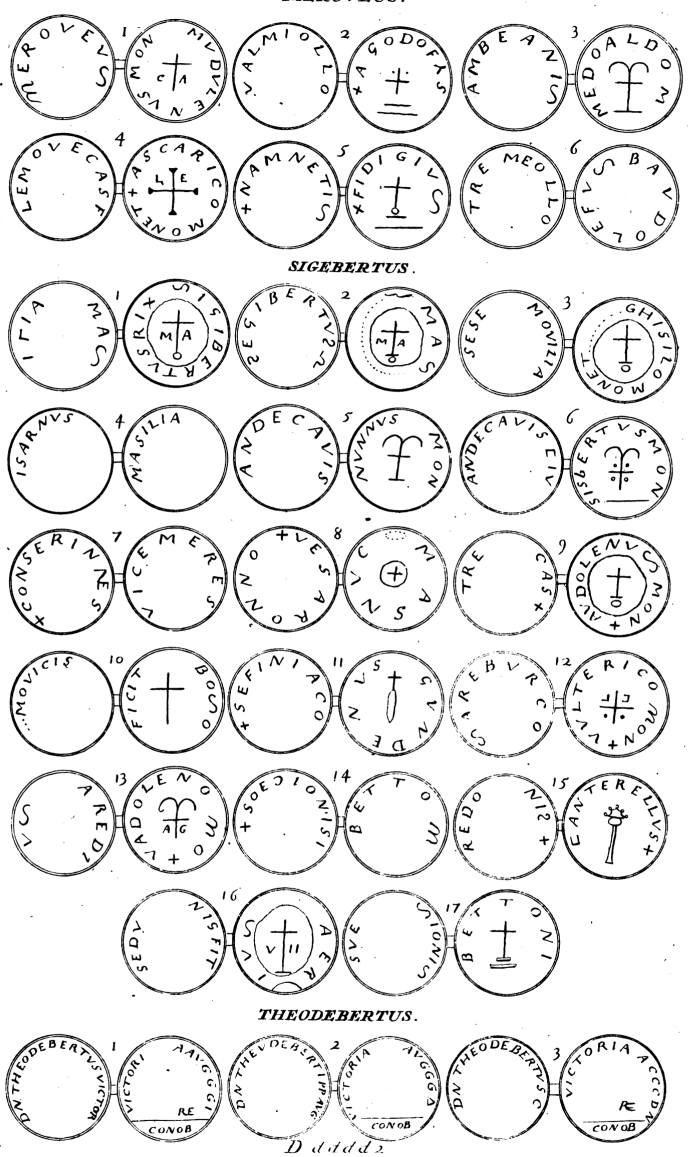
DAGOBERTUS. Numme Aurei.

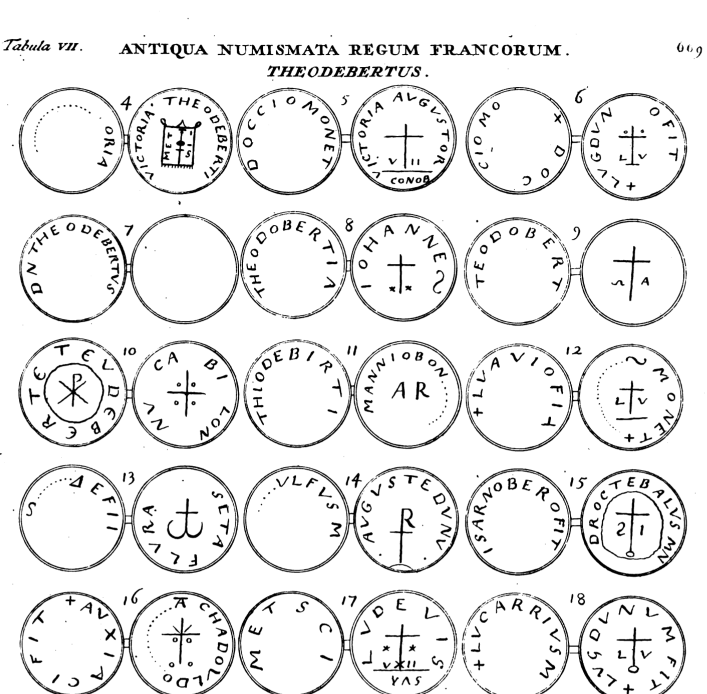


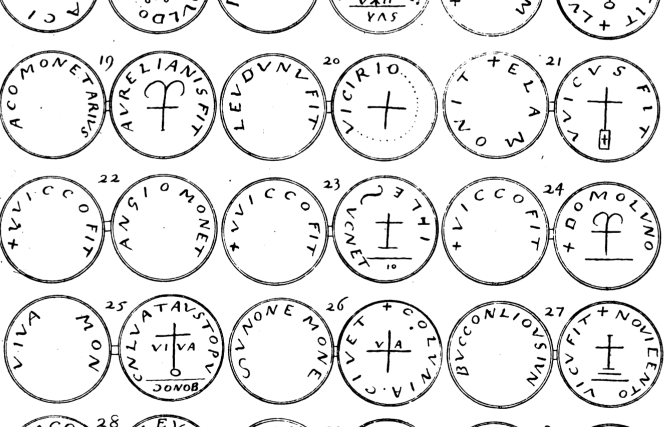
•

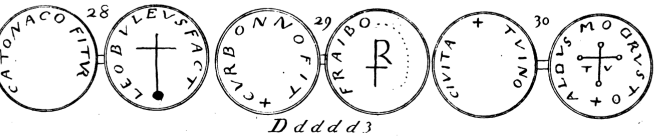
.

MEROVEUS.

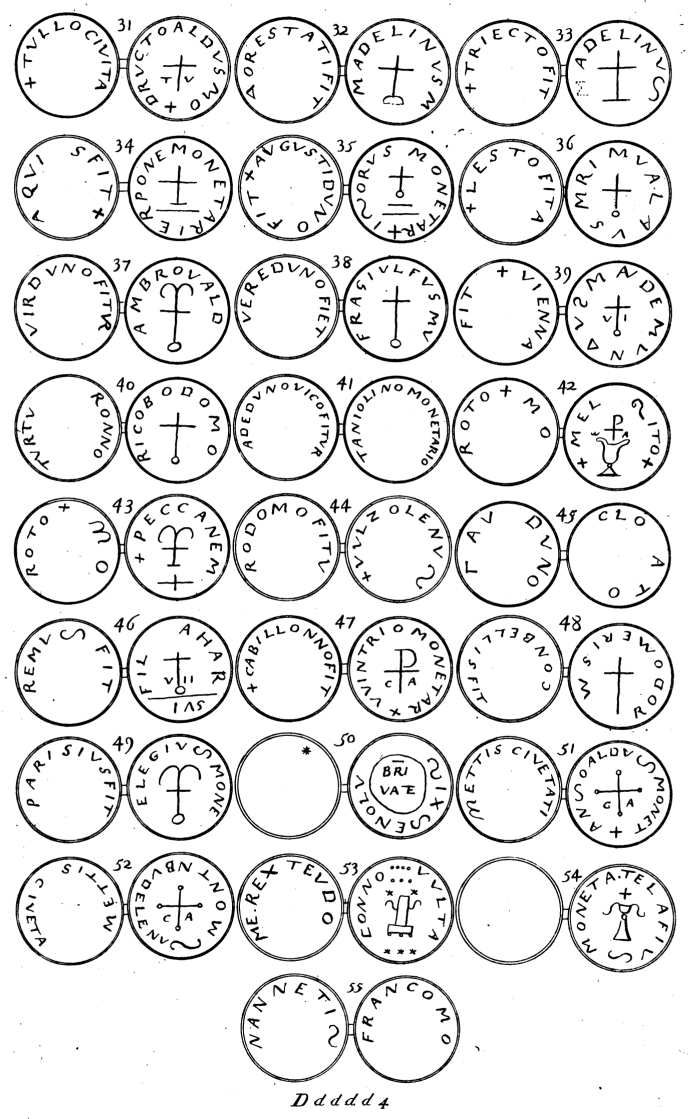




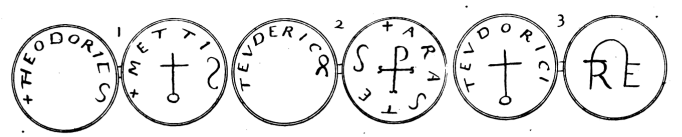




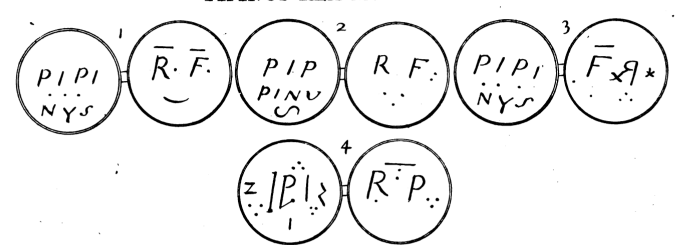
THEODEBERTUS.



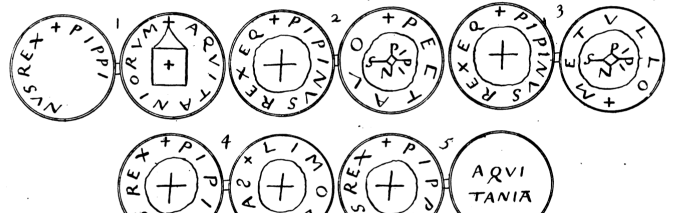
THEODORICUS.



PIPINUS REX FRANCORUM.



PIPINUS Pipini F.



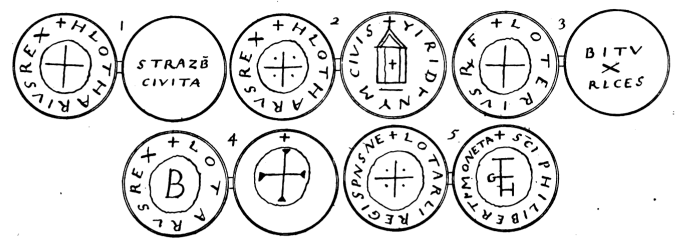


Ecccc

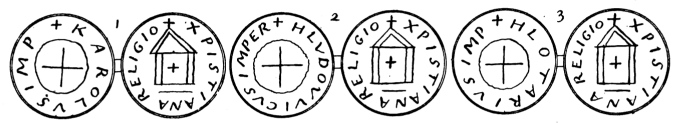


#### LOTHARII REGIS

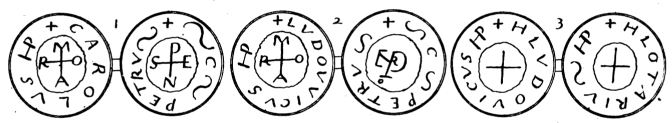
Numismata.



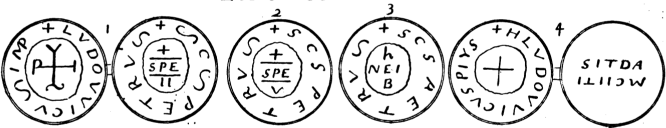
CAROLUS IMP. LUDOVICUS PIUS IMP. LOTHARIUS PIUS IMP.



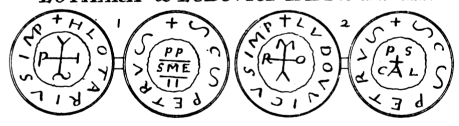
CAROLUS, LUDOVICUS & LOTHARIUS IMPP.



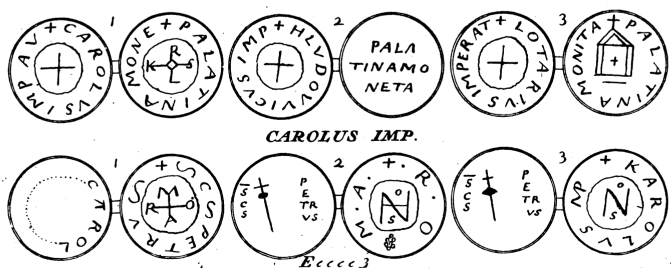
LUDOVICUS PIUS IMP.



LOTHARII & LUDOVICI IMPP. Numismata.

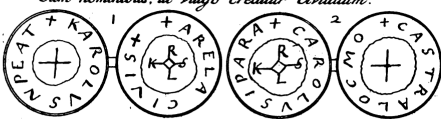


CAROLI, LUDOVICI & LOTHARII IMPP. Numus mata.



#### CAROLI IMP. NUMMI.

Cum nominibus, ut vulgo creditur Civitatum.

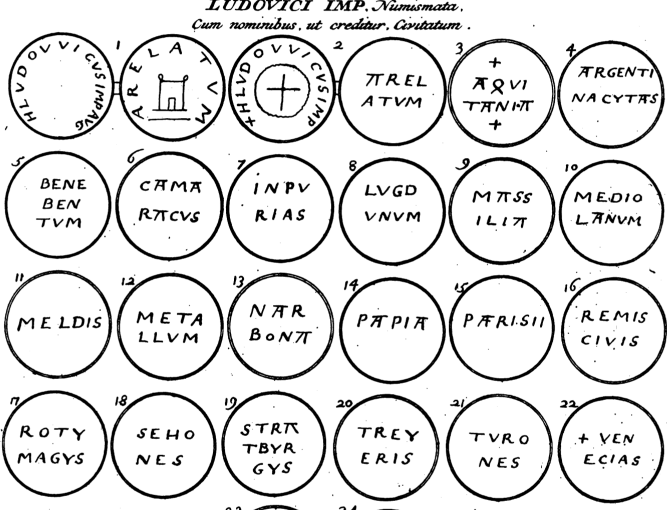


#### LUDOVICI IMP.

Numismata cetera.



## LUDOVICI IMP, Numismata,

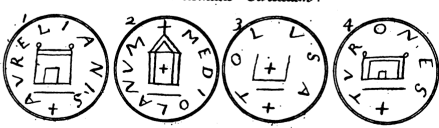


### Numismata Civitatum.

VIENNA

VIRID

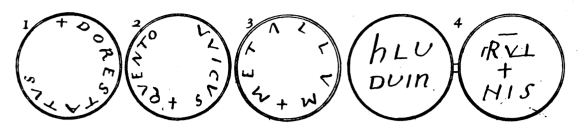
VNVM



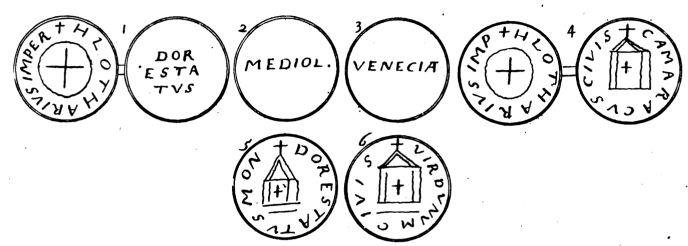
Ecccc4

ANTIQUA NUMISMATA REGUM FRANCORUM.

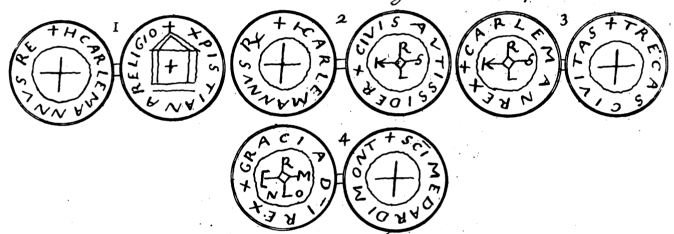
Numismata Civitatum.



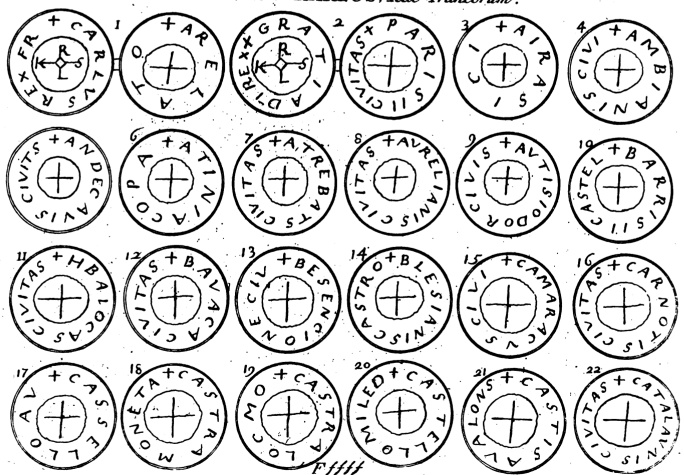
LOTHARII IMP. Numismata cetera.



CARLEMANNUS REX, Caroli Regis F. Caroli Imp Frater.

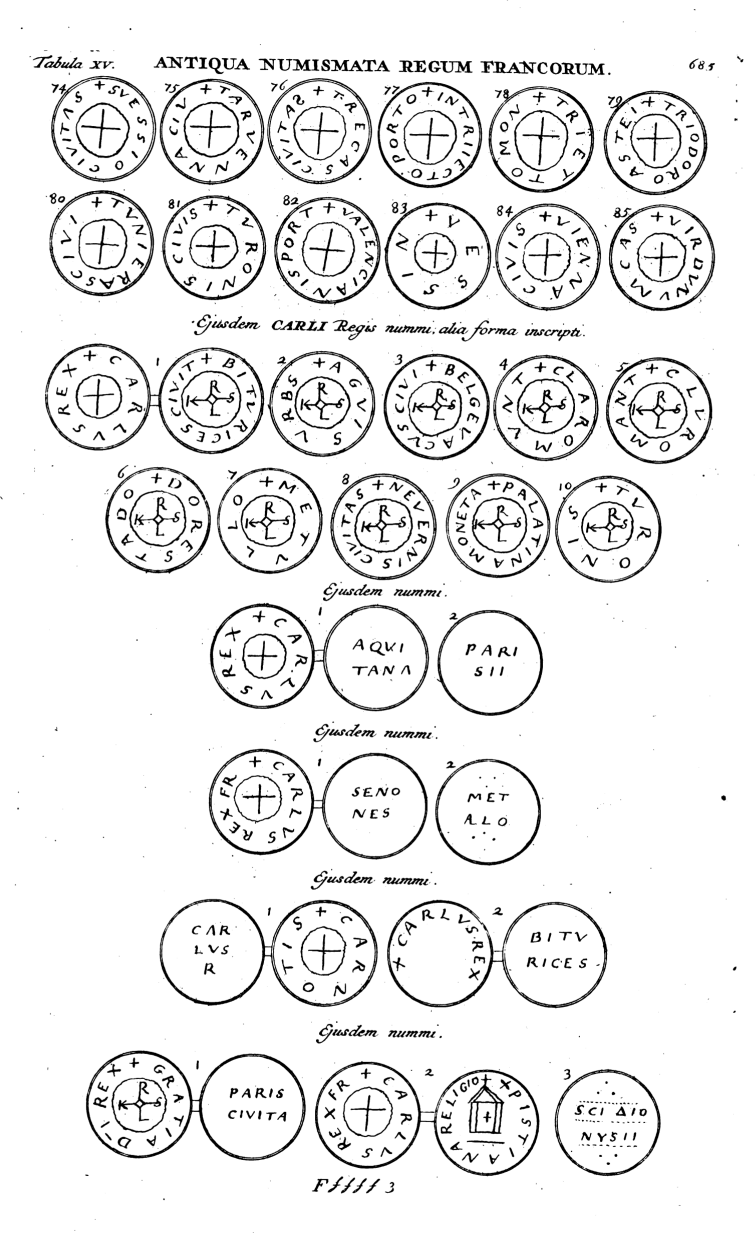


CARLUS, swe KARLUS, Rax Francorum.



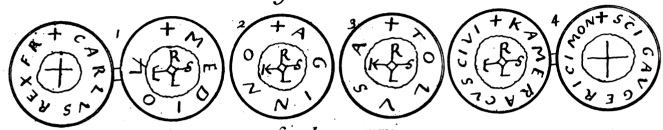
ANTIQUA NUMISMATA REGUM FRANCORUM.

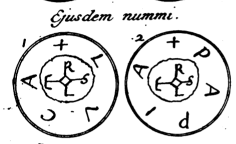
CARLUS, swe KARLUS Rex Francorum. J Aq

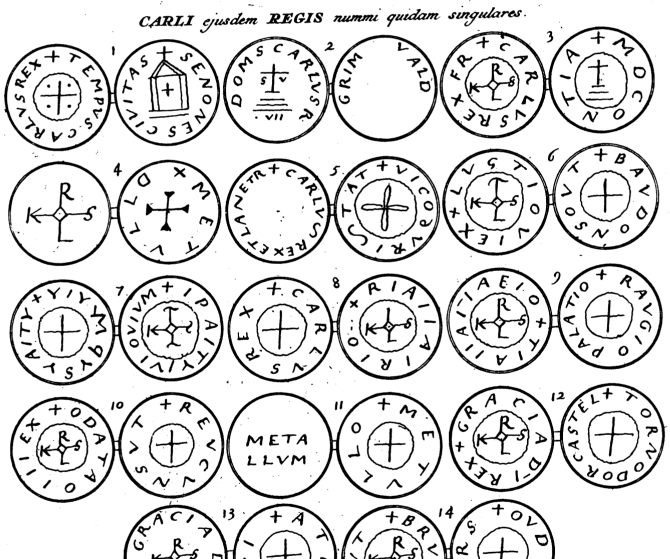




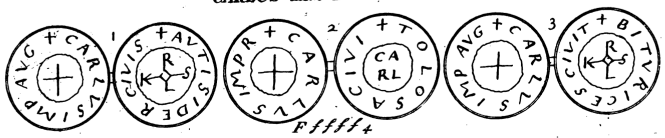
Ejusdem nummi

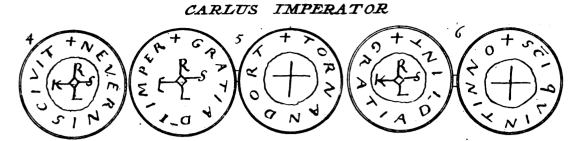




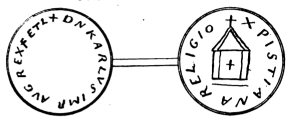


CARLUS idem IMPERATOR.

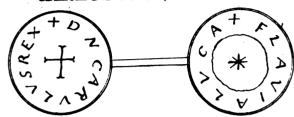




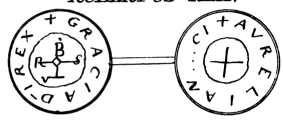
CARLI ejudem Nummus adul<del>lerin</del>us



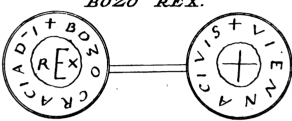
CARLUS REX, CARLI F,



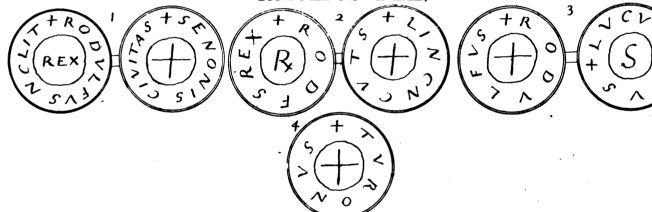
ROBERTUS REX,



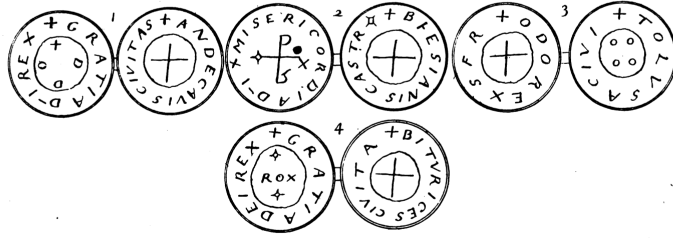
BOZO REX.



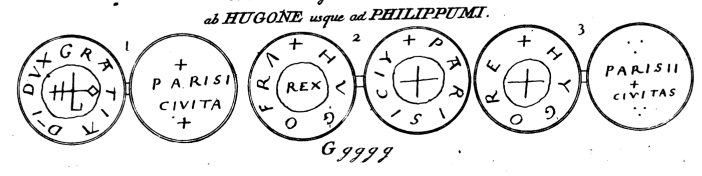




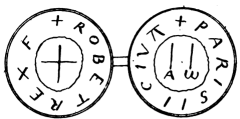
ODO REX,



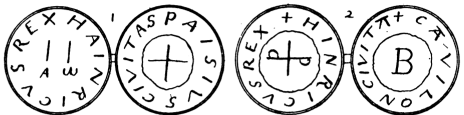
Numma Regum Francorum



#### ROBERTUS REX.

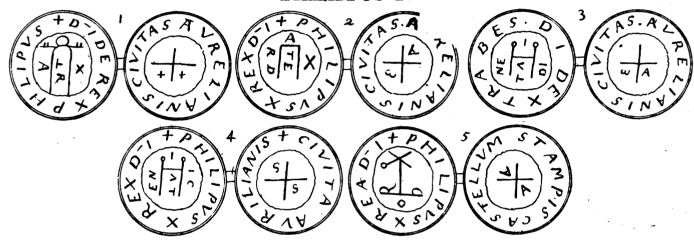


HENRICUS REX.



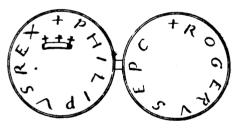
Nummi Regum a Philippo I.

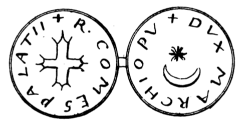
PHILIPPUS I.



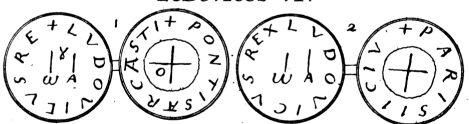
PHILIPPI I. nummus.

RAYMUNDI Comitis Tolos nummus

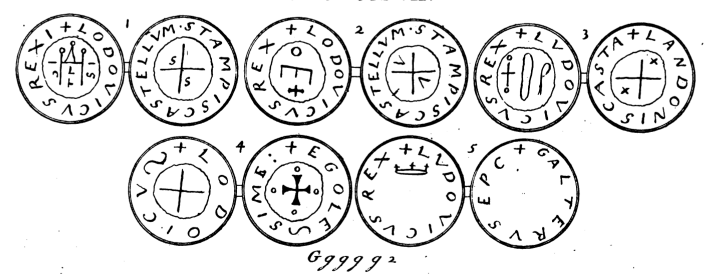




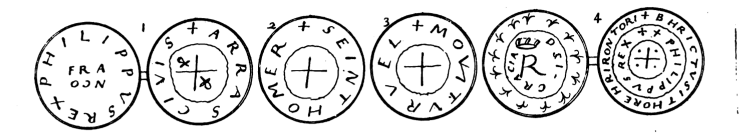
LUDOVICUS VI.



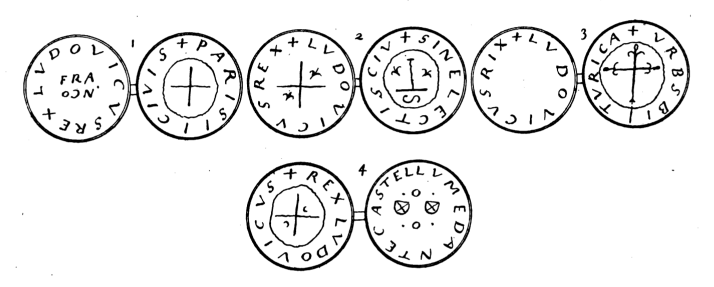
### LUDOVICUS VII.



# PHILIPPUS AUGUSTUS.



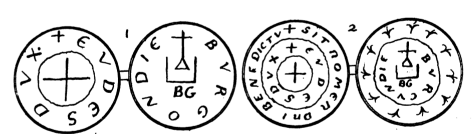
# LUDOVICUS VIII.



## LUDOVICUS IX.



# ODONIS IV. nummı duo.



# LUDOVICUS X.HUTINUS.

